
 

6. Kunstheldenfigurationen im 18. Jahrhundert 

„Im ‚höfischen Repräsentationsstil‘ unterscheiden sich die Herrscher der Jahre 
1640–1740 [in Brandenburg-Preußen, die Verf.] gravierend, hinter dieser Fassade 
aber entwickeln sich längst Strukturen, die allenfalls ab 1713 und auch dann, wie 
angedeutet, nur bedingt eine deutlichere Veränderung erfahren sollten.“1 Diese 
strukturelle Bipolarität, die Bahl hiermit beschreibt, lässt sich auch in der bild- 
lichen Heroisierung erkennen. Elemente der bisher verfolgten ‚Kunsthelden‘-
Ikonographie werden in das 18. Jahrhundert weitergetragen und angepasst, doch 
wird das Pathos des ‚Kunsthelden‘ (als Teil der Herrscherrepräsentation) im Laufe 
der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts unglaubwürdig. 

Das Wahre und Wahrscheinliche gewann in der Ästhetik des Klassizismus bin-
denden Anspruch. Dies veränderte auch das Verständnis und den Einsatz der Al-
legorie, die nun „mehr unter dem Eindruck der Archäologie und der Geschichte 
als dem des Mythos und der Phantasie“2 stand. Inhaltlich veränderten sich seit 
der Mitte des 18. Jahrhunderts auch die Bedeutung und Ausdrucksformen des 
Militärischen, die nicht mehr exklusiv dem Adel oder dem Herrscher und einer 
auf sie applizierten Heldenrolle zustanden. Die ‚Verbürgerlichung’ erreichte auch 
den Kriegshelden, dessen Ruhm nicht mehr auf den Herrscher, sondern zuneh-
mend auf die Nation gerichtet war.3 

Auch auf dem Feld der Kunst traten durch die Akademie und das öffentliche 
Museum neue Formen institutionalisierter Kunsterfahrung auf, die nicht mehr 
nur der Sphäre des Fürsten dienlich waren, obwohl es durchaus weiterhin Bin-
dungen und Abhängigkeiten gab. Auch die Ausdrucksformen von Herrschaft än-
derten sich. Die äußerliche Sinneswirkung von Pracht und Magnifizenz vermit-
telte nicht mehr Ehrfurcht, sondern wurde ob ihrer Verschwendung kritisiert als 
äußerlicher Schein, der innerlichen Tugenden entbehre.4 Auch die Inszenierungs- 
und Konstruktionsleistung der Heroisierung – einer auf Ordnung und Herr-
schaftsstrukturen ausgerichteten Repräsentation – unterlag einer immer stärker 

                                                                                          
1 Peter Bahl, Die Berlin-Potsdamer Hofgesellschaft unter dem Großen Kurfürsten und König 

Friedrich I. Mit einem prosopographischen Anhang für die Jahre 1688–1713, in: Göse 
2002, S. 31–98, hier S. 52. 

2 Tintelnot 1951, S. 293. 
3 Ute Planert, Wann beginnt der „moderne“ deutsche Nationalismus?, in: Jörg Echtern-

kamp / Sven Oliver Müller (Hrsg.), Die Politik der Nation. Deutscher Nationalismus in Krieg 
und Krisen 1760–1960 (Beiträge zur Militärgeschichte; 56), München 2002, S. 25–61, be-
sonders S. 47–48; Johannes Kunisch (Hrsg.), Aufklärung und Kriegserfahrung. Klassische Zeit-
zeugen zum Siebenjährigen Krieg, Frankfurt am Main 1996. 

4 Vgl. André Holenstein, Huldigung und Herrschaftszeremoniell im Zeitalter des Absolutismus 
und der Aufklärung, in: Klaus Gerteis (Hrsg.), Zum Wandel von Zeremoniell und Gesellschafts- 
ritualen in der Zeit der Aufklärung (Aufklärung. Interdisziplinäre Halbjahresschrift zur Erfor-
schung des 18. Jahrhunderts und seiner Wirkungsgeschichte; 6), Hamburg 1992, S. 37–45. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-211 - am 13.01.2026, 06:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 212 

wissenschaftlichen und bürgerlichen Gegenhaltung, weshalb schließlich Bildpro-
gramme wie die imitatio heroica oder generell mythologische und historische Ver-
weisebenen nicht mehr als Konstituenten der Herrscherrepräsentation wahr- 
genommen und akzeptiert wurden.5 

Illustrationen und Beschreibungen in wissenschaftlichen Werken erschwerten 
„ein äquivalentes Verständnis von mythologischer Figur und zeitgenössischer po-
litischer Macht“.6 Dies bedeutet nicht zugleich ein grundsätzliches Verschwinden 
mythologischer Programme, die traditions- und anspielungsreich einen großen 
Fundus an Glorifizierungsfiguren, -themen und -semantiken bereithielten. Doch 
wurden sie nicht mehr alleinig als unhinterfragbare fürstliche Heldenbilder, son-
dern diversifizierter rezipiert. Die lange Zeit gültigen Modellfiguren wie Herkules 
und Apoll trafen in der gewandelten politischen, wissenschaftlichen und sozialen 
Situation auf Bedeutungskonkurrenzen. Allerdings blieb ihnen ihre Anschluss- 
fähigkeit erhalten, da ihre tendenzielle Bedeutungsoffenheit auf veränderte Rol-
lenbilder reagieren konnte. Der „Krise des Helden“7 konnte der ‚Kunstheld‘ zu-
dem insofern begegnen, als es auf dem Feld der Kunstförderung keinen Anlass 
für Karikaturen und Lächerlichkeit gab. Sein Ruhm galt schon früher als tugend-
haft und auf das Gemeinwohl ausgerichtet, da gute Herrschaft und Kulturblüte 
als reziprok gedacht werden konnten. Auch die zunehmende Handlungsunfähig-
keit des modernen Helden, sein Verharren und Nachsinnen, verändert den Mo-
dus der ‚Kunsthelden‘-Figuration kaum. Der Eindruck der Aufhebung der Hand-
lung, den die sinnierenden Kämpfer evozieren, entspricht hier noch eher weiter-
hin dem Sieghaften und Triumphalen, dem Abschluss einer Handlung. Dennoch 
lässt sich in der ‚Kunsthelden‘-Ikonographie durchaus der Konflikt des Zeitge-
nössischen im Medium des Zeitlosen erkennen, welchen Werner Busch als weite-
res Symptom der Krise des Helden beschreibt. Der tendenziellen Reduktion von 
Allegorien und Personifikationen in der rationalistischen Kritik am Mythos 
konnte sich der ‚Kunstheld‘ anpassen, allerdings ohne völlig auf lange Traditions-
linien zu verzichten, die jedoch zugleich auf einen Endpunkt zusteuern: „Ist der 
öffentliche Diskurs über den Helden eröffnet, so verliert dieser seinen Absolut-
heitsanspruch, seine Identität, er wird zerlegt in individuelle Person und offiziel-
len Funktionsträger.“8 

Werner Telesko hat eindrücklich die zunehmende mediale und ikonogra- 
phische Pluralität der Typen von Herrscherbildern in der zweiten Hälfte des 
18. Jahrhunderts am Beispiel Maria Theresias aufgezeigt.9 Nun nicht mehr an dynas- 
tische, mythologische oder christliche Identifikationsmuster der Vergangenheit ge- 

                                                                                          
5 Pablo Schneider, in: Heinecke et al. 2013, S. 102. 
6 Ebd., S. 103. 
7 So das gleichnamige Kapitel in Werner Busch, Das sentimentalische Bild. Die Krise der Kunst 

im 18. Jahrhundert und die Geburt der Moderne, München 1993, S. 24–238. 
8 Ebd., S. 67. 
9 Werner Telesko, Maria Theresia. Ein europäischer Mythos, Wien [u.a.] 2012. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-211 - am 13.01.2026, 06:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 213 

bunden, konnten sich neue Modi entwickeln, die auch auf die Interessen bürger-
licher Adressaten eingingen. Dennoch bedient sich auch Maria Theresia weiter-
hin Minerva als Identifikationsfigur, wenngleich ihre Konnotation vielfältig aus-
gestaltet wird,10 wie dies zeitgleich etwa auch für Katharina die Große zu be- 
obachten ist.11 

So fällt eine Entscheidung für oder gegen den Modus der Heroisierung nicht 
immer strikt aus, vielmehr lassen sich Überschneidungen der Sphären beobachten. 
Die späten Bildnisse des Kurfürstenpaares Carl Theodor und Elisabeth Auguste 
etwa zeigen einerseits bürgerliche Züge durch Reduktion des Bildausschnitts, der 
herrscherlichen Attribute und des allegorischen Beiwerks. Andererseits hält auch 
der pfälzische Kurfürst an repräsentativen Herrscherdarstellungen mit Allegorien 
und mythologischem Deckenprogramm fest, etwa in Schloss Benrath.12 

Anhand der Bildnisse Josephs II. hat Angelika Schmitt-Vorster einen weiteren 
Endpunkt barocker Repräsentation und ikonographischer Traditionen unter-
sucht.13 Insbesondere die Feldherrn-Ikonographie wurde durch die Darstellung in  

 

                                                                                          
10 Im Kupferstich 1745 von Martin Tyroff nach Jean Etienne Liotard etwa nimmt Maria The-

resia selbst die Gestalt Minervas an; eine Minervastatue, 1764 von Prinz Joseph Wenzel 
von Liechtenstein bei Jakob Gabriel Müller in Auftrag gegeben, hält das Medaillonporträt 
von Maria Theresia und Franz Stephan (das Pendant einer Apoll-Statue stellt dies mit dem 
Porträt von Joseph II. in einen dynastischen Bezugsrahmen); 1760 wurde die mit dem 
zweiten Umbau verbundene Ausstattung der Großen Galerie in Schönbrunn vollendet, 
deren Fresken von Gregorio Guglielmi „[m]itten im siebenjährigen Krieg mit Friedrich II. 
[…] im mittleren Spiegel das Wohlergehen der Monarchia austriaca mit Maria Theresia 
und Franz Stephan im Zentrum [zeigen], im westlichen Spiegel eine Friedensallegorie mit 
Concordia, Abundantia und Pax und im östlichen Spiegel eine Kriegsallegorie mit Miner-
va als Schirmherrin über einer Unterrichtsstunde der von Maria Theresia gegründeten Mi-
litärakademie und der Darstellung der Waffengattungen“ (Elfriede Iby, Schönbrunn als Re-
sidenzschloss Maria Theresias. Zur Raumdisposition der kaiserlichen Appartements und 
der Repräsentationsräume, in: Henriette Graf / Nadja Geißler (Hrsg.), Wie friderizianisch 
war das Friderizianische? Zeremoniell, Raumdisposition und Möblierung ausgewählter europäischer 
Schlösser am Ende des Ancien Régime. Beiträge einer internationalen Konferenz vom 2. Juni 2012 
(Friedrich300 – Colloquien; 6), S. 30, http://www.perspectivia.net/publikationen/friedrich 
300-colloquien/friedrich_friderizianisch/iby_schoenbrunn, 08.02.2016. 

11 Katharinas imitatio Minervae, die sich seit ihrer Krönung in Medaillen, Büsten, Statuen und 
Porträts niederschlug, funktioniert zumeist über eine Rollenzuweisung in Überblendung 
von Herrscherin und Göttin, wobei diese für unterschiedliche Bewährungsfelder eingesetzt 
wird: Krieg, Gesetzgebung und Kunstförderung; vgl. den Aufsatz der Autorin: Minerva als 
weibliches Rollenmodell – Antikenrezeption als imitatio heroica, in: Uwe Baumann (Hrsg.), 
Heroinnen und Heldinnen in Geschichte, Kunst und Literatur (Super alta perennis. Studien zur 
Wirkung der Klassischen Antike) [in Vorbereitung]; Hans Ottomayer / Susan Tipton 
(Hrsg.), Katharina die Grosse, Ausst.-Kat. Museum Fridericianum Kassel, 13.12.1997–
08.03.1998, Eurasburg 1997. Ähnlich wie in Frankreich und im Gegensatz zu England galt 
damit noch: die „Analogie zur antiken Götterwelt erscheint als legitimer Ausdruck hö- 
fischer Souveränität“, wie Werner Busch das Rollenverständnis im französischen 18. Jahr-
hundert beschreibt, vgl. Busch 1993, S. 392. 

12 Siehe hierzu auch Kapitel 5.6. Die Gute Regierung. 
13 Schmitt-Vorster 2006. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-211 - am 13.01.2026, 06:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 214 

Uniform den Anforderungen an den aufgeklärten Monarchen angepasst,14 wobei 
die Darstellung im Krönungsornat nicht völlig verschwindet. Allerdings dürfte 
nicht so sehr die Betonung der Tugenden der Herrscherperson die Veränderung 
der Herrschaftsauffassung im 18. Jahrhundert geprägt haben wie Schmitt-Vorster 
annimmt. Denn eine Akzentuierung der virtus zeichnet auch den Herrscher des 
17. Jahrhunderts aus, wenn auch eingehegt durch dynastische Absicherung und 
Herrschaftsverständnis. Vielmehr erscheint die Ergänzung der nicht mehr allein-
gültigen Herrschaftsbegründung durch Gottesgnadentum und das dadurch ent-
stehende Erfordernis, Herrschaft rational zu legitimieren, als zentrales Entwick-
lungskriterium.15 

Dennoch bleiben vor allem Minerva, zuweilen auch Herkules und Apoll, als 
Referenzfiguren für die Herrschaftsrepräsentation ‚state of the art‘. So steht etwa 
das Frontispiz der Wahl- und Krönungsakten Kaiser Karls VII. 1742 noch ganz in 
der visuellen Sprache barocken Selbstverständnisses (Abb. 60). Der Kaiser thront 
in voller Rüstung und mit den Reichsinsignien in Händen erhöht unter einem 
Baldachin und wird von Potestas (?) oder Imperium (?) mit der Reichskrone ge-
krönt.16 Ihm zu Füßen auf bzw. vor den Thronstufen sind die Personifikationen 
seiner guten Regierungsqualitäten versammelt: Gerechtigkeit, Weisheit, Minerva 
und die Staatskunst repräsentieren konkrete Staatstugenden, während Historia 
mit den Attributen der Künste, der Astronomie und Geographie eine überzeitli-
che Qualität personifiziert und zugleich die ‚Hilfskräfte‘ der memorialen Herr-
schaftssicherung vorführt. Die kniende Figur mit einem Füllhorn voller Münzen 
und Medaillen, aufgrund ihrer Gestalt mit Nimbus und Palmzweig möglicher-
weise Pax oder Apoll,17 verbindet als Hinweis auf den Frieden die konkreten 
Herrschaftsaufgaben Karls mit seinem glorifizierenden Andenken. 

 
 
 
 
 

                                                                                          
14 Die Gegenüberstellung von Krieg und Kunst blieb ebenfalls erhalten, etwa in dem Gemäl-

de, das anlässlich des Streits um die Scheldeöffnung 1781/1784 entstand (Wien, Heeres- 
geschichtliches Museum, Inv.-Nr. EB 1994-147). Links vor dem Tisch mit den Kronen  
Leopolds liegen Attribute der Künste und Wissenschaften, rechts Kriegsgerät, vgl. Schmitt-
Vorster 2006, Kat.-Nr. 156. 

15 Vgl. dazu Günter Birtsch, Der Idealtyp des aufgeklärten Herrschers. Friedrich der Große, 
Karl Friedrich von Baden und Joseph II. im Vergleich, in: Günter Birtsch (Hrsg.), Der Ideal-
typ des aufgeklärten Herrschers (Aufklärung; 2), Hamburg 1987, S. 9–47, S. 13–14. (für Fried-
rich den Großen); S. 21 (bezogen auf Joseph II.). Insbesondere das durch den Gesell-
schafts- und Staatsvertrag als Legitimation monarchischer Herrschaft betonte Staatswohl 
prägt als Ideal eines Amtsethos, der in der Fähigkeit des Alleinherrschers die einzige Reali-
sierbarkeit dieses Anspruchs sieht (ebd., S. 19–20). 

16 Ausst.-Kat. Österreichs Glorie am Trogerhimmel 2012, S. 167–168, Kat.-Nr. H 78. 
17 Ebd., S. 168, Kat.-Nr. H 78. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-211 - am 13.01.2026, 06:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 215 

 

Abb. 60: M. Rösler, Frontispiz der Wahl- und Krönungsakten Kaiser Karls VII., 
Kupferstich, Frankfurt am Main, 1742. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-211 - am 13.01.2026, 06:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 216 

6.1. Friedrich III./I. in Preußen – Kunstförderung im Kontext  
der Akademie 

Unter Friedrich III./I. erfolgte 1696 am 39. Geburtstag des Königs die Gründung 
der Akademie der Künste als ‚Kunstuniversität‘ für Künstler und Kunstkenner. 
Der Lehrplan sah eine theoretische Durchdringung und damit eine Systematisie-
rung der Kunst vor, „die hier aufgestellten Regeln des Geschmacks sollten dem 
ganzen Land wie auch dem Hof als Richtlinien dienen. Zum Muster wurde die 
Antike genommen“.18 Mit der Gewährung der Privilegien für Künstler, die da-
durch ihre Unabhängigkeit von der Zunft erreichten, konnte sich Friedrich III. 
zugleich von der mit dem Parlament sympathisierenden Zunft distanzieren. 
Nicht nur das Vorbild der Académie Royale de Peinture et de Sculpture ist klar 
ersichtlich (neben der römischen Accademia di San Luca als „Europae tertia 
Germaniae prima“19), auch die Begründung für die Notwendigkeit einer Kunst-
akademie fasst ihr erster Direktor, Samuel von Gericke, in den Vergleich mit 
Ludwig XIV., denn beide Herrscher sahen, 

daß diese edle Kunst das Geheimnis einiglich besaß/ aller grossen Helden ihre Thaten so 
eigendlich und deutlich darzustellen daß sie bey allen Völckern der Erden/ welcher 
Sprache sie sich auch bedieneten/ bekandt gemacht und der Unsterblichkeit einverleibt 
wurden.20 

Durch die institutionalisierte Förderung von Kunst und Künstlern setzt Friedrich 
Kunst nicht mehr nur als Herrschaftsmittel ein, sondern erachtet sie als ein (zu ei-
nem gewissen Grad) eigenständiges Betätigungsfeld, auch wenn Akademie und 
Herrscher aufeinander bezogen sind – denn im Gegensatz zu Italien, Frankreich, 
Holland und England „mangelt es denenselben [Künsten, die Verf.] an allen ober-
wehnten natürlichen Hülffs-Mitteln“,21 nämlich den antiken Vorbildern und dem 
Kunsthandel. Dieses Manko findet seinen Ausgleich in der Person des Königs: 

                                                                                          
18 Börsch-Supan 1980, S. 55; Leonore Koschnick, Europae tertia Germaniae prima. Die Aka-

demie der Künste in Berlin, in: Franziska Windt, Preußen 1701. Eine europäische Geschichte. 
Essays 2, Ausst.-Kat. Schloss Charlottenburg, Berlin 06.05.–05.08.2001, Berlin 2001, 
S. 248–253. 

19 Die lateinische Inschrift ziert das Revers einer Medaille auf Friedrich III./I. in seiner Funk-
tion als Begründer der Berliner Akademie, vgl. etwa G. Brockmann, Die Medaillen der 
Kurfürsten und Könige von Brandenburg-Preußen, 1 Die Medaillen Joachim I. – Friedrich 
Wilhelm I. 1499–1740, Köln 1994, Nr. 478. 

20 Samuel Theodor Gericke, Zwo Academische Reden/ Deren Eine Den 28. October 1705. Bey Stel-
lung des Modells/ Die Andere Den 12. November selbigen Jahres/ Bey Examinirung eines 
Kunst=Gemähldes/ In der Königlichen Preußischen Academie der Künste und Mechanischen Wissen-
schaften allhier in Berlin/ gehalten, Cölln an der Spree ca. 1705, S. 21, zit. nach dem Digitalisat 
der SLUB Dresden, http://digital.slub-dresden.de/id365555797/21, 02.07.2015. 

21 Ebd., S. 23, zit. nach dem Digitalisat der SLUB Dresden, http://digital.slub-dresden.de/ 
id365555797/23, 02.07.2015.  

https://doi.org/10.5771/9783956503474-211 - am 13.01.2026, 06:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 217 

Darumb so hat die Einführung der Künste/ und der bißherige Wachsthum derselbigen/ 
bloß allein durch die Kunst=Liebe und hohe Mildthätigkeit unseres allerdurchlauchtigs-
ten Königes und Herrn verrichtet werden müssen.22 

Hierin manifestiert sich auch ein anderes Kunstverständnis als das des stilbilden-
den Sonnenkönigs, dessen Ikonographie Friedrich nicht so sehr in einzelnen 
konkreten Werken als vielmehr in einer stilistischen Konkurrenz und im Wett-
bewerb rezipiert. Die (ebenso wie die Künstlerausbildung selbst) ebenfalls an 
Frankreich orientierten Preisaufgaben des akademischen Wettbewerbs standen 
ganz im Zeichen der Fürstenverherrlichung, beispielsweise ganz konkret 1706 
thematisch auf den Schutz des Königs über Kunst und Wissenschaft ausgerich-
tet.23 Ausbildung und Leistung der Akademie waren somit eng an das Herrscher-
haus gebunden. 

Davon zeugen die Deckengemälde im Grand Appartement des Berliner 
Schlosses (vor allem diejenigen des Rittersaals und der Schwarzen Adlerkam-
mer),24 die nur wenige Jahre nach der Akademiegründung entstanden sind. Die 
Innenräume des Residenzschlosses, deren bildliche Ausstattung dadurch gekenn-
zeichnet ist, „keine ereignisbezogenen Aussagen“ zu vermitteln,25 zeigen darüber 
hinaus, dass die tendenzielle Handlungslosigkeit der ‚Kunsthelden‘-Ikonographie 
auch für Friedrich von Nutzen war, ging es ihm doch um eine dynastische Reprä-
sentation unter Ausweis königswürdiger Magnifizenz, wie sie der Alabastersaal 
vorführt.26 

Bildende Kunst (v.a. Architektur) soll die königliche Förderung der Künste und 
Wissenschaften anzeigen – eine wechselseitige Grunddisposition wie sie auch der 
Ikonographie des ‚Kunsthelden‘ zugrunde liegt. Das Portal III des Berliner Stadt-
schlosses kündet entsprechend von König Friedrich I. „als erhabenen Erneuerer 
der edlen Künste“.27 Diese häufig mit dem Zeitalter des Augustus panegyrisch 
verstandene Auszeichnung überlagert sich wie im Barock (vgl. Kap. 2.3.1.) in ih-
rer Bedeutung als Wiedererweckung der Antike und der Kunst mit der Aussage  

                                                                                          
22 Ebd., S. 23. 
23 Es wurde „eine Preisaufgabe ‚über den Flor der Wissenschaften und Künste unter dem 

grossmächtigsten Schutze Seiner Königlichen Majestät in Preussen‘ ausgeschrieben, sei es 
in einer Zeichnung oder in einem Ehrentempel.“ (Hans Müller, Die Königliche Akademie der 
Künste zu Berlin. 1 1696 bis 1896, Berlin 1896, S. 74). 

24 Das Staatsappartement (die neuen 1698–1702/1703 gebauten und eingerichteten Parade-
kammern) im zweiten Obergeschoss des Lustgartenflügels umfasst die Rote Adler Kammer 
oder Brandenburgische Kammer, den Rittersaal, die Schwarze Adlerkammer, die Rote 
Samtkammer, das Kabinett und die Alte Kapelle; siehe den Grundriss bei Liselotte Wie-
singer, Deckengemälde im Berliner Schloss, Frankfurt am Main/Berlin 1992, S. 15; Peschken /  
Wiesinger 2001, S. 87–99. 

25 Hahn 2007, S. 49. 
26 Eine Rangerhöhung wurde auch durch die Supraporten und den Rahmendekor, die durch 

die Sichtachsen der Enfilade besonders betont wurden, sowie ihrem Bezug zur Decken- 
malerei inszeniert wie Julia Klein betont: Klein 2014, S. 92. Vgl. auch Kap. 4.5.2. 

27 Schütte 2008, S. 116. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-211 - am 13.01.2026, 06:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 218 

 

Abb. 61: Johann Friedrich Wentzel, Triumph der Borussia, Deckengemälde im Rittersaal (Detail), 
1703, Berlin, Stadtschloss (zerstört). 

von dynastischer Kontinuität. Im Hauptfestsaal des Berliner Stadtschlosses, dem 
Rittersaal, schuf Johann Friedrich Wentzel den Triumph der Borussia, mit dem er 
„das gute Regiment in Preußen, unter dem die Künste ihre Blühte erlebten“ ver-
herrlichte.28 Eingebunden in ein kosmologisches Programm mit Erdteilen (in 
Gestalt von figuralen Supraporten von Andreas Schlüter), Winden und Tageszei-
ten sind es vier Figurengruppen, die Friedrich glorifizieren: Wie Fama den Ruhm 
der Borussia verkörpern die Schönen Künste (hier mit dem Akzent der Architec-
tura militaris), die Wissenschaften, die Kriegskunst und die politische Tugenden 
allegorisch die Geltung des Königs und seiner Herrschaft (Abb. 61).29 Die Felicitas 
publica repräsentiert dementsprechend als personifizierte Zusammenfassung des 

                                                                                          
28 Vgl. dazu und im Folgenden Michael Thimann, „wass eigentlich die Historie sein soll“. 

Zur Ikonographie der Deckengemälde in den Königlichen Paradekammern des Berliner 
Schlosses, in: Ausst.-Kat. Preußen 1701 2, 2001, S. 317–324, besonders S. 320–321. 

29 Auch ein Erdteilzyklus von Augustin Terwesten von 1694 diente der Repräsentation des 
Herrschers im Berliner oder Potsdamer Schloss. Wie bei der Supraporte im Rittersaal wird 
die thronende Europa durch einen Minerva-Typus repräsentiert als Herrscherin über Mu-
sik, Kunst und Wissenschaften und möglicherweise mit einer Porträtähnlichkeit mit Kur-
fürstin Sophie Charlotte; vgl. Christoph Lind, Träumerei und Machtanspruch. Die Allego-
rie der Erdteile in Berlin um 1700, in: Ausst.-Kat. Preußen 1701 2, 2001, S. 325–334, S. 331; 
vgl. auch Peschken / Gröschel 2001, S. 283–290 und Wiesinger 1992, S. 165–175. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-211 - am 13.01.2026, 06:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 219 

Bildprogramms das durch den König erlangte Gemeinwohl als legitimierende 
Herrschaftsaussage.30 

Der vergoldete Fries des Stuckrahmens, der das Deckenbild einrahmt, zeigt die 
Taten des Herkules und nimmt damit eine imitatio heroica auf, die allegorisch 
durch die Versinnbildlichung der Herrschaft Friedrichs mit Kriegskunst, Staats-
kunst und den bildenden Künsten dem Ideal von Arte et Marte folgt. Bildliche Zi-
tate von Militärbauten (Zitadelle und Arsenal) sowie Pläne der Festung Spandau 
und des Zeughauses markieren Realitätsbezüge. Die Verweisstruktur innerhalb des 
Deckengemäldes wie auch in seiner Rahmung bleibt jedoch sinnbildlich – wenn 
auch auf Friedrich ausgerichtet, so doch vermittelt durch eine Staatsallegorie. Zwar 
wurde auch die Personifikation des Buon Governo in diesem Sinne stellvertretend 
für den Herrscher visualisiert, doch war der persönliche Nexus im 17. Jahrhundert 
weitaus stärker ausgebildet als es das veränderte Verhältnis von Herrscher und 
Staat im 18. Jahrhundert weitertragen konnte. 

Die Nutzer dieses und des angrenzenden Raumes, der Schwarze Adlerorden (ne-
ben Ministern und Gesandten, die hier auf ihre Audienz beim König warteten), 
trugen diese Herrschaftsikonographie weiter, übertragen auf andere Medien und 
in traditioneller Bindung an die Herrscherperson. Die von Christian Wermuth 
geschaffene Medaille auf die Ernennung des Kronprinzen Friedrich Wilhelm 
zum Ritter des Schwarzen Adlerordens (1706) zeigt auf dem Avers Jupiter auf der 
Weltkugel thronend, die zwei Adler mit Kurhut, Zepter und Schwert als Zeichen 
Brandenburgs tragen. Jupiter, in antikischer Gewandung lediglich mit einem 
Tuch bekleidet und mit porträthaften Zügen Friedrichs III./I., überreicht Merkur, 
ebenfalls auf einem Adler, die Kette mit dem Schwarzen Adlerorden (Abb. 62). 
Durch den Anlass der Ernennung des Kronprinzen zum Ritter ist seine Identifi-
kation mit Merkur ebenso wie die des Ordensgründers Friedrich III. mit Jupiter 
als Heroisierung im Sinne der Ordenshüter zu deuten. Die Aufgaben des neuen 
Mitglieds eines Ordens, der mit dem Motto „suum cuique“ Recht und Gerech-
tigkeit ritterlicher Taten ehren soll, dabei „dem Allerhöchsten das Seine, und 
Gott was Gottes ist zu geben“,31 werden auf der Medaillenrückseite noch weiter 
spezifiziert. Zu sehen sind auf dem Revers eine Vestalin (bzw. Borussia mit Mau-
erkrone, der antiken Siegeskrone für Feldherrn)32 und Minerva mit einem Schlüs-
sel jeweils mit dem Bildnis bzw. Bildnisschild des Kronprinzen zu Seiten eines  

                                                                                          
30 Dass sich diese Herrschertugend auch mit der Akademieprotektion vebindet, visualisiert 

deutlich die Medaille auf den fünften Gründungstag der Akademie 1701 (nachdem die 
Gründungsmedaille auf den Ruhm abzielte); Wolfgang Steguweit, in: Ausst.-Kat. Preußen 
1701, 2001, Kat. X.3; Michael Kunzel, in: Ausst.-Kat. Preußen 1701, 2001, X.4, S. 271. 

31 Leopold Freiherr von Zedlitz-Neukirch, Neues preussisches Adels-Lexicon oder genealogische und 
diplomatische Nachrichten 2, Leipzig 1836, S. 73. Das Symbol der Dreifaltigkeit im Sonnen-
kranz überstrahlt die Szene, deren Um- und Inschrift die Ordenseinsetzung im Zeichen 
von Glauben und Nächstenliebe beschreibt. 

32 In der Interpretation der weiblichen Figur unterscheiden sich die Deutungen von Stegu-
weit und Wallenstein. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-211 - am 13.01.2026, 06:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 220 

 

Abb. 62: Christian Wermuth, Medaille auf die Ernennung des Kronprinzen Friedrich Wil-
helm zum Ritter des Schwarzen Adlerordens, Silber, 1706, Berlin, SMB PK, Münzkabinett. 

Rundtempels. Die lateinische Umschrift ist zu übersetzen: „Wir werden gerettet, 
wenn sie wohlbehalten ist“,33 die Bildinschrift ergänzt diese Formel mit der be-
kannten Setzung von Arte et Marte. Minervas Schlüssel deutet die Erbfolge des 
preußischen Kronprinzen an, wie auch der Rundtempel für die Unendlichkeit 
steht, verweist aber auch auf die Schlüsselgewalt über die Bewahrung der Ordens-
regeln, die mit der Palme in der Mitte des Tempels im Sinne von „Triumph und 
Glorie des stoischen Gemütes“34 versinnbildlicht werden. 

Eine ähnliche Heraushebung kultureller Taten als heldenwürdig, die mit ähn- 
licher Freigebigkeit belohnt wird, ruft eine wohl im Umfeld der Akademie, ver-
mutlich als Preismedaille der Künste und mechanischen Wissenschaften gestiftete 
Silbermedaille auf: Friedrich I., als antiker Herrscher mit Lorbeerkranz und Rüs-
tung unter einem lose gelegten Mantel, ist auf dem Revers Herkules gegenüber-
gestellt, mit Löwenfell, Keule und den Äpfeln der Hesperiden, die in seiner 
Rechten und in seinem Blick auf die in diesem Kontext dominantere Tat alludie-
ren: nach dem Krieg die Früchte, das heißt in diesem Fall die kulturellen Taten 
(Abb. 63).35 

                                                                                          
33 Wolfgang Steguweit, in: Ausst.-Kat. Preußen 1701, 2001, S. 126, Kat.-Nr. VI.12. 
34 So die Deutung bei Uta Wallenstein bezüglich der Wiederverwendung der Medailleniko-

nographie zur Vermählung des Kronprinzen mit Sophie Dorothea von Braunschweig-
Lüneburg-Hannover 1706: Uta Wallenstein, Zur Ikonographie der Rückseitengestaltung 
am Beispiel thüringischer Medaillen des Barock und Klassizismus. Antikenrezeption bei 
Wermuth, Koch und Helfricht, in: Medaillenkunst in Deutschland von der Renaissance bis zur 
Gegenwart. Themen, Projekte, Forschungsergebnisse, Dresden 1997, S. 72–83, hier S. 75. 

35 Um 1701 und damit im selben Jahr gegossen, in dem Friedrich III. den Adlerorden stif- 
tete; Raimund Faltz, Silber 65 mm Dm., Berlin, SMB PK, Münzkabinett (Avers) und Pots-

https://doi.org/10.5771/9783956503474-211 - am 13.01.2026, 06:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 221 

 

Abb. 63: Raimund Faltz, Preismedaille der Akademie der Künste und mechanischen Wissenschaften, 
Silber, 1701, Potsdam, SPSG, Dohna V, 177. 

Noch stärker in Zusammenbindung von Friedrich I. und der Kunstakademie durch 
Vorder- und Rückseite gestaltete Christian Wermuth eine Medaille, die 1701 anläss-
lich des fünften Jahrestages der Akademiegründung geschaffen und dem König 
gewidmet wurde. Dieser ist in zeitgenössischer Rüstung auf dem Avers in Bezug 
zur Akademie gesetzt, während das Revers mit der Inschrift „Pvblicae felicitatis 
monumentvm“ einen deutlichen Hinweis auf das durch den Herrscher wie die 
Künstler begründete Staatswohl gestaltet (Abb. 64).36 Vor dem Prospekt des Mar-
stalls auf der Dorotheenstraße, wo die Kunstakademie ihren Sitz hatte, steht Felici-
tas mit Füllhorn – den kulturellen Früchten der Akademie –, an ihrer Seite drei 
Putti mit den Attributen der bildenden Künste. Die 1694 gegründete Akademie 
bzw. Universität in Halle, die Fridericiana, ehrt ihren Stifter Friedrich III. mit dem-
selben Porträtkopf (allerdings ohne Lorbeerkranz) auf dem Avers und den sich 
über einem rauchenden Altar die Hände reichenden Figuren von Mars und  
Minerva auf dem Revers.37 Sie besiegeln Friedrichs Tat bzw. den Wunsch nach sei-
nem dauerhaften Schutz, wie es auch die Inschrift „FELICITATI TEMPORVM“ 
(Glückliche Zeiten) anzeigt (Abb. 65). 

Medaillen auf den Herrscher im Umfeld der Akademie nutzten häufig die jewei-
lige ‚Kunsthelden‘-Ikonographie ihrer Förderer. So erscheint etwa auf dem Revers 
der Medaille auf die Stiftung der kurpfälzischen Akademie der Wissenschaften  

                                                                                                                                                                                                                          

dam, SPSG, Dohna V, 177 (Revers), vgl. Wolfgang Steguweit, in: Ausst.-Kat. Preußen 1701, 
2001, S. 270–271, Kat.-Nr. X.2.  

36 Wallenstein 1997, S. 76; Michael Kunzel, in: Ausst.-Kat. Preußen 1701, 2001, S. 271, Kat.-
Nr. X.4. 

37 Wolfgang Steguweit, Medailleur des Königs. Raimund Faltz (1658–1703). Modelle, Medaillen, 
Münzen (Das Kabinett; 8), Berlin 2003, S. 30, Kat.-Nr. 9.4; Ders., in: Ausst.-Kat. Preußen 
1701, 2001, S. 284, Kat.-Nr. X.32. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-211 - am 13.01.2026, 06:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 222 

 

Abb. 64: Christian Wermuth, Medaille auf den 5. Gründungstag der Akademie der Künste, 
Bronze, 1701, Potsdam, SPSG, Dohna V, 176. 

 

Abb. 65: Raimund Faltz, Medaille der Akademie bzw. Universität in Halle, Fridericiana, auf ihren 
Stifter Friedrich III., Silber, 1694, Berlin, Staatliche Museen, Münzkabinett. 

1763 Apoll im Strahlenkranz auf Wolken über einer Flusslandschaft mit den 
Flussgöttern Rhein und Neckar (Abb. 66).38 Das Zusammenwirken dieser Götter 
wird durch die Umschrift als „glückliche Vereinigung“ bezeichnet und somit das 
Musenreich in die Lande Carl Theodors transferiert, der als Profilbildnis – in 
Rüstung mit Fellmantel und Perücke – das Avers einnimmt. Die zwei getrennten 
Bilder des Kurfürsten – als Staatsmann und in Verkörperung seines Wesens durch  

                                                                                          
38 Heinz-Joachim Schulzki, in: Ausst.-Kat. Lebenslust und Frömmigkeit 2 1999, S. 446, Kat.-Nr. 

6.4.2, der Entwurf für die von Anton Schäffer geschaffene Silbermedaille stammt von Jo-
hann Daniel Schöpflin und Andreas Lamey. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-211 - am 13.01.2026, 06:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 223 

 

Abb. 66: Georg Anton Schäffer, Medaille auf die Stiftung der kurpfälzischen Akademie der Wissen-
schaften, Silber, 1763, Mannheim, Reiss-Museum. 

die Götterfigur – spalten auf, was in anderen Medien übereinandergelagert wird 
und durch andere Zeichen in seiner doppelten Konnotation rezipierbar gemacht 
wird (Porträt, Kostüm, Frisur).39 

Auch die räumliche Nähe des Rittersaals zu den Sammlungen des Münz- und 
Antikenkabinetts und der Kunstkammer führt im Falle Friedrichs die Verbindung 
von Machtdemonstration und Herrscherrepräsentation in Nachfolge Alexanders, 
Mars’ und Apolls vor Augen – und entspricht damit der kumulativen imitatio  
heroica, die Lorenz Beger in der Widmung des ersten Bandes des Thesaurus Bran-
denburgicus dem König zuschreibt.40 

Geplant war somit eine imitatio heroica, die Heroisches mit Verweisen all’antica 
und einer gezielt ausgewählten Identifikationsfigur (Minerva) verband. So hätten 
Herrschaft, Dynastie und mythologische Inszenierung im Verweissystem der Kunst 
miteinander verbunden werden können. Doch lässt sich nicht beurteilen, inwiefern 
es genau diese strategische Ikonographie war, die dem Königtum Friedrichs I. 
Glaubwürdigkeit und Angemessenheit in der Einschätzung der Fürsten eintrug.41 

                                                                                          
39 Ähnlich funktioniert dies in der 1786 aus Anlass des 400jährigen Jubiläums der Universität 

Heidelberg geschlagenen Silbermedaille von Anton Schäffer. Der Avers zeigt ein Profil-
bildnis des Lorbeer bekrönten Kurfürsten, auf dem Revers sitzt Minerva, ihren Arm auf 
dem Wappenschild ruhend, gegenüber eines Denkmalsockels mit einem aufgeschlagenen 
Buch sowie Füllhorn, Münzen und Früchten davor (vgl. Ausst.-Kat. Lebenslust und Fröm-
migkeit 2, 1999, S. 231, Kat.-Nr. 4.3.6.). Geistige und merkantile Früchte führen zum Wohl 
des Volkes durch die Förderung der Wissenschaften durch Carl Theodor. Die allegorische 
Verherrlichung des Kurfürsten als segensreicher Herrscher wird somit rückgebunden an die 
Aufgabe und Bedeutung der Künste und Wissenschaften. 

40 Vgl. Barbara Segelken, Anspruch und Wirklichkeit einer Monarchie. Die Selbstdarstellung 
Friedrichs I. im Spiegel der „Antiken-, Kunst- und Naturalienkammer“, in: Ausst.-Kat. 
Preußen 1701 2, 2001, S. 335–340, besonders S. 339. 

41 Hahn 1998, S. 43–44. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-211 - am 13.01.2026, 06:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 224 

Neben der Fortführung der Herrscherinszenierung mit Göttern und Personifikati-
onen setzte Friedrich auch auf die Tradition Brandenburg-Preußens, sich auf die 
Verwandtschaft mit den Oraniern zu berufen.42 Zwar war spätestens um 1700 der 
Einfluss Oraniens verblasst, da eine holländische Vorbildhaftigkeit von der lutheri-
schen Bevölkerung nicht aufgegriffen und durch das Vorbild Frankreich abgelöst 
worden war.43 Doch lässt sich unter Friedrich I. eine „oranische Wendung“ be- 
obachten.44 Diese soll – ähnlich politisch-strategisch mit dem Ziel der Standeser-
höhung eingesetzt wie beim Großen Kurfürsten – „genealogische Defizite“45 aus-
gleichen. Dieser Mangel an Anciennität war auszuräumen beim Streben nach kö-
niglicher Würde, für die sich Friedrich auch darum bemüht hatte, Kaiser Leopold 
I. bei der Verteidigung des Reiches gegen die Türken und Franzosen zu Diensten 
zu sein.46 Im Prozess dieses Strebens war die dynastische Legitimität unter Beweis 
zu stellen: der Oraniersaal im Residenzschloss Oranienburg wurde 1702 vollendet. 
Seine allegorische Deckenmalerei umfasst ein auf das Erbe der Oranier zielendes 
und entgegen der enttäuschenden historischen Wirklichkeit ausgerichtetes Bildpro-
gramm.47 So wollten sich die Hohenzoller in den dynastischen Traditionszusam-
menhang von „vergangene[r] Größe, illustre[r] Vorfahren und ruhmwürdige[r]  
Taten“48 stellen und diese Qualitäten aktualisieren und fortführen. Was als Strate-
gie zur Erlangung der Königswürde verfolgt wurde, erhielt hier mit dem Typus der 
Heroisierung im Kontext einer verwandten Dynastie eine dauerhafte Inszenierung, 
gleichsam als Ausweis des politischen Sieges. Erdacht und verfasst von J. G. Wach-
ter stellt es durch die Auswahl der Figuren Friedrich III. und seiner Frau Sophie 
Charlotte und der Attribute („Oranien-Blüthe“, Wappen, Porträtmedaillons) eine 
Verbindung (und Sukzession) der preußischen und oranischen Verwandtschaft als 

                                                                                          
42 Jürgen Luh, „Elevation, Macht und Ansehen“. Die politischen Ziele Friedrichs III./I., in: 

Göse 2002, S. 13–29, besonders S. 22–23. 
43 Vgl. Hahn 1998, S. 33–34. 
44 Vgl. ebd., S. 40. 
45 Ebd., S. 43. 
46 Entsprechend lautet die Begründung der Erhebung zur Königswürde im Krontraktat vom 

16. November 1700, die auch die Strategie des oranischen Traditionsbezugs als erfolgreich 
ausweist: „in consideration des Churhauszes Brandenburg uralten splendoris, macht und 
ansehens, auch von der ieztregierenden Churfürsten. Deurchl. Ihro [dem Kaiser] und dem 
gemeinen weesen biszhero geleisteten grossen und considerablen dienste“ (Theodor von 
Moerner, Kurbrandenburgische Staatsverträge von 1601 bis 1700, Berlin 1867, Anhang Nr. 
XXVI, S. 814, zit. nach Luh 2002, S. 24). 

47 Vgl. dazu Wilhelm Boeck, Oranienburg. Geschichte eines preussischen Königsschlosses (Forschungen  
zur deutschen Kunstgeschichte; 30), Berlin 1938, S. 58–63. Die Hoffnung auf das Fürsten-
tum Orange wurde durch das Testament des kinderlosen Wilhelm III. enttäuscht, der Prinz 
Johann Wilhelm Friso von Nassau-Dietz zu seinem Nachfolger auserkor. 

48 Peter-Michael Hahn, Hofkultur und hohe Politik. Sophie Charlotte von Braunschweig-
Lüneburg, die erste Königin in Preußen aus dem Hause Hannover, in: Gerd Bartoschek, 
Sophie Charlotte und ihr Schloß. Ein Musenhof des Barock in Brandenburg-Preußen, in: General-
direktion der Stiftung Preußische Schlösser und Gärten Berlin-Brandenburg (Hrsg.), Ausst.-
Kat. Stiftung Preußische Schlösser und Gärten Berlin-Brandenburg im Schloß Charlotten-
burg, Berlin, 06.11.1999–30.01.2000, München [u.a.] 1999, S. 31–42, hier S. 31. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-211 - am 13.01.2026, 06:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 225 

von Göttern beschützte Versammlung im Himmel dar – oder, wie es der Verfasser 
nennt, als „Helden-Geschichte“. Mars und Venus verkörpern ebenso das militäri-
sche Selbstverständnis wie die durch Heiraten gestiftete Beziehung der beiden  
Dynastien, die durch Porträtmedaillons repräsentiert und in einer Kette von 
Schutzgöttern bzw. Genien gehalten werden. Auch den Künsten wird hier in Ver-
knüpfung mit einer weiteren Figur des Mars ihr Platz angewiesen, um „das Lob der 
Tugenden der Königl. Frau Mutter/ und den Ruhm der Thaten ihrer Eltern und 
Voreltern aus dem Hause Oranien auszubreiten“.49 Porträtmedaillons und Bas- 
reliefs mit Darstellungen ausgewählter Ereignisse aus dem Leben der Prinzen von 
Oranien ergänzen unterhalb der Deckenzone diese rühmende Familiengeschichte. 

Dieses glorifizierende Programm hatte in den Niederlanden in Friedrichs Besit-
zung, Schloss Honselaarsdijk, ein noch deutlicher auf die dynastische Aussage 
konzentriertes Pendant in der sogenannten Prinzessinnengalerie mit Porträts der 
Brandenburgischen Kurfürsten von Samuel Theodor Guericke sowie der Verherrli-
chung von Preußen und Oranien als Deckengemälde von Theodor van der 
Schuer.50 Im Berliner Schloss wurde der ebenfalls als Oraniersaal bezeichnete Saal 
bereits Anfang des Jahres 1700 genutzt. Er war ehemals mit Gobelins geschmückt, 
die die Geschichte des oranischen Hauses verherrlichten. Im Deckengemälde erho-
ben erschien Wilhelm III. von England als Reiterporträt. Weitergeführt wurde auch 
die Tradition, Kinder und Enkel mit dem Titel oranischer Prinzen auszuzeichnen 
(verbunden mit der Zuteilung von Besitzungen in den Niederlanden, im Heiligen 
Römischen Reich deutscher Nation, in Frankreich und in der Schweiz).51 Im Mar-
morsaal des Potsdamer Stadtschlosses wurde der Große Kurfürst als Held und 
Identifikationsfigur für die Dynastie gefeiert durch Historienbilder seiner Helden-
taten und Reliefs, Kriegstrophäen und einer Tapisserieserie. Damit wurde die rück-
projizierte Repräsentation des Großen Kurfürsten ebenso am französischen König 
wie am großen Saal im Huis ten Bosch ausgerichtet.52 

Neben den Gemälden im Marmorsaal des Potsdamer Schlosses kündet auch ein 
weiteres Projekt öffentlichkeitswirksam vom Heldenstatus Friedrich Wilhelms, in 
den sich sein Sohn einschreibt. Anders als im Frankreich Ludwigs XIV. und bei ka-
tholischen Fürsten verfolgte Brandenburg bis dato keine Statuenpolitik mit Mo-
numenten des regierenden Monarchen, sondern stattdessen mittels Verehrung des 
Vorgängers.53 Auch dies zeigt das Bedürfnis nach dynastischer Legitimation, nach 

                                                                                          
49 J. G. Wachter, Helden-Geschichte der Printzen von Oranien, vorgestellet in einem Platfond auff dem 

Königlichen Schloß zu Oranienburg, Cölln a. d. Spree, o. J., zit. nach Boeck 1938, S. 60. 
50 Ebd., S. 58. 
51 Peter-Michael Hahn, Ahnenbewusstsein und preussische Rangerhöhung. Die Oraniersäle 

des Berliner und Oranienburger Schlosses im dynastischen Kalkül Kurfürst-König Fried-
richs III./I., in: Engel et al. 2006/2007, S. 45–67, besonders S. 53; Luh 2002, S. 26. 

52 Schütte 2008, S. 119–120. 
53 Dazu Thomas H. von der Dunk, Vom Fürstenkultbild zum Untertanendenkmal. Öffentli-

che Monumente in Brandenburg-Preußen im 17. und 18. Jahrhundert, in: Forschungen zur 
brandenburgischen und preußischen Geschichte 7, 1997, S. 177–210. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-211 - am 13.01.2026, 06:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 226 

Rückbezug auf glorreiche Vorfahren – eine Intention, bei der das Motiv der protes-
tantischen Zurückhaltung gegenüber der Selbstdarstellung wohl überwogen haben 
dürfte. 

6.2. Inszenierung in dynastischer Repräsentation –  
Statuenpolitik als Gegenbild 

Das Reiterstandbild des Großen Kurfürsten, ab 1696 von Andreas Schlüter ent-
worfen und von dem vorher in Paris tätigen Johann Jacobi gegossen, vermittelt 
in seiner Entstehungsgeschichte das Ringen um Herrschaftsrepräsentation mittels 
persönlicher Größe des Regenten und dynastischer Legitimation. Bereits das (für 
Berlin bis dato ohne Tradition verwendete) Material Bronze sowie seine Verarbei-
tung durch das kunstvolle Gießen setzten neue durch Kunst vermittelte macht-
politische Akzente.54 Zudem paarten sich in diesem Werk schöpferische und 
technische Leistung, mit der sich Friedrich I. „als würdiger Souverän einer Kul-
turnation zu etablieren wußte“55 und sich dementsprechend auch zunächst selbst 
als Reiterfigur darstellen zu lassen beabsichtigte. 

Während der Arbeiten, die sich von 1696 bis 1709 hinzogen, ereigneten sich 
der Tod des Kaisers im Jahre 1700 und die Krönung Friedrichs in Königsberg. 
Das provisorisch aufgestellte Reiterstandbild in Gold erhielt auch bei Friedrichs 
Krönungseinzug 1701 in Berlin eine besondere Rolle, indem es zwischen zwei 
Triumphbögen die Rangerhebung vom Kurfürstentum zum Königtum versinn-
bildlichte,56 auch wenn das Monument noch den Kurfürsten glorifizierte. Eine 

                                                                                          
54 Guido Hinterkeuser, Visions of Power: Andreas Schlüter’s Monuments to the Great Elector 

and Friedrich III and I, in: Sculpture Journal 22, 2013, S. 21–35, besonders S. 22. Noch zu 
Lebzeiten Friedrich Wilhelms hatte es Entwürfe für ein Reiterstandbild gegeben, wie Nico-
demus Tessin d. J. 1687 berichtet (im Atelier des Bildhauers Hendrik de Jong sah er ein Mo-
dell des Reiterstandbilds „vom Churfürsten von Brandenburg“, vgl. ebd., S. 24–25. 

55 Hans-Ulrich Kessler, Johann Jacobi und der Bronzeguss, in: Ausst.-Kat. Andreas Schlüter und 
das barocke Berlin, 2014, S. 208–215, hier S. 215. Bereits Cellini vergleicht in seiner Auto- 
biographie das Gießen des Perseus, insbesondere durch die Beschreibung der Technik und 
des Verfahrens, mit einem heroischen Akt, vgl. dazu Michael Cole, Cellini and the Principles of 
Sculpture, Cambridge 2002, S. 49. Als körperlichen Akt muss Cellini den Guss des Perseus 
retten mit einer Kraft, „daß ich nicht mehr wahrnahm, ob ich noch Fieber oder Angst vor 
dem Tod hatte“ (Jacques Laager, in: Benvenuto Cellini. Mein Leben. Die Autobiographie eines 
Künstlers aus der Renaissance, Zürich 2000, S. 595). Hingegen betont er beim Guss der Medusa 
eher seine geistreiche Leistung und seine Erfindungskraft, mit Schwierigkeiten im Werkpro-
zess umzugehen. 

56 Bernd Nicolai, Andreas Schlüter. Das Reiterdenkmal des Großen Kurfürsten im Ehrenhof von 
Schloss Charlottenburg, Berlin 2002, S. 27. Zur Entrée vgl. auch den Kupferstich von Pieter 
Schenk 1702, Hans-Ulrich Kessler, in: Ausst.-Kat. Andreas Schlüter und das barocke Berlin, 2014,  
S. 242–244, Kat.-Nr. XIV.7. Die Reliefs am Sockel zeigen dementsprechend sowohl die  
Allegorie des Kurfürstentums Brandenburg als auch des Königreichs von Preußen. Dynas-
tische Kontinuität und aemulatio als Aufgabe des Nachgeborenen drücken sich durch Sta-
tue und Reliefs zur postumen Heroisierung des Großen Kurfürsten und einer aktuellen 
Glorifizierung Friedrichs III./I. aus. Zur Diskussion um den Aufstellungsort auf der Lan-

https://doi.org/10.5771/9783956503474-211 - am 13.01.2026, 06:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 227 

historische Abfolge wird zudem mit unterschiedlichen Götterbildern allegorisiert 
und in eine Hierarchie von Arte et Marte eingebunden, wie Charles Ancillon es 
1703 beschreibt: 

Ihm [dem Großen Kurfürsten] hat Mars seine Statue angeordnet/ Apollo aber und die 
Musen arbeiten täglich Ew. Majestät gleichfalls eine auffzurichten.57 

Bereits kurz zuvor beschrieb Beger im Thesaurus Brandenburgicus das Reiterstand-
bild anlässlich des anstehenden Einzugs Ernst Augusts von Braunschweig in sei-
ner damaligen provisorischen Aufstellung mit Götterstatuen.58 Der ebenso be-
schworene Verweis auf eines der Vorbilder neuzeitlicher Reiterstandbilder, Marc 
Aurel, war dem Aufstellungsort, der Langen Brücke, eingeschrieben.59 

Ungeachtet der Frage, ob die Götterstatuen tatsächlich einmal die Brücke als 
ephemere Kunstwerke zierten oder literarischer Fiktion entsprechen bzw. planeri-
sches Programm blieben,60 mussten sie als Allegorien von kurfürstlichen Tugen-
den beschrieben werden, während das Reiterstandbild des Königs in Begers Augen  

                                                                                                                                                                                                                          

gen Brücke als heroischer Bezug zu Horatius Cocles bzw. der Engelsbrücke und der Insze-
nierung von Berlin als zweitem Rom (so Johannes Tripps, Berlin als Rom des Nordens: 
Das Stadtschloß im städtebaulichen Kontext, in: Bruckmanns Pantheon 55, 1997, S. 112–
125, besonders S. 116–117; Hans-Ulrich Kessler, Das Reiterdenkmal des Grossen Kurfürs-
ten, in: Ausst.-Kat. Andreas Schlüter und das barocke Berlin, 2014, S. 222–235, besonders  
S. 224–229) vgl. kritisch Hinterkeuser 2013, S. 26–28. 

57 Charles Ancillon, Le dernier triomphe de Frédéric-Guillaume-le-Grand, Electeur de Brandebourg. 
Ou discours sur la statue équestre érigée sur le Pont-Neuf de Berlin, Berlin 1703, zit. nach Nicolai 
2002, S. 27. Der Titel verweist auf die zeitgenössisch anerkannte Vorbildhaftigkeit des Rei-
termonuments Heinrichs IV., 1604 von Giambologna geplant, 1611 von Pietro Tacca voll-
endet und 1614 auf dem Pariser Pont-Neuf aufgestellt. 

58 Laut Theatrum Europaeum 14, Frankfurt am Main 1702, S. 794 dürfte es sich um den Ein-
zug der Kurfürstin Sophie Charlotte von der Pfalz am 7. Mai 1695 handeln oder nach An-
gaben von Jacob Schmidt, Collectionum memorabilium Berolinensium 2, Köln 1733, S. 54 um 
den Besuch des Kurfürsten am 5. Dezember 1692; vgl. Budde 2006, S. 43, Anm. 72. 

 Während Beger Mars, Saturn, Jupiter, Juno, Herkules, Minerva, Diana, Apoll, Merkur, 
Neptun und Aeolus aufzählt (Lorenz Beger, Thesaurus Brandenburgicus Selectus 1, 1696, 
S. 169), wird der Gott der Winde in einer zeitgenössischen Chronik nicht erwähnt, wobei 
der Autor, Jacob Schmidt, seine Beschreibung als Augenzeugenbericht ausweist; vgl. Tho-
mas Fischbacher, Friedrich zu Fuß. Biografie einer Bronzestatue des brandenburgischen Kurfürsten 
und preußischen Königs Friedrich III./I. von Andreas Schlüter und Johann Jacobi, Weimar 2014, 
S. 60–61. Zur Aufstellung auf der Langen Brücke und der geplanten ikonographischen 
Rahmung der Brücke durch Götterfiguren und Tugenden vgl. Beger 1969, 169 und Wil-
helm Ernst Tentzel (Hrsg.), Monatliche Unterredungen Einiger Guten Freunde Von Allerhand 
Büchern und andern annehmlichen Geschichten. Allen Liebhabern Der Curiositäten Zur Ergötzlich-
keit und Nachsinnen, Leipzig 1696, S. 669. 

59 Die Lange Brücke wurde bereits unter Friedrich Wilhelm als Ort der Herrscherrepräsenta-
tion genutzt, als vom Kurfürsten bei seinem Einzug in Berlin am 31. Dezember 1677 ein 
bronzenes Standbild „mit einem Regiments Stab in der Hand und auffin Haupt mit einen 
Lorbeer Krantz gezieret“ als Teil einer Ehrenpforte aufgestellt wurde; vgl. Paul Seidel, Der 
Große Kurfürst in der Plastik seiner Zeit, in: Hohenzollern-Jahrbuch 2, 1898, S. 93–106, hier 
S. 97; Fischbacher 2014, S. 30.  

60 „Die Ausschmückung der Brücke durch ein ephemeres Götterspalier für den von Beger ge-
nannten und dargestellten Einzug des [sic] Familie des kurfürstlichen Schwiegervaters wird 
aber auszuschließen sein, da sie zu aufwendig gewesen wäre“ (Budde 2006, S. 29). 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-211 - am 13.01.2026, 06:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 228 

keiner Rechtfertigung bedurfte.61 Dies ist umso erstaunlicher als der bereits er-
wähnte Hugenotte Charles Ancillon eine – wenn auch als Lobpreis daherkom-
mende – kritische Schrift anlässlich der Enthüllung der Statue publizierte, den 
Discours sur la Statue Equetre érigée sur le Pont Neuf de Berlin. Dieser Text alludiert be-
reits mit dem Titel das skandalträchtige Standbild Ludwigs XIV. – ein Bezugs-
punkt, den Friedrich selbst auf politischem wie kulturpolitischem Gebiet wählte. 
Dennoch war der Widerstand der protestantischen Glaubensflüchtlinge so stark, 
dass das für Friedrich geplante Reiterstandbild nicht zur Aufstellung gelangte. 
Stattdessen wurde dieses Denkmalprojekt mit der Figur Friedrich Wilhelms voll-
endet, während Friedrich selbst ein Standbild im Zeughaus erhielt. 

In dieser ebenfalls von Andreas Schlüter geschaffenen Königsfigur, die mittels An-
tikenrezeption nicht auf Ludwig XIV. verweist, sondern ein ‚Kunsthelden‘-Profil er-
füllt, verfolgte Friedrich eine zum französischen König bewusst alternative Sta- 
tuenpolitik. 

In der 1697/1698 entstandenen Statue Andreas Schlüters, die den Kurfürsten 
im Muskelpanzer mit Hermelinmantel zeigt, sind zwei für den ‚Kunsthelden‘ we-
sentliche Referenzfiguren modelliert: Apoll und Alexander der Große (Abb. 67).62 
Sowohl das Schrittmotiv als auch die Armhaltung verweisen auf den Apoll vom 
Belvedere, der – wenn auch trotz großer Wahrscheinlichkeit nicht nachweisbar als 
Abguss in der Berliner Akademie vorhanden – zumindest durch Stiche seit dem 
16. Jahrhundert zum Allgemeingut des künstlerischen Wissensschatzes gehörte.63  

                                                                                          
61 Dazu ebd., S. 27. 
62 Gröschel 2000. Zu den weiteren Vorbildern, zwei Statuen von Kurfürst Friedrich III. von 

Johann Christoph Döbel (1691/1697, zerstört) und Gabriel Grupello (1692) sowie einer 
Medaille von Martin Brunner auf die Krönung Josephs I. von Habsburg mit einer Schild-
erhöhung (1690) – womit die angestrebte Königswürde künstlerisch auf die habsburgische 
Zurücksetzung der brandenburgischen Gesandten bei der Wahl Josephs zum römischen 
König bzw. beim Friedenskongress von Rijswijk 1697 antworten würde (Fischbacher 2014, 
S. 103–104) – vgl. ebd., S. 99–100. Der ursprüngliche Kontext von Riesenkanonen, be-
nannt nach den vier Erdteilen, und Kriegerköpfen des Zeughaushofes veranlasste zu den 
Interpretationen des Standbildes als siegreicher Feldherr, kriegerisch-diplomatische Verge-
genwärtigung der Machtverhältnisse oder als alexandrinisch-apollinisch gemäßigter Herku-
les (zusammengefasst ebd., S. 131–132). Auch der topische Ausweis von Herrscherqualitä-
ten und Tugendhaftigkeit sei durch die Verbindung von Standbild und abgeschlagenen 
Köpfen in Anlehnung an mythologische und biblische Figuren wie David, Gideon, Herku-
les, u. a. intendiert gewesen, im Sinne einer „Adaption aus der römisch-imperialen Iko-
nographie zum Zwecke einer flexiblen Repräsentation des brandenburgischen Kurfürsten – 
und zukünftigen Königs – Friedrich III.“ (ebd., S. 176); vgl. Eckhard Leuschner, Schlüter, 
Lubieniecki, Schenk. Die Ornamenta Armamentarii zwischen Architekturpublizistik und 
Geschichtsentwurf, in: Ausst.-Kat. Andreas Schlüter und das barocke Berlin, 2014, S. 168–177. 

63 Mit ähnlicher Armhaltung und Schrittstellung wird auch Carl Theodor von der Pfalz in 
einem Modell für ein Statuenmonument für die Alte Brücke in Heidelberg 1786–1788 als 
Apoll inszeniert, dessen Ikonographie als Musengott der Kurfürst häufig zur imitatio heroica 
einsetzte; die Flussgötter Donau, Rhein, Isar und Mosel am Sockel verweisen auf die Wie-
dervereinigung der wittelsbachischen Territorien – eine historische Konstellation, die dem 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-211 - am 13.01.2026, 06:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 229 

 

Abb. 67: Andreas Schlüter, Kurfürst Friedrich III., Bronze, 1698 
(Original verschollen), Berlin, Schloss Charlottenburg vor dem 
Knobelsdorff-Flügel. 

Zudem war vor Ort im Lustgarten des Berliner Schlosses eine vergoldete Bleiko-
pie des Apoll von Jacques Vignerole aufgestellt, wie aus einer Beschreibung 1657 
zu ersehen ist.64 

                                                                                                                                                                                                                          

Kurfürsten als Größe und Glanz seiner Regierung eingeschrieben wurde; vgl. Frieder Hepp, 
in: Ausst.-Kat. Lebenslust und Frömmigkeit 2 1999, S. 51–52, Kat.-Nr. 2.0.3.  

64 Johann Sigismund Elsholtz, Hortus Berolinensis 1657 (Handschrift); vgl. Gröschel 2000, S. 93. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-211 - am 13.01.2026, 06:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 230 

Zum einen wird Friedrich durch diese heroische Referenz auf Apoll als Mu-
senfürst glorifiziert, unter dessen Herrschaft sich die Künste dank der Einrich-
tung der Akademie wie die Musen auf dem Parnass entfalten können. Diese 
Charakterisierung wird zum anderen ergänzt durch die Herrschaftsfigur Alexan-
ders. Dieser wird durch die Gestaltung des Kopfes mit lockigem Haar und ange-
deuteter Anastolé in das Porträt des Kurfürsten inkorporiert. Der ursprünglich 
avisierte Aufstellungsort dieser Statue, das Berliner Zeughaus,65 konnte in Dar-
stellungen der Verherrlichung des Wirkens Friedrichs I. also sowohl im Kontext 
militärischer Bauten als auch im akademisch-musischen Bereich auftauchen. Die-
ser Bau und seine Situierung betonen besonders zusammen mit dem ab 1741 
von Georg Wenzeslaus von Knobelsdorff errichteten Opernhaus vis-à-vis in ver-
schiedenen Gewichtungen die Interdependenz von Arte et Marte. Wie die lateini-
sche Inschrift über dem Hauptportal angibt, soll das Zeughaus Waffen, Kriegsge-
rät, Kriegsbeute und Trophäen aufnehmen und in diesem Sinne auch „attraktive 
Objekte für Besucher einer Residenz“66 bieten. Idealtypischerweise enthält es im 
zweiten Obergeschoss Platz für „die Alten abgekommene, und zu blosser Rarität 
und Angedenken grosser Helden aufbehaltene Waffen und Wehren“.67 Und 
schließlich waren auch die großen Geschütze von Jacobi durch ihre künstlerische 
Gestaltung Schauobjekte.68 

In diesem Kontext vermitteln auch die Königsstatue wie ihre Umgebung die 
facettenreiche Dualität von Kriegs- und Kunstheld, von Machtgestus und idea-
lem Herrschertum. Voltaire bezeugt die Wahrnehmung dieses städtebaulichen 
Ensembles von Musentempel und Sitz des Mars, betont bei seinem Besuch 1743 
aber eine vermeintliche Akzentverlagerung zugunsten der Musen: „Sparta ward 
zu Athen.“69 

Im 18. Jahrhundert konnten bei Denkmalentwürfen heroische Tugenden als zu 
allgemein für eine angemessene Herrscherdarstellung empfunden werden, folgt 
man der Beschreibung der Statue Friedrichs III./I. von Johann Georg Wachter, 
Remarques über die Königliche Statue zu Fuß, sambt einem unmaßgeblichen Project, wie 
und wo dieselbe aufzurichten wäre: 

                                                                                          
65 Der „Palast der Kriegskunst“ als Sinnbild der militärischen Stärke und Siegesallegorie; vgl. 

Regina Müller, Der Aufstieg – Der Wettstreit der Künste. Andreas Schlüter als Baumeister 
am Berliner Zeughaus 1698/99, in: Ausst.-Kat. Andreas Schlüter und das barocke Berlin, 2014, 
S. 128–134, hier S. 134. Bereits im Testament Friedrich Wilhelms von Brandenburg 1667 als 
erforderliche Einrichtung benannt, wurde der Bau ab 1695 unter Friedrich III. begonnen. 

66 Heinrich Müller, Das Berliner Zeughaus. Vom Arsenal zum Museum, Berlin 1994, S. 26. 
67 Leonhard Christoph Sturm, Das Neu-eröffnete Arsenal, Worinnen der galanten Jugend... das 

Merckwürdigste von der Artillerie... abgehandelt wird... von einem Liebhaber Curieuser Sachen, 
Hamburg 1710, Kap. IV, zit. nach Müller 1994, S. 24. 

68 Die Kanone „Asia“ wurde aus der Bronze erbeuteter türkischer Rohre gegossen, vgl. Hahn 
2007, S. 48. 

69 Zit. nach Giersberg 1986, S. 19. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-211 - am 13.01.2026, 06:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 231 

Mann könnte auch wol an den 4. Ecken des SOUBASEMENTS im PAR-TERRE einige FIGU-

REN von BRONZE niedersetzten [sic], die vornehmsten HEROISCHEN Tugenden des 
Gottsee[ligen] Königs abzubilden. Allein weilen dergleichen Tugend=Bilder GENERAL 

seyn, und auf alle Helden APPLICIRET werden können, und weder die Reglen der Kunst, 
noch sonst eine Nothwendigkeit dergleichen FIGUREN erfordern, so können Se[ine] MA-

JESTAET dieselbe (meines bedunckens) erspahren.70 

Die Dualität von Kunstförderung und siegreicher Herrschaft, die durch die imita-
tio heroica von Apoll und Alexander aufgerufen wird, nimmt die zeitgenössische 
Panegyrik Friedrichs im Kreise der Akademie auf: Lorenz Beger widmet seinen 
Thesaurus Branbenburgicus dem Kurfürsten, der nicht nur wie Alexander „durch 
seine Tapferkeit im Krieg […] die Sterblichen mit Bewunderung für sich“ erfüllt, 
sondern auch eine Kultur wahrende Heldenleistung vollbringen soll: 

Du, durchlauchtigster und mächtigster Kurfürst, vereinigst das, was jene [Philadelphus 
und Alexander, die Verf.] unter sich aufgeteilt haben, in vertrauter Verbindung und be-
weist, klarer als die Sonne des Südens, daß Dich der Ruhm sowohl des Mars als auch 
Apolls erfüllen.71 

Wiederum klingt Sandrarts Abfolge von Lobformeln („Teutscher Martis“- „Teut-
scher Phoebus“) an, die er für Friedrich Wilhelm gebraucht hatte – auch dies ein 
wohl nicht zufälliger Zusammenhang zum Bestreben dynastischer Kontinuität. 

6.3. Friedrich II. – Mars, Apoll und die Kostümfrage 

Noch für Friedrich II. gilt: Politisch-militärische Erfolge und rationaler Staatsap-
parat sollten dynastische Defizite kompensieren und gehörten zugleich zum 
kriegerisch begründeten fürstlichen Selbstverständnis. Die Förderung von Küns-
ten und Wissenschaften sowie das Verlangen nach ruhmreichen militärischen Ta-
ten bleiben trotz der aufklärerischen Einflüsse der Regierung Friedrichs letztlich 
einem traditionellen Konzept von Herrschaft verhaftet.72 Einem zyklischen Ge-
schichtsmodell folgend, manifestierte sich für Friedrich im römischen Staat das 
Vorbild aller Staaten, dessen Spuren aufgrund von Kontinuitäten und Gesetzmä-
ßigkeiten auch im zeitgenössischen preußischen Staat zu finden seien. Dieser 
wiederum sei durch die Leistungen seiner Vorfahren (besonders des Großen Kur-
fürsten) zu einem Zenit gelangt.73 Die politische und vor allem militärische 
Macht spielte dabei zwar eine entscheidende, aber nicht die einzige Rolle für 
Friedrich, der auch die „Parallelität von staatlicher Potenz und Prachtentfaltung 
der Künste und Wissenschaften“ als ein Zustand innerstaatlichen Friedens  

                                                                                          
70 GStA PK, BPH Rep. 45, L 3, S. 1-19, Berlin 3. Juli 1713, zit. nach Fischbacher 2014, S. 282. 
71 Beger 1699, Bd. 1 Dedicatio, deutsch zit. nach Gröschel 2000, S. 97. 
72 Schütte 2008, S. 124. 
73 Ulrich Sachse, Cäsar in Sanssouci. Die Politik Friedrichs des Großen und die Antike, München 

2008. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-211 - am 13.01.2026, 06:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 232 

erkannte.74 Zu den aus dem antiken Figurenschatz schöpfenden Repräsentatio-
nen von Herrschaft bildete sich so für ihn auch keine Distanz, die es durch zeit-
genössische Adaptationen zu überwinden gelte. Das zyklische Geschichtsmodell 
garantierte vielmehr die Möglichkeit des Anknüpfens und gab damit den gegen-
wartsorientierten Bezügen erst ihre Valenz, wobei für Friedrich die Vergleichbar-
keit an die Fähigkeiten und Qualitäten des Herrschers gebunden war.75 

Als Kronprinz in Rheinsberg verwirklichte Friedrich 1736 bis 1740 die Idealvor-
stellung eines irdischen Arkadiens: Rheinsberg wurde in Remusberg umbenannt 
(nach der Legende, dass Remus nicht von Romulus getötet, sondern nach Germa-
nien geflohen und im Bereich des Schlosses bestattet worden war).76 Friedrich ver-
suchte sich so als „Begründer eines mächtigen Imperiums, gewissermaßen eines 
Römischen Reiches Preußischer Nation“77 zu inszenieren, mit Identifikationsper-
sonen wie Marc Aurel und Apoll. Allerdings steht der Sonnenaufgang im Festsaal 
von Schloss Rheinsberg, den Antoine Pesne 1740 vollendete (Abb. 68), ohne 
Apoll nicht im Zeichen der imitatio heroica. Wenn auch nicht explizit, so wurde 
diese dynastisch besetzte Bezugnahme und das Versprechen eines neuen Golde-
nen Zeitalters doch mit der Regierungsübernahme des jungen Friedrich im glei-
chen Jahr in der Tradition humanistischer Panegyrik fortgesetzt.78 So ist es auch 
nicht mehr die „unmittelbare Huldigung seiner Person durch Präsenz des Got-
tes“,79 dem Friedrich auch nie seine Züge lieh. Doch bleibt auch die Allusion auf 
die Aufklärung, das Licht der Vernunft, wie es dem Zeitgeist entsprach, nicht ohne 
mythologisches Hintergrundthema. Nach Lukrez wird die Anrufung der Göttin 
Venus für das „Friedreich“ Friedrichs (wie es das Schlossportal verkündet) bildlich  

 

                                                                                          
74 Nach Sachse ist dieser Zustand in Friedrichs Perspektive der Ausweis für eine „höhere ethi-

sche Gesittung des Volkes“ (ebd., S. 133, S. 138). Diese kulturelle Entwicklung hing für Fried-
rich insofern eng mit der politischen und militärischen Ereignisgeschichte zusammen als sie 
in dieser ihren Ausgangspunkt nahm (ebd., S. 144–146). In einigen grundlegenden Denkfigu-
ren folgt Friedrich damit Voltaires philosophisch-historische Abhandlung Le Siècle de Louis 
XIV von 1751, wobei er das Primat der Vernunft durch das der Staatsräson modifiziert. 

75 Ebd., S. 79–90. 
76 Die Bedeutung von Rheinsberg als Friedrichs Arkadien spricht auch aus seinen Briefen an 

Francesco Algarotti, vgl. etwa den Brief vom 1. September 1739, in: Wieland Giebel 
(Hrsg.), Franceso Algarotti. Briefwechsel mit Friedrich II. 1799, Berlin 2008, S. 17. 

77 Peter O. Krückmann, Paradies des Rokoko I. Das Bayreuth der Markgräfin Wilhelmine, Mün-
chen/New York 1998, S. 19. Auch Ulrich Sachse betont, dass Friedrich in den antiken 
Denkmälern das Ästhetische stets als Ausdruck der politischen und militärischen Taten 
und ihres ruhmvollen Andenkens betrachtete und sich in seinem Interesse für die Künste 
diesem Ruhm anzunähern trachtete; vgl. Sachse 2008.  

78 Auch im Arbeitskabinett des Kronprinzen sind im Deckengemälde die Strahlen der aufge-
henden Sonne sinnfälliger Ausdruck der bevorstehenden Regierungstätigkeit, hier jedoch 
umfangen sie Minerva als Beschützerin von Kunst und Wissenschaft; vgl. Generaldirektion 
der Staatlichen Schlösser und Gärten Potsdam-Sanssouci (Hrsg.), Rheinsberg, eine märkische 
Residenz des 18. Jahrhunderts, Ausst.-Kat. Schloß Rheinsberg 21.06.–29.06.1985, Potsdam 
1985, S. 30, Kat.-Nr. 3. 

79 Reschke 2011, S. 127. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-211 - am 13.01.2026, 06:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 233 

 

Abb. 68: Antoine Pesne, Ganymed wird von Hebe im Olymp empfangen, Deckengemälde im Fest-
saal (Detail), 1740, Rheinsberg, Schloss. 

zitiert, so Matthias Winner: Sie solle „die wilden Werke des Krieges auf Meeren 
und Ländern“ einschlummern und zum „ruhigen Frieden“ verhelfen.80 

Friedrich selbst verfasste ein Dankgedicht auf Pesne, in dem er den Maler in den 
„rang des dieux“ erhebt.81 Dieses Lobgedicht auf den Maler aus der Feder des Kron- 
prinzen selbst ruft diverse Heroisierungselemente auf. Sie gestehen dem Maler und 
seiner Kunst nicht nur das Übertreffen der Natur zu und eine besondere Wirkung 
von Licht und Schatten sowie die Darstellung der Tugend und des „divin aspect“  

                                                                                          
80 „effice ut interea fera moenera militiai/ per maria ac terras omnis sopita quiescant./ nam tu 

sola potes tranquilla pace iuvare/ mortalis“ (Lukrez, De rer. nat. I, 29–32), zit. nach Matthias 
Winner, Der Pinsel als „Allégorie réelle“ in Menzels Bild. „Kronprinz Friedrich besucht Pesne 
auf dem Malgerüst in Rheinsberg“, in: Jahrbuch der Berliner Museen 45, 2003, S. 91–130, hier 
S. 94. 

 Auch das Deckengemälde im Vor- oder Rittersaal, ebenfalls 1740 von Pesne geschaffen, 
operiert mit diesen Themen: der Kriegsgott Mars wird hier von Venus bezwungen. 

81 Abgedruckt bei Paul Seidel, Friedrich der Große und die Bildende Kunst, Leipzig/Berlin 1922, 
S. 189–192. Zur Deutung des Gedichts im Kontext einer Gouache von Menzel, die Kron-
prinz Friedrich als Besucher auf dem Malergerüst bei Pesne in Rheinsberg zeigt (1861), vgl. 
Winner 2003, S. 104–112.  

https://doi.org/10.5771/9783956503474-211 - am 13.01.2026, 06:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 234 

Sophie Dorotheas – „quoique absente“.82 Neben diesen Topoi der Kunstliteratur, 
von denen Friedrich auch für die Beschreibung der Wirkung des Porträts Gebrauch 
macht („Pour peindre un Alexandre, il faut un Apelle“),83 ist es vor allem der Mo-
dus, den er lobt: Der Idolcharakter der Statuen der antiken Herrscher hat trotz der 
Kunst eines Phidias ihre Zerstörung bewirkt, eine Anbetung eines solchen Kunst-
werks (und seines Urhebers) sei auch abzulehnen („Ton pinceau, je l’avoue, est 
digne qu’on admire,/ Mais, pour l’adorer, non, je ne ferais que rire.“)84 Weniger die 
„gloire“ solle zum Sujet werden und schon gar nicht Heilige, sondern vielmehr 
heitere mythologische Szenen mit Nymphen und Grazien – ganz so, wie es die 
fêtes galantes Watteaus tun, die Friedrich bis zu seiner Königskrönung mit persönli-
cher Leidenschaft sammelte. 

Auch die von Algarotti 1742 entworfenen Inschriften für Theater, Akademie und 
Schloss sollten dieser Vorstellung ein Denkmal setzen: 

„Federicus, Borussorum Rex, compositis armis,/ Apolloni et Musis donum dedit./ 
(Friedrich, der Preußen König, nachdem er die Waffen niedergelegt,/ Apollo und den 
Musen zum Geschenk.)“ bzw. „Federicus Borussorum Rex, Germania pacata,/ Minervae 
reduci aedes sacravit./ (Friedrich, der Preußen König, nachdem er Deutschland beru-
higt,/ hat der heimkehrenden Minerva diesen Tempel gewidmet.)“ sowie “Federicus Bo-
russorum Rex, amplificato imperio,/ Sibi et urbi./ (Friedrich, der Preußen König, nach-
dem er sein Reich vergrößert,/ sich und der Stadt.)85 

                                                                                          
82 Pesne hatte 1737 das Bildnis von Friedrichs Mutter nach Rheinsberg überbracht 

(Öl/Leinwand, 143 × 112 cm, Berlin, Schloss Charlottenburg), auf dieses Porträt sind diese 
Zeilen zu beziehen; vgl. Winner 2003, S. 93, S. 105. 

83 „Tes dessins, tes portraits sont autant de prodiges,/ Quand d’un vaillant héros, des peuples 
estimé,/ Tu nous traces les traits et les yeux animés/ On le voit plein de feu, tel qu’entouré 
de gloire,/ Jadis dans les combats il fixait la victoire.“ (Zit. nach Winner 2003, S. 104). 

84 Ebd., S. 104. 
85 Brief Algarotti vom 11. Juli 1742, zit. nach Giebel 2008, S. 64.  
 Auch das Museumsprojekt Francesco Algarottis (die Gemälde und Skulpturen umfassende 

Erweiterung der königlichen Sammlung in Dresden) sollte programmatisch den Herrscher 
als Mäzen inszenieren: Im Zentrum der Architektur sollte der „König in römischer Tracht 
…, das Museum weihend, in einem prächtigen antiken Tempel [zu sehen sein, die Verf.], 
auf dessen Giebel die Inschrift zu lesen sei: VRBIS ORNAMENTO/ MINERVAE ET 
MVSIS OMNIBVS DICAVIT/ AVGVSTS ARTIVM ET SAECVLI RESTITVTOR (zur 
Zierde der Stadt hat es Augustus, Wiederhersteller der Künste und des Zeitalters, der Mi-
nerva und allen Musen geweiht). Minerva soll in der Gestalt der Königin erscheinen, die 
königliche Familie als Musen, Genien, Grazien usw.“ (Zit. nach Gerald Heres, Dresdener 
Kunstsammlungen im 18. Jahrhundert, Leipzig 2006, S. 104. Gegenüber Algarotti inszeniert 
sich Friedrich bereits als Kronprinz in seinen Briefen als idealen Mäzen, der in Augustus 
sein Vorbild sehe; vgl. den Brief aus Rheinsberg vom 1. September 1729, in: Giebel 2008, 
S. 16.) Für eine Sammlung moderner Gemälde lieferte Algarotti eine Liste von Themen, 
die von französischen und italienischen Malern ausgeführt werden sollten, neben Szenen 
der römischen Geschichte auch die Darstellung Augusts III., die 1742 als allegorische Idee 
zur Grundlage der späteren Darstellung von Tiepolo werden sollte, nämlich die Einwei-
hung des Museums durch August III. in antikischer Tracht und Maria Josepha von Öster-
reichs als Minerva, in Begleitung der Musen, im Vordergrund Sphinxe, Hermen und Büs-
ten berühmter Männer. „Der Zeremonie wohnen die Erbauer des Museums und eine 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-211 - am 13.01.2026, 06:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 235 

Die Fama, die im Deckengemälde Pesnes ihre Ruhmestrompete bläst und einen 
Lorbeerkranz bereithält, unterstützt von einem Putto, der die Siegespalme trägt, 
verweist ebenso auf diese Themen von Krieg, Frieden und Dichtung, in die sich 
Friedrich einschreibt. Er ist in diesem Sinne wohl auch der Adressat von Famas 
Geste, wie Winner schlussfolgert: „Mag also Famas Trompete erst vom künftigen 
Ruhm eines Feldherrn Friedrich künden, so ist sein Genius gegenwärtig schon 
dabei, den Kronprinzen, falls er den Großen Saal betritt, mit dem Lorbeerkranz 
seines Dichterruhms zu krönen.“86 Dies entspricht Friedrichs eigenen Anweisungen  
zum Bildprogramm, wenn er bestimmt: „Mit ausgestrecktem Arm, den ein  
Palmentragender Genius unterstützet, zeiget sie (Fama) den Lorbeerkranz, und 
weckt die Elemente zum Dienst des anbrechenden Tages auf.“87 Auch die ande-
ren von Pesne ausgeführten Deckengemälde stellen Friedrich zwar unter den 
Schutz der olympischen Götter (neben Ganymed im Bacchuskabinett und Mars 
und Venus im Rittersaal ist es bezeichnenderweise im Turm- bzw. Arbeitszimmer 
Minerva als Beschützerin von Künsten und Wissenschaften), doch lassen sie sich 
nicht als Apotheosen interpretieren: „Der Kronprinz ist allenfalls auf der Bedeu-
tungsebene der Allegorie in ihnen gegenwärtig, also in der einzigen, nämlich ver-
schlüsselten Form der Selbstüberhebung, die er sich gestattete.“88 

Mit Übernahme der Königswürden 1740 wandelte sich Friedrich in seiner 
Repräsentation von ‚Apoll zu Mars’ als roi connetable. Der Feldherr stand aber 
nicht im Widerspruch zum Kunstliebenden, sondern folgte dem Vorbild römi-
scher Kaiser und Ludwig XIV. – als Krieg für den Ruhm.89 Zudem bilden Apoll 
und Minerva noch in dem 1763 bis 1769 errichteten Neuen Palais die beiden 
aufeinander bezogenen Siegerfiguren – als Giebelfiguren der Garten- bzw. der 
Hofseite: „Die Macht des Krieges und die Macht der künstlerischen Wettstreits 
im Wechselspiel der historischen Notwendigkeiten: Friedrich II. als der, der beide 
Möglichkeiten für sich genutzt hat – zum Ruhm seines Staates.“90 

                                                                                                                                                                                                                          

Menge junger Leute bei, die auf den Tempel der Kunst zulaufen. Im Hintergrund zeichnet 
sich das mittelalterliche Schloss von Meißen ab, das im klassischen Stil dargestellt ist.“ 
(Vgl. den Progetto per ridurre a compimento il Regio Museo di Dresda, postum gedruckt in den 
Opere 8, Venedig 1791–1794, S. 351–374 sowie die Argomenti di quadri dati a dipingere a più 
celebri pittori moderni, per la R. Gallerie di Dresda, ebd., S. 375–388; dazu Valentina Ciancio, 
Francesco Algarotti und die Galerie der modernen Maler am Hof von Dresden (1742–
1746), in: Hans Schumacher / Brunhilde Wehinger (Hrsg.), Francesco Algarotti. Ein philoso-
phischer Hofmann im Jahrhundert der Aufklärung (Aufklärung und Moderne; 16), Hannover 
2009, S. 151–159, besonders S. 154.) 

86 Winner 2003, S. 114. 
87 Zit. nach ebd. 
88 Gerd Bartoschek, Die Gemäldesammlung, in: Ausst.-Kat. Rheinsberg (1985), S. 19–29, hier 

S. 19. 
89 Krückmann 1998, Bd. I, S. 20. 
90 Reschke 2011, S. 128. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-211 - am 13.01.2026, 06:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 236 

So belegt es auch der Briefwechsel 1760 mit Voltaire, in dem Friedrich für sich 
bestimmt, nur in ruhigen Zeiten ein Führer der Musen zu sein.91 In der 1772 ge-
haltenen Rede Über den Nutzen der Künste und Wissenschaften im Staate in der – von 
Friedrich 1764 bis 1786 auch selbst geleiteten – Berliner Akademie der Wissen-
schaften und Künste werden diese als das „wahre Wohl des Staates, sein Vorteil 
und Glanz“92 verteidigt und als unabdingbar für Heer- und Staatsführer sowie für 
Diener des Staates deklariert. Friedrich nennt neben Physik, Astronomie, Geo- 
logie und Mechanik unter den schönen Künsten allerdings nur die Dichtung. 

Im Gegensatz zur Repräsentation durch das Profil seiner Kunstsammlung93 blieb 
es der Nachwelt überlassen, von Friedrich auch Denkmäler barocker Herrscher- 
inszenierung zu entwerfen, die jedoch nicht glaubwürdig sein konnten. Die um 
1800 vermehrt durch den Körper des Königs und nicht durch seine allegorische 
oder mythologische Repräsentation vollzogene Darstellungsweise Friedrichs94 
scheint mit dem von Peter Burke für die zweite Hälfte des 17. Jahrhunderts als 
„decline of classical exemplars“ bzw. „decline of correspondences“ sowie als „shift 
from figures of rhetoric to the rhetoric of figures“ bezeichneten Akzeptanzverlust 

                                                                                          
91 Er habe sich „bis ruhigere Zeiten anbrechen […] von den Musen scheiden lassen.“ (Brief 

Friedrichs II. an Voltaire, 12. Mai 1760, zit. nach Hans Plaeschinski (Hrsg.), Voltaire – Fried-
rich der Große. Briefwechsel, München 1995, S. 420–421). 

92 Volz 1913, Bd. 8, S. 55, zit. nach dem Digitalisat der Universitätsbibliothek Trier, http:// 
friedrich.uni-trier.de/de/volz/8/55/text/, 08.07.2015; das Motiv des Glanzes nimmt er 
nochmals auf und verknüpft die Werke der Wissenschaften und Künste mit den Taten 
großer Männer: „Wie hätte wohl Griechenland in den denkwürdigen Zeiten, da es einen 
Sokrates, Plato, Aristides, Alexander, Perikles, Thukydides, Euripides und Xenophon her-
vorbrachte, den hellen Glanz ausgestrahlt, der noch jetzt unsre Augen blendet, wenn Wis-
senschaften und Künste für die menschliche Gesellschaft nicht notwendig und unentbehr-
lich wären und ihre Pfiege weder Nutzen noch Annehmlichkeit noch Ruhm brächte? Ge-
wöhnliche Handlungen entschwinden dem Gedächtnis, aber die Taten, Entdeckungen und 
Fortschritte der Großen hinterlassen bleibenden Eindruck.“ (Ebd., S. 59, http://friedrich. 
uni-trier.de/de/volz/8/59/text/, 08.07.2015). 

93 Nina Simone Schepkowski, Johann Ernst Gotzkowsky. Kunstagent und Gemäldesammler im fri-
derizianischen Berlin, Berlin 2009; Christoph Martin Vogtherr, Friedrich II. von Preußen als 
Sammler französischer Gemälde. Probleme und Perspektiven der Forschung, in: Pierre Ro-
senberg (Hrsg.), Poussin, Lorrain, Watteau, Fragonard. Französische Meisterwerke des 17. und 18. 
Jahrhunderts aus deutschen Sammlungen, Ausst.-Kat. München/Bonn 2005–2006/Paris 2005, 
S. 89–96; Helmut Börsch-Supan, Friedrich des Großen Umgang mit Bildern, in: Zeitschrift 
des deutschen Vereins für Kunstwissenschaft 42, 1988, S. 23–32. 

94 Zum Beispiel Johann Gottfried Schadows Entwurf eines Reiterdenkmals 1796, das Friedrich 
als römischen Imperator auf sprengendem Pferd zeigt, mit einer Viktoria auf einem Posta-
ment, das von vier dorischen Säulen getragen wird und das einen Altar überdeckt, an dem 
mit Personifikationen die Vereinigung der Provinzen Schleswig und Westpreußen mit dem 
Königreich Preußen symbolisiert ist; rechts wird das Denkmal von Mars und Minerva, links 
von Apoll flankiert. 1797 wurde der Entwurf bei der Akademie-Ausstellung gezeigt, Feder, 
schwarze Tusche, aquarelliert, 388 × 338 mm, Berlin, Akademie der Künste, Inv.-Nr. 777; vgl. 
Gottfried Riemann, in: Ausst.-Kat. Friedrich II. und die Kunst 1 1986, S. 56, Kat.-Nr. IV.23; Jut-
ta von Simson, Wie man die Helden anzog. Ein Beitrag zum „Kostümstreit“ im späten 18. 
und beginnenden 19. Jahrhundert, in: Zeitschrift des Deutschen Vereins für Kunstwissenschaft 43, 
1989, S. 47–63, besonders S. 59. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-211 - am 13.01.2026, 06:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 237 

von Mythologie im Falle des preußischen Königs erklärbar zu sein. Eine ähnliche 
formale Entwicklung lässt sich auch bei den Marmorstatuen der Generäle beobach-
ten, die Friedrich 1769 bis 1794 für den ehemaligen Wilhelmsplatz (heute Zieten-
platz) von Schadow, Tassaert und anderen anfertigen ließ.95 Der auffällige Wechsel 
von antikischer Rüstung (mit moderner Zopfperücke) zu zeitgenössischer Uniform 
ist nicht nur eine stilistische Entscheidung, sondern markiert auch ein anderes Ver-
ständnis von Herrscherrepräsentation. Friedrich II. selbst hatte die Änderungen 
veranlasst. Als öffentliche Denkmäler vorbildhafter Kriegshelden sollten sie im 
Siebenjährigen Krieg die Bindung an den Staat befördern und zur Nachahmung 
anregen.96 Dafür scheint nun das Kriterium der Nähe zur eigenen Lebenswirklich-
keit wichtig geworden zu sein, zumal Friedrich Wilhelm von Seydlitz und Jakob 
von Keith keine historischen Personen, sondern Zeitgenossen waren. Obwohl ihre 
Position an den Ecken des Wilhelmsplatzes auch eine Königsstatue in deren Mitte 
hätte erwarten lassen, verzichtete Friedrich auf die Verherrlichung seiner lebenden 
Person. Er leistete damit und mit der Monumentalisierung der ‚Staatshelden‘ auf 
dem Wilhelmsplatz „durch die Beseitigung hochadeliger Vorrechte, langfristig auch 
einen wesentlichen Beitrag zum Aufstieg des Bürgertums“.97 

Damit entging er allerdings nicht einer Debatte über öffentliche Denkmäler in 
einer Monarchie, die sich nach seinem Tod unter Friedrich Wilhelm II. bis zu 
Friedrich Wilhelm IV. um sein Denkmal entspann, und der Kostümfrage, bei der 
der „populär-patriotische[] Charakter des Zeit- bzw. Nationalkostüms“ vor allem 
von Schadow gegen eine Idealisierung durch antikische Formen unterstützt wur-
de.98 Dennoch wählte auch er in seinen Entwürfen unter anderem Mars, Minerva 
und den Leier spielenden Apoll auf eroberten Waffen, um ein Bild des Königs zu 
vermitteln, der „auch mitten im Krieg die Musen nicht vergaß“.99 

                                                                                          
95 Es handelt sich um Kurt Christoph Graf von Schwerin in Phantasieuniform, von François 

Gaspard Adam entworfen und von dessen Neffen Sigisbert Michel Adam (1728–1811) aus-
geführt und 1769 aufgestellt; desweiteren Johann David Räntz und Lorenz Wilhelm Räntz, 
Hans Karl von Winterfeldt, 1777; Jean Pierre Antoine Tassaert, Friedrich Wilhelm Freiherr 
von Seydlitz-Kurtzbach, 1780 und James Keith, 1786; Johann Gottfried Schadow, Leo-
pold I. von Anhalt-Dessau und General Hans-Joachim von Zieten, 1794. Vgl. dazu Thomas 
Besing, Studien zu Jean Pierre Antoine Tassaert (1727–1788). Bildhauer Friedrichs des Großen, 
München 1996, S. 29–30, S. 66–67 sowie zu den einzelnen Statuen S. 193–214, Kat.-Nr. 47-
48. Eine antike Referenz mag mit Plutarchs Alexander-Biographie und der darin berichteten 
Aufstellung von Statuen für gefallene Gefährten am Granikos allerdings dennoch ebenfalls 
in die Konzeption eingegangen sein, vgl. ebd., S. 197. 

96 Diese Intention ist auch aus Friedrichs Schrift Lettres sur l’amour de la patrie 1779 ersichtlich, 
vgl. ebd., S. 207. 

97 Von der Dunk 1997, S. 210. 
98 Besing 1996, S. 208–211; Jutta von Simson, Das Berliner Denkmal für Friedrich den Großen. 

Die Entwürfe als Spiegelung des preußischen Selbstverständnisses, Frankfurt am Main [u.a.] 1976; 
zu den Denkmalsentwürfen im Spannungsfeld zwischen Antike und Moderne vgl. auch 
Sachse 2008, S. 282–291. 

99 Katalog der Königlichen Akademie-Ausstellung 1797, Nr. 310c, zit. nach Simson 1976, 
S. 16. Insofern entging auch der Preuße nicht den symptomatischen „halbherzigen[n] Fort-

https://doi.org/10.5771/9783956503474-211 - am 13.01.2026, 06:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 238 

Selbst für den bekennenden Friedrich-Verehrer Adolf Hitler galt noch die Ver-
bindung von Feldherr und Ästhet.100 Wenn auch unter ganz anderen politischen 
Voraussetzungen sollten ästhetische Strategien zur Sozialdisziplinierung in be-
sonderem Maße Geltung behalten.101 Den Geniekult des 19. Jahrhunderts, dem 
auch Thomas Carlyles Friedrich-Biographie huldigt,102 nutzte Hitler und über-
trug ihn aus dem Kunstkontext auf die Politik: Für Hitler als charismatischen 
Führer galten nicht die üblichen Regeln, sein kreativer Geist war keinen Be-
schränkungen unterworfen. Auch wenn Friedrich nicht in gleichem Maße ästhe-
tische Diskurse zur Legitimation seiner Feldherrnschaft bemühte, wie dies Hitler 
mit seiner affektiv wirkenden Präsenzkultur in Bild und Ton tat,103 so verband 
der Alte Fritz doch vergleichbar seine Wirkung als Staatsmann und Feldherr mit 
„Künstlereigenschaften, die der Musenliebhaber in seine künstlerischen Ansprü-
chen genügende Kriegsführung einbrachte“.104 Diese bauten freilich auf weitrei-
chendere Talente auf, als sie Hitler besaß oder nutzte. Dennoch lag auch für Hit-
ler die Ars belli in einer militärischen Schöpferkraft, die kunstaffin war und das 
Fehlen seiner professionellen Kompetenz der Feldherrnschaft kompensieren soll-
te.105 Auch wenn es nicht mehr um Kabinettskriege des 18. Jahrhunderts ging, so 
nutzte er seine visuellen Fähigkeiten der räumlichen Erschließung durch Relief-
karten und anderes Kartenmaterial und eroberte sich so eine vergleichbare Posi-
tion wie auf dem Feldherrnhügel.106 Auf Friedrich berief sich Hitler nicht nur in 
Verweis auf eine vorbildliche Verbindung von Künstlertum, Feldherrntum und 
Staatskunst, er imitierte ihn (wenn auch nur im Privaten) sogar körperlich und 
habituell.107 Die imitatio Frederici konnte gerade aufgrund der „ästhetischen Auf-
ladung von Politik und Krieg“108 legitimatorisch wirken, suggerierte sie doch, 

                                                                                                                                                                                                                          

setzungen der Tradition“ (Busch 1993, S. 237), die offenlegten, dass alte Lösungen nicht 
mehr trugen, neue Formen aber noch nicht gefunden waren. 

100 Die sich wandelnden Gründe und Phasen der Friedrich-Verehrung durch Hitler können an 
dieser Stelle nicht weiterverfolgt werden. Die Reflexion über Ästhetik und die Einbindung 
von ästhetischen Handlungsmustern darf aber auch abgesehen von einem möglichen ge-
zielten Einsatz des heroischen Friedrich-Mythos zu einem Vergleich mit der preussischen 
Heldenfigur anregen. 

101 Unter diesem Aspekt steht die gründliche Analyse von Wolfram Pyta, Hitler. Der Künstler 
als Politiker und Feldherr. Eine Herrschaftsanalyse, München 2015, der ich im Weiteren folge. 

102 Carlyle widmete Friedrich eine 21 Bücher umfassende Arbeit, die erstmals 1858 erschien, 
vgl. Thomas Carlyle, History of Friedrich II of Prussia, Called Frederick the Great, London 
1858–1865.  

103 Hierfür macht Pyta den Einfluss von Richard Wagners „Überwältigungstheater“ und des-
sen Konzept des Gesamtkunstwerks stark. 

104 Pyta 2015, S. 22. 
105 Ebd., S. 267. 
106 Ebd., S. 283–287, S. 625–626 erläutert dieses Vorgehen als Bildinterpretation, die Hitler je-

doch keinen umfassenden Überblick lieferte, da sein Bildmaterial zu kleinteilig war. 
107 Ebd., S. 629. Zum verfügbaren Friedrich-Bild, einem abrufbaren visuellen Dispositiv des 

‚Alten Fritz‘ in Text, Bild und Film: ebd., S. 638. 
108 Ebd., S. 635. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-211 - am 13.01.2026, 06:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 239 

künstlerische Kompetenz und ästhetisches Empfinden befähigten zum Feld-
herrn. Friedrich wie Hitler seien dazu berufen, große Kriege zu führen, obwohl 
sie „zu Tändelei, Philosophie und Flötenspiel bestimmt“109 seien, wie Hitler 1945 
über Friedrich anmerkt. 

 
 

                                                                                          
109 Hitler zu Goebbels gemäß der Tagebucheintragung von Goebbels, 29. Januar 1945 (Tagebü-

cher Goebbels 2, 15, S. 264), zit. nach Pyta 2015, S. 635. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-211 - am 13.01.2026, 06:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783956503474-211 - am 13.01.2026, 06:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	6.1.  Friedrich III./I. in Preußen – Kunstförderung im Kontext der Akademie
	6.2.  Inszenierung in dynastischer Repräsentation – Statuenpolitik als Gegenbild
	6.3.  Friedrich II. – Mars, Apoll und die Kostümfrage

