Einleitung

MORITZ CSAKY

Das Scheitern der Implementierung einer europdischen Verfassung und ihr
Ersatz durch einen weniger verbindlichen europiischen Grundlagenvertrag
(Juni 2007) hat nicht nur dazu gefiihrt, an der Einheit beziehungsweise Ko-
hirenz Europas zu zweifeln oder diese erneut zu hinterfragen, sondern
zugleich auch dazu motiviert, verstirkt nach gemeinsamen, konstitutiven
Faktoren zu suchen, die fiir eine ,,europdische Identitit“ von Relevanz
sein konnten. Dahinter steht freilich zuweilen die nicht immer geniigend
reflektierte beziehungsweise eingestandene Vorstellung, die politische
Einheit Europas lieBe sich nach dem nationalstaatlichen Muster des
19. Jahrhunderts ,,konstruieren (europdische Nation, Europa als Staat).
Dabei wird ein gemeinsames, verbindliches Gedéchtnis beschworen, das
fur Europa kennzeichnend wire, zugleich wird gefordert, sich jener
»Werte* zu versichern, die sich einer gemeinsamen Tradition verdankten
und zu bestimmenden, unverwechselbaren Kennzeichen gehorten, durch
die sich Europa von anderen unterscheiden wiirde, zum Beispiel durch
»die Achtung der Menschenwiirde, Freiheit, Demokratie, Gleichheit,
Rechtsstaatlichkeit und die Wahrung der Menschenrechte einschlieBlich
der Rechte der Personen, die Minderheiten angehﬁren“.1 Das kann zur
Folge haben, dass man in der Praxis die innere Diversitit, die Europa
kennzeichnet, das heif3it ,,nationale® oder regionale Gedéchtnisse und die
nachweisbaren unterschiedlichen Traditionen (per exclusionem) zu iiber-
winden und ,,Werte*“, die auch anderswo Geltung haben, fiir Europa zu
vereinnahmen (inkludieren) versucht. Damit werden freilich — im Sinne

1 Vgl. den Vertrag iiber eine Verfassung fiir Europa Teil I, Art. I-2, in: Mar-
kus Mostl, Verfassung fiir Europa. Eine Einfithrung und Kommentierung
mit vollstandigem Verfassungstext, Miinchen 2005, S. 125.

13.02.2026, 15:50:39. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407851-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MORITZ CSAKY

eines mental mappings — neue ,,Grenzen errichtet, mit deren Hilfe
Auswirtige, ,,Fremde* abgewehrt werden sollen und deren Aufhebung
fiir Immigranten nur dann moglich ist, wenn sie sich den ,,europédischen
Wertvorstellungen® fiigen. Dariiber hinaus diirfte noch folgende Uberle-
gung von Wichtigkeit sein: Der dominante politische Europa-Diskurs
verschweigt zuweilen, dass es vor und jenseits der europdischen Integra-
tion sehr wohl ein wie immer geartetes Bewusstsein von Europa gab und
gibt, europidisches Gedichtnis (Gedichtnisse) und européische ,,Werte*
konnen daher nicht ausschlieflich auf die politische Integration bezie-
hungsweise Union reduziert, das heifit vornehmlich politisch instrumen-
talisiert werden.

Ein jlingster Versuch, die Europdische Union im postfordistischen,
neoliberalen Zeitalter im Michael Hardtschen und Antonio Negrischen
Sinne” — jedoch nun ins Positive gewendet — als ,,Empire zu interpretie-
ren — mit Formen der politischen Integration ,,jenseits der Nationalstaa-
ten“, ,,mit real existierenden Machtasymmetrien der Staaten* und der
Historisierung der Trennung zwischen ,national und international®,’
konnte auch fiir eine interdisziplindre, multiperspektivische kulturwis-
senschaftliche Sicht auf ein ,,europidisches Gedichtnis®, auf eine ,.euro-
pdische Identitdt oder auf ,,europdische Werte* hilfreich sein. Das setzt
freilich voraus, dass gegeniiber einer essenzialistischen Auffassung von
Kultur, die zum Beispiel bis heute bei der Vorstellung von ,,Nationalkul-
tur vorherrschend ist, einem offenen Konzept von Kultur der Vorzug
gegeben wird.

Unter einem bestimmten historischen Gesichtspunkt kann es zwar

13

durchaus zulidssig sein, kulturelle Prozesse unter dem Aspekt von sich
ausdifferenzierenden Nationalkulturen zu untersuchen, womit man frei-
lich dem nationalen Narrativ einer bestimmten Zeit verhaftet bleibt.
Ebenso kann man unter Kultur in einem traditionellen Sinne nur die re-
prasentative Kultur verstehen, also Religion, Wissenschaft, Literatur,
Kunst, Architektur oder Musik. Solche Sichtweisen auf Kultur werden
jedoch dann obsolet, wenn man die Kontexte, die ,,Felder“4 und ,,Rah-
mungen“5 mitberiicksichtigt, das heifit, um mich verkiirzt auszudriicken,
wenn man davon ausgeht, dass Kultur in duflerst komplexe Prozesse

2 Michael Hardt, Antonio Negri, Empire. Die neue Weltordnung, Frankfurt
a.M.—New York 2002.

3 Ulrich Beck, Edgar Grande, Das kosmopolitische Europa, Frankfurt a.M.
2004, S. 88-89.

4 Pierre Bourdieu, Les regles de I’art. Genese et structure du champ litté-
raire, Paris 1992.

5 Erving Goffman, Frame Analysis. An Essay on the Organization of Ex-
perience, New York—Evanston 1974, und Ders., The Presentation of Self
in Everyday Life, New York 1959.

10

13.02.2026, 15:50:39. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407851-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

eingebunden ist, dass Kultur folglich selbst als ein dynamischer Prozess
aufgefasst wird, der, wie Stephen Greenblatt meint, andauernd, perfor-
mativ neu verhandelt wird: ,,Eine Kultur ist ein bestimmtes Netzwerk
von Verhandlungen [negotiations] tiber den Austausch von materiellen
Giitern, Vorstellungen und — durch Institutionen wie Sklaverei, Adoption
oder Heirat — Menschen. [...] In jeder Kultur gibt es einen allgemeinen
Symbolhaushalt, bestehend aus den Myriaden von Zeichen, die Verlan-
gen, Furcht und Aggression der Menschen erregen.“ Ich schlage daher
vor, unter Kultur das gesamte Ensemble von Elementen, das heil3it Zei-
chen, Codes oder Symbolen zu verstehen, mittels derer Individuen in ei-
nem sozialen Kontext verbal und nonverbal kommunizieren. Kultur
kann demnach — in einem iibertragenen Sinne — als ein Kommunika-
tionsraum begriffen werden, in dem durch Setzung oder Verwerfung von
Elementen Lebenswelten und Machtverhiltnisse ausverhandelt werden,
ein Kommunikationsraum mit durchldssigen Abgrenzungen, da immer
wieder neue Elemente hinzukommen, andere wiederum an Aussagekraft
verlieren und ausgeschieden werden. Kultur ist somit ein Geflecht von
Anhaltspunkten, mit deren Hilfe Individuen sich in einem gesellschaftli-
chen Kontext immer wieder neu zu orientieren versuchen und ,,sich als
Gruppen (als eine besondere Organisationsform individueller und sozia-
ler Interessen, von Identitdt und Differenz) durch kulturelle Aktivititen,
durch ésthetische Urteile erst konstituieren®.” Ein solcher weiter Kultur-
begriff hat unter anderem den Vorteil, dass er zwischen Hoch- und All-
tagskultur nicht unterscheidet, sondern dass er gleichwertig das gesamte
lebensweltliche Umfeld mit einbezieht. Er ist gleichermallen eine Absa-
ge an eine essenzialistische Vorstellung einer (National)Kultur, da es
sich bei den Kommunikationsriumen um Zeichensysteme handelt, die
nicht in sich geschlossen sind, vielmehr fliissige, fliichtige Grenzen ge-
geniiber anderen Kommunikationsrdumen aufweisen, mit denen sie auf
eine vielfiltige, dynamische Art vernetzt sind. Man denke beispielsweise
an die Verdnderungen einer konkreten, gesprochenen Sprache, mit ihren
neuen Wortschopfungen, Wortverdnderungen, Sinnzuweisungen, wobei
kontinuierliche Anleihen aus anderen sprachlichen Kommunikations-
formen, das heifit konkreten Sprachen noch hinzukommen. Erst Recht
gilt eine solche Dynamik fiir die nonverbale Kommunikation. Gleiche
Zeichen und Symbole konnen in unterschiedlichen Kontexten vorkom-
men und lassen die oft postulierte Geschlossenheit von Kommunika-

6  Stephen Greenblatt, Kultur, in: Moritz Bassler (Hg.), New Historicism.
Literaturgeschichte als Poetik der Kultur, Frankfurt a.M. 1995, S. 55.

7  Simon Frith, Musik und Identitét, in: Jan Engelmann (Hg.), Die kleinen
Unterschiede. Der Cultural Studies-Reader, Frankfurt a.M.-New York
1999, S. 154.

11

13.02.2026, 15:50:39. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407851-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MORITZ CSAKY

tionsrdumen als obsolet erscheinen. Historisch belegbare Konstruktionen
iiber Nationalkulturen, denen eine holistische Vorstellung von Kultur
zugrunde lag, hatten gerade damit grole Schwierigkeiten. Zeichen und
Symbole, die auch anderswo vorkamen, mussten umgedeutet, umge-
schrieben, national kodiert, das heif3t aus dem einen ,,imaginierten natio-
nalen Kontext* exkludiert und auf unmissverstindliche Weise in einen
anderen inkludiert werden. Elemente, denen eine besonders repréisenta-
tive kommunikative Funktion zukam, wurden instrumentalisiert, das
heift fiir die Konstruktion einer kollektiven (nationalen) Identitit in ei-
nen nationalpolitischen Diskurs vereinnahmt, ohne darauf zu achten,
dass dies zu Konflikten fithren musste. Freilich sind Krisen und Konflik-
te Kommunikationsrdaumen insgesamt eingeschrieben, da der dynami-
sche, prozesshafte Ablauf von Kommunikation kontinuierliche Delegi-
timierungen und Neupositionierungen mit einschlief3t.

Fiir die Thematisierung von Phidnomenen der Gegenwart und der
Vergangenheit hat die Vorstellung von Kultur als eines ,.entgrenzten
Kommunikationsraums mehrere Vorteile. Es werden spezifische kultu-
relle Konfigurationen, das heifit der Unterschied, der zwischen Kommu-
nikationsrdumen besteht, den man tiglich erfahren kann, nicht zugunsten
von Transkulturalitit® minimalisiert oder geleugnet, es wird vielmehr
auf die dynamischen Interaktionen, auf die ,,offenen®, zum Teil kaum
mehr realisierbaren Grenzen zwischen den kulturellen Kommunikations-
raumen geachtet. Sprachliche Barrieren, die zum Beispiel einen kulturel-
len Kontext determinieren, konnen nicht einfach wegdiskutiert werden.
Ebenso gilt es aber auch, dass Individuen oder gesellschaftliche Gruppen
sich gleichermal3en in zwei oder in mehreren konkreten Sprachen ver-
standigen konnen und dadurch kommunikative Differenzen iiberwinden.
,,Offene Grenzen“ werden also durch die Tatsache sichtbar und erfahr-
bar, dass sich Individuen und soziale Gruppen abwechselnd oder zuwei-
len gleichzeitig in mehreren Kommunikationsraumen bewegen. Man
tragt zwar der Konstruktion von kollektiven nationalen Identitéten in ei-
nem imaginierten, abgezirkelten Kontext Rechnung, handelt es sich
doch dabei ebenfalls um die Schaffung eines zuweilen wirkungsméchti-
gen Kommunikationsraums, man wendet aber vor allem solchen kultu-
rellen Prozessen beziehungsweise Kommunikationsrdumen eine erhhte
Aufmerksamkeit zu, die jenseits solcher diskursiver Abgrenzungen
nachweisbar sind, vom nationalen Narrativ geleugnet, bekdmpft oder
verschwiegen werden und sich daher zuweilen dem beobachtenden Blick
entziehen. Indem man also Kultur weder auf nationale noch national-

8 Wolfgang Welsch, Transkulturalitidt. Zur veridnderten Verfassung heutiger
Kulturen, in: Irmela Schneider, Christian W. Thomsen (Hg.), Hybridkul-
tur. Medien, Netze, Kiinste, Koln 1997, S. 67-90.

12

13.02.2026, 15:50:39. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407851-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

staatliche Vorgaben reduziert, wird eine Vielzahl gegenldufiger Diskur-
se, Vernetzungen und grenziiberschreitender Prozesse sichtbar, die das
Bewusstsein von Individuen und sozialen Gruppen ebenso nachhaltig
priagen und geprigt haben wie nationale oder politische Vorgaben. Ein
solches Konzept von Kultur erlaubt auch iibergreifende, umfassende
Kommunikationsrdume verstindlich zu machen, in denen Elemente,
Zeichen, Codes, Symbole oder Inhalte zirkulieren und einen kulturellen
»Text konstituieren, der von Personen ,,gelesen* werden kann, auch
wenn sie sich im Konkreten in differenten, sprachlich unterschiedlichen
kulturellen Rdumen bewegen. Trotz der Tatsache, dass Europa von kul-
tureller Vielfalt, kulturellen Differenzen, von Widerspriichen, von ,,Viel-
sprachigkeit” im wortlichen und iibertragenen Sinne geprégt ist, bildet es
in diesem Sinne auch einen iibergreifenden Kommunikationsraum mit
Erfahrungen, Bezugspunkten, Symbolen oder Metaphern, die zu einem
gemeinsamen Gedichtnis gerinnen und verstanden werden. Ahnliches
gilt fiir europdische Subregionen wie Zentraleuropa, und — im Zeitalter
der Globalisierung und der kulturellen Vernetzungen — auch fiir einen
kosmopolitischen Kommunikationsraum, in welchem lokale Elemente —
auf eine globale, kosmopolitische Ebene erhoben — zu universell, global
verstdndlichen Zeichen werden.

Demnach umfasst Europa in der Vergangenheit und in der Gegen-
wart unterschiedliche, sich konkurrenzierende, von ,,sprachlichen* Di-
versitdten und Differenzen bestimmte, sich jedoch auch iiberlappende
(,,entangled) beziehungsweise entgrenzte Kommunikationsrdume mit
vielfachen ,,cultural encounters®, deren Referenz- oder Identititsbeziige
(Gedichtnisse, Erinnerungen) folglich mehrdeutig, ambivalent sind. Die
Annahme von sich konkurrenzierenden und sich tiberlappenden kulturel-
len Kommunikationsrdumen, von Diversititen und Differenzen, die
Europa in der Vergangenheit bestimmt haben und heute noch bestim-
men, schlieft die Vorstellung eines iibergreifenden, nicht ausschlieflich
politischen europidischen Bewusstseins nicht aus. Dieses erkldrt sich aus
historisch nachweisbaren Inhalten, Symbolen und kulturellen Praktiken
oder aus unterschiedlichen und vielfiltigen Erfahrungen,” vor allem aus
einem gemeinsamen, verbindlichen Erinnerungspotenzial, das bei-
spielsweise die traumatischen Erfahrungen der Vergangenheit beinhal-
tet. Insbesondere ist es die gemeinsame Verantwortung fiir die Shoa des
vergangenen Jahrhunderts, die zu einem integralen Bestandteil des kol-
lektiven Gedéchtnisses geworden ist.

9 Vgl. Charles Taylor, Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen
Identitit, Frankfurt a.M. 1994; Hans Joas, Klaus Wiegand (Hg.), Die kul-
turellen Werte Europas, Frankfurt a.M. 22005.

13

13.02.2026, 15:50:39. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407851-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MORITZ CSAKY

Spitestens seit den Transformationen von 1989/1990, die die Erwei-
terung der europdischen Union im Jahre 2004 erst ermoglichte, ist die
erinnernde Vergegenwértigung einer wie auch immer vorgestellten Ver-
gangenheit plotzlich wieder von privalenter Bedeutung geworden.'
Nach der Auflosung klar abgrenzbarer Ordnungssysteme versuchte man
in einzelnen Lidndern wieder nach solchen Orientierungsmustern Aus-
schau zu halten, die vor der Trennung in zwei politische Blocke von
Geltung gewesen waren und soziale Kohidrenz und Stabilitdt verspra-
chen. So kam es zu einem Renouveau von verbindlichen Geschichtsbil-
dern, von nationalen Mythen in Ost und West nicht zuletzt in Form von
historischen ,,Erzdhlungen®, die mit dem Rekurs auf erfundene Traditio-
nen (Eric Hobsbawm)ll operieren. Ein solcher Prozess macht deutlich,
dass gerade im Augenblick, als man sich anschickte, vermeintliche Wer-
tesysteme, das heifit bis dahin giiltige, verbindliche Ideologien hinter
sich zu lassen, die erinnernde Konstruktion eines in die Vergangenheit
zuriickprojizierten Wertekanons — als Surrogat gleichsam — zu einem
wesentlichen Kriterium fiir die Konstruktion neuer kollektiver Identiti-
ten werden konnte. Eine solche Feststellung bezieht sich freilich nicht
nur auf jene Gesellschaften, die sich der ideologischen Umklammerung
des Realen Sozialismus im ehemaligen Osten entzogen hatten, auch der
so genannte Westen, die europiisch-atlantische Gemeinschaft, wurde
durch den ,,Fall der Mauer“, der die jahrzehntelange Polarisierung in
West und Ost, in ,,Gut* und ,,Bose* also, obsolet erscheinen lie}, zu-
tiefst, ja vielleicht noch mehr als der ehemalige Osten, verunsichert.

Der Systemwechsel von 1989/90 betrifft also nicht nur die ehemali-
gen sozialistischen Staaten beziehungsweise Gesellschaften. Wahrend
hier die Frage nach einer anscheinend vierzig Jahre lang nicht offen
thematisierten nationalen Identitdt neu ansteht und folglich von einer
,»Wiederkehr der Geschichte* gesprochen wird, hat sich — als Folge die-
ser radikalen Verinderungen — auch im ehemaligen Westen Europas ei-
ne Verunsicherung breit gemacht, die nicht nur neonationale Attitiiden,
zum Beispiel in Form einer ,,politisch korrekten patriotischen Rhetorik,
sondern die Suche nach Identifikatoren eines gesamteuropdischen bezie-
hungsweise europdisch-atlantischen Gedichtnisses hervorgerufen hat. In
der EU bemiiht man das Auffinden von gemeinsamen europiischen
Werten, an denen sich Gesellschaften hier auszurichten hitten; man be-

10 Vgl. v.a. Christoph Reinprecht, Nostalgie und Amnesie. Bewertungen von
Vergangenheit in der Tschechischen Republik und in Ungarn, Wien 1996.

11 Eric Hobsbawm, Terence Ranger (Hg.), The Invention of Tradition, Cam-
bridge 1994 [1983]. — Eric Hobsbawm, Die Erfindung von Tradition, in:
Christoph Conrad, Martina Kessel (Hg.), Kultur & Geschichte. Neue Ein-
blicke in alte Beziehungen, Stuttgart 1998, S. 97-118.

14

13.02.2026, 15:50:39. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407851-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

ginnt an einem verbindlichen Cultural Heritage zu konstruieren und
Europa sogar auf einen religios fundierten, christlichen beziehungsweise
jidisch-christlichen (biblischen) Wertekanon einzuschworen, der — so
wiinschen es sich manche — auch in einer europdischen Verfassung einen
Niederschlag finden sollte. Typischer Weise klammert man bei solchen
Uberlegungen, nicht zuletzt motiviert durch die Erfahrung des 11.9.2001
und seine Folgen, die dritte der abrahamitischen Religionen, den Islam
und damit die ganze arabische Kultur, ganz bewusst aus, obwohl auch
diese eine historisch nicht wegzudiskutierende, tragende Rolle fiir das
Zustandekommen eines iibergreifenden européischen Selbstverstandnis-
ses geleistet hat; der Islam war nicht nur Jahrhunderte lang eine fiir
Europa bestimmende GroBe (Iberische Halbinsel), er ist in Europa auch
heute noch prisent (Bosnien). Die Diskussion um verbindliche, gemein-
same, europdische ,,Werte” mag freilich auch ein, vielleicht nicht ganz
bewusster, Reflex auf die von Jacques Derrida und Jiirgen Habermas ins
Spiel gebrachte ,,negative Konnotation Europas, ndmlich auf die
»Abstiegserfahrungen sein, die sich fiir die Volker beziehungsweise
Staaten Europas aus kontinuierlichen Niederlagen, aus dem Verlust von
Kolonien und aus den Katastrophen und Zivilisationsbriichen des
20. Jahrhunderts angesammelt und zur Schwéchung eines identitéts-
bestimmenden Eurozentrismus beigetragen haben.'” Doch erst die
Transformationen von 1989/1990 waren der Ausloser fiir die bewusste,
erinnernde Vergegenwértigung einer wie auch immer vorgestellten Ver-
gangenheit.13 Diese Transformationen haben sich freilich nicht nur auf
die Situation in Europa ausgewirkt, sie haben gleichermalen auch zu ei-
nem globalen politischen Paradigmenwechsel beigetragen.

12 ,Jede der groBen europdischen Nationen hat eine Bliite imperialer Macht-
entfaltung erlebt und, was in unserem Kontext wichtiger ist, die Erfahrung
des Verlusts eines Imperiums verarbeiten miissen. Diese Abstiegserfah-
rung verbindet sich in vielen Fillen mit dem Verlust von Kolonialreichen.
Mit dem wachsenden Abstand von imperialer Herrschaft und Kolonialge-
schichte haben die europidischen Michte auch die Chance erhalten, eine
reflexive Distanz zu sich einzunehmen. So konnten sie lernen, aus der Per-
spektive der Besiegten sich selbst in der zweifelhaften Rolle von Siegern
wahrzunehmen, die fiir die Gewalt einer oktroyierten und entwurzelten
Modernisierung zur Rechenschaft gezogen werden. Das konnte die Ab-
kehr vom Eurozentrismus befordert und die kantische Hoffnung auf eine
Weltinnenpolitik befliigelt haben. Jacques Derrida, Jiirgen Habermas,
Unsere Erneuerung. Nach dem Krieg: Die Wiedergeburt Europas, in:
Frankfurter Allgemeine Zeitung, 31. Mai 2003, Nr. 125, S. 33-34, hier
S. 34.

13 Vgl. u.a. Christoph Reinprecht, Nostalgie und Amnesie, 1996.

15

13.02.2026, 15:50:39. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407851-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MORITZ CSAKY

Aus diesen Uberlegungen ergibt sich eine Reihe von Fragestellun-
gen, die auf die Diskussion um ,,europidisches Gedéchtnis(se)®, ,,euro-
pdische Werte®, ,,europiische Identitit(en)* fokussiert werden konnen:

e Europa als kultureller Kommunikationsraum (Kommunikations-
rdaume) und/oder Europa als politisches Projekt (EU)?

e Wird Europa als politisches Projekt den real nachweisbaren Diffe-
renzen, Diversititen, Pluralititen (Kulturen) gerecht? Ist es in Bezug
auf den kulturellen Kommunikationsraum Europa nicht zutreffender,
von europdischen Identititen/Gedéchtnissen (im Plural) anstatt von
europdischer/m Identitidt/Ged4chtnis (im Singular) zu sprechen? Wie
ist der Vergleich mit auBereuropdischen Kulturen (Blick von au-
Ben)?

e Kann Europa als wirtschaftlich-politische, geographische, kulturelle
beziehungsweise intellektuelle Einheit gedacht werden?

e Ist folglich eine europdische Identitét, die sich auch auf Identifikato-
ren der Vergangenheit, das heifit auf Gedichtnis beziehungsweise
Gedichtnisse stiitzt, nicht doch mehr als die individuelle und kollek-
tive Ubereinstimmung mit einer politischen Vorgabe?

e Wie wird EU-Europa konstruiert und medial vermittelt (durch
Kunst, Musik, Religion)?

e Entspricht der Wertekanon des Europiischen Verfassungsentwurfs
historisch-kulturell nachweisbaren ,,Erfahrungen, das heiflit einem
,europdischen* Gedichtnis?

e Braucht Europa einen solchen Wertekanon? Oder werden mit der
Schaffung dieses Kanons zur kulturellen Legitimation einer einheit-
lichen EU nicht wieder Strategien aktiviert, die ihre Vorbilder schon
in den Instrumentarien nationaler Identitdtsstiftung des 19. Jahrhun-
derts haben?

e Was wird (zumindest in der Auswahl von ,,Werten*) bewusst oder
unbewusst verdringt: zum Beispiel Judentum, Islam als integraler
Bestandteil einer europdischen Geschichte? Und: Steht hinter der
Berufung auf ein ,,jiidisch-christliches Erbe Europas® nicht eine
Vereinnahmung des Judentums in das Christentum?

e Welche Relevanz kommt traumatischen Erfahrungen, den Erinne-
rungen an diese, fiir die Stiftung von kollektiven (europdischen)
Identitédten zu?

Meiner Meinung nach gilt es, sich von einem noch immer vorherrschen-
den nationalstaatlichen und -kulturellen Muster (Denken) des 19. Jahr-
hunderts zu verabschieden, dieses zu dekonstruieren und ein ,,européi-
sches Gedichtnis* als einen prinzipiell nicht abgeschlossenen und nicht
abschlieBbaren Prozess aufzufassen, in dem sowohl transnationale, natio-

16

13.02.2026, 15:50:39. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407851-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

nale, regionale oder lokale als auch primoderne, moderne oder postmo-
derne Inhalte verhandelt werden. Auch ,,europdische Werte* sind histo-
risch gewachsen, sie hatten und haben nicht nur einen ausschlieflich
normativen Charakter (,,Leitkultur), sie waren und sind vielmehr (wei-
ter)verhandelbar und zumindest immer wieder aufs Neue inhaltlich zu
begriinden. Eine ,,europdische Identitit bezieht sich dementsprechend
nicht nur auf eine verbindliche politische Ubereinstimmung; ,.europii-
sche Identitit” beziehungsweise europdisches Bewusstsein schlief3t
vielmehr unterschiedliche Identititen mit ein und impliziert eine in die
Vergangenheit zuriickreichende ,,Vielfalt der Kulturen, Religionen und
Sprachen®.'* Eine solche historische und gegenwartsbezogene Sichtwei-
se vermag sich einerseits den Versuchen einer inneren Kolonisierung zu
widersetzen, die mit der Forderung eines verbindlichen ,,europdischen
Gedichtnisses* (zum Beispiel durch die (Re)Konstruktion europiischer
Gedidchtnisorte) und einer ausschlieBlich politischen ,,europdischen
Identitdt* einhergeht; sie setzt sich andererseits von kolonialen Attitiiden
(nach auf3en) ab, die mit der normativen Vorgabe von universell giiltigen
Prinzipien (Werten) verbunden sein kann.

14 Vertrag iiber eine Verfassung fiir Europa Titel III, Art. 1I-82, in: Markus
Mostl, Verfassung fiir Europa, S. 169. Vgl. auch: Déclaration du Conseil
de I’Europe sur la diversité culturelle, Strasbourg 2001.

17

13.02.2026, 15:50:39. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407851-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

13.02.2026, 15:50:39. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407851-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

