
Christian Neuhäuser*

Drei Rückfragen an die normativen Grundlagen der Ordonomik

Kommentar zum Hauptbeitrag von Ingo Pies

[1] Der ordonomische Ansatz, wie er sich aus der ökonomischen Ethik ent-
wickelt hat, stellt ein zunehmend beeindruckendes Theorieprogramm dar. Er geht
inzwischen über eine Wirtschaftsethik, sogar eine Wirtschaftsphilosophie hinaus
und nimmt Züge einer umfassenden Gesellschaftstheorie an, für die eine Ausein-
andersetzung mit und Lösung von normativen Koordinationsproblemen im Zen-
trum steht (vgl. [68]). Zu diesem Programm leisten die Arbeiten von Ingo Pies
einen wesentlichen Beitrag. Mein Anliegen in diesem kurzen Kommentar zu dem
vorliegenden Aufsatz von Pies soll nicht darin bestehen, die Ordonomik in ihren
Grundlagen in Frage zu stellen. Ich glaube tatsächlich, dass der ordonomische
Ansatz einen wichtigen Beitrag zur praxisorientierten Analyse gesellschaftlicher
Probleme leisten kann. Allerdings habe ich den Eindruck, dass er sich besonders
für einige Probleme in spezifischen Kontexten eignet. Vor diesem Hintergrund
möchte ich mit Blick auf den Aufsatz von Pies drei Punkte herausarbeiten, in
denen es meiner Ansicht nach weiteren Klärungsbedarf gibt. Das beinhaltet vor
allem die Abgrenzung gegen alternative Ansätze und die Offenlegung normativer
Grundlagen.

[2] Der erste Punkt betrifft die Abgrenzung gegenüber der Individualethik, die
häufig, so auch in diesem Aufsatz einen ablehnenden Tonfall annimmt (vgl. [5]).
Selbst wenn man der Argumentation folgt, dass sich eine bloße Individualethik
nicht zur Lösung struktureller Gesellschaftsprobleme eignet, so bedeutet das
nicht, dass individualethische Überlegungen irrelevant seien. Individualethikern
geht es häufig um die Reflexion über das richtige oder gute Handeln einzelner
Menschen in gegebenen Strukturen. Dabei soll ausgelotet werden, welche Hand-
lungen verboten, erlaubt und vielleicht wünschenswert oder geboten sind. Viele
Menschen haben ein Interesse daran, ein moralisch gutes Leben zu leben. Für
diese Menschen sind individualethische Überlegungen durchaus informativ. Dabei
ist es übrigens möglich, die Unvollkommenheit gegebener gesellschaftlicher Struk-
turen in die normativen Überlegungen mitaufzunehmen. Es gibt einen anhalten-
den Streit darüber, in welchem Umfang das geschehen muss. Unter Anhängern der
Position, dass eine Hilfspflicht absolut armen Menschen gegenüber besteht, gibt
es beispielsweise einen Streit über das Ausmaß dieser Pflicht und ob die Inaktivi-
tät und Unvollkommenheit politischer Institutionen darauf einen Einfluss haben

* Prof. Dr. Christian Neuhäuser, Institut für Philosophie und Politikwissenschaft, Techni-
sche Universität Dortmund, Emil-Figge-Str. 50, D-44227 Dortmund, Tel.: +49-
(0)-231-7557912, christian.neuhaeuser@tu-dortmund.de, Forschungsschwerpunkte:
Theorien der Würde, Theorien der Verantwortung, Theorien des Eigentums, Wirt-
schaftsphilosophie, Philosophie der internationalen Politik.

zfwu 18/2 (2017), 264–268, DOI: 10.5771/1439-880X-2017-2-264

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2017-2-264 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 22:01:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2017-2-264


(vgl. Wenar 2016; Singer 2016). Es ist übrigens nicht angemessen auf diese Vertei-
digung der Individualethik zu antworten, dass eine ökonomisch kluge Entwick-
lungspolitik viel effektiver sei als individuelle Hilfe. Das ist unbestritten. Aber
Menschen wollen auch wissen, was ihre moralischen Pflichten sind, solange diese
Entwicklungspolitik ihr volles Potential nicht entfaltet hat und absolute Armut
nicht flächendeckend beseitigt ist. Es ist ebenfalls nicht klar, dass sich individuelle
Pflichten unter diesen Bedingungen auf das politische Einfordern der entsprechen-
den Verantwortung von Staaten beschränkt. Ob das so ist oder nicht, bleibt selbst
ein Teil der individualethischen Diskussion. Dasselbe gilt für andere Fragen der
Politik und Individualmoral. Die Ordonomik müsste sich hier meiner Einschät-
zung nach entweder positionieren oder einfach anerkennen, dass es sich dabei um
legitime moralische Fragen handelt, für die sie nicht zuständig ist.

[3] Es gibt noch eine zweite Funktion der Individualethik, die nicht vernachläs-
sigt werden sollte. Auch wenn individualethische Überlegungen und individuelles
Handeln allein keinen strukturellen Wandel bringen, so tragen sie dennoch zum
öffentlichen Diskurs bei. Das kann disruptiv, es kann aber auch konstruktiv und
beides kann abhängig von der normativen Sicht auf die Dinge erwünscht sein,
weil beides zum Aufbau neuer funktionaler Strukturen und Institutionen beitra-
gen kann (vgl. Waldron 1999; Young 1990; 2010). Individualethische Überlegun-
gen können den öffentlichen Diskurs beeinflussen, weil sie bestimmte normative
Prinzipien als gültig offenlegen oder als ungültig zurückweisen können. Häufig
wird dadurch ein Raum des vernünftigen Pluralismus abgesteckt. Wenn der
öffentliche Diskurs vernünftig sein soll, wären die Ergebnisse der ethischen Dis-
kussion entsprechend zu berücksichtigen. Man denke hier beispielsweise an die
Argumente der Friedens- oder Umweltbewegung. Zudem kann individualethi-
sches Handeln den öffentlichen Diskurs beeinflussen, weil es deutlich zeigt, wel-
che Handlungsspielräume tatsächlich vorliegen. Dadurch werden Unmöglichkeits-
argumente als Schutzbehauptungen entlarvt. Hierfür stehen beispielsweise die
Bewegung der Abolitionisten in Großbritannien oder die schwarze Bürgerbewe-
gung in den USA. Natürlich können solche auf eine Veränderung der normativen
Hintergrundstruktur abstellende Diskurse auch versagen. Strukturelle Lösungen
werden dann nicht möglich, solange man sich nicht auf gemeinsame oder zumin-
dest kongruente Interessen besinnt, wie Pies zurecht argumentiert. Das ändert
jedoch nichts daran, dass die Individualethik die genannte begrenzte Funktion
neben einer und in Bezug auf eine Ordnungsethik besitzen kann.

[4] Der zweite Punkt baut auf dieser Beobachtung auf und betrifft die Anleh-
nung an Hobbes. Ich akzeptiere, dass es Pies nicht um die Frage geht, was die
beste Hobbes-Interpretation ist (vgl. [22]). Allerdings wird Hobbes in der philoso-
phischen Ideengeschichte stark für seine individualistisch atomistische Sozialtheo-
rie kritisiert. Menschen sind bei Hobbes vereinzelte Individuen ohne traditionelle
oder wertbasierte Bindungen, die sich nur durch freiwillige Verträge oder Zwang
zusammenschließen können (vgl. Macpherson 1973 [1962]). Durch die starke
Orientierung an Hobbes scheint der ordonomische Ansatz diese Perspektive zu
übernehmen oder er müsste sich davon abgrenzen und zeigen, warum ein Bezug

Drei Rückfragen an die normativen Grundlagen der Ordonomik 265

zfwu, 18/2 (2017)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2017-2-264 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 22:01:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2017-2-264


auf Hobbes dann trotzdem möglich bleibt. Beides erscheint mir vor dem Hinter-
grund der verbreiteten Kritik begründungsbedürftig.

[5] Das zeigt sich deutlich an der unmittelbaren Bezugnahme auf Interessen.
Ähnlich wie Hobbes es tut, scheint der Ansatz davon auszugehen, dass Interessen
gegeben und unveränderlich sind. Allerdings bezieht sich Hobbes dabei auf das
Interesse der Selbsterhaltung, was selbst ohne mechanistische Erkenntnistheorie
eine gewisse Anfangsplausibilität besitzt. Viele andere und darüber hinausgehende
Interessen sind hingegen überhaupt nicht gegeben und unveränderlich, sondern
entstehen in sozialen Prozessen und sind durch sie revidierbar. Politische Koordi-
nationsprobleme sind also nicht nur dadurch zu lösen, dass im Diskurs nach
Alternativen gesucht wird, die die Präferenzerfüllung verschiedener gesellschaftli-
cher Gruppen möglichst stark befördern (vgl. [42]–[43]). Vielmehr dient der Dis-
kurs auch dazu, andere Gruppen dazu zu bringen, ihre interessenbasierten politi-
schen Überzeugungen zu revidieren, indem sie ihre Interessen überdenken. Dies
kann kooperativ durch öffentlichen Vernunftgebrauch geschehen, bei dem es
darum geht, mithilfe besserer Argumente zu überzeugen. Dies kann aber auch
stärker agonal geschehen, indem bestimmte Interessen performativ als egoistisch,
ungerecht, manipulativ etc. entlarvt werden. Beides kann die Wirkung haben, dass
sich politische Machtverhältnisse ändern und sich dadurch eine weitere Option
eröffnet, die je nach Standpunkt vernünftiger erscheint. Warum soll das grund-
sätzlich und nicht nur aus strategischen Gründen dann, wenn es kontraproduktiv
ist, abzulehnen sein?

[6] Den Kern dieser Problematik sieht man deutlich an dem von Pies angeführ-
ten Beispiel der Flüchtlingspolitik. Seiner Ansicht nach lässt sich die von ihm dia-
gnostizierte diskursive Blockade nur aufbrechen, wenn man in Europa gleichzeitig
mehr humanitäre Hilfe in anderen Ländern leistet und die eigenen Grenzen stär-
ker schließt (vgl. [55]). Wenn jemand jedoch davon überzeugt ist, dass es eine
starke Pflicht gibt, Menschen im eigenen Land aufzunehmen oder dass sogar ein
globales Recht auf Bewegungsfreiheit existiert, dann wird sie diese Position in die
öffentliche Diskussion einbringen wollen (vgl. Carens 2015; Cassee 2016). Je
mehr Menschen das überzeugt, desto mehr Menschen unterstützen auch eine ent-
sprechende Politik. Die kollektive Interessenlage ändert sich radikal und die Auf-
nahmebereitschaft des Landes steigt. Der Ansatz von Pies basiert demgegenüber
darauf, dass er die Interessenlage verschiedener sozialer Gruppen zumindest für
die Zwecke der Politikempfehlung als gegeben und unveränderlich annimmt.
Manchmal kann das aus pragmatischen und realistischen Gründen genau der
richtige Ansatz sein. Manchmal ist das jedoch nicht der Fall. Was mir hier fehlt,
ist eine Hintergrundtheorie, die dabei hilft, darüber zu entscheiden, wann was
zutrifft.

[7] Der dritte Punkt, den ich mit Blick auf den ordonomischen Ansatz zur Dis-
kussion stellen möchte, betrifft seine offensichtlich konsequentialistische Ausrich-
tung. Meine Rückfrage bezieht sich nicht auf den Grundlagenstreit zwischen
deontologischen und konsequentialistischen Ansätzen, zu dem sich der ordonomi-
sche Ansatz allerdings auch verhalten müsste. Mir geht es hier um die Beschaffen-
heit der konsequentialistischen Grundlagen der Theorie. Amartya Sen hat eine

266 Christian Neuhäuser

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2017-2-264 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 22:01:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2017-2-264


Form von Konsequentialismus vorgeschlagen, die akteursrelative Handlungs-
gründe und insbesondere Rechte berücksichtigen kann (vgl. Sen 1977; 1982). Das
erscheint mir sehr attraktiv. Auf den ersten Blick ist nicht klar, dass dies beim
ordonomischen Ansatz auch der Fall ist oder ob er eher auf einem unmittelbaren
Utilitarismus aufsetzt. Pies führt den strengen Pazifismus als Beispiel für die Ver-
wechslung von Zielen und Mitteln an (vgl. [37]). Das Beispiel ist geschickt
gewählt, andere sind vielleicht weniger eindeutig. Aber selbst wenn man zuge-
steht, dass es hier um Frieden als Ziel geht, spielt es jedoch eine wichtige Rolle,
welche Mittel angewendet werden, um dieses Ziel zu erreichen. Unter normalen
Bedingungen sind manche Mittel erlaubt, andere verboten. Ein Grund dafür
könnte gerade sein, dass bestimmte Mittel grundlegende Rechte und die Würde
der Menschen verletzen, so ist es etwa bei Folter oder dem Einsatz von ABC-Waf-
fen.

[8] Letztlich scheint es von den spezifischen Zielen und davon abzuhängen, was
auf dem Spiel steht, welche Mittel erlaubt sind und welche nicht. Selbst Max
Weber hat zugestanden, dass man manchmal seine durchaus wertvollen Ziele
nicht erreichen kann, weil die dazu nötigen Mittel inakzeptabel sind (vgl. Weber
1988 [1919]). Mir ist nicht ganz klar, wo der ordonomische Ansatz die Ressour-
cen hernimmt, um in dieser Frage zu entscheiden. Die Flüchtlingshilfe auf arme
Nachbarländer von Krisengebieten zu konzentrieren, kann beispielsweise dazu
führen, dass man sehr viele Menschen an den eigenen Grenzen abweisen muss.
Wie jedoch vor allem das Verhalten der ungarischen Regierung insbesondere im
Jahre 2015 gezeigt hat, geht das schnell mit starken Demütigungen einher. Ist das
dann gerechtfertigt? Pies schreibt, dass man die Mittelmeerroute schließen soll
(vgl. [55]). Was jedoch, wenn die dazu nötigen Mittel inakzeptabel sind? Dazu
schweigt er. Es kann auch sein, dass man faule Kompromisse (vgl. Margalit 2011)
mit autokratischen Ländern schließen muss, die man vielleicht nicht schließen
sollte, wie beispielsweise mit der Türkei. Dies führt zu einer Ermächtigung des
autokratischen Systems und zerstört die moralische Glaubwürdigkeit Europas.
Wieder gilt, dass nicht klar ist, wie diese Effekte normativ gegeneinander abzuwä-
gen sind und welche Ressourcen der Ansatz von Pies hat, um diese Fragen zu klä-
ren.

[9] Wenn Pies antwortet, dass der ordonomische Ansatz ja darauf abstellt, dass
diese Probleme nicht mehr auftreten, dann überzeugt mich das nicht vollständig.
Es klingt einfach viel zu utopisch, dass es in allen Fällen die Möglichkeit gibt, eine
übergeordnete Lösung zu finden, die für alle an einem Konflikt beteiligten Par-
teien vor dem Hintergrund gegebener Interessen hinreichend zufriedenstellend
sind. Das gilt insbesondere dann, wenn man die normativen Standpunkte der
Akteure ernsthaft berücksichtigen will und nicht auf bloße Präferenzen reduziert
(vgl. Hausmann 2012). Aus dieser Sicht kann es manchmal besser sein, bestimmte
Kompromisse nicht einzugehen oder die Interessen anderer Akteure diskursiv zu
bearbeiten. An dieser Stelle scheint es mir übrigens grundfalsch zu sein und der
Ideengeschichte der Moralphilosophie grundlegend zu widersprechen, solch einen
öffentlichen Diskurs als heteronom zu bezeichnen und das unreflektierte Festhal-
ten an gegebenen Interessen als autonom zu adeln (vgl. [71]). Das wirkt wie bloße

Drei Rückfragen an die normativen Grundlagen der Ordonomik 267

zfwu, 18/2 (2017)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2017-2-264 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 22:01:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2017-2-264


Rhetorik, denn solange die Revision der eigenen Interessen auf vernünftiger Ein-
sicht beruht, ist sie der klassischen Sicht nach der höchste Ausdruck von Autono-
mie. Man ist dann zusammen mit anderen vernünftigen Akteuren ein Gesetzgeber
im Reich der Zwecke, wie Kant sagen würde. Diese Einsicht der Aufklärung sollte
man vielleicht nicht einfach so über Bord werfen. Zumindest müsste die Ordono-
mik sehr viel mehr dazu sagen, auf welcher normativen Grundlage sie sich in die-
ser sehr grundsätzlichen philosophischen Frage so positioniert, wie sie es tut. Das
halte ich für schwierig. Deswegen erscheint es mir besser, den ordonomischen
Ansatz auf diejenigen Fälle zu konzentrieren, in denen der vernünftige moralische
Diskurs offensichtlich scheitert. Davon gibt es ja, und da hat Pies offensichtlich
recht, mehr als genug.

Literaturverzeichnis

Carens, J. (2015): The Ethics of Immigration, Oxford: Oxford University Press.
Cassee, A. (2016): Globale Bewegungsfreiheit: Ein philosophisches Plädoyer für offene Gren-

zen, Berlin: Suhrkamp.
Hausman, D. (2012): Preference, Value, Choice, and Welfare, New York: Cambridge Univer-

sity Press.
Macpherson, C.B. (1973 [1962]): Die politische Theorie des Besitzindividualismus, Frankfurt

a. M.: Suhrkamp.
Margalit, A. (2011): Über Kompromisse – und faule Kompromisse, Berlin: Suhrkamp.
Sen, A. (1977): Rational Fools: A Critique of the Behavioral Foundations of Economic Theory,

in: Philosophy and Public Affairs Vol. 6/No. 4, 317–344.
Sen, A. (1982): Rights and Agency, in: Philosophy and Public Affairs Vol. 11/No. 1, 3–39.
Singer, P. (2016): Effektiver Altruismus. Eine Anleitung zum ethischen Leben, Berlin: Suhr-

kamp.
Waldron, J. (1999): Law and Disagreement, Oxford: Oxford University Press.
Weber, M. (1988 [1919]): Politik als Beruf, in: ders.: Gesammelte Politische Schriften, Tübin-

gen: Mohr Siebeck, 505–560.
Wenar, L. (2016): Blood Oil, Tyrants, Violence, and the Rules That Run the World, Oxford:

Oxford University Press.
Young, I. (1990): Justice and the Politics of Difference, Princeton/NJ: Princeton University

Press.
Young, I. (2011): Responsibility for Justice, Oxford: Oxford University Press.

268 Christian Neuhäuser

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2017-2-264 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 22:01:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2017-2-264

