Christian Neubiuser®

Drei Riickfragen an die normativen Grundlagen der Ordonomik

Kommentar zum Hauptbeitrag von Ingo Pies

[1] Der ordonomische Ansatz, wie er sich aus der ckonomischen Ethik ent-
wickelt hat, stellt ein zunehmend beeindruckendes Theorieprogramm dar. Er geht
inzwischen iiber eine Wirtschaftsethik, sogar eine Wirtschaftsphilosophie hinaus
und nimmt Ziige einer umfassenden Gesellschaftstheorie an, firr die eine Ausein-
andersetzung mit und Losung von normativen Koordinationsproblemen im Zen-
trum steht (vgl. [68]). Zu diesem Programm leisten die Arbeiten von Ingo Pies
einen wesentlichen Beitrag. Mein Anliegen in diesem kurzen Kommentar zu dem
vorliegenden Aufsatz von Pies soll nicht darin bestehen, die Ordonomik in ihren
Grundlagen in Frage zu stellen. Ich glaube tatsichlich, dass der ordonomische
Ansatz einen wichtigen Beitrag zur praxisorientierten Analyse gesellschaftlicher
Probleme leisten kann. Allerdings habe ich den Eindruck, dass er sich besonders
fir einige Probleme in spezifischen Kontexten eignet. Vor diesem Hintergrund
mochte ich mit Blick auf den Aufsatz von Pies drei Punkte herausarbeiten, in
denen es meiner Ansicht nach weiteren Klarungsbedarf gibt. Das beinhaltet vor
allem die Abgrenzung gegen alternative Ansidtze und die Offenlegung normativer
Grundlagen.

[2] Der erste Punkt betrifft die Abgrenzung gegeniiber der Individualethik, die
haufig, so auch in diesem Aufsatz einen ablehnenden Tonfall annimmt (vgl. [5]).
Selbst wenn man der Argumentation folgt, dass sich eine blofse Individualethik
nicht zur Losung struktureller Gesellschaftsprobleme eignet, so bedeutet das
nicht, dass individualethische Uberlegungen irrelevant seien. Individualethikern
geht es haufig um die Reflexion tiber das richtige oder gute Handeln einzelner
Menschen in gegebenen Strukturen. Dabei soll ausgelotet werden, welche Hand-
lungen verboten, erlaubt und vielleicht wiinschenswert oder geboten sind. Viele
Menschen haben ein Interesse daran, ein moralisch gutes Leben zu leben. Fir
diese Menschen sind individualethische Uberlegungen durchaus informativ. Dabei
ist es iibrigens moglich, die Unvollkommenheit gegebener gesellschaftlicher Struk-
turen in die normativen Uberlegungen mitaufzunehmen. Es gibt einen anhalten-
den Streit dariiber, in welchem Umfang das geschehen muss. Unter Anhiangern der
Position, dass eine Hilfspflicht absolut armen Menschen gegeniiber besteht, gibt
es beispielsweise einen Streit iber das AusmafS dieser Pflicht und ob die Inaktivi-
tat und Unvollkommenbheit politischer Institutionen darauf einen Einfluss haben

* Prof. Dr. Christian Neuhauser, Institut fir Philosophie und Politikwissenschaft, Techni-
sche Universitit Dortmund, Emil-Figge-Str. 50, D-44227 Dortmund, Tel.: +49-
(0)-231-7557912,  christian.neuhaeuser@tu-dortmund.de, Forschungsschwerpunkte:
Theorien der Wiirde, Theorien der Verantwortung, Theorien des Eigentums, Wirt-
schaftsphilosophie, Philosophie der internationalen Politik.

zfwu 18/2 (2017), 264-268, DOI: 10.5771/1439-880X-2017-2-264

.73.216.60, am 24.01.2026, 22:01:42. © Urheberrechtlich geschUtzter Inhat 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2017-2-264

Drei Riickfragen an die normativen Grundlagen der Ordonomik 265

(vgl. Wenar 2016; Singer 2016). Es ist tibrigens nicht angemessen auf diese Vertei-
digung der Individualethik zu antworten, dass eine 6konomisch kluge Entwick-
lungspolitik viel effektiver sei als individuelle Hilfe. Das ist unbestritten. Aber
Menschen wollen auch wissen, was ihre moralischen Pflichten sind, solange diese
Entwicklungspolitik ihr volles Potential nicht entfaltet hat und absolute Armut
nicht flachendeckend beseitigt ist. Es ist ebenfalls nicht klar, dass sich individuelle
Pflichten unter diesen Bedingungen auf das politische Einfordern der entsprechen-
den Verantwortung von Staaten beschrinkt. Ob das so ist oder nicht, bleibt selbst
ein Teil der individualethischen Diskussion. Dasselbe gilt fir andere Fragen der
Politik und Individualmoral. Die Ordonomik miisste sich hier meiner Einschit-
zung nach entweder positionieren oder einfach anerkennen, dass es sich dabei um
legitime moralische Fragen handelt, fir die sie nicht zustindig ist.

[3] Es gibt noch eine zweite Funktion der Individualethik, die nicht vernachlis-
sigt werden sollte. Auch wenn individualethische Uberlegungen und individuelles
Handeln allein keinen strukturellen Wandel bringen, so tragen sie dennoch zum
offentlichen Diskurs bei. Das kann disruptiv, es kann aber auch konstruktiv und
beides kann abhingig von der normativen Sicht auf die Dinge erwiinscht sein,
weil beides zum Aufbau neuer funktionaler Strukturen und Institutionen beitra-
gen kann (vgl. Waldron 1999; Young 1990; 2010). Individualethische Uberlegun-
gen konnen den offentlichen Diskurs beeinflussen, weil sie bestimmte normative
Prinzipien als giiltig offenlegen oder als ungiiltig zuriickweisen kénnen. Haufig
wird dadurch ein Raum des verninftigen Pluralismus abgesteckt. Wenn der
offentliche Diskurs verntinftig sein soll, wiren die Ergebnisse der ethischen Dis-
kussion entsprechend zu berticksichtigen. Man denke hier beispielsweise an die
Argumente der Friedens- oder Umweltbewegung. Zudem kann individualethi-
sches Handeln den o6ffentlichen Diskurs beeinflussen, weil es deutlich zeigt, wel-
che Handlungsspielrdume tatsichlich vorliegen. Dadurch werden Unmoglichkeits-
argumente als Schutzbehauptungen entlarvt. Hierftr stehen beispielsweise die
Bewegung der Abolitionisten in Grofbritannien oder die schwarze Biirgerbewe-
gung in den USA. Natiirlich konnen solche auf eine Verdnderung der normativen
Hintergrundstruktur abstellende Diskurse auch versagen. Strukturelle Losungen
werden dann nicht moglich, solange man sich nicht auf gemeinsame oder zumin-
dest kongruente Interessen besinnt, wie Pies zurecht argumentiert. Das dndert
jedoch nichts daran, dass die Individualethik die genannte begrenzte Funktion
neben einer und in Bezug auf eine Ordnungsethik besitzen kann.

[4] Der zweite Punkt baut auf dieser Beobachtung auf und betrifft die Anleh-
nung an Hobbes. Ich akzeptiere, dass es Pies nicht um die Frage geht, was die
beste Hobbes-Interpretation ist (vgl. [22]). Allerdings wird Hobbes in der philoso-
phischen Ideengeschichte stark fir seine individualistisch atomistische Sozialtheo-
rie kritisiert. Menschen sind bei Hobbes vereinzelte Individuen ohne traditionelle
oder wertbasierte Bindungen, die sich nur durch freiwillige Vertrige oder Zwang
zusammenschlieffen konnen (vgl. Macpherson 1973 [1962]). Durch die starke
Orientierung an Hobbes scheint der ordonomische Ansatz diese Perspektive zu
tbernehmen oder er misste sich davon abgrenzen und zeigen, warum ein Bezug

2fwu, 18/2 (2017)

.73.216.60, am 24.01.2026, 22:01:42. © Urheberrechtlich geschUtzter Inhat 3
Inhatts I far oder



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2017-2-264

266 Christian Neuhduser

auf Hobbes dann trotzdem moglich bleibt. Beides erscheint mir vor dem Hinter-
grund der verbreiteten Kritik begriindungsbediirftig.

[5] Das zeigt sich deutlich an der unmittelbaren Bezugnahme auf Interessen.
Ahnlich wie Hobbes es tut, scheint der Ansatz davon auszugehen, dass Interessen
gegeben und unverdnderlich sind. Allerdings bezieht sich Hobbes dabei auf das
Interesse der Selbsterhaltung, was selbst ohne mechanistische Erkenntnistheorie
eine gewisse Anfangsplausibilitit besitzt. Viele andere und dariiber hinausgehende
Interessen sind hingegen tiberhaupt nicht gegeben und unverianderlich, sondern
entstehen in sozialen Prozessen und sind durch sie revidierbar. Politische Koordi-
nationsprobleme sind also nicht nur dadurch zu lésen, dass im Diskurs nach
Alternativen gesucht wird, die die Praferenzerfullung verschiedener gesellschaftli-
cher Gruppen moglichst stark befordern (vgl. [42]-[43]). Vielmehr dient der Dis-
kurs auch dazu, andere Gruppen dazu zu bringen, ihre interessenbasierten politi-
schen Uberzeugungen zu revidieren, indem sie ihre Interessen iiberdenken. Dies
kann kooperativ durch offentlichen Vernunftgebrauch geschehen, bei dem es
darum geht, mithilfe besserer Argumente zu uberzeugen. Dies kann aber auch
stirker agonal geschehen, indem bestimmte Interessen performativ als egoistisch,
ungerecht, manipulativ etc. entlarvt werden. Beides kann die Wirkung haben, dass
sich politische Machtverhiltnisse dndern und sich dadurch eine weitere Option
eroffnet, die je nach Standpunkt verniinftiger erscheint. Warum soll das grund-
sdatzlich und nicht nur aus strategischen Griinden dann, wenn es kontraproduktiv
ist, abzulehnen sein?

[6] Den Kern dieser Problematik sieht man deutlich an dem von Pies angefiihr-
ten Beispiel der Fluchtlingspolitik. Seiner Ansicht nach lasst sich die von ihm dia-
gnostizierte diskursive Blockade nur aufbrechen, wenn man in Europa gleichzeitig
mehr humanitire Hilfe in anderen Lindern leistet und die eigenen Grenzen stir-
ker schliefSt (vgl. [55]). Wenn jemand jedoch davon iiberzeugt ist, dass es eine
starke Pflicht gibt, Menschen im eigenen Land aufzunehmen oder dass sogar ein
globales Recht auf Bewegungsfreiheit existiert, dann wird sie diese Position in die
offentliche Diskussion einbringen wollen (vgl. Carens 2015; Cassee 2016). Je
mehr Menschen das iiberzeugt, desto mehr Menschen unterstiitzen auch eine ent-
sprechende Politik. Die kollektive Interessenlage dndert sich radikal und die Auf-
nahmebereitschaft des Landes steigt. Der Ansatz von Pies basiert demgegeniiber
darauf, dass er die Interessenlage verschiedener sozialer Gruppen zumindest fur
die Zwecke der Politikempfehlung als gegeben und unveridnderlich annimmt.
Manchmal kann das aus pragmatischen und realistischen Griinden genau der
richtige Ansatz sein. Manchmal ist das jedoch nicht der Fall. Was mir hier fehlt,
ist eine Hintergrundtheorie, die dabei hilft, dartiber zu entscheiden, wann was
zutrifft.

[7] Der dritte Punkt, den ich mit Blick auf den ordonomischen Ansatz zur Dis-
kussion stellen mochte, betrifft seine offensichtlich konsequentialistische Ausrich-
tung. Meine Rickfrage bezieht sich nicht auf den Grundlagenstreit zwischen
deontologischen und konsequentialistischen Ansitzen, zu dem sich der ordonomi-
sche Ansatz allerdings auch verhalten musste. Mir geht es hier um die Beschaffen-
heit der konsequentialistischen Grundlagen der Theorie. Amartya Sen hat eine

.73.216.60, am 24.01.2026, 22:01:42. © Urheberrechtlich geschUtzter Inhat 3
Inhatts I far oder



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2017-2-264

Drei Riickfragen an die normativen Grundlagen der Ordonomik 267

Form von Konsequentialismus vorgeschlagen, die akteursrelative Handlungs-
griinde und insbesondere Rechte beriicksichtigen kann (vgl. Sen 1977; 1982). Das
erscheint mir sehr attraktiv. Auf den ersten Blick ist nicht klar, dass dies beim
ordonomischen Ansatz auch der Fall ist oder ob er eher auf einem unmittelbaren
Utilitarismus aufsetzt. Pies fuhrt den strengen Pazifismus als Beispiel fiir die Ver-
wechslung von Zielen und Mitteln an (vgl. [37]). Das Beispiel ist geschickt
gewihlt, andere sind vielleicht weniger eindeutig. Aber selbst wenn man zuge-
steht, dass es hier um Frieden als Ziel geht, spielt es jedoch eine wichtige Rolle,
welche Mittel angewendet werden, um dieses Ziel zu erreichen. Unter normalen
Bedingungen sind manche Mittel erlaubt, andere verboten. Ein Grund dafur
konnte gerade sein, dass bestimmte Mittel grundlegende Rechte und die Wiirde
der Menschen verletzen, so ist es etwa bei Folter oder dem Einsatz von ABC-Waf-
fen.

[8] Letztlich scheint es von den spezifischen Zielen und davon abzuhingen, was
auf dem Spiel steht, welche Mittel erlaubt sind und welche nicht. Selbst Max
Weber hat zugestanden, dass man manchmal seine durchaus wertvollen Ziele
nicht erreichen kann, weil die dazu notigen Mittel inakzeptabel sind (vgl. Weber
1988 [1919]). Mir ist nicht ganz klar, wo der ordonomische Ansatz die Ressour-
cen hernimmt, um in dieser Frage zu entscheiden. Die Fluchtlingshilfe auf arme
Nachbarlinder von Krisengebieten zu konzentrieren, kann beispielsweise dazu
fithren, dass man sehr viele Menschen an den eigenen Grenzen abweisen muss.
Wie jedoch vor allem das Verhalten der ungarischen Regierung insbesondere im
Jahre 2015 gezeigt hat, geht das schnell mit starken Demiitigungen einher. Ist das
dann gerechtfertigt? Pies schreibt, dass man die Mittelmeerroute schlieflen soll
(vgl. [55]). Was jedoch, wenn die dazu notigen Mittel inakzeptabel sind? Dazu
schweigt er. Es kann auch sein, dass man faule Kompromisse (vgl. Margalit 2011)
mit autokratischen Lindern schliefen muss, die man vielleicht nicht schliefSen
sollte, wie beispielsweise mit der Tirkei. Dies fithrt zu einer Ermichtigung des
autokratischen Systems und zerstort die moralische Glaubwiirdigkeit Europas.
Wieder gilt, dass nicht klar ist, wie diese Effekte normativ gegeneinander abzuwa-
gen sind und welche Ressourcen der Ansatz von Pies hat, um diese Fragen zu kla-
ren.

[9] Wenn Pies antwortet, dass der ordonomische Ansatz ja darauf abstellt, dass
diese Probleme nicht mehr auftreten, dann tiberzeugt mich das nicht vollstandig.
Es klingt einfach viel zu utopisch, dass es in allen Fillen die Moglichkeit gibt, eine
tibergeordnete Losung zu finden, die fiir alle an einem Konflikt beteiligten Par-
teien vor dem Hintergrund gegebener Interessen hinreichend zufriedenstellend
sind. Das gilt insbesondere dann, wenn man die normativen Standpunkte der
Akteure ernsthaft beriicksichtigen will und nicht auf blofse Praferenzen reduziert
(vgl. Hausmann 2012). Aus dieser Sicht kann es manchmal besser sein, bestimmte
Kompromisse nicht einzugehen oder die Interessen anderer Akteure diskursiv zu
bearbeiten. An dieser Stelle scheint es mir tbrigens grundfalsch zu sein und der
Ideengeschichte der Moralphilosophie grundlegend zu widersprechen, solch einen
offentlichen Diskurs als heteronom zu bezeichnen und das unreflektierte Festhal-
ten an gegebenen Interessen als autonom zu adeln (vgl. [71]). Das wirkt wie blofSe

2fwu, 18/2 (2017)

.73.216.60, am 24.01.2026, 22:01:42. © Urheberrechtlich geschUtzter Inhat 3
Inhatts I far oder



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2017-2-264

268 Christian Neuhduser

Rhetorik, denn solange die Revision der eigenen Interessen auf verntinftiger Ein-
sicht beruht, ist sie der klassischen Sicht nach der hochste Ausdruck von Autono-
mie. Man ist dann zusammen mit anderen verniinftigen Akteuren ein Gesetzgeber
im Reich der Zwecke, wie Kant sagen wiirde. Diese Einsicht der Aufklarung sollte
man vielleicht nicht einfach so tiber Bord werfen. Zumindest musste die Ordono-
mik sehr viel mehr dazu sagen, auf welcher normativen Grundlage sie sich in die-
ser sehr grundsatzlichen philosophischen Frage so positioniert, wie sie es tut. Das
halte ich fiir schwierig. Deswegen erscheint es mir besser, den ordonomischen
Ansatz auf diejenigen Fille zu konzentrieren, in denen der verniinftige moralische
Diskurs offensichtlich scheitert. Davon gibt es ja, und da hat Pies offensichtlich
recht, mehr als genug.

Literaturverzeichnis

Carens, J. (2015): The Ethics of Immigration, Oxford: Oxford University Press.

Cassee, A. (2016): Globale Bewegungsfreiheit: Ein philosophisches Plidoyer fiir offene Gren-
zen, Berlin: Suhrkamp.

Hausman, D. (2012): Preference, Value, Choice, and Welfare, New York: Cambridge Univer-
sity Press.

Macpherson, C.B. (1973 [1962]): Die politische Theorie des Besitzindividualismus, Frankfurt
a. M.: Suhrkamp.

Margalit, A. (2011): Uber Kompromisse — und faule Kompromisse, Berlin: Suhrkamp.

Sen, A. (1977): Rational Fools: A Critique of the Behavioral Foundations of Economic Theory,
in: Philosophy and Public Affairs Vol. 6/No. 4, 317-344.

Sen, A. (1982): Rights and Agency, in: Philosophy and Public Affairs Vol. 11/No. 1, 3-39.

Singir, P. (2016): Effektiver Altruismus. Eine Anleitung zum ethischen Leben, Berlin: Suhr-

amp.

Waldron, J. (1999): Law and Disagreement, Oxford: Oxford University Press.

Weber, M. (1988 [1919]): Politik als Beruf, in: ders.: Gesammelte Politische Schriften, Tiibin-
gen: Mohr Siebeck, 505-560.

Wenar, L. (2016): Blood Oil, Tyrants, Violence, and the Rules That Run the World, Oxford:
Oxford University Press.

Young, 1. (1990): Justice and the Politics of Difference, Princeton/N]J: Princeton University
Press.

Young, 1. (2011): Responsibility for Justice, Oxford: Oxford University Press.

.73.216.60, am 24.01.2026, 22:01:42. © Urheberrechtlich geschUtzter Inhat 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2017-2-264

