
190 Verena Schröder: Mensch-Wolf-Beziehungen in den Alpen

den können. Vielleicht bedarf es an der Stelle einen Perspektivenwechsel, der

Visualisierungen in der Kommunikation von Forschung weniger als Redukti-

on, sondern als Erweiterung auffasst. Comics könnten dann für eine andere

Art der Präzision stehen, beispielsweise für eine, die relationale und nicht

unmittelbar auf Sprache basierte Prozesse vielmehr auf den Punkt bringt.

Vor diesem Hintergrund halte ich eine Diskussion über den Comic als allein-

bzw. nicht-alleinstehendes wissenschaftliches Kommunikationsmittel in der

Geographie für lohnenswert. Genauso sehe ich eine Reflexion über die Rolle

der eigenen Situiertheit und der visuellen Sozialisierung von Comiczeichnen-

den für die Art und Weise comicbasierter Übersetzung für erforderlich, oder

wie damit umzugehen ist, wenn Comics widersprüchliche Gefühle und/oder

Reaktionen hervorrufen, die nicht beabsichtigt waren. Ich denke das Thema

Comics in der Geographie bietet eine Reihe offener Fragen und unbehandelter

Themen, die es künftig zu bearbeiten gilt und dass wir uns erst am Anfang ei-

ner Debatte zur Transformation vonWissenschaftskommunikation befinden,

die uns in den nächsten Jahren begleiten wird.

6.4 Die Rückkehr von Wölfen als Chance zur Neuorientierung

Wie diese Arbeit zeigen konnte, ist die Koexistenz zwischen Menschen und

Wölfen von körperlich-leiblichen und viszeralen Aspekten geprägt, die ganz

wesentlich die Einstellungen der Menschen zu den Tieren sowie die Dyna-

miken und Konflikte zwischen den Entitäten mitbestimmen. Indem diese

nonverbale Dimension in dem Verhältnis zwischen Mensch und Wolf in

den Fokus rückt, lässt sich deren Beziehung und insofern auch der aktu-

elle Umgang mit den Tieren neu denken. So geht aus den durchgeführten

transaktions-, intraaktions- und resonanztheoretischen Analysen erstens

hervor, dass Menschen mit Wölfen und anderen Tieren stärker verbunden

sind, als bisher angenommen. Wölfe durchwandern uns, sie transformieren

uns, so wie auch wir durch ihre Leiber hindurchgehen und in ihnen Verän-

derungsprozesse auslösen. Zweitens, entlarven die gewählten theoretischen

Perspektiven die vermeintliche Übermachtstellung der Menschen gegenüber

Tieren als empirisch nicht validen Kontroll- und Beherrschungsanspruch,

womit das inwestlichenGesellschaften verbreitete Bild desMenschen in einer

Masterfunktion, erschüttert wird.

Vor diesem Hintergrund stellt die vorliegende Arbeit eine Einladung dar,

sich von alten Überzeugungen zu verabschieden, um so offen für neue Mög-

https://doi.org/10.14361/9783839473894-027 - am 14.02.2026, 19:49:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473894-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6 Diskussion und Synthese 191

lichkeiten des Zusammenlebens mit Wölfen zu werden. Insofern geht es mir

nicht nur darum, Menschen und Tiere sowie deren Verhältnisse zueinander

neu zu denken, sondern auch zu überlegen, welche Konsequenzen im Bereich

des Handelns aus diesem neuen Denken folgen können. Oder anders ausge-

drückt: Wodurch kennzeichnet sich eine mehr-als-menschliche Gesellschaft,

in der man sich der Relationalität von Entitäten und der nicht vollständigen

Beherrschbarkeit von Lebewesen bewusst ist und in der Wölfe nicht opposi-

tionelle, sondernMit-Wesen darstellen?

In einer solchen würden die Menschen anstatt auf die Beherrschung von

Tieren zu setzen und sich damit den Lebewesen zu verschließen, dynamische

Veränderungen im Mensch-Wolf-Gefüge akzeptieren und für Neues in Zu-

sammenhangmit tierlichen Lebewesen offen sein.Wandel undÜberraschung

sowie die Akzeptanz der nur eingeschränkten Kontrolle über natürliche

Prozesse und Entwicklungen wären dann der Normalfall und lösten die vor-

herrschende Fixierung auf vermeintlich existierende, stabile Gleichgewichte

in derNatur unddie daraus resultierendeSicherheit fürMenschen ab.Anstelle

der Verfügbarmachung von Welt bzw. von Tieren würde deren Unbestimmt-

heit akzeptiert und allen Lebewesen eine Existenzberechtigung zugestanden

werden (nicht nur dann, wenn sie dem Menschen nützlich oder niedlich

erscheinen). Ein Wildtiermanagement vor dem Hintergrund dieser Werte

wäre nicht darauf konzentriert, Wölfe zu erfassen, zu kategorisieren und zu

eliminieren. Vielmehr stünden Aktivitäten im Bereich der Umweltbildung

im Fokus und die Frage, inwiefern bzw. in welchen Bereichen sich Menschen

zur Erholung der Wolfspopulation zurücknehmen könnten. Ähnlich wie

dies am Calanda bereits geschieht, würde außerdem auf flächendeckenden

Herdenschutz gesetzt werden, da sich dieser – wie die Erfahrungen der ver-

gangenen Jahre zeigen – praktisch bewährt hat. »Wolfsfreie Zonen« anstelle

von Herdenschutz wären in einer mehr-als-menschlichen Kulturlandschaft

der Verbindung niemals eine Lösung. Denn solche Vorschläge stehen für

eine Gesellschaft, die in der vermeintlichen Erhabenheit über Tiere nach

kurzfristigen Lösungen sucht, ohne mit Weitblick zu sehen, dass nach jedem

getötetenWolf ein nächster kommt.Weder für die Menschen, noch für die zu

Schaden kommendenWölfe undNutztiere ist solch einWeg der Eliminierung

von langfristigem Nutzen. Gleichzeitig ist er auch in moralischer Hinsicht

nicht vertretbar.

In einer mehr-als-menschlichen Gesellschaft, in der tierliche Interessen

nicht jenen von Menschen untergeordnet werden, liegt der Schlüssel für eine

gelingende Koexistenz daher immer in der Verbindung zueinander und nicht

https://doi.org/10.14361/9783839473894-027 - am 14.02.2026, 19:49:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473894-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


192 Verena Schröder: Mensch-Wolf-Beziehungen in den Alpen

in der Entfremdung voneinander. Aus diesem Grund würden die Reaktionen

aufBegegnungen inSiedlungsnäheoder aufWildtier- oderNutztierrissenicht

der Logik der Empörung unterliegen, sondern der Logik von Verstehenwol-

len, ummit den Veränderungen mitgehen und an ihnen wachsen zu können.

Die Entwicklung eines Verständnisses für wölfische Aktivitäten bedeutet an

der Stelle nicht diese für gut zu heißen, sondern ein Sich-Öffnen gegenüber

anderen Lebenswelten und gegenüber anderen Rhythmen des In-der-Welt-

Seins. Eine solche Haltung gegenüber den Aktivitäten von Wölfen impliziert

eine Lebendigkeit für verschiedeneMöglichkeiten desWerdens. Sie regt nicht

nur dazu an, den spezifischen Momenten leiblicher Verbundenheit mit Wöl-

fen aufmerksam zu begegnen, sondern bedeutet zugleich eine Befähigung,

aus gewohnten Mustern auszubrechen und damit Zukunft alternativ zu ge-

stalten. Im Sinne einer Verantwortung in und mit der Welt, die sich dadurch

auszeichnet,neue,nachhaltige,moralisch vertretbareund sowohl fürmensch-

liche als auch tierliche Entitäten nützliche(re) Wege einzuschlagen. Insofern

birgt die Rückkehr vonWölfen eine Chance zurNeuorientierung sowie ein Po-

tenzial, lange beobachtete Probleme anzugehen. Zum Teil geschieht dies in

manchen Regionen schon heute, indem beispielsweise Schafe nicht mehr sich

selbst überlassen, sondern (wieder) von Menschen oder Tieren behirtet bzw.

beschützt werden, touristische Angebote rund um die rückkehrenden Wölfe

entstehen, oder imWaldmanagement sowie hinsichtlich der schwer zu errei-

chenden Abschusszahlen eine »Wolfsadaption« stattfindet. Hieraus ergeben

sich neue diskursive Materialisierungen von Wölfen, da in den Beziehungs-

gefügen nun nicht mehr Konflikte, sondern Antwortverhältnisse im Mittel-

punkt stehen.Dass die Tiere dann auchmal völlig anders als erwartet antwor-

ten – beispielsweise indem sie geschützte Schafe erbeuten, in die Nähe von

Siedlungen gelangen, in Ställe eindringen, keine Spuren hinterlassen, keinen

Nachwuchs zeugen, oder ihr Rudel auflösen – ist auf ihre Unbestimmtheit zu-

rückführbar. Anstatt diesen Entwicklungen mit sofortiger Disziplinierung zu

begegnen, die Wölfe verfügbar zu machen und sich ihnen gegenüber damit

zu verschließen, wird auf Toleranz und Vertrauen gesetzt. Wird das gegen-

über derWölfe aufgebrachte Vertrauen beschädigt, so ließen sich durch einen

zuvor erarbeiteten Wertekatalog, der auf dem Grundsatz des Strebens nach

Lebenserhaltung aller Lebewesen basiert, die Konsequenzen für das weitere

Vorgehen ableiten. Wie so ein mehr-als-menschliches und nichtduales Wer-

tesystem konkret aussehen könnte, welche Stellschrauben für einen Wandel

in den Weltverhältnissen zu drehen sind und inwiefern die Praxis der Jagd in

der Hinsicht neu gedacht werden muss bzw. entsprechender Veränderungen

https://doi.org/10.14361/9783839473894-027 - am 14.02.2026, 19:49:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473894-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6 Diskussion und Synthese 193

bedarf, um in einer mehr-als-menschlichen Gesellschaft des Verbundenseins

legitimierbar zu bleiben, könnte Gegenstand zukünftiger Forschung sein. In

jedemFall würdendiemit denWölfen verbundenenÜberraschungen alswich-

tige Ressourcen angesehen werden, um sich lebendig und selbstwirksam zu

erfahren und um aus dieser Offenheit gegenüber der Mitwelt Kraft für Neues

zu schöpfen.

https://doi.org/10.14361/9783839473894-027 - am 14.02.2026, 19:49:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473894-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839473894-027 - am 14.02.2026, 19:49:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473894-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

