Johanna Drobnig-Naumann

Zur Ubertragung —
Der Analytiker als Schatzkastchen

Beginnen mdchte ich, indem ich von einem Ereignis spreche, das mich
und andere als einen grofen, traurigen Verlust getroffen hat, das ist der
Tod von Jutta Prasse. Jutta Prasse war eine feinsinnige, mutige Psycho-
analytikerin, die zu den ersten gehorte, die sich in Deutschland fiir die
Psychoanalyse Lacans eingesetzt haben, fiir ihre Praxis und ihre Weiter-
gabe, und sie hat ihren Einsatz iiber mehr als 25 Jahre bis zu ihrer
schweren Krankheit gehalten. Die Schriften, die sie hinterlassen hat,
empfehle ich Thnen zur Lektiire, es sind intensiv gearbeitete Aufsitze
zur Psychoanalyse', literarische Ubersetzungen aus dem Italienischen,
Franzosischen und dem Englischen sowie Ubersetzungen psychoanalyti-
scher Arbeiten (Jacques Lacan, Lou Andreas-Salomé). In der Nacht zum
27. Mai ist Jutta Prasse gestorben, ihr mochte ich meinen Vortrag wid-
men.

Zur Ubertragung — der Analytiker als Schatzkistchen, so mein Titel.
Warum ist mir wohl diese Metapher eingefallen, die den Analytiker/die
Analytikerin ein Schatzkdstchen nennt? Vielleicht habe ich, ohne daf es
mir selbst ganz bewullt gewesen wire, an ein »Sesam, 6ffne Dich« ge-
dacht, das auf seine Weise in der Analyse bedeutsam ist, ein »Sesam,
O6ffne Dich« des Mundes, ein >Sesam, 6ffne Dich¢ des Unbewulten.
Vielleicht habe ich auch an das geheimnisvolle Késtchen gedacht, das
ich als Madchen einmal geschenkt bekam, als Liebesgabe meines ersten
Verehrers. Ob etwas von dieser Gabe, die mir damals voll unergriinde-
ter, lustvoll lockender, aber auch unheimlicher Versprechen schien, sich
fiir mich in der Psychoanalyse fortgesetzt hat? Die Analyse als ein Ort,

14.02.2026, 08:01:11. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - I IRE

105


https://doi.org/10.14361/9783839403488-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Johanna Drobnig-Naumann

106

an dem Schétze geborgen werden, an dem die flichtigen Worte bewahrt
und beschiitzt werden sollen? In der die Sprache als eine Gabe, die uns
vom Anderen her kommt, betrachtet wird, und die dem Vermogen, aber
auch den MiBigeschicken und dem Scheitern des Sprechens Raum gibt.
Und wahrscheinlich habe ich auch an dieses kleine Késtchen, das Ge-
heimversteck oder die Hosentasche gedacht, in der Kinder ihre Fund-
stiicke als kostbaren Schatz aufbewahren, die kleinen, schmuddeligen
Dinge, die sie auflesen: 1 Stiick Bindfaden, tote Regenwiirmer, eine
Murmel, ein Schnipsel Silberpapier, den entstellten Vers eines Reimes
oder ein paar schmutzige Worter. Ich mochte heute abend dieses Kést-
chen ein wenig 6ffnen’, um auch Ihnen Lust und Neugier zu machen auf
... die Psychoanalyse. Oder ist es die Biichse der Pandora, mit der wir es
zu tun bekommen, und das Késtchen vielmehr Ort des Unheimlichen?
Ich werde also zur Ubertragung in der analytischen Situation sprechen:
iiber ihren Rahmen, als das, was sie begrenzt, aber auch erst ermoglicht,
iiber ihre Bedingungen, wie sie zustande kommen kann, ferner wird von
dem die Rede sein, was die Analyse in Gang hédlt und was in ihr ge-
schieht, und nicht zuletzt werde ich einige Faden aus der Geschichte der
Psychoanalyse aufnehmen.

Beginnen mochte ich, zum zweiten Mal, indem ich Thnen den Ball zu-
spiele, und Sie bitte, dariiber nachzudenken, mit welcher Frage sich ein
Subjekt wohl an einen Analytiker wendet? Vordergriindig wird die Fra-
ge durch den Wunsch oder den Anspruch bestimmt, eine Analyse zu
machen, es gibt verschiedene Klagen, Leiden, Symptome, vielleicht
auch einen aktuellen Anlaf3 — das alles ist ernst zu nehmen, ist aufmerk-
sam zu hdren, aber es ist noch nicht das, was ich im Sinn habe. Mir geht
es bei meiner Frage an Sie nicht um diese verschiedenen Artikulierun-
gen, sondern im Sinn habe ich gewissermalien die eine Frage — es mo-
gen zwel, vielleicht sogar drei Fragen sein, die eine Frage verzweigt sich
im Verlauf ... —, die unbewuflt am Anfang einer jeden Psychoanalyse
steht. Welche Frage also tragt das Subjekt, das sich an einen Analytiker
wendet, in sich — zumeist ohne sie zu wissen, ohne sie formulieren zu
konnen? Sie lautet etwa so: »>Ich komme zu Dir, Analytiker, weil Du —
ein Schatzkéstchen fiir mich bist. Ich komme zu Dir, Analytiker, weil
ich in Dir etwas vermute, ein Wissen, vielleicht auch ein Vermdgen, das
mir bei meinem Weg hilft, mein Stolpern/mein Leiden anzuerkennen,
meine Wahrheit zu suchen und zu erfinden, und, vielleicht, etwas Mehr-
GenieBen (plus-de-jouir, Lacan) leben zu kénnen.<

14.02.2026, 08:01:11. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - I IRE


https://doi.org/10.14361/9783839403488-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zur Ubertragung

Natiirlich ist meine Frage an Sie eine rhetorische, denn ich werde Thnen
einige Gedanken dazu vortragen, zu denen ich bei der Vertiefung in die-
se Frage gekommen bin. Aber nicht nur. Denn die Uberlegung, was Sie
wohl auf mich, d.h. auf mein Thema heute abend ebenso wie auf die
Themen meiner Vorredner #ibertragen haben, also welche Frage, wel-
cher Wunsch Sie dazu gebracht haben mag, in diese Vorlesung zur Psy-
choanalyse zu kommen, hat mich bewegt. »Was, oder vielleicht besser:
wovon mdochte jemand wohl horen, der etwas iiber die Psychoanalyse
horen mochte«, habe ich mich gefragt, und ich vermute, daf3 dieses Inter-
esse an der Psychoanalyse, also am UnbewuBten, zugleich ein Interesse
an Threm eigenen Unbewuliten ist. YWas hat es auf sich mit diesem Un-
bewuflten, mit meinem UnbewuBten, mit meinem unbewuliten Begeh-
ren¢, so etwa konnte Thre Frage lauten. Und dann ist dieses Interesse
nicht so fern von demjenigen, das den einen oder anderen zum Analyti-
ker gehen 146t. Sie sehen also, mein Vortrag heute abend ist eine Ant-
wort auf Thre Frage, die Sie allerdings gar nicht gestellt haben. Und da-
mit sind wir mitten im Thema der Ubertragung, die ebenfalls hiufig eine
Antwort des Subjekts auf eine Frage darstellt, die erst im Laufe der
Analyse herausgearbeitet werden kann.

Die Hoffnung, die sich an den Analytiker richtet, die zugleich das ist,
was dem Analytiker unterstellt wird, wire also: >Kannst Du mir sagen,
Analytiker, wer ich bin?« Manchmal hat die Frage eine etwas andere
Betonung: »Kannst Du mir sagen, Analytiker, warum ich leiden muf3?<
Und vielleicht noch: »Kannst Du mir sagen, Analytiker, was mein Be-
gehren ist und wie ich es in meinem Leben (meinem Leben als Sprach-
wesen und damit als einem Mangelwesen), wie ich es in meinem Leben
mehr-genieBen kann?< Dies sind, wie ich meine, die Grundformen der
Frage, die jemanden in eine Psychoanalyse bringen. Und ich mdchte
diese Fragen stark machen gegeniiber einer Tendenz, die die Psycho-
analyse nur noch als analytische Therapie ansehen mdchte (so anerken-
nenswert das in anderer Hinsicht auch sein mag), in der die Psychoana-
lyse also nur noch der Krankenversorgung im Rahmen der Bereitstel-
lung von Richtlinienbehandlungen dient. Wohlgemerkt, es mufl keinen
grundsdtzlichen Widerspruch zwischen beiden Moglichkeiten geben,
Freud sah sogar die allgemeine Anerkennung und Bereitstellung der
Psychoanalyse als einer von der Allgemeinheit finanzierten Behand-
lungsmethode als eine gewisse Utopie an, aber er war sich der damit
verbundenen Gefahren bewuft, nennen mochte ich nur die wiederum

14.02.2026, 08:01:11. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - I IRE

107


https://doi.org/10.14361/9783839403488-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Johanna Drobnig-Naumann

108

sehr aktuell gewordene Medizinalisierung der Psychoanalyse, die Freud
schon damals als grote Gefahr fiir sie betrachtete.

Die Fragen aber, die das Subjekt bewegen, die es moglicherweise zu
einer Analyse bewegen, sind in erster Linie und in vollem Sinne Fragen,
die das Ritsel der eigenen Existenz und das Begehren betreffen. Es sind
Fragen, mit denen wir alle uns herumzuschlagen haben, weil es Fragen
sind, die unsere Existenz als Sprachwesen, parl’-étre’, sagt Lacan, uns
auferlegt. Indem wir zu Sprachwesen geworden sind und jedes Mal wie-
der, wenn wir Sprechwesen sind, uns also in die Sprache, ins Sprechen
hineinbegeben, reifit die Sprache in uns einen Mangel, einen Mangel an
Sein auf’, derein grundlegender, nicht zu stillender und nicht still-
zustellender Mangel ist, der das menschliche Subjekt konstituiert. Dieser
Mangel ist cause de la désir’, Ursache des Begehrens, er nimmt das
Subjekt in eine unabschliefbare Bewegung von einem Objekt zum
nédchsten hinein, um dieses Begehren zu erfiillen — was nicht mit einer
Befriedigung gleichzusetzen ist — oder, zumindest und vielleicht sogar
mehr noch, um ihm Antwort zu geben.

GewiB, die Antworten auf das Begehren und den ihm zugrundeliegenden
Mangel fallen in unterschiedlicher Weise neurotisch, auch psychotisch
oder autistisch oder noch anders aus und sind mit je unterschiedlichem
Geniefen, aber auch mit Leid verkniipft — und dort ist dann mdglicher-
weise der Ort, an dem ein Subjekt sich an einen Analytiker wendet —,
sofern es dem Analytiker oder der Psychoanalyse als solcher seinen
Wunsch zutrigt, antrdgt, tibertrdgt. Der Analytiker wiederum darf an
diesem »Treffpunkt«’® nicht fehlen oder taub sein, d.h. dieser Frage des
Subjekts gegeniiber haben wir als Analytiker vor allem anderen Verant-
wortung.

Dem, was uns vom Unbewuliten des anderen her angetragen wird, haben
wir analytisch zu begegnen, das bedeutet, dal wir darauf mit unserem
Begehren zu antworten haben: der existentiellen Frage des Subjekts
nach seinem Begehren, die es in die Analyse hineintrigt, geben wir Re-
sonanz mit unserer Antwort, die im aufmerksamen Hoéren und in dem
Begehren zu analysieren besteht. Griechisch analysis bedeutet: Auflo-
sung, auch: Befreiung, Erlosung; im Blick auf die Psychoanalyse also
auch: sich von etwas l6sen kénnen.

Wie nun wird die analytische Situation eingeleitet? Es gibt, das ist be-
kannt, ein bestimmtes Setting. Der Analysant/die Analysantin liegt auf
einer Couch, der Analytiker sitzt hinter dieser, der Blickkontakt ist un-
terbunden, denn die Aufmerksamkeit ist auf das Hoéren, das Sprechen

14.02.2026, 08:01:11. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - I IRE


https://doi.org/10.14361/9783839403488-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zur Ubertragung

und das Gesprochene gerichtet. »Sagen Sie alles, was Thnen durch den
Sinn geht«, lautet die Grundregel fiir das Subjekt, das auf der Couch
Platz genommen hat (Peter Miiller hat sie Thnen in seinem Vortrag ein-
gefiihrt und den Schub, den das >alles< auslost, kommentiert7). Ich werde
in meinem Vortrag den Akzent auf das >Sagen Sie< legen, um zu beto-
nen, daB3 es in der Analyse um eine Sprechbezichung geht, um ein Band
zwischen Analysant und Analytiker, das sich durch das Sprechen kniipft
und durch es Bestand erhélt — das Sprechen, das unaufloslich mit dem
Schweigen verbunden ist. Ich nenne damit auch die Sprache als das
dritte Element der analytischen Situation, sie strukturiert die Beziehung.
Die Ubertragung ist dieses Sprechen, spitzt Lacan zu. Sie ist aber ebenso
auch das, wodurch der Rand des Unsagbaren beriihrt wird. Sie spielt
sich im Sprechen eines Analysanten zu einem Analytiker ab, insofern er
ihm ein unbewuftes Wissen unterstellt, ein Wissen vom Unbewulten,
das, Sie haben es nun schon mehrfach in dieser Vorlesungsreihe gehort,
immer ein sexuelles ist, das mit dem Eros, dem Begehren des Subjekts
zu tun hat. Lacan schreibt: »Sowie man annimmt, der Analytiker wisse,
nimmt man auch an, er nehme teil an der Begegnung mit dem unbe-
wuBten Begehren«.® Als dieses Subjekt, dem Wissen unterstellt wird,
ermoglicht er ein Sprechen desjenigen, der in die Analyse kommt,
Sprechen, das von einem unbewuflten Begehren getragen ist. In diesem
Sprechen wird als Ubertragung das aufgefaBt, was sich vom UnbewuB-
ten horen 1af3t.

Die Ubertragung ist ein zentrales Konzept der Psychoanalyse, verschie-
dene psychoanalytische Schulen haben jedoch divergierende Konzeptio-
nen der Ubertragung ausgearbeitet. Die Ubertragung ist keineswegs nur
ein theoretisches Konzept, sondern hat unmittelbarste Auswirkungen auf
die Handhabung der Praxis der Analyse, sie wendet beide, Theorie und
Praxis, einander zu wie ein Scharnier. Die unterschiedlichen Ubertra-
gungstheorien haben daher unterschiedliche Gestaltungsweisen der
analytischen Praxis und der analytischen Beziehung zur Folge.

In Lacans Ubertragungsbegriff ist der Bezug zum UnbewuBten des
Analysanten wesentlich, nicht so sehr der zur Person des Analytikers. Er
nimmt damit Freuds Ubertragungsbegriff, wie er ihn in der Traumdeu-
tung ausgearbeitet hat, auf und arbeitet ihn weiter aus. Wie kann uns et-
was UnbewuBtes iiberhaupt bewufit werden, da doch die unbewufite
Vorstellung grundsitzlich nicht bewuBtseinsféhig ist, fragt Freud dort,
und antwortet: die unbewufite Vorstellung »[vermag] dort [im Vorbe-

wullten, Verf.] nur eine Wirkung zu duBern [...], indem sie sich mit einer

14.02.2026, 08:01:11. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - I IRE

109


https://doi.org/10.14361/9783839403488-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Johanna Drobnig-Naumann

110

harmlosen, dem Vorbewuftsein bereits angehorigen Vorstellung in Ver-
bindung setzt, auf sie ihre Intensitdt iibertragt und sich durch sie decken
14Bt. Es ist dies die Tatsache der Ubertragung [...]«.” Die unbewuBte
Vorstellung kann durch die Assoziation mit einer bewultseinsfahigen,
sie deckenden, zum Bewultsein passieren und so eine Wirkung dufern.
(Veranschaulichen 148t sich diese Ubertragungsbewegung leicht am Bei-
spiel der Spinnenphobie: Mdglicherweise kennen Sie jemanden, der sich
vor Spinnen schrecklich fiirchtet, oder haben es gar am eigenen Leib er-
fahren. Dem BewuBtsein allerdings ist keinerlei Grund erkennbar, wa-
rum jemand vor diesem harmlosen kleinen Tierchen Furcht haben sollte,
allein die Frage, was durch die Spinne gedeckt wird, welche unbewuften
Vorstellungen sich ihr assoziiert haben, kann die Furcht erhellen und
auflosen.)

Die Grundform der Ubertragung 14Bt sich gemiB Freud in einer zweifa-
chen Bewegung beschreiben, sie besteht zum einen in der Aktualisie-
rung von etwas Unbewufitem (Vergangenem), indem es sich mit einer
bewuBtseinsfahigen Vorstellung alliiert, assoziiert; zum anderen ge-
schieht eine Verschiebung auf die Person des Analytikers, indem sich
die Rede des Analysanten an diesen wendet. Wohlgemerkt: es geht bei
Freud und auch bei Lacan um eine Verschiebung auf den Analytiker, der
Ubertragungsbegriff aber macht nicht seine Person selbst zum Inhalt.
Andere Ubertragungskonzeptionen riicken die Person des Analytikers
ausdriicklich in den Mittelpunkt; seine Wahrnehmungen und Gefiihle
werden als Reaktionen auf die Ubertragung verstanden, diese soge-
nannte >Gegeniibertragung« gilt als Erkenntnisinstrument und Diagnosti-
kum fiir die unbewuflte Psychodynamik. Lacans sehr fruchtbare, kriti-
sche Auseinandersetzung mit bestehenden Ubertragungskonzeptionen
fihrte ihn u.a. dazu, einen Schnitt vorzunehmen, der etwa die Register
des Symbolischen, des Realen und des Imagindren voneinander zu un-
terscheiden erlaubt; oder anders, wie der Dichter »schied er zwischen
der Struktur und dem Gefiihl. Der Dichter nannte die Struktur »Poesiex
und das Gefiihl nannte er >Liebe«."

Das, was libertragen wird, ist nicht das UnbewuBte selbst, sondern es
macht Wirkungen, vornehmlich in der Rede des Analysanten, manchmal
auch in seinem Verhalten. In der Analyse haben wir es mit diesen Ef-
fekten des UnbewuBten zu tun, und um Thnen eine Vorstellung von der
angesprochenen Intensitit zu geben, die bei der Ubertragung unbewuB-
ter Vorstellungen oder Wiinsche mitverschoben wird, d.h. von der
Quantitit der psychischen Libido sowie der energetischen Betrach-

14.02.2026, 08:01:11. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - I IRE


https://doi.org/10.14361/9783839403488-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zur Ubertragung

tungsweise psychischer Vorginge, zitiere ich Thnen die bei Freud sich
anschlieBende Stelle:

»Diese unbewuften Wiinsche betrachte ich [...] als immer rege, jederzeit bereit, sich
Ausdruck zu verschaffen, wenn sich ihnen Gelegenheit bietet, sich mit einer Regung
aus dem BewuRten zu alliieren, ihre groRe Intensitat auf deren geringe zu iibertragen.
Sie teilen diesen Charakter der Unzerstorbarkeit mit allen anderen wirklich unbewuR-
ten, d.h. dem System Ubw angehdrigen seelischen Akten. Diese sind ein fiir allemal
gebahnte Wege, die nie verdden und den Erregungsvorgang immer wieder zur Abfuhr
leiten, so oft die unbewuRte Erregung sie wiederbesetzt.«"

Ich komme zurlick zur analytischen Situation: Ebenso wie um die
Sprechbeziehung zwischen Analysant und Analytiker geht es in der
analytischen Situation um die Beziechung zum Sprechen iiberhaupt, zum
eigenen Sprechen, das in der Analyse aufgrund der ihr eigenen Regeln
sowie der Arbeit des Analytikers auf eine andere Weise aufgenommen
und zu Gehor gebracht wird als in der »normalen Unterhaltung<. Dies
geschieht, indem das Gesagte vom Analytiker durch die Arbeit des Ho-
rens und des Entzifferns des unbewulten Textes dem-/derjenigen,
der/die auf der Couch liegt, als etwas anderes zuriickerstattet wird. Dar-
in, dal wir das Gesprochene ein wenig anders horen, eine kleine Ver-
schiebung vornehmen — oder vielleicht zuriicknehmen, und damit einen
anderen Sinneffekt oder auch, dem Witz, dem Traum vergleichbar, einen
Un-Sinn-Effekt hervorbringen, etwas vom Anderen des Subjekts, von
seinem UnbewuBlten horen lassen, liegt die Moglichkeit, etwas aufzul6-
sen, zu O6ffnen, etwas Neues auch in dem, was wiederholt wird, zu horen.
Was nun will die Analyse erreichen, was sind ihre Ziele? Es geht ihr um
die Erinnerung von Verdriangtem, um das, was bisher nicht erinnert wer-
den konnte, weil es zu schmerzhaft oder zu unangenehm oder zu obszon
usw. war. Es geht der Analyse aber noch um einen weitergehenden
Schritt, der vielleicht weniger bekannt ist, ndmlich um das, was Lacan
die reconnaissance", Anerkennung, genannt hat, durch die sowohl die
Produktion wie auch der Wunsch nach solchen unbewuflten Phantasien
bei sich selbst angenommen und anerkannt werden kann. Das bedeutet
dann auch, daB solche Phantasien nicht weiterhin abgewehrt werden
miissen, also etwa projektiv vermeintlich beim anderen entdeckt oder
somatisiert werden miissen etc., sondern als eigene betrachtet und eben
anerkannt werden konnen. Die Anerkennung ist sogar der schwierigere
Teil der analytischen Arbeit; in dem Text Erinnern, Wiederholen und

Durcharbeiten beschreibt Freud einen dhnlichen Zusammenhang, er

14.02.2026, 08:01:11. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - I IRE

111


https://doi.org/10.14361/9783839403488-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Johanna Drobnig-Naumann

112

nennt ihn »durcharbeiten«: »Es ist aber jenes Stiick der Arbeit, welches
die grofte verdndernde Einwirkung auf den Patienten hat und das die
analytische Behandlung von jeder Suggestionsbeeinflussung unterschei-
det«" — also etwa der Hypnose.

Die »Abstinenz« und die >gleichschwebende Aufmerksamkeit< bestim-
men die Haltung des Analytikers, das ist das réglement zwischen beiden
an der Analyse Beteiligten. Ich lese bei Freud:

»Das kranke Ich verspricht uns volle Aufrichtigkeit, d.h. die volle Verfiigung iiber allen
Stoff, den ihm seine Selbstwahrnehmung liefert, wir sichern strengste Diskretion zu
und stellen unsere Erfahrung in der Deutung des vom Unbewussten beeinflussten Ma-
terials in seinen Dienst. Unser Wissen soll sein Unwissen gutmachen, soll seinem Ich
die Herrschaft tber verlorene Bezirke des Seelenlebens wiedergeben. In diesem Ver-
trag besteht die analytische Situation.«™

Interessanterweise spricht Freud hier von einem (miindlichen) Vertrag,
der Form nach also dem juristischen Bereich zugehdrig, den die beiden
Subjekte miteinander schlieen, mit dem sie sich selbst und auch wech-
selseitig an Verpflichtungen und einzuhaltende Regeln binden. Seinem
Inhalt nach ist dieser Vertrag dem Bereich des Rechts allerdings voll-
kommen fremd. In der analytischen Situation aber stellt sich, trotz der
miteinander getroffenen Ubereinkunft und entgegen dem ausgesproche-
nen Wunsch des Subjekts, seine Analyse zu unternehmen, etwas ein,
was diesen Vertrag stort, wodurch er gebrochen wird. Dieser Vertrags-
bruch stellt sich regelmdBig ein, er fehlt in keiner Analyse; wovon ich
spreche, ist der Widerstand gegen die Psychoanalyse. Er gehort offenbar
zu ihrer eigenen Struktur. Der Widerstand macht sich ganz wesentlich
an der Schwierigkeit, die Grundregel einzuhalten, bemerkbar, das heif}t,
als Storung, als Unterlaufen des frei assoziierenden Sprechens; die Ein-
fille stocken oder Assoziationen stellen sich zwar ein, werden aber ab-
gewiesen, Phantasien und Gedanken werden aus mancherlei Griinden
und Riicksichtnahmen verschwiegen. Freud erkldrt die Grundregel sei-
nen Patienten folgendermafBen:

»lhre Erzéhlung soll sich doch in einem Punkte von einer gewdhnlichen Konversation
unterscheiden. Wahrend Sie sonst mit Recht versuchen, in lhrer Darstellung den Faden
des Zusammenhanges festzuhalten und alle stérenden Einfdlle und Nebengedanken
abweisen, um nicht, wie man sagt, aus dem Hundertsten ins Tausendste zu kommen,
sollen Sie hier anders vorgehen. Sie werden beobachten, daR Ihnen wahrend Ihrer
Erzahlung verschiedene Gedanken kommen, welche Sie mit gewissen kritischen Ein-

14.02.2026, 08:01:11. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - I IRE


https://doi.org/10.14361/9783839403488-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zur Ubertragung

wendungen zuriickweisen méchten. Sie werden versucht sein, sich zu sagen: Dies oder
jenes gehort nicht hierher, oder es ist ganz unwichtig, oder es ist unsinnig, man
braucht es darum nicht zu sagen. Geben Sie dieser Kritik niemals nach und sagen Sie
es trotzdem, ja gerade darum, weil Sie eine Abneigung dagegen verspiiren.«”

Angesprochen ist hier die Selbstkritik, genauer: die (unbewuBte) psychi-
sche Zensur, die sich regelmifBig einschaltet, wenn wir uns bemiihen,
diese Grundregel wahr zu machen, und zwar um sie zu unterlaufen. Im
Text Freuds folgt eine schone, beriihmte, auch wissenschaftstheoretisch
interessante Stelle, auf die ich nicht néher eingehen kann, die ich Thnen
aber nicht vorenthalten mochte: »Sagen Sie also alles, was Thnen durch
den Sinn geht. Benehmen Sie sich so, wie zum Beispiel ein Reisender,
der am Fensterplatz des Eisenbahnwagens sitzt und dem im Inneren
Untergebrachten beschreibt, wie sich vor seinen Blicken die Aussicht
verindert«.'®

Was aber unterscheidet den Analytiker etwa vom weltlichen Beichtva-
ter, fragt Freud weiter, der doch auch aufmerksam zuhdrt und dem
Beichtenden Erleichterung bringen mochte. Der Unterschied ist grof,
denn — und hier wird es spannend — nun gibt Freud eine néhere Bestim-
mung dessen, was er unter Aufrichtigkeit in der psychoanalytischen Si-
tuation versteht: »wir wollen von ihm nicht nur héren, was er weifl und
vor anderen verbirgt, sondern er soll uns auch erzdhlen, was er nicht
weiB«'”.

Um ein Paradox wie dieses — daB3, wer eine Analyse machen will, er-
zdhlen soll, was er nicht weill — wird es noch mehrmals gehen, und zwar
nicht nur aus Spaf} an der witzigen Logik des Paradoxes, sondern auch
notwendigerweise, denn die Logik des Unbewufiten kann am ehesten
mittels eines Paradoxes, eines Witzes, einer Andeutung oder einer poeti-
schen Formulierung zur Sprache kommen. Mittels der analytischen
Grundregel kommen also Analysant und Analytiker zu dem, was — beide

— nicht wissen:

»Er soll uns nicht nur mitteilen, was er absichtlich und gern sagt, was ihm wie in der
Beichte Erleichterung bringt, sondern auch alles andere, was ihm in den Sinn kommt,
auch wenn es ihm unangenehm zu sagen ist, auch wenn es ihm unwichtig oder sogar
unsinnig erscheint. Gelingt es ihm, nach dieser Anweisung seine Selbstkritik auszu-
schalten, so liefert er uns eine Fiille von Material, Gedanken, Einfallen, Erinnerungen,
die bereits unter dem EinfluR des UnbewuRten stehen.«”®

14.02.2026, 08:01:11. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - I IRE

113


https://doi.org/10.14361/9783839403488-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Johanna Drobnig-Naumann

114

Die >freie Assoziation« zeigt dann, dal wir eben nicht frei sind in unse-
rem Sprechen, sondern dafl es unbewulit determiniert ist. In den horbar
werdenden Assoziationen iibertragt das Subjekt im Sprechen seine un-
bewuliten Signifikanten, seine unbewuften Strukturierungen, und das
bedeutet sich selbst. Die »Assoziation« fiihrt mithin direkt zum Subjekt-
begriff Lacans.

Wiederholt diskutiert Freud die verschiedenen Schwierigkeiten bei der
Einhaltung der Grundregel, insbesondere »unter der Herrschaft der
Widersténde versagt der Gehorsam gegen sie, und fiir jeden kommt ir-
gend einmal die Zeit, sich {iber sie hinauszusetzen. Man muf} sich aus
seiner Selbstanalyse daran erinnern«, so Freud, »wie unwiderstehlich die
Versuchung auftritt, jenen kritischen Vorwinden zur Abweisung von
Einfdllen nachzugeben. Von der geringen Wirksamkeit solcher Vertrige,
wie man sie durch die Aufstellung der psychoanalytischen Grundregel
mit dem Patienten schliefft, kann man sich regelméfig iiberzeugen, wenn
sich zum erstenmal etwas Intimes {iber dritte Personen zur Mitteilung
einstellt«."” Freud bezieht sich hier auf einen hohen Regierungsbeamten,
der zu ihm kam, um eine Analyse zu machen. Er gab aber immer wieder
Diskretion und die Wahrung von Dienstgeheimnissen als Grund an, um
bestimmte Einfélle nicht auszusprechen, — die Analyse ist unter solchen
Umsténden nicht moglich. »Der Patient wei3, da3 er alles sagen soll,
aber er macht aus der Diskretion gegen andere eine neue Abhaltung« —
er mochte seine Einfélle nicht sagen, oder es will ihm nichts einfallen —,
dies ist eine Form des Widerstandes also, und Freud ist in diesem Punkt
streng: »Was immer die Fortsetzung der Arbeit stort, ist ein Wider-
stand«.” Anders gesagt, alles kann zum Widerstand verwendet werden,
auch oder sogar gerade Verhaltensweisen, die wir gemeinhin als anstén-
dig oder riicksichtsvoll anderen gegeniiber empfinden. Freuds Strenge
steht hier, ganz wie er versprochen hat, >im Dienste< des Unbewuften
des Analysanten, die Analyse soll ihm verlorene Bezirke des Seelenle-
bens wiedergeben: »Die psychoanalytische Behandlung muf sich iiber
alle Riicksichten hinaussetzen, weil die Neurose und ihre Widerstdnde
riicksichtslos sind«.”' Hinzufligen méchte ich, daB es, wenn ich von der
Strenge der Psychoanalyse spreche, nicht um das Bild einer strengen
Person geht, sondern um eine Notwendigkeit, die sich aus der Sache er-
gibt, der »Chosex, die Lacan an den Grund der Ethik gestellt hat.

Was ist das Riicksichtslose der Neurose und ihrer Widerstdnde, das sie
gegen die Einhaltung der Grundregel, gegen ein »frei assoziierendes«
oder »volles Sprechen«22, wie Lacan es ausdriickt, richtet? Und sollte

14.02.2026, 08:01:11. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - I IRE


https://doi.org/10.14361/9783839403488-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zur Ubertragung

man diesen Widerstidnden nicht doch einen Platz einrdumen? »Es ist sehr
merkwiirdig«, fahrt Freud fort, »dall die ganze Aufgabe unlosbar wird,
sowie man die Reserve an einer einzigen Stelle gestattet hat. Aber man
bedenke, wenn bei uns ein Asylrecht, zum Beispiel fiir einen einzigen
Platz in der Stadt, bestéinde, wie lange es brauchen wiirde, bis alles Ge-
sindel der Stadt auf diesem einen Platz zusammentrife«.”> Von welchem
Gesindel ist hier die Rede, dem, unerbittlich, nicht ein einziger Platz und
keinerlei Asylrecht zugestanden wird? In meiner Lesweise wird hier in
zweierlei Hinsicht von Gesindel gesprochen; zum einen driickt diese
Metapher selbstverstindlich nicht eine politische Meinung Freuds aus,
sondern sie zeigt — die Umgehensweise des Analysanten mit sich selbst,
sie zeigt das Riicksichtslose der Neurose, d.h. sie spricht davon, wie die
psychische Zensur bestimmte Einfille und Zusammenhénge durch ihre
kritische Bewertung zu Gesindel werden 148t. Gesindel-Wiinsche, auch
Geschwindel-Gedanken also, mit denen er oder sie am liebsten nichts zu
tun haben mo6chte, um nicht unversehens selbst in die Ndhe solchen Ge-
sindels zu riicken. Zum anderen zeigt Freud, wie der psychische Apparat
in solchem Fall verfdhrt: Er bewertet den entsprechenden Einfall, als
verbrecherisch etwa, als sexuell-obszon, er zensiert oder bestraft ihn,
weist ihn vom Zugang zum BewuBtsein ab, er unterdriickt, isoliert oder
verdriangt ihn. Im Blick auf das Wissen, von dem eben die Rede war, das
gesagt werden soll, obwohl es nicht gewuBt wird, zeigt sich so, daB} es
ein Wissen ist, von dem man nicht wissen will. Von dem man sich so-
gar, wie Lacan formuliert, mit Abscheu abwendet.

Wer wird mit dieser Frage, worin die Riicksichtslosigkeit der Neurose
bestehe und ob ihren Widerstdnden nicht doch ein Platz eingerdumt
werden solle, besonders angesprochen? Gewil3, es ist der Analysant/die
Analysantin, davon haben Sie eben gehort. Es ist aber mindestens so
auch der Analytiker, insofern er signalisiert, dafl »Reserve gestattet ist«.
Aus diesem Grund liegt die Betonung der Grundregel auf dem »alles«:
Der Riicksichtslosigkeit der Neurose hat der Analytiker seine Strenge
entgegenzusetzen. Worin besteht die Strenge des Analytikers? Dem Ge-
sindel auch bei sich selbst kein Asyl, keine Reserve, einzurdumen. Das
heifit, Freud spricht an dieser Stelle die Ethik des Analytikers an, dessen
Begehren in der psychoanalytischen Praxis geradezu auf dieses Gesindel
gerichtet ist, von diesem mdchte er horen.

Das psychische Gesindel zu isolieren, es von anderen psychischen Bil-
dungen fernzuhalten, etwa durch Pausen und Unterbrechungen der Rede
aus seinem Zusammenhang zu reiflen, ist das Eigentiimliche und Riick-

14.02.2026, 08:01:11. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - I IRE

115


https://doi.org/10.14361/9783839403488-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Johanna Drobnig-Naumann

116

sichtslose der Zwangsneurose. Unsere »normale<, konzentrierte Denkté-
tigkeit tut allerdings genau dies. Ich zitiere dazu eine ldngere Passage
aus Freuds Aufsatz Hemmung, Symptom und Angst:

»Was so auseinandergehalten wird, ist gerade das, was assoziativ zusammengehort,
die [...] Isolierung soll eine Garantie fiir die Unterbrechung des Zusammenhanges im
Denken geben. Einen Vorwand fiir dies Verfahren der Neurose gibt der normale Vor-
gang der Konzentration. Was uns bedeutsam als Eindruck, als Aufgabe erscheint, soll
nicht durch die gleichzeitigen Anspriiche anderer Denkverrichtungen oder Tatigkeiten
gestort werden. Aber schon im Normalen wird die Konzentration dazu verwendet,
nicht nur das Gleichgiiltige, nicht Dazugehorige, sondern vor allem das unpassende
Gegensatzliche fernzuhalten. Als das Storendste wird empfunden, was urspriinglich
zusammengehért hat und durch den Fortschritt der Entwicklung auseinandergerissen
wurde, z.B. die AuRerungen der Ambivalenz des Vaterkomplexes [ich werde gleich
darauf zuriickkommen, Verf.] [...] oder die Regungen der Exkretionsorgane in den Lie-
besregungen. So hat das Ich normalerweise eine grofe Isolierungsarbeit bei der Len-
kung des Gedankenablaufes zu leisten, und wir wissen, in der Ausiibung der analyti-
schen Technik miissen wir das Ich dazu erziehen, auf diese sonst durchaus gerechtfer-
tigte Funktion zeitweilig zu verzichten. [...] Indem es aber Assoziationen, Verbindung in
Gedanken, zu verhindern sucht, befolgt es eines der altesten und fundamentalsten
Gebote der Zwangsneurose, das Tabu der Beriihrung. Wenn man sich die Frage vor-
legt, warum die Vermeidung von Beriihrung, Kontakt, Ansteckung in der Neurose eine
so groRe Rolle spielt und zum Inhalt so komplizierter Systeme gemacht wird, so findet
man die Antwort, daR die Beriihrung, der korperliche Kontakt, das nachste Ziel sowohl
der aggressiven wie der zartlichen Objektbesetzung ist. Der Eros will die Beriihrung,
denn er strebt nach Vereinigung, Aufhebung der Raumgrenzen zwischen Ich und ge-
liebtem Objekt. Aber auch die Destruktion, die vor der Erfindung der Fernwaffe nur aus
der Nahe erfolgen konnte, muR die kdrperliche Beriihrung, das Handanlegen voraus-
setzen. Eine Frau beriihren ist im Sprachgebrauch ein Euphemismus fiir ihre Beniitzung
als Sexualobjekt geworden. Das Glied nicht beriihren ist der Wortlaut des Verbotes der
autoerotischen Befriedigung. Da die Zwangsneurose zu Anfang die erotische Beriih-
rung, dann nach der Regression die als Aggression maskierte Beriihrung verfolgte, ist
nichts anderes fiir sie in so hohem Grade verpont worden, nichts so geeignet, zum
Mittelpunkt eines Verbotssystems zu werden. Die Isolierung ist aber Aufhebung der
Kontaktmdglichkeit, Mittel, ein Ding jeder Berihrung zu entziehen [...]J.<*

Auch die Worte konnen zu solchen Dingen werden, die nicht mehr be-
rithrt, nicht in den Mund genommen werden diirfen, damit, schlie8lich,
das Subjekt selbst nicht mehr beriihrt wird — von dem, was in ihm ist,

was es bedrdngt und was in ihm dréngt.

14.02.2026, 08:01:11. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - I IRE


https://doi.org/10.14361/9783839403488-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zur Ubertragung

Was geschieht dann, wenn etwas nicht ausgesprochen werden kann, aus
Scham oder weil es Schuldgefiihle verursacht, oder weil es unbewuf3t
ist? Wo bleibt das? Es driangt sich — denn das Unbewufte hat die Ten-
denz, sich zu reproduzieren — in anderer Form an die psychische Ober-
flache. Es duflert sich dann beispielsweise im Handeln des Subjekts, in
seinem Benehmen dem Analytiker gegeniiber.

Freud hat dieses Verhalten miihsam lesen lernen miissen. Wie bedeu-
tungsvoll die Ubertragung die Beziehung zwischen Analysant und Ana-
lytiker prégt, hat Freud erfahren, als eine Analysantin von ihm, der er
den Namen Dora” gab, die Analyse plétzlich abbrach. Dieses Abbre-
chen geschah an einer signifikanten Stelle der Analyse, und es geschah,
weil Freud etwas sehr Wesentliches, was Dora ihm unbewuft iibermit-
teln wollte, nicht gehdrt hat, vielleicht nicht wahrhaben wollte, ndmlich
Doras homosexuelle Neigung und das Gewicht, das ihre Bindung an ihre
Mutter fiir sie besal3. Freud hatte demgegeniiber einen Widerstand, der
ihn in dieser Hinsicht >taub< sein liel, und Dora hatte kein anderes Mit-
tel, zu bedeuten, daBl sie in ihrem besonderen Begehren >ungehdort«
geblieben war, als Freud jsitzenzulassen< und sich um ihre Analyse zu
bringen. Bemerkenswert an Freud aber und analytisch ist, daf er dieses
Scheitern ernstgenommen, es nicht einfach Doras »Psychopathologie«
zugeschrieben hat, sondern seinen »verstopften Ohreng, seinem eigenen
Unvermdgen, einen Teil ihres unbewuflten Begehrens anzuerkennen. IThr
Abbrechen der analytischen Kur hat er nachtréglich als eine »Botschaft«
aufgenommen, ein >Sagen< in Form eines Handelns, und dies als Uber-
tragung ausgearbeitet. Vielleicht ist es so, daf} iiberhaupt erst da, wo ei-
ne/r sich irritieren lassen kann, etwas — anderes — auftauchen, entstehen,
im »Zwischen< gehort werden kann, was einer Frage, einem Fragen &dhn-
lich ist, — zumindest kann dort, wo GewiBheit herrscht und keine Frage,
nichts gehdrt werden. Die beiden Elemente der Aktualisierung und der
Verschiebung auf die Person des Analytikers finden Sie hier wieder.
Eine grundlegende Erkenntnis der Psychoanalyse besteht in der Auffas-
sung, daB das Handeln (etwa Doras) etwas zu bedeuten hat, daf es fiir
etwas steht, was — noch — nicht gesagt, was anders nicht symbolisiert
werden kann, das aber selbst symbolisch verfafit ist. Aus diesem Grunde
kann es auch gedeutet werden. Eine solcherart verschliisselte, im Ver-
halten ausgedriickte unbewufBite Botschaft nennen wir im Zusammen-
hang einer Analyse >Agierenc. Ich mochte dieses >Agierenc in der Uber-
tragung an einer der grofen Fallgeschichten Freuds, dem sogenannten

Rattenmann®® deutlich machen: Es handelt sich um einen Analysanten

14.02.2026, 08:01:11. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - I IRE

117


https://doi.org/10.14361/9783839403488-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Johanna Drobnig-Naumann

118

mit starken Zwangsvorstellungen, die sehr qudlend fiir ihn sind, ihn zu-
dem von wichtigen Entscheidungen — wen er heiraten soll — und von
seiner Berufstitigkeit abhalten. Sein Vater ist friih gestorben, er hat ihn
einzig in liebevoller Erinnerung. Nun taucht in der Analyse eine Kind-
heitsszene auf, die nicht als solche erinnert wird, aber deren Erzdhlung
von der Mutter, aus fritherer Zeit auch vom Vater. Freud sieht in dieser
Szene die Krankheitsveranlassung, denn sie ist fiir starke feindselige
Affekte und Einstellungen gegeniiber dem Vater verantwortlich, die je-
doch verdriangt sind. Aus dieser verdrangten Ambivalenz leiten sich die
leidvollen Symptome des Patienten ab. Erzdhlt wird ihm, daf} er, als er
noch sehr klein war, etwas »Arges«’’ angestellt habe, wofiir ihn der Va-
ter priigelte. Der kleine Kerl sei darauthin selbst in schreckliche Wut
geraten und habe seinen Vater mit allen Worten, die ihm einfielen, be-
schimpft, »du Lampe, du Handtuch, du Teller«, weil er zu der Zeit noch
keine Schimpfworte gekannt habe. Der Vater hielt erschiittert {iber die-
sen elementaren Ausbruch im Schlagen inne. Der Patient meint, diese
Szene sei fiir beide ein bleibend wirksamer Eindruck gewesen, der Vater
habe ihn nie wieder gepriigelt, er selbst aber fiihrt seine Charakterveréin-
derung darauf zuriick, aus Angst vor der Grofle seiner Wut sei er von da
an feige geworden.

Freud vermutet, dafl dies Arge etwas Sexuelles im Zusammenhang mit
der Onanie des Kindes gewesen ist. Diesen Genuf} hatte ihm der Vater
untersagt, ihn hart dafiir bestraft und so einen unausldschlichen Groll
gegen den Vater hinterlassen. In der Analyse gelingt es dem Rattenmann
nicht, die Bedeutung dieser Szene, d.h. die verdringte Wut gegen den
Vater anzuerkennen; er erzéhlt die Szene, isoliert sie aber aus ihrem Zu-
sammenhang und von den entsprechenden Affekten, er kann diese nicht
erinnern, das Erzdhlte bewirkt daher nicht viel. Freud féahrt fort:

»Er muBte sich also die Uberzeugung, daR sein Verhaltnis zum Vater wirklich jene un-
bewuRte Erganzung [die verdrangte Wut, Verf.] erforderte, erst auf dem schmerzhaften
Weg der Ubertragung erwerben. Es kam bald dazu, daR er mich und die Meinigen in
Traumen, Tagesphantasien und Einféllen aufs groblichste und unflatigste beschimpfte,
wahrend er mir doch mit Absicht niemals etwas anderes als die groRte Ehrerbietung
entgegenbrachte. Sein Benehmen wahrend der Mitteilung dieser Beschimpfungen war
das eines Verzweifelten. »Wie kommen Herr Professor dazu, sich von einem schmieri-
gen, hergelaufenen Kerl wie ich so beschimpfen zu lassen? Sie miissen mich hinaus-
werfen; ich verdiene es nicht besser.c Bei diesen Reden pflegte er vom Diwan aufzu-

stehen und im Zimmer herumzulaufen, was er zuerst mit Feinfihligkeit motivierte; er

14.02.2026, 08:01:11. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - I IRE


https://doi.org/10.14361/9783839403488-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zur Ubertragung

bringe es nicht iber sich, so graRliche Dinge zu sagen, wéahrend er behaglich daliege.
Er fand aber bald selbst die triftigere Erklarung, daB er sich meiner Nahe entziehe, aus
Angst, von mir gepriigelt zu werden. Wenn er sitzen blieb, so benahm er sich wie ei-
ner, der sich in verzweifelter Angst vor maRlosen Ziichtigungen schiitzen will [...]. Er
erinnerte, daR der Vater jahzornig gewesen war und in seiner Heftigkeit manchmal
nicht mehr wulSte, wie weit er gehen durfte. In solcher Schule des Leidens gewann er
allmahlich die ihm mangelnde Uberzeugung [...]; dann war aber auch der Weg zur
Auflésung der Rattenvorstellung frei. Eine Fiille von bisher zuriickgehaltenen tatsachli-
chen Mitteilungen wurde nun auf der Hohe der Kur zur Herstellung des Zusammen-
hanges verfiigbar.«*

Der Zwangsneurotiker isoliert, dichtet ab, um nichts durchzulassen vom
Verdriangten. Das, was er in der analytischen Situation erinnert oder
phantasiert, reiit er aus dem Zusammenhang, der dem Erinnerten seine
Bedeutungen, sein Gewicht und die dazugehorenden Affekte zuriickge-
ben konnte. Er agiert so aus Angst, Angst vor einem strafenden und
mifBbilligenden Analytiker, auf den er die eigene Strenge und Ablehnung
projiziert hat. Der Widerstand gegen den Fortgang der Analyse zeigt
sich vor allem im Modus des Sprechens, in der Art und Weise, wie mit
bedeutsamen Zusammenhingen und den dazugehorigen Affekten umge-
gangen wird.

Der Analytiker ist fiir den Zwangsneurotiker hiufig ein Objekt, dem er
miftraut, dem er nicht glauben will, von dem er sich kritisiert oder auch
abgelehnt fiihlt. Diese Einstellung wird gemeinhin als negative Ubertra-
gung bezeichnet. Am Beispiel des Rattenmannes aber haben wir gese-
hen, daB es keine entscheidende Rolle spielt, ob die Ubertragungsténung
negativ oder positiv ist, auch die vom Rattenmann in dem Analyseab-
schnitt als negativ erlebte Ubertragung beinhaltet wertvolle, ja entschei-
dende Hinweise.

Das eindrucksvoll beschriebene Agieren in der Ubertragung des Rat-
tenmannes, jene stumme Kommunikation macht deutlich, warum Freud
es als Wiederholung bezeichnet. Der Rattenmann straubt sich innerlich
vehement dagegen, der Erinnerung an seinen Vater negative Aspekte
hinzuzufiigen; wohl mochte er sich auch nicht an das, was er als Kind
»Arges« getrieben hat mit der damit verbundenen Beschdmung, erin-
nern. Das, was in der Ubertragung wiederholt wird, ist immer etwas,
was in der Kindheit unbefriedigt, traumatisch, ungeldst geblieben ist.
Die Erinnerung bezieht sich in der Psychoanalyse nie auf das »Fakti-
sche¢, sondern auf das Phantasieleben, auf die psychische Realitit.

14.02.2026, 08:01:11. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - I IRE

119


https://doi.org/10.14361/9783839403488-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Johanna Drobnig-Naumann

120

Fiir den Rattenmann hat es seit der Szene keine /osenden Worte fiir seine
Einstellung und Affekte gegen den Vater gegeben, sie blieben von da an
verdringt. Er hat Angst vor seiner Wut entwickelt, die Zwangsvorstel-
lungen und Hemmungen bildeten sich als ihr Ausdruck. Die ins Unbe-
wullte verdrangten Reprisentationen seiner negativen Einstellungen und
Affekte dringen — der dem UnbewuBten eigenen Dynamik zufolge — da-
nach, sich zu reproduzieren; in der Analyse ist die Darstellung des Ver-
dréngten in entstellter Form moglich, durch die Assoziation bzw. Alli-
anz mit einer bewuBtseinsfdhigen Vorstellung. Das Subjekt iibertragt
also mit Notwendigkeit, denn das Verdriangte als solches ist — zunédchst —
nicht sagbar.

Ein weiteres Motiv der Ubertragung ist, daB sie auch dem Widerstand —
dem Widerstand gegen das Erinnern und ins-Sprechen-bringen — Genii-
ge tut. Der Rattenmann schiitzt sich mit dem Ubertragungseinfall, so
peinlich ihm die Beschimpfung seines Analytikers Freud auch ist, gegen
die noch schmerzhaftere Erkenntnis, da3 diese Rede sich >eigentlich« an
einen anderen, an seinen Vater als Instanz des Gesetzes und der Strafe,
richtet. Ich kniipfe nochmals an Erinnern, Wiederholen und Durchar-

beiten an:

»[...] der Analysierte erinnere Uberhaupt nichts von dem Vergessenen und Verdrang-
ten, sondern er agiere es. Er reproduziert es nicht als Erinnerung, sondern als Tat, er
wiederholt es, ohne natirlich zu wissen, daR8 er es wiederholt. [...] Solange er in
Behandlung verbleibt, wird er von diesem Zwange zur Wiederholung nicht mehr frei;
man versteht endlich, dies ist seine Art zu erinnern«. [Und, etwas weiter unten: ] »Wir
merken bald, die Ubertragung ist selbst nur ein Stiick Wiederholung und die Wieder-
holung ist die Ubertragung der vergessenen Vergangenheit [...].<*’

Welche Haltung nimmt die Psychoanalyse gegeniiber diesem Agieren
als Wiederholung ein? Das, was der Analysant als Reales und Aktuelles
erlebt, etwa seine (positive oder negative) Einstellung zum Analytiker,
oder Impulse, die so stark sind, dal die Grundregel oder das Setting
gebrochen werden wie beim Rattenmann, versteht die Psychoanalyse —
seit Dora — nicht mehr als bloe Stérung, sondern als eine stumme Mit-
teilung. Voraussetzung fiir dies Verstindnis ist die Einsicht in die
sprachliche Struktur des Verhaltens.

»Ein Wort fiir ein anderes¢, das ist die einfachste und grundlegendste De-
finition der Metapher; so 146t sich auch eine Geste, ein Verhalten fiir,
anstelle von Worten {ibersetzend lesen. Analog der Struktur der Meta-
pher also ersetzt das Handeln — des Rattenmannes etwa — seine unbe-

14.02.2026, 08:01:11. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - I IRE


https://doi.org/10.14361/9783839403488-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zur Ubertragung

wullte Rede, bzw. die Erinnerungen, die er nicht wahrhaben will; es, das
Handeln, das Agieren ersetzt — und iibersetzt — diesen unbewuften Text.
Die Ersetzung kann aber nicht geschehen, ohne da3 Spuren dessen, was
ersetzt wird, weiterwirken. Ein Handeln in der Ubertragung 148t sich da-
her lesen, da auch es sprachlich determiniert ist. Es geschieht anstelle
des Sagens, aber es selbst ist gleichfalls artikuliert. Ohne die linguisti-
schen Bedingungen der Struktur der Sprache gekannt zu haben, hat
Freud gleichwohl diese Ubersetzungsarbeit leisten kdnnen: »Wir verste-
hen schlieBlich«, sagt Freud, »dies [das Agieren, Verf.] ist seine Form
der Erinnerung«. Die analytische Deutung gibt ihrerseits eine neuerliche
Ubersetzung des Handelns, des Agierten, d.h. sie substituiert dem Han-
deln wiederum Worte oder Signifikanten. Das Agieren findet nicht nur
im Handeln, es findet ebenso in der Rede statt; ich nechme diesen Zu-
sammenhang weiter unten nochmals auf.

Dem, was das Subjekt fiir sein Gesindel hdlt, mochte die Analyse also
gewissermallen volles >Einbiirgerungsrecht< zuerkennen, es soll seinen
Ort nicht in der Verschwiegenheit oder der Stummheit behalten, sondern
einen solchen in der Rede, im Zusammenhang des Sprechens bekommen
— ja, sie legt dem sprechenden Subjekt nahe, sich dem Tabu der Beriih-
rung zu widersetzen und sich dieses Gesindels anzunehmen, es anzu-
sprechen, bei sich aufzunehmen, schlielich seine Sprachen zu lernen:
den genauen Wortlaut der Zwangsideen, die Sprache des Darmes, den
Dialekt der Hysterie etc.

Insofern kann Freud sagen, die Ubertragung sei der » Tummelplatz, auf
dem ihm [dem Wiederholungszwang, Verf.] gestattet wird, sich in fast
volliger Freiheit zu entfalten, und auferlegt ist, uns alles vorzufiihren,
was sich an pathogenen Trieben im Seclenleben des Analysierten ver-
borgen hat«.” Die Ubertragung eréffnet ein »Zwischenreich«, zugleich
ist sie »ein Stiick des realen Erlebens [...] und von der Natur eines Provi-
soriums«.”’ Auf diesem Feld kann und wird die Wiederholung eine Deu-
tung erfahren, — und daB die Deutung eine ganz eigenstindige, mit me-
tamorphotischer Kraft begabte Kategorie ist, die seit dem Mittelalter aus
dem europidischen Denken verdrangt war und erst durch Freud wieder
eingefiihrt worden ist, darauf weist Pierre Legendre mit Nachdruck
hin.”” Die Deutung  des Analytikers hat veriandernde Wirkung auf das,
was wiederholt wird; zunéchst einmal, da es vom Analysanten symboli-
siert, und das bedeutet auch, metaphorisiert wird, dann, weil es einem
anderen mitgeteilt, d.h. sozialisiert wird. Im Sprechen wird etwas bisher
nicht Mitteilbares der Sprache — als dem Anderen — und dem konkreten

14.02.2026, 08:01:11. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - I IRE

121


https://doi.org/10.14361/9783839403488-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Johanna Drobnig-Naumann

122

anderen — der/die ja zugleich Platzhalter des Anderen ist —, anvertraut, es
wird so der Moglichkeit der Verwandlung iibergeben. Die Deutung
weist schlieflich auf den unbewuBten Wunsch und dessen Abkdémmlin-
ge, die unbewuBten Phantasien. Der Widerstand gegen die Psychoanaly-
se stellt also moglicherweise einen Widerstand gegen das eigene Andere
dar, mit dessen Vergegenwértigung und vielleicht auch Realisierung ein
gewisses Anderswerden einhergeht.

yRépétitionc ist der franzdsische Ausdruck fiir »Wiederholung«. Lacan
fiigt dem psychoanalytischen Nachdenken iiber die Wiederholung den
Ausdruck »haler«” hinzu, dessen Konnotationen auch zu >schleppend,
ermiidend«< oder »eine Karte, ein Los ziehen<, gehen. »Haler«, das ist
holen, wieder-holen, heranholen, einholen (wie ein Fischernetz), das
setzt eine etwas andere Betonung, ndmlich auf die Arbeit der Erinne-
rung, die das Erinnerte, Vergangene in einen aktuellen, also anderen
Kontext einldft. Mit dieser Akzentuierung kann das Neue, das in jede
Wiederholung auch eingetragen ist, besonders wenn sie ins Sprechen
gebracht werden konnte, hervortreten. Die Wieder-holung, als Ubertra-
gung, trigt somit bereits etwas in sich, das a-part ist von der Wiederho-
lung des Selben, sie gibt etwas zu horen, das etwas anderes mdchte, oder
etwas anderes mdochte als die Starre des Wiederholungszwanges. Diese
Akzentsetzung hélt den Entwurf des Subjekts offen.

Ist ein Gegenstiick zu der sogenannten >negativen< Ubertragung vor-
stellbar? Eine Ubertragung also, die so beschaffen wire, daf} sie ermdg-
licht oder sogar den Wunsch wachruft, dem Analytiker/der Analytikerin
valles« zu sagen? Sie wiirde auf der Annahme beruhen, vom Analytiker
geliebt zu werden, ihn zu lieben, endlich jemanden gefunden zu haben,
dem man uneingeschrinkt vertrauen, dem man »alles« sagen kann — bis
hin zu dem, was man sogar vor sich selbst verborgen hat, »die tiefsten
Geheimnisse«, wie Freud es ausdriickt, und auch dann noch liebenswert
zu sein und geliebt zu werden. Der Analytiker wird durch eine solche
Ubertragung zu einer Person, die sogar noch den >Mist, der ja auch pro-
duziert wird, durch seine Deutungen in Gold verwandeln kann, oder mit
dessen Zutun z.B. die Wunschphantasie, ein vollstindiges Wesen mit
einer vollstindigen Geschichte zu sein, wahrgemacht werden konnte,
indem die fehlenden Erinnerungsstiicke der Kindheit wiedergefunden
und zusammengesetzt werden kdnnten, um so dem Mangel an Sein ab-
zuhelfen. Kein »alles« aber vermochte dies, er bleibt, 148t dem Subjekt
sein Wiinschen. Auch das »alles« ist in der Psychoanalyse nicht sub-

14.02.2026, 08:01:11. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - I IRE


https://doi.org/10.14361/9783839403488-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zur Ubertragung

stantiell zu verstehen, das heilit, es darf verschiedenes heiflen, etwa: >al-
les mogliche«, Gesindel, Ges(t)ammel, Sammelsurium, irgendetwas ...

In der psychoanalytischen Praxis kommt die »positivec Ubertragung tig-
lich vor, d.h. die Beziehung ist getragen von Sympathie, Wertschétzung,
Vertrauen, von positiven Erwartungen an den Analytiker und die Analy-
se. Dies sind, darauf weist Freud immer wieder hin, abgemilderte For-
men der Sexualtriebe, sie haben sich durch »Abschwéchung des Sexual-
zieles aus rein sexuellen Begehrungen entwickelt, so rein und unsinn
lich sie sich auch unserer bewufiten Selbstwahrnehmung darstellen mo-
gen«.** Diese Form der positiven Ubertragung ist fiir das Ingangkommen
und die Fortsetzung der Analyse unabdingbar, sie bringt den Analysan-
ten liberhaupt erst zum Analytiker, dem er ja ein Wissen unterstellt und
dem er vertraut. Ohne sie lduft nichts. Sie tritt aber auch weniger abge-
schwicht auf, zeigt sich dann als Verliebtheit in den Analytiker/
die Analytikerin. Und, so wunderbar, so ersehnt, einmalig und besonders
das Verliebtsein sonst ist, so regelméBig, ja sogar >unvermeidlich¢ tritt
sie in der psychoanalytischen Situation auf. Die Liebesiibertragung ent-
steht strukturell, sie tritt notwendig auf, ist eine »mit Sicherheit eintref-
fende Tatsache«.” Sie kommt allerdings auch iiberall anders als in der
Psychoanalyse vor, in der Psychiatrie, dem Krankenhaus, der Uni etc.,
nur wird sie dort nicht als solche erkannt und analysiert, und tritt daher
teilweise in den demiitigendsten Formen der Horigkeit und Abhéngig-
keit, etwa der Patienten gegeniiber dem Arzt, auf.

Lacan weist daraufhin, ich habe es bereits gesagt, daB die Ubertragung
strukturell in dem Moment auftritt, in dem einem anderen Subjekt Wis-
sen unterstellt wird, und zwar ein Wissen, das mit dem Eros, mit dem
Begehren zu tun hat. Die Ubertragung ist also Ubertragung des Begeh-
rens des Analysanten, aber — und das unterschldgt Freud, so Lacan — in
der Begegnung mit dem Begehren des Analytikers.”® Die Ubertragung
ist mithin die Frage, so 148t sich auch formulieren, nach dem Verhiltnis
des Begehrens des Analysanten und dem des Analytikers, sie ist gerade-
zu dieses Verhiltnis des Begehrens zum Begehren des anderen. Im
strukturellen Sinne gibt es mithin nur ein Subjekt der Ubertragung.
Ebenso wenig wie die Ubertragung nur in der psychoanalytischen Situa-
tion geschieht, ist sie auch keine Erfindung der Psychoanalyse. Lacan
zeigt im Seminar XI, das er 1964-65 gehalten hat, an Platons Symposion
(Sie wissen, daB3 in diesem Text Das Gastmahl zu einem iippigen Gelage
eingeladen wird, um Reden zu Ehren des Eros zu halten), in diesem Text

14.02.2026, 08:01:11. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - I IRE

123


https://doi.org/10.14361/9783839403488-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Johanna Drobnig-Naumann

124

also, so Lacan, ist die Ubertragung in »vollendeter und strengster
Form«®” artikuliert.

Einer der Redner, Alkibiades, hilt eine Lob- und Liebesrede auf Sokra-
tes, und er verlangt in seiner Rede etwas von Sokrates, etwas, von dem
er nicht weiB, was es ist, er nennt es agalma’, griech.: Schmuckstiick,
Prachtstiick; zweite Bedeutung: Bildsdule, Gotterbild. Dieses agalma
stellt fiir Alkibiades genau das dar, was kostbarer und begehrenswerter
ist als alle Giiter, es stellt fiir ihn den hochsten Wert dar, es ist, psycho-
analytisch gesprochen, das unbewufite Objekt seines Begehrens.
Selbstverstandlich werden wir diese Stelle hier nicht ausreichend lesen
und auslegen konnen, lediglich auf zwei, drei Aspekte, die die Psycho-
analyse betreffen, mochte ich Bezug nehmen.” Ich setze bei der Rede
des Alkibiades ein, er spricht in Bildern von seiner Liebe zu Sokrates:
»Ich behaupte ndmlich, er sei duflerst dhnlich jenen Silenen in den
Werkstétten der Bildhauer, welche die Kiinstler mit Pfeifen oder Floten
vorstellen, in denen man aber, wenn man die eine Hilfte wegnimmt,
Bildsdulen von Géttern erblickt [...].«40 Als Subjekt, das sich seiner Ver-
einzelung bewult ist, als ein einziges Subjekt von sich allein her, spricht
Alkibiades dann: »Ob aber jemand, wenn er ernsthaft war und sich auf-
tat, die Gotterbilder gesehen hat, die er [Sokrates, Verf.] in sich tréigt,
das weiB ich nicht. Ich habe sie aber einmal gesehen, und so géttlich und
golden und iiberaus schon und bewundernswiirdig kamen sie mir vor,
daB ich glaubte, auf der Stelle alles tun zu miissen, was nur Sokrates
wiinschte«.*' Diese Stelle formuliert die Liebesiibertragung, aber auch
die — strukturelle — Bereitschaft des Subjekts zu Unterwerfung und Ge-
horsam. Sie gibt die psychische Dynamik an, an der etwa der Hypnoti-
seur, die Suggestion also, ansetzt; psychoanalytisch nennen wir diesen
psychischen Vorgang Idealisierung; sie beschreibt den psychischen
Vorgang, durch den der Hypnotiseur mit Autoritit und Macht ausge-
stattet wird, wihrend das Subjekt zu einer gewissen Hingabe und Gehor-
sam bereit ist. Sie gibt ebenso den Abzweig an, der besagt, daf} unser
Begehren sich grundsitzlich nur iiber das Begehren des Anderen kon-
stituiert.

Was vergbttert Alkibiades da wohl in Sokrates? Was diese Vergotterung
bewirkt, ist augenfillig: sie macht aus Sokrates etwas anderes: einen Si-
lenen — ein Mischwesen, Menschen mit Pferdeohren, -schwanz und
-hufen, Begleiter des Dionysos, Gott des Rausches und der Ekstase. Die-
se Statuen wurden im antiken Griechenland von Kiinstlern gefertigt. Aus
Sokrates nun macht sie etwas Sdulenhaftes, Starres, vielleicht auch

14.02.2026, 08:01:11. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - I IRE


https://doi.org/10.14361/9783839403488-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zur Ubertragung

Phallisches, vor allem aber etwas Vieldeutiges, ein Ritsel. Zudem legt
dieser psychische Vorgang etwas in ihn hinein, eben die »bewunderns-
wiirdigsten, iiberaus schonen, goldenen Gotterbilder«, und diese rufen
Alkibiades’ Liebe hervor, wie sie jene auch erst erschaffen hat.

Jedoch nicht allein dem Aussehen des Sokrates schreibt Alkibiades diese
bezaubernde Kraft zu, sondern sie geschieht kraft seiner Rede: »durch
bloBe Worte« richte er dies aus™, ja, »seine Reden [seien] jenen aufzu-
schlieBenden Silenen duferst dhnlich«”’, auch »sie sind inwendig ganz
gottlich«.

Nicht undhnlich wird die Deutung des Analytikers hin und wieder auf-
genommen wie das Orakel von Delphi etwa oder auch wie »goldene
Worte¢, die seinem Inneren entstrdomen. Die »Vergoldung«, die in der
Liebesiibertragung geschieht, ist so etwas wie ein Tauschungsmandver;
Lacan legt die sich iiberschneidenden Felder der Liebe und des Begeh-
rens auseinander: »Das Subjekt, das dem Begehren des Analytikers
unterworfen, assujettiert ist, will diesen iiber die Unterwerfung/ assujet-
tissement dadurch hinwegtéduschen, daf3 es sich von ihm lieben 146t, da3
es von sich aus ihm diesen Trug, der Liebe heiBit, anbietet. Die Ubertra-
gungswirkung besteht in diesem Effekt der Tduschung, der sich hier und
jetzt wiederholt.«*

»ich liebe Dich,

Weil aber, unerklarlich,
Ich in Dir etwas liebe,
das mehr als Du —

das Objekt a,

MuR ich Dich verstimmeln,

formuliert Lacan45, — und Alkibiades nimmt in der Tat den zum Silenen
gewordenen Sokrates gewissermallen auseinander, zerlegt ihn in zwei
Hilften, 6ffnet die Statue, um in ihrem Inneren etwas zu entdecken — die
Worte, die Stimme, den Blick? —, das er sucht und das ihn erfiillen soll,
das Objekt seines Verlangens, sein agalma. Die Liebe bzw. die Liebes-
iibertragung entsteht dort, wo wir im anderen etwas zu finden vermei-
nen, was uns fehlt, erfiillt, was unseren Mangel schliefit. Diese Einsicht
in die Dynamik der Ubertragung auf der Ebene des Objekts arbeitet La-
can mit dem Konzept des phantasmatischen Objekts, das Objekt (a) des
Triebs, heraus, abgekiirzt: der andere scheint das zu haben, was mir
fehlt, und das ich begehre. Um dieses begehrte, phantasmatische Objekt
kreist die Ubertragung.

14.02.2026, 08:01:11. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - I IRE

125


https://doi.org/10.14361/9783839403488-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Johanna Drobnig-Naumann

126

Auch diese Einsicht ist keineswegs nur der Psychoanalyse zugénglich,
Platon etwa hat sie mit analytischer Treffsicherheit benannt: »Denn er
ndtigt mich einzugestehen«, so Alkibiades, »dal mir selbst noch gar
vieles mangelt«*® — und, fiigen wir hinzu, er scheint zu sein oder zu ha-
ben, was mir fehlt. In der Analyse geht es nicht zuletzt darum, die Ver-
kennung, méconnaissance ist Lacans Ausdruck, aufzuldsen, die in der
Liebesiibertragung liegt. Solange das Subjekt beim anderen das zu fin-
den vermeint, was seinen Mangel schlieBen wiirde, solange es erhofft,
der/die andere konne iiberhaupt haben und geben, was ihm — funda-
mental — fehlt, kann es nicht zur Anerkennung des grundsétzlichen
Mangels gelangen. In radikaler Weise bestimmt sich das Subjekt des
UnbewuBten von hier: »Hier, an diesem Punkt eines Mankos, soll das
Subjekt sich wiedererkennen, anerkennen.«*’ Diesen Mangel anzuerken-
nen bedeutet Trauerarbeit, von der womdoglich ein Rest bleibt, — Zeuge
dessen, daf3 es sich mit diesem Mangel leben 1d8t, ohne stets nach Aus-
gleich oder Auffiillung zu streben, denn jener allein vermag es, dafl wir
Subjekt des Spiels unseres Wunsches sein konnen.

Alkibiades iibrigens, im antiken Text Platons, wendet seine Liebe, seine
Sehnsucht und sein Sprechen dem Sokrates in einem Zustand zu, von
dem auch das moderne Subjekt auf der Couch des Analytikers haufig
spricht: Sein Leiden, die innere Not, in der er sich befindet, 146t ihn so
zu Sokrates sprechen: »Meine Seele gerdt in Unruhe dariiber und in
Unwillen, daf ich mich in einem knechtischen Zustand befinde.«*

Ich komme auf das Agieren zuriick, das wir als Widerstand aufgenom-
men haben, das sich im Handeln etwa, aber auch in der Rede selbst aus-
driicken kann. Wir sind von der Frage ausgegangen, ob nicht die Lie-
besiibertragung die besten Voraussetzungen bietet, um das »alles« der
Grundregel ins Werk zu setzen? Uberraschenderweise 6ffnet auch die
Liebesiibertragung nicht den Mund. Sie verhilft vielleicht dazu, schone,
verfithrerische Reden zu fiithren, nicht aber, die Grundregel einzuhalten,
frei zu assoziieren, alles zu sagen, was in den Sinn kommt, im Gegenteil.
Sie bewirkt vielmehr eine Auswahl dessen, was gesagt wird, denn der
Analysant/die Analysantin mdchte ja geliebt werden, also auch liebens-
wert erscheinen, wird also beginnen, sich als besonders klug, gehorsam
oder gerade ungehorsam, witzig oder phantasievoll etc. darzustellen, um
den Analytiker auf diese Weise fiir sich einzunehmen. Er/sie wird auch
versuchen, seine Erlebnisse so darzustellen, daB3 sie eine bestimmte Re-
aktion im Analytiker hervorrufen sollen, Mitleid etwa oder Distanznah-
me oder eine gewisse Schonung etc. Auch die Liebesiibertragung also ist

14.02.2026, 08:01:11. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - I IRE


https://doi.org/10.14361/9783839403488-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zur Ubertragung

ein Widerstand, sie will die Liebe leben, agieren, und nicht erinnern.
Freud macht allerdings deutlich, daB die Analyse nur in der Ubertra-
gung, d.h. mit einem Aspekt des Widerstandes verlétet, stattfinden kann.
Analytisch fassen wir die Liebe als einen >Einfall< auf — wie alle anderen
— und 16sen sie, indem wir uns nicht mit dem Objekt der Ubertragung
verwechseln, sie vielmehr deutend immer wieder von uns abldsen, sie
auf ihre Bahnungen, auf ihre Urspriinge in der Kindheit veweisen. Der
Rattenmann hatte seine Wut und Feindseligkeit gegeniiber dem Vater
verdringt; die Liebe und das Begehren, die das Kind sowohl auf den
Vater wie auf die Mutter richtet, sind ebenso Gegenstand der Verdrén-
gung, die die Analyse durch die Erinnerung wieder-holen mdochte.

Ich komme zum Schlul}. Sokrates also ist Alkibiades’ Schatzkéstchen,
so scheint es. Ist der Analytiker auch ein solcher Schatz, ein solches
Schatzkistchen fiir den Analysanten, der es in sich hat — dieses Es des
UnbewuBten? Der Analytiker ist durchaus so etwas wie ein Késtchen —
allerdings ein leeres, einem Resonanzraum vergleichbar: Er/sie gibt
Raum zu sprechen und sorgt dafiir, diesen offen zu halten, damit die Ef-
fekte des UnbewuBten ins Sprechen gebracht, gehdrt und aufgenommen
werden konnen. Der Analytiker birgt, bewahrt etwas auf, hebt etwas
hervor, etwas von der Fliichtigkeit der Worte, so da3 der Sprachschatz,
der trésor, i.e. der Schatz der unbewuBten Signifikanten des Analysan-
ten, hervortreten kann. Dies sind keineswegs alles Schdtze, denn ebenso
wie die Signifikanten, die fiir ein Subjekt sein Lust-GenieBen représen-
tieren, finden wir dort jene der Traumata, des Leidens, dessen, was un-
ertriglich war oder ist fiir ein Subjekt.

Dennoch aber ist nicht nur Leere im Késtchen. Es ist allerdings nicht so
sehr ein Wissen, das den Analysanten hier erwartet, auch wenn er es zu
finden hofft. In der Psychoanalyse geht es iiberhaupt nicht so sehr um
Wissen. Wir interessieren uns viel mehr fiir das, was er/sie nicht wissen
will, fiir die »unerh6rte Botschaft«, wie Lucien Israél es ausdriickt, fir
das, was AnstoBl und Kluft des Wissens ist. Und wir zielen, wir deuten
auf ein anderes Register, das der psychischen Realitdt, der subjektiven
Wahrheit; diese gilt es zu erkennen, vor allem aber anzuerkennen. Das,
was der Analytiker offen hélt und wofiir er Verantwortung hat, ist die
Moglichkeit fiir das Aufnehmen und die Anerkennung der besonderen
Wahrheit eines einzigen Subjekts. Das Begehren des Analytikers ist auf
dieses radikal Singuldre des jeweiligen Subjekts gerichtet — und wenn
iiberhaupt, so ist das der »Schatz«, den es erhalten kann.

Vielen Dank fiir Thr Ohr.

14.02.2026, 08:01:11. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - I IRE

127


https://doi.org/10.14361/9783839403488-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Johanna Drobnig-Naumann

128

Anmerkungen

1 Jutta Prasse: Sprache und Fremdsprache. Psychoanalytische Aufsdtze, herausgegeben
von Claus-Dieter Rath, Bielefeld 2004.

2 Auch Freuds Uberlegungen zum Motiv der Kistchenwahl wiren zu nennen, vgl. Sig-
mund Freud: »Das Motiv der Késtchenwahl, in: ders., Gesammelte Werke [GW], Bde.
[-XVIII, Frankfurt am Main 1968, hier: GW X, 24-37; ebenso ders., Studienausgabe
[StA] Bde. I-X u. Ergidnzungsband, Frankfurt am Main 1969, hier: StA X, 181-193.

3 Jacques Lacan: Ecrits. Herausgegeben von Jacques Alain Miller, Paris 1966, hier 254,
iibersetzt in ders., Schriften I, 92f., Norbert Haas (Hg.), libersetzt von Rodolphe Ga-
sché, Norbert Haas et al., Weinheim, Berlin 1991.

4 Nicht nur reifit die Sprache im Subjekt diesen manque-a-étre auf, sie liefert es auch
dem UberschuB des Sprachlichen aus, dem UberschuB an Bedeutung, an Homopho-
nien, Assonanzen, Anagrammen, der Metonymie und der Metapher etc., die auf das
Subjekt eine 6ffnende wie auch irritierende Wirkung ausiiben. Vgl. Lacans Konzept der
lalangue, etwa in: Jacques Lacan: Seminar Buch XX. Encore, Textherstellung Jacques
Alain-Miller; Norbert Haas, Hans-Joachim Metzger (Hg.), iibersetzt von Norbert Haas,
Vreni Haas, Hans-Joachim Metzger, Weinheim, Berlin 1986, 150ff.; ebenso aber auch
Freuds Unterscheidung von manifester und latenter Bedeutung, etwa in der Traum-
deutung, der Witztheorie oder der Psychopathologie des Alltagslebens; vgl. auch den
Vortrag in dieser Vorlesungsreihe von Max Kleiner: »Die Bildungen des UnbewuB-
ten, in: Karl-Josef Pazzini, Susanne Gottlob (Hg.), Einfiihrungen in die Psychoanaly-
se. Einfiihlen, Unbewuftes, Symptom, Hysterie, Sexualitit, Ubertragung, Perversion,
Bielefeld 2005, 29-46.

5 Vgl Anmerkung 4.

6  Jacques Lacan: Seminar Buch XI. Die vier Grundbegriffe der Psychoanalyse, Texther-
stellung Jacques Alain-Miller; Norbert Haas, Joachim Metzger (Hg.), libersetzt von
Norbert Haas, Weinheim, Berlin 1978, 247.

7 Vgl. Peter Miiller: »Was sagt das Symptom?«, in: Karl-Josef Pazzini, Susanne Gottlob
(Hg.), Einfiihrungen in die Psychoanalyse. Einfiihlen, Unbewuftes, Symptom, Hysterie,
Sexualitit, Ubertragung, Perversion, Bielefeld 2005, 47-68.

8  Lacan, Die vier Grundbegriffe, 247.

9  Freud, »Traumdeutung«, GW II/IIL, 568, StA II, 536.

10 Hervé Le Tellier: »Die Genesis nach Sankt Paul zum Thor, in: Jirgen Ritte, Hans
Hartje (Hg.), Oulipo. Affensprache, Spielmaschinen und allgemeine Regelwerke, tiber-
setzt von Eugen Helmlé, Werner Schmitz, Ernest Wicher und den Herausgebern, Berlin
1996.

11 Freud, »Traumdeutung«, GW II/III, 558 und die Fufinote, StA II, 527.

12 Vgl. dazu auch Freuds interessante kleine Arbeit »Uber fausse reconnaissance (déja
raconté) wihrend der psychoanalytischen Arbeit«, GW X, 115ff., StA Ergdnzungs-
band, 231ff. Vgl. Lacan, Ecrits, 343, 353, 623f; iibersetzt in ders., Schriften I, 214f;
vgl. Lacan, Ecrits, 815, iibersetzt in ders., Schriften 11, 190, Norbert Haas (Hg.), liber-
setzt von Chantal Creusot, Wolfgang Fietkau et al., Weinheim, Berlin 1991.

13 Freud, »Erinnern, Wiederholen und Durcharbeiten«, GW X, 136, StA, Erg.bd., 215.

14 Freud, »Abriss der Psychoanalyse«, hier Kapitel: Die psychoanalytische Technik, GW
XVIIL, 98, StA Erg.bd., 412.

15 Freud, »Zur Einleitung der Behandlung«, GW VIII, 468, StA Erg.bd., 194f.

16 Ebd.

17 Freud, »Abriss der Psychoanalyse«, GW XVII, 99, St.A. Erg.bd., 413.

18 Ebd.

19 Freud, »Einleitung der Behandlung«, GW VIII, 469, FN StA Erg.bd., 195 FN.

20 Freud, »Traumdeutung«, GW II/I1I, 521, StA 1I, 495.

21 Freud, »Einleitung der Behandlung«, GW VIII, 469FN, StA Erg.bd., 195 FN.

22 Vgl. Lacan, Ecrits, 2471, iibersetzt in ders., Schriften I, 85ff; vgl. ders., Ecrits, 616fF.,
ibersetzt in ders., Schriften 1, 206f.; ders., Seminar. Buch I, 141.

23 Freud, »Einleitung der Behandlung«, GW VIII, 469FN, StA Erg.bd., 195 FN.

24 Freud, »Hemmung, Symptom und Angst«, GW XIV, 150f, StA VI, 264ff.

25 Vgl. Freud, »Bruchstiick einer Hysterie-Analyse«, GW V, 161-286, StA VI, 83-186.

26 Freud, »Bemerkungen iiber einen Fall von Zwangsneurose«, GW VII, 379-438, StA
VIIL, 31-103.

14.02.2026, 08:01:11. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - I IRE


https://doi.org/10.14361/9783839403488-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zur Ubertragung

Ebd., GW VII, 426ff., StA VII, 71ff. Die folgenden Zitate beziehen sich auf diese
Textpassagen.

Ebd.

Freud, »Erinnern«, GW X, 129f., StA Erg.bd. 209f.

Ebd., GW X 134f., StA Erg.bd. 214f.

Ebd.

Pierre Legendre: Das Verbrechen des Gefreiten Lortie, iibersetzt von Clemens
Pornschlegl, Freiburg 1999. Vgl. bes. 40ff.

Lacan, Die vier Grundbegriffe, 73, vgl. den Hinweis des Ubersetzers Norbert Haas, da
auch das deutsche Wort >holen< urspriinglich die Bedeutung von >haler< — »treideln,
schleppen, ziehen« hatte; ebd., 294.

Freud, »Zur Dynamik der Ubertragung«, GW VIII, 371, StA Erg.bd., 165.

Freud, »Bemerkungen tiber die Ubertragungsliebe«, GW X, 308, StA Erg.bd., 220.
Lacan, Die vier Grundbegriffe, 267.

Ebd., 243.

Ebd., 268.

Ich lege im Folgenden meine eigene, auf diese >Einfithrung¢ hin vorgenommene Lektii-
re dar. Fiir eine intensivere Auseinandersetzung mit dem Thema der Ubertragung sei
neben den Kapiteln aus dem Seminar Buch XI auf Lacans Seminar Buch VIII (1960-
61) hingewiesen, das ganz der Ubertragung gewidmet ist und einen Kommentar zum
Symposion enthélt, vgl. Jacques Lacan: Le Séminaire, livre VIII. Le transfert. Jacques-
Alain Miller (Hg.), Paris 1991; dazu auch die Sammlung der beigebrachten Errata: Le
Transfert dans tous ses errata. Actes du colloque proposé par l«école lacanienne de
psychanalyse, Paris 1991.

Platon: »Das Gastmahl«, in: ders., Werkausgabe in 8 Bdnden, Gunther Eigler (Hg.),
tibersetzt von Friedrich Schleiermacher, Darmstadt 1974, hier Bd. III, 215b.

Ebd., 217a.

Ebd., 215d.

Ebd., 221e.

Lacan, Die vier Grundbegriffe, 267.

Ebd., 277 und 282.

Platon, »Gastmahl«, 216a.

Lacan, Die vier Grundbegriffe, 284.

Platon, »Gastmahl«, 216a.

129

14.02.2026, 08:01:11. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - I IRE


https://doi.org/10.14361/9783839403488-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 08:01:11. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - I IRE


https://doi.org/10.14361/9783839403488-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

