1)
o
F—
LY
©
o
-
(73]
(e
(a9
@
o
F~
Q
e
o
=
c
o
-
)
-
O
28

TATIJANA SCHONWALDER-KUNTZE

Freiheit
als Norm?

Moderne Theoriebildung
und der Effekt Kantischer
Moralphilosophie

[transcript]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Tatjana Schénwilder-Kuntze
Freiheit als Norm?

- am 14.02.2026, 03:26:3:

- [@E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fiir Julia und Jonas

Tatjana Schonwilder-Kuntze (PD Dr. phil.) lehrt derzeit Philosophie an der
Ludwig-Maximilians-Universitit Miinchen. Thre Forschungen zur Praktischen

Philosophie und Theoriebildung versteht sie als Beitrag zu einer kritischen
Ontologie der Gegenwart.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TATJANA SCHONWALDER-KUNTZE

Freiheit als Norm?
Moderne Theoriebildung
und der Effekt Kantischer Moralphilosophie

[transcript]

- am 14.02.2026, 03:26:3:

- [@E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die freie Verfiigbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermdglicht
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

FACHINFORMATIONSDIENST
PHILOSOPHIE

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber

http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz (BY).
Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die Be-
arbeitung, Vervielfiltigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Me-
dium fiir beliebige Zwecke, auch kommerziell. (Lizenztext:
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de)

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellen-
angabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. wei-
tere Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2010 im transcript Verlag, Bielefeld
© Tatjana Schonwalder-Kuntze

Umschlagkonzept: Kordula Réckenhaus, Bielefeld
Lektorat: Soz.-Pid., Dipl. Soz. Galia Assadi

Satz: Kathrin Schlierkamp, M.A.

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-1366-7

PDF-ISBN 978-3-8394-1366-1
https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
Buchreihen-ISSN: 2702-900X

Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-down-

load

- am 14.02.2026, 03:26:3: Ops


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhalt

Dank 7
I Einleitung 9
II Theoriebildungsanalyse oder Form der Theorie 19
1. Wissenstheoretische Betrachtungsweisen von Theorien 21
2. Quellen der Betrachtungsform 26
a. Die Laws of Form als Pate fiir Prozess und Form der Theoriebildung 29
b. Paten fiir die Frage nach den nicht-intendierten Effekten 37
3. Skizze der Betrachtungsform 45
IIT Kontextualisierung der praktischen Fragestellung 57
1. Genealogie der praktischen Fragestellung 57
a. Hinweise zum theoriehistorischen Kontext 58
b. Motiv und Mittel: Allgemeine Gliickseligkeit durch Wissen 61
c. Konstitutionsmomente der praktischen Fragestellung 66
d. Die praktische Fragestellung 76
2. Analyse des kritischen Theoriebildungsprojektes 79
e. Der Gegenstand der Theoretisierung 81
f. Der sukzessive Theorieaufbau 101
3. Skizze der Theoriearchitektur 111
g. Erste Unterscheidung im Theorieaufbau 112
h. Benennung der Unterschiede im titigen Erkenntnisvermogen 113

i. Benennung der Unterschiede zwischen den
gewonnenen Erkenntnissen 118
j- Zusammenhang der unterschiedenen Seiten 126
4. Resiimee der Formaspekte in Bezug auf die praktische Fragestellung 134

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV Konzeptualisierung des praktischen Vermogens
1. Konzeptualisierung des praktischen Vermogens als Wille
k. Anmerkungen zum Pridikat ,praktisch*
1. Elemente aus der theoretischen Philosophie in der Konzeption
des Willens
m. Momente der Willenskonzeption
2. Genealogie von Begriff und Prinzip des praktischen Vermogens
n. Spontaneitit und Freiheit im theoretischen Zusammenhang
o. Konzeptionelle Anforderungen an die Wirkungen praktischer Freiheit
p. Die Konzeptualisierung des Begriffes praktischer Freiheit
und seines Prinzips
3. Vom reinen praktischen Vermdgen zu den Realisierungsbedingungen
von Sittlichkeit und Gliickseligkeit
g. Zum Verhéltnis von praktischem Freiheitsbegriff,
Sittlichkeitsprinzip und intellektueller Gliickseligkeit
r. Sittlichkeit und sinnlich vermittelte Gliickseligkeit
4. Resiimee der Konzeptualisierung des praktischen Vermdgens

V Kantische Fluchtlinien: Die Normativitit praktischer Freiheit
1. Ergebnisse der Analyse oder: Was sich mit Kant (nicht) begriinden lisst
2. Effekte der kantischen Konzeption praktischer Freiheit
a. Theoriebildungseffekte
b. Ontologische und diskursive Effekte
3. Kritische Grenzginge(r)
4. Folgerungen aus der Analyse oder:
Sind wir frei, diese Freiheit zu wollen?

Literatur

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —

141
143
143

145
148
154
157
170

182

193

195
221
237

241
245
255
258
274
281

288

301


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dank

Die vorliegende Untersuchung ist im Herbst 2007 vom Fachbereich Philosophie,
Wissenschaftstheorie und Religionswissenschaft der Ludwig-Maximilians-Uni-
versitdt Miinchen als Habilitationsschrift im Fach Philosophie angenommen wor-
den. Thre Entstehung hat sehr unterschiedliche Phasen durchlaufen, von sehr pro-
duktiven und konstruktiven bis dem Zweifel gehorigen. In jeder dieser Phasen
war es wichtig zu wissen, dass es Freundinnen und Freunde, Kolleginnen und
Kollegen, akademische Lehrer und Mitarbeiterinnen gab, die das Projekt wohl-
wollend und zugleich kritisch begleitet haben. In diesem Sinne bin ich Galia As-
sadi, Christine Bratu, Alexandra Grieser, Karl Homann, Katinka Neuner, Karl-
Georg Niebergall, Stephan Packard, Ingo Pies, Michael Stiegler, Karsten Thiel,
Thomas Vogl und Fabiola Zecha zu tiefstem Dank verpflichtet. Ich danke aber
auch vielen meiner Studentinnen und Studenten, die ebenfalls durch ihre skepti-
schen Blicke, kritischen Kommentare und konstruktiven Diskussionen dazu bei-
getragen haben, die eigenen Gedanken immer wieder neu zu ordnen und zu kor-
rigieren. Bei der Fertigstellung des Textes haben mir Galia Assadi mit zahlrei-
chen Fragen und Hinweisen und Kathrin Schlierkamp mit scharfen Augen und
unendlicher Geduld sehr geholfen — auch dafiir schulde ich ihnen aufrichtigen
Dank. Bis zur Ernennung zur wiss. Assistentin am Lehrstuhl fiir Philosophie und
Okonomik von Prof. Dr. Dr. Karl Homann an der LMU in Miinchen sind meine
Forschungen durch ein groBziigiges Post-Doc-Stipendium des Hochschul- und
Wissenschaftsprogramm des Bundes und des Landes Bayern unterstiitzt worden;
die Kosten fiir meine Mitarbeiterinnen zur Erstellung des Typoskriptes und die
Druckkosten tibernimmt das Mentoringprogramm im Rahmen von LMUexcellent
— auch fiir diese unverzichtbare Unterstiitzung bin ich natiirlich sehr dankbar.
Was noch bleibt, ist meinem Mann und meinen Kindern fiir ihre Geduld, ihre
Unterstiitzung und ihr Dasein zu danken — sie kennen die Opportunititskosten.

Miinchen im Februar 2010

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 14.02.2026, 03:26:3:


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I Einleitung

Die Idee der Menschheit, die Idee einer vollkommenen Republik, eines gliickseli-
gen Lebens und dergleichen mehr fehlt den meisten Menschen. Viele Menschen
haben keine Idee von dem, was sie wollen, daher verfahren sie nach

Instinct und Autoritdt.

Immanuel Kant

Vielleicht gibt es den einen oder die andere Leser/in, der/die sich fragt, warum
Zitat von Kant der vorliegenden Untersuchung vorangestellt ist — das soll kurz
erldutert werden: Die meisten Leser/innen werden einfach aus ihrer gewohnten
Denkhaltung heraus in dem Zitat den kantischen Impetus der Aufklirung wieder-
finden und ihm vermutlich zustimmen. Denn es scheint uns in jedem Fall besser,
einer Idee zu folgen, als nach Instinkt und Autoritit zu verfahren. Warum eigent-
lich? Und: warum stellen wir das nicht in Frage? Warum kommen wir gar nicht
auf die Idee, diese Einschitzung, diesen Anspruch an den modernen Menschen
selbst zu hinterfragen? Eine Antwort ist, dass wir der kantischen Konstruktion
und Beschreibung des aufgekldrten und sich seiner selbst bewussten Subjektes
derart verhaftet sind, dass sie uns nicht mehr als mogliche Option, sondern als
einzig denkbare erscheint; dass wir mithin in einem ideologischen, epistemologi-
schen und ontologischen Denkraum gefangen sind, den wir aber nicht als solchen
wahrnehmen. Die Grenzen dieses Raumes sichtbar zu machen, indem ihre philo-
sophisch-theoretische Herkunft aufgedeckt wird, macht den Impetus der vorlie-
genden Untersuchung aus, die sich mit Foucault als Beitrag zu einer kritischen
Ontologie unserer selbst versteht.' In diesem Sinne ist das Zitat mit einem dop-
pelt ironischen Unterton an den Anfang gestellt worden.

1 ,Die kritische Ontologie unserer selbst darf nicht als eine Theorie, eine Doktrin be-
trachtet werden, auch nicht als stdndiger, akkumulierender Korpus von Wissen; sie
muss als eine Haltung vorgestellt werden, ein Ethos, ein philosophisches Leben, in
dem die Kritik dessen, was wir sind, zugleich die historische Analyse der uns gege-

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10 | FREIHEIT ALS NORM?

Die vorliegende Untersuchung wird getragen von der Uberzeugung, dass philo-
sophische Theorien zur Gestaltung der menschlichen Wirklichkeit beitragen, dass
sie konstitutiv an der Formierung unseres Daseins im weitesten Sinne mitwirken.
Das ist moglich, weil sich die Menschen fiir die Gestaltung der Ordnungen der
Wirklichkeit — seien sie sozialer, ,natiirlicher‘, individueller, politischer, juridi-
scher oder sonstiger Natur — auf philosophische Theorien beziehen, um diese
Ordnungen zu begriinden, aber auch deshalb, weil sie diskursiv (v)erfasst wer-
den. Damit soll keineswegs gesagt werden, dass Theorien die alleinigen Gestalter
menschlicher Wirklichkeit wiren, wohl aber, dass sie in jedem Sinne des Wortes
MaB gebend sind, insofern sie explizieren, dadurch transformieren, in andere
Richtungen lenken, neu strukturieren, synthetisieren, analysieren, differenzieren
etc. Theorien wird damit eine Gestaltungsfunktion zugesprochen, deren sich
TheoretikerInnen hédufig nicht bewusst sind, oder nicht bewusst sein wollen, oder
die sie geradezu ablehnen — arbeiten sie doch an ,hard facts‘, die keinen gestalte-
rischen Spielraum auf Seiten des Denkenden zuzulassen scheinen.

Es liegt mir nicht daran, diese hiufig als Demarkationslinie zwischen Natur-
wissenschaften und den sogenannten Humanities deklarierte Unterscheidung er-
neut aufzunehmen und hier eine bestimmte Position auf einer der beiden Seiten
zu beziehen, da bereits die vorgeschlagene Alternative — entweder Fakten zu be-
schreiben oder Ideen zu erdrtern — unbefriedigend erscheint, wenn sich doch
auch ein vermittelnder Standpunkt einnehmen ldsst, wie ihn neben zahlreichen
kritischen Philosophlnnen etwa auch Judith Butler in Bezug auf die Frage nach
sozialen Veridnderungen formuliert:

,.Wir konnen ganz verschiedene Ideen davon haben, was soziale Verdnderung ist oder
was eine veridndernde Praxis auszeichnet. [...] Im Folgenden werde ich die Ansicht ver-
treten, dass Theorie selbst verdndernd wirkt [...] Man muss aber auch verstehen, dass
ich nicht der Meinung bin, Theorie an sich sei schon ausreichend fiir eine soziale und
politische Verinderung. Neben der Theorie muss noch etwas geschehen [...] Ich wiirde
jedoch hinzufiigen, dass bei allen diesen Praxisformen Theorie vorausgesetzt wird. In-
mitten der sozialen Verinderung sind wir alle laienhafte Philosophen, weil wir alle eine
Weltsicht voraussetzen, eine Sicht dessen, was richtig ist, was gerecht ist, was abscheu-
lich ist, was menschliches Handeln ist und sein kann, was notwendige und hinreichende

Lebensbedingungen ausmacht.*?

Es geht aber auch nicht darum, eine Entscheidung dariiber zu fillen, wie Theo-
rien — und damit das Denken, das sie diskursiv (v)erfasst — die menschliche

benen Grenzen ist und ein Experiment der Moglichkeit ihrer Uberschreitung.* Mi-
chel Foucault (1984). ,Was ist Aufklarung*. In: Eva Erdmann/Rainer Forst/Axel
Honneth (1990). Ethos der Moderne. Foucaults Kritik der Aufkldrung. FaM: Cam-
pus, S. 53.

2 Judith Butler (2002/2009). ,Die Frage nach der sozialen Verdnderung‘. In: Dies.
(2009). Die Macht der Geschlechternormen. FaM: Suhrkamp, S. 325f.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG | 11

Wirklichkeit beeinflussen, sondern dass Theorien eine Gestaltungsgrundlage un-
serer Wirklichkeit ausmachen.’

Selbst fiir Foucault* bleibt das Denken in seiner theoretisierenden, philoso-
phischen, akademischen Form etwas, das Wissen produziert, durch das das Le-
ben der Menschen im Allgemeinen wie im Einzelnen tiefgreifenden Verdnderun-
gen unterworfen wird, durch das es ,regiert’ wird.> Und das, obwohl Foucaults
schirfste Kritik dem von ihm so bezeichneten Ursprungsdenken der Geistesge-
schichte gilt, das das einzelne, cartesisch-kantische Subjekt — sei es als Moment
einer teleologisch ausgerichteten Weltgeist-Entwicklung wie bei Hegel, sei es
durch seine gewihlte grundlegende Entwurfstruktur wie bei Sartre — kraft Auto-
nomie zum Ursprung aller historischen und gesellschaftlichen Veridnderungen
und aller diese beherrschenden Krifte erklirt.® Die Reziprozitit zwischen Theo-
rie und Wirklichkeit lisst sich prignant auf die Formel: ideas matter bringen’ —
wenn man auch mit Foucault einriumen muss, dass dies nicht in dem Mafe und
nicht auf die Weise der Fall ist, wie es sich der moderne Mensch ertriumt hat
und weiterhin ertrdumt.

Von dieser Position aus muss die Untersuchung verstanden werden, wenn sie
danach fragt, wie philosophische Theorien die Problemkonstellationen und die

3 Damit ist nicht eine Art ,Vulgidrkonstruktivismus‘ gemeint, der davon ausginge,
dass jede oder jeder fiir sich die Welt tdglich neu gestalten konnte. Stattdessen lehnt
sich die Untersuchung an das Theorieprogramm des sogen. social constructivism
an. Einen guten Uberblick bieten Heinrich Berger (1993). ,Konstruktivistische Per-
spektiven in der Sozialpsychologie‘. In: Heiner Keupp (Hrsg.) (1983). Zugdnge zum
Subjekt. Perspektiven einer reflexiven Sozialpsychologie. FaM: Suhrkamp, S. 186-
225 und Ian Hacking (1999). Was heifit ,soziale Konstruktion‘? Zur Konjunktur ei-
ner Kampfvokabel in den Wissenschaften. FaM: Fischer.

4 Foucault hatte von 1969 bis zu seinem frithen Tod im Juni 1984 den eigens fiir ihn

umgewidmeten Lehrstuhl fiir die ,Geschichte der Denksysteme‘ am College de

France in Paris inne. Die Denomination beinhaltet zwei Aspekte, unter denen Fou-

cault das ,Denken‘ analysiert: In Bezug auf den bestimmten historischen Zeitpunkt,

zu dem bestimmte Denkmuster auftauchen und in Bezug auf seine systematischen

Charakterziige. Fiir beide Aspekte gilt, dass Foucault sie in einer kritischen, insbe-

sondere einer hegelkritischen Weise untersucht, weil er das Denken weder einem

kontinuierlich-teleologischen noch einem systematisch gleichbleibenden Ablauf der

Geistesgeschichte unterworfen sieht; vgl. Michel Foucault (1969/1981). Die Ar-

chdologie des Wissens. FaM: Suhrkamp, S. 17.

Vgl. z.B. Michel Foucault (1990/1992). Was ist Kritik? Berlin: Merve, S. 12.

6  Foucault fiigt dem noch hinzu, dass in der wahrhaftigen Verwirklichung dieses Sub-
jektes zugleich sdmtliche teleologisch-totalisierenden Phantasien kulminieren; Fou-
cault 1969/1981: S. 23.

7 Ich iibernehme die Formel hier von Karl Homann, der sie im vorgetragenen Zu-
sammenhang anwendet. Sie findet sich sowohl in konservativen 6konomischen als
auch in progressiven politischen Diskursen, wie etwa der Titel Do Ideas Matter?
Essays in Honour of Gerard Radnitzky von H. Boullion (2001), oder der Titel einer
Ringvorlesung an der Oregon State University zeigt, der ebenfalls Ideas matter Lec-
ture series lautet. Unter diesem Motto werden dort am Philosophie Department ge-
sellschaftskritische Vortrdge gehalten.

W

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12 | FREIHEIT ALS NORM?

Achsen des Denkens in der Moderne und damit die Moderne selbst ma3gebend
geprigt haben.® Sie sucht darzulegen, wie in der Moderne auf das Problem des
Praktischen im weitesten Sinne reagiert worden ist, in dem sie Art und Weise
seiner Theoretisierung untersucht. Die philosophische Theoriebildung wird dem-
nach als kreativer und konstruktiver Versuch zur Losung aktueller gesellschaft-
lich relevanter wie theoretischer Probleme angesehen, die selbst freilich nicht
ohne Anschluss an die empirischen wie historischen Umsténde, die ihnen
zugrunde liegen, formuliert werden.

Wenn eine Theorie im Kontext ihrer Fragestellung gelesen und nicht davon
ausgegangen wird, dass es sich immer um die gleichen Fragen handelt, die nur
im Laufe der Philosophiegeschichte verschieden beantwortet werden, sondern
eben um je verschiedene Problemstellungen, die dem historischen Kontext ge-
schuldet sind, dann hat das Konsequenzen fiir die gegebenen Antworten, insofern
sie in zweifacher Weise Verdnderungen unterliegen: Einmal unterscheiden sie
sich als Antworten voneinander und einmal in Bezug auf die durch sie zu beant-
wortenden Fragestellungen. Versteht man auch die philosophische Theoriebil-
dung auf diese Weise, dann miissen ihre Antworten auf den Fragekontext be-
zogen gelesen werden und nicht als ,ewige‘ Wahrheiten, deren Geltung
akontextuell zu verstehen wire.” Wenn es also um die Hervorhebung von grund-
legenden Denkmustern geht, dann handelt es sich bereits um zweierlei: Um die
Fragestellungen selbst, die zu Denkmustern avancieren konnen, denen das Den-
ken dann in jedem Sinne des Wortes verhaftet ist, wie auch um die vorgeschla-
genen Losungsstrategien, die in Form von gelungenen Antworten beginnen, ein
Eigenleben zu fiihren, und die sich moglicherweise dort als Losung prisentieren,
wo sie nie als solche gedacht waren.

Folglich wird es nicht darum gehen zu fragen, ob eine Theorie addquat das
,Gegebene* abbildet — sei es ,sichtbar® oder auch nicht —, oder welche Art von
Wabhrheitsanspruch iiberhaupt plausibel vertretbar ist bzw. ob eine Theorie auch
wirklich konsistent genannt werden kann, sondern vielmehr darum, nach der
problemldsenden Funktion von Theorien zu fragen, d.h. zu welchem Zweck, oder
aus welchem Motiv heraus sie generiert wurden, oder fiir welches Problem sie als
Losung erdacht worden sind. Die grundsitzlichen Fragen, die die vorliegende
Theoriebildungsanalyse leiten, lauten mithin: Welches Problem wollte der/die
TheoriebildnerIn explizit mit dieser Theorie, mit diesem Text 16sen? Und wie
sieht die problemldsende Strategie aus, d.h. auf welche Weise kommt er/sie zu
diesem selbst gesteckten Ziel?

Dabei stehen die theorieinternen Zwecke, zu denen eine Theorie explizit er-
sonnen wurde, und die theoretischen Grundmuster, die dabei zur Verwendung

8 Mit Moderne wird hier in Anlehnung an Foucault die Epoche des Denkens seit Er-
scheinen der Kritik der reinen Vernunft 1781 bezeichnet.

9 Vgl in diesem Sinne Richard Rorty (1979/1992). Der Spiegel der Natur. Eine Kri-
tik der Philosophie. FaM: Suhrkamp.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG | 13

kommen, im Mittelpunkt der Untersuchung — und nicht, wie etwa beim Foucault
des College die Machtkonstellationen bzw. Verschiebungen, die zwischen den
gebildeten Theorien, d.h. dem Wissen und der Machtlegitimierung bzw. Macht-
verteilung bestehen.'® Theorien werden hier also nicht primir danach untersucht,
ob sie in impliziter Weise politischen (Legitimations-)Zwecken dienen. Die
Moglichkeit (macht)politischer Funktionalisierung wird stattdessen als nicht-in-
tendierter Effekt der Theoriebildung angesehen. Das scheint deshalb sinnvoll,
weil es dem principle of charity folgend den/die TheoriebildnerIn von dem Vor-
wurf entlastet, offenen Auges ideologiegesteuert die Theorie entworfen zu haben,
ohne gleichzeitig die immer mdégliche missbriauchliche Funktionalisierung von
Theorie zu leugnen. Der Ort der missbrauchlichen Funktionalisierung wird auf
diese Weise aus der Intention des/der DenkerIn herausgenommen. Damit wird
keinesfalls geleugnet, dass es Theorien gibt, die genau aus solcher Intention her-
aus entstanden sind — aber es wird auch nicht von vorne herein davon ausgegan-
gen, d.h. grundsitzlich werden keine ideologischen Intentionen unterstellt.

Gerade wenn es um die Frage nach den nicht-intendierten Effekten geht, die
Theorien ideologisch umfunktionieren, ist die Re-Kontextualisierung von Theo-
rien, die sie als Ergebnisse ihrer Fragestellung liest, und nicht als Beschreibung
von ,Tatsachen® iiberhaupt, eine Moglichkeit, Ideologisierungen aufzudecken.
Dariiber hinaus bleiben insbesondere bei Theorien, die epochemachend genannt
werden konnen oder deren Einfluss auf die europdisch orientierte Wirklichkeit
schwer zu leugnen ist — wie das beispielsweise seit der Renaissance von Des-
cartes iiber Kant und Hegel bis Foucault der Fall ist —, die vorausgesetzten
Grundmuster des Denkens héufig versteckt, und das auch dann, wenn sie als sol-
che explizit im Text genannt werden. Vielleicht liegt das gerade daran, dass sie
so einflussreich waren und deshalb im theoretischen Kontext sofort weiterver-
wendet, affirmativ grundgelegt, widerlegt, umgedeutet oder auf andere Weise ih-
rer Intention entfremdet oder auch revidiert wurden, sowie daran, dass sie prak-
tisch real geworden sind."”

Dies gilt im besonderen MaBe fiir die kritische Theorie Kants, seit dem Erschei-
nen der Kritik der reinen Vernunft im Jahr 1781. Das macht den Grund aus, wa-
rum seine kritische Theorie den Untersuchungsgegenstand der vorliegenden

10 Vgl. Michel Foucault (1972/1974). Die Ordnung des Diskurses. FaM: Fischer, ins-
bes. S.17.

11 Kamper nennt drei (akademische) Umgangsweisen mit schwierigen Botschaften:
Totschweigen, Abwehren, Hochjubeln, dem sich noch als viertes die umdeutende
Einverleibung hinzufiigen liefe; vgl. Dietmar Kamper (1988). Hieroglyphen der
Zeit. Minchen: Hanser, S. 7-17; vgl. auch Sartres Ausfithrungen zur ,littérature en-
gagée* in Jean-Paul Sartre (1947/1981). Was ist Literatur? Reinbek: Rowohlt, oder
auch Foucaults haufiger artikulierte Aufmerksamkeit auf mogliche Umdeutungen
der eigenen Texte und Intentionen, die er Re-Kodierung oder Re-Kolonialisierung
nennt, vgl. Michel Foucault (1996/2001). In Verteidigung der Gesellschaft. FaM:
Suhrkamp, S. 27.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14 | FREIHEIT ALS NORM?

Theoriebildungsanalyse darstellt: wer Interesse an den grundlegenden Denkmus-
tern und Problemkonstellationen der Theoretisierung des Praktischen in der Mo-
derne hat, kommt an Kants Theorie nicht vorbei, und das nicht zuletzt deswegen,
weil Kant den praktischen Diskurs zu weiten Teilen heute (wieder) ,dominiert’.
Eine Aufgabe dieser Untersuchung besteht daher darin zu zeigen, inwieweit wir
heute in unserem Denken der kantischen Problemstellung und insbesondere sei-
nen Antworten darauf verhaftet sind. Will man also mit Hegel die eigene Zeit in
Gedanken erfassen und zu ihr mit Foucault eine verstehende kritische Haltung
einnehmen, dann scheint die Kenntnis der kantischen Theoretisierung der Ver-
nunft und folglich unserer verniinftigen Weltauffassung, der kantischen Problem-
stellung und der daraus resultierenden differenzierten Diskursivierung des ver-
niinftigen Denkens unabdingbar. Es geht mithin darum, ,die Grundstruktur der
modernen Philosophie'* im Ausgang der kantischen Frage- oder Problemstel-
lung in den Blick zu nehmen.

Da das Auffinden der Problemstellung immer etwas mit der Frage zu tun hat, die
an einen Text oder eine Theorie gestellt wird, wird hier nicht der Anspruch erho-
ben, die (einzige) kantische Problemstellung zu erortern. Stattdessen wird der
Vorschlag gemacht, sie in zwei grundlegende Fragestellungen aufzuspannen, die
allerdings, wie gezeigt wird, in einem engen Verhiltnis zueinander stehen. Die
theoretische Problemstellung bezieht sich auf das gegebene Wissen oder auf die
philosophische Debatte, mit dem oder der Kant sich auseinander zu setzen hatte,
d.i. insbesondere auf die theoretische Frage nach dem erreichbaren Wissen. Die
praktische Problemstellung bezieht sich auf die Frage, wie vor dem Hintergrund
der theoretischen Losung des ersten Problems das menschliche Miteinander im
kantischen Sinne sinnvoll konzeptualisiert werden kann. Beide Problemstellun-
gen werden in die Frage eingebettet, welche Intentionen sich dem Philosophen
zuschreiben lassen, d.h. sie werden auf den Beitrag bezogen, den Kant mit sei-
nem philosophischen Denken, mit seiner Theorie zum gesellschaftlichen Fort-
schritt leisten wollte, d.h. worin er die gesellschaftliche Relevanz, um nicht zu
sagen: den Zweck seines Philosophierens sah.

Des Weiteren geht es insbesondere darum, die kantische Antwort in ihren
grundlegenden Denkmustern bzw. Denkschemata offen zu legen. Dabei wird ei-
ne folgenreiche Ambivalenz im kantischen Denken deutlich: Auf der einen Seite
findet sich eine betorend radikale Offen- und Unbestimmtheit in Bezug auf die
Theoretisierung des Praktischen, weil Kant mit einer Vehemenz das Subjekt frei
setzt, die ihres gleichen sucht. Denn nicht nur konzipiert er die Vernunft so, dass
er mit ihr auf einen Gott oder auf Religionen als Garanten der Sittlichkeit ver-
zichtet, wenngleich er sie mit der Konzeption in ihrer Herkunft erkldren kann,

12 So der Titel eines Vortrags(-Textes) von Dieter Henrich (1976/2001). ,Die Grund-
struktur der modernen Philosophie‘. In: Ders. (2001a) Selbstverhdltnisse. Stuttgart:
Reclam, S. 83-108.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG | 15

sondern er rettet mit seiner Konzeption praktischer Vernunft als Freiheit diese
auch vor ihrer Auflosung durch die Naturwissenschaften. Es gibt im kantischen
Konzept menschlicher Vernunft keine fremden Michte, die iiber ihr Denken
bestimmen oder ihr Vorschriften machen konnten, sondern nur sie selbst. Auf der
anderen Seite ist es gerade die Reduzierung der praktischen Freiheit in der Kon-
zeption freier Vernunft auf eine gesetzeshafte, kausale, mit sich identische Form,
durch die Kant jede Art von regelloser Selbstbestimmung auf gesellschaftlicher
Ebene ausschlieft, ja ausschlieen zu miissen glaubt.

Fiir die Einschitzung des kantischen Denkens ergibt sich so eine differenzier-
tere Position, die ihm weder einen leibfeindlichen Rigorismus andichtet noch ei-
ne bedingungslose Freiheitsapologetik. Vielmehr haben wir es mit einer komple-
xen Antwort auf eine komplexe Problemstellung zu tun. Kants Skylla und Cha-
rybdis, zwischen denen es die Konzeption durchzufiihren galt, bestehen in einer
jegliche Freiheit zur Illusion erkldrenden Naturkausalitit auf der einen Seite so-
wie gottlicher Gesetzgebung in Bezug auf die Sittlichkeit auf der anderen Seite.
Das bedeutete, Freiheit so konzipieren zu miissen, dass sie neben der ersten
denkbar werden und gegen die zweite so in Stellung gebracht werden konnte,
dass sie chaotische Kontingenz in gesellschaftlicher Hinsicht ausschloss, ohne
sich einem fremden, extraverniinftigen Gesetzgeber unterwerfen zu miissen.

Dabei geht es nicht nur darum, dass es offenbar nicht ausreicht, die Regelung
der auf Interaktionen beruhenden gesellschaftlichen Verhiltnisse so aus dem
Freiheitsbegriff und seinem Prinzip abzuleiten, dass fiir jede/n Einzelne/n ih-
re/seine Freiheit verniinftig realisierbar wird, und auch das Selbstverhiltnis eines
jeden Menschen — mit Kant: der ,innere Gebrauch der Freiheit® — reguliert wer-
den soll, sondern es geht vor allem darum, dass die praktische Vernunft sich nur
dann als wahrhaft freie realisiert, wenn sie dies in der von Kant entworfenen
Form tut. Dies erst bildet den eigentlich ideologischen Kern der Theoretisierung
des Praktischen durch Kant, weil diese Form zugleich den Denkraum aufspannt,
in dessen Grenzen das Subjekt praktisch (gedacht) wird.

Eine Untersuchung, die das kritische Theoriegebdude Kants als Ganzes in den
Blick nehmen will, scheint schon wegen des Umfanges der Primértexte vermes-
sen. Angesichts der Fiille detaillierter Analysen und Perspektiven in der Sekun-
darliteratur ist das tiberhaupt nicht mehr bewiltigbar, insbesondere wenn der An-
spruch zugrunde liegt, auch nur einen Bruchteil dessen mit ins Kalkiil zu ziehen.
Es bleibt offenbar nichts anderes iibrig, als sich der Detailanalyse zu verschrei-
ben und den Wunsch nach einer verstehenden Einsicht in das kantische Denken
und damit in die geleistete Formierung unseres Denkens, die aus einem Uber-
blick tiber das Ganze hervorginge, einen unerfiillbaren Wunsch bleiben zu lassen.

Fiir Henrich etwa ist so ein Uberblick einerseits gar nicht notwendig, wenn er
das kantische Werk mit einem ,vielfiltig gegliederten Kontinent, dessen Gebiete
man einzeln durchforschen und sogar neu ordnen konne, ohne mit den anderen
ndher vertraut zu sein‘ vergleicht. Andererseits verweist er aber auch darauf, dass

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16 | FREIHEIT ALS NORM?

das nicht heifle, die Gebiete der kantischen Philosophie seien in der gleichen
Weise voneinander unabhingig wie etwa die Oberfldchenbereiche einer konti-
nentalen Bodenplatte, da Kant die Philosophie als System verstanden und sie
damit allen zufilligen und ungeordneten Zusammensetzungen kontradistinguiert
habe. Wir hitten es auf der einen Seite mit einer ,,in ihrer Regionalisierung im-
mer hochkaritiger werdenden Kantforschung® zu tun, und auf der anderen Seite
habe sich ,,die Bereitschaft zuriick gebildet, in der direkten Auseinandersetzung
mit Kants Werk und durch eine Vertiefung von dessen eigenen Intentionen den
Ansatz fiir eine gegenwirtige philosophische Orientierung zu gewinnen®."> Was
also tun, wenn man trotzdem das Ganze in den Blick nehmen will, ohne sein
ganzes Leben damit zuzubringen, die bereits vorhandene Literatur zu studieren?
Eine Moglichkeit besteht darin, auf diese so weit wie moglich zu verzichten
und sich stattdessen — selbst — eingehend den Primiirschriften zuzuwenden.'* Die
vorliegende Analyse der Theoretisierung des Praktischen in den kritischen
Schriften Kants beruht auf der Bereitschaft, sich direkt mit Kants Intentionen
auseinander zu setzen, wenn auch nicht in der Form, in der Henrich sie im zitier-
ten Aufsatz vortriigt.”” Es geht gerade nicht darum, das von Kant avisierte System
in seiner Ableitbarkeit und Geschlossenheit nachzuzeichnen, sondern darum, in
aller Offenheit das kantische Denken als sukzessive, die kritische Theorie bil-
dende Antwort auf eine komplexe Frage- oder Problemstellung zu verstehen,
durch die zugleich auf verschiedene Weisen der Gegenstand theoretisiert wird,
der in der kantischen Theorie ,das Praktische‘ ausmacht. Den geneigten Leser/die
geneigte Leserin erwartet also keine detaillierte historische oder philologische

13 Dieter Henrich (2001b). ,Systemform und Abschlussgedanke. Methoden und Meta-
physik als Problem in Kants Denken‘. In: Volker Gerhardt et al. (Hrsg.) (2001)
Kant und die Berliner Aufklirung. Akten des IX. Internationalen Kant-Kongresses.
Berlin, NY: de Gruyter, S. 94f.

14 Es lasst sich unschwer erraten, dass die vorliegende Analyse diesem Weg gefolgt
ist, weil die intensive Beschiftigung mit Kants Werk der intensiven Auseinander-
setzung mit der Literatur vorgezogen wurde. Die Vorgehensweise, das Ganze in den
Blick zu nehmen, liegt beispielsweise auch der Aufsatzsammlung von Onara
O’Neill (1989). Constructing Reasons. Cambridge et al.: University Press, und der
Habilitationsschrift von Axel Hutter (2003). Das Interesse der Vernunft. Hamburg:
Meiner, zu Grunde, wenn sie auch sehr unterschiedliche Zwecke damit verfolgen:
Wihrend O’Neill nachweisen mochte, dass das einheitliche Prinzip der kritischen
Philosophie Kants letztlich im kategorischen Imperativ zu sehen ist (a.a.O: Einlei-
tung, passim), versucht Hutter zu zeigen, dass ,.der »wesentliche Zweck« der kanti-
schen Transzendentalphilosophie in der Entfaltung eines eigenstindigen Vernunft-
begriffes besteht, der zwar zur empirischen Erkenntnis vermittelt ist, aber im
»Kern« gerade nicht in ihr aufgeht.“ A.a.O.: S. 25.

15 Henrich versucht, sich der ,Systemkonzeption der kritischen Philosophie‘ zu ni-
hern, indem er zwei Aspekte dieser Konzeption problematisiert: Erstens interessiert
ihn das Verhiltnis zwischen der Entwicklung der Prinzipien a priori unseres Den-
kens und den Griinden von deren Herleitung und Rechtfertigung; und zweitens der
epistemische Status der Postulate in Kants Moraltheorie, d.h. insbesondere die Idee
der Freiheit; vgl. Henrich 2001b: S. 97.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG | 17

Analyse einzelner Gebiete, die Sekundirliteratur eingeschlossen, sondern der
Versuch, die kantische kritische Theorie aus verschiedenen Perspektiven in ihrer
Gesamtheit zu rekonstruieren, um so die von Kant vorgenommenen Verschie-
bungen, Neuformulierungen, Neudifferenzierungen, Neukonstellationen als Ant-
wort auf die herausgearbeitete Fragestellung sichtbar werden zu lassen.

Durch den im zweiten Kapitel (Il Theoriebildungsanalyse oder Form der Theo-
rie) skizzierten Vorschlag, die Theoriebildungsanalyse in Anlehnung an Spencer
Browns Formbegriff vorzunehmen, unterscheidet sich die vorliegende Untersu-
chung von anderen die Bildung von Theorien oder anerkanntem Wissen in den
Blick nehmenden Untersuchungen, die im ersten Teil unter ,wissenstheoretische
Betrachtungsweisen® zusammengefasst und kurz vorgestellt werden. Das dritte
(IIT Kontextualisierung der praktischen Fragestellung) und vierte Kapitel (IV
Konzeptualisierung des praktischen Vermogens) ist der kantischen kritischen
Theorie gewidmet. Die Analyse orientiert sich dabei an folgenden drei Fragen:
Wie lésst sich das Verhiltnis von theoretischer und praktischer Philosophie auf-
fassen bzw. welchen Status haben die einzelnen Erkenntnisse in Bezug auf das
theoretische und das praktische Denkvermogen? Die Beantwortung dieser ersten
Frage erfolgt tiber die Rekonstruktion der von Kant projektierten Genese und Ar-
chitektur seiner Theorie; zugleich kann auf diese Weise die praktische Fragestel-
lung kontextualisiert werden. Die zweite Frage gilt den unhinterfragten Denk-
mustern oder grundlegenden ,Prinzipien‘, die in der kantischen Konzeptualisie-
rung des Praktischen vorausgesetzt werden. Sie wird durch die Rekonstruktion
der Konzeption, die der praktischen Fragestellung geniige leisten muss, unter
verschiedenen Perspektiven beantwortet. Dabei zeigt sich, dass Kant im Begriff
reiner praktischer Freiheit und seines Prinzips drei epistemische Denkfiguren der
Neuzeit explizit voraussetzt und zugleich koinzidieren ldsst: das (cartesische)
Prinzip der Selbstkonsistenz, das (ebenso cartesische) Prinzip des reflexiven
Selbstbezuges, das allerdings zu einer Art (spinozaischen) projektivem Selbster-
halt als Selbstzweck modifiziert wird, und das (newtonsche) Konzept der (Na-
tur-)Kausalitit.

Die drei Denkfiguren werden im kantischen Freiheitsbegriff so in ein neues
Verhiltnis gesetzt, dass dadurch zum einen eine befriedigende Losung fiir die
praktische Fragestellung denkbar wird, aber zum anderen zugleich der ideologi-
sche Raum eroffnet wird, der fortan das theoretisch-wissende Denken des Prakti-
schen und die Praxis bestimmen wird. Damit ist die dritte Frage angesprochen,
die nach diesem das moderne Verstindnis von Freiheit maf3geblich prigenden
Grundmuster bei den theoriebildenden Nachfolgern Kants — von Hegel bis Fou-
cault — sucht und danach fragt, welche gesellschaftspolitisch relevanten Effekte
aufgrund dieser normativ wirksamen Konzeptualisierung des Praktischen mogli-
cherweise mit verursacht worden sind, eben weil diese Freiheitskonzeption maf3-
gebend fiir die weitere Theoriebildung und folglich auch fiir die Gestaltung unse-
rer Wirklichkeit in der Moderne war und ist. Die (nicht-intendierten) Effekte der

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18 | FREIHEIT ALS NORM?

kantischen Theoriebildung werden im fiinften abschlieBenden Kapitel (V Kanti-
sche Fluchtlinien: Die Normativitit praktischer Freiheit) angesprochen — sie ge-
ben der Untersuchung ihren Titel und skizzieren weitere Forschungsprojekte.

Da die vorliegende Analyse sich nicht in die Kantforschung im engeren Sin-
ne einordnen will, sondern einem Versuch entspricht, ausgehend von Kants kriti-
schem Theoriegebdude die mit der kritischen Philosophie Kants einsetzende
Theoriebildung in der Moderne in ihrer Absicht, ihrer Problemstellung und ihrer
Losungsstrategie zu erfassen, versteht sie sich als Beitrag zur kritischen Offnung
des philosophischen Diskurses, durch die die scharfe Trennung zwischen histori-
scher und systematischer Textexegese und Gegenwartsanalyse aufgehoben wird.
Sie geht davon aus, dass wir am historischen Gegenstand der Analyse die pri-
genden und dennoch impliziten Strukturen unseres Denkens zu entdecken ver-
mogen und dadurch das Denken selbst, d.h. die Art und Weise unserer Konzeptu-
alisierungen und Diskursivierungen, den gewollten oder angestrebten Veridnde-
rungen zugénglich machen konnen.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il Theoriebildungsanalyse oder Form der Theorie

Um die Theoriebildung zu analysieren, sollte zundchst festgelegt werden, was
iiberhaupt unter einer Theorie verstanden werden kann, d.h. es muss zunéchst der
Untersuchungsgegenstand festgelegt werden. Dass es sich bei ,Theorie‘ nicht um
einen Begriff handelt, dessen Bedeutung und Extension sich von selbst verste-
hen, zeigt sowohl ein Blick in ein beliebiges Lexikon' als auch die Frage nach
seinem Gegenteil: Empirie oder Praxis? Auch gibt es Untersuchungen, in denen
die Verwendung des Begriffes als scheinbar selbstverstindliche formale Einheit
in Frage gestellt wird, wie beispielsweise in Foucaults Analysen der Denksyste-
me. So fragt Foucault: ,,Nach welchen Kriterien soll man Einheiten isolieren, mit
denen man es zu tun hat: was ist eine Wissenschaft? Was ist ein Werk? Was ist
eine Theorie? Was ist ein Begriff? Was ist ein Text??

1 Das kritisch-historische Worterbuch von Ritter fiillt allein 26 Spalten zum Lemma
,Theorie‘, angefangen von seiner urspriinglich etymologischen Bedeutung in der
Antike, die Tewplo (thedria) von dem Namen fiir denjenigen ableitet, der als Abge-
sandter der Gotter- und Orakelschau zusieht, liber seine Verwendung bei Kant, der
den Namen Theorie ausschlielich im Zusammenhang mit Naturbestimmungen zu-
lasse, — was allerdings nicht dem Textbestand entspricht, da Kant auch ,,einen Inbe-
griff selbst von praktischen Regeln alsdann Theorie [nennt], wenn diese Regeln
als Prinzipien in einer gewissen Allgemeinheit gedacht werden, und dabei von einer
Menge Bedingungen abstrahiert wird, die doch auf ihre Ausiibung notwendig Ein-
fluss haben.* (Uber den Gemeinspruch ... TL AA Bd. 8: S. 275) — bis zum wissen-
schaftstheoretischen Kontext im 20. Jahrhundert.

2 Foucault 1969/1981: S. 13 (Alle Hervorhebungen in Zitaten sind im Folgenden,
soweit nicht mit [T.S.] gekennzeichnet, den zitierten Texten entnommen). Foucault
unterzieht insbesondere die semantischen Einteilungen der Kritik: ,,Kann man ohne
weiteres die Unterscheidung der groBen Diskurstypen oder jene der Formen oder
der Gattungen zugeben, die Wissenschaft, Literatur, Philosophie, Religion, Ge-
schichte, Fiktion etc. in Opposition zueinander stellen und daraus Arten groBer his-
torischer Individualitdt machen? Wir sind uns selbst nicht sicher iiber den Gebrauch
dieser Unterscheidungen in unserer Welt des Diskurses. [...] Auf jeden Fall sind
diese Unterteilungen [...] stets selbst reflexive Kategorien, Ordnungsprinzipien,
normative Regeln, institutionalisierte Typen®. Foucault 1969/1981: S. 34f.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20 | FREIHEIT ALS NORM?

Trotz dieser Verlegenheit und aus ihr heraus muss fiir die vorliegende Untersu-
chung festgelegt werden, was mit einer Theorie gemeint ist und nach welchen
Unterscheidungskriterien von einem theoretischen Gebidude und seiner Architek-
tur die Rede sein wird, was nicht dazu fiihrt, die vorliegende Analyse von der
Vagheit zu dispensieren, die sie durch die Verwendung des Begriffes Theorie er-
hilt. Allerdings wird das an den Resultaten der Theoriebildungsanalyse nichts
dndern — denn die einzelnen Aspekte der Theoriebildung sind nicht auf eine wohl
definierte Abgeschlossenheit ihres Untersuchungsgegenstandes angewiesen.

Eine weitere Vorbemerkung gilt der Verwendung des Begriffes Form und
damit den Aspekten, die mit der vorliegenden Theoriebildungsanalyse untersucht
werden sollen. Mit der Form einer Theorie oder eines Theorieteils sind zum ei-
nen die theoriebildenden und das heifit auch die Architektur bestimmenden Un-
terscheidungen gemeint, die einen Teil der ganzen Theorie von einem anderen
unterscheiden. Das wire beispielsweise die Einteilung in praktische und theoreti-
sche Philosophie; die Einteilung in Erkenntnis- und Moralphilosophie; die Unter-
scheidung zwischen Ontologie und Metaphysik etc. Zugleich sind damit aber
auch die gleichsam materialen Grundunterscheidungen, die zu verschiedenen
Grundbegriffen fiihren, gemeint: Freiheit im Unterschied zu Determination; ge-
sellschaftliche Ordnung im Unterschied zu gesellschaftlichem Chaos etc. Damit
in Zusammenhang steht die Bestimmung des Verhéltnisses der verschiedenen
Theorieteile untereinander, aber auch in Bezug auf das Gesamtgebiude, d.h. die
Bestimmung ihrer Funktion und moglicher daraus resultierender Hierarchisie-
rungen. Weiterhin ist mit ,Form* auch die Reihenfolge angesprochen, in der be-
stimmte Teile der Theorie im Theorieaufbau auftauchen, d.h. die Genese der
Theorie, sofern fiir diese theorieintern Griinde angegeben werden. Und schlieB3-
lich werden auch die von der Theorie intendierten und nicht-intendierten Effekte
zu ihrer ,Form* gezdhlt, wenn diese aus den dort getroffenen Unterscheidungen
resultieren. Zur ,Form* einer Theorie werden demnach nicht nur ihre Architektur
oder ihr innerer Zusammenhang gezihlt, sondern auch ihre duferen, theoriebil-
denden Bedingungen sowie ihre Wirkungen. Daher wird sich die hier vorgelegte
Theoriebildungsanalyse auf diese drei Bereiche erstrecken.

Mit der vorgenommenen Skizzierung der fiir entscheidend erachteten Aspek-
te der Theoriebildung wird eine Position eingenommen, die nicht den Eindruck
erwecken will, Theoriebildung sei das ,Produkt® reiner Kontingenz und habe
nichts mit dem ,Leben‘ zu tun — stattdessen wird versucht, aus den verschiedenen
Aspekten heraus die theoriebildende Ordnung zu extrahieren, die weder aus ei-
nem Prinzip noch aus der Problemstellung noch aus den empirischen Verinde-
rungen heraus monokausal erkldrbar ist. SchlieBlich wird einschrinkend festge-
legt, dass hier ausschlieBlich philosophische Theorien gemeint sind, die nach ih-
ren Autoren unterschieden werden — auch wenn sich bestimmte Gedanken so-
wohl bei fritheren Autoren als auch ,auBlerhalb‘ der Philosophie finden lassen.
Das Ziel dieser Arbeit besteht nicht darin, eine historisch vollstindige Analyse
oder eine Taxonomie der verschiedenen Theoriebildungsmoglichkeiten in der

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORIEBILDUNGSANALYSE | 21

praktischen Philosophie vorzulegen. Es besteht vielmehr lediglich darin, einzelne
Tendenzen und Verschiebungen im Umgang mit Problemstellungen und Lo6-
sungsvorschlidgen im Bereich der praktischen Philosophie im Zeitraum der Mo-
derne, d.h. hier seit Descartes, aufzuzeigen, indem die grundlegende Neuorientie-
rung, die Kant in der praktischen Philosophie durch seine Konstruktion des Frei-
heitsbegriffes vorgenommen hat, herausgearbeitet wird und so in ihrer bestim-
menden Wirkung offenbar werden kann.

Im Folgenden werden erstens wissenstheoretische Betrachtungsweisen von Theo-
rien skizziert, von denen sich die vorliegende Analyse absetzt, — ohne sie deshalb
zu negieren oder fiir obsolet zu erklidren; anschlieBfend wird unter 2. Quellen der
Betrachtungsform gezeigt, an welchen Quellen dieses formgebende Hinsehen
orientiert ist. Zuletzt wird unter 3. Skizze der Betrachtungsform die vorliegende
Perspektive vorgestellt.

1. Wissenstheoretische Betrachtungsweisen
von Theorien

Unter ,Theoriebildung® wird der gesamte theoriebildende Prozess verstanden,
durch den eine Theorie hergestellt wird. Es versteht sich von selbst, dass dabei
verschiedenste Faktoren zum Tragen kommen bzw. in die Theorie eingehen, die
ihr auf den ersten Blick nicht anzusehen sind, da der ,Text* sie nicht explizit er-
wihnt oder thematisiert. Um solche Aspekte aus der Latenz zu heben, haben sich
unterschiedliche kritische Betrachtungsweisen herausgebildet; einige davon wer-
den im Folgenden kurz skizziert.

Wissenstheoretische Untersuchungen zu dufleren theoriebildenden Bedin-
gungen — in der Philosophie — lassen sich zunichst in zwei Kategorien einteilen:
diejenigen, die nach dem Zusammenhang zwischen empirischen Faktoren und
Theoriebildung suchen; und diejenigen, die versuchen, die Analyse auf den Ein-
fluss theoretischer Faktoren zu beschrinken. Unter empirischen Faktoren werden
dabei gegebene soziale, historische und personliche Bedingungen und Dispositi-
onen eines/r Theoretikers/in verstanden, die zur Zeit der Theoriebildung vor-
herrschten, und deren theoriebildende Einfliisse z.B. in wissenssoziologischen
Untersuchungen aufgedeckt wurden und werden. Sie lassen ein dezidiertes Bild
iiber die verschiedenen empirischen Einfliisse entstehen, die zur Gesamtarchitek-
tur eines Theoriegebdudes derart beigetragen haben, dass sie sich in ihr wider-
spiegeln und so ,entdeckbar® werden. Hier wiren beispielhaft die Analysen von
Edgar Zilsel’ und Wolfgang van den Daele* oder auch in jiingerer Zeit von

3 Edgar Zilsel (1940-45/1976). Die sozialen Urspriinge der neuzeitlichen Wissen-
schaft. Herausgegeben von Wolfgang Krohn. FaM: Suhrkamp.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22 | FREIHEIT ALS NORM?

Wolfgang BonB’ zu nennen, deren Untersuchungen sich an die Arbeiten Max
Webers® oder auch Karl Mannheims’ anlehnen.

In Abgrenzung dazu konnten die Untersuchungen von Wolfgang und Gernot
Bohme wissenspsychologisch genannt werden,® weil sie beanspruchen, einen Zu-
sammenhang zwischen der Personlichkeitsstruktur des Theoriebildners und der
Theorie aufzuzeigen. Hier wird entweder mit dem Instrumentarium der Psycho-
analyse der/die Denker/in untersucht und die Theorie als Spiegel seiner bzw. ih-
rer Psyche betrachtet; oder aber die Theorien selbst werden gleichsam als der
Psyche analoge ,Gegenstinde* betrachtet, die einer Analyse auf Verdringtes und
Vergessenes unterzogen werden konnen.

Neben diesen duBleren empirischen Faktoren, die hier weder geleugnet noch
bestritten, aber auch nicht diskutiert werden sollen, kann das Augenmerk auch
den theoretischen Bedingungen fiir die Theoretisierung gelten. Wissenschaftshis-
torische Untersuchungen legen in der Regel den Fokus nicht auf den Zusammen-
hang zwischen den gesellschaftlichen Bedingungen und der in ihnen entstande-
nen Theorie, sondern auf das bereits zugrundeliegende Wissen, auf dem die The-
oriebildung aufbaut, von dem sie sich abgrenzt, das sie zu erneuern sucht. Dabei
geht es auch um Wissensformen und um deren Anerkennung, um wissenschaf-
fende Rituale und die Legitimationsbedingungen von Wissen und Wissenschaf-
fenden iiberhaupt. Als Beispiele fiir wissenschaftshistorische Untersuchungen

4 Wolfgang van den Daele u.a. (Hrsg.) (1979). Geplante Forschung. Vergleichende
Studien iiber den Einfluf3 politischer Programme auf die Wissenschaftsentwicklung.
FaM: Suhrkamp.

5 Wolfgang Bonf/Axel Honneth (Hrsg.) (1982). Sozialforschung als Kritik. FaM:
Suhrkamp; Wolfgang Bonf3 u.a. (Hrsg.) (1993). Wissenschaft als Kontext — Kontex-
te der Wissenschaft. Hamburg: Junius.

6 Max Weber (1904/1993). Die protestantische Ethik und der »Geist« des Kapitalis-
mus. Bodenheim: Athidneum Hain Hanstein.

7 Vgl Karl Mannheim (1964). Wissenssoziologie. Auswahl aus dem Werk. Hrsg. von
Kurt Wolff. Neuwied/Berlin: Luchterhand sowie Wilhelm Hoffmann (1996). Karl
Mannheim: Zur Einfiihrung. Hamburg: Junius, insbesondere S. 83-90.

8 Das Pridikat ,wissenspsychologisch® gibt es meines Wissens noch nicht als Be-
schreibung fiir die genannten Untersuchungen — Harding spricht von einem ,,psy-
choanalytische[n] Rahmen* (Sandra Harding (1986/1990). Feministische Wissen-
schaftstheorie: Zum Verhdltnis von Wissenschaft und sozialem Geschlecht. Berlin:
Argument, S. 217), mittels dessen sie speziell die Wissenschaftsgeschichte betrach-
ten will und fiir die sie die Metaphorik der Geburt, des Werdens und Vergehens an-
gemessen findet. Aber sie weitet das nicht zum allgemeinen Analyseinstrument von
Theorien tiberhaupt aus. ,Wissenspsychologisch® soll mithin zum Ausdruck brin-
gen, dass in diesen Untersuchungen psychoanalytische Kategorien und Analysein-
strumente angewendet werden, um Theorien auf ,verdridngte Aspekte‘ hin zu unter-
suchen. Dafiir muss allerdings nicht unbedingt die psychische Verfasstheit des The-
oriebildners in Betracht gezogen werden — wie geschehen in Wolfgang und Gernot
Bohme (1985). Das Andere der Vernunft. Zur Entwicklung von Rationalitdtsstruk-
turen am Beispiel Kants. FaM: Suhrkamp.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORIEBILDUNGSANALYSE | 23

sind Thomas S. Kuhn’ sowie die Arbeiten von Lorraine Daston'® oder Dieter
Henrich'' zu nennen — auch wenn diese drei wiederum in sehr unterschiedlicher
Form mit ihren Untersuchungsobjekten umgehen.

Eine letzte Rubrik lieBe sich mit dem Label wissensphilosophischer Untersu-
chungen etikettieren, wobei hier Michel Foucault genannt werden miisste,12 inso-
fern es ihm um die zugrundeliegenden Denkmuster und -formen geht, die das
,historische Apriori‘ bzw. die Bedingungen der Moglichkeit der Wissensdiskurse
ausmachen. Auf der anderen Seite miissen hier aber auch Horkheimer und Ador-
no genannt werden, wenn sie beispielsweise verschiedene Theorien als komple-
mentire, dialektische Momente ihrer Zeit oder die Theoriebildung selbst als ers-
ten Schritt einer zunehmenden Entfremdung betrachten. '

Es handelt sich bei den genannten Wissensforschungen um sehr verschiedene
Weisen der reflexiven Theoriebetrachtung, aber auch um unterschiedliche Ziel-
setzungen, die mit den Untersuchungen verfolgt werden. Die Berechtigung, die
genannten Wissenschaftsforscherlnnen dennoch unter einer Rubrik zu nennen,
ergibt sich daraus, dass fiir sie eine Theorie nicht die Entdeckung ewiger Wahr-
heiten darstellt, die jenseits historischer Realititen auffindbar wiren. Stattdessen
spiegelt fiir sie Theorie den jeweiligen historischen Kontext, in dem sie entstan-
den ist, nicht nur inhaltlich, sondern dieser wird auch als konstitutiv fiir die Form
der Theorie angesehen. Zudem verstehen sich viele der genannten Ansitze vor

9 Thomas S. Kuhn (1970/1976). Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen. FaM:
Suhrkamp.

10 Lorraine Daston (2000) (Hrsg.). Biographies of scientific Objects. Chicago/London:
University of Chicago Press; Lorraine Daston/Katherine Park (1998). Wonders and
the Order of Nature. New York: Zone books; Lorraine Daston (2001). Eine kurze
Geschichte der wissenschaftlichen Aufmerksamkeit. Miinchen: C.F. von Siemens
Stiftung. Daston erforscht die Frage, wann, warum und wie ,ein Objekt‘ zum Ob-
jekt der Wissenschaft geworden ist und welche Auswirkungen das auf das gesell-
schaftliche Bild des Wissenschaftlers hat.

11 Dieter Henrich (1991). Konstellationen: Probleme und Debatten am Ursprung der
idealistischen Philosophie (1789-1795). Stuttgart: Klett-Cotta sowie Martin Mul-
sow/Marcello Stamm (2005). Konstellationsforschung. FaM: Suhrkamp.

12 Hier ist insbesondere Foucaults Methodenschrift gemeint, d.h. die Archidologie des
Wissens, aber auch Michel Foucault (1966/1974). Die Ordnung der Dinge. FaM:
Suhrkamp. Diese Schrift sowie die zahlreichen Untersuchungen zur Entstehung von
Wissensinstitutionen und die Vorlesungen am College de France zur Entstehung der
Denkformen, in denen ,das Politische® oder ,die Geschichte® gedacht wird, konnten,
wenn man wollte, auch zu den wissenschaftshistorischen Untersuchungen gezéhlt
werden. Sie wissensphilosophisch zu nennen, trifft aber ihre Intention besser, die
zugrundliegenden Denkformen auch in den wissenschaftlichen Institutionen zu fin-
den. Foucault selbst nennt seine kritische Untersuchungsmethode, die die Aufkla-
rung zur zentralen Frage macht, eine ,historisch-philosophische [Praktik].” Fou-
cault 1990/1992: S. 26.

13 Max Horkheimer/Theodor W. Adorno (1943/1988). Dialektik der Aufklirung: Phi-
losophische Fragmente. FaM: Fischer, insbesondere der erste Teil ,Begriff der Auf-
klarung®, S. 9-49; Theodor W. Adorno. (1962) ,Wozu noch Philosophie‘. In: Ders.
(1963). Eingriffe. Neun kritische Modelle. FaM: Suhrkamp, S. 11-28.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24 | FREIHEIT ALS NORM?

allem inhaltlich als wissenschaftskritisch, insofern sie die Moderne und deren
Anfinge als glorreiches Zeitalter des aufgeklirten, autonomen Subjektes entmys-
tifizieren wollen. Auf dem Boden dieser Vielfalt kritischer Betrachtungen der
Moderne ist auch die sogenannte ,Feministische Wissenschaftstheorie® entstan-
den, die zu zeigen versucht, dass die nach wie vor weltweit anzutreffende gesell-
schaftliche Benachteiligung von Frauen in den wissenschaftlichen Methoden, Pa-
radigmen, Grundsitzen, in der Begriffs- und Metaphernwahl grundgelegt oder
mindestens durch wissenschaftliche Legitimierung verstirkt, verfestigt und wi-
dergespiegelt wird."*

Uber die duBeren Aspekte und deren konstitutive Funktion hinaus lisst sich
der Fokus auch auf die immanenten Faktoren der Theoriebildung legen: Auf die
innere Architektur bzw. auf den inneren Zusammenhang ihrer einzelnen ,Teile‘.
Diese setzen die dufleren voraus, insofern sie die theoriebildenden Dispositionen
oder Bedingungen darstellen, auf deren Hintergrund z.B. theoretische Unter-
scheidungen getroffen werden, die in die Architektur einer Theorie einflieSen.
Dazu gehort auch die gewihlte Art und Weise, wie der Wahrheitsanspruch an die
gewonnenen Erkenntnisse von diesen erfiillt werden soll. Weiterhin unterliegt die
Architektur eines theoretischen Gebdudes bestimmten Anschlusszwéngen, auch
wenn deren Voraussetzungen zunichst gewéhlt worden sind. Zur Analyse der
Theoriebildung gehort demnach auch die Frage, ob und wie theorieinterne An-
forderungen oder Anspriiche eingelost werden.

Die Theoriebildungsanalyse umfasst somit bereits eine Untersuchung der 4u-
Beren sowie der inneren Zusammenhinge ihrer einzelnen Teile oder Elemente,
die die innere Gliederung oder innere Struktur einer Theorie betrifft, aber auch
den Zusammenhang zwischen Innen und Auflen, d.h. zwischen Theoriearchitek-
tur und der Situation, in der sie gebildet wird. Unter ,einzelnen Elementen® wer-
den hier neben ganzen Theorieteilen auch die begrifflichen Mittel verstanden, die
zur Erreichung des gesetzten Zweckes eingefiihrt werden. So stehen die zentralen
theorietragenden Begriffe sowohl mit den &uBeren Bedingungen als auch mit
theorieinternen architektonischen und gegebenenfalls auch systematischen
,Sachzwingen® in einem engen Zusammenhang.

Eine weitere, dritte Perspektive auf die Theoriebildung besteht darin, neben
der Untersuchung der duBeren Bedingungen und der inneren Zusammenhinge
die theoriebildende Titigkeit selbst zu analysieren. Bereits seit der frithen Antike
wird die philosophische, theoriebildende Praxis schlechthin in der Fihigkeit ge-

14 Vgl. Sandra Harding/Merill Hintikka (Hrsg.) (1983). Discovering Reality. Feminist
Perspectives on Epistemology, Metaphysics, Methodology, and Philosophy of Sci-
ence. Dordrecht/Boston/London: D. Reidel; Sandra Harding (1986/1990); Sandra
Harding (Hrsg.) (1987). feminism & methodology. Social science issues. Blooming-
ton: Indiana University Press; Sandra Harding (1991). Whose Science? Whose
Knowledge? Thinking from Women's Lives. Cornell: University Press; Sandra Hard-
ing, Uma Narayan (Hrsg.) (2000). Decentering the Center. Philosophy for a multi-
cultural, postcolonial, and feminist world. Bloomington: Indiana University Press.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORIEBILDUNGSANALYSE | 25

sehen, unterscheiden zu konnen, das eine vom anderen zu trennen. Eng verwandt
mit der theoriebildenden Titigkeit ist der beschrittene Weg, das Nacheinander
der — wenn man so will — theoriebildenden Unterscheidungen. Die Fragen der
Methode oder des Zusammenhanges zwischen dem Anfang und dem Weg philo-
sophischer Theoriebildung sind nicht unerheblich, vor allem wenn es um das
Verstidndnis einzelner Theorieteile geht, da sie beispielsweise mogliche Differen-
zen zwischen deren genetisch notwendigem Ort einerseits und deren systemati-
schem Ort andererseits erkldaren konnen. Der genetisch notwendige Ort bezeich-
net hier die Position, die ein Theorieteil bezogen auf die Reihenfolge der Ent-
wicklung einnimmt; der systematische Ort meint hingegen die Stelle, die der
Theorieteil in der Architektur des gesamten Gebdudes einnimmt. Das der Genea-
logie nach letzte gebildete Stiick einer Theorie kann das systematisch wichtigste
sein, dasjenige, das die Theorie im Innersten zusammenhilt. Dieser Unterschied
in Bezug auf den genetischen Primat und den systematischen Primat ist in den
philosophischen Gebduden der Moderne hiufig anzutreffen, insbesondere, wenn
es um moralphilosophische Reflexionen geht; dort spiegelt er auch das Verhélt-
nis zwischen Erkenntnistheorie und Moralphilosophie."

Damit ist die Architektur der Theorie angesprochen, die nicht nur eng ver-
bunden ist mit einem moglicherweise erhobenen Systemanspruch, alles aus ei-
nem Prinzip heraus erkldren zu wollen, sondern zugleich mit der zugrunde lie-
genden Wahrheitsauffassung, mit der, um es in der Sprache der formalen Logik
zu sagen, die Korrektheit der vorgestellten Thesen garantiert werden soll, ohne
dass daran notwendig der Anspruch gekoppelt ist, ein theoretisches Gebidude
miisse ein System darstellen. Dabei werden auch Moglichkeiten und Arten der
Theoriebegriindung selbst relevant, die in der Moderne auf mindestens zwei Ar-
ten eingelost werden: durch eine theorieexterne Referenz oder durch einen konsi-
stenten Selbstbezug. Mit der Frage nach der Theoriebegriindung wird der von der
Theorie ausgesprochene Wahrheitsanspruch auch an sie selbst gestellt, wird sie
gleichsam ihrem eigenen Wahrheitsregelwerk unterzogen.'

SchlieBlich kann der Blick auf einen weiteren Aspekt von Theorien, auf de-
ren nicht-intendierte Effekte gerichtet werden, die sich eben dadurch vom Motiv
unterscheiden, dass sie nicht gewollt waren, wihrend man intendierte Effekte als
Motiv interpretieren kann. Unter nicht-intendierten Effekten werden hier zum ei-
nen das diskursive Aufrechterhalten moglicherweise zwecklos gewordener Di-

15 Beispielsweise bei Kant, wenn er einerseits vom Primat der praktischen Philosophie
spricht und andererseits der KpV die KrV notwendiger Weise voranstellt. Oder auch
bei Sartres Gang von der Subjektphilosophie zur Sozialontologie und zur Ethik, der
aber die Freiheit des Subjekts als erster und letzter Zweck zugrunde liegt.

16 ,Sofern die Wahrheitsfrage eine philosophische Frage ist, mufl man nachweisen
konnen, wie die eigene Antwort mit dem eigenen Wahrheitsbegriff {ibereinstimmt.
Wahrheitstheorien miissen selbstreferentiell konsistent sein.“ Gunnar Skirbekk
(Hrsg.) (1977). Wahrheitstheorien: Eine Auswahl aus den Diskussionen iiber Wahr-
heit im 20. Jahrhundert. FaM: Suhrkamp, S. 11f.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26 | FREIHEIT ALS NORM?

chotomien und Antagonismen und deren Festschreibungsmechanismen verstan-
den, zum anderen aber auch deren Verwendung zu vielfiltigen Legitimierungs-
zwecken.'” Insofern kommt hier der kritische Blick der o.g. Wissenschaftsfor-
scherlnnen zum Tragen, als beispielsweise durch die Aufdeckung situativer
Notwendigkeiten in der Theoriebildung, aus der neue theoretische Unterschei-
dungen generiert werden, diese nicht mehr als allgemein geltende Gegensitze
formuliert werden konnen. Wenn das Treffen von Unterscheidungen als Lo-
sungsstrategie eines konkreten Problems aufgefasst wird, dann konnen sie nicht
mehr wegen ihrer selbstverstindlichen Natiirlichkeit oder wegen ihrer unbeding-
ten und notwendigen Geltung zur Legitimation von Repressionen, Ausschliissen
oder sonstigem verwendet werden, ohne den Zweck oder das Motiv zu nennen,
vor dessen Hintergrund sie gebildet worden sind."®

Eine Zielsetzung der vorliegenden Untersuchung besteht demnach explizit
darin, die die Rezeption verloren gegangenen, aber dennoch explizit formulierten
Absichten der Theoriebildung und die Art und Weise, wie diese erreicht werden
sollen, darzustellen, um mogliche Legitimationsmuster in der (falschen) Anwen-
dung aufzudecken. Dies scheint ein moglicher Weg, um ein addquates Verstind-
nis fiir gebildete Theorien iiber den Riickbezug auf ihre eigentliche Problemstel-
lung oder den Rahmen, innerhalb dessen sie als Antwort dienen, zuriickzugewin-
nen, und ermdglicht so nicht etwa eine verlust-, sondern eine gewinnbringende
Einschrankung auf das hin, fiir das sie urspriinglich konzipiert worden sind. In
diesem Sinne handelt es sich hierbei auch um eine historisierende Betrachtungs-
weise von Theorien, die sich aber von den anderen skizzierten Vorgehensweisen
abgrenzt.

2. Quellen der Betrachtungsform
Die Bezeichnung Untersuchungsmethode hat einen erhabenen Klang und fiihrt

moglicherweise zu der Erwartung, hier einen Versuch vorzufinden, eine voll-
kommen neue Methode vorzustellen — da das vorliegende Kapitel keineswegs

17 Prominent kann beispielsweise auf das nach wie vor teuer beforschte Festhalten an
einem Nachweis physiologisch eindeutiger Unterschiede zwischen den Geschlech-
tern genannt werden, obwohl es unzihlige Studien gibt, die zwar zahlreiche physio-
logische Differenzen in menschlichen Korpern feststellen, diese jedoch seridser
Weise nicht auf eine (scheinbare) Geschlechterdichotomie zurechnen kénnen; vgl.
nur beispielhaft die Studie der Biologin Anne Fausto-Sterling (2000). Sexing the
Body. Gender Politics and the Construction of Sexuality. New York: Basic Books.

18 Es gibt auch nicht-intendierte Effekte einer Theorie, die positiv eingeschitzt wer-
den, oder solche, die als materiale Leerstelle dennoch formal in die Theorie einge-
baut werden, da sie eine gewollte Funktion erfiillen — wie beispielsweise in der
Theorie der ,offenen Vertridge‘. Wenn im vorliegenden Zusammenhang von nicht-
intendierten Effekten die Rede ist, sind damit immer Effekte gemeint, die nicht nur
nicht-intendiert, sondern auch nicht gewiinscht sind.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORIEBILDUNGSANALYSE | 27

dieser Interpretation Vorschub leisten will, ist bewusst auf den Titel Untersu-
chungsmethode verzichtet worden. An dessen Stelle tritt der Titel ,Betrachtungs-
form‘, um zum Ausdruck zu bringen, dass es sich hier um eine bestimmte Weise
des Hinsehens handelt, die ganz spezifische Aspekte an einer Theorie hervorhe-
ben will. Das Zusammenspiel verschiedener Aspekte, die als gleichzeitig mitein-
ander und mit der Theoriebildung entstehend betrachtet werden, wird in Anleh-
nung an George Spencer Brown Form genannt.' Deshalb trigt der Titel ,Be-
trachtungsform* die doppelte Bedeutung, sowohl die, wenn man so will, katego-
riale Form des Hinsehens zu bezeichnen, d.h. die Aspekte zu benennen, unter
denen die Theorie betrachtet wird, als auch diese Aspekte an der Theorie selbst
hervortreten zu lassen — er beinhaltet mithin eine Formgebung fiir die Theorie,
die durch das untersuchende Hinsehen entsteht und dieses selbst formiert.

Ein Blick in die wissenschaftstheoretische Literatur zeigt, dass das Entstehen
oder die Genese von (philosophischen) Theorien unter formalen Aspekten in den
Blick zu nehmen, klassischer Weise nicht als besonders sinnvoll angesehen wird.
Popper etwa schreibt gleich zu Beginn der Logik der Forschung, dass ,.die Art
und Weise, wie Theorien aufgestellt werden, weder der logischen Analyse fihig
noch bediirftig seien“*’. In Anlehnung an Popper findet sich bei Hans Reichen-
bach die Unterscheidung zwischen dem Entstehungskontext und dem Geltungs-
kontext, wobei auch hier klar ist, dass der Entstehungskontext fiir die Geltung
nichts beizutragen hat.”' Larry Laudan macht allerdings in einem Essay deutlich,
dass es unter dem Titel ,Logic of Discovery*** in der Literatur nie darum geht,
eine heuristische Logik der Entdeckung, d.h. eine Logik zur Generierung héufi-
ger ,eureka-moment[s], e.g. the time when a new idea or conception first
dawns“® zu denken, sondern immer nur um eine epistemologische Logik der
(nachtriglichen) Rechtfertigung von Theorien. In diesem Sinne, wenngleich af-
firmativ, hat sich allerdings eine relativ junge wissenschaftstheoretische For-
schungsrichtung etabliert, die sich kurz unter Abduktionsforschung zusammen-
fassen ldsst und die der Entstehung von Hypothesen als einem ersten Schritt der
Theoriebildung gewidmet ist.**

19 Vgl. George Spencer Brown (1969/1994). Laws of Form. Portland, Oregon: Cog-
nizer &Co.

20 Karl R. Popper (1934/19735). Logik der Forschung. Tiibingen: Siebeck, S. 6

21 Hans Reichenbach (1938/1983). Erfahrung und Prognose. Eine Analyse der Grund-
lagen und der Struktur der Erkenntnis. Wiesbaden: Vieweg.

22 Diesen Titel triigt erstaunlicher Weise die englische Ubersetzung des Werkes von
Popper.

23 Larry Laudan (1980). ,Why was the Logic of discovery abandoned?‘. In: Thomas
Nickles (ed.). Scientific Discovery, Logic, and Rationality. Boston: Dordrecht Rei-
del, S. 173-183, hier S. 174.

24 Hier wird in Anlehnung an Peirce die Idee der Abduction, die er aufgrund der Re-
formulierung der kantischen Frage nach der Moglichkeit synthetischer Urteile a pri-
ori entworfen hat, weiterverfolgt. Im Kern geht es um die Frage, wie es zu wissen-

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28 | FREIHEIT ALS NORM?

Die bereits skizzierten historisierenden Wissensanalysen erheben im Gegensatz
dazu zwar nicht den Anspruch, eine wie auch immer geartete Logik der Theorie-
bildung bereitstellen zu konnen, wohl aber, die Relevanz des Entstehungskontex-
tes zur Geltung zu bringen. Im Einklang mit der Idee, dass die historische Kon-
textualisierung von Theorien ein notwendiges Moment darstellen muss, um sie
addquat zu verstehen — wie etwa in der hermeneutischen Tradition gefordert —,
geht es in den folgenden Uberlegungen nicht darum, eine Logik der Theoriebil-
dung vorstellen, die das hermeneutische Problem des relativierten Wahrheitsan-
spruches in einer neuen Form zu 16sen beansprucht. Sie erheben lediglich den
Anspruch, ein grundlegendes formales Muster zu beschreiben, das zur Analyse
der Theoriebildung herangezogen werden kann, insofern es als Muster fiir deren
Entstehungsweise verwendet werden kann. Dieses Muster ist insofern formal zu
nennen, als es sich an Spencer Browns Formbegriff orientiert, der aus einem ini-
tialen Unterscheidungsakt gewonnen wird, durch den eine Form der Unterschei-
dung mit verschiedenen Aspekten oder Momenten simultan entsteht, die begrift-
lich differenziert werden konnen. Von den drei genannten Perspektiven auf eine
Theorie — auf die dufleren Bedingungen sowie auf die innere Architektur, die
auch die Genese umfasst, und schliellich auf die Effekte, die sie bewirkt — lassen
sich die ersten zwei auf Momente des Formbegriffes von Spencer Brown, den er
in den Laws of Form Vorstellt,25 abbilden.

schaftlichen Hypothesen kommt, denen dann ausgearbeitete Theorien folgen. Die
dort behandelte Frage dreht sich aber nicht um den Aspekt der Theoriebildung, son-
dern, wenn man so will, um die Logik und Generierung spontaner Hypothesenbil-
dung; vgl. Uwe Wirth (1995). ,Abduktion und ihre Anwendungen‘. In: Zeitschrift
fiir Semiotik, Bd. 17, S. 405-424 sowie Atocha Aliseda (2006). Abductive Reason-
ing: Logical Investigations into Discovery and Explanation. Berlin: Springer.

25 Die 1969 in London erschienenen Laws of Form haben bereits in einigen Diszipli-
nen methodologische Aufnahme gefunden. Den meisten deutschsprachigen Lesern
sind sie durch Luhmanns Rezeption bekannt, der zunehmend den dort entwickelten
Indikationen- bzw. Hinweiskalkiil zur logischen Grundlage seiner Systemtheorie
erkldrt hat. Auf diese Weise sind einige der dort verwendeten Begriffe wie bei-
spielsweise das ,Re-entry‘ oder die Aufforderung ,Draw a distinction® unter Luh-
mann-Kennern beriihmt geworden. Eine andere, noch frithere Rezeptions- und
Verbreitungsquelle ist die sogenannte Heidelberger Schule. Hierbei handelt es sich
um eine Gruppe von Psychologen und Psychiatern, die sich theoretisch an Bateson,
an dessen Schiiler Watzlawick u.a. orientieren und — philosophisch gesprochen —
mit konstruktivistischen Pramissen arbeiten. Ein dritter Rezeptionsweg besteht dar-
in, ihn als philosophisch relevanten Text fiir die logische Paradoxienforschung, ge-
nauer fiir den auflosenden Umgang mit Paradoxien zu lesen; vgl. ,Anwendungen
und Deutungen‘. In: Tatjana Schonwélder-Kuntze/Katrin Wille/Thomas Holscher
(2009%) George Spencer Brown. Eine Einfiihrung in die Laws of Form, S. 207-299.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORIEBILDUNGSANALYSE | 29

a.Die Laws of Form als Pate fiir Prozess
und Form der Theoriebildung

Wenn die Laws of Form als Pate fiir die hier vorgestellte Untersuchungsmethode
genannt werden, meint das nicht, dass sie sich aus dem Spencer Brownschen
Formkonzept ableiten lieBe, sondern nur, dass dieser Formbegriff als Muster der
Theoriebildung und ihrer Analyse verwendet werden kann. Im Folgenden werden
die Grundgedanken der Laws of Form kurz vorgestellt, wodurch die Parallelen
offenbar, aber auch die Unterschiede deutlich werden konnen.

Die Analysemethode orientiert sich am abstrakten Konzept der Form der Un-
terscheidung als grundlegendem Modell fiir Generierungsprozesse, fiir sich ent-
wickelnde Zusammenhinge zwischen den durch Unterscheidungen und Benen-
nungen generierten Resultaten, ebenso wie fiir die Zusammenhidnge zwischen
dem Unterscheidungsprozess und seinem Resultat, und zwischen den Resultaten
und ihren Benennungen. Das Gesamtprojekt der Laws of Form besteht darin, mit
verschiedenen Benennungen oder Hinweismoglichkeiten auf die zwei voneinan-
der unterschiedenen Resultate eines Unterscheidungsprozesses hinzuweisen. Aus
den verschiedenen Hinweismoglichkeiten wird ein Hinweiskalkiil (calculus of
indication) aus formalen Zeichen errichtet, dessen Gleichungen selbst wiederum
zu Hinweisen auf Zusammenhédnge von Hinweisen werden. Durch eine Erweite-
rung der Spielregeln kann schlieBlich auch auf das gesamte Resultat des Unter-
scheidungsprozesses — die ganze Form der Unterscheidung — hingewiesen wer-
den, wodurch es zu einer Art Riickkoppelung, zum Re-entry kommt, das je nach
Ausgestaltung so verschiedene semantische Deutungen wie Selbstreferenz, Re-
kursion oder Zirkularitit zulisst.”®

i. Die Form der Unterscheidung: Resultat eines Prozesses

In unserem Zusammenhang sind weniger die Beziehungen von Hinweisen unter-
einander interessant als vielmehr das Formkonzept, das Spencer Brown an den
Anfang seines Kalkiils stellt. Die Form der Unterscheidung ist das, was zunéchst
,geschaffen wird‘, bevor tiberhaupt ein Hinweis auf etwas Distinktes vorgenom-
men werden kann. Das erste Kapitel beginnt mit folgender Voraussetzung: ,,We
take as given the idea of distinction and the idea of indication, and that we cannot
make an indication without drawing a distinction. We take, therefore, the form of
distinction for the form.”*’

Das Konzept der Form der Unterscheidung beruht auf einer spezifischen Per-
spektive auf den Akt der Unterscheidung, an dem zwei Aspekte hervorgehoben
werden: zum einen der unterscheidende bzw. trennende Akt an sich und zum an-

26 Vgl. zur Rezeptionsgeschichte Schonwilder-Kuntze et al. 2009%: S. 18ff sowie zur
Rezeption durch die Heidelberger Schule Katrin Wille. ,Praxis der Unterschei-
dung‘. In: Schonwilder-Kuntze et al. 2009% S. 287-299.

27 George Spencer Brown 1969/1994: S. 1.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30 | FREIHEIT ALS NORM?

deren die durch diese Trennung aller- erst hergestellte, zusammenhéngende Form
der Unterscheidung. Diese besteht in einem vielschichtigen Zusammenhang zwi-
schen zwei voneinander Unterschiedenen, der Grenze zwischen ihnen und dem
Zusammenhang oder Kontext, der die Grenze auch eine echte, unterscheidende
Grenze sein lidsst. Die Form der Unterscheidung umfasst so vier Komponenten:
zwei Unterschiedene, die Grenze und den fiir die Unterscheidung relevanten
Kontext. Die Beziehung zwischen der Grenze bzw. dem Trennungsaspekt einer-
seits und dem relevanten Kontext andererseits ist so geartet, dass der relevante
Kontext dariiber entscheidet, ob etwas tatsichlich eine Grenze zwischen zwei
Unterschiedenen darstellt oder nicht. Spencer Browns Beispiel fiir die vier As-
pekte einer Form der Unterscheidung besteht in einem auf ein planes Papier ge-
zogenem Kreis. Der gemalte Kreis ist die Grenze, das Innere des Kreises, die von
dem AuBeren des Kreises unterschiedene Seite und das plane Papier stellt den
Kontext dieser Form der Unterscheidung dar. Ein Kreis stellt ndmlich nur dann
eine echte Grenze dar, wenn er auf einem Untergrund gezogen wird, durch den
garantiert ist, dass die Grenze zwischen den zwei Unterschiedenen iiberschritten
werden muss, will man (gedanklich oder real) von der einen Seite zur anderen
gelangen, hier von Aufen nach Innen oder umgekehrt.*®

Eine Form der Unterscheidung wird demnach aus vier Aspekten gebildet, die
zusammen mit dem bzw. durch den Unterscheidungsakt simultan hergestellt
werden. Die Form der Unterscheidung ist der Zusammenhang der vier Aspekte,
die der Unterscheidungsprozess hervorbringt; sie bildet deren Resultat. Die in
den Laws of Form gegebene Definition fiir eine Unterscheidung lautet daher:
,Distinction is perfect continence“zg, denn Unterscheiden impliziert, zugleich
Zusammenhinge herzustellen, deren Relata je verschiedene Funktionen oder Po-
sitionen in der Form der Unterscheidung inne haben.* Die Betrachtung der Form
der Unterscheidung als aus vier Komponenten oder Relata bestehend, wie durch
das Kreisbeispiel auf dem planen Hintergrund nahegelegt, wire eine auf das
Beispiel reduzierte Verkiirzung ihres Potentials. Die durch die Rdaumlichkeit der
Aspekte des Beispiels implizierte Typgleichheit darf nicht auf die zugrunde-

28 Ein Beispiel fiir einen Kontext, der den Kreis keine Form der Unterscheidung sein
lieBe, wire ein Torus oder ein Ring: Zeichnet man einen Kreis auf den Ring iiber
dessen ganzen Umfang oder iiber dessen Breite, dann wire es moglich, von der ei-
nen zur andern Seite zu gelangen, ohne die Grenze zu liberschreiten, indem man
gleichsam ,hinten herum* denkt oder l4uft. Deshalb zeichnete ein derart gezogener
Kreis auf einem Torus keine Form der Unterscheidung im Sinne Spencer Browns;
vgl. Spencer Brown 1969/1994: S. 79; Schonwilder-Kuntze et al. 2009% S. 73f.
sowie Matthias Varga von Kibéd/Rudolf Matzka (1993). ,Motive und Grundgedan-
ken der »Gesetze der Form«‘. In: Dirk Baecker (Hrsg.) (1993). Kalkiil der Form.
FaM: Suhrkamp, S. 61.

29 Spencer Brown 1969/1994: 1; vgl. Schonwilder-Kuntze/Wille in: Schonwilder-
Kuntze et al. 2009: S. 70f.

30 Zu moglichen Ubersetzungen und verschiedenen Deutungen des Begriffes ,conti-
nence* vgl. Schonwider/Wille in: Schonwilder-Kuntze et al. 2009% S. 69f.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORIEBILDUNGSANALYSE | 31

liegende abstrakte Form der Unterscheidung, die Raum und Zeit noch
vorhergeht, riickiibertragen werden.’’ Das Beispiel verleitet dazu, die Form der
Unterscheidung bereits aus der reflexiven Perspektive des Re-entry zu betrach-
ten, d.h. in ihrer Gesamtheit aus einer die dritte Dimension bereits in Anspruch
nehmenden zur Fldche orthogonal positionierten Betrachterperspektive heraus.
Damit verleiht man aber der entstandenen Form einen abgeschlossenen, enti-
tathaften Charakter, fiir den bereits eine neue Unterscheidung getroffen werden
miisste. Zudem verliert man auf diese Art und Weise leicht ihre Entstehungsge-
schichte aus den Augen, d.h. der Zusammenhang der einzelnen Aspekte, den sie
durch ihr gemeinsames, simultanes Entstehen erhalten und der sie aufeinander
bezogen sein ldsst. Der hier behandelte Unterscheidungsakt ist eben ein — fast
konnte bzw. miisste man sagen — ,augenblickhafter® oder besser ,zeitfreier* Pro-
zess, der in Bezug auf einen Zweck eine Grenze entstehen lisst, durch die als Re-
sultat zwei Seiten unterscheidbar werden. All dies geschieht simultan, so dass
keiner der Aspekte einem anderen vorherginge, so dass es keinen zeitlichen Ab-
lauf im eigentlichen Sinne gibt.*”

Der Haupttext der Laws of Form expliziert nur eine Darstellungsweise, die
den ganzen Prozess als Unterscheidungsprozess bzw. die ganze Form als Form
der Unterscheidung von anderem unterscheiden muss, und daher bereits eine
weitere Unterscheidung vollzieht. Erst im elften und zwolften Kapitel wird dies,
reflexiv, selbst thematisiert. Bis dorthin ist blol das Spiel mit Hinweisen auf die
beiden entstandenen Seiten der ersten Unterscheidung das Thema. Bedingung der
Moglichkeit dieser Reflexionsstufe ist aber ein weiterer Aspekt der Form der Un-
terscheidung, weil das in den Laws of Form dargestellte Hinweisspiel erst begin-
nen kann, wenn die vollzogene Unterscheidung gewissermafen auch fixiert ist.
Dafiir braucht es eine (weitere) Bedingung, die in einem unmittelbaren Zusam-
menhang mit den beiden unterschiedenen Seiten steht: es braucht auch ein Motiv,
d.h. einen Zweck, fiir den die getroffene Unterscheidung relevant ist.

ii. Der ,relevante Kontext' oder die Rolle des Motivs
Spencer Brown hat nicht nur selbst mit seinem Beispiel auf die Wichtigkeit des

relevanten Kontextes hingewiesen, sondern diesen Aspekt seiner Form der Un-
terscheidung auch explizit gemacht: ,,Once a distinction is drawn®, heif3t es dort,

31 ,,Wir neigen dazu, zu denken und zu sagen, dass eine Unterscheidung, wie z.B. der
geometrische Kreis, in einem Raum stattfindet. Bei solcher Redeweise entsteht der
Eindruck, als sei der Raum vor der Unterscheidung gegeben und konnte auch ohne
die Unterscheidung weiter bestehen.” Schonwilder-Kuntze/Wille in: Schonwilder-
Kuntze et al. 2009™: S. 74.

32 Eine dhnlich paradox anmutende simultane Entstehung verschiedener Aspekte wird
uns beispielsweise in der Existenzphilosophie bei Heidegger und Sartre mit dem
Bild des ,Entwurfes® vorgeschlagen, der allerdings im Ggs. zu Spencer Brown be-
reits urspriinglich sowohl Raum als auch Zeit mit entstehen lidsst, wihrend die Form
der Unterscheidung erst durch das reflexive Re-entry die Zeit entstehen ldsst.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32 | FREIHEIT ALS NORM?

~the spaces, states, or contents on each side of the boundary, being distinct, can
be indicated.*“ Aber, so lautet der Text weiter: ,, There can be no distinction with-
out a motive, and there can be no motive unless contents are seen to differ in
value.“” Der zum Ausdruck gebrachte Zusammenhang zwischen einer Unter-
scheidung und dem Motiv, das die beiden Seiten als verschiedene erscheinen
lasst, soll hier in das Zentrum des Interesses geriickt werden. Es spricht nichts da-
gegen, das Motiv mit dem Zweck einer Unterscheidung zu identifizieren. Im Ge-
genteil ldsst sich diese Identifizierung durch einen Rekurs auf die etymologische
Herkunft des Begriffes ,motiv‘ plausibilisieren. ,Motiv‘ ist abgeleitet aus dem
Verbum ,movere und bedeutet im Englischen — wie auch im Deutschen — ,Be-
weggrund®, ,Antrieb‘, ,Ursache’, ,Zweck’, ,Leitgedanke‘. Der Begriff des Zwek-
kes ldsst sich analytisch im Begriff des Motivs wiederfinden.

Allerdings gilt das auf den ersten Blick nicht fiir die Identifizierung des
Motivs mit dem relevanten Kontext, der eine Grenze oder einen Unterschied erst
tatsichlich zu einem solchen macht.”* Wird das Motiv aber interpretiert als den
,Raum*® bildend, ,in* dem die Unterscheidung erst ihren Sinn erhilt, der durch
eine echte Grenze gekennzeichnet ist, und der eben erst durch die Unter-
scheidung geschaffen wird, dann ldsst sich die Identifikation plausibilisieren. Das
Motiv ist demnach kein Beweggrund im Sinne einer der Unterscheidung logisch
oder zeitlich vorhergehenden Ursache, sondern es ist ein Aspekt des Unterschei-
dungsaktes selbst: Wenn wir unterscheiden, schaffen wir zugleich das Motiv fiir
die Unterscheidung, das gleichsam den Geltungsbereich oder den relevanten
Kontext bestimmt, in dem der gemachte Unterschied Giiltigkeit besitzt.

Das Motiv spielt in den Laws of Form bis zum zwdlften Kapitel keine der
Explikation bediirftige Rolle mehr, was damit erkldrt werden kann, dass das Inte-
resse Spencer Browns dem Spiel mit den Bezeichnungen oder Hinweisen auf die
Seiten der entstandenen Form der ersten Unterscheidung gilt und eben nicht den
inneren Beziehungen der Form der Unterscheidung selbst. Die Aspekte der Form
der Unterscheidung selbst werden im ersten Kapitel thematisiert; auf diese
rekurriert erst das zwolfte und letzte Kapitel wieder, indem dort eine Art Motiva-
tion beschrieben wird, die als ,Wunsch oder Begehren zu unterscheiden‘ auf-
taucht.

33 Spencer Brown 1994: 1; vgl. Schonwilder-Kuntze/Wille in: Schonwilder-Kuntze et
al. 2009°: S. 77.

34 Diese Gleichsetzung erhélt beispielsweise fiir die mathematischen Implikationen
des Kalkiils Relevanz, wie Varga von Kibéd durch seine Widerlegung von Varelas
Inkonsistenznachweis der erweiterten Algebra unter Riickgriff auf diese Gleichset-
zung belegt; vgl. Varga von Kibéd/Matzka 1993: S. 83ff.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORIEBILDUNGSANALYSE | 33

iii. Das Re-entry in die Form der Unterscheidung

Die einzige weitere Stelle im Text, die, wenn auch implizit, erneut auf die Rolle
des Motivs hinweist, lautet: ,,The conception of the form lies in the desire to
distinguish. Granted this desire, we cannot escape the form although we can see
it any way we please.” Spencer Browns Thematisierung der Konzeption der
Form der Unterscheidung verdient eine differenzierende Betrachtung: Das engli-
sche Wort ,conception® ist aus dem lateinischen ,concipere‘ abgeleitet und meint
dort ,zusammenfassen‘, ,auf eine Formel bringen‘, ,aussprechen‘ oder ,ansagen*
wie auch ,erkennen‘, ,begreifen‘, ,sich vorstellen® oder sogar ,entwerfen‘. Die
Verwendung des Begriffes Konzeption meint hier demnach die Beschreibung,
das In-Worte-Fassen, das Erkennen oder Sich-Vorstellen der ganzen Form der
Unterscheidung. All diese intellektuellen Tétigkeiten bedienen sich bestimmter
Instrumente: einer gesprochenen oder geschriebenen Sprache, einer formalen
Zeichensprache, graphischer oder metaphorischer Bilder, der intellektuellen Ans-
chauung etc. Damit gibt es ganz verschiedene Arten und Weisen, ein und densel-
ben Gegenstand zu konzeptualisieren.

Im zwolften Kapitel thematisiert Spencer Brown zwei verschiedene grafische
Moglichkeiten der Konzeptualisierung seines Gegenstandes: die von ihm ver-
wendete formale Sprache und eine weitere Notation, deren er sich bereits im ers-
ten Kapitel, dort allerdings als Beispiel, bedient hat, d.i. einer Notation aus Krei-
sen.”® Die Thematisierung der Konzeption ist also gleichbedeutend mit der The-
matisierung verschiedener Arten und Weisen der Beschreibung eines Gegen-
standes bzw. der Benennung eines Gegenstandes oder auch des Hinweisens auf
einen Gegenstand. Die Konzeption, die Darstellung oder das Erkennen der Form
der Unterscheidung erfordert aber, so das Zitat, den Wunsch oder das Begehren
zu unterscheiden bzw. zu trennen. Habe man diesen Wunsch erst einmal zuge-
standen, lasse sich der Form nicht mehr entkommen — denn, so lieBe sich hinzu-
fligen, sie ist das, was bei jeder Unterscheidung simultan mitentsteht.

Wichtig ist hier, dass die Konzeptualisierungs- bzw. Darstellungsweise fiir
den Gegenstand selbst irrelevant ist. Freilich kann die Form der Unterscheidung
angemessener oder weniger angemessen beschrieben werden.’’” Die Art der Be-
schreibung dndert jedoch nichts am beschriebenen Gegenstand selbst, verdndert,
wenn man so will, seinen wesenhaften Kern nicht. Insofern ist die Thematisier-

35 Spencer Brown 1969/1994: S. 69.

36 Eine dritte, in den Laws of Form verwendete Konzeptionsform der Form der
Unterscheidung besteht in der englischen Sprache, die zu ihrer Beschreibung im
ersten Kapitel verwendet wird. Das Englische wird im weiteren Verlauf dann zur
Metasprache, mit der der Fortgang der Kalkiilisierung und die formale
Objektsprache beschrieben wird.

37 Spencer Brown thematisiert beispielsweise die Angemessenheit eines Ausdrucks in
Bezug auf den Standpunkt, von dem aus er betrachtet wird: ohne die Angabe dieses
Standpunktes bleibt ein Ausdruck bedeutungslos; vgl. Spencer Brown 1969/1994:
S. 103.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34 | FREIHEIT ALS NORM?

ung der Konzeptualisierungsvarianten sekundir in Bezug auf den konzeptuali-
sierten Gegenstand zu nennen.”® Primiir, weil mit dem konzeptualisierten Gegen-
stand genuin verbunden, ist hingegen, dass auch die Konzeption selbst dem
Wunsch zu unterscheiden entspringt — gleichgiiltig, wie diese dann in Erschei-
nung treten mag. Demnach findet bei der Konzeptualisierung des Gegenstandes
,Form der Unterscheidung* ein erneuter Unterscheidungsprozess statt, dessen
Motivation das Unterscheiden selbst ist.

Mit der Thematisierung der Konzeption der Form der Unterscheidung zeigt
Spencer Brown zugleich, dass sein Buch und sidmtliche andere beschreibende
Reflexionen auf die Form der Unterscheidung selbst Formen der Unterscheidung
abbilden, ja selbst sind, indem sie sie zeichnen und hervorbringen. Auch die
Konzeption erfordert einen Unterscheidungsprozess, durch den die ganze Form
der Unterscheidung selbst zum unterschiedenen Gegenstand wird, der sie selbst
konzeptualisierbar, darstellbar oder beschreibbar macht.” Die Konzeption der
Form der Unterscheidung wiederholt oder kopiert selbstdhnlich demnach den
Unterscheidungsprozess, den sie beschreibt, sie tut und stellt selbst her, was sie
als simultanen Prozess und Gegenstand konzeptualisiert. Darin liegt zumindest
eine spezifische Bedeutung des Re-Entry im letzten Kapitel der Laws of Form.*

Das Motiv spielt so seine zentrale Rolle nicht im Aufbau des Indikationen-
kalkiils — hier hat es ,nur‘ den Status eines Aspektes der notwendigen Bedingung
fiir die Moglichkeit, Hinweise geben zu konnen™! —, sondern wenn es um den Zu-
sammenhang zwischen dem konzipierten Gegenstand und der Konzeption des
Gegenstandes geht. Zumindest im Falle der Form der Unterscheidung haben wir
es beim konzipierten Prozessresultat und beim konzipierenden Prozess mit der
gleichen Art Prozess zu tun: mit Unterscheidungen. Zudem schliipft dieser

38 Das entspricht der Auffassung Freges, die darin besteht, dass das gewihlte Signifi-
kat den Signifikanten nicht veridndert, da die Bedeutung gleich bleibt, auch wenn
sich der Sinn und/oder der Name indert; vgl. Gottlob Frege (1892/2008). ,Uber
Sinn und Bedeutung‘. In: Ders. Funktion, Begriff, Bedeutung. Fiinf logische Stu-
dien. Hrsg. von Giinther Patzig. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, S. 23-46.

39 Erinnert sei an die ersten Sitze des ersten Kapitels der Laws of Form, in denen das
Treffen einer Unterscheidung zur notwendigen Bedingung fiir die Moglichkeit des
Hinweisens erklart wird.

40 Hier zeigt sich in aller Deutlichkeit die Rekursivitit der Laws of Form: Der Gegens-
tand der Beschreibung, ndmlich das Spiel mit Hinweisen oder Benennungen fiir et-
was, gilt natiirlich auch fiir die Beschreibung der Beschreibung des Gegenstandes
selbst.

41 An anderer Stelle haben wir darauf hingewiesen, dass das Motiv eine notwendige
Bedingung ist fiir die Moglichkeit, Hinweise auf Unterschiedenes zu geben, da es
zur Aufrechterhaltung von getroffenen Unterscheidungen dient; vgl. Schonwilder-
Kuntze/Wille in: Schonwilder-Kuntze et al. 2009% S. 75f. Der hier vorgetragene
Gedanke steht nicht im Widerspruch dazu, sondern stellt eine Erweiterung der
Funktion des Motivs dar, die sich aber erst ex post aus dem zwolften Kapitel heraus
ergibt: Nicht nur die Aufrechterhaltung, sondern der Unterscheidungsprozess selbst
folgt einem Wunsch, ist motiviert durch ein Begehren.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORIEBILDUNGSANALYSE | 35

Prozess bei der Konzeption auch noch in die Rolle des Motivs, so dass er als
Form der Unterscheidung der beschriebene Gegenstand ist; als Unterscheidung
den Gegenstand herstellt; als Wunsch zu unterscheiden zur Konzeption des
Gegenstandes motiviert und den Gegenstand als unterschiedenen herstellt, um
ihn tiberhaupt konzipieren, d.h. benennen und beschreiben zu konnen.

Die Form der Unterscheidung nach Spencer Brown hat kein Vorher, weil die
Zeitlichkeit erst durch eine bestimmte Perspektive auf diese Form generiert wird.
Die Rede von gegebenen Bedingungen erhilt also eigentlich im Kalkiil Spencer
Browns erst dann ihren Sinn, wenn es zur erneuten Unterscheidung als Re-entry,
wenn es zur Reflexion auf die Form der Unterscheidung selbst kommt. Aus der
Retrospektive des zwolften Kapitels lieBen sich die ,AuBeren Bedingungen® als
Formen der Unterscheidung interpretieren, auf die eben dann in einem Reflexi-
onsakt eine weitere Unterscheidung generiert wird. So dass die Theoriebildung
ihre Analogie nicht in der Form der ersten Unterscheidung, sondern in der Unter-
scheidung in der Form, mithin im Re-entry fande. Dafiir lieBen sich gute Griinde
anfiihren, insbesondere wenn man die Theoriebildung in der Moderne als reflexi-
ve Selbstverhiltnisse und Selbstbeschreibungen einer sich selbst performativ
durch Unterscheidungen hervorbringenden, sich selbst bestitigenden, und zu sich
selbst kommenden Vernunft betrachtet. Die Theoriebildung entspriche dann,
wenn man so will, als unreflektierte der Form der ersten Unterscheidung und als
Reflexion auf ihre Bedingungen, Prozesse und Architektur dem Re-entry.*? Die

42 Die Frage, inwiefern die Figur des Re-entry als Schema fiir das Selbstbegriin-
dungsmodell der transzendentalen Theoriebegriindung dienen kann, stellt sich bei-
spielsweise, wenn man Kants transzendentale Theoriebegriindung in den Blick
nimmt. Folgende Uberlegungen lieBen sich anstellen: Die Konzeption der Form der
Unterscheidung liegt, so Spencer Brown, im Wunsch oder im Begehren zu
unterscheiden. In der Konzeption werden ihre eigenen Moglichkeitsbedingungen
thematisiert, und diese wiederum sind die notwendigen Bedingungen fiir die
Konstitution des Gegenstandes der Konzeption. Insofern handelt es sich hier wie bei
der kantischen transzendentalen Reflexion nicht um die Initialziindung eines
infiniten Re- oder Progresses, sondern um eine Unterscheidungs- und Motiv-
Iteration, die von Spencer Brown Wiedereintritt in die eigene Form genannt wird,
weil sie beschreibt, was sie tut. Insofern ist hiermit auch der vielgepriesene
,Reflexionsstopp* erklirt, allerdings nicht wegen einer scheinbar auftauchenden Pa-
radoxie, wie Luhmann argumentiert, sondern in Bezug auf die Begriindungs-
funktion: wenn sich das, was beschrieben wird, als die Beschreibung selbst notwen-
dig begleitende ,formale‘ Moglichkeitsbedingung herausstellt, dann ist das ein aus-
reichendes Argument dafiir, dass im klassischen Sinne von ,wahr* gesprochen wer-
den kann, weil eine ,adaequatio rei et intellectus* vorliegt. Die Kongruenz zwischen
dem Beschriebenen und dem Prozess der Beschreibung im Re-entry meint aber
gerade nicht die durch die Unterscheidung entstandenen unterschiedenen Seiten,
sondern den Prozess der Konzeption selbst, der seine eigenen prozessualen Mog-
lichkeitsbedingungen als motivierten Unterscheidungsakt aus der Latenz hebt. Zur
Ahnlichkeit selbstreferentieller Theoriefiguren in der Moderne, Kants transzenden-
talem Ansatz, Hegels Authebung der Dialektik in der Spekulation und Spencer

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36 | FREIHEIT ALS NORM?

theoretischen Unterscheidungsakte, die ma3geblich Theorien bilden, konnten so
als orthogonale Positionierungen im Sinne einer Reflexion auf ,alte‘ und damit
einer Setzung neuer Unterscheidungen interpretiert werden.*

iv. Folgerungen flr die Analyse

Die Laws of Form erscheinen aus zwei Perspektiven hilfreich fiir die vorliegende
Untersuchung: Einerseits mit Blick auf die Theoriebildung, die hier unter dem
Aspekt ihrer unterscheidenden, d.h. (aus)differenzierenden Tétigkeit in Bezug
auf bestimmte Zwecke betrachtet wird; andererseits durch den dadurch
moglichen de-konstruierenden Umgang mit Differenzen, ihren Geltungsberei-
chen oder Unterscheidungskriterien. ,Motiv* bzw. ,relevanter Kontext*, ,Grenze*
bzw. ,gemachter Unterschied* und die entstandene Form werden als ein Ver-
hiltnis gedacht, durch das sie sich wechselseitig bestimmen und hervorbringen.
Es 148t sich nicht sagen, welcher der Aspekte ,zuerst dagewesen sein muss‘, es
geht nicht um die ontologische Frage, ob es erst Unterschiede ,gibt‘, die dann
,nur’ benannt zu werden brauchen. Diese Art Fragen werden moglicherweise
irrelevant, wenn man sie ihrerseits nach ihrem Zweck befragt. Stattdessen lassen
sich Fragen formulieren, die nach dem Sinn oder der Notwendigkeit von
Unterscheidungen in Bezug auf das Motiv und den Zweck fragen. Nicht
,Wieviele und welche Differenzen gibt es immer schon?‘, sondern ,Wieviele
Differenzen wollen wir und wofiir brauchen wir sie?‘ und ,Ist es angesichts neuer
Kontexte sinnvoll, an einmal getroffenen Unterscheidungen fiir immer
festzuhalten?‘ lauten die Fragen, die somit gestellt werden konnen.

Diese Fragen werden hier an die Theoriebildung in leicht modifizierter Form
gerichtet: Vor welchem Hintergrund, in Bezug auf welches Ziel oder welchen
Zweck wird etwas von etwas unterschieden; werden neue Unterscheidungen ge-
troffen, die Unterschiede festschreiben, die potentiell ein nicht-intendiertes Ei-
genleben beginnen und deren urspriinglicher Unterscheidungskontext seine Rele-
vanz schon wieder verloren haben konnte? Moglicherweise lassen sich scheinbar
unumstoBliche Gegensitze iiber die Sichtbarmachung ihrer Entstehung wieder
auflosen und somit kann neu bestimmt werden, welche Unterscheidungen
angesichts des Heute als sinnvoll erscheinen. Durch die Betrachtung der Aspekte

Browns Re-entry vgl. Niklas Luhmann (1987/ 1996%). Soziale Systeme. Grundrif3 ei-
ner allgemeinen Theorie. FaM: Suhrkamp: S. 606f.

43 Die ,orthogonale Positionierung® bezeichnet ein theoretisches Modell, das sich bei
Ingo Pies findet. Es meint dort die Uberwindung ,alter* dichotom aufgemachter
Problemstellungen, in denen zwei Positionen derart als Gegensitze vorgestellt wer-
den, dass die Entscheidung zugunsten der einen Position immer zugleich einer Ent-
scheidung gegen die andere entspricht; vgl. zuletzt Markus Beckmann/Ingo Pies
(2008). ,Ordo-Responsibility — Conceptual Reflections towards a Semantic Innova-
tion‘. In: Jesdis Conill/Christoph Liitge/Tatjana Schonwilder-Kuntze (eds.) (2008).
Corporate Business, Contractarianism and Ethical Theory: On Philosophical
Foundations of Business Ethics. Aldershot: Ashgate, S. 87-115.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORIEBILDUNGSANALYSE | 37

der Form der Unterscheidung als simultan entstandene werden heute ,falsche’,
weil ,nicht mehr zeitgeméBe® Unterschiede als wieder auflosbar denkbar, indem
die Aufmerksamkeit auf ihre Zwecke oder Kontexte gerichtet wird. Differenzen
lassen sich so nicht nur als verschiedene Resultate namhaft machen, sondern sie
konnen auch mit Bezug auf den genuinen, sie hervorbringenden Unter-
scheidungsprozess betrachtet werden. So erscheinen nicht nur die vier Aspekte
als unterschiedliche ,Gegenstinde®, die in den Fokus der theoretischen Reflexion
treten und ihren Gegenstand bilden konnen, sondern das Verhiltnis der vier
Aspekte selbst erhilt einen logischen Zusammenhang, der auf Reziprozitit und
Simultaneitét beruht und nicht auf Sukzession.

Die Interpretation von der simultanen Entstehung des Zwecks oder Motivs
mit dem Unterscheidungsakt oder, wenn man so will, der mit dem Zweckentwurf
zugleich vollzogenen Unterscheidung, ist wohl eher kontraintuitiv zu nennen und
konnte auf Ablehnung stoen, weil es aus einem Alltagsverstindnis heraus klar
erscheint, dass wir zunichst ein Motiv haben und erst dann die Gegenstéinde nach
oder in Bezug auf diesen Zweck ordnen, sortieren. Es kann hier nicht darum ge-
hen, den ontologischen oder auch epistemologischen Grundsatzstreit der Philo-
sophie fortzufithren oder gar zu entscheiden — wesentlich ist, dass eine solche
Idee von Unterscheidung dazu verwendet werden kann, bereits gebildete Unter-
scheidungen, Differenzen und Gegensitze auf ihren Zweck hin zu untersuchen
und je nachdem, ob dieser noch als relevant betrachtet werden kann oder nicht,
dariiber zu entscheiden, ob es sinnvoll ist, weiterhin an der (scheinbar) gegebe-
nen Unterscheidung festzuhalten. Eine Analyse, die sich an die Genese der Form
der Unterscheidung anlehnt, kann daher als Priifstein dienen fiir die Sinnhaftig-
keit bestehender Differenzen. Insofern die Theoriebildungsanalyse aber auch die
nicht-intendierten Effekte mit einbeziehen soll, die hier vor allem in der kontext-
freien, naturalisierenden Festschreibung und Emanzipation getroffener Unter-
scheidungen gesehen werden, muss die Spencer Brownsche Form der Unter-
scheidung noch um diesen Aspekt erweitert werden.

b. Paten fiir die Frage nach den nicht-intendierten Effekten

Die Patenschaft fiir den letzten Aspekt der Analyse, d.h. fiir die Untersuchung
der nicht-intendierten Effekte von Theorien anzugeben, ist sehr viel schwerer, als
fiir die Form und den Prozess, weil es hierfiir erstens nicht nur einen Ideengeber
gibt. Zweitens handelt es sich um ein heikle Angelegenheit, wenn mit dem Aus-
druck Effekt einer Theorie eine determinierende Relation impliziert wird, wenn
also die Theorie als ursdchlich fiir den Effekt gesehen wird, wenn auch nicht als
hinreichend. Es ist aber auch nicht weniger heikel zu nennen, wenn eine Theorie
in dieser Konstellation nur als notwendige Bedingung fiir diesen oder jenen Ef-
fekt angesehen wird, sofern diese Verbindung nicht ausschlie3lich ex post postu-
liert wird, und auch dann ist die Frage, inwiefern solche Zuschreibungen iiber-
haupt sinnvoll auf philosophische Theorien anwendbar sind.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38 | FREIHEIT ALS NORM?

Durch das einschrinkende Pridikat nicht-intendierte Effekte wird bereits darauf
hingewiesen, dass es hier nicht um diejenigen praktischen Effekte geht, die mit
dem (empirischen) Motiv der Theoriebildung zusammenfallen — falls so etwas
iiberhaupt je der Fall sein sollte —, sondern um solche Effekte, die durch die The-
orie (mit)hervorgebracht werden oder durch sie hervorgebracht zu sein scheinen,
obwohl sie nicht gewollt sind. Damit sollen einerseits Motivforschungen ausge-
schlossen werden, die nach Motiven suchen, die sich nicht explizit im Text fin-
den lassen,™ und andererseits ist damit auch keine systematische Offenheit ge-
meint, in der nicht-intendierte Effekte dennoch gerade gewollt sein konnen. Statt-
dessen geht es nur um diejenigen nicht-intendierten Effekte, die sich aus den in
Theorien getroffenen und durch die sie bildenden Unterscheidungen ergeben,
d.h. die getroffenen Unterscheidungen werden als mogliche Ausgangspunkte fiir
nicht-intendierte Effekte angesehen.

Es geht also nicht darum, eine Schuld an und Verantwortung fiir gesellschaft-
liche Verhiltnisse an die Theorien und TheoriebildnerInnen zu delegieren, son-
dern diese, wenn man so will, stattdessen auf die missbriauchliche Verwendung
von Theorieresultaten zu verschieben, die darin besteht, Entstehungskontexte zu
missachten und einmal getroffene Unterscheidungen zu verselbstindigen, zu na-
turalisieren bzw. zu ontologisieren.*> Damit triigt die Verantwortung nicht mehr
der/die urspriingliche Theoriebildner/in, der/die in der Regel lidngst tot ist, son-
dern der/die jeweilige Anwender/in, der/die die Theorie verfilscht und sie zur
Legitimierung der eigenen Zwecke verwendet. Es handelt sich also um den Ver-
such, in Bezug auf die verwendeten Unterscheidungen eine authentische Lesehal-
tung zu gewinnen und gleichzeitig davon Abstand zu nehmen, die eigenen Moti-

44 Damit sind beispielsweise Spekulationen itiber Theorien und iiber der gesamten
Wissenschaft zugrundeliegende , Unterdriickungszwecke® gemeint, weil es eine star-
ke Voraussetzung ist, von einzelnen, Zwecke setzenden Subjekten auszugehen, die
intendierter MaBen gesellschaftliche und wissenschaftliche Entwicklungen derart
beeinflussen konnten, dass es sinnvoll wire, von ,gezielter oder gewollter Unter-
driickungsstrategie®, die sich seit Jahrhunderten realisieren wiirde, zu sprechen; vgl.
z.B. Mary O’Briens Aufsatz zum dialektischen Zusammenhang von Patriarchat und
Reproduktion. ,Die Dialektik der Reproduktion‘. In: Irene Do6lling/Beate Krais
(Hrsg.) (1997). Ein alltigliches Spiel. Geschlechterkonstruktion in der sozialen
Praxis. S. 75-103. Dass Wissen und Theorien strukturell gesellschaftliche und wirt-
schaftliche Anforderungen widerspiegeln und so deren Akzeptanz erhohen oder
vorbereiten, dass Wissen immer auch Herrschaftsanspriiche widerspiegelt, sei des-
wegen aber nicht in Abrede gestellt; vgl. hierzu Foucault 1972/1992 sowie Michel
Foucault (2003%). Die Ordnung des Diskurses, S. 9-38. Wobei noch hinzugefiigt
werden muss, dass Herrschaftsanspriiche auf der einen Seite eben nicht unbedingt
die Unterdriickung auf der anderen Seite implizieren, solange man die Entfaltung
von Anspriichen nicht im Nullsummen-Paradigma denkt.

45 Die Abweisung einer fdlschlich zugewiesenen Schuld gilt freilich nur fiir solche
Theorien, die nach bestem Wissen und Gewissen gebildet wurden und nicht etwa
fir Theorien, die von vorne herein im Dienste einer wie auch immer gearteten Poli-
tik/Ideologie gebildet worden sind — mithin den Zweck verfolgen, Ideologie zu legi-
timieren.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORIEBILDUNGSANALYSE | 39

ve mit der falschen Analyse auf diese oder jene Theorie zu stiitzen, ohne dies ex-
plizit zu machen. Zudem stellt sich tatsdchlich die Frage, wie sinnvoll es iiber-
haupt ist, in diesem Kontext das juridische Schuldmodell zur Anwendung zu
bringen.*®

Im Folgenden werden in aller Kiirze drei Paten fiir die Suche nach nicht-
intendierten Effekten genannt, deren durch sie vermittelten Einblicken, Erkennt-
nissen und Aha-Momenten die vorliegende Untersuchung viel verdankt und
durch die sie ihr methodisches Profil auch durch Abgrenzung gewonnen hat. Karl
Popper steht hier fiir die Frage nach der Ideologiebildung durch Theoriebildung;
Judith Butler fiir die Frage nach der Gefahr der Reaktivierung derjenigen Muster,
die gerade auf dem Priifstand stehen sollten; und (der junge) Hegel fiir das ,Ge-
bot‘, scheinbar unumstéBliche Gegensitze immer wieder auf ihren Geltungskon-
text zu hinterfragen und sie dadurch auch als wieder authebbar denkbar zu ma-
chen.

i. Karl R. Poppers ,Feinde der offenen Gesellschaft'

Karl Popper und seine Untersuchung Die Feinde der offenen Gesellschaft fungie-
ren als Pate der Idee, Theorien auch auf ihre nicht-intendierten Effekte hin zu un-
tersuchen, da seine Intention nachzuweisen, dass der politische Totalitarismus
seine philosophischen Vorldufer und Ideengeber in Platons Politeia und in He-
gels Rechtsphilosophie hat, zu weiten Teilen geteilt wird. Nicht geteilt wird hin-
gegen die Interpretation, dass in den dort gezeichneten totalitiren Staatsmodellen
sozialphilosophische Ideen zum Tragen kémen, ,,die verantwortlich sind fiir das
weitverbreitete Vorurteil, dal eine demokratische Reform der Gesellschaft un-

moglich sei“’’ und die es daher zu kritisieren gelte. Die Verantwortung sicht

46 In diesem Sinne muss man Foucaults Ablehnung verstehen, auf seine ,geistigen
Vorldufer® explizit hinzuweisen — die Verwendung philosophischer Theorien oder
Ideen als Initialziindung der eigenen Uberlegungen bedeutet eben nicht, dass man
sie auch in dem Sinne verwendet, wie sie dort gemeint waren. Deshalb ist der Re-
kurs auf sie eigentlich nichts weiter als — allerdings akademisch gefordertes — ,na-
medropping‘. Es ist also weit ehrlicher, die Namen nicht zu nennen, wenn es sich
nicht um eine historisch-philologische Analyse handelt, als sich mit den eigenen
Gedanken auf die anderer zu berufen und sie dort scheinbar belegt zu sehen.

47 Karl R. Popper (1950/1980°). Die offene Gesellschaft und ihre Feinde I: Der Zau-
ber Platons. Tiibingen: Franke, S. 22 T.S. Es soll hier nicht diskutiert werden, ob
Popper mit seiner Kritik richtig liegt, oder ob er Platon und Hegel (= Bd. 2 der
deutschen Ausgabe) richtig interpretiert, da es darum geht, dass hier theoretischen
Konstrukten eine Verantwortung fiir ,ihre‘ (vermeintlichen) Effekte auf die Wirk-
lichkeit zugeschrieben wird; vgl. zu Poppers Kritik abweisend Dorothea Frede. ,Die
ungerechten Verfassungen‘. In: Ottfried Hoffe (Hrsg.) (1997). Platon: Politeia.
Klassiker auslegen Bd. 7. Berlin: Akademie, S. 251-270, hier insbes. S. 253ff sowie
Ottfried Hoffe. ,Vier Kapitel einer Wirkungsgeschichte der Politeia‘. In: Ders.
(Hrsg.) (1997). Platon: Politeia. Klassiker auslegen Bd. 7. Berlin: Akademie, S.
333-361, hier insbes. S. 354ff.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40 | FREIHEIT ALS NORM?

Popper in der Verfithrungskraft solcher Theorien, die er damit erkldrt, dass ihnen
,historizistische Metaphysiken® zugrunde liegen, ,,die dazu neigen, die Menschen
von der Last ihrer Verantwortung zu befreien*®, indem sie behaupten, sichere
Prognosen iiber eine zukiinftige (soziale Welt) abgeben zu konnen, d.h. histori-
sche Notwendigkeiten zu postulieren, die diese oder jene gesellschaftliche For-
mation notwendig eintreten lassen etc.*’

Keineswegs soll hier geleugnet werden, dass diese Theorien zur Legitimie-
rung totalitirer Maflnahmen verwendet werden, lediglich die Schuldzuschrei-
bung scheint mir verkiirzt. Zudem stellt der Hinweis auf die Schuldigkeit einer
Theorie selbst eine Art und Weise dar, die Anwender von ihrer anwendenden und
denkenden Verantwortung zu befreien. Ganz im Einvernehmen mit Popper wird
hingegen Theorien das Potential fiir einen was auch immer legitimierenden Miss-
brauch zugeschrieben, aber so, dass ihnen keine ursidchliche Kraft oder eben Ver-
antwortung zugerechnet wird. Das hat den Vorteil, dass Theorien oder deren Ver-
fasser/innen nicht deswegen als obsolet und unlesbar oder als persona/theoria
non grata abgelehnt werden, weil sich jemand zur Legitimierung seines theoreti-
schen oder politischen Tuns auf sie beruft oder berufen hat — sie konnen oder
diirfen nach wie vor in ikrem Kontext gelesen werden.™

Im Unterschied dazu wird in der hier vorgelegten Untersuchung primir nach
den theoriebildenden, in Bezug auf die Auflosung von Widerspriichen getroffe-
nen Unterscheidungen gesucht und nicht nach zugrundeliegenden metaphysi-
schen Ideologien — was allerdings nicht bedeutet, dass die getroffenen Unter-
scheidungen nicht durch und durch ideologisch besetzt sein oder Ideologien zum
Ausdruck bringen konnen. Ideologie bezeichnet daher im vorliegenden Zusam-
menhang bereits den Umstand, wenn einmal getroffene Unterscheidungen die
unreflektierten Achsen der Matrix nachfolgender Diskurse aufspannen, d.h. deren

48 Karl R. Popper 1950/1980°%: S. 25.

49 Das gilt mit Sicherheit fiir Platons Verfallsformen des idealen Staates, die von der
Timokratie iiber die Oligarchie und Demokratie zur Tyrannei fortschreiten, die Pla-
ton in der Politeia, Buch VIII und IX vorstellt und auch fiir Hegels Idee des Staates,
die , fur ihre Verwirklichung nicht auf die philosophische Umsetzung in staatskon-
struierende und -leitende Praxis angewiesen ist. Sie setzt sich in dem ,stillen Wir-
ken‘ des Volksgeistes ohnehin durch.”“ Ludwig Siep (1997). ,Vernunftrecht und
Rechtsgeschichte*. In: Ders. (1997) (Hrsg.) G.W.F. Hegel: Grundlinien der Philo-
sophie des Rechts. Klassiker Auslegen Bd. 9. Berlin: Akademie, S. 5-29, hier S. 24.

50 Der Ideologie-Vorwurf bzw. die Zuschreibung der Schuld an menschlichen Katast-
rophen mag im Falle Platons nicht ins Gewicht fallen — in Bezug auf Hegels bzw.
ganz hervorstechend auf Marx’ Theorie beispielsweise scheint es mir aber doch so,
dass es im akademischen Mainstream gewisse Vorbehalte gab und gibt, ob man sich
noch sinnvoll mit diesen Theorien und ihren Inhalten auseinander setzen konne und
diirfe. Dass etwas irrige Argument lautet dann, dass das Scheitern des ,real existie-
renden Sozialismus‘ die Unzuldnglichkeit der Theorien hinreichend ,beweise‘ — oh-
ne in Betracht zu ziehen, dass vielleicht das eine mit dem anderen nicht wirklich
viel zu tun haben konnte.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORIEBILDUNGSANALYSE | 41

konstitutive Leitunterscheidungen abgeben und auf diese Weise der Theoriebil-
dung unhinterfragt zugrunde gelegt werden.

ii. Judith Butlers ,Gender Trouble*

In diese Richtung argumentiert Judith Butler — unter Rekurs auf Foucault —, wenn
sie in ihrer Analyse der feministischen Theoriebildung darauf hinweist, welche
theoretischen wie auch empirischen Probleme daraus entstehen konnen, die For-
derung nach gleichen Teilnahmechancen am gesellschaftlichen Leben fiir aus-
nahmslos alle Menschen nicht am Ziel, sondern an der Identitit der Fordernden
festzumachen. In ihrem Buch Gender Trouble kritisiert sie zunéchst die Verwen-
dung scheinbar unhinterfragbarer Identititskategorien im politischen Diskurs,
wenn das Ziel einer addquaten gesellschaftlichen Reprisentation aller Menschen
erreicht werden soll, weil es moglich ist, dass sich das ,,feministische Subjekt [...]
als genau durch dasjenige politische System diskursiv konstituiert [erweist], das
seine Emanzipation ermdglichen soll.“>' Dies werde genau dann zum politischen
Problem, so Butler weiter, wenn gezeigt werden konne, dass es eben dieses poli-
tische System ist, das die geschlechtlich bestimmten Subjekte entlang einer diffe-
rentiellen hierarchischen Achse produziere.

Das zugrundeliegende theoretische Problem lieBe sich so reformulieren, dass
zur Realisierung des Zweckes moglicherweise gerade die notwendige Bedingung
des Mittels, mit dem es erreicht werden soll, zerstort werden miisste; oder anders
formuliert: Es konnte sich um eine paradoxe Selbstreferenz zwischen agierendem
Subjekt einerseits und dem Objekt der Kritik andererseits handeln, so dass ent-
weder das agierende Subjekt erhalten bleibt, aber nie seinen (feministischen)
Zweck, d.i. die Gleichstellung der Frauen, erreicht; oder der Zweck erreicht wird,
dadurch aber das Mittel, d.i. das agierende Subjekt ,Frau® sich substantiell selbst
zerstort, weil es damit seine konstitutiven Bedingungen, denen es diese Identi-
tatskategorie verdankt, angreift.

Der wesentliche Aspekt ist hier, dass Identititskategorien gleich welcher
Couleur fiir Butler, ebenso wie fiir Foucault, das Resultat von Unterscheidungen
darstellen, die durch Namensgebung und wiederholte Nennung stabilisiert wer-
den und auf diese Weise etwas bestimmtes, von anderem streng Unterscheidba-
res, Abgegrenztes zu bezeichnen scheinen.’® Ist aber diese strenge Abgrenzung

51 Judith Butler (1990/1991). Das Unbehagen der Geschlechter. FaM: Suhrkamp, S.
16

52 Zur Herstellung von Identitédtskategorien vgl. den Abschnitt ,Identitédt, anatomisches
Geschlecht und die Metaphysik der Substanz‘ in Butler 1990/1991: S. 37-49. Dort
stellt sie die Frage, ,,[i]n welchem MaBle werden die Identitit, die innere Kohédrenz
des Subjektes und sogar der selbstidentische Status der Person durch die Regulie-
rungsverfahren der Geschlechter-Ausbildung [gender formation] und Teilung kon-
stituiert. Inwiefern stellt Identitdt eher ein normatives Ideal als ein deskriptives
Merkmal der Erfahrung dar?*, Butler 1990/1991: S. 38; vgl. auch Michael Harr
(1977). ,Nietzsche and Metaphysical Language‘. In: David Allison (Hrsg.) (1977).

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42 | FREIHEIT ALS NORM?

oder Definition nicht moglich — weil es sich eben um ein analytisch-sprachliches
Konstrukt handelt, das in gewisser Weise unseren willkiirlichen Unterscheidun-
gen unterliegt, wie die Diskussion um die Extension des Begriffes ,Mensch‘ in
Bezug auf die Abtreibungsdebatte oder um den Begriff des ,Lebens‘ in Bezug
auf die Sterbehilfe zeigt, werden Identititskategorien, weil sie immer Unterschie-
de benennen und keinen alles umfassenden Allsatz formulieren konnen, ohne die
differentia specifica dabei aufen vor lassen zu miissen, immer inkludieren und
exkludieren — dann sind sie sinnlos, weil sie selbst wiederum keine vollstindige
Inklusion erreichen konnen, die sie doch auf ,hoherer Ebene‘ erreichen wollen.>
Butlers Thesen werden insofern zu Paten der vorliegenden Analyse, als hier
Identitdtsbildung im weitesten Sinne durch Wahrnehmung, Aufdeckung und
Explizierung als Resultate einmal getroffener Unterscheidungen sichtbar wird.
Damit konnen sie in ihrer kontextbezogenen Konstruiertheit offen gelegt werden
und wieder prozessual verfliissigt und ihrer Starrheit entrissen werden. Die Ana-
lyse Butlers ist von (feministischen) Wissenschaftlerinnen wie der Philosophin
Martha Nussbaum oder der Historikerin Barbara Duden sehr polemisch diskutiert
worden.> Fiir den vorliegenden Zusammenhang ist es interessant zu fragen, wa-

The New Nietzsche: Contemporary Styles of Interpretation. New York: Delta, S.
17f. Zu Funktionen und Formen der Stabilisierung vgl. Stephan Moebius (2003).
Die soziale Konstituierung des Anderen. Grundrisse einer poststrukturalistischen
Sozialwissenschaft nach Lévinas und Derrida. FAaM/New York: Campus.

53 So erscheint Butler auch die Idee, aus dem gemeinsamen Telos eine Einheit stiften-
de Identitit zu erlangen, widersinnig, weil theoretisch der Rekurs auf eine ,gemein-
same Identititskategorie® nur als notwendig geserzt wird. Stattdessen schlégt sie we-
sentlich unvollstindige Kategorien vor: ,,Die definitorische Unvollstindigkeit der
Kategorien konnte dann als normatives Ideal dienen, das von jeder zwanghaften
Einschrinkung befreit ist.“ Butler 1990/1991: S. 35.

54 Eine lingere Anmerkung zu den Angriffen gegen Butler sei hier erlaubt: Sie ent-
sprechen keinem akademischen Disput mehr, sondern einem Kampf, der so ausge-
tragen wird, als ginge es hier nur um die Verletzung, wenn nicht gar die Vernich-
tung der Protagonistin, weshalb es gerechtfertigt ist, sie polemisch im reinen Sinne
des Wortes zu nennen. Um die sinnentstellenden Angriffe nicht auch noch zu wie-
derholen, sei hier nur die Schlusspassage von Nussbaums peinlicher Polemik zitiert:
»The great tragedy of the new feminist theory in America is the loss of a sense of
public commitment. In this sense, Butler’s self-involved feminism is extremely
American [...]. [...] Judith Butler’s hip quietism is a comprehensible response to the
difficulty of realizing justice in America. But it is a bad response. It collaborates
with evil. Feminism demands more and women deserve better.” Martha Nussbaum
(1999). ,The Professor of Parody‘. In: The New Republic vom 22.02.1999, zitiert
nach www.tnr.com/archive/0299/022299/nussbaum022299.html, S. 21f. Sehr viel
frither hat im deutschsprachigen Raum Barbara Duden in einem spiter veroffent-
lichten Vortrag Butler ein ,stimmloses Gespenst® genannt, das das Produkt ,.eines
stimmlosen Diskurses [ist], das Frau Butler offenbar selbst darstellt: wir konnten
von diesem phantasmatischen Produkt neuer Subjektivitit als der entkdrperten Frau
sprechen.” Barbara Duden. ,Die Frau ohne Unterleib: Zu Judith Butlers Entkorpe-
rung. In: Feministische Studien 1993 Nr. 2, Weinheim: Deutscher Studien Verlag,
S. 24-33, hier S. 26; vgl. hierzu Butlers Replik in Judith Butler (1993/1997). Korper
von Gewicht. FaM: Suhrkamp, S. 33.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORIEBILDUNGSANALYSE | 43

rum sich Wissenschaftlerinnen auf ein derart polemisches Niveau begeben. Eine
mogliche Antwort ist sicherlich in dem Faktum zu sehen, dass Butler durch ihre
Zugangsweise und Problemstellung liebgewonnene Grundunterscheidungen und
Problemldsungsmuster aufzubrechen droht und so der Gegenseite gleichsam den
theoretischen Boden unter den Fiissen entzieht, von dem aus diese argumentiert,
der ihre unreflektierten, weil als gegeben angenommenen Grundiiberzeugungen
enthilt. Zudem, lieBe sich anfiigen, stellt Butlers Argumentation, die gerade auch
auf dem Hinweis auf die moglichen nicht-intendierten Effekte beruht, gerade die-
se Grundvoraussetzungen nicht nur in Frage, sondern desavouiert sie, indem sie
zeigt, dass diese kontrir zur Zielsetzung des Feminismus sind.”

iii. G.W.F. Hegels ,Differenzschrift'

Als weiterer Pate wird auf Hegel verwiesen, der in seiner ersten Veroffentli-
chung, der sogenannten Differenzschrift’®, vehement dafiir eintritt, dass das We-
sen der Vernunft genuin darin bestehe, verkrustete, erstarrte und geronnene Dif-
ferenzen wieder aufzuheben und sie nicht als gegeben anzusehen. Die Paten-
schaft bezieht sich dabei weder auf die inhaltliche Auseinandersetzung mit dem
Denken Kants, Schellings und Fichtes, noch auf die Hegelsche inhaltliche Inten-
tion,57 sondern einzig darauf, worin Hegel ein fiir ihn zyklisch auftauchendes,
strukturelles Problem sieht: in der Festschreibung einmal getroffener Unterschei-
dungen, in der unreflektierten ,Erhebung der Nichtidentitit zum absoluten

(58
Grundsatz®.

55 Neben der polemischen Diskussion um Butlers Thesen gibt es allerdings auch
ernsthafte Auseinandersetzungen auf sachlich philosophischem Niveau; vgl. z.B.
Seyla Benhabib et al. (1993). Der Streit um Differenz: Feminismus und Postmoder-
ne in der Gegenwart. FaM: Fischer.

56 Vollstindig lautet der Titel der 1801 erschienenen Schrift: ,Differenz des Fichte-
schen und Schellingschen Systems der Philosophie. Im Folgenden zitiert nach:
G.W.F. Hegel (1986). Jenaer Schriften 1801-1807. Werke Bd. 2. FaM: Suhrkamp.

57 Hegels Intention lduft darauf hinaus, das Wesen der wahren Philosophie in ihrem
Verhiltnis zum Absoluten zu bestimmen, das kurz darin besteht, das Absolute in
seiner besonderen Form zum Ausdruck zu bringen: ,,Wenn aber das Absolute wie
seine Erscheinung, die Vernunft, ewig ein und dasselbe ist (wie es denn ist), so hat
jede Vernunft, die sich auf sich selbst gerichtet und sich erkannt hat, eine wahre
Philosophie produziert und sich die Aufgabe gelost, welche wie ihre Auflosung zu
allen Zeiten dieselbe ist. [...] Das wahre Eigentimliche einer Philosophie ist die in-
teressante Individualitit, in welcher die Vernunft aus dem Bauzeug eines besonde-
ren Zeitalters sich eine Gestalt organisiert hat; die besondere spekulative Vernunft
findet darin Geist von ihrem Geist, Fleisch von ihrem Fleisch, sie schaut sich in ihm
als ein und dasselbe und als ein anderes lebendiges Wesen an.* Hegel 1986, Diffe-
renz ... Bd. 2: S. 19.

58 Hegel argumentiert in der Vorerinnerung so, dass eigentlich in der kantischen De-
duktion der Kategorien das Prinzip der Spekulation, die Identitit von Subjekt und
Objekt, ausgesprochen sei, dass Kant aber dann, weil er diese Identitit selbst reflek-
tiere, erneut eine Differenz aufmacht, die die Identitit wieder zum Verschwinden

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

44 | FREIHEIT ALS NORM?

Was der Philosophie zu seiner Zeit fehle — so Hegel in den Anfangspassagen —,
sei der lebendige Geist, so dass der Forscherdrang sich nur noch in der akkumu-
lativen Sammelleidenschaft von Kenntnissen ausdriicke, was sich auch daran
zeige, dass den Philosophien selbst Namen gegeben wiirden, so dass sie ,,auf die-

59 ..
“’” wiirden.

se Weise in den Rang einer Kenntnis versetzt
,Die Gegensitze, die sonst unter der Form von Geist und Materie, Seele und Leib,
Glaube und Verstand, Freiheit und Notwendigkeit [...] bedeutend waren [...] sind im
Fortgang der Bildung in die Form der Gegensitze von Vernunft und Sinnlichkeit, Intel-
ligenz und Natur [und] [sic] [...] absoluter Subjektivitdt und Objektivitit iibergegangen.

Solche festgewordenen Gegensitze aufzuheben, ist das einzige Interesse der Vernunft.“°

Das bedeutet aber im Gegenzug nicht, dass alle Arten von Differenzen oder Ge-
gensdtzen grundsitzlich aufzuheben oder gar als iiberfliissig anzusehen seien,
sondern, so Hegel weiter:

,.Dies ihr Interesse hat nicht den Sinn, als ob sie sich gegen die Entgegensetzung und
Beschriankung tiberhaupt setze, denn die notwendige Entzweiung ist ein Faktor des Le-
bens, das ewig entgegengesetzt sich bildet [...]. Sondern die Vernunft setzt sich gegen
das absolute Fixieren der Entzweiung durch den Verstand, und um so mehr, wenn die
absolut Entgegengesetzten selbst aus der Vernunft entsprungen sind. "

Werden Gegensitze dann als fixierte gedacht, dann entstehe das wahrhafte ,Be-
diirfnis der Philosophie‘, das die Prozesshaftigkeit, die Herkunft, das Produkthaf-
te und auch die Verdnderlichkeit der Erkenntnisse, zumindest in Bezug auf ihren
Inhalt, wenn auch nicht auf ihre Herstellungsform und ihren Herstellungsort,
wieder in den Mittelpunkt stellt:

»Wenn die Macht der Vereinigung aus dem Leben der Menschen verschwindet und die
Gegensitze ihre lebendige Beziehung und Wechselwirkung verloren haben und Selb-
standigkeit gewinnen, entsteht das Bediirfnis der Philosophie. Es ist [...] unter der gege-
benen Entzweiung der notwendige Versuch, die Entgegensetzung der festgewordenen
Subjektivitit und Objektivitit aufzuheben und der intellektuellen und reellen Welt als

. . . . . e w62
ein Werden, ihr Sein als Produkte als ein Produzieren zu begreifen.

bringe — einfach weil Kant, in den Augen Hegels, die Vernunft erneut zum Objekt
mache. Hegel 1986, Differenz ... Bd. 2: S. 10.

59 Hegel 1986, Differenz ... Bd. 2: S. 15. Hegel spricht wortlich vom ,, Trieb zur Totali-
tdt, der sich nur noch als Trieb zur Vollstindigkeit der Kenntnisse [...] ins Leben
wagt“. Ebd.

60 Hegel 1986, Differenz ... Bd. 2: S. 21.

61 Hegel 1986, Differenz ... Bd. 2: S. 21f.

62 Hegel 1986, Differenz ... Bd. 2: S. 22.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORIEBILDUNGSANALYSE | 45

Fiir den vorliegenden Zusammenhang liefe sich ergénzen, dass die scheinbare
Selbstverstindlichkeit, Natiirlichkeit und Gegebenheit bestimmter Resultate von
unterscheidenden Denkprozessen andere, neue, aktuelle Fragestellungen und da-
mit addquatere Losungen verhindert, solange die Vernunft sich nicht selbst notigt
— um es mit Hegel zu sagen —, wieder verniinftig und reflektiert in Prozessen zu
denken, anstatt nur ,verstindig* aufgrund und in den Bahnen einmal gewonnener
,Erkenntnisse‘.

Zusammengefasst meint die Rede von den nicht-intendierten Effekten einer The-
orie also weder, dass Theorien immer auch nicht-intendierte Effekte mit sich
bréachten, noch, dass Theorien hier eine ursachliche Funktion zugeschrieben wird,
so dass dieser oder jener Effekt eine notwendige Folge darstellen wiirde. Statt-
dessen soll sie hervorheben, dass der kontextfreie Umgang mit den aus Unter-
scheidungen folgenden Resultaten gebildeter Theorien dazu fithren kann, die dort
getroffenen Unterscheidungen, die beispielsweise dem Zweck der Vermeidung
bestimmter Widerspriiche gegolten haben, oder ersonnen wurden, um bestimmte
Ideen gegen sie vernichtende Argumente zu verteidigen, sie filschlicher Weise
zu naturalisieren oder als gegeben an- und hinzunehmen und nicht weiter zu re-
flektieren und daher zu ideologisieren. Der reflektierte Umgang mit dem Entste-
hungskontext und -prozess von Theorien sollte aber gerade Aufgabe der Philoso-
phie sein und bleiben, statt sie zur unkritischen Magd des Gewordenen zu ma-
chen.

Die folgende Zusammenfassung der Aspekte der Theoriebildung bzw. der Be-
trachtungsform, unter und nach der Theorien analysiert werden konnen, ist in
diesem Sinne als Schema aufzufassen, das daran erinnert, dass es sich bei Theo-
retisierungen nicht um abbildende Beschreibungen von gegebenen Gegensténden
handelt, sondern um ein aktives Generieren von Differenzen, Zusammenhingen
und Festschreibungen durch Benennung.

3. Skizze der Betrachtungsform

Die Betrachtungsform zur Analyse von Theorien, die sich an ihrem Herstel-
lungsprozess orientiert, hat zusammengefasst folgende Aspekte: Die Theoriear-
chitektur und -genese, die eng verbunden ist mit der zu Grunde liegenden Frage-
bzw. Problemstellung; das Instrumentarium des theoriebildenden Prozesses, das
im Treffen von Unterscheidungen gesehen wird, sowie die moglichen nicht-
intendierten Effekte, die sich durch die Festschreibung und Verselbstindigung
der getroffenen Differenzen ergeben konnen. Die Frage- bzw. Problemstellung
umfasst theorieexterne Faktoren, wie etwa die gegebenen theoretischen Bedin-
gungen und das Motiv, und wird als bestimmend fiir die sukzessive Genese und
die statische Architektur, die die Reihenfolge und das Verhiltnis der gewonnen

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46 | FREIHEIT ALS NORM?

Erkenntnisse zueinander beschreibt, betrachtet. Der zweite Aspekt umfasst nicht
nur die getroffenen Unterscheidungen, sondern auch die notwendigen Benennun-
gen fiir die unterschiedenen Seiten, und der dritte Aspekt richtet die Aufmerk-
samkeit auf die Effekte, die auch durch Theorie mit erzeugt wurden und wer-
den.®

Frage- und Problemstellung

Zur Theoriebildung gehdren empirische wie theoretische Faktoren, die in einem
engem Zusammenhang stehen; dennoch beschrinkt sich die vorliegende Analyse
auf die theoretischen Faktoren, da sie andere Aspekte hervorheben will als den
Nachweis, dass Theorien immer auch die gesellschaftlichen Verhiltnisse spie-
geln, in denen sie geboren werden, und dass sie diesen auch zu Diensten sind.
Der wissenschaftskritische Impetus gilt vielmehr dem internen Zusammenspiel
der einzelnen Aspekte. Auf diese Weise wird die Aufmerksamkeit auf versteckte
Voraussetzungen gelenkt, wie etwa auf moglicherweise in Vergessenheit gerate-
ne, zugrundeliegende Motive fiir getroffene Unterscheidungen, die sich im Text
nachweisen lassen, die also explizit genannt werden.

Unter dem empirischen Motiv einer Theorie sei ihr grundlegender Zweck
verstanden, also die Antwort auf die Frage, warum und wofiir die Theorie iiber-
haupt gebildet wird; wobei die Moglichkeit, dass Theorien rein um ihrer selbst
Willen gebildet werden konnten — la théorie pour la théorie —, nicht in Betracht
gezogen wird. Stattdessen wird davon ausgegangen, dass Theorien von ganz
handfesten Zielen geleitet werden, zu deren Realisierung sie einen Beitrag leisten
sollen. Das Motiv zur Theoriebildung entsteht aus einer als suboptimal empfun-
denen Situation, d.h. aus einem Optimierungsgedanken heraus — das gilt zumin-
dest fiir philosophische Theorien, die sich im weitesten Sinne mit Ethik beschif-
tigen. Die bereits vorhandenen Theorien scheinen aus der Sicht des/der Theoreti-
kers/in nicht auszureichen — und das schon allein deshalb, weil die alten theoreti-
schen Konzepte gar nicht die neue Situation, in der das zu l6sende Problem ent-
standen ist, ,auf den Begriff bringen‘ und daher nicht einfach transferiert werden
konnen.

Die Frage ist, auf welche Weise das empirische Problem gelost werden kann
und zu welchen Fragestellungen die vorliegenden theoretischen Losungsvor-
schlidge passen — diese Fragen miissen nicht unbedingt den historischen Gesamt-
kontext mit einbeziehen, sondern konnen sich auch nur auf das gegebene Wissen
in Bezug auf die explizit genannte Problemstellung und die gewihlte Losungs-
strategie beziehen. Dabei ist zu beachten, dass gleiche empirische Probleme kei-
nesfalls selbstverstindlich immer unter der gleichen theoretischen Problemstel-

63 Es steht auBBer Frage, dass es immer Fragmente oder unabgeschlossene Theorieteile
innerhalb eines philosophischen Gebédudes gibt. Mit dem Prédikat ,ganz* ist hier al-
so nicht ein duflerlich trennscharf abgrenzbares Ganzes gemeint, sondern vielmehr
ein Ganzes, das aus einem inneren Zusammenhang heraus ein Ganzes bildet, ohne
eine feste dullere Grenze konstatieren zu miissen.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORIEBILDUNGSANALYSE | 47

lung erfasst werden, und daher sind die Antworten, die innerhalb der einen Prob-
lemstellung generiert werden, nicht ohne weiteres als Antworten auf andere
Problemstellungen zu lesen.®*

Wird also nach der Motivation oder dem Zweck der Theoriebildung gefragt,
miissten immer (mindestens) zwei verschiedene Antworten gegeben werden, die
ihren empirischen und ihren theoretischen Zweck betreffen. Die gebildete Theo-
rie wird dabei als das theoretische Mittel betrachtet, das nicht nur die theoretische
Problemstellung 16st, sondern mit dem auch der praktische Zweck erreicht wer-
den soll. Darin besteht der wesentliche Unterschied zu Untersuchungen, die nach
impliziten, verborgenen oder auch ,verdringten® Motiven suchen, denn dort wird
mit Analogien und notwendigerweise mit MutmalBungen gearbeitet, die nicht sel-
ten ihrerseits zu Legitimationen umfunktioniert werden, so dass sich die Interpre-
tationen nicht nur vorwerfen lassen miissen, sich letztlich auf ,sehr diinnem Eis*
zu bewegen — auch wenn sie auBerordentlich plausibel sein kénnen® —, sondern
zudem selbst nicht immer ideologieresistent bzw. ideologiefrei zu argumentie-
ren.%

Damit eng zusammen héngt die grundlegende Theorieentscheidung, die rela-
tiv zur Problemerfassung in die theoretische Problemstellung mit einflieft.*” Mit
der grundlegenden Theorieentscheidung ist der formale Ausgangspunkt gemeint,
der Ansatz, von dem aus die Theorie gebildet wird. Sie wird deshalb zu den theo-
riebildenden Bedingungen geziahlt, weil davon ausgegangen wird, dass es sich
um eine Setzung handelt, die an dieser Stelle keiner Notwendigkeit unterliegt, die
aber dennoch am Beginn der Theoriebildung stehen muss. Aber damit ist eben
mitnichten bereits die Art und Weise, wie das vonstatten gehen soll, bestimmt —
auch wenn Theorien, die an sich selbst den Anspruch stellen, ein ,System‘ zu

64 Die Unterscheidung zwischen empirischem und theoretischem Problem soll deut-
lich machen, dass es nicht nur eine problematisierte Spannung zwischen Wissen
und Nichtwissen oder zwischen Wissen und Tatsachen gibt, wie sie beispielsweise
von Popper am Anfang der Theoriebildung gesehen wird: ,,Die Erkenntnis beginnt
nicht mit Wahrnehmungen oder Beobachtungen oder der Sammlung von Daten oder
von Tatsachen, sondern sie beginnt mit Problemen. Kein Wissen ohne Probleme —
aber auch kein Problem ohne Wissen.“ Karl R. Popper (1962/1969). ,Die Logik der
Sozialwissenschaften‘. In: Theodor W. Adorno et al. (Hrsg.) (1969). Der Positivis-
musstreit in der deutschen Soziologie. Neuwied/Berlin: Luchterhand, S. 104.

65 Zu denken wire da beispielsweise an die Vergewaltigungsmetaphern, anhand derer
Francis Bacon u.a. die ,notwendige‘ Ausbeutung der Natur beschreibt; vgl. hierzu
Sandra Harding. ,Natiirliche Ressourcen: Oder: Woher beziehen die vergeschlecht-
lichten Wissenschaften ihre moralische Unterstiitzung? In: Dies. 1986/1990: S. 118-
144.

66 Daher sind manche der soziohistorischen Untersuchungen — wie beispielsweise die
oben genannten von O’Brien — von den hier genannten Untersuchungen zu unter-
scheiden.

67 Homann und Suchanek sprechen in Bezug auf die gewdhlte Methode von einer
grundlegenden Theorieentscheidung, die sie eng an die ebenfalls gewihlte Problem-
bzw. Fragestellung gekniipft sehen. Karl Homann/Andreas Suchanek (2005%). Oko-
nomik: Eine Einfiihrung. Tiibingen: Mohr Siebeck, S. 26f.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48 | FREIHEIT ALS NORM?

sein, versuchen, den Nachweis der Notwendigkeit gerade dieser anfidnglichen
Setzungen ex post als notwendig heraus zu stellen.®®

In der Regel bildet das historisch gegebene, faktische Wissen den Boden, auf
dem das theoretische Problem formuliert wird. Das empirische Problem spielt so
nach der ersten grundlegenden, richtungsweisenden Theorieentscheidung keine
unmittelbar theoriebildende Rolle mehr; stattdessen werden das theoretische
Problem und in Folge der theoretische Zweck jetzt zum ausschlaggebenden Ori-
entierungspunkt, fiir den eine Losung gesucht wird, die wiederum auf verschie-
denen Wegen erfolgen kann. Ein wesentliches Moment fiir die Theoriebildungs-
analyse besteht dabei in der Entscheidung,®” ob die Losung innerhalb einer schon

68 So zumindest lisst sich die Kreismetapher und die Rede Hegels, dass das Resultat
den Anfang ausmache, verstehen: ,,Durch diesen Fortgang verliert der Anfang [der
Logik, d.h. der Wissenschaft vom Begriff, die das Sein und das Wesen als Momente
in sich aufgehoben hat] das, was er in dieser Bestimmtheit, ein Unmittelbares und
Abstraktes iiberhaupt zu sein, Einseitiges hat; er wird ein Vermitteltes und die Linie
der wissenschaftlichen Fortbewegung wird zu einem Kreise. [...] Darum aber, weil
das Resultat erst als der absolute Grund hervortritt, ist das Fortschreiten dieses Er-
kennens nicht etwas Provisorisches noch ein problematisches oder hypothetisches,
sondern es muf} durch die Natur der Sache und des Inhaltes selbst bestimmt sein.*
G.W.F. Hegel (1812/1986). Wissenschaft der Logik I. Werke Bd. 5. FaM: Suhr-
kamp, S. 71; vgl. auch G.W.F. Hegel (1807/1986). Phdnomenologie des Geistes.
Werke Bd. 3. FaM: Suhrkamp, S. 23; 98.

69 Die Liste derer, die am Anfang jeder Theoriebildung eine Entscheidung und keine
Notwendigkeit sehen, ist lang, weshalb hier nur einige wenige genannt werden sol-
len: So heifit es bspw. bei Mill: ,,Die Unmoglichkeit eines Vernunftbeweises ist al-
len ersten Prinzipien gemeinsam ...“, John Stuart Mill (1861/2006). Der Utilitaris-
mus. Hrsg. von Dieter Birnbacher. Stuttgart: Reclam, S.105; oder bei Quine: ,,Die
Gesamtheit unseres Wissens oder Glaubens, angefangen bei den alltdglichsten Fra-
gen der Geographie bis hin zu den grundlegendsten Gesetzen der Atomphysik oder
sogar der reinen Mathematik und Logik, ist ein vom Menschen geflochtenes Netz,
das nur an seinen Rindern mit der Erfahrung in Beriihrung steht. Oder, um ein an-
deres Bild zu nehmen, die Gesamtwissenschaft ist ein Kraftfeld, dessen Randbedin-
gungen Erfahrungen sind. Ein Konflikt mit der Erfahrung an der Peripherie fiihrt zu
Anpassungen im Inneren des Feldes.” Willard v. O. Quine (1951/1979). ,Zwei
Dogmen des Empirismus‘. In: Ders. (1979). Von einem logischen Standpunkt. FaM:
Ullstein, S. 47. Auch Lewis weist darauf hin, dass die Konsistenz einer Theorie
nachweisbar ist, aber deren Grundsitze immer das Resultat einer Entscheidung und
nicht zwingend sind: ,,Whether or not it would be nice to knock disagreeing philo-
sophers down by sheer force of argument, it cannot be done. Philosophical theories
are never refuted conclusively. The theory survives its refutation — at a price. Per-
haps that is something we can settle more or less conclusively. But when all is said
and done, and all the tricky arguments and distinctions and counterexamples have
been discovered, presumably we will still dace the question which prices were
worth paying, which theories are on balance credible, which are the unacceptably
counterintuitive consequences and which are the acceptably counterintuitive ones.
On this question we may still differ. And if all is indeed said and done, there will be
no hope of discovering still further arguments to settle our differences.” David
Lewis (1983). Philosophical Papers: Vol.1. Oxford: Oxford University Press, S. 8.
und ebenso Rorty 1979/1992: passim.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORIEBILDUNGSANALYSE | 49

vorhandenen Problemstellung gesucht wird, oder ob das Problem anders gestellt
und in anderen Zusammenhingen formuliert werden kann und soll, d.h. ob eine
Verschiebung der Problemstellung stattfindet. Diese Verschiebung kann die
Auswahl betreffen, welche Faktoren iiberhaupt einbezogen werden sollen, aber
auch das Verhiltnis der Faktoren zueinander oder deren Wertigkeit, etc. Es han-
delt sich also einerseits um die Entscheidung fiir das die Theoriebildung grund-
sdtzlich steuernde Betrachtungsmuster, fiir die Konstellation, mit der Fragen ge-
stellt werden. Mit Betrachtungsmuster ist die ordnende Zugriffsform gemeint, in
der das Problem gestellt wird und durch das es gelost werden soll. Es kann da-
nach befragt werden, ob ein Perspektivenwechsel stattgefunden hat, oder nicht.
Ob es in Folge den Status eines Kuhn’schen Paradigmas” und einer Fou-
cault’schen Episteme’’ erlangt, ist damit noch nicht gesagt und auch nicht unter-
sucht.

Die grundlegende Entscheidung dariiber, welches theoretische Modell ver-
wendet werden soll oder zu erfinden ist, formiert simultan auch das Objekt, das
die Theorie untersucht, das sie theoretisiert, indem sie es einerseits von allem
anderem unterscheidend abhebt und andererseits durch Binnenunterscheidungen
ausdifferenzierend definiert. Das theoretische Objekt simultan zu formieren,
heif3it nicht, dass der/die Theoretiker/in im Sinne eines platten Konstruktivismus
alles, was theoretisch betrachtet werden kann, auch materialiter hervorbringen
wiirde; es heiflt nur, dass das theoretische Erfassen und Beschreiben eines Objek-
tes dieses insofern hervorbringt, als es zum diskursivierten Objekt einer Theorie
in Bezug auf ein bestimmtes Problem wird. Wiederum bedeutet das beispielswei-
se nicht, dass der/die Theoretiker/in ex nihilo ein Objekt erfindet und hervor-
bringt, sondern nur, dass das Gegebene oder das Vorhandene unter einer anderen
Perspektive neu diskursiviert wird, ihm andere Ordnungsmuster zugrundegelegt

70 Kubhn fiihrt als zusammenfassenden Begriff den des Paradigmas ein, den er auf eine
Leistung angewendet wissen will, die ,,neuartig genug war, um eine bestindige
Gruppe von Anhidngern anzuziehen, die ihre Wissenschaft bisher auf andere Art be-
trieben hatten, und gleichzeitig [...] offen genug [war], um der neuen Gruppe von
Fachleuten alle moglichen ungeldsten Probleme zu stellen. [...] Menschen, deren
Forschung auf gemeinsamen Paradigmata beruht, sind denselben Regeln und Nor-
men fiir die wissenschaftliche Praxis verbunden. Diese Bindung und die offenbare
Ubereinstimmung, die sie hervorruft, sind Voraussetzungen fiir eine normale Wis-
senschaft, d. h. fiir die Entstehung und Fortdauer einer bestimmten Forschungstradi-
tion.” Kuhn 1962/1976: S. 25f.

71 Der Foucault’sche Begriff der Episteme meint die Gesamtheit der expliziten und
impliziten Standards und Strukturen, die eine Aussage, eine Untersuchung, eine
Theorie erfiillen muss, um zu einer bestimmten Zeit als Wissen anerkannt zu sein.
Dabei ist die Episteme ,.keine Form von Erkenntnis und kein Typ von Rationalitit,
die [...] die souverine Einheit des Subjektes manifestierte; es ist die Gesamtheit der
Beziehungen, die man zu einer gegebenen Zeit innerhalb der Wissenschaften entde-
cken kann, wenn man sie auf der Ebene der diskursiven RegelmiBigkeiten analy-
siert. Foucault 1969/1981: S. 273.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50 | FREIHEIT ALS NORM?

werden, es anders strukturiert wird, es in anderen Zusammenhingen gesehen
wird.

Theoriebildung wird aus dieser Perspektive als ein ordnendes Spiel mit dem
Vorhandenen betrachtet, das zuweilen nur die alten Elemente neu sortiert, indem
sie in ein anderes Verhiltnis gesetzt werden, oder eben auch durch die neue Ord-
nung neue Elemente bestimmt und so hervorbringt. In jedem Fall findet dieses
Spiel immer auf der Grundlage des Gegebenen statt — das bedeutet fiir Theorien,
dass sie sich immer am gegebenen Wissen und an den vorhandenen Wissensfor-
men orientieren. Die grundlegende Theorieentscheidung wird daher nicht unab-
hingig vom gegebenen Wissen, oder besser, nicht unabhéngig von bereits exis-
tierenden Theorien getroffen — sei es, um sie zu affirmieren, zu negieren oder zu
modifizieren.

Prozessierendes Instrumentarium

Der Prozess der Theoriebildung umfasst die verschiedenen intellektuellen Tétig-
keiten ,betrachten‘, ,zusammenfassen‘, ,unterscheiden‘, ,benennen‘, ,umbenen-
nen‘, ,beschreiben‘, ,spekulieren‘ etc. Als grundlegend fiir den theoriebildenden
Prozess werden das Unterscheiden sowie die Benennung der unterschiedenen
Seiten in den Vordergrund gestellt. Eine gebildete Theorie besteht demnach aus
einer Ansammlung verschiedener Namen, die unterschiedene Funktionen, Gel-
tungsbereiche, Felder, Inhalte markieren und in ein geordnetes Verhiltnis zuein-
ander bringen. Dieses sprachlich verfasste Konstrukt hat einerseits die Funktion,
den gewdhlten Gegenstand zu beschreiben, zu analysieren oder auch unterschei-
dend zu konstruieren, und andererseits unterliegt es — wie ein logischer Kalkil —
der Anforderung der Widerspruchsfreiheit. Neue Unterscheidungen zu treffen ist
gerade ein Instrument, mit dem Widerspriiche aufgelost werden konnen, indem
fiir widerspriichliche Regeln oder Prinzipien unterschiedliche Geltungsbereiche
gedacht bzw. neu kreiert werden konnen.

,Unterscheidungen treffen‘ als Tétigkeit des Analysierens stellt eine genuin
philosophische Tétigkeit dar — Kant driickt dies beispielsweise im Methodenteil
der KrV mit der Formulierung aus, das ,Scheiden obliege noch weit mehr dem
Philosophen als dem Chemiker oder dem Mathematiker‘’>. Klassischer Weise
werden die ,Gegenstinde‘ der Philosophie analysiert, so dass deren Theoriebil-
dung mit einer entfaltenden Darstellung, mit einem differenzierenden Auseinan-
derlegen eines Gegenstandes, der sprachlich erfassbar ist, gleichgesetzt wird. Un-
terscheidungen lassen sich grob danach klassifizieren, ob sie als rekonstruieren-
de, konstruierende oder konstitutive Unterscheidungen betrachtet werden. Diese
Klassifizierung héngt freilich davon ab, wie die TheoretikerInnen ihre eigene
theoriebildende , Titigkeit‘ erkenntnistheoretisch und/oder ontologisch betrachtet
wissen wollen. D.h., ob davon ausgegangen wird, dass sie unterscheidend nur be-
reits Vorhandenes ent- oder aufdecken, wie bei einem realistischen Zugang; oder

72 KrV A 842/B 870.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORIEBILDUNGSANALYSE | 51

dass sie Objekt-erschaffend titig sind, wie im ,radikalen Konstruktivismus*; oder
dass die unterscheidende Tatigkeit konstitutiv wirksam wird, wie in der gesamten
Theorietradition, die eben gerade darin die eigentliche Leistung des reflexiven
Denkvermdgens sieht,” das in der Theoriebildung dann diskursiviert wird. Re-
konstruierende Unterscheidungen zeichnen so die Realitét nach oder ab; kon-
struierende Unterscheidungen ,erschaffen‘ die Realitédt, und konstitutive Unter-
scheidungen beinhalten beide Aspekte, da sie eine sowohl nachzeichnende als
auch sich durch das reflexive Nachzeichnen zugleich selbst konstituierende Té-
tigkeit sind. Ein Kennzeichen der Moderne besteht darin, die Theoriebildung
nicht mehr blof als beschreibend zu verstehen, sondern zugleich die beschrei-
bende Tatigkeit zu reflektieren und sie dadurch gleichsam performativ zu ver-
doppeln.

Die Qualifizierung der Unterscheidungen steht in einem engen Zusammen-
hang mit der Wahrheitsauffassung, die in einer Theorie zugrunde gelegt wird.
Wenn man davon ausgeht, dass Theorien eine sprachlich verfasste Ansammlung
von Erkenntnissen iiber einen Gegenstand darstellen, dann ist es aus erkenntnis-
theoretischer Perspektive notwendig, eine Entscheidung iiber die zugrunde ge-
legte Auffassung von Wahrheit zu treffen’* — in Bezug auf die Titigkeit der theo-
riebildenden Unterscheidungen selbst jedoch ist es unerheblich, ob sie als Abbil-
dungen oder als Erfindungen angesehen werden. Es handelt sich hierbei schlicht
um ein anderes Problem, das sich moglicherweise daraus ergibt, dass das
zugrundeliegende Denkmuster nur sukzessive Relationen zuldsst, d.h. die Form
des Denkens und die Form des Gedachten nicht als zwei Seiten eines einzigen
Aktes gedacht werden. Oder, mit Kant ausgedriickt, es sei ,,ganz was anderes
Dinge voneinander zu unterscheiden und den Unterschied der Dinge zu erken-
nen“”.

Im vorliegenden Kontext stehen allerdings weder die epistemologische noch
die ontologische Frage nach der Differenz zur Debatte, sondern die methodologi-
sche. Und diese wird dahingehend beantwortet, dass Theoriebildung als das Er-
gebnis von Unterscheidungsakten betrachtet werden kann, die denkend vollzogen
werden und die dem gedachten Gegenstand seine Form und seine Bestimmung
verleihen. Die hier vorgelegte Betrachtung, die Theoriebildung von den Diffe-
renzierungen her denkt, macht also gar keine Aussage dariiber, ob Differenzen
,auBerhalb des Denkens‘ nachgezeichnet oder neu getroffen werden, ob also die
gedachten Unterschiede eine Abbildung vorhandener Unterschiede sind, oder ob

73 Letzteres, kann man sagen, wurde prominent von Kant in die moderne Theoriebil-
dung eingefiihrt: Indem auf den Verstand und die Sinnlichkeit als Erkenntnisver-
mogen reflektiert wird, konstituiert sich die reine Vernunft, indem sie sich vom
Verstand unterscheidend absetzt, erst als solche; vgl. II1.2.e Der Gegenstand der
Theoretisierung.

74 Also beispielsweise, ob man ein Korrespondenzmodell oder ein modifiziertes Kohé-
renzmodell zugrunde legt.

75 ,Die falsche Spitzfindigkeit der vier syllogistischen Figuren®, § 6 AA 2: S. 59.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52 | FREIHEIT ALS NORM?

die markierten Unterschiede den Status einer Erfindung des Denkens haben. Bei-
de Fragestellungen stehen hier gar nicht zur Debatte, da es darum geht, die Té-
tigkeit der Theoriebildung als Unterscheidungen vollziehend zu betrachten — sei
es nachdenkend oder vollziehend gedacht. ™

Sieht man von den philosophischen Wahrheits- oder Seinsdiskursen ab, kann
man nach der Funktion fragen, die dem Treffen von Unterscheidungen in der
Theoriebildung zukommen kann: beispielsweise werden durch Unterscheidungen
neue Bereiche geschaffen, um sie aus dem Geltungsbereich bestimmter Gesetz-
maBigkeiten herauszunehmen — entweder um sie von den dort geltenden Gesetz-
méBigkeiten zu befreien oder aber um Widerspriiche zu vermeiden. Unterschei-
dungen zu treffen, stellt so einen ganz anderen theoriebildenden Umgang mit
Widerspriichen dar, als beispielsweise die praventiven theoretischen Ansitze, die
der Vermeidung von Widerspriichen dienen, die durch selbstreferentielle Sétze
auftauchen konnen, wie z.B. Tarskis Typentheorie.”” Werden neue Unterschei-
dungen zur Losung von Widerspriichen eingefiihrt, handelt es sich um einen an-
deren Typ im Umgang mit Widerspriichen, den man viel eher einen kurativen
oder konstruktiven Umgang nennen konnte.”

Das Treffen von Unterscheidungen erhilt so iiber die Analyse hinaus auch
einen schopferischen und einen verséhnlichen Charakter, da durch neue Unter-
scheidungen die herrschenden Regel- und GesetzmifBigkeiten nicht falsifiziert

76 Hier soll nicht dariiber entschieden werden, ob in Theorien konstatierte Differenzen
grundsitzlich schon vorhanden waren oder nicht — da es um philosophische Theo-
riebildung geht, deren Gegenstand in der Neuzeit zunehmend das Denken selbst ist,
dessen Differenzierungsvermogen selbstbildend genannt werden kann, zumindest
dann, wenn es sich um dieses besondere Objekt handelt, das Denken genannt wird.
Aus dieser Perspektive konnte man dann freilich sagen, dass gerade die Philosophie
das 20. Jahrhunderts zeigt, dass die epistemologische Frage nach der prikognitiven
Vorhandenheit oder Nichtvorhandenheit von Differenzen in eine ontologische iiber-
gegangen ist, wenn bei Heidegger und in Folge in einem groflen Teil der franzdsi-
schen Philosophie die Differenz selbst zur differentia specifica des Menschen er-
klért wird, dessen denkendes Sein gerade darin gesehen wird, Differenz zu sein oder
— im Gegensatz zum materiellen Sein — gerade das differenzierende Nichts zu
,sein‘; vgl. etwa Martin Heidegger (1929). Was ist Metaphysik? FaM: Klostermann,
S. 24-42, Martin Heidegger (1957). Identitit und Differenz. Stuttgart: Klett Kotta
sowie Heinz Kimmerle (2000). Philosophien der Differenz. Eine Einfiihrung.
Wiirzburg: Konighausen & Neumann.

77 Dort wird die Bildung selbstreferentieller Sitze in einem Kalkiil von vornherein
ausgeschlossen, weil sie zu Widerspriichen fithren konnten, wie Russels Paradox
zeigt, das Widerspriiche der folgenden Form bezeichnet: R sei die Klasse aller Klas-
sen, die nicht Element ihrer selbst sind. Auf die Frage, ob R sich selbst enthilt, er-
hilt man die widerspriichliche Antwort: Wenn R sich selbst enthilt, folgt, dass R
sich nicht selbst enthilt; und wenn R sich nicht selbst enthilt, dann folgt daraus,
dass R sich selbst enthilt; vgl. R.M. Sainsbury (1993). Paradoxien. Stuttgart: Rec-
lam, S. 155f.

78 Die beiden Pridikate ,priaventiv‘ und ,kurativ‘ in Bezug auf den theoretischen Um-
gang mit Widerspriichen habe ich von Matthias Varga von Kibéd iibernommen
(personliche Mitteilung).

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORIEBILDUNGSANALYSE | 53

werden miissen. Stattdessen wird lediglich der alte Geltungsbereich einge-
schrinkt, indem vorhandene Bereiche geteilt oder weitere Raume eroffnet wer-
den. Durch neue Unterscheidungen kdnnen demnach neue Bereiche entstehen,
fiir die dann andere GesetzméBigkeiten gelten. So betrachtet stellen neue theore-
tische Unterscheidungen ein theoretisches Befreiungsinstrument dar, mit dem ein
(neuer) theoretischer Bereich bestimmt wird, in dem die alten Gesetze und Prin-
zipien keine Giiltigkeit haben.”

Nicht-intendierte Effekte

Unter den nicht-intendierten Effekten werden schlieBlich — wie bereits ausgefiihrt
— Effekte verstanden, die mit einer Theorie nicht intendiert waren oder auch nicht
gewollt gewesen sein konnten, die aber dennoch ursidchlich mit ihr verbunden
werden konnen oder durch sie entstanden sind. Das konnen weitere Theorien als
Reaktionen auf sie sein, aber auch politische oder gesellschaftliche Verdnderun-
gen, die durch sie initiiert worden sind. Wenn man Theorien so etwas wie eine
verursachende Potenz zuschreiben will, bedeutet das aber keinesfalls, dass sie
auch tatsdchlich all das legitimieren konnten, wozu sie herangezogen werden,
bzw. dass sie, richtig verstanden, iiberhaupt zur Legitimation bestimmter ,An-
wendungen‘ dienen konnen.

Beide Arten von Effekten — die theoretischen, auf weitere Theoriebildung be-
zogenen und die gesellschaftlichen, auf empirische Verinderungen bezogenen —
finden sich beispielsweise in den historisch-philosophischen Analysen Foucaults.
Auf der einen Seite wird dort ein Zusammenhang zwischen der Institutionalisie-
rung des historischen Wissens in der zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts in
Frankreich und dem Auftauchen eines neuen ,Erkenntnisrasters‘ in der Ge-
schichtsschreibung konstatiert.*” Auf der anderen Seite wird diese Art der Ge-
schichtsschreibung oder Diskursivierung®' des Historischen als eine aus mehre-

79 Vgl. Schénwilder-Kuntze (2009%). ,Philosophie®. In: Dies. et al 20097 S. 235-256,
hier S. 249ff.

80 Vgl. Foucault 1996/2001: S. 169-198; Vorlesung vom 18. Februar 1976. Aber bei-
spielsweise auch Zilsel, der unter der umgekehrten Perspektive, aber mit dem glei-
chen Konnex die Institutionalisierung des Wissens in der englischen ,Royal Aca-
demy‘ im 17. Jhdt. damit in Verbindung bringt, dass gehofft wurde, auf diese Weise
das unkontrollierte, wilde Denken, das in den Wissenschaften vor allem soziale
Verpflichtungen ausgemacht hatte, disziplinieren zu konnen; vgl. Zilsel 1940-
45/1976: S. 19f.

81 Der Ausdruck ,Diskursivierung* wird sowohl in einem kantischen als auch in einem
Foucaultschen Sinne verwendet: Kant weist an mehreren Stellen darauf hin, dass
unsere Erkenntnis diskursiv sei, d.h. eine Erkenntnis durch Begriffe ist und keine
intuitive (vgl. KrV A 68/B 93; KrV A 162/B 201), das gilt auch fiir das ,,philoso-
phieren, d.i. diskursiv nachdenken* KrV A 718/B 748. Fiir Foucault umfasst aller-
dings der Begriff ,Diskurs‘ noch weit aus mehr als ,nur‘ die Artikulationsformen
des Sprachlichen bzw. Gedachten, wie beispielsweise die ,Sprecherposition®, d.i.
die Erlaubnis oder die Verweigerung sprechen zu diirfen und gehort zu werden,

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54 | FREIHEIT ALS NORM?

ren Komponenten bestehende Form beschrieben, die sich aufgrund ihrer Funkti-
onalitit in Bezug auf die Legitimierung von Machtanspriichen in kiirzester Zeit
weiter verbreitet habe.®? Beide ,Effekte‘ konnen insofern ,nicht-intendiert‘ ge-
nannt werden, als weder das Aufgreifen dieser Form der Theoretisierung durch
andere intendiert oder vorhersehbar war noch die daran erst anschlieende und
gleichsam durch den ,Erfolg‘ im Theoriebildungssektor erst provozierte Instituti-
onalisierung des Wissens auf Seiten des franzdsischen Staates.

Effekte einer Theorie lassen sich demnach nach theoretischen oder empiri-
schen Effekten unterscheiden, d.h. danach, ob hier weitere Theoriebildung ge-
meint ist oder ob es um Effekte geht, die im weitesten Sinne die Gesellschaft und
das Leben jedes Einzelnen betreffen — wobei beide eng zusammenhéngen, inso-
fern der theoretische Erfolg mit den praktischen Effekten korrelieren diirfte.
Vermutlich ist es sinnvoll, hier ebenso wie im Falle des Motivs eine Sukzession
zwischen den beiden anzunehmen, insofern die entstehungskontextfreie Weiter-
verwendung von getroffenen Unterscheidungen in anderen Theorien als erster
Schritt ihrer Weiterverbreitung angenommen werden kann. Im vorliegenden Zu-
sammenhang wird die zweite Art von Effekten allerdings nicht — ebenso wenig
wie in Bezug auf das Motiv — eigens analysiert, sondern ,nur‘ die erste Art, d.h.
die Effekte auf die nachfolgende Theoriebildung in Bezug auf die grundlegenden
Unterscheidungen, die iibernommen worden sind und iibernommen werden, weil
sie scheinbar Gegebenes ausdriicken und daher unhinterfragbar geworden sind.

Die vorgestellten Aspekte der Theoriebildung und mithin der Form, unter der sie
betrachtet werden, wollen die Theoriebildung in ihrer Reziprozitit und ihrer
zweckgebundenen Konstruiertheit in den Mittelpunkt der Aufmerksamkeit rii-
cken. Aus dem Zusammenspiel aller genannten Perspektiven — also auch der his-
torischen Situiertheit des Motivs wie auch der gesellschaftlichen Effekte ergibe
sich ein nahezu vollstindiges Bild iiber Genese, Gesamtheit und Wirkung von
Theorien. Eine solche Untersuchung erhielte aber einen Umfang, der den Rah-
men der vorliegenden Schrift iibersteigen wiirde. Aus diesem Grund wird im Fol-
genden die Betrachtungsform nur mit den ausgefiihrten Aspekten zur Analyse
verwendet, die auf diese Weise auch ihren primidren Gegenstand entsprechend
formiert.

Mit den vorgestellten Aspekten ist der Leitfaden beschrieben, an dem sich die
Analyse der kantischen Theoriebildung in Bezug auf die praktische Philosophie
orientiert. Das kantische kritische Theoriegebdude ist deshalb Gegenstand der
Analyse, weil sie die die jiingere Moderne einldutende und sie maBgeblich for-
mierende Theorie darstellt, die die Moglichkeitsbedingungen formuliert und den

oder die diskursive Formierung des Gegenstandes zum Gegenstand, etc.; vgl. Fou-
cault 1970/2003° sowie Foucault 1969/1981: S. 17-30.
82 Vgl. Foucault 1996/2001: 224-254, d.i. die Vorlesung vom 3. Mirz 1976.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORIEBILDUNGSANALYSE | 55

Raum definiert, aufgrund deren bzw. in dem Problemstellungen, Begrifflichkei-
ten und die theoretischen Zusammenhingen unseres gegenwértigen Verstidndnis-
ses fiir praktische Fragen zu weiten Teilen gedacht werden.

Im Einzelnen wird wie folgt vorgegangen: Durch wenige Hinweise zu Hin-
tergrund und Zweck der philosophischen Theoriebildung Kants wird die prakti-
sche Fragestellung kontextualisiert, indem sie in ihrer Genese dargestellt, in das
Theorieprojekt eingebettet und ihre Beantwortung in der Architektur verortet
wird. Daran anschlieBend wird die Konzeptualisierung des Praktischen Ver-
nunftvermoégens im Einzelnen rekonstruiert und gezeigt, inwiefern dieses als
Antwort auf die Problemstellung konstruiert worden ist. Zugleich wird so her-
ausgestellt, in welchem Ausmafl Kant dazu in Form und Inhalt Anleihen bei der
theoretischen Philosophie, namentlich dem Kausalititsprinzip nimmt, und so bis
heute die Grundmuster unseres Denkens des Praktischen bestimmt.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 14.02.2026, 03:26:3:


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il Kontextualisierung der praktischen
Fragestellung

Der erste Teil der vorliegenden Analyse der kantischen kritischen Theoriebildung
ist eine Skizze der Formaspekte der kantischen Theoriebildung. Die erste Per-
spektive gilt der Genealogie der praktischen Fragestellung; die zweite richtet
sich auf das von Kant vorgestellte kritische Theoriebildungsprojekt, und die drit-
te Perspektive nimmt die gesamte Theoriearchitektur in den Blick. Diese relativ
kurz gehaltenen Ausfithrungen dienen dazu, die kantische Theoretisierung des
Praktischen von der ihr zugrundeliegenden Fragestellung und somit auch Einbet-
tung in die Gesamtkonzeption her zu lesen. Die drei Perspektiven heben ver-
schiedene Aspekte der Theorie hervor: Einmal stehen diverse, wenn man so will,
auch duBere Komponenten, die zur praktischen Fragestellung gefiihrt haben, im
Mittelpunkt; einmal das Projekt in Bezug auf seine Begriindung und den sukzes-
siven Theorieaufbau, insofern beide wesentliche Voraussetzungen zur Beantwor-
tung der praktischen Fragestellung formulieren; und schlieBlich wird das Prakti-
sche nicht nur durch das Zusammenfiigen seiner verschiedenen Theorieteile,
sondern auch iiber die statischen Unterscheidungen und Relationen, die die Ar-
chitektur ausmachen, bestimmt. Vor diesem Hintergrund wird im Teil III die
Konzeptualisierung des Praktischen in Bezug auf die praktische Fragestellung
nachgezeichnet.

1. Genealogie der praktischen Fragestellung

Die erste Perspektive auf die gesamte kritische Theoriebildung richtet sich auf ih-
re ,Form‘ (im Sinne von Teil I) mit dem Ziel, die praktische Fragestellung von
der Gesamtkonzeption unterscheidend herauszuschilen, indem sie zu ihr in ein
Verhiltnis gesetzt wird. Dafiir werden nacheinander gleichermafien duflere As-
pekte der Theoriebildung kursorisch aufgezéhlt: ihr theoriehistorischer Kontext,
das Motiv oder der Zweck der Theoriebildung iiberhaupt sowie das von Kant zu

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58 | FREIHEIT ALS NORM?

bearbeitende Mittel, mit dem er erreicht werden soll. Daran anschlieBend werden
theorieinterne Konstitutionsmomente der praktischen Fragestellung vorgestellt,
an denen sich die Theoretisierung des Praktischen der Idee nach zu orientieren
hat. Diese haben insofern in diesem Einleitungskapitel ihren Ort, als sie von Kant
im letzten Schritt an das — duflere — Motiv riickgebunden werden. Auf diese Wei-
se wird das Motiv der Theoriebildung zugleich als ihr letzter Zweck rekon-
struiert, bildet es doch den Ausgang und das Ziel."

a. Hinweise zum theoriehistorischen Kontext

Ohne auf die geschichtliche Situation Kants hier in angemessener Weise einge-
hen zu wollen, da es mehr um allgemeine Tendenzen denn um spezifische De-
tails geht, sei nur einen Moment lang die Aufmerksamkeit auf die damalige Situ-
ation gerichtet: Europa befindet sich im Zeitalter der Aufkldarung: Locke, Mon-
tesquieu, A. Smith und Rousseau hatten ihre epochemachenden Werke bereits
vorgelegt und die amerikanischen Kolonien ihre Unabhingigkeit erklirt.” Europa
und das europdische Denken befinden sich mitten in einer Phase des Umbruchs,
die nicht nur auf neuen Gedanken aufsetzt, sondern diese auch erméglicht, indem
neue Rdume geschaffen werden, in denen sie gedacht werden konnen.

Von den unzihligen theoretischen Gegebenheiten oder errungenen Einsich-
ten, die das damalige Denken beherrschten, werden im Folgenden drei als grund-
legend betrachtet: Erstens die von Kant selbst erwihnte Humesche Formulierung
des Kausalititsproblems, die fiir Kants Metaphysikkritik bzw. Metaphysikerneu-
erung den AnstoB gab.’ Die Humesche Formulierung setzt aber ihrerseits auf
zwei fiir die Moderne grundlegende Verschiebungen auf, die die ,alten Zusam-
menhinge‘, in denen Gott mindestens die folgenden zwei Funktionen zukamen,

1 Die folgenden Hinweise zum theoriehistorischen Kontext beanspruchen weder et-
was zur ,Konstellationsforschung‘ beizutragen noch die ,Episteme der Aufkldrung*
archéologisch aufzudecken und auch nicht, die Herkunft der kantischen Fragestel-
lung im Detail vorzutragen. In dem hier vorgestellten Zusammenhang geht es ledig-
lich darum, auf den Kontext hinzuweisen, oder, wenn man so will, die theorieexter-
nen Grundmuster, die in das kantische Theoriebildungsprojekt eingeflossen sind, in
Erinnerung zu bringen.

2 John Lockes The reasonableness of Christianity erschien 1695; Montesquieus De
Desprit de lois 1748 und Adam Smith’ Wealth of Nations 1776.

3 Ich gestehe frei: die Erinnerung des David Hume war eben dasjenige, was mir
vor vielen Jahren zuerst den dogmatischen Schlummer unterbrach und meinen Un-
tersuchungen im Felde der spekulativen Philosophie eine ganz andere Richtung gab.
[...] Ich versuchte also zuerst, ob sich nicht Humes Einwurf bald allgemein vorstel-
len lieBe, und fand bald, daB der Begriff der Verkniipfung von Ursache und Wir-
kung bei weitem nicht der einzige sei, durch den der Verstand a priori sich Ver-
kntipfungen denkt, vielmehr, dal Metaphysik ganz und gar daraus bestehe.“ Prol
AA Bd. 4: S. 260f. Weiter heif3it es dort, dass die Kritik der reinen Vernunft die
LAusfithrung des Humeschen Problems in seiner moglich grofiten Erweiterung*
sei, Prol AA Bd. 4: S. 261.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONTEXTUALISIERUNG DER PRAKTISCHEN FRAGESTELLUNG | 59

letzter Garant der Wahrheit und erster Schopfer allen Weltgeschehens zu sein, in
ein neues Verhiltnis gesetzt haben. Das wire zum einen die cartesische Figur des
cogito, die sich als zaghafte Einschreibung einer autarken, selbstkonsistenten Be-
griindungsform in das heteronome Wahrheitsmodell unter Einfiihrung eines gott-
gleichen menschlichen Willens, der zum Irrtum fihig ist, lesen ldsst. Zum ande-
ren wire es die Newtonsche Verschiebung der Gesetzesiiberpriifungsinstanz von
Gott hin zur Natur durch die Entdeckung universaler Naturgesetze in der Him-
melsmechanik — wenngleich Newton damit, ebenso wenig wie Descartes, Gott
als Schopfer in Abrede stellen wollte. In der Humeschen Auffassung von Kausa-
litat werden beide Verschiebungen noch einmal radikalisiert, insofern dort die
Ursache fiir kausale Zusammenhinge weder Gott noch der Natur bzw. empiri-
schen Gegebenheiten zugeschrieben wird, sondern nur noch dem beobachtenden
Denken selbst. Das Denken ist so nicht mehr blo Begriindungsinstanz fiir die
Wabhrheit, sondern wird selbst zur Griindungsinstanz der Gesetze, die dadurch
aber kein Gegenstiick mehr in der Natur an sich haben.”

Die drei genannten theoretischen Verschiebungen zeugen von der Sékulari-
sierungstendenz in der Moderne, die auch oder vor allem in der Theoriebildung
zum Ausdruck kommt. Weder zur (Theorie-)Begriindung noch zur Gesetzgebung
wird es weiterhin als notwendig erachtet, transzendente oder transhumane, im
Sinne von das menschliche Denken iiberschreitende, Bestimmungsgriinde anzu-
nehmen. Dass sowohl Descartes als auch Newton noch auf Gott als letzten
schopferischen Grund verwiesen haben, dndert nichts an der Tatsache, dass bei-
der Verschiebungen gerade darin bestehen, ihre Theorien auch ohne den Verweis
auf Gott begriinden zu wollen, dass sie des Verweises auf Gott nicht mehr not-
wendig bedurften, insofern es um die inhirente Konsistenz der Theorien geht.
Die Fragen nach dem ursédchlichen Grund der (eigenen) Existenz und einem
plausiblen Grund, d.i. einer einsehbaren Begriindung fiir Wahrheit, konnten auf
diese Weise zwei unterschiedliche Antworten erhalten; der Grund des einen
musste nicht mehr zugleich der Grund des anderen sein. In diesem Sinne liefe
sich von einer Befreiungsbewegung des begriindenden Denkens sprechen, inso-
fern in Bezug auf die Wahrheit, auf wahre Erkenntnisse, eine Emanzipation aus
der gottlichen Determination in Gang gesetzt worden war.

Gleichzeitig aber handelte es sich in Bezug auf die menschliche Freiheit um
eine geradezu paradoxe Bewegung, da die gewonnene Selbstbestimmung in
Wabhrheitsfragen mit einem fatalen ,Ausgeliefertsein‘ an die Naturgesetze und
damit mit einer neuen Abhéngigkeit einherging: Auf der einen Seite hatte nicht
zuletzt Descartes dazu beigetragen, dass es keine allgemein akzeptierte Instanz
mehr gab, die dariiber entscheiden konnte, welchen gottlichen Geboten wir zu

4 Diese Aufzihlung ist weder als vollstindig zu betrachten, noch will sie kausale Zu-
sammenhénge oder notwendige Implikationen zwischen den Theorien behaupten.
Die Rede von den Verschiebungen will lediglich auf grole Umwélzungen im Den-
ken und im Denkbaren der damaligen Zeit hinweisen, im Sinne eines Aspektes der
zu jeder Zeit gegebenen ,Episteme* bei Foucault; vgl. Foucault 1969/1981: S. 272f.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60 | FREIHEIT ALS NORM?

folgen hitten, und uns so unseren eigenen, nicht mehr einheitlichen Urteilen
iiberlassen. Auf der anderen Seite zeigte die Entdeckung der Himmelsmechanik
durch Newton Gesetze der Natur, denen sich auch der Mensch als Teil der Natur
nicht einfach entziehen konnte. So schien die gerade mit Descartes theoretisch
gewonnene, wenn auch ambivalente, Befreiung aus der gottlichen Determination,
keine fiinfzig Jahre nach Erscheinen der Meditationen 1641, mit Newton durch
eine neue ersetzt: durch die Fremdbestimmung durch die Natur. Und das, obwohl
das Gebot der Stunde doch vordergriindig nach Befreiung aus alten, hemmenden
Strukturen und nach Selbstbestimmung aussah. Die neue Art der Fremdbestim-
mung scheint sogar noch unerbittlicher: Wahrend man sich der gottlichen Deter-
mination durch eine Glaubensverweigerung vielleicht noch entziehen konnte, be-
ansprucht die Determination durch die Naturgesetze, d.h. die Einschreibung des
eigenen empirischen Daseins in kausale Zusammenhénge, unweigerlich fiir jeden
unumgingliche Geltung.

Die konzeptionelle Herausforderung, der Kant gegeniiberstand, lidsst sich vor
diesem Hintergrund wie folgt darstellen: Einerseits ,neue‘ theoretische Frei-
heit(en) von gottlicher Determination in Wissensfragen,” andererseits die voll-
stindige Determination des Lebens durch eine Naturkausalitit, der sich auch der
Mensch nicht zu entziehen vermochte. Und dann kommt Hume, der das Naturge-
setz der Kausalitdt allein der synthetisierenden Kraft der Vernunft zuschreibt,
und damit die Vernunft noch radikaler freisetzt als Descartes, indem er das Den-
ken selbst zur schopferischen Ursache von Gesetzmdfigkeiten wie der Kausalitit
erklirt.® Was aber immer auch zugleich impliziert, dass es keine Regelhaftigkeit
auBerhalb des Denkens mehr gibt, an der man sich verbindlich orientieren kénn-
te, d.h. hier wird noch viel radikaler als bei Descartes ein vollstindiges Zuriick-
werfen auf das eigene Denken oder wenigstens auf die eigenen Denkvorgénge in
Bezug auf die Naturgesetze eingeleitet.

In Bezug auf das moralische Handeln ist allerdings hinzuzufiigen, dass Hume
nur absichtsvolles Handeln, das den Neigungen und Leidenschaften entspringt,
zulisst.” Hume geht also nicht soweit, sowohl die Idee der Kausalitit der Natur

5 Fiir Rorty hat Descartes allererst den Raum erdffnet, in dem sich eine neue Philoso-
phie entfalten konnte, die aber die Fragen der alten Metaphysik deshalb gar nicht
mehr beantworten konnte; vgl. Rorty 1979/1987: S. 288f.

6  Auch wenn der Empirist Hume die Ideen aus den Eindriicken ableitet, ist deren Ver-
kniipfung allein den Assoziationen geschuldet: ,,Die Vernunft kann uns von der
(notwendigen) Verkniipfung eines Gegenstandes mit einem anderen iiberzeugen,
auch wenn sie durch die Erfahrung und die Beobachtung [...] unterstiitzt wird. [...]
Hitten die Vorstellungen in der Einbildung nicht mehr Zusammenhang, als die du-
Beren Gegenstinde fiir den Verstand zu haben scheinen, so konnten wir nie von den
Ursachen auf die Wirkungen schliefen, noch an eine (nicht wahrgenommene) Tat-
sache glauben. Jeder SchluB ist also allein durch die Assoziation zwischen unseren
Vorstellungen bedingt.” David Hume (1739/1989). Ein Traktat iiber die menschli-
che Natur. Buch I Uber den Verstand. Hamburg: Meiner, S. 123f.

7 Die Quelle der Moral ist bei Hume wie bei Smith die ,Sympathie‘; ansonsten wird
der Wille bestimmt durch das Gefiihl, wobei gleiche Gefiihle immer gleiche Hand-

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONTEXTUALISIERUNG DER PRAKTISCHEN FRAGESTELLUNG | 61

als auch die Begriindung der Moralitit nur noch im reinen Denken zu suchen —
das wird sich in Folge erst Kant zur Aufgabe machen. An dieser Stelle sei bereits
erwihnt, dass der kantische Vorschlag zur Losung des Problems der Naturkausa-
litat bekanntlich darin besteht, die Kausalitit als reinen Verstandesbegriff bzw.
als Kategorie zur notwendigen Bedingung a priori moglicher Erfahrung iiber-
haupt zu erkldren. Die Naturkausalitit setzt sich so fiir Kant zusammen aus der
Verstandesleistung, die die sinnlich gegebenen empirischen Eindriicke kausal
verkniipft oder ordnet, und den gegebenen empirischen Eindriicken der Natur,
die ungeordnet fiir Kant gar nicht gegeben sein konnen.® Mit dieser Losung be-
kennt sich Kant aber eindeutig zur Kausalitdt und stellt sie nicht etwa als Ganze
in Frage, was ja auch moglich gewesen wire. Das ist insofern erwihnenswert, als
die praktische Fragestellung und folglich die Konzeptualisierung des Praktischen
durch Kant wesentlich mit dem Kausalitétsproblem verkniipft ist.

b. Motiv und Mittel: Allgemeine Gliickseligkeit durch Wissen

Die Frage nach der Zwecksetzung Kants zur Abfassung seiner kritischen Schrif-
ten mag auf den ersten Blick entweder trivial oder naiv erscheinen, gibt er doch
selbst sowohl in den beiden Vorworten zu den ersten beiden Auflagen der Kritik
der reinen Vernunft als auch in den Prolegomena zu einer jeden kiinftigen Meta-
physik Auskunft dariiber. In der Literatur zeigt sich aber, dass es verschiedene In-
terpretationen zur Zwecksetzung des kritischen Unternehmens gibt, die teilweise
auch mehrere voneinander verschiedene, unabhiingige Ziele ausmachen.’

lungen hervorbringen — also streng deterministisch; vgl. Adam Smith (1759/2004).
Theorie der Gefiihle. Leipzig: Meiner sowie David Hume (1751/1978). Ein Traktat
iiber die menschliche Natur. Buch IIl. Uber die Moral. Hamburg: Meiner; hier ins-
besondere den ersten Teil.

8 Vgl KrV A 89-92/B 122-124 sowie ,,Kategorien sind Begriffe, welche den Er-
scheinungen, mithin der Natur [...] Gesetze a priori vorschreiben, und nun fragt
sich, da sie nicht von der Natur abgeleitet werden und sich nach ihr als ihrem Mus-
ter richten (weil sie sonst blof3 empirisch sein wiirden), wie es zu begreifen sei, daf3
die Natur sich nach ihnen richten miisse, d.i. wie sie die Verbindung des Mannigfal-
tigen der Natur, ohne sie von dieser abzunehmen, a priori bestimmen konnen. Hier
ist die Aufldsung des Riitsels.“ KrV B 163. T.S.

9  So stellt Hoffe acht Motive fiir das Abfassen der KrV fest, wobei er unter der Uber-
schrift ,Wissen im Dienst der Moral® ein ,moralisches Leitziel‘, einen ,Haupt-
zweck® ausmacht, durch den ,.eine zweite, primér praktische Lesart vorzuziehen
[ist]. Danach stellt das epistemische Wohlergehen nur das (freilich unerldBliche)
Mittel fiir jenen praktischen Hauptzweck dar, das «Moralische», der allein ,bei der
Einrichtung unserer Vernunft eigentlich® zihlt“. Otfried Hoffe (2003/20043). Kants
Kritik der reinen Vernunft: Die Grundlegung der modernen Philosophie. Miinchen:
C. H. Beck, S. 29. Fiir die stark an Hegels Philosophiebegriff orientierte Interpreta-
tion Hutters besteht das wesentliche Ziel der Vernunftkritik darin, ,,den Vernunft-
begriff des Unbedingten zu bestimmen* (Hutter 2003: S. 27), was ihm auch gelinge,
allerdings sei es nach Kant — so Hutter — ,,philosophisch nicht sinnvoll [...], die
menschliche Vernunft von diesem Absoluten her begreifen zu wollen, da es aus-

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62 | FREIHEIT ALS NORM?

Kant nennt als grundlegendes Ziel insbesondere eines: die Erneuerung bzw. im
eigentlichen Sinne erst die Schaffung einer ,echten® Metaphysik:

,-Gleichwohl getraue ich mir vorauszusagen, daf der selbstdenkende Leser dieser Prole-
gomenen nicht blof an seiner bisherigen Wissenschaft zweifeln, sondern in der Folge
génzlich tiberzeugt sein werde, daf3 es dergleichen gar nicht geben konne, ohne dal die
hier geduBerten Forderungen geleistet werden, auf welchen ihre Moglichkeit beruht, und

da dieses noch niemals geschehen, daf es iiberall noch keine Metaphysik gebe.* (Prol
AA Bd. 4:256f. T.5.)

Die Feststellung, Kant wollte die Metaphysik erneuern, sagt aber eigentlich gar
nichts aus, solange man die Bedeutung dessen, was sich hinter dem Namen ,Me-
taphysik‘ im kantischen Theoriegebdude tiberhaupt verbirgt, nicht kennt. Die
Frage nach dem Zweck einer solchen Erneuerung kann deshalb gar nicht unmit-
telbar beantwortet werden. Deshalb zielt die Frage nach dem Motiv an dieser
Stelle nicht darauf ab, was das fiir die Theoriebildung der kritischen Philosophie
Kants bedeutet, sondern geht dariiber hinaus und fragt in einem umfassenderen
Sinne: Wofiir und warum wollte Kant die Metaphysik iiberhaupt erneuern? Wel-
chen Zweck hat er damit verfolgt? Wofiir brauchen wir iiberhaupt eine Metaphy-
sik — sei sie erneuert oder auch nicht? Damit wird gleichsam die Frage nach dem
Motiv fiir die Theoriebildung tiberhaupt gestellt: Welche (empirischen) Zielset-
zungen schwebten Kant bei seiner Arbeit vor? Und auf welche Weise dachte er,
ihrer Verwirklichung néher kommen zu kénnen?

Kant — darauf weist die folgende, exponierte Stelle aus der Transzendentalen
Methodenlehre der KrV hin'® — ging es letztlich darum, mit der erneuerten Meta-
physik einen Beitrag zur allgemeinen Gliickseligkeit zu leisten, indem er den
empirischen Wissenschaften mit ihr eine Grundlage verschaffen wollte, die es
ihnen ermdglichen sollte, ihre eigenen Zwecke auf bestmogliche Weise zu ver-
folgen:

.Eben deswegen ist Metaphysik auch die Vollendung aller Kultur der menschlichen
Vernunft, die unentbehrlich ist, wenn man gleich ihren EinfluB, als Wissenschaft, auf
gewisse bestimmte Zwecke bei Seite setzt. Denn sie betrachtet die Vernunft nach ihren
Elementen und obersten Maximen, die selbst der Mo glichkeit einiger Wissenschaften,
und dem Gebrauche aller, zum Grunde liegen miissen. DaB sie, als bloBe Spekulation,
mehr dazu dient, Irrtiimer abzuhalten, als Erkenntnis zu erweitern, tut ihrem Werte kei-

schlieBlich innerhalb der reflexiven Vernunftbewegung als eines ihrer Momente ge-
dacht werden kann.* A.a.O: S. 189.

10 Die zitierte Stelle darf deshalb ,exponiert® genannt werden, weil sie den Schlussak-
kord der Architektonik in der KrV bildet und damit nicht nur fast am Ende der gan-
zen Methodenlehre steht, da auf die Architektonik nur noch wenige Seiten zur Ge-
schichte der reinen Vernunft folgen, sondern auch, weil sie am Ende der Austiih-
rungen Kants zum Aufbau (s)eines Systems aus formalen Gesichtspunkten iiber-
haupt steht.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONTEXTUALISIERUNG DER PRAKTISCHEN FRAGESTELLUNG | 63

nen Abbruch, sondern gibt ihr vielmehr Wiirde und Ansehen durch das Zensoramt, wel-
ches die allgemeine Ordnung und Eintracht, ja den Wohlstand des wissenschaftlichen
gemeinen Wesens sichert, und dessen mutige und fruchtbare Bearbeitung abhdlt, sich

nicht von dem Hauptzwecke, der allgemeinen Gliickseligkeit, zu entfernen.” (KrV A
851/B 879 T.5.)."

Die primir anvisierte erneuerte Metaphysik ist demnach kein Zweck an sich
selbst, sondern sie dient weiteren, sehr grundsétzlichen und groBartigen Zwecken
und gerade darin besteht nach Kant ihre Wiirde. Dadurch dass sie die Spielregeln
aller Wissenschaften bestimmt, sichert sie nicht nur die allgemeine Ordnung und
Eintracht des wissenschaftlichen Wesens, sondern sorgt auch dafiir, den Haupt-
zweck wissenschaftlichen Arbeitens schlechthin nicht aus den Augen zu verlie-
ren: die allgemeine Gliickseligkeit. Allgemeine Gliickseligkeit — so scheint es —
ist das letzte und hauptsichliche Ziel, dem das neue, kantische Verstindnis von
Metaphysik und die neue kritische Gestalt der Metaphysik und deren Verwen-
dung in den Wissenschaften zugrunde liegt und deren Ermoglichung die Arbeit
der Wissenschaften auf der Grundlage der neuen Metaphysik legitimiert.

Als letzter Zweck, der der Erneuerung der Metaphysik und damit letztlich der
ganzen kritischen Theoriebildung zugrunde liegt, ldsst sich demnach die Herstel-
lung allgemeiner Gliickseligkeit ausfindig machen. Um diesen Zweck auch erfiil-
len zu konnen, kommt der philosophischen Theorie Kants die doppelte Aufgabe
zu, die Vernunft so zu konzipieren, dass diese einerseits zur Herstellung allge-
meiner Gliickseligkeit prinzipiell fahig ist. Andererseits muss die Konzeptualisie-
rung oder Theoretisierung der Vernunft selbst funktionaler Bestandteil dieses
Herstellungsprozesses sein — weshalb Kant eine Erneuerung der Philosophie, d.i.
insbesondere der Metaphysik, fiir unumginglich hilt. Wissen zu schaffen stellt
also fiir Kant das Mittel dar, mit dem allgemeine Gliickseligkeit hergestellt wer-
den kann; nur durch die neue Metaphysik scheint es Kant moglich, die Vernunft
in diesem wissenschaffenden Prozess richtig zu gebrauchen, um nicht etwa auf-
grund falscher Vorstellungen oder Prinzipien falsches ,Wissen® in die Welt zu
setzen. Der angemessene Gebrauch der Vernunft wird zu einem Wissen fiihren,
mit dem die Erreichung des letzten Zweckes moglich wird — in diesem Sinne ist
die Transformation der Metaphysik in eine Erkenntnistheorie mit Kants kriti-
schem Projekt vollendet.

Dass Gliickseligkeit ein zentrales Moment im kantischen Theorieaufbau ist,
und zwar sowohl in Bezug auf den Zweck der Theoriebildung schlechthin als
auch in Bezug auf die Theoretisierung des Praktischen im Besonderen, zeigt sich

11 Durch die dreifache Verneinung (,abhalten von‘; ,nicht’, ,entfernen’, i.e. nicht blei-
ben) erscheint die logische Struktur des Satzes so, als habe Kant hier gesagt, der
Hauptzweck bestiinde darin, sich von der allgemeinen Gliickseligkeit zu entfernen.
Wenn man das fiir absurd hilt, muss man den Sinn des Satzes so interpretieren, dass
die neue Metaphysik gerade dazu beitrigt, den Hauptzweck schlechthin — die all-
gemeine Gliickseligkeit — zu fordern.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64 | FREIHEIT ALS NORM?

auch daran, dass sie im zweiten Kanon des zweiten Hauptstiickes der Methoden-
lehre der KrV verhandelt wird, d.h. im Zusammenhang mit dem richtigen
Gebrauch der praktischen Vernunft, der seinerseits wesentlicher Bestandteil des
ganzen Systems ist.'> Fragt man nun weiter, was eigentlich mit Gliickseligkeit in
der Methodenlehre gemeint ist, dann wird man auf das Gebiet des Praktischen
verwiesen, das eigentlich in seiner positiven Bestimmung aus der KrV ausge-
schlossen wird. Die Bemerkungen zur Gliickseligkeit diirfen daher nicht als posi-
tive, inhaltliche Bestimmung, sondern miissen ausschlieBlich als Metabemerkun-
gen zur ,,Bestimmung der formalen Bedingungen eines vollstindigen Systems
der reinen Vernunft“"? verstanden werden.

Der Unterschied liegt darin, dass hier nur die Bedingungen formuliert wer-
den, die dem angemessenen Gebrauch der von Kant unterschiedenen Vernunft-
vermogen zugrunde liegen. Damit geht es um gleichsam duBlere Komponenten
und nicht etwa um die innere, inhaltliche Bestimmung der Vernunftvermogen
selbst, was auch durch den Hinweis darauf, dass es sich um formale Bedingun-
gen handelt, nochmals gestiitzt wird: Zum richtigen Gebrauch der Vernunft ge-
hort ein anvisierter Zweck, dessen Einbeziehung erst das ganze System vervoll-
stiandigt; er ist mithin ein Bestandteil der Form der Vernunft, die demnach auch
ihren richtigen Gebrauch einschlieft. Die Gliickseligkeit als Zweck, an dem sich
der richtige Vernunftgebrauch ausrichtet, erhilt so von Kant explizit eine be-
stimmende Funktion fiir die Theoretisierung der Vernunft in Bezug auf ihren
richtigen Gebrauch.

Kant setzt den letzten Zweck der Wissenschaften aber nicht einfach willkiir-
lich als Ziel seiner philosophischen Theoriebildung, vielmehr ist der Wunsch
nach Gliickseligkeit als ,,die Befriedigung all unserer Neigungen* (KrV A 806/B
834) fiir Kant etwas, was bei allen Menschen vorausgesetzt werden darf. In der
Grundlegung und in der KpV wird der Beforderung der eigenen Gliickseligkeit
der eher unkonventionelle Status eines a priori voraussetzbaren Wesenszuges des
Menschen zugeschrieben.'* Damit erhlt die Herstellung allgemeiner Gliickselig-
keit einerseits den Status, letzter Zweck der Wissenschaften zu sein und damit

12 Ein Kanon gibt nach Kant Auskunft dariiber, wie sich das jeweilige Vernunftver-
mogen angemessen gebrauchen lisst, damit es auch die Funktion erfiillen kann, die
ihm zukommt. Beispielsweise gibt die ,allgemeine Logik*® den rein formalen Kanon
fiir Verstand und Vernunft ab: nur wenn sich diese beiden Vermogen nach den
Formen der Logik richten bzw. ,gebraucht werden‘, werden sie Erkenntnisse her-
vorbringen. Nun ist Kant, nachdem er in der transzendentalen Dialektik gezeigt hat,
dass die spekulative Vernunft dort Erkenntnisse herstellen zu konnen glaubt, wo sie
es nicht kann, der Meinung, dass es nur noch einen einzigen wahrhaften Gebrauch
der reinen Vernunft geben kann: den praktischen, fiir den es daher diesen Kanon
gibt; vgl. KrV A 806/B 835.

13 KrV A707/B 736 T.S.

14 Vgl. GMS I1.21 AA Bd. 4: S. 415f. Kant schreibt dort, man diirfe die Beforderung
der Gliickseligkeit sogar a priori bei jedem Menschen voraussetzen, weil sie zu sei-
nem Wesen gehore; auch gleichlautend KpV §8 AA Bd. 5: S. 33-35.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONTEXTUALISIERUNG DER PRAKTISCHEN FRAGESTELLUNG | 65

auch letzter Zweck der philosophischen Theoriebildung, da sie als wesentliches
Moment zur Bestimmung des richtigen Vernunftgebrauches dient; und anderer-
seits kommt mit und in dieser Zwecksetzung die allgemeine Zwecksetzung eines
jeden Menschen zum Ausdruck. Auf diese Weise wird der Theorie die Funktion
zugewiesen, das, was alle Menschen nach Kant immer schon verniinftiger Weise
als Zweck verfolgen, in die richtigen Bahnen zu lenken, indem sie den richtigen
Gebrauch der praktischen Vernunft bestimmt, der dann auch in letzter Konse-
quenz zur Herstellung der Gliickseligkeit fithren soll."

Zusammengefasst lautet nach der hier skizzierten Rekonstruktion des Motivs die
Zwecksetzung der kritischen Theoriebildung Kants wie folgt: Die Metaphysik
muss erneuert werden, um den richtigen Vernunftgebrauch, der auf Wissen be-
ruht, zu garantieren, damit die Wissenschaften ihrem letzten Zweck nachkommen
konnen, der in der Beférderung der allgemeinen Gliickseligkeit besteht, was wie-
derum im Einklang damit steht, dass im Menschen der Wille zur Beforderung der
eigenen Gliickseligkeit vorausgesetzt werden kann. Der richtige Gebrauch der
Vernunft soll dabei sowohl in theoretischer als auch in praktischer Absicht so be-
stimmt werden, dass dieser letzte, einerseits mit den Mitteln der philosophischen
Theoriebildung und folglich mit den Wissenschaften erreichbare und andererseits
von allen gewollte, daher inhaltlich vollkommen unbestimmte Zweck, der fiir
Kant als allgemeiner Wesenszug im Menschen vorausgesetzt wird, realisierbar
wird.'®

15 Diese Rekonstruktion widerspricht damit der Darstellung Hoffes, obwohl er nicht
den letzten Zweck der Theoriebildung, sondern den letzten Zweck der Vernunft
thematisiert und diesen in der Moralitit sieht. Moralitit ist aber — wie gezeigt wird —
kein Selbstzweck in der kantischen Konzeption, sondern sie ist funktionaler Be-
standteil zu Erreichung der Gliickseligkeit — auch wenn Kant sie als causa finalis
der Moralitit verbietet. Dass Kant letztlich (s)einen Beitrag zur Herstellung allge-
meiner Glickseligkeit leisten wollte, ist angesichts der sinnlichkeitsfeindlichen
Auslegung seiner praktischen Philosophie kein Topos, der in der Literatur Zustim-
mung finden wird — im Gegenteil finden sich dort, wie bereits erwihnt, vor allem
Zerrbilder der kantischen Theorie, wie etwas das folgende: ,,.Die Metaphysik ist fiir
Kant dogmatisch, weil sie mit einem Grundbegriff arbeitet, den sie nicht vor der
Vernunft gerechtfertigt hat. Dies Dogma bricht bei Kant zusammen. Es heifit:
Gliickseligkeit.” Wolfgang Freising (1983). Kritische Philosophie und Gliickse-
ligkeit: Kants Auseinandersetzung mit dem Eudaimonismus seiner Zeit. Liineburg:
Dr. Schmidt-Neubauer, S. 5.

16 Mit Foucault und Rorty lieBe sich vielleicht auch eine ganz andere Art von Motiva-
tion hinter der kantischen Theoriebildung entdecken, ndmlich der ,eigenniitzige*
Versuch, der Philosophie (wieder) einen Platz als Wissenschaft in den Wissenschaf-
ten zuzuweisen, indem sie das Instrumentarium zum Gebrauch der wissenschaftli-
chen Vernunft zur Verfiigung stellt. Erkldrt man — wie Kant — diese Vorarbeit fiir
notwendig, erhélt die Philosophie gegeniiber jeder naturwissenschaftlichen For-
schung (weiterhin) eine privilegierte Stellung: nun nicht mehr als metaphysischer,
aber als Wissensraum.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66 | FREIHEIT ALS NORM?

c. Konstitutionsmomente der praktischen Fragestellung

Der erste theoriebildende Schritt besteht nun darin, die Theorie auch so zu ent-
werfen, dass sie ihren Zweck erfiillen kann. Da das Mittel, das Kant in den
Dienst des letzten Zweckes stellen will, darin besteht, die wissenschaftliche Ver-
nunft als Wissen schaffende zu leiten, stellt sich ihm als erstes die Frage nach
dem, was iiberhaupt gewusst werden kann, was iiberhaupt den Status, Wissen
oder wahre Erkenntnis zu sein, beanspruchen darf, d.h. wovon iiberhaupt be-
griindeter Maflen ausgesagt werden kann, dass es sich um Wissen handelt. Die
Beantwortung dieser von Kant in den Bereich der theoretischen Philosophie ge-
stellten Frage wird als Ausgangspunkt der praktischen Fragestellung betrachtet.
Ein zweites wesentliches Moment der praktischen Fragestellung wird in der Ent-
scheidung Kants gesehen, den Begriff der Freiheit zum tragenden Konzept des
Praktischen zu machen, indem er sie zur notwendigen Bedingung der Sittlichkeit
erklart, deren Realisierung wiederum fiir Kant ein notwendiges Moment fiir die
Realisierung der Gliickseligkeit darstellt. Auf diese Weise bindet Kant die prakti-
sche Fragestellung wieder an das grundlegende Motiv der ganzen Theoriebildung
riick.

i. Das Verhéltnis von Wissen und praktischer Fragestellung

Bekanntermallen verschiebt Kant in der KrV die Grenzen des Wissbaren von
zwei Seiten: Einerseits beschrédnkt er das Feld, das sie einschliet, gegen die An-
spriiche der alten Metaphysik, weil er nur diejenigen Konzepte als Erkenntnisse
zuldsst, zu denen es ,korrespondierende Gegenstinde‘ in der Anschauung gibt.
Andererseits akzeptiert er damit aber nicht etwa die empiristische Grenze des
Wissbaren, da er fiir die Menge der wahren Erkenntnisse den Bereich des A prio-
ri erdffnet und so iiber die reine Erfahrung hinausgeht, indem er transzendentale
Erkenntnisse, die die Bedingungen der Moglichkeit der Erfahrung betreffen,
ebenfalls als wahre Erkenntnisse zulidsst. Die nachfolgenden Grafiken sollen die
Eroffnung des neuen Denkraumes durch die zweifache Verschiebung verdeutli-
chen.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONTEXTUALISIERUNG DER PRAKTISCHEN FRAGESTELLUNG | 67

Abbildung 1: Wihrend der Empirismus die Grenze des Wissbaren um den
Bereich der Erfahrung zieht, zieht die alte Metaphysik sie um den Bereich des
Gedachten.

Empirismus JAlte* Metaphysik

= Bereichder— Bereich, der ,Gotl", dic
—Erfahrung—— ,Unsterblichkeit der
> Seele’ und ,Freiheit*
: umfasst

—

Grenze des Wissbaren: Grenze des Wissbaren:
Erfahrung Denkbares / Gedachtes

Abbildung 2: Kants Verschiebung der Grenze des Wissbaren, die den Raum des
Transzendentalen erdiffnet."”

Empirismus

Transzendental- | Bereich, der ,Gott*, die
philosophie (und |  Unsterblichkeit der
Freiheitsbegnill) | Seele* und ,Freiheit*

umfasst

Beldsst man es fiir den Augenblick dabei, dass Kant diese Grenzverschiebung
vornimmt und dass er auch gute Griinde fiir seine neue Position der Grenze des
Wissbaren anzugeben vermag, und wendet man sich unmittelbar der praktischen
Fragestellung zu, dann zeigt sich, dass sich aus dieser Verschiebung im eigentli-
chen Sinne erst das Problem ergibt, das Kant mit der Theoretisierung des Prakti-

17 Die Grafiken folgen einem Tafelbild, das Ingo Pies in einem gemeinsamen Seminar
in Wittenberg 2006 entworfen hat.

- am 14.02.2026, 03:26:32. - [ —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68 | FREIHEIT ALS NORM?

schen zu 16sen versucht. Anders formuliert ldsst die Losung der theoretischen
Frage nach dem Wissbaren, gewissermafen die Problemstellung der praktischen
Philosophie erst hervortreten. Die Antworten auf die theoretische wie praktische
Fragestellung, die Kant mit der Konzeptualisierung der Vernunft gibt, konnen
daher als in einem engen Zusammenhang stehend rekonstruiert werden, insofern
die Beantwortung der Frage nach dem Wissbaren dazu fiihrt, eine Neubegriin-
dung der Sittlichkeit in Angriff nehmen zu miissen.'®

Das liegt daran, dass die Verschiebung der Grenze des Wissbaren, die die al-
ten metaphysischen Ideen nunmehr aus diesem Bereich ausschlieft, zunéchst da-
zu fiihrt, den Menschen einerseits in Bezug auf die sittlichen Gesetze frei zu set-
zen — sofern diese von Gott stammen sollen — und ihm zugleich andererseits
(Handlungs-)Freiheit zu nehmen und ihn so scheinbar der vollkommen Determi-
niertheit durch die Naturgesetze auszuliefern, da Freiheit innerhalb des Systems
der Natur keinen erkenntnistheoretisch begriindbaren Ort mehr hat. Kurz gesagt:
Die Neupositionierung in Bezug auf das Wissbare in der kantischen Theorie, die
den Menschen aus der die Sittlichkeit begriindenden Hand Gottes 16st, impliziert
prima facie, ihn vollstindig der Naturkausalitit zu unterwerfen, weil nicht nur
Gott aus dem Bereich des Wissbaren ausgeschlossen wird, sondern auch die Idee
der Freiheit — so dass es so scheint, als sei weder Freiheit noch begriindete Sitt-
lichkeit innerhalb der kantischen Konzeption, d.h. aufgrund der theoretischen
Philosophie, widerspruchsfrei zu denken. Daraus ergibe sich aber das Problem,
den Lauf der Dinge einfach fatalistisch hinnehmen zu miissen, ohne steuernd ein-
greifen zu konnen — es sei denn, es lief3e sich ein Freiheitsbegriff denken, der so-
wohl kompatibel wire mit der Theorie iiber die Natur als auch zur Begriindung
der Sittlichkeit dienen konnte, auch wenn ihm erkenntnistheoretisch ein anderer
Status zugewiesen werden muss, als der, ,gewusst werden zu konnen‘ oder , Wis-
sen‘ zu sein.

Aufgrund seiner eigenen theoretischen Verschiebung der Grenze des Wissba-
ren hat es Kant also mit dem dreifachen Problem zu tun, wie iiberhaupt sinnvoll
von Freiheit gesprochen werden kann, wenn sie doch nicht erkennbar ist, und wie
sie sinnvoll konzeptualisiert werden kann, will er sie nicht einfach der Naturge-
setzlichkeit vollstindig den Platz rdumen lassen. Das dritte Problem ist, dass der
Ausschluss Gottes aus dem Feld des Wissbaren dazu fiihrt, auch keine sittlichen

18 Deggau bezieht diese Verschiebung nicht in seine Rekonstruktion mit ein, sondern
beginnt seine Uberlegungen zur Architektonik damit, dass es ,,[i]n der praktischen
Philosophie Kants [...] um das richtige Handeln in der Welt und die Bestimmung
seiner Moglichkeiten und Bedingungen gehe.” Deggau 1985: S. 319. Damit ver-
sdumt er aber erstens die mogliche Riickbindung der praktischen Architektonik an
die Gesamtkonzeption, auch wenn er sie spéter als notwendig behauptet, weil ,,[n]Jur
die in der ,Kritik der reinen Vernunft® getroffene Unterscheidung zwischen Erschei-
nung und Ding an sich [...] die praktische Philosophie méglich [macht]*. A.a.O.: S.
320. Die Freiheit als Begriff des Praktischen wird so als immer schon vorausgesetzt
betrachtet und nicht als von Kant gewollter und erst noch zu bestimmender Begriff
herausgestellt.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONTEXTUALISIERUNG DER PRAKTISCHEN FRAGESTELLUNG | 69

Gesetze mehr konstatieren zu konnen, die aus der Gewissheit der Existenz Gottes
ihre Verbindlichkeit zogen. So stellen ihn die Erkenntnisse der theoretischen Phi-
losophie vor die zweifache Aufgabe, einerseits Freiheit gegen die Naturkausalitiit
begriindeter Mallen denkbar machen zu konnen und andererseits einen begriin-
denden Ersatz fiir die Verbindlichkeit sittlicher Gesetze zu finden.

Bekanntermafen wird von Kant die Moglichkeit, sich gegen die Freiheit zu
entscheiden und die Menschheit einfach durch und durch den Naturgesetzen zu
iiberlassen, ohne ihr die Moglichkeit eines steuernden Eingreifens zuzugestehen,
nicht ins Auge gefasst — er entscheidet sich dafiir, die ,Freiheit zu retten‘, aber
nicht als Kontrapunkt gegen die Naturkausalitit, sondern indem er sie selbst als
Kausalitat konzeptualisiert, die der Naturkausalitéit nicht widerspricht. Auch ret-
tet er Freiheit nicht gegen die Moral, sondern indem er sie fiir die Sittlichkeit in
Dienst nimmt bzw. indem er sie kurzer Hand zur notwendigen Bedingung der
Sittlichkeit und damit auch in letzter Konsequenz zur notwendigen Bedingungen
der Beforderung der allgemeinen Gliickseligkeit erklirt. Dieser Kunstgriff, den
Freiheitsbegriff in der genannten Form als Kausalitédt und in der Funktion als Be-
dingung der Sittlichkeit wieder in die Theorie zu re-integrieren, indem er einer
Neuinterpretation, einer Neuformulierung oder einer Neukonzeptualisierung un-
terzogen wird, wird hier als grundlegende Theorieentscheidung gewertet, weil
damit die Konzeptualisierung des Praktischen in der kantischen Theoriebildung
grundlegend bestimmt ist.

ii. Die Theorieentscheidung: Verninftige Freiheitimpliziert Sittlichkeit

Freiheit wird von Kant nicht als Feindin der Sittlichkeit konzipiert, sondern un-
abweislich mit ihr verbunden: Die Vernunft als freie Vernunft oder als verniinfti-
ge Freiheit zu setzen, ist eine inhaltliche (Theorie-)Entscheidung, weil Kant im-
mer wieder darauf hinweist, was theoretisch zu tun sei, wolle man Freiheit set-
zen, wie beispielsweise folgende Textstelle zeigt:

»Gesetzt nun, die Moral setzte notwendig Freiheit (im strengsten Sinne) als Eigenschaft
unseres Willens voraus, [...] die spekulative Vernunft aber hiitte bewiesen, daf3 diese
sich gar nicht denken lasse, so muf3 notwendig jene Voraussetzung, nimlich die morali-
sche, derjenigen weichen, deren Gegenteil einen offenbaren Widerspruch enthiilt, folg-
lich Freiheit und mit ihr Sittlichkeit [...] dem Naturmechanismus den Platz ein-
raumen. So aber, da ich zur Moral nichts weiter brauche, als daf3 Freiheit sich nur
nicht selbst widerspreche, und sich aber doch wenigstens denken lasse [..]. daf} sie also
dem Naturmechanismus eben derselben Handlung [...]. gar kein Hindernis in den Weg
lege: so behauptet die Lehre der Sittlichkeit ihren Platz, und die Naturlehre auch den
ihrigen [...].“ (KrV B XXVIII).

Kant verbindet Moralitit mit Freiheit, setzt sie dieser sogar als notwendige Be-
dingung voraus und formuliert hier eindeutig, wie sie zu konzipieren ist, damit

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70 | FREIHEIT ALS NORM?

sie brauchbar fiir die Moral wird."® Er nimmt die Freiheit in den Dienst, den Gott
in seiner Konzeption nicht mehr leisten kann. So wie der Zusammenhang hier
formuliert ist, entspricht er einer logischen Konsequenz: Freiheit wird als not-
wendige Bedingung der Moral angesetzt. Nach den Gesetzen der formalen Logik
hiefe das, dass die Moral zwar notwendig der Freiheit bedarf, diese aber nicht
der Moral, weil ihr Verhiltnis nicht als Aquivalenzverhiltnis, sondern als Impli-
kationsverhaltnis bestimmt ist. Das wiirde bedeuten, dass immer dann, wenn Mo-
ral gegeben ist, auch Freiheit gegeben ist, aber eben nicht umgekehrt: Die Frei-
heit wire dann nur eine notwendige, aber keine hinreichende Bedingung der Mo-
ral. Dies fiihrt aber in die Irre, da es fiir Kant verschiedene Freiheiten gibt. An-
ders gesagt, ist nicht alles, was nach Freiheit aussieht, auch hinreichend fiir Mo-
ral, sondern nur diejenige Freiheit, die sich als praktische Vernunft realisiert.’
Ebenso ist die Moral in der kantischen Konzeption ein hinreichender Hinweis
darauf, dass Freiheit gegeben sein muss. Allerdings scheint es fiir Kant uninteres-
sant, dass aus der Moral notwendig auf Freiheit geschlossen werden kann, weil

19 In der KpV beschreibt Kant, wie sie theoretisch zu fassen sei, wolle man dem Men-
schen Freiheit beilegen bzw. wolle man sie retten: ,,Will man also einem Wesen,
dessen Dasein in der Zeit bestimmt ist, Freiheit beilegen, so kann man es sofern
wenigstens vom Gesetze der Naturnotwendigkeit aller Begebenheiten in seiner
Existenz, mithin auch seiner Handlungen nicht ausnehmen; denn das wire soviel,
als es dem blinden Ungefihr iibergeben. Da dieses Gesetz aber unvermeidlich alle
Kausalitdt der Dinge, sofern ihr Dasein in der Zeit bestimmbar ist, betrifft, so wiirde
[...] die Freiheit als ein nichtiger und unmoglicher Begriff verworfen werden miis-
sen. Folglich, wenn man sie noch retten will [...]* KpV AA Bd. 5: S. 95.

20 Die Konzeption von Freiheit, die die Sittlichkeit ermdglicht, ist gerade nicht kon-
gruent mit einem Freiheitsbegriff, den wir wesentlich im Alltagssprachgebrauch
und -verstdndnis mit dem Begriff der Freiheit verbinden und der Freiheit als be-
drohlich erscheinen lésst, weil sie regellos und chaotisch gedacht wird. Kant geht
auf diesen Aspekt vor allem in den anthropologischen Schriften ein, wie z.B. in Idee
zu einer allgemeinen Geschichte in weltbiirgerlicher Absicht von 1784 (AA Bd. 8:
S. 17-34). Die Aussparung dieses Aspektes in der vorliegenden Interpretation ist
darin begriindet, dass diese vor allem negativen Konnotationen des Freiheitsbegrif-
fes von Kants Reformulierung und Re-integration in die kritische Theorie zu unter-
scheiden sind, weil sie von ihm nicht in diesem Zusammenhang thematisiert wer-
den: SchlieBlich geht es nicht um eine Alltagsphdnomene analysierende Begriffsbe-
stimmung, sondern um eine Neukonzeptualisierung eines Begriffes aufgrund be-
stimmter Theorieanforderungen. Die anderen Bedeutungen des Freiheitsbegriffes
werden von Kant im Kontext der KrV als Ausschlusskriterium herangezogen, wenn
es um die Notwendigkeit der Regelkonformitit freier Selbstbestimmung geht und
eben im Kontext anthropologischer Uberlegungen. Das hindert aber beispielsweise
Kersting nicht daran, bei seiner Argumentation in Bezug auf die Ableitung des
Rechtsprinzips aus dem Begriff reiner praktischer Vernunft — es geht dort um die
Begriindung des Rechts, nicht um seine Anwendung! — ohne Unterscheidung auch
den anthropologisch aufgeladenen Freiheitsbegriff zugrunde zu legen, so dass Frei-
heit dann als zu bindigende, als zu domestizierende erscheint, , Freiheit ist etwas
Schreckliches, sie birgt in sich die Moglichkeit der Selbstzerstorung [...]. Es bedarf
daher eines ordnungsstiftenden Prinzips, eines Gesetzes.“ Wolfgang Kersting
(1984). Wohlgeordnete Freiheit. Berlin/New York, S. 20.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONTEXTUALISIERUNG DER PRAKTISCHEN FRAGESTELLUNG | 71

es fiir das Vorhandensein von Moralitit nach Kant keinen Beweis gibt: wir kon-
nen nicht wissen, ob wir es mit einer Handlung zu tun haben, deren Ursache der
kategorische, sittliche oder ein hypothetischer, pragmatischer Imperativ war.
Freiheit lésst sich folglich auf diesem Wege — iiber tatsidchliche Moralitét — nicht
nachweisen.”'

Stattdessen geht es Kant darum zu zeigen, dass es Freiheit ist, die die Morali-
tit ermoglicht, indem er sie als notwendige Bedingung der Moral setzt, so dass
ohne Freiheit Moral fiir ihn nicht einmal mehr denkbar ist. Denn eine weitere
Folgerung — nach dem Modus tollens — besagt, dass es dort, wo es keine Freiheit
gibt, auch keine Moral (im kantischen Sinne) geben kann! Aus ihrer Bestim-
mung, als notwendige Bedingung der Moral zu fungieren, lassen sich fiir die
Freiheit zwei Schliisse ziehen: Nur wo es Freiheit gibt, ist Moral tiberhaupt mog-
lich; und wenn Freiheit nicht méglich ist, dann gibt es auch keine Moral. Das be-
deutet, dass Kant die Moral unausweichlich mit Freiheit verbindet, womit er aber
keineswegs behauptet, dass Freiheit auch faktisch Sittlichkeit hervorbringen wiir-
de.”

Mit dieser fundamentalen Funktion, die Kant dem Begriff der Freiheit in der
Konzeption zuweist, handelt er sich aber nicht nur das Problem ihrer Reintegrati-
on in seine Theorie ein, da er sie eigentlich als unerkennbar aus dem Bereich des
Wissens ausgeschlossen hatte, sondern zudem das Problem der Verhiltnisbe-
stimmung dieser Freiheit zur Naturkausalitit. ,Wie soll so eine verniinftige Frei-
heit angesichts der Naturkausalitét iiberhaupt maoglich sein?‘ lautet die Frage, die
konsistent zu 16sen ist. Kant muss die Freiheit also nicht nur gegen seine eigene
Verschiebung der Grenze des Wissbaren als dennoch denkbar verteidigen, son-
dern auch gegen seine eigene Auffassung von Naturkausalitdt, die uns als affi-
zierbare Sinnenwesen dieser unterwirft, die Freiheit also zur bloBen Illusion he-
rabsinken lassen konnte:

,-Allein die Aufgabe [...] war nur diese: ob Freiheit der Naturnotwendigkeit in einer und
derselben Handlung widerstreite, und dieses haben wir hinreichend beantwortet, da wir
zeigten, dal3, da bei jener eine Beziehung auf eine ganz andere Art von Bedingungen
moglich ist, als bei dieser, das Gesetz der letzteren die erstere nicht affiziere, mithin
beide voneinander unabhéngig und durcheinander ungestort stattfinden kénnen.” (KrV
A 557/B 585).

21 Moralitdt ist fir Kant etwas, wovon er nicht weif3, ob sie jemals tatsdchlich wirklich
ist, weil sich nicht nachweisen lédsst, welche Art Bestimmungsgrund dem Handeln
tatsdchlich zugrunde liegt; aber es ist ausreichend, dass sie in seinem Konzept
denkbar ist: ,,Diese [Vernunft] gibt daher auch Gesetze, welche Imperative, d.i.
objektive Gesetze der Freiheit sind, und welche sagen, was geschehen soll, ob
es gleich vielleicht nie geschieht [...] weshalb sie praktische Gesetze genannt wer-
den.“ KrV A 802/B 831; vgl. auch GMS AA Bd. 4: S. 408.

22 Wenn Kant in der Grundlegung formuliert, dass aus der Freiheit des Willens das
Sittengesetz folge (vgl. GMS II1.3 AA Bd. 4: S. 447), bedeutet das aber noch lange
nicht, dass auch die Moralitét bzw. sittliches Verhalten selbst folgt.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72 | FREIHEIT ALS NORM?

Es darf natiirlich gefragt werden, warum es iiberhaupt wiinschenswert ist, dass
die Idee der Freiheit nicht verlustig geht, nachdem fiir Kant die Naturkausalitit
offensichtlich demjenigen Wissen zuzuordnen war, das es nicht in Frage zu stel-
len, sondern stattdessen (vernunft)theoretisch zu fundieren galt. Diese Frage lésst
sich dahingehend beantworten, dass es Kant deswegen unabdingbar erschien,
Freiheit dennoch denkbar zu machen, weil ihm durch seine theoretische Losung
die Verbindlichkeit der sittlichen Gesetze oder Regeln, die bislang zumindest in
metaphysischen Ansétzen durch Gott begriindet werden konnten, verloren ge-
gangen war. Wenn allgemein verbindliche Vorschriften, die das Zusammenleben
der Menschen regeln, fiir das Ziel, allgemeine Gliickseligkeit herzustellen, eine
notwendige Voraussetzung sind — und das ist Kants Ansicht, wie sogleich gezeigt
wird —, dann braucht es eine Instanz, die diese Gesetze nicht nur vorzugeben
vermag, sondern die ihnen auch die notwendige Verbindlichkeit verleiht.”> Be-
kanntermafen weist Kant diese Aufgabe eben der reinen praktischen Vernunft
zu, die sich frei, d.h. aus sich selbst heraus selbstbestimmend und zwecksetzend,
realisiert. Als letztes gilt es daher zu zeigen, dass nach Kants Verstindnis Freiheit
und folglich Sittlichkeit notwendige, wenn auch keine hinreichenden Bedingun-
gen zur Realisierung des letzten Zwecks der Theoriebildung, also der Beforde-
rung der allgemeinen Gliickseligkeit, darstellen.

iii. Sittlichkeit als notwendige Bedingung allgemeiner Gliickseligkeit

Das Verhiltnis zwischen der Sittlichkeit als Folge aus dem richtigen Gebrauch
praktischer freier Vernunft und der anvisierten Herstellung allgemeiner Gliickse-
ligkeit wird von Kant in der bereits zitierten Methodenlehre der KrV unter drei
Perspektiven verhandelt. Zum ersten stellt er deren Verhiltnis rein, prinzipiell
oder bedingungslos dar, wie es die reine Lehre oder das vorgeschlagene Ver-
nunftmodell intrasubjektiv fiir ihn impliziert; zum zweiten nennt er zwei Parame-
ter, iiber die wir nicht verfiigen, d.h. zwei Unsicherheitsfaktoren in Bezug auf das
tatsdchliche Verhiltnis von Sittlichkeit und Gliickseligkeit: das Handeln anderer
Subjekte sowie immer mogliche Naturereignisse. Zum dritten werden aufgrund
dieser Erweiterung der allgemeinen Realisationsbedingungen der Gliickseligkeit
von Kant ,Anwendungsbedingungen des Sittengesetzes* formuliert, durch die das
Verhiltnis von Sittlichkeit und Gliickseligkeit auch angesichts der Natur ge-
schuldeter Unsicherheiten stabil gehalten werden kann. Auf die beiden letzten
Perspektiven wird im IV. Teil der vorliegenden Untersuchung eingegangen. Im
Folgenden geht es nur darum zu zeigen, dass Kant diesen Zusammenhang kons-
tatiert und weder darum, wie er gedacht wird noch welchen Ort die beiden ge-
nannten Unsicherheitsfaktoren in der Theoriebildung erhalten.

23 Eine Begriindung iiber das Gefiihl — wie wir sie bspw. bei Smith oder Hume finden
— wire nicht nur unverbindlich, sondern wiirde die Moralitit auch — traditionell — an
die Neigungen heften und sie damit der Naturkausalitéit unterwerfen.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONTEXTUALISIERUNG DER PRAKTISCHEN FRAGESTELLUNG | 73

In der Methodenlehre bringt Kant die allgemein angestrebte Gliickseligkeit prin-
zipiell in ein ,proportioniertes‘, d.h. analoges Verhéltnis zur vernunftbedingten
Wiirdigkeit gliicklich zu sein, die allein dann gegeben sei, wenn wir uns dem Sit-
tengesetz unterwerfen, so dass Gliickseligkeit unmittelbar mit dem Sittengesetz
verbunden wird. Die praktische Frage, was getan werden solle, wird so von Kant
mit ,,[tjue das, wodurch du wiirdig wirst, gliicklich zu sein® (KrV A
808/B 836) in moralischen und, wenn man so will, hedonistischen Kategorien
beantwortet.**

Nun setzt Kant Gliickseligkeit und ihrer ,wiirdig zu sein‘ nicht nur in ein di-
rekt proportionales Verhiltnis, sondern er bestimmt auch im Weiteren genau,
welcher Gebrauch der Vernunft fiir welche der beiden Seiten zustindig ist und in
welchem Verhiltnis sie zueinander stehen: Im praktischen Gebrauch der reinen
Vernunft kann nur das Sittengesetz als Bestimmungsgrund des Willens dienen,
und daher hidngt die Wiirdigkeit, gliicklich zu sein, von dem Mal} der Realisie-
rung dieses Gesetzes ab. Im theoretischen Gebrauch der Vernunft — und man
muss hinzufiigen: in praktischer Absicht, d.h. wenn sie eine (empirisch bedingte)
Absicht verfolgt und sich daher nach den Gesetzen der Natur bestimmt — muss
angenommen werden, dass die Mehrung allgemeiner Gliickseligkeit wohlpropor-
tioniert zur Wiirdigkeit ausfillt, so dass sich die beiden entsprechen konnten:

,.Nun ldft sich in einer intelligiblen, d.i. moralischen Welt, in deren Begriff wir von al-
len Hindernissen der Sittlichkeit (der/den Neigungen) abstrahieren, ein solches System
der mit Moralitédt verbundenen proportionierten Gliickseligkeit auch als notwendig den-
ken, weil die durch sittliche Gesetze teils bewegte, teils restringierte Freiheit, selbst die
Ursache der allgemeinen Gliickseligkeit, die verniinftigen Wesen also selbst, unter der
Leitung solcher Prinzipien, Urheber ihrer eigenen und zugleich anderer dauerhafter
Wohlfahrt sein wiirden.” (KrV A 809/B 837).%

24 Hofte sieht im Sinne des ,moralischen Leitziels‘ von Anfang an die KrV im Dienst
einer ,,auferepistemischen Aufgabe, dem moralisch verstandenen Wohl aller Men-
schen®, das er explizit einem Utilitarismus Baconscher Manier streng entgegensetzt:
,Die im Zitat [KrV B XXXI] weiterhin erwihnte Sorge um den Nutzen und das An-
sehen der Menschheit ist daher streng moralisch und nicht utilitaristisch zu verste-
hen.* Hoffe 2003/2004°: S. 29 T.S. Dass moglicherweise die Moral selbst eine Be-
dingung sein konnte, um das Ziel der allgemeinen Gliickseligkeit und des Wohls zu
erreichen, zieht Hoffe nicht in Betracht.

25 Fiir das Zitat konkurrieren offenbar zwei Lesarten: Im Text der Akademie Ausgabe
stehen die Neigungen im Genitiv, so dass sie nicht etwa der Sittlichkeit entgegenge-
setzt werden, sondern von Kant ein Unterschied zwischen den Hindernissen der
Sittlichkeit und den Hindernissen der Neigungen konstatiert wird. Liest man aber,
wie Kirchmann vorschligt, den Neigungen, dann werden sie der Sittlichkeit entge-
gengesetzt, da sie dann wie die Hindernisse im Dativ stehen und somit niher be-
zeichnen, wovon in einer moralischen Welt zu abstrahieren ist. Die erste Lesart
deckt sich aber viel besser mit dem, wie Kant ein paar Seiten vorher Gliickseligkeit
definiert: ndmlich als Befriedigung all unserer Neigungen (vgl. KrV A 806/B 834),
von denen also gar nicht abstrahiert werden kann, wenn es um Gliickseligkeit geht;
vgl. auch die gleichlautende Definition aus der KpV: ,,Alle Neigungen zusammen

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74 | FREIHEIT ALS NORM?

Das heifit, dass im Begriff einer denkbaren moralischen Welt Gliickseligkeit
nicht storen wiirde, ja, dass sie dort sogar als notwendig denkbar wire, weil die
verniinftigen Wesen selbst, aufgrund ihrer freien Vernunft — deren angemessener
Gebrauch auch Einschrinkung bedeuten kann — auch die Ursache ihrer allgemei-
nen Gliickseligkeit wiren. Dem gemif konnten die Menschen die Urheber ihrer
eigenen dauerhaften Wohlfahrt sein, sofern sie sich von der freien Vernunft lei-
ten lieflen, d.h. sie richtig gebrauchten. Ein angemessener, d.h. dem sittlichen
Gesetz konformer Gebrauch der Freiheit oder der freien praktischen Vernunft
wire also nach Kant ausreichend, um der Menschheit allgemeine Gliickseligkeit,
d.i. dauerhafte Wohlfahrt zu verschaffen.

,.Gliickseligkeit allein ist fiir unsere Vernunft nicht das vollstidndige Gut. [...] Sittlichkeit
allein, und, mit ihr, die bloe Wiirdigkeit, gliicklich zu sein, ist aber noch lange nicht
das vollstindige Gut. [...] Selbst die von aller Privatabsicht freie Vernunft, wenn sie,
ohne dabei ein eigenes Interesse in Betracht zu ziehen, sich in die Stelle des Wesens
setzte, das alle Gliickseligkeit anderen auszuteilen hitte, kann nicht anders urteilen;
denn in der praktischen Idee sind beide Stiicke wesentlich verbunden, obzwar so, dafl
die moralische Gesinnung, als Bedingung, den Anteil an Gliickseligkeit, und nicht um-
gekehrt die Aussicht auf Gliickseligkeit die moralische Gesinnung moglich mache.*
(KrV A 813/B 841 T.8.).

Die Vorstellung, dass dieser Anteil genau dem Maf an Sittlichkeit entsprechen
kann, nennt Kant ,das hochste Gut der intelligiblen Welt® (KrV A 814/B 842);
die Idee Gottes als moralisch vollkommener Wille, der die Ursache dieser der
Sittlichkeit gemiBen Gliickseligkeit ist, ,,das Ideal des hochsten Guts® (KrV A
811/B 839).

Aus der Perspektive der reinen Theorie liegt hier kein Problem vor: Wenn
sich die Vernunft selbstbestimmt als Freiheit realisiert und wenn sie dann noch
von sich den richtigen, d.h. folgerichtigen Gebrauch macht, dann ist damit prin-
zipiell das erreichbar, was erreicht werden sollte, d.i. die Herstellung allgemeiner
Gliickseligkeit, und zwar in Ubereinstimmung mit dem ureigensten Zweck, der
bei jedem einzelnen Menschen immer schon vorausgesetzt werden kann. Was es
freilich im Detail bedeutet, dass die Vernunft den richtigen Gebrauch von sich
macht, und warum die praktische Vernunft, wenn sie sich selbstbestimmt als
Freiheit realisiert, dies in (der) Form des Sittengesetzes tut, ist damit noch gar
nicht ausgefiihrt — das muss die Theoriebildung, mithin die vorliegende Rekon-
struktion, erst noch leisten. Bislang ist lediglich festzustellen, dass Kant einen

[...] deren Befriedigung alsdann eigene Gliickseligkeit hei3it“ AA Bd. 5: S. 73. Fors-
ter setzt hingegen Neigungen mit Hindernissen gleich und kommt unter Rekurs auf
Kants Ethikvorlesungen zu dem Schluss, dass ,,wahre, moralische Gliickseligkeit
[...] notwendig aus wechselseitiger Tugend [folgt]. Sie ist von der Natur unabhin-
gig; darum kann in der Beschreibung der moralischen Welt auch von den Neigun-
gen abstrahiert werden.* Forster 1998: S. 343.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONTEXTUALISIERUNG DER PRAKTISCHEN FRAGESTELLUNG | 75

solchen sogar notwendig genannten Zusammenhang zwischen verniinftiger Frei-
heit, Sittlichkeit und Gliickseligkeit entwirft, den er aus dem zu entwickelnden
Begriff reiner praktischer Vernunft abzuleiten denkt.

Wohlverstanden wird hier nicht die Gliickseligkeit gegen die Moralitét aus-
gespielt, da sie nach Kant sogar eine Folge der Moralitit wire, wenn sich alle an
die Regeln, die aus dem Sittengesetz ableitbar sind, hielten.”® Das bedeutet we-
der, dass Kant hier die Moralitit als einzige Grundlage der Gliickseligkeit nennt,
noch, dass aus der Moralitéit des Einzelnen auch seine Gliickseligkeit folgte; aber
es bedeutet, dass die Sittlichkeit fiir Kant kein Selbstzweck ist, sondern dass sie
eine Funktion in Bezug auf den letzten Zweck der Theoriebildung — sowie des
menschlichen Daseins — erfiillt. Dennoch darf das Sittengesetz, das der Sittlich-
keit zugrunde liegen muss, nicht nur als Mittel zum Zweck der Gliickseligkeit
betrachtet werden, das hinfillig wiirde, wenn der Zweck unerreichbar schiene,
weil es auch in diesem Falle seine unbedingte Verbindlichkeit nicht einbiifit — es
ist fir Kant Ausdruck der sich selbstbestimmenden, allgemeinen praktischen
freien Vernunft und als solches unabhingig von jeglicher faktischen oder empiri-
schen intersubjektiven Bedingtheit ebenso wie von moglichen Folgen!

Wegen der erwihnten Unsicherheitsfaktoren, die jeden Einzelnen dazu ver-
leiten konnten, auf sittliches Verhalten zu verzichten und stattdessen direkt und
unmittelbar das eigene Wohl — ohne Riicksicht auf Verluste — zu beférdern, ent-
wirft Kant in Bezug auf die anderen Subjekte eine Rechtslehre, deren Grundlage
allein aus Begriff und Prinzip einer allgemeinen praktischen Vernunft abgeleitet
werden soll. Dass die anderen nicht so handeln konnten, wie sie sollen und ei-
gentlich nach Kant auch wollen, ist im {ibrigen kein empirisches Problem, son-
dern ein systematisch im Begriff der Freiheit angelegtes, das deshalb auch nicht
empirisch zu 16sen ist, sondern von Kant aus dem Begriff der Freiheit heraus zu
16sen ist und auch geldst wird. In Bezug auf das tatsichlich empirische Problem
der Unwegsamkeiten der Natur geht er dazu iiber, die Ideen Gottes und der Un-
sterblichkeit der Seele ebenfalls wieder in die Theorie zu reintegrieren. Er
schreibt ihnen den theoretischen Status von ,,Bedingungen der Anwendung des
moralisch bestimmten Willens® (KpV AA Bd.4:4 T.S.) zu, dessen Handlungsbe-
stimmung gemifl der Konzeption primir der Realisierung der Sittlichkeit und
folglich sekundér der Realisierung der Gliickseligkeit dienen soll. Damit verleiht
er ihnen aber einen ginzlich anderen theoretischen Status als dem Begriff der
Freiheit, der die notwendige Bedingung der Sittlichkeit iiberhaupt darstellt, wih-
rend die anderen beiden Ideen nur dazu dienen, angesichts den Lauf der Natur
betreffenden Unsicherheiten dennoch die Vernunft richtig zu gebrauchen.

26 Die Formulierung ist verkiirzt, weil sie einige Zwischenschritte auslédsst: In der Me-
taphysik der Sitten fiihrt Kant aus, welcher Rechtsgrundsatz aus dem Begriff freier
Vernunft bzw. aus dem diesen bereits abbildenden Sittengesetz fiir den @ufleren
Gebrauch der Freiheit folgt — der nicht der innere, ethische Gebrauch der Freiheit
ist, von dem her wiederum zusammen mit den empirischen Gegebenheiten erst all-
gemeine und dann konkrete Gesetze formulierbar sind.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76 | FREIHEIT ALS NORM?

Wir werden, soweit praktische Vernunft uns zu filhren das Recht hat, Handlungen
nicht darum fiir verbindlich halten, weil sie Gebote Gottes sind, sondern sie darum als
gottliche Gebote ansehen, weil wir dazu innerlich verbunden sind. Wir werden die Frei-
heit, unter der zweckmifigen Einheit nach Prinzipien der Vernunft, studieren, und nur
sofern glauben dem gottlichen Willen gemif zu sein, als wir das Sittengesetz, welches
uns die Vernunft aus der Natur der Handlungen selbst lehrt, heilig halten, ihm dadurch
allein zu dienen glauben, dafl wir das Weltbeste an uns und an anderen befordern.*
(KrV A 819/B 847).

Sittlichkeit und Gliickseligkeit sollen als allein aus verniinftiger Freiheit moglich
gezeigt werden, und daher bediirfen sie, sofern es um ihre bloe Realisierungs-
moglichkeit geht, weder eines Gottes, der das moralische Gesetz geben miisste,
noch der Hoffnung auf die Unsterblichkeit der Seele. Wenn allgemein verbindli-
che Regeln, die das Zusammenleben der Menschen organisieren und leiten, fiir
das Ziel, allgemeine Gliickseligkeit herzustellen, eine notwendige Voraussetzung
sind, dann kann es nur noch eine Instanz geben, die diese nicht nur vorzugeben
vermag, sondern ihnen auch Verbindlichkeit verleiht. Die Instanz, der diese
Funktion in Kants kritischem Theoriegebdude zugewiesen wird, ist nicht (mehr)
Gott, sondern die reine praktische Vernunft selbst, die nicht nur Vorgaben macht,
sondern diesen auch Verbindlichkeit verleiht.

Zusammengefasst bedeutet das, dass die Beforderung der allgemeinen
Gliickseligkeit von Kant unabweislich mit verniinftiger praktischer Freiheit, d.i.
mit dem Sittengesetz, verbunden wird. Nach Kant konnte die Menschheit, die
sich aus freier sittlicher Vernunft fiir eine verniinftige Freiheit entschiede, in ei-
ner Welt leben, in der es keine Hindernisse fiir die Realisierung des Sittengeset-
zes gidbe — damit spricht Kant nicht iiber empirisch kontingente Unvorhersehbar-
keiten wie etwa Wetterkatastrophen, sondern nur iiber das, was der Mensch als
Mensch in Bezug auf alle anderen Menschen verwirklichen konnte, wiirde er sich
seiner Vernunft angemessen, d.h. den Vernunftregeln entsprechend, bedienen.
Die Menschheit wire also in der Lage, die Bedingungen dafiir zu schaffen, Ursa-
che ihrer eigenen Gliickseligkeit und Wohlfahrt zu sein. Als solche briuchte sie
weder einen Gott noch sonstige Hoffnung auf spiteres Gliick. Da aber die Reali-
sierung, wenn man so will, allgemeiner Sittlichkeit immer auch vom Lauf der
Natur abhéngt, braucht es nach Kant Helfer fiir die tatsichliche Anwendung der
Einsichten, da es keine Garantie auf Gliickseligkeit gibt — und auch nicht geben
kann!

d. Die praktische Fragestellung

Die Entwicklung der praktischen Fragestellung, die der Theoretisierung des
Praktischen im kantischen kritischen Theoriebildungsprojekt zugrunde liegt, ist
bis hierhin kursorisch unter verschiedenen Aspekten skizziert worden. Dabei ist
das Augenmerk zundchst auf den historischen Kontext, auf das Motiv fiir das

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONTEXTUALISIERUNG DER PRAKTISCHEN FRAGESTELLUNG | 77

Projekt iiberhaupt und auf das Mittel seiner Durchfithrung, mit dem es fiir Kant
diesen Zweck zu erfiillen galt, gelenkt worden. Als Motiv ist dabei die Herstel-
lung allgemeiner Gliickseligkeit herausgestellt worden, fiir die die Erneuerung
der Metaphysik als a priorischer Erkenntnisraum das Mittel der Wahl fiir den
Philosophen darstellt.

Bezogen auf die theoretische Philosophie bedeutet das fiir Kant, die Grenze
des Wissbaren neu zu bestimmen und die Erneuerung der Grundlagen jeglichen
Wissens iiberhaupt zu erarbeiten.”” Bezogen auf die praktische Philosophie bringt
dieser erste theoriebildende Schritt aber Probleme mit sich, da fiir Kant aufgrund
seiner eigenen Grenzverschiebung die Frage im Raum steht, wie fiir den Verlust
der gottlichen Autoritit in Bezug auf die Begriindung des Sittengesetzes ein adé-
quater Ersatz gefunden werden kann. Mit dieser Aufgabe wird der Begriff der
Freiheit betraut, der aber in die Theorie reintegriert werden muss, weil Freiheit —
ebenso wie Gott und die Unsterblichkeit der Seele — eigentlich aus dem Erkennt-
nisraum ausgeschlossen worden ist. Daneben findet sich aber auch die weitere
Schwierigkeit, die fiir die Sittlichkeit notwendig verniinftige Freiheit gegen die
Naturkausalitédt denkbar zu machen, da letztere — worauf bisher nur hingewiesen
wurde — keinesfalls an sich als notwendiges Ordnungsmuster fiir die sinnlichen
Eindriicke oder die Erfahrung ad acta gelegt werden darf.

Damit der Begriff Freiheit die Funktion, Sittlichkeit zu garantieren, auch
wirklich erfiillen kann, unternimmt Kant eine radikale Neubestimmung, die der
praktischen Problemstellung Rechnung trdgt. Durch die Re-Konzeptualisierung
des Freiheitsbegriffes als sich selbst bestimmende praktische Vernunft vermeidet
Kant die scheinbar einzige Alternative zwischen dem Konzept einer sittlichen
Bestimmung durch Gott und dem der bedingungslosen Unterordnung unter die
Naturkausalitidt. Er konzeptualisiert die menschliche praktische Vernunft so, dass
er dem Menschen weder die vollkommene Freisetzung aus jeglicher Gesetzge-
bung noch die vollstindige Unterwerfung unter die Natur zumutet — dafiir aber
eine Freiheit, die sich in praktischer Hinsicht ausschlieBlich als gesetzeskonfor-
me Selbstbestimmung realisieren darf, wie im IV. Teil, der die inhaltliche Be-
stimmung des Praktischen in den Blick nimmt, gezeigt wird.

Ist der Freiheitsbegriff entsprechend diesen Vorgaben neu bestimmt, bleiben
noch die Probleme der intersubjektiven und die Natur betreffende Bedingtheit
der Gliickseligkeit, die als grundsitzlich unsichere Parameter als drittes Moment
in die Fragestellung einbezogen werden miissen, soll der letzte Zweck der Theo-
riebildung, ihren konzeptionellen Beitrag zur Herstellung allgemeiner Gliickse-

27 Theoretische Philosophie meint hier nicht den engen von Kant gebrauchten Begriff,
sondern die viel weitere Bedeutung in der Verwendung als ,,Wissenschaft vom
Wissen® (vgl. Logik AA Bd. 9: S. 25); das gilt ebenso fiir die praktische Philoso-
phie, die hier ganz allgemein die ,,Wissenschaft vom Handeln* (ebd.) meint.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78 | FREIHEIT ALS NORM?

ligkeit zu leisten, auch erfiillt werden.”® Vor diesem Hintergrund lautet die grund-
legende praktische Fragestellung mithin:

Wie ldsst sich das Praktische aus einem neu bestimmten Begriff der Freiheit —
der neben der Naturkausalitit als Begriindung fiir die Sittlichkeit denkbar ge-
macht werden muss, obwohl er aus dem Bereich des theoretisch Erkennbaren
ausgeschlossen werden muss — so konzeptualisieren, dass die Herstellung allge-
meiner Gliickseligkeit auch angesichts systematischer sozialer sowie moglicher
natiirlicher Unsicherheit als realisierbar denkbar wird?

Letzter Zweck der Wissenschaften und damit auch der philosophischen Untersu-
chung schlechthin, ist und bleibt die allgemeine Gliickseligkeit, zu der in den
Augen Kants nichts weiter — und damit doch so viel — notig ist als die Erneue-
rung oder Erfindung der Metaphysik, wofiir allerdings allerlei denkerische Vor-
arbeiten zu leisten sind.” Wem eine solche Formulierung in Bezug auf das kanti-
sche Theoriegebdude zu konstruktivistisch anmutet, sei auf Kants eigene Formu-
lierungen verwiesen, wie beispielsweise im ersten Satz des Vorwortes der Prole-
gomena zu einer jeden kiinftigen Metaphysik: ,,diese Prolegomena sind nicht fiir
Lehrlinge, sondern fiir kiinftige Lehrer, und sollen auch diesen nicht etwa dienen,
um den Vortrag einer schon vorhandenen Wissenschaft anzuordnen, sondern um
diese Wissenschaft selbst allererst zu erfinden.” (Prol AA Bd.4:255 T.S.). Diese
Aufgabe ist erst dann abgeschlossen, wenn alle genannten Aufgaben nacheinan-
der abgearbeitet sind, und zwar sowohl in Bezug auf die theoretischen als auch in
Bezug auf die praktischen Fragestellungen.™

28 Es sei allerdings eindringlich bereits an dieser Stelle darauf hingewiesen, dass die
hier so genannte ,soziale Unsicherheit® aber nicht etwa einem vermeintlich ,Bosen*
im Menschen geschuldet ist oder sonstige kontingente Ursachen hat, sondern dass
sie sich systematisch daraus ergibt, dass wir nicht wissen konnen, wie die anderen,
ja zuweilen nicht einmal, wie wir selbst handeln werden. So stolen wir auch hier
wiederum an eine Grenze des Wissbaren, die in der kantischen Konzeption aufer
Frage steht, weil er den Bereich des Wissbaren auf die a priorischen und auf dieje-
nigen a posteriorisch-phdnomenalen Erkenntnisse beschrinkt hat, die uns unser Ka-
tegorienapparat erlaubt. Kant denkt keine ,praktische Erkenntnis‘ in Bezug auf un-
seren Nichsten.

29 ,,.Denn philosophische Architektonik ist fiir Kant die Kunst des Entwerfens und
Ausfithrens von Gedankensystemen.” Hans F. Fulda/Jiirgen Stolzenberg (Hrsg.)
(2001). Architektonik und System in der Philosophie Kants. Hamburg: Meiner, S.
15.

30 Eine konstruktivistische Interpretation der kritischen Theorie Kants unternimmt
auch O’Neill. Sie stellt sich damit insbesondere gegen eine theorieexterne Letzt-
begriindung der Vernunftstandards: ,,If these [standards of reason] are neither given
nor self-evident, they can have a recursive but not foundalist vindication* (O’Neill
1989:ix), deren Abweisung durch Kant sie u.a. daran festmacht, dass er nicht mit
einer Methode anfange — wie die rationalistischen Vorgédnger —, sondern erklire,
welche Aufgaben es zu erledigen gebe; vgl. O’Neill 1989: S. §; auch S. 3-50.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONTEXTUALISIERUNG DER PRAKTISCHEN FRAGESTELLUNG | 79

Die vorliegende Untersuchung will nicht die ganze Geschichte der kantischen
Erneuerung der Metaphysik nacherzihlen, sondern sie will die Theoretisierung
des Praktischen durch Kant rekonstruieren. Dafiir sind die skizzierten Perspekti-
ven auf die Genealogie der praktischen Fragestellung wie die Neubestimmung
des Wissbaren, die grundsitzliche Affirmation der Naturkausalitit, die Rein-
tegration des Freiheitsbegriffes und der Zusammenhang von Sittlichkeit und
Gliickseligkeit relevant, weil an ihnen die verschiedenen Aufgaben sichtbar wer-
den, die von Kant in der Theoretisierung des Praktischen zu beriicksichtigen wa-
ren. Um dieser Teilaufgabe den richtigen Platz in der Theoriebildung zuweisen
und die Zusammenhinge mit der theoretischen Philosophie auch nachweisen zu
konnen, gilt es aber vor der inhaltlichen Darstellung, erst das ganze kritische
Theoriebildungsprojekt in den Blick zu nehmen — und das bedeutet zunichst,
nach dem Gegenstand der Theoretisierung zu fragen. AnschlieBend kann dann in
der Analyse der Theoriearchitektur der Ort bestimmt werden, an dem Kant die
theoretische und die praktische Philosophie voneinander trennt und gezeigt wer-
den, inwiefern beide — entgegen dem Diktum ihrer strikten Trennung — inhaltlich
eng zusammenhéngen.

Der folgende zweite Teil der Skizze der Formaspekte fragt also zunichst
nach dem Gegenstand der Theoretisierung und hebt dabei das Moment der Theo-
riebegriindung hervor. Obwohl es sich hierbei um ein genuin erkenntnistheoreti-
sches Problem handelt, ist dieser Hinweis notwendig, weil hier der Schliissel zum
Geltungsanspruch der kantischen Theorie als Ganzer zu finden ist. Daran an-
schlieBend wird gezeigt, wie der nun erkenntnistheoretisch abgesicherte und in
eben diesem Raum zu denkende, sukzessive Theorieaufbau als wohlgeordnetes
Projekt, das die Reihenfolge der einzelnen Theorieteile bis zur Metaphysik und
dariiber hinaus vorbestimmt, entworfen worden ist.

2. Analyse des kritischen Theoriebildungsprojektes

Die genauere Rekonstruktion der praktischen Fragestellung erfolgt im Weiteren
iber die Bestimmung der Rahmenbedingungen, in die sie eingebettet wird, in-
dem das Projekt des kantischen kritischen Theoriebildungsprozesses nachge-
zeichnet wird. Es wurde bereits darauf hingewiesen, dass Kant der Konzeptuali-
sierung des Praktischen die Neubestimmung der Grenzen des Wissbaren voran-
stellt und dass sich daraus ein Konstitutionsmoment der praktischen Fragestel-
lung ergibt: Wie ldsst sich Freiheit bestimmen, wenn sie jenseits dieser Grenzen
gedacht werden muss? Und benennen die neuen Grenzen des Wissbaren zugleich
die Grenzen des neu erdffneten transzendentalen Raumes?

Zur Beantwortung dieser Fragen wird im Folgenden der theoretische Ort re-
konstruiert, den Kant der Theoretisierung des Praktischen im projektierten suk-
zessiven Theorieaufbau zuweist. Das setzt zunéchst voraus, sich Klarheit dariiber
zu verschaffen, welcher Gegenstand tiberhaupt theoretisiert werden soll — und

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80 | FREIHEIT ALS NORM?

das ist bei Kant ohne Zweifel das Denken selbst. Es gilt demnach zu zeigen, dass
Kant versucht, das gesamte verniinftige Denken so zu konzipieren, dass der letzte
Zweck — die allgemeine Gliickseligkeit — prinzipiell als moglich und realisierbar
denkbar wird. Eines der unabdingbaren Momente dieser moglichen Realitit be-
steht nach Kant darin, Sittlichkeit aufgrund von Freiheit denkbar zu machen, so
dass es deren reine begriffliche Bedingungen zu formulieren gilt.

Eine Voraussetzung fiir die Moglichkeit, Sittlichkeit in der reinen Vernunft
Grund zu legen, sieht Kant darin, dass — wenigstens oder mindestens — die zu
schaffende Theorie in sich konsistent, d.h. nicht widerspriichlich ist. Nur wenn
die Theorie in sich stimmig ist, kann sie dazu verwendet werden, der Realisie-
rung des letzten Zweckes der Menschheit, d.h. der Gliickseligkeit in und auf-
grund von Freiheit zu dienen.’' Die gewiinschte Erreichbarkeit oder Realisier-
barkeit des letzten Zweckes zwingt Kant daher in erster Linie dazu, das Denk-
vermdgen so zu konzipieren, dass es in sich konsistent ist, weshalb Kant bereits
in den Vorreden und Einleitungen zur KrV deutlich macht, welche Bedingungen
erfiillt sein miissen, damit sein Theorieentwurf diesen Anspruch auch erfiillen
kann.

Aus diesem Grund setzt die Analyse des kritischen Theoriebildungsprojektes
mit einem kurzen Rekurs auf den hier so benannten ,kantischen Traum* ein, aus
dem die Art und Weise oder die Form seiner Theoriebegriindung folgt. Unmit-
telbar damit héngt auch Kants Verstindnis eines (Wissens-)Systems zusammen,
weshalb dieser erste Teil mit einem Blick auf das ,System der szientifischen
Vernunft abgeschlossen wird. Daran anschlieBend wird der Theorieaufbau vor-
gestellt, wie er von Kant in den Vorworten und den Einleitungen zur KrV ent-
worfen sowie im Methodenkapitel reflektiert wird. Denn die Untersuchung des
Denkvermogens soll ja Erkenntnisse hervorbringen, deren Funktion und Zweck
gerade darin besteht, ihrerseits zur Grundlage fiir weitere, zu gewinnende Er-
kenntnisse zu dienen, die mit Metaphysik bezeichnet werden und die erst die
Voraussetzung darstellen, richtiges empirisches Wissen schaffen zu konnen.

31 So schreibt Kant beispielsweise in Verkiindung des nahen Abschlusses eines Trak-
tats zum ewigen Frieden von 1796: ,Es ist aber offenbar: [...] da} nicht, wenn die
Maxime meines Willens, zum allgemeinen Gesetz gemacht, der Maxime des Wil-
lens eines anderen, sondern wenn sie sich selbst widerspricht (welches ich aus dem
bloBen Begriffe a priori ohne alle Erfahrungsverhiltnisse [...] nach dem Satz des
Widerspruchs beurteilen kann), dieses ein unfehlbares Kennzeichen der morali-
schen Unméglichkeit der Handlung sei.* Verkiindung des nahen Abschlusses eines
Tractats zum ewigen Frieden in der Philosophie AA Bd. 8: S. 420f. oder auch:
,Das, was zur Moglichkeit eines Vernunftgebrauches erforderlich ist, ndmlich da
die Prinzipien und Behauptungen derselben einander nicht widersprechen miissen,
macht keinen Teil ihres Interesses aus, sondern ist die Bedingung, iiberhaupt Ver-
nunft zu haben“. KpV AA Bd. 5: S. 120 T.S.; vgl. auch zur Notwendigkeit konsi-
stenter Theorie vor jeder Praxis Uber den Gemeinspruch ... TP AA Bd. 8: S. 277
sowie zur Konsistenz auch in der praktischen Philosophie O’Neill 1989: S. 82.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONTEXTUALISIERUNG DER PRAKTISCHEN FRAGESTELLUNG | 81

Die Erkenntnisse iiber das Denkvermogen sind daher nicht nur das erste Resultat
der Untersuchung, sondern werden unmittelbar zum Mittel, mit dessen Hilfe wei-
tere Erkenntnisse gewonnen werden sollen, die innerhalb der Theorie verschie-
dene Funktionen oder Status haben, was sich am jeweiligen Theorieteilnamen —
wie etwa Kritik, Metaphysik, Transzendental-Philosophie etc. — ablesen lésst.
Deren Reihenfolge bzw. Verhiltnis(se) zueinander bilden den zweiten Aspekt,
unter dem in diesem Kapitel das kantische kritische Theoriebildungsprojekt be-
trachtet wird.

e. Der Gegenstand der Theoretisierung

Es ist allgemein unter dem Schlagwort der Kopernikanischen Wende bekannt,
dass der Gegenstand der kantischen Theoriebildung das Denken ist, d.h. in kanti-
scher Terminologie: unser Erkenntnisvermogen selbst:

,.Bisher nahm man an, alle unsere Erkenntnis miisse sich nach den Gegenstdnden rich-
ten: aber alle Versuche iiber sie a priori etwas durch Begriffe auszumachen, wodurch
unsere Erkenntnis erweitert wiirde, gingen unter dieser Voraussetzung zunichte. Man
versuche es daher einmal, ob wir nicht in den Aufgaben der Metaphysik damit besser
fortkommen, dafs wir annehmen, die Gegenstinde miissen sich nach unserem Erkenntnis
richten, welches so schon besser mit der verlangten Moglichkeit einer Erkenntnis der-
selben a priori zusammenstimmt, die iiber Gegenstinde, ehe sie uns gegeben werden,
etwas festsetzen soll. Es ist hiermit ebenso, als mit den ersten Gedanken des Koperni-
kus bewandt [...].“ (KrV B XVI).

Es mag vielleicht verwundern, dass dieses berithmte Zitat hier nochmals ange-
fiihrt werden muss, scheint es doch zum allgemeinen Wissenskanon zu gehoren,
dass die kantische Theoriebildung damit einsetzt. Entgegen dieser Einschitzung
muss jedoch betont werden, dass es oftmals so scheint, als seien weder die Be-
deutung noch die Konsequenzen fiir die Theoriebildung auch klar bzw. tatsich-
lich nachvollzogen: Die Kopernikanische Wende Kants muss auf sdmtliche zu
gewinnende Erkenntnisse a priori, d.h. auf samtliche Erkenntnisse aus der Ver-
nunft und tiber die Vernunft, bezogen werden, und das bedeutet, auch auf die
Begriffe und Prinzipien der von Kant unterschiedenen Vernunftvermogen bis hin
zu beiden Metaphysiken!

,,.Die Philosophie [...] sieht sich in ihrem praktischen (Teile) ebensowohl gendtigt, zu
einer Metaphysik (der Sitten), als einem Inbegrift blo formaler Prinzipien des Frei-
heitsbegriffes, zuriickzugehen, ehe noch vom Zweck der Handlung (der Materie des
Wollens) die Frage ist.* (Verkiindung des ... AA Bd. 8:420 T.5.).

Kant verbietet sich — zumindest seinem Anspruch nach — jegliche Anleihe in der
Empirie, wenn es ihm um die Bedingungen der Moglichkeit der Erkenntnisge-
winnung und um die Bedingungen der Moglichkeit der Moralitét, sprich um die

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82 | FREIHEIT ALS NORM?

reinen Denkvoraussetzungen und -moglichkeiten geht.’> Hier werden keine
,empirischen Erfahrungsgegenstinde* theoretisiert, auch wenn Kant auf der Ebe-
ne der Beispiele immer wieder auf die Erfahrung rekurriert und so der Idee Vor-
schub leistet, er theoretisiere empirisch gegebene Phinomene. Die Unterschei-
dung zwischen ,theoretisch‘ und ,praktisch® darf im kantischen Geb#ude keines-
falls der Unterscheidung von nicht-empirisch und empirisch gleichgesetzt wer-
den.

Die kopernikanische Wende wirklich Ernst zu nehmen, bedeutet daher, tat-
sdchlich die Gegenstinde der Theorie nach dem Erkenntnisvermdgen zu unter-
scheiden, und nicht die Unterscheidung der Erkenntnisvermogen nach den Phi-
nomenen zu richten, d.h. in Anlehnung an unterschiedliche Phdnomenbereiche zu
differenzieren. Folglich ldsst sich konstatieren, dass Kant beispielsweise vor der
kritischen Untersuchung seines Gegenstandes — des Erkenntnisvermodgens im
umfassenden Sinne — noch gar nicht weill, welchem Vermogen beispielsweise
der Wille als Name fiir das empirische Phdnomen ,jemand will etwas‘ zukommt
und ob nicht gar beiden Vermogen. Denn die Zuordnung bestimmter Phénomene
zu den von Kant unterschiedenen Bereichen unseres Denkvermogens erfolgt erst
nach der kritischen Untersuchung und damit nach der Konstruktion der Grund-
begriffe und Prinzipien. So besteht der primédre Gegenstand, der in der kritischen
Philosophie Kants theoretisiert wird, die beiden Metaphysiken eingeschlossen,
im reinen Denkvermogen selbst, seinen verschiedenen Prinzipien und Begriffen,
nach denen es denkt, d.h. sich selbst bestimmt oder sich bestimmen lisst.

Die Vernunft als reflexives Denkvermogen, das sich auf sich selbst richten
und seine eigenen und die Bedingungen der Erfahrung erkennen wie auch seine
Bestimmungsgriinde, die es zum Handeln bewegen, kritisch in Augenschein
nehmen und abwigen kann, erhélt in Kants kritischer Theorie die Funktion, Mit-
tel der Untersuchung zu sein, aber auch ihr Anfang und ihr Resultat, insofern die
Vernunft erst am Ende der kritischen Untersuchung sich selbst und damit ihre
Grenzen und Moglichkeiten kennengelernt, erfahren und erkannt haben wird.

Der kantische Traum besteht mithin darin, zeigen zu konnen, dass die Ver-
nunft zugleich an Prinzipien und Grundbegriffen gibt, was sie entdeckt, so dass
sie von nichts anderem als sich abhéngig wire und keinem anderem Gesetz als
dem selbst hervorgebrachten Folge leisten miisste. Um das zu zeigen, bedient
sich Kant der transzendentalen Theoriebegriindung, einer Figur, die die Bedin-

32 So beispielsweise auch in der Vorrede zur Grundlegung: ,,Da meine Absicht hier
eigentlich auf die sittliche Weltweisheit gerichtet ist, so schrinke ich die vorgelegte
Frage nur darauf ein: ob man nicht meine, daf3 es von der duflersten Notwendigkeit
sei, einmal eine reine Moralphilosophie zu bearbeiten, die von allem, was nur empi-
risch sein mag und zur Anthropologie gehort, vollig gesdubert wire; [...] Also un-
terscheiden sich die moralischen Gesetze samt ihren Prinzipien unter aller prakti-
schen Erkenntnis von allen tibrigen, darin irgendetwas Empirisches ist, nicht allein
wesentlich, sondern alle Moralphilosophie beruht ginzlich auf ihrem reinen Teil*.
GMS AA Bd. 4: S. 389 T.S.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONTEXTUALISIERUNG DER PRAKTISCHEN FRAGESTELLUNG | 83

gungen der Moglichkeit der Erfahrung zugleich als Bedingungen der Moglichkeit
des theoriebildenden Prozesses — die selbsterkennende Reflexion des Vernunft-
vermogens auf sich als eben solches — ausweist. In diesem Sinne verstehen sich
die folgenden beiden Abschnitte, die immer noch als Vorarbeiten zur Rekon-
struktion der Theoriearchitektur angesehen werden. Der daran anschlieBende
dritte Abschnitt zur szientifischen Vernunft zeigt abschlieBend, in welchen Di-
mensionen Kant sein Unternehmen verstanden wissen wollte: als Begriindung
und Beschreibung der Grundlagen des Wissens und der Wissensproduktion iiber-
haupt.

i. Der kantische Traum

In der Vorrede zur Kritik der reinen Vernunft nennt Kant verschiedene Absich-
ten, die er mit der KrV verfolgt:

,Ich verstehe aber hierunter [...] die Kritik [...] des Vernunftvermogens iiberhaupt, in
Ansehung aller Erkenntnisse, zu denen sie, unabhédngig von aller Erfahrung, stre-
ben mag, mithin die Entscheidung der Moglichkeit oder Unmdoglichkeit einer Metaphy-
sik iiberhaupt und die Bestimmung sowohl der Quellen, als des Umfanges und der
Grenzen derselben, alles aber aus Prinzipien.” (KrV A XII).

In diesem programmatischen Satz aus der ersten Auflage der KrV ist das ganze
kantische kritische Projekt zusammengefasst: der Gegenstand der Kritik — das
Vernunftvermogen; d.i. der Bezugspunkt der Untersuchung — die erfahrungsu-
nabhingigen Erkenntnisse; und der erhoffte Effekt der Untersuchung in Bezug
auf die philosophische Theoriebildung — die Entscheidung namlich, ob Metaphy-
sik tiberhaupt méglich ist.”> Im Gegensatz dazu vermittelt die Einleitung zur KrV
den Eindruck, als ob das Gesamtunternehmen an zu gewinnenden Erkenntnissen
von viel geringerem Ausmall wire, als dessen mogliche und anzustrebende Be-
griindbarkeit aus der reinen Vernunft selbst. Wihrend Kant ndmlich in den Vor-
reden sachlich das gesamte ihm vorschwebende Erkenntnisprojekt beschreibt,
versucht er in der Einleitung fast traumerisch die wirklich letzte Erfiillung der
Untersuchung, die in einer autarken Begriindung bestiinde, in angemessene Wor-
te zu fassen.

Zunichst kommt er in der Einleitung auf die Unterscheidung zwischen erfah-
rungsabhingiger und erfahrungsunabhingiger Erkenntnis zu sprechen. Er macht
deutlich, dass die KrV etwas iiber erfahrungsunabhingige, allgemeine und not-
wendige Erkenntnisse aussagen wird, die aber gleichwohl etwas mit der Erfah-
rung zu tun haben, weil sie die Erfahrung ermoglichen. Im dritten Abschnitt fiigt

33 Forster sieht zwei vollkommen unterschiedliche Zwecke, die Kant in seinen Vorre-
den verfolge, weil es in der zweiten Vorrede vor allem darum gegangen sei, das
Publikum wieder zu gewinnen, vgl. Eckart Forster (1998a). ,Kommentar zu den
beiden Vorreden®. In: Georg Mohr et al. (Hrsg.) (1998), insbesondere S. 40-54.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84 | FREIHEIT ALS NORM?

er dann hinzu, dass es scheinbar auch gewisse Erkenntnisse gibt, die iiber jede
Erfahrung hinausgehen konnen. Damit kniipft er implizit an die Vorreden an,
denn hier geht es auch um ,falsche Erkenntnisse‘, die mit der Erfahrung gar
nichts zu tun haben, weil sie ihr weder dienen noch etwas betreffen, was wir in
ihr antreffen konnten.** Kant spricht demnach in der Einleitung von zwei ver-
schiedenen erfahrungsunabhingigen Erkenntnissen: solchen, die die Erfahrung
ermoglichen und daher etwas mit ihr zu tun haben, und solchen, die iiberhaupt
nichts mit Erfahrung zu tun haben und die er bereits hier als falsch bezeichnet.

Im Anschluss an diese Einteilung wird in dem Feld der erfahrungsunabhin-
gigen, aber echten oder wahren Erkenntnisse noch die weitere Unterscheidung
zwischen synthetischen und analytischen Urteilen getroffen.” Synthetische Ur-
teile sind in diesem Zusammenhang reine, erfahrungsunabhingige Urteile, die im

34 In der ersten Auflage gliedert Kant die Einleitung in zwei Abschnitte: 1. Idee der
Transzendental-Philosophie und II. Einteilung der Transzendental-Philosophie. Die
Einleitung zur zweiten Auflage ist sehr viel ausfiihrlicher und in acht Abschnitte
gegliedert, wovon allein die ersten drei Abschnitte dezidiert auf die genannten Un-
terscheidungen zwischen reinen und empirischen Erkenntnissen einerseits und der
Erfahrung dienenden und tiber sie hinausgehenden Erkenntnissen andererseits ein-
gehen. Die Einschiibe sind zu weiten Teilen wortlich aus den Prolegomena iiber-
nommen; vgl. den Kommentar zu den Einleitungen von Konrad Cramer in: Georg
Mohr/Marcus Willaschek (Hrsg.) (1998). Immanuel Kant. Kritik der reinen Ver-
nunft. Berlin: Akademie, S. 66-78. Vermutlich ist Kant erst aufgrund der Reaktio-
nen aufgefallen, dass nicht ausreichend genau zur Kenntnis genommen wurde (und
wird), dass es sich hier um zwei verschiedene Unterscheidungen handelt, die kei-
nesfalls kongruente Mengen bezeichnen! Die Unterscheidung zwischen reinen, er-
fahrungsunabhingigen und empirischen, erfahrungsabhéngigen Erkenntnissen ist
eben nicht die gleiche wie die zwischen reinen transzendentalen, die Erfahrung er-
moglichenden Erkenntnissen und reinen, iiber die Erfahrung hinausgehenden, ange-
strebten und so nur gewiinschten ,Erkenntnissen‘.

35 Quine nennt bekanntermaBen die Unterscheidung zwischen synthetischen und ana-
Iytischen Urteilen dogmatisch. Sie hiinge zudem eng mit dem Dogma des Reduktio-
nismus, der in Bezug auf die Wahrheit einer Aussage zwischen auflersprachlichen
Fakten und Sprache unterscheidet, zusammen. Dem setzt er einerseits entgegen,
dass die kantische Definition analytischer Urteile, die ,,aufgrund von Bedeutungen
und unabhingig von Tatsachen wahr* (Quine 1979: S. 27) sein sollen, nicht denk-
bar ist, weil Bedeutungen auf Erfahrungen rekurrieren und daher ,,Wissenschaft
[...], kollektiv betrachtet, sowohl von Sprache wie von Erfahrung abhingig [ist]*
(Quine 1979: S. 46). Andererseits konne dieser ,,Doppelcharakter nicht sinnvoller
Weise bis in die einzelnen Aussagen der Wissenschaft verfolgt werden (ebd.), so
dass die Einheit empirischer Signifikanz die Wissenschaft als gesamte sei. Die Idee,
es gebe analytische Aussagen, die {iberhistorische Geltung beanspruchen konnen,
ist daher fiir Quine eine dogmatische Setzung Kants. Dieser Analyse soll hier nicht
widersprochen werden — es geht lediglich darum, den kantischen Traum zu be-
schreiben, auch wenn er in Bezug auf die theoretische Philosophie nicht realisierbar
ist. Inwiefern Quine mit seiner Kritik Kant tatsdchlich nur zum Teil trifft, themati-
siert Philipp Kitchener (1982). ,How Kant Almost wrote ,Two Dogmas of Empiri-
cism‘. In: J.N. Mohanty et al. (1982) (Hrsg.). Essays on Kant’s Critique of Pure
Reason, University of Oklahoma Press: Norman, insbes. S. 225.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONTEXTUALISIERUNG DER PRAKTISCHEN FRAGESTELLUNG | 85

Gegensatz zu den analytischen Erweiterungsurteile heilen, weil sie mehr be-
haupten, als ihr Begriff analytisch zum Vorschein bringen konnte, obwohl sie
nicht der Erfahrung entlehnt sind und ihr nur dienen. Dass sie nicht der Erfah-
rung entlehnt sind, bedeutet also keinesfalls, dass sie nicht mittelbar an die Erfah-
rung gekoppelt wiren, insofern ihre Wahrheit oder Giiltigkeit (wieder) nur da-
durch gewihrleistet ist, dass sie die Erfahrung ermdglichen.™ Die eigentliche Er-
kenntnis, die Kant in Bezug auf das Erkenntnisvermogen aus der KrV gewinnen
will, wird von ihm an dieser Stelle darin gesehen herauszufinden, wie syntheti-
sche Urteile a priori moglich sind, d.h. deren Voraussetzung zu finden:

Es liege ,,also hier ein gewisses Geheimnis verborgen, |[...] dessen Aufschluf allein den
Fortschritt in dem grenzenlosen Felde der reinen Vernunfterkenntnis sicher und zuver-
ldissig machen kann; ndmlich mit gehoriger Allgemeinheit den Grund der Moglichkeit
synthetischer Urteile a priori aufzudecken, die Bedingungen, die eine jede Art derselben
moglich machen, einzusehen, und diese ganze Erkenntnis (die ihre eigene Geltung aus-

macht) in einem System nach ihren urspriinglichen Quellen, Abteilungen, Umfang und
Grenzen [...] vollstindig und zu jedem Gebrauch hinreichend zu bestimmen.” (KrV A
10 Anmerkung T.S.).

Der kantische Traum, wenn man so will, bestiinde darin, erstens den Grund fiir
die Moglichkeit synthetischer Urteile a priori zu finden, d.h. erkldren zu konnen,
welcher Umstand oder welches Potential es dem Denken ermdoglicht, Urteile zu
fillen, die mehr enthalten, als der Begriff analytisch hergibt. Zweitens die ver-
schiedenen Bedingungen fiir die verschiedenen Arten solcher Urteile zu verste-
hen; drittens diese gewonnene Erkenntnis einer systematischen, vollstindigen
und fiir jeden Gebrauch hinreichenden Bestimmung zu unterziehen, d.h. festzu-
legen, wo und in welchem Kontext diese Erkenntnis selbst Geltung beanspruchen
kann. SchlieBlich bestiinde ein vierter Aspekt dieses Traums darin, dass der auf-
gefundene Grund und die Bedingungen der Moglichkeit synthetischer Urteile a
priori zugleich die Geltung ihrer selbst als Erkenntnisse bestitigen wiirden, in-
dem das Gewinnen dieser Erkenntnis nur aufgrund des synthetischen Vernunft-
gebrauches moglich ist. Auf diese Weise wiirde der erkennende Vernunft-
gebrauch den Geltungsanspruch, den er fiir seine Erkenntnisse erhebt, zugleich
mit seinen eigenen Moglichkeitsbedingungen begriinden — mithin eine transzen-
dentale Theoriebegriindung liefern. Anders formuliert, wiirde das erkennende

36 ,.Die Moglichkeit der Erfahrung ist also das, was allen unseren Erkenntnissen
a priori objektive Realitét gibt. [...] Die Erfahrung hat also Prinzipien ihrer Form a
priori zum Grunde liegen [...], deren objektive Realitit [...] jederzeit in der Erfah-
rung, ja sogar [in] ihrer Moglichkeit gewiesen werden kann. Aufler dieser Bezie-
hung aber sind synthetische Sétze a priori génzlich unmoglich, weil sie kein Drittes,
nidmlich keinen Gegenstand haben, an dem die synthetische Einheit ihrer Begriffe
objektive Realitit dartun konnte. [...] daher sich jene reinen synthetischen Urteile,
obzwar nur mittelbar, auf mogliche Erfahrung oder vielmehr auf dieser ihre Mog-
lichkeit selbst beziehen“. KrV A 156 /B 195 f.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86 | FREIHEIT ALS NORM?

Denken seine eigenen Erkennensmoglichkeiten in den gefundenen Erkenntnissen
als Grundlegung auffinden; es wiirde zeigen konnen, dass es selbst nur aufgrund
des Gefundenen moglich (geworden) ist.

Um diese Geltung auch aufzeigen zu konnen, schwebt Kant ein Organon der
reinen Vernunft vor, das darin bestiinde, alle Prinzipien erfahrungsunabhingiger
Erkenntnis sowohl als aus der Vernunft stammend — denn ,,die Vernunft ist das
Vermogen, welches die Prinzipien der Erkenntnis a priori an die Hand gibt* — als
auch als in der Vernunft vorfindlich aufzudecken — denn die reine Vernunft ist
,.diejenige, welche die Prinzipien etwas schlechthin a priori zu erkennen enthalt
(KrV A 11 15.). Es zeigt sich deutlich die zweifache Funktion des Denkens oder der
Vernunft, die einerseits die Prinzipien geben und sie andererseits finden oder
eben erkennen konnen soll. Folglich nennt Kant das Organon den ,,Inbegriff der-
jenigen Prinzipien [...], nach denen alle reinen Erkenntnisse konnen erworben
und wirklich zustande gebracht werden.” (ebd. T.s). Die Vernunfterkenntnis ist
dann perfekt, wenn dasjenige, was sie findet, zugleich das Finden ermoglicht und
sich dadurch gleichsam selbst legitimiert.

Der kantische Traum bestiinde also darin, die Vernunft so zu denken bzw. zu
konzipieren, dass sie zugleich die Bedingung der Moglichkeit ihrer gebenden und
ihrer reflexiv-kognitiven, d.h. auffindenden oder erkennenden Titigkeit birgt
bzw. ist und somit beide Realisierungsarten — gebend-verwirklichend und fin-
dend-erkennend — widerspruchsfrei mit- und nebeneinander bestehen lassen
konnte. Folgerichtig wird nach der Beschreibung dieses Traumes in der Einlei-

tung von Kant auf das bzw. die transzendentale Erkenntnis hingewiesen, das oder
die fiir ihn den Schliissel zur Realisierung dieses Unternehmens darstellt.

ii. Transzendentale Theoriebegriindung

Kant — so konnte man sagen — entscheidet sich gemifl seinem Traum, seine ge-
samte kritische Philosophie transzendental zu begriinden, d.h. die Wahrheit der
Theorie iiber Selbstkonsistenz nachzuweisen, in dem Sinne, dass einige der Re-
sultate des philosophischen Nachdenkens bzw. der gewonnenen Erkenntnisse
zugleich als Bedingung der Moglichkeit ihres eigenen Herstellungsprozesses
ausgewiesen werden konnen. Der Vorteil besteht darin, nicht auf eine, wie auch
immer geartete, theorieexterne Begriindung zuriickgreifen zu miissen, sondern
stattdessen die Theoriebildung von ihrem Ergebnis her begriinden zu konnen, in-
dem retrospektiv oder ex post auf ihre Anfangsbedingungen geschlossen wird:
nur weil es diese und jene Bedingungen gegeben haben muss, ist der Erkenntnis-
prozess, der zu diesen Bedingungen als Resultate gefiihrt hat, tiberhaupt moglich
gewesen.

Um den Unterschied zu anderen Formen der Theoriebegriindung deutlich zu
machen — d.h. nicht zu allen anderen Arten von Wahrheitstheorien — sei in aller
Kiirze auf die erkenntnistheoretische Figur in René Descartes’ Theoriegebdude
hingewiesen, die der kantischen Theoriebegriindung gegeniibergestellt werden

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONTEXTUALISIERUNG DER PRAKTISCHEN FRAGESTELLUNG | 87

kann, weil Descartes in letzter Konsequenz auf Gott als Wahrheitsgaranten ver-
weist.’” Zwar sieht Descartes das Kriterium fiir Wahrheit darin, eine ,clare et
distincte® Einsicht in einen Sachverhalt zu erlangen; dass es sich dabei um
Wabhrheit handelt, zeigt ihm das von Gott gegebene ,lumen naturale‘, das somit
auf Gott als Wabhrheit hervorbringende, eingebende und garantierende Instanz
verweist.”®

Die Wabhrheit scheint so — dem cogito zum Trotz — in der cartesischen Philo-
sophie an einen theorieexternen Referenzpol gebunden, der die letzte, unhinter-
gehbare und unhinterfragbare Begriindung der Wahrheit der Theorie darstellt,
auch wenn das Wahre an dieser Art von Wahrheit nicht mit den Mitteln des Den-
kens einsehbar sein sollte, weil es geglaubt werden muss.” Daher erweist sich
die auf den ersten Blick vielleicht simpel erscheinende Losung, die letzte Be-
griindung der Theorie in Gott zu verankern, doch als komplexer, da Descartes
folglich zwischen dem Glauben an etwas und der Wahrheit von etwas unter-
scheidet. Im ersten Teil der Principia schreibt Descartes unter der Uberschrift
,Uber die Prinzipien der menschlichen Erkenntnis*:

,Vor allem aber haben wir unserem Gedichtnis als oberste Regel einzuprigen, daf} das,
was Gott uns offenbart hat, als das Gewisseste von allem zu glauben ist. Wenn daher
auch das Licht der Vernunft etwas anderes noch so klar und tiberzeugend uns eingibt, so

sollen wir doch lieber der géttlichen Autoritit, als unserem eigenen Urteil vertrauen.**’

Es zeigt sich, dass die (verniinftige) Einsicht und der Glaube getrennt werden
miissen, dass das erste der eigenen Vernunft zukommt, wihrend das zweite Sa-
che (externer) Offenbarung ist, fiir die allerdings auch Gewissheit, ja sogar der
Superlativ als das Gewisseste veranschlagt wird; das aber eben nicht gewusst

37 Diese Entgegensetzung ist freilich der Perspektive geschuldet, da die cartesische
Theoriebegriindung in gewissem Sinne hybrid genannt werden kann: Zwar rekur-
riert Descartes auf der einen Seite auf Gott zur Letztbegriindung aller Erkenntnisse
— auch die der eigenen Existenz, aber auf der anderen Seite verortet er das apodikti-
sche Fundament der Theoriebildung im cogito, so dass sie auch als Vorlduferin der
transzendentalen Begriindungsfigur bei Kant interpretierbar ist. Fiir Rorty eroffnet
Descartes mit dem cogito den Raum, in dem die kantische Fragestellung nach der
Begriindung der Theorie als Wissen iiberhaupt erst moglich wird; vgl. Rorty
1979/1987: S. 290.

38 Vgl. hierzu zahlreiche Stellen, an denen Descartes auf das ,lumen naturale® als letzt-
begriindende Instanz verweist: Im Discours AT VI, S. 12, 29; in den Meditationes
AT VII S. 41, 43, 52, 54, 58, 70, 104; in den Principia AT VIII, S. 5, 9, 11, 15, 16,
39 sowie in den Regulae AT X, S. 361, 371, 373, 383, 405, 419, 427, 440.

39 Der externe ,Referenzpol‘ dient ausschlieBlich zur Begriindung der Theorie selbst,
insofern die Religion dazu dient, ,,die Erkenntnis zu rechtfertigen, sie mit Befugnis
auszustatten und zu kronen“ Gerhart Schmidt (1989). ,Vorbemerkung‘. In: René
Descartes (1701/1989). La recherche de la vérité par la lumiere naturelle, S. 13,
Anm.

40 René Descartes (1955). Die Prinzipien der Philosophie. Hamburg: Meiner, S. 30.
AT VIIL S. 39.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88 | FREIHEIT ALS NORM?

werden kann, sondern geglaubt werden muss.*' Descartes sah keine andere Mog-
lichkeit, sich gewonnener Erkenntnisse — mit Ausnahme des cogito, das sich aus
sich selbst heraus bestitigt — anders zu vergewissern als durch den Riickgriff auf
Gott und durch den Wechsel des Denkmodus, der letztlich vom Erkennen zum
Glauben iibergehen muss, so dass das Wissen im Glauben in Bezug auf die letzte
Garantie aufgehoben wird. Die Kriterien dafiir, dass etwas Wissen oder Erkennt-
nis ist, haben dort keinen Geltungsanspruch mehr, wo es um die Begriindung der
Theorie selbst geht.

Der theoriebildende Weg, den Descartes beschreitet, verlduft dabei von der
erkenntnistheoretischen Gewissheit iiber die ontisch/existentielle Absicherung
durch Gott, der zugleich die Geltung der Theorie selbst garantiert, solange sich
Glauben und gefundene Wahrheit nicht widersprechen. Descartes hat demnach
zwischen einem Geltungsbereich des Glaubens und einem Geltungsbereich der
Vernunft unterschieden und die beiden in ein eindeutig hierarchisches Verhiltnis
gesetzt, das dem Glauben in letzter Instanz den Vorrang gibt. Der ,ontisch® erste
und der erkenntnistheoretisch letzte Schritt stehen so auBerhalb der Theorie; sie
referiert auf eine auBBermenschliche Transzendenz, weil im Glauben letztlich eine
stirkere Instanz als in der Vernunft gesehen wird, auf die im (nicht aufhebbaren)
Zweifel zuriickgegriffen wird, und die zugleich auf den Urheber des Denkens
verweist.

Der kantische Weg ist bekanntlich ein anderer, da bei Kant Glauben und
Wissen in ein anderes Verhiltnis gesetzt, durch die neuen Grenzen des Wissba-
ren voneinander getrennt werden. Denn er habe ,,das Wissen aufheben [miissen],
um zum Glauben Platz zu bekommen® (KrV B XXX). Das bedeutet fiir Kant
nicht, das Wissen im Raum des Glaubens aufzuheben, sondern dem Glauben ne-
ben dem Wissen seinen Ort zuzuweisen, ihn aus dem genuinen Wissensraum und
letztlich -diskurs auszuschlieBen. Ein theoretisches Problem, das sich Kant auf
diese Weise einhandelt, ist dann aber eben gerade das der Theoriebegriindung:
Wer oder was garantiert dann fiir die Wahrhaftigkeit der gewonnenen Erkennt-
nisse, wenn nicht Gott oder sonst eine Instanz, die nicht unserer eigenen — will-
kiirlichen — Setzung von WahrheitsmaBstiben unterliegt? Die kantische Losung
besteht, wiederum bekanntermafen, darin, die Figur der durch die zweifelnde
Reflexion gewonnenen cartesischen Selbstgewissheit auf die ganze Theorie zu
tibertragen, indem der Gegenstand der Theoriebildung zugleich als Moglich-
keitsbedingung der Theoriebildung ausgewiesen wird und damit eine adaequatio
rei et intellectus im Denken selbst verortet wird.

41 ,Descartes trennte radikal die natiirliche Einsicht und die Dogmen der christlichen
Religion, welche zu glauben Pflicht war, doch ohne dal sie eingesehen werden
konnten. Durch die folgenreiche Unterscheidung zwischen Glauben und Vernunft
wurde Descartes zu einem der fithrenden Kopfe der Aufkldrung. Zum Erschei-
nungsbild dieser Frithaufkldarung gehort aber, dal noch nicht zwischen Verstand
und Vernunft, zwischen natiirlichem Licht und der auf Totalitdt bezogenen Spekula-
tion unterschieden wird.” Gerhart Schmidt 1989: S. 13.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONTEXTUALISIERUNG DER PRAKTISCHEN FRAGESTELLUNG | 89

Bevor die kantische ,Losung‘ im Folgenden kurz skizziert wird, soll nur eine
Bemerkung zur Diskussion vor allem in der analytischen Philosophietradition
gemacht werden, die fragt, worin die logische Form transzendentaler Argumen-
tation bzw. Begriindungen besteht.**

Der Unterschied zwischen der dort und der hier behandelten Verwendung
von ,transzendentaler Begriindung‘ besteht zum einen darin, dass es dort aus ei-
ner epistemologischen Fragehaltung und -stellung heraus um die Wahrheitsbe-
dingungen einzelner Sétze oder Propositionen geht, aus denen sich freilich auch
ein Kalkiil ableiten liee, dem dann moglicherweise der Status einer vollstindi-
gen Theorie zugeschrieben werden konnte, wihrend es hier nicht um die Ablei-
tung der ganzen Theorie aus einigen wenigen Primissen geht, sondern um die
Frage, welchen selbstreferentiellen Status manche der gewonnenen oder zu ge-
winnenden Erkenntnisse in Bezug auf die Erkenntnisgewinnung selbst haben. Die
Verwendung von ,transzendental in der analytischen Tradition ist also in gewis-
sem Sinne enger, weil sie sich blof auf einzelne Sétze und deren logische Form
bezieht, und zugleich weiter, folgt man beispielsweise der Definition von Skri-
bekk, da sie alle Bedingungen meint, die in einem nicht-empirischen Sinne gege-
ben sein miissen: Eine ,,[t]ranszendentale Einsicht ist die Einsicht, dal eine spe-
zifische transzendentale Bedingung notwendig bestehen muf3, damit nicht eine
bestimmte Form von Bedeutungslosigkeit eintritt.“*> Obwohl diese Definition
auch in Bezug auf konstitutive Regeln diskutiert wird,** geht es nicht um mit dem
— instrumentell gebrauchten — Gegenstand ,Vernunft® entdeckte Regeln, die
zugleich fiir den Gegenstand , Vernunft® konstitutiv sind.

Genau in diesem Sinne ist aber das ontologisch geprigte Theorieverstindnis
gemeint, an dem sich die folgende Interpretation orientiert: Die entdeckten Be-
dingungen der Moglichkeit der Erfahrung werden zugleich als konstitutiv fiir
diese Entdeckung verstanden und begriinden insofern auch die entdeckten Resul-
tate des Erkenntnisprozesses. Mit dieser Interpretation transzendentaler Theorie-
begriindung folge ich zunéchst der ontologischen Interpretation transzendentaler

42 Vgl. Gunnar Skirbekk (1969/1977). ,Wahrheit und Voraussetzungen‘. In: Ders.
(Hrsg.) 1977: S. 449-482.

43 Skirbekk 1969/1977: S. 477, vgl. auch Ross Harrison (1998) ,Transcendental Ar-
guments‘. In: Edward Craig (1998) Routledge Encyclopedia of Philosophy. Vol. 9,
S. 452-454:  Transcendental arguments seek to answer scepticism by showing that
the things doubted by a sceptic are in fact preconditions for the scepticism to make
sense.”

44 Vgl. Skirbekk 1969/1977: S. 473.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90 | FREIHEIT ALS NORM?

Reflexion von Krings und Esser,” in Bezug auf die Theoriebildung aber insbe-
sondere den Interpretationen von Siemek.*°

Esser und Krings vertreten den Standpunkt, die transzendentale Reflexion de-
cke nicht nur die Bedingungen der Moglichkeit in dem Teil des Vernunftvermo-
gens auf, mit dem (empirische) Erfahrungen gemacht werden konnen, sondern
auch ihre eigenen Moglichkeitsbedingungen, d.h. zugleich die Bedingungen der
Moglichkeit der — wenn man so will — Selbst-Erfahrung. Esser sieht daher in der
transzendentalen Reflexion einen ,bewussten Selbstbezug® bzw. eine selbstrefe-
rentielle Konstitutionsleistung bestitigt, die im reflexiven Vollzug die Untersu-
chungsergebnisse, die am Erkenntnisvermogen, das auf empirische Erfahrungen
gerichtet ist, gewonnen werden, so dass diese Untersuchungsergebnisse keiner
weiteren Begriindung mehr bediirfen.*” Als solche habe die transzendentale Re-
flexion die konstitutiven Bedingungen der Erkenntnis-Relation (auch auf Ver-
nunftebene) zum Thema. Damit werde zugleich nach den Konstitutionsvoraus-
setzungen der Relata selbst gefragt, insofern sie als erkennendes Subjekt und als
zu erkennender Gegenstand konstituiert werden.*®

Inwiefern ldsst sich aber von einem ,ontologisch geprigten Theorieverstand-
nis‘ sprechen, wenn die Reflexion auf seine Vermogen als konstitutiv fiir das er-
kennende Subjekt angesehen wird? Zunichst legt Kants Gebrauch von Ontologie
diese Interpretation nahe:

,.Die [Transzendentalphilosophie] [...] betrachtet nur den Verstand, und die Vernunft
selbst in einem System aller Begriffe und Grundsitze, die sich auf Gegenstinde iiber-
haupt beziehen, ohne Objekte anzunehmen, die gegeben wiren (Ontologia); die
[Physiologie] [...] betrachtet Natur, d.i. den Inbegriff gegebener Gegenstdnde.”
(KrV A 845/ B 873)%

45 Vgl. Andrea Esser (1994). Kunst als Symbol. Miinchen: Fink, S.153-160 sowie Es-
ser 2004: S. 162-171; Hermann Krings (1964). Transzendentale Logik. Miinchen:
Kosel; vgl. auch die radikale Kritik der Konstitutionsidee von Malte Hossenfelder
(1978). Kants Konstitutionstheorie und die transzendentale Deduktion. Berlin/New
York: de Gruyter.

46 Marek J. Siemek (1984). Die Idee des Transzendentalismus bei Fichte und Kant.
Hamburg: Meiner, S. VII-XI sowie S. 21-34.

47 Vgl. Esser 1994: S. 154.

48 Es ,wird nicht nur schlechthin ein Erkanntes als Erkanntes konstituiert (der
Verstand/die Anschauungsformen), sondern [...] [es] konstituiert sich auch allererst
das Erkennende als Erkennendes.* Krings 1964: S. 55.

49 ,,Die Ontologie ist diejenige Wissenschaft [...], welche ein System aller Verstandes-
begriffe und Grundsitze, aber nur so fern sie auf Gegenstinde gehen, welche den
Sinnen gegeben, und also durch Erfahrung belegt werden konnen, ausmacht. Sie
[...] wird Transcendental-Philosophie genannt, weil sie die Bedingungen und ersten
Elemente aller unserer Erkenntnif3 a priori enthilt. Kant AA Bd. 20: S. 260 = 2.
Preisschrift, die Kant 1791 verfasst hat, die aber erst 1804 durch Friedrich T. Rink
herausgegeben wurde. Ihr Titel lautet: Welches sind die wirklichen Fortschritte, die
die Metaphysik seit Leibnizens und Wolff's Zeiten in Deutschland gemacht hat?

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONTEXTUALISIERUNG DER PRAKTISCHEN FRAGESTELLUNG | 91

Insofern Kant also die Begriffe und Grundsitze des reinen Gegenstandsbezuges
an sich meint, wenn er von Ontologie spricht, ist sowohl der Bezug des Verstan-
des in der empirischen Erfahrung als auch der Bezug der Vernunft in der reflexi-
ven Haltung, in der sich die Vernunft auf den Verstand als Gegenstand bezieht,
gemeint.”’ Diese Interpretation gilt es aber am kantischen Gedankengang zu re-
konstruieren und dann auch auf die Begriindung der Theorie zu iibertragen.

Kant betont, dass jede menschliche Erkenntnis bei der Erfahrung ansetzen
miisse,”’ die nur aus der Anschauung und den Begriffen moglich sei. Der
Verstand ist das Vermogen der Begriffe oder Kategorien, die in der transzenden-
talen Logik deduziert werden (im Gegensatz zur transzendentalen Asthetik, die
die reinen Anschauungsformen, d.i. Zeit und Raum, a priori aufzeigt). Dass beide
Vermogen — Anschauung und Verstand — so geartet sind, wie Kant sie darstellt,
begriindet er in einem weiteren Vermogen, ndmlich dem Vermdgen, das einer-
seits auf die beiden Glieder der Erfahrung reflektieren kann, und das sich ande-
rerseits, indem es auf die beiden kritisch reflektiert — und sie im Folgenden als
Theorie beschreibt —, gewissermaB3en durch und wihrend des reflektierenden Ak-
tes selbst herstellt. Dieses Vermogen nennt Kant die reine Vernunft, die sich ih-
ren eigenen Moglichkeits-, Geltungs- und Existenzraum schafft, indem sie sich
reflexiv auf die Bedingungen moglicher Erfahrung richtet.

Verstand und Sinnlichkeit zusammen bilden den Gegenstand, iiber den die
Vernunft iiberhaupt nur zu reflektieren vermag: die Vernunft ist nicht etwas den
beiden anderen Vermogen beigeordnetes oder gar vorhergehendes, sondern sie
bildet sich in ihrer Reflexionstitigkeit, ihrem Nachdenken iiber die beiden
Stamme der Erkenntnis. Genau genommen werden die beiden Erkenntnisvermo-
gen erst durch die transzendentale Reflexion unterschieden und somit erst ,als
erkannte konstituiert‘. Oder anders formuliert: Die genuine Tatigkeit der trans-
zendentalen ,Uberlegung‘ besteht gerade darin, sich selbst hervorzubringen, in-
dem sie auf ihre Bedingungen rekurriert und diese dabei unterscheidet, d.h. so-
wohl die ganze Vernunft in ihre verschiedenen Vermogen als auch die Erkennt-
niskraft nach Verstand und Sinnlichkeit als auch die gegebenen Vorstellungen
von der Erkenntniskraft etc.

So konstituiert die transzendentale Reflexion zugleich ihr Anschauungsobjekt
— das Erfahrungen machende Denken — als Unterschiedenes, d.h. als Zusammen-
spiel von Verstand und Sinnlichkeit, und sich selbst als diese Unterscheidung
vollziehend.”> Damit differenziert die Reflexion erstens ihren Gegenstand — das

50 Esser weist darauf hin, dass ,Gegenstand‘ bei Kant kein Synonym zu ,Objekt der
Erfahrung® ist, sondern eben auch ein gedachtes Abstraktum sein kann wie etwa ein
Urteil; vgl. Esser 2004: S. 174, Anm.

51 ,,Daf alle unsere Erkenntnis mit der Erfahrung anfange, daran ist gar kein Zweifel;
... Der Zeit nach geht also keine Erkenntnis in uns vor der Erfahrung vorher, und
mit dieser fingt alle an.” KrV B 1; vgl. auch KrV A 298/B 355.

52 Zoller formuliert: ,,,Gegenstandsbeziehung® meint die Einheit der Erkenntnis als
Vorgang wie als Produkt und umfaf3t auler der Relation selbst auch deren Relata,

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92 | FREIHEIT ALS NORM?

erfahrende Erkenntnisvermodgen — in seine beiden Teile, und zweitens konstitu-
iert sie sich selbst mit der Differenzierung von ihrem Gegenstand als andere:
denn sie selbst ist ja nicht die erfahrende Erkenntniskraft, sondern sie ist die Ver-
nunft, die auf die empirische Erkenntniskraft reflektiert.”® Das Aufdecken der
Bedingungen der Moglichkeit der Erkenntnis realisiert bzw. konstituiert so die
Reflexion, die reine Vernunft heilt. Auf diese Weise legt die Reflexion aber
nicht nur die Moglichkeitsbedingungen der Erkenntnis der Gegenstinde der Er-
fahrung offen, sondern auch ihre eigenen:

,Die Vernunft bezieht sich niemals geradezu auf einen Gegenstand, sondern lediglich
auf den Verstand, und vermittels desselben auf ihren eigenen empirischen Gebrauch
[...]. Die Vernunft hat also eigentlich nur den Verstand und dessen zweckmiflige An-
stellung zum Gegenstande [...].“(KrV A 643f./B 671f.)

Indem sich die Vernunft auf den Verstand bezieht, d.h. iiber ihn als erfahrendes,
empirisch erkennendes Vermogen reflektiert oder nachdenkt, bezieht sie sich
zugleich auf ihren eigenen empirischen Gebrauch, der eben gerade darin besteht,
sich auf den Verstand zu beziehen und zwar in der gleichen Art und Weise, wie
das der Verstand mit seinen Gegenstinden tut. Der Unterschied besteht in den
Gegenstidnden bzw. Objekten und nicht in der Bezugsweise bzw. im Gebrauch.
Diejenigen Gegenstinde, auf die sich der Verstand bezieht, wihrend er Erfah-
rungen macht, sind eben empirische Erfahrungsgegenstinde; und der Gegens-
tand, auf den sich die Vernunft realer Weise bezieht, wenn sie auf das Erkennt-
nisvermogen reflektiert, ist der Verstand selbst. Aber der Prozess des Beziehens,
also die Art und Weise, etwas zum Gegenstand des Denkens zu machen, ist der
gleiche — und insofern kann Kant vom ,eigenen empirischen Gebrauch‘ der Ver-
nunft sprechen.

In der transzendentalen Reflexion konstituiert sich demnach die reine Ver-
nunft, indem sie sich auf das erkennende, erfahrende Vermogen bezieht. Das gilt
auch material, da die Sinnlichkeit bzw. die Formen der Anschauung nicht nur
konstitutiv fiir die empirische Erkenntnis der Gegenstinde der Erfahrung sind,
sondern ebenfalls fiir die reine Reflexion selbst, deren Betrachtungsweise gerade
darin besteht, einen Bezug zum Verstand zu realisieren, eine Relation herzustel-
len, an deren einem Ende die betrachtende Vernunft und an deren anderem Ende

die immer nur in der Relation vorkommen und allenfalls methodisch-reflexiv iso-
liert werden konnen.” Giinter Zoller (1984). Theoretische Gegenstandsbeziehung
bei Kant. Berlin/NY: de Gruyter, S. 2.

53 ,,Der Verstand mag ein Vermogen der Einheit der Erscheinungen vermittels der Re-
geln sein, so ist die Vernunft das Vermogen der Einheit der Verstandesregeln unter
Prinzipien. Sie geht also niemals zunéchst auf Erfahrung, oder auf irgendeinen Ge-
genstand, sondern auf den Verstand, um dem mannigfaltigen Erkenntnissen dessel-
ben Einheit a priori durch Begriffe zu geben, welche Vernunfteinheit heilen mag,
und von ganz anderer Art ist, als die von dem Verstande geleistet werden.* KrV A
302/B 359 T.s.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONTEXTUALISIERUNG DER PRAKTISCHEN FRAGESTELLUNG | 93

der betrachtete Verstand stehen. In diesem Sinne lésst sich diese Relation auch
als ,innere Vorstellung* bezeichnen.>* Der springende epistemologische Punkt an
dieser Stelle ist jedoch nicht, mit welcher Metaphorik die Beziehung zwischen
dem Verstand und der auf den Verstand reflektierenden Vernunft beschrieben
wird, sondern dass diese Beziehung als Bezug ihrer Form nach — und nicht ihrem
Gegenstand nach — der empirischen Erfahrung adéquat ist. Dies und nur dies be-
rechtigt Kant dazu, seine Unterscheidung zwischen Verstand und Sinnlichkeit als
,wahr auszugeben: denn die Vernunft ist in ihrer die Erkenntniskraft anschau-
enden Seinsweise ebenso notwendig auf reine (Reflexions-)Begriffe und auf For-
men der Anschauung angewiesen, wie die empirische Erkenntnis reine (Verstan-
des-)Begriffe und Sinnlichkeit benétigt.

»Wenn wir unter blof intelligiblen Gegenstinden diejenigen Dinge verstehen, die durch
reine Kategorien, ohne alles Schema der Sinnlichkeit gedacht werden, so sind derglei-
chen unmoglich. Denn die Bedingung des objektiven Gebrauchs aller unserer Verstan-
desbegriffe ist blol die Art unserer sinnlichen Anschauung, wodurch uns Gegenstinde
gegeben werden, und, wenn wir von der letzteren abstrahieren, so haben die ersteren gar
keine Beziehung auf irgendein Objekt.” (KrV A 286/B 342).

Die Vorstellung, es gibe ein reines Denken, das abgeldst von unserer Existenz
als sinnliche Wesen moglich wire, ist also schon wegen der uns durch dieses
Faktum aufgenoétigten Art des Denkens, sofern es anschauend oder vorstellend
ist, fiir Kant inakzeptabel. Dariiber hinaus kann es eine den Verstand anschauen-
de Vernunft nur geben, wenn sie sich unterscheidend von diesem abgrenzt, in-
dem sie ihn zum Gegenstand ihrer inneren Vorstellung macht.

Aber nicht jede Art von Reflexion ist unterscheidend-konstitutiv tétig, denn
Kant unterscheidet in der KrV unter dem Zwischentitel ,Von der Amphibolie der
Reflexionsbegriffe durch die Verwechslung des empirischen Verstandesge-

54 Kant nennt die Relation zwischen dem Denken als Denkendes und dem Denken als
Gedachtes, mithin als ,Gegenstand* des Denkens ,innere Vorstellung*: ,,Zuerst, wie
kann ich eine Erkenntnis a priori, mithin Metaphysik, von Gegenstidnden erwarten,
sofern sie unseren Sinnen, mithin a posteriori, gegeben sind? Und, wie ist es mog-
lich, nach Prinzipien a priori, die Natur der Dinge zu erkennen und zu einerratio
n a1 e n Physiologie zu gelangen? Die Antwort ist: wir nehmen aus der Erfahrung
nichts weiter, als was notig ist, uns ein Objekt, teils des duBeren, teils des inneren
Sinnes zu g e b e n. Jenes geschieht durch den blofen Begriff Materie (undurch-
dringliche leblose Ausdehnung), dieses durch den Begriff eines denkenden Wesens
(in der empirischen inneren Vorstellung: ich denke). Ubrigens miissten wir in der
ganzen Metaphysik dieser Gegenstinde, uns aller empirischen Prinzipien ginzlich
enthalten, die tiber den Begriff noch irgendeine Erfahrung hinzusetzen mochten, um
etwas iiber diese Gegenstiinde daraus zu urteilen.” KrV A 848/B 876 T.S. Im Ge-
gensatz dazu nennt er die Zeit in der Transzendentalen Asthetik die ,innere An-
schauung* als ,.eine Bedingung a priori von aller Erscheinung tiberhaupt, und zwar
die unmittelbare Bedingung der inneren [...] und eben dadurch mittelbar auch der
duBeren Erscheinungen.” KrV A 34/B 50.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94 | FREIHEIT ALS NORM?

brauchs mit dem transzendentalen‘> zwei verschiedene Arten von Reflexion:
die logische und die transzendentale. Zunichst beginnt Kant den Anhang der
transzendentalen Analytik mit der Auskunft, eine Uberlegung oder reflexio sei
ein ,Zustand des Gemiits‘, das ,Bewusstsein des Verhiltnisses gegebener Vor-
stellungen zu unseren verschiedenen Erkenntnisquellen‘, durch das eben dieses
Verhiltnis zwischen den Erkenntnisquellen und den Vorstellungen ,allein richtig
bestimmt werden kann‘. Jede Reflexion sei ein geistiger Zustand, in dem die Re-
lation zwischen Vorstellungen auf der einen Seite und dem fiir sie zustindigem
Erkenntnisvermogen auf der anderen Seite korrekt gedacht werden soll, weil nur
so die Wahrheit des Urteils garantiert sei. Im zweiten Absatz fihrt Kant fort:

,Aber alle Urteile, ja alle Vergleichungen bediirfen einer Uberlegung, d.i. einer Un-
terscheidung der Erkenntniskraft, wozu die gegebenen Begriffe gehoren. Die Handlung,
dadurch ich die Vergleichung der Vorstellungen iiberhaupt mit der Erkenntniskraft zu-
sammenbhalte, darin sie angestellt wird, und wodurch ich unterscheide, ob sie als zum
reinen Verstande oder zur sinnlichen Anschauung gehorend untereinander verglichen
werden, nenne ich die transzendentale Uberlegung.” (KrV A 261/B 317 T.S).

Es gibt also noch eine andere Art iiberlegende Titigkeit, die diese Vorstellungen
dann disjunkt einem der beiden Vermogen zuschreibt, d.h. festlegt, ob sie zum
reinen Verstand oder zur sinnlichen Anschauung gehoren. Diese Tétigkeit nennt
Kant vergleichen, und die sie ausfiihrende Uberlegensart wird logische Reflexion
genannt. Weiter schreibt Kant, die transzendentale Reflexion gehe auf die Ge-
genstdnde und nicht, wie die logische Reflexion, auf die Begriffe, um zu verglei-
chen.’® Die beiden Reflexionsarten werden von Kant also sowohl nach ihrer Ti-
tigkeits- oder Handlungsweise als auch nach den Gegenstiinden, auf die sie sich
beziehen, unterschieden: Wihrend die logische Reflexion (nur) vergleicht, unter-
scheidet die transzendentale Reflexion allererst das, wonach iiberhaupt vergli-
chen werden kann. So ist die logische Reflexion diejenige, die die gegebenen
Begriffe des reinen Verstandes benutzt oder anwendet, indem sie vergleicht und
die transzendentale Reflexion ist diejenige, die das reine Verstandesvermogen
von der Sinnlichkeit unterscheidet und diese dadurch zu Gegenstinden ihrer ei-
genen inneren Vorstellung macht.

Der Gemiitszustand bzw. die Reflexion auf das Verhiltnis zwischen den Er-
kenntnisvermdgen einerseits und zwischen den Vorstellungen und den Erkennt-

55 Vgl. KrV A 260/B 316.

56 Esser fiihrt den Unterschied zwischen transzendentaler und logischer Reflexion als
Beleg dafiir an, dass es sich bei der transzendentalen um den ,bewussten Selbstbe-
zug‘ handle; vgl. Esser 1997: S. 155. Allerdings geht es dort gar nicht darum, wel-
che andere Art von Gegenstandsbezug die transzendentale Reflexion ist, sondern al-
lein um den Unterschied zwischen den Gegenstinden: wihrend die logische Refle-
xion die Begriffe vergleicht, vergleicht die transzendentale Reflexion die Gegens-
tinde des jeweiligen Erkenntnisvermdgens (empirisch oder transzendental), um so
herauszufinden, zu welchem Vermaogen sie gehoren; vgl. KrV A 262/B 319.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONTEXTUALISIERUNG DER PRAKTISCHEN FRAGESTELLUNG | 95

nisvermogen andererseits ist fiir Kant eine geistige Handlung oder Titigkeit, die
darin besteht zu unterscheiden. Als solches nennt er dieses ,liberlegende® Denken
transzendentale Reflexion. Die Vorstellungen und die beiden Erkenntnisvermo-
gen sind in diesem Fall die Gegenstinde der Uberlegung, das, worauf sich das
Denken in der transzendentalen Reflexion bezieht, sei es unterscheidend, sei es
vergleichend.

Das reflexiv titige Denken entdeckt also auch, dass das, was es als Bedin-
gung der Moglichkeit der Erkenntnis auf Verstandesebene entdeckt, seinem ei-
genen Vollzug entspricht: Das, was die transzendentale Reflexion beschreibt, ist
sie strukturell oder der Form nach selbst; sie kann nur ihre Beschreibung liefern,
weil die Moglichkeitsbedingungen, die sie beschreibt, nicht nur fiir die Gegens-
tande der Erfahrung zutreffen, sondern auch fiir sie selbst: sie bestitigt durch ih-
ren Vollzug, dass es so ist, wie sie beschreibt. Dass das reflektierende Denken
auf den Denkapparat selbst auch zu wahren Ergebnissen fiihrt, liegt fiir Kant dar-
in begriindet, dass das, was in der Reflexion entdeckt wird, nicht nur notwendig
ist, um die Erfahrungserkenntnisse moglich zu machen, sondern auch, um diesen
Reflexionsakt selbst moglich zu machen. Denn die transzendentale Reflexion ist
selbst ein Erkenntnis(vermogen), das einen gegebenen Gegenstand — den Denk-
apparat — gleichsam als inneres Objekt vor sich hat, den sie ebenfalls durch Beg-
riffe ordnet. So bestitigt die transzendentale Reflexion die Resultate des erken-
nenden Prozesses, die sie dem Verstand und der sinnlichen Anschauung zu-
schreibt, durch eben den Denk-Vollzug, der diese hervorbringt. Die Ergebnisse
der Untersuchung, insofern sie das Vernunftvermogen betreffen, das Erkenntnis-
se hervorzubringen vermag, stellen aus dieser Perspektive auch eine reflexiv her-
vorgebrachte Selbstbeschreibung dar, so dass Gegenstand, Prozess und Resultate
der Untersuchung zusammenfallen, weil das Tun, der betrachtete Gegenstand
und die ihn betreffenden Erkenntnisse ein und dasselbe sind.

Ubertriigt man den Gedanken der konsistenten Selbstkonstitution der reflek-
tierenden Vernunft auf die Theoriebildung, dann lisst sich davon sprechen, dass
diese Resultate zugleich als Moglichkeitsbedingung ihrer sich selbst bestitigen-
den Grundoperation den dufieren Rahmen fiir die Theorie abstecken bzw. den
Raum er6ffnen, in dem sie gedacht werden kann, und die Wahrheit ihrer Ergeb-
nisse begriinden — zumindest insofern es sich um die Bedingungen der Moglich-
keit des (theoriebildenden) Vollzuges als Beschreibung der (Selbst)Erkenntnis
handelt. Die Selbstkonsistenz besteht demnach darin, die eigenen Moglichkeits-
bedingungen als Resultate eines rationalen Erkenntnisprozesses hervorzubringen.
So ldsst sich von einer adaequatio processus rationalis et obiectus sprechen.
Durch die Theorie wird so einerseits der anvisierte Gegenstand, d.i. das Denken,
als solches beschrieben, und andererseits werden zugleich die Bedingungen der
Moglichkeit so einer Beschreibung beschrieben. Dieser Bezug, der sich als sol-
cher erst konstituiert, indem er seinen Gegenstand beschreibt, ist aber gerade die
genuine Titigkeit der Vernunft iiberhaupt, die sich, indem sie unterscheidet, un-
terscheidend selbst herstellt und in der Theorie beschreibt. Wir haben es also in

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96 | FREIHEIT ALS NORM?

der Selbstgewissheit der transzendentalen Reflexion mit einer formalen und ma-
terialen Kongruenz zu tun, die die Geltung, die Allgemeinheit und die Notwen-
digkeit der Theorieresultate garantieren soll: ,,Selbstdenken heifit den obersten
Probirstein [sic] der Wahrheit in sich selbst (d.i. in seiner eigenen Vernunft) su-
chen (WDO AA Bd. 8:146 Anmerkung) und es liefe sich hinzufiigen ,und finden‘.>’

Kant geht aber immer noch einen Schritt weiter: nicht nur konstituiert sich
die Vernunft in der kritischen, transzendentalen Reflexion durch ihre entde-
ckend-unterscheidende Titigkeit selbst und erkennt die Moglichkeitsbedingun-
gen der Erfahrungen zugleich als ihre eigenen ontologischen Moglichkeitsbedin-
gungen, sondern Kant beansprucht, auf diese Weise auch noch die Bedingungen
der Moglichkeit von Wissen iiberhaupt zu entdecken, nennt er doch das System,

das er zu entwerfen wiinscht, das System der ,szientifischen Vernunft*.>

iii. Das System der ,szientifischen Vernunft'

Kant will nun seine Theorie nicht nur aus sich selbst heraus begriindet wissen,
sondern sie auch in einem System aufgehoben wissen. Einem System, so Kant,
liege immer eine ganz bestimmte Idee zugrunde, die seine Form als Ganzes so-
wie die Einheit seiner Teile und deren Zusammenhang bestimme.”® Damit diese
Idee aber ausgefiihrt werden konne, brauche es noch ein ,,.Schema, welches [...]
empirisch, nach zufillig sich darbietenden Absichten [...] entworfen wird [und]
[...] technische Einheit [gibt].“ (KrV A 833/B 861). Wihrend also das Schema,
nach dem die vereinheitlichende Idee zum Tragen kommen soll, empirischen Zu-
fillen tiberlassen werden kann, ist die Einheit der Erkenntnisse selbst der Idee
geschuldet, die Vernunft konne als ein in sich konsistentes Ganzes gedacht wer-
den. In der Transzendentalen Methodenlehre, also gegen Ende der kritischen Be-
schreibungen der reinen Vernunft, verkniipft Kant dann diese Idee wiederum mit

57 ,»Kritik« ist zugleich der Priifstein und seine priifende Anwendung: das »kritische«
Denken steckt hier ein neues Feld der Theorie unmittelbar ab, wodurch es ein theo-
retisch konstruktives, die Grundlagen eines neuen »Systems« aufbauendes Denken
schon im voraus ist.” Siemek 1984: S. 22.

58 Aus dieser letzten Perspektive entspricht das Foucaultsche Projekt der Archdologie
des Wissens genau dem Projekt der kantischen ,Kritik, insofern es Foucault dort
um die Aufdeckung der genuinen Moglichkeitsbedingungen des herrschenden Wis-
sensdiskurses geht. Im Unterschied zu Kant bindet M. Foucault dieses Projekt aber
nicht an die Kritik der Vernunft als Ursprung riick, sondern macht die Konstitution
des Subjektes reziprok von den Moglichkeitsbedingungen des Wissensdiskurses ab-
héngig.

59 Zbller nennt diesen Systembegriff Kants ,generativ‘: ,,Hauptmerkmal von Kants
kritischem Systembegriff ist die Vorgéingigkeit der Idee des Ganzen gegeniiber den
Teilen. Die mereologische Prizedenz versteht Kant streng: die Idee des Ganzen be-
stimmt a priori die Teile wie deren Stellung zueinander und im Ganzen.* Giinter
Zoller (2001), »Die Seele des Systems«: Systembegriff und Begriffssystem in
Kants Transzendentalphilosophie®. In: Hans F. Fulda et al. (2001) (Hrsg.), S. 63.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONTEXTUALISIERUNG DER PRAKTISCHEN FRAGESTELLUNG | 97

der Wissenschaft schlechthin, die nur einer Idee, und zwar einer einzigen Idee,
entspringen konne — und nicht der zufilligen Empirie:

,Ich verstehe [...] unter einem Systeme die Einheit der mannigfaltigen Erkenntnisse un-
ter einer Idee. Diese ist der Vernunftbegriff von der Form eines Ganzen [...]. Der szien-
tifische Vernunftbegriff enthilt also den Zweck und die Form des Ganzen, die mit dem-
selben kongruiert. Die Einheit des Zwecks, worauf sich alle Teile und in der Idee des-
selben auch untereinander beziehen, macht, dass ein jeder Teil bei der Kenntnis der iib-
rigen vermifit werden kann [...]. Das Ganze ist also gegliedert (articulatio) und nicht
gehduft (coacervatio); es kann zwar innerlich (per intus susceptionem), aber nicht du-
Berlich (per appositionem) wachsen; wie ein tierischer Korper, dessen Wachstum kein
Glied hinzusetzt, sondern ohne Verdnderung der Proportion, ein jedes zu seinen Zwe-
cken stirker und tiichtiger macht.” (KrV A 832/B 860)

Die Wissenschaft(en) oder das Wissen iiberhaupt, so konnte man sagen, sind
Ausdruck der Vernunft als Ganzer und dienen somit in jedem Teilbereich nicht
nur ihrem jeweils genuinen Zweck, sondern immer auch dem Ganzen, das in der
auf die Vernunft und ihren Zweck bezogenen Einheit des Wissens besteht. So
sollte der Hauptzweck der Vernunft in allen ihren durch die Reflexion unter-
schiedenen Teilen und in den daraus abzuleitenden Wissenschaften immer pri-
sent sein. Zur Perfektion getrieben, traumt Kant von der Kongruenz von geschaf-
fenem Wissen auf der einen Seite und wissenschaffender Vernunft auf der ande-
ren Seite, wodurch die Idee der Einheit erst durch und in den Unterschieden her-
zustellen wire, also Wissen iiber die Vernunft, durch die Vernunft und aufgrund
der Vernunft.”’ Erst eine vollstindige Entzifferung oder begriffliche Ausdifferen-
zierung des erkennenden Vermogens bietet die Grundlage der Einheit der Wis-
senschaften bezogen auf die Zwecksetzung der Vernunft — so jedenfalls formu-
liert Kant den in den Vorreden und Einleitungen der KrV noch relativ vage for-
mulierten Traum, dessen Realisierung er durch sein vernunftkritisches Unter-
nehmen vorantreiben will: Die szientifische Vernunft ist diejenige, die systema-
tisch den einzelnen Teilen des Denkvermogens wissenschaftliche Ergebnisse zu-
zuordnen vermag, wobei die Wissenschaftlichkeit an den Prinzipien und Grund-
begriffen der unterschiedenen Vermogen zu messen ist und sich die Wissen-
schaften primdr an der Vernunftuntersuchung zu orientieren haben und folglich
nicht an der Empirie.

Weil sich die Einheit aus dem letzten Zweck der Vernunft ergibt, der in der
Realisierung einer verniinftigen Freiheit zur Herstellung einer allgemeinen
Gliickseligkeit besteht, und weil sich jede (Einzel-)Wissenschaft immer auf die-
sen letzten Zweck bezieht und von ihm bestimmen lassen sollte, kann Kant set-

60 Die ,,von der Kritik gestellten Fragen [betreffen] stets das Wissen und das Sein
zugleich: ndmlich ihre Einheit, ihre gemeinschaftliche Grundlage, ihr gegenseitiges
Verhéltnis im Rahmen eines umfassenden Ganzen, aufgrund dessen beide erst un-
terschieden und verglichen werden konnen.* Siemek 1984: S. 23f.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98 | FREIHEIT ALS NORM?

zen, dass nicht alle Wissenschaften alle Kenntnisse von allen anderen Wissen-
schaften kennen miissen: Das Ganze der ,szientifischen Vernunft® ist eine Idee,
die wegen der empirischen Anteile, die einen (spéteren) Teil der Wissenschaften
ausmachen, iiberhaupt nicht vollstindig werden kann, was bedeutet, ,dass ein je-
der Teil bei der Kenntnis der iibrigen vermifit werden kann‘. Wenn es aber um
die Einheit des Systems dieser Idee geht, d.h. um die Einteilungen, Prinzipien,
Begriffe etc., die nach Kant vollig unabhdngig von der Empirie aus dem Er-
kenntnisvermogen selbst stammen, d.h. von ihm hervorgebracht werden konnen,
dann ist der Blick auf das Ganze nicht nur méglich, sondern auch geboten, wie
die letzten Abschnitte der Vorrede zur KpV zeigen: Dort wendet sich Kant in
scharfen Worten an seine Kritiker, indem er noch einmal auf die Architektur sei-
nes ganzen Systems, d.h. auf das Projekt der kritischen Philosophie eingeht:

»[wlenn es um die Bestimmung eines besonderen Vermogens der menschlichen Seele
nach seinen Quellen, Inhalten und Grenzen zu tun ist, so kann man zwar nach der Natur
der menschlichen Erkenntnis nicht anders als von den Teilen derselben, ihrer genauen
und (soviel als nach der jetzigen Lage unserer schon erworbenen Elemente derselben
moglich ist) vollstandigen Darstellung anfangen. Aber es ist noch eine zweite Aufmerk-
samkeit, die mehr philosophisch und architektonisch ist: ndmlich die Idee des
Ganzen richtig zu fassen und aus derselben alle jene Teile in ihrer wechselseitigen Be-
ziehung aufeinander, vermittels der Ableitung derselben aus dem Begriffe jenes Gan-
zen, in einem reinen Vernunftvermogen ins Auge zu fassen.” (KpV AA Bd.5: 10 T.S.) ol

Das Ganze in den Blick zu nehmen bedeutet aber eben nicht, alles Wissen zu
kennen — was wohl schon zu Kants Zeiten nicht ganz einfach gewesen sein wird
—, und es bedeutet auch nicht, alles Wissen aus einem einzigen Grundprinzip ab-
zuleiten, sondern es bedeutet, den inneren Zusammenhang des Wissens zu ken-
nen bzw. festzulegen, seine Grundprinzipien, die sich im Denken und nirgendwo
sonst finden lassen und die das auf seine eigenen Realisierungsmoglichkeiten re-
flektierende Denken an die Hand gibt.°> Daher fordert Kant — v.a. seine Kritiker —

61 Vorlidnder bezweifelt in seiner Anmerkung zu dieser Stelle, dass Kant hier von ,Ele-
menten® spricht und will stattdessen ,Erkenntnis‘ setzen — damit verkennt er, dass
eine tatsdchliche Erkenntnis des gesamten Vernunftvermdgens erst dann moglich
ist, wenn die gesamte kritische Untersuchung des ganzen Vernunftvermogens abge-
schlossen ist. Deshalb schreibt Kant auch im ersten Satz von dem besonderen Ver-
mogen, das eben gerade die menschliche Erkenntnis iiberhaupt ist.

62 So stellt Zoller heraus, dass der urspriingliche Systembegriff nicht der szientifische,
sondern der Begriff von Verstand oder Vernunft als System sei, die ,,Gegeniiber-
stellung von System von Erkenntnissen und System der Vernunft als solcher folgt
der kantischen Unterscheidung zwischen Erkenntnissen und deren Grund in einem
oder mehreren Erkenntnisvermogen. Zoller 2001: S. 67. Was es allerdings bedeu-
tet, wie Zoller weiter unter Berufung auf Kants Korpermetaphorik fortfdhrt, dass die
wohlgeordnete Vielzahl von Elementen, d.i. das ,System der Kategorien‘ aus einem
zugrundeliegenden Prinzip, d.i. das ,,Vermogen gegenstindlichen Denkens (a.a.O:
S. 69) ,eduktiv‘ entwickelt wird, mit dem es in einem ,epigenetischem Verhiltnis*

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONTEXTUALISIERUNG DER PRAKTISCHEN FRAGESTELLUNG | 99

dazu auf, ,,innigste Bekanntschaft mit dem System* (KpV AA 10) zu machen, um
zur ,zweiten Stufe zu gelangen‘, nimlich zur ,,Ubersicht, welche eine syntheti-
sche Wiederkehr zu demjenigen ist, was analytisch gegeben worden* (ebd.) ist.
Dieses System des Wissens tiberhaupt, das von Kant in der Vernunft fiir die Ver-
nunft und mit der Vernunft begriindet werden soll, gilt es zu beschreiben. System
heift dabei aber gerade nicht inhaltlich bestimmt, alles aus einem Prinzip ablei-
ten zu konnen, sondern reflexives Wissen iiber die Wissensherstellung — und die
Zusammenhinge zu erlangen, wobei ein wesentliches Merkmal von Wissen darin
besteht, dem Anspruch auf Selbstkonsistenz Geniige zu leisten. Kant behauptet
aber nicht, das ganze von ihm anvisierte Projekt zugleich auf den Weg bringen
zu konnen, sondern er beschrinkt sich zunichst auf die Propéddeutik zu einem
solchen System der reinen Vernunft, die er Kritik der reinen Vernunft nennt.*?

Der Zusammenhang zur Theoriebildung besteht so nicht nur in einer Selbstlegi-
timierung der kritischen Theorie der Vernunft iiber die kritisierende Vernunft als
Gegenstand, d.h. dass hier nicht nur die erkennende Reflexion auf ihren Gegens-
tand konstitutiv fiir die reine Vernunft selbst ist, sondern dariiber hinaus darin,
dass mit dieser Vernunftkritik zugleich eine umfassende Wissenskritik tiberhaupt
einhergeht.”* Damit betrifft die Darstellung der erfahrungsunabhiingigen Er-
kenntnisse, die Kant aus seinem kritischen Unternehmen gewinnt, nicht nur die-
ses eine Unternehmen und auch nicht nur seine, Kants, Philosophie, sondern
Kant trifft damit seinem Anspruch nach zugleich Aussagen iiber jegliches Wis-
sen, und das heif3t: iiber jegliche Theoriebildung. Die gebildete Theorie als struk-
turierte oder eben systematisierte Sammlung der gewonnenen Erkenntnisse soll
also gleichsam auf einer dritten Ebene bestitigen, dass das, was sie beinhaltet,
wabhr ist.

Auch wenn das Wissen hier nicht in dem Sinne ,wahr‘ genannt wird, dass
damit iiberzeitliche Wissens-Inhalte als wahr bezeichnet werden, sondern viel-
mehr Erkenntnisse iiber bestimmte strukturelle Formen im Sinne innerer Zu-
sammenhdnge zwischen den jeweiligen inhaltlichen Erkenntnissen gemeint sind,

steht, wird dort nicht klar herausgestellt. Bedeutet das nun, dass aus dem ,prifor-
mierten Keim* notwendig nur diese Kategorien entstehen konnen, d.h. nur dieses
Kategoriensystem, oder heif3it das, dass sich auch ein anderes hitte entwickeln kon-
nen? Der Ausdruck priformiert legt nahe, dass Zoller nicht die zweite Moglichkeit
im Auge hat. Allerdings beinhaltet die erste Interpretation das Problem, die Notz-
wendigkeit der Entwicklung gerade dieses und keines anderen Kategoriensystems
zu begriinden, weil hier als einzige Begriindung die Selbstkonsistenz des bereits
entwickelten Systems des Verstandes angefiihrt werden kann. Diese begriindet aber
nur ex post und nicht ex ante deren Notwendigkeit.

63 Vgl. KrV A 11.

64 Die ,,Vernunftkritik bei Kant [ist] kein »Teil« oder »Gebiet« der Philosophie, son-
dern sie deckt sich mit dieser schlechthin. Es ist aber auch eine ganz besondere Phi-
losophie: in ihr fallt ndmlich das »Wissen-vom-Wissen, oder die »Erkenntnis der
Erkenntnis«, mit der Erkenntnis selbst, mit dem »Wissen-vom-Gegenstand«, merk-
wiirdigerweise zusammen.* Siemek 1984: S. 23.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100 | FREIHEIT ALS NORM?

d.h. wie sie iiberhaupt gewonnen werden konnen, von welchem Vermogen und in
welchem Verhiltnis diese wiederum miteinander stehen, sollen diese Erkenntnis-
se doch die Form, die Wissen zukiinftig annehmen und in der es Wissen werden
kann, festlegen.65 Freilich zédhlen auch diese die Zusammenhinge betreffenden
Erkenntnisse zum Wissen, dennoch sind sie von anderer Qualitit, weil sie die
Erkenntnisse ,nur® strukturell verbinden, aber nicht selbst inhaltlich bestimmen.
Sie definieren ,nur‘ deren dufleren Zusammenhang und legen fest, in welchem
Verhiltnis die Erkenntnisse bzw. die aus ihnen zu Mengen zusammengefassten
Theorieteile zueinander stehen miissen und wie sie aufeinander bezogen sein
miissen, um ein geordnetes, konsistentes, systematisches Ganzes auf der Grund-
lage der entworfenen Vernunft darzustellen.®® So lisst sich im Sinne Foucaults
kritisch anmerken, dass Kant durch die strategisch gewollte Loslosung aller Wis-
sensformen und -zusammenhédnge wie auch jeglicher Wissensbegriindung von
denk- oder vernunftexternen Bedingungen, den hermetisch abgeriegelten Raum
geschaffen hat, in dem die Anerkennungs- und Seinsbedingungen von Wissen
form(ul)iert werden, der den Knotenpunkt zwischen verniinftigem Subjekt und
Wissen — und in Folge auch der Macht beherbergt.

65 Konig stellt sich die Frage ,,worin die Erkenntnis der systematischen Form begriin-
det ist und welche Form ein System der Philosophie annehmen miisste, das dieser
inneren Struktur der Vernunft selbst vollkommen adiquat wire.” Peter Konig
(2001). ,Das wahre System der Philosophie bei Kant‘. In: Hans F. Fulda et al.
(2001) (Hrsg.), S. 41. Die Beantwortung der Frage erfolgt in ambivalenter Weise,
da Konig davon ausgeht, dass die ,,Frage nach dem wahren System der Philosophie
[...] nur zu beantworten [ist], wenn man weif3, worin die wahre systematische Struk-
tur der Vernunft besteht und wie sie sich erkennen und rechtfertigen 146t.“ (a.a.O: S.
48). Es reicht also nicht, dass das System der Philosophie als Erkenntnissammlung
iiber das Vernunftvermogen als mit diesem strukturell homolog gedacht wird, um es
als wahr auszuweisen, sondern es wird noch eine Begriindung dafiir gefordert, wa-
rum es gerade dieses System der Vernunft und kein anderes sein kann, obwohl ,,die
Systemidee Produkt der Vernunft bzw. der Vernunfterkenntnis* (a.a.0: S. 41) ist
und ,,die Vernunft [...] auch deshalb ihrer Natur nach architektonisch [ist], weil sie
die Kunst ist, Selbstschopferin ihrer eigenen systematischen Strukturen zu sein.*
A.a.0.: S. 43 T1.S. Aber auch hier wird wieder die Ambivalenz deutlich: Einerseits
soll die Vernunft schon der Natur nach architektonisch sein, andererseits ist sie
Selbstschopferin. Anscheinend ist die Idee einer Vernunft, die sich auf der Grund-
lage dessen, was sie an Wissen vorfindet und was sie erreichen will, kritisch selbst
betrachtet, d.h. nach ihren Moglichkeitsbedingungen fragt und sich deshalb auf die-
se Weise und erst dann in dieser Weise unterscheidend strukturiert, nicht ausrei-
chend, um einem Wahrheitsstandard zu geniigen, der nach iiberhistorischen Sicher-
heiten sucht.

66 Analog spricht Sartre davon, dass die ,,dialektische Vernunft nur durch die dialekti-
sche Vernunft selbst kritisiert werden kann (im kantischen Sinne) [...] und dafl man
sie sich eben gerade als freie Kritik ihrer selbst und als gleichzeitige Bewegung der
Geschichte und der Erkenntnis begriinden und entwickeln lassen muf3. Genau das
hat man bisher unterlassen: man hat sie im [marxistischen] Dogmatismus blo-
ckiert.”“ Jean-Paul Sartre (1960/1967). Kritik der dialektischen Vernunft. Reinbek:
Rowohlt, S. 23; vgl. auch S. 25; 34; 50.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONTEXTUALISIERUNG DER PRAKTISCHEN FRAGESTELLUNG | 101

Obwohl Kant die von ihm erstrebten Erkenntnisse, die den Raum jeglichen Wis-
sens abstecken sollen, zu Beginn der KrV noch gar nicht gewonnen hat, verfiigt
er doch iiber eine prizise Vorstellung davon, welche Erkenntnisse zuerst gewon-
nen werden miissen, um die nachfolgenden iiberhaupt gewinnen zu konnen und
um diese angemessen zu ordnen. Diese Ordnung der Erkenntnisse zeichnet aber
noch nicht die Architektur der Theorie, sondern entspricht, um im Bild zu blei-
ben, dem Plan, der dariiber bestimmt, welcher Teil des Hauses zuerst gebaut
werden muss, um die nichsten Arbeiten iiberhaupt erledigen zu kénnen. Es han-
delt sich also eher um einen Entwurf, der die chronologische Reihenfolge der zu
erledigenden Arbeiten festlegt; um eine préizise Planung, welche Erkenntnisse
vor welchen anderen Erkenntnissen zu gewinnen sind, und in welchem Verhélt-
nis sie zueinander stehen. Wie stellt sich Kant nun den sukzessiven Theorieauf-
bau dieses umfassenden philosophischen Projektes im Detail vor?

f. Der sukzessive Theorieaufbau

Betrachtet man den Gegenstand der kritischen Untersuchung Kants, dann erfolgt
die Darstellung des ont(olog)isch Gegebenen umgekehrt zur Reihenfolge der Un-
tersuchungen und Darstellung der Theorie: Wihrend Kant in Bezug auf den ge-
gebenen Untersuchungsgegenstand — das Denkvermogen — darauf insistiert, dass
die Erfahrung das Erste sei, von dem alle Erkenntnis ausgeht, erfolgt die Theo-
riebildung oder die Gewinnung der Erkenntnisse, indem sie nach den Bedingun-
gen der Moglichkeit dieses Ersten fragt. Die chronologische Ordnung der kriti-
schen Erkenntnisgewinnung und die chronologische Ordnung, in der die Gegens-
tande gegeben sind, verlaufen in entgegen gesetzter Richtung. Zwar ist der erste
zu untersuchende Gegenstand das erfahrende Vermogen oder der Verstand, den-
noch gilt es nach Kant, vor jeder unser Erkenntnisvermogen betreffenden Unter-
suchung eine Ordnung in die zu gewinnenden reinen Erkenntnisse zu bringen,
um dann erst aufgrund dieser philosophischen Vorbereitung empirische Studien
vorzunehmen bzw. Erkenntnisse zu produzieren, die sich auch auf die empirische
Erfahrung beziehen.

Die zu gewinnenden Erkenntnisse haben bei Kant einen unterschiedlichen
Status, der sich danach richtet, von welchem Vermdogen sie gewonnen werden
bzw. iiber welches Vermogen sie etwas aussagen und auch danach, welche von
ihnen zuerst gewonnen werden miissen, um ihrerseits die anderen méglich zu
machen. Die Verschiedenheit der Erkenntnisarten driickt sich darin aus, dass sie
in Gruppen zusammengefasst werden und unterschiedliche Namen erhalten: So
bezeichnen die Namen Philosophie oder Weltweisheit alle moglichen erzielbaren
Erkenntnisse, d.h. sowohl die Erkenntnisse, die Kant mit reiner Philosophie be-
zeichnet als auch die Erkenntnisse, die den empirischen Teil der Philosophie

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102 | FREIHEIT ALS NORM?

ausmachen, d.i. die Physik und die Anthropologie.®’ Die Philosophie umfasst so
alle Erkenntnisse, die sowohl das Denken als Gegenstand als auch die Empirie
betreffen konnen, d.h. die sowohl von der reinen Vernunft als auch vom erfah-
renden Denken hergestellt werden konnen und auch all diejenigen Regeln, die
auf der Grundlage des praktischen Vermogens hervorgebracht werden konnen.

Um die Unterschiede zwischen den einzelnen reinen Erkenntnissen zu mar-
kieren, wihlt Kant — wie die ganze Philosophietradition — einzelne Namen, die er
dem jeweiligen Biindel von Erkenntnissen, je nach der Funktion, die sie einneh-
men, zuordnet. So stehen etwa die Kritik und die Metaphysik in einem Sukzessi-
onsverhiltnis, insofern einer ordentlichen Metaphysik nach Kant eine ordentliche
Kritik des Erkenntnisvermégens vorausgesetzt werden muss. Im Gegensatz dazu
verhalten sich die beiden Theorieteile Kritik und Transzendental-Philosophie —
respektive Ontologie — wie das Modell oder Geriist einer Sache zur Sache selbst.
Das Verhiltnis der einzelnen Theorieteilnamen bezeichnet demnach zugleich
immer auch das Verhiltnis der erworbenen oder der zu erwerbenden Erkenntnis-
se zueinander.

i. Kritik und Metaphysik

Die reine Philosophie selbst wird wiederum in zwei Teile geteilt, wovon der eine
alle Erkenntnisse umfasst, die sich zur Kritischen Philosophie zihlen lassen — d.i.
das Auffinden und die Bestimmung der verschiedenen Begriffe und Prinzipien
der Vernunftvermogen — und der andere die Metaphysik bzw. die reinen Wissen-
schaften. Diese Einteilung des kritischen Gesamtunternehmens ldsst sich an der
unterschiedlichen Weite der Aufgaben ablesen, die Kant in den Vorreden bzw. in
den Einleitungen der KrV formuliert. Entsprechend den Aufgaben einer Einlei-
tung wird dort erwartungsgemif nicht mehr iiber alle Inhalte informiert, die das
Gesamtgebiude der Philosophie ausmachen werden, sondern ,nur noch* iiber das
unmittelbar bevorstehende Projekt der kritischen Untersuchung der Erkenntnisse
produzierenden theoretischen Vermogen. Ein Teil, der daher aus der KrV ausge-
gliedert wird, betrifft das praktische Vernunftvermdgen — zumindest, wenn es
darum geht, dieses Vernunftvermogen positiv zu bestimmen.

Die in den Vorreden zur KrV genannte Absicht, das Vernunftvermogen zu
kritisieren, d.h. zu unterscheiden, hat einen Zweck, der iiber die Bestimmung der
Vernunft hinausgeht, da sie auch dazu dienen soll, eine Entscheidung iiber die
,.Moglichkeit oder Unmoglichkeit einer Metaphysik tiberhaupt und die Bestim-
mung sowohl der Quellen, als des Umfanges und der Grenzen derselben, alles
aber aus Prinzipien” (KrV A XII) fillen zu konnen. Die Resultate dieses den Ge-
genstand Vernunft kritisch unterscheidenden Prozesses werden also nicht selbst
schon Metaphysik genannt, sondern sie entsprechen in Bezug auf die Metaphysik

67 Vgl. hierzu beispielsweise GMS, Vorrede AA Bd. 4: S. 388 oder auch KrV A 841/B
869.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONTEXTUALISIERUNG DER PRAKTISCHEN FRAGESTELLUNG | 103

einer notigen Vorarbeit, indem sie verschiedene Grundbegriffe, d.h. Quellen, und
verschiedene Vollzugsarten, d.h. Prinzipien, der Vernunft zum Vorschein brin-
gen, aufgrund deren dann ggf. ein Theorieteil entstehen kann, der Metaphysik
genannt werden darf und der aus den Prinzipien bestimmt wird — und sie nicht
nur darstellt und definiert.

Die Unterscheidung zwischen der Kritik auf der einen Seite und einer mogli-
chen Metaphysik auf der anderen Seite entspricht so einem einseitigen Bedin-
gungsverhiltnis, in dem die Kritik propddeutisch fiir die Metaphysik den Boden
bereitet, dieser also vorhergeht, indem sie ,die Quellen® bestimmt bzw. die ,rei-
nen Begriffe und die formalen Prinzipien‘ ausfindig macht:

,,Metaphysik also, sowohl der Natur, als der Sitten, vornehmlich die Kritik der sich auf

eigenen Fliigeln wagenden Vernunft, welche voriibend [...] vorhergeht, machen ei-
gentlich allein dasjenige aus, was wir im echten Verstande Philosophie nennen konnen.*
(KrV A 850/B 878 T.8.)

Die Metaphysik kann fiir Kant also erst dann in Angriff genommen werden,
wenn die kritische Untersuchung abgeschlossen ist, und wenn folglich einerseits
erkannt worden ist, auf welche Weisen Erkenntnisse iiberhaupt nur hergestellt
werden konnen, und andererseits, dass Erkennen nicht die einzige Arbeits-, Pro-
zess- oder Gebrauchsweise der Vernunft darstellt, da sie (sich) auch realisieren
kann.

Nun ist Metaphysik klassischer Weise der Name fiir solche Erkenntnisse, die
nicht unmittelbar empirische Gegenstinde betreffen konnen. Wenn Kant daher
das Programm der kritischen Untersuchung darin sieht, das gesamte Vernunft-
vermdgen zu kritisieren, dann geht es in erster Linie darum, die verschiedenen
Vernunfttitigkeiten oder Vernunftprozesse so voneinander zu unterscheiden,
dass sichtbar werden kann, wo und wie echte Erkenntnisse produziert werden
und wie und wo nicht. Deshalb besteht das genuine Programm der KrV darin, die
beiden Weisen des erkennenden Vermogens, ihren korrekten und inkorrekten
Gebrauch, von ihren iiberschwinglichen Absichten zu unterscheiden, da diese
nach Kant erst zu den Inkorrektheiten fithren. Schlielich geht es auch noch dar-
um, den Ort, an dem diese Absichten moglicherweise doch noch befriedigt wer-
den konnen, wenigstens im Ausschluss anzudeuten, ohne ihn deshalb bereits po-
sitiv zu bestimmen — dieser Ort ist bei Kant bekanntermaf3en die praktische Phi-
losophie.

Ganz unabhiingig davon aber, in welche Teile Kant das Vernunftvermdgen
unterscheidet, bezeichnen die Begriffe Kritik und Metaphysik in jedem Fall zwei
zu unterscheidende Theorieteile, die beide noch im Entstehen sind — sie sind zu
Beginn der KrV leere Namen, die noch ihrer inhaltlichen Fiillung bediirfen, die
erst durch die oder wihrend der kritischen Untersuchung und der daran anschlie-
Ben konnenden metaphysischen Theoriebildungsprozesse gebildet werden.
Zugleich wird so — rein duflerlich — festgelegt, worauf sich Metaphysik tiberhaupt

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104 | FREIHEIT ALS NORM?

beziehen kann und darf: Einerseits auf das empirische Erkenntnis und die zuge-
ordneten Begriffe der Naturerfahrung; und andererseits auf das praktische Er-
kenntnis und den zugeordneten Begriff der Freiheit. Die Begriffe Natur und Frei-
heit und die dazugehorigen (Vernunft-)Prinzipien bilden so die Untersuchungs-
gegenstinde der beiden Vernunftkritiken und folglich die Quellen der noch zu
verfassende(n) Metaphysik(en). Aus dieser Perspektive umfassen die zwei analy-
tischen Kritiken zum theoretischen und zum praktischen Vermogen nicht mehr
die Metaphysik, sondern sie sind deren notwendige Vorbereitung, weil sie ihr die
Grundbegriffe und Prinzipien zur Verfiigung stellen, aus denen dort Folgerungen
gezogen werden konnen.

ii. Kritik und Transzendental-Philosophie

Die kritische Untersuchung des Vernunftvermogens, wie sie in der KrV vorge-
nommen und dargestellt wird, hat aber fiir Kant eine zweifache propideutische
Funktion: Sie dient nicht nur als generische Vorbereitung zu einer Metaphysik,
sondern sie soll zugleich die Vorbereitung zu einer Transzendental-Philosophie
sein. Das Propéddeutische hat hier allerdings eine génzlich andere Funktion, da
Kritik und Transzendental-Philosophie in keinem sukzessiven Bedingungsver-
héltnis stehen, das die Entwicklung des einen aus dem anderen ermoglichte, son-
dern in einem statischen Abbildungsverhiltnis, in dem die Kritik das fertige Ge-
riist, die vollstandige Form zur Verfiigung stellt.

Wihrend die Kritik als Vorarbeit fiir die Metaphysik das Vernunftvermogen
in zwei verschiedene Erkenntnisvermodgen — das praktische und das theoretische
— aufteilt, um so sauber deren verschiedene Quellen, Begriffe bzw. Prinzipien
bestimmen zu konnen, entspricht der Unterschied zwischen der propéddeutischen
Kritik der reinen Vernunft und ihrer Transzendental-Philosophie dem eines ske-
lettartigen Baugeriistes, das fiir jeden Bauteil bereits einen Platz vorsieht, und
dem fertig gestellten Gebiude, in das alle erstellten Bauteile eingepasst werden
konnen. Es geht also nicht um die kritischen Erkenntnisse, die in den Vorreden
von der Metaphysik unterschieden werden, weil diese aus ihnen erst folgt, son-
dern es geht um die Ergebnisse der kritischen Unterscheidungen des reinen Ver-
nunftvermogens, die bereits den vollstindigen Umfang einer moglichen Trans-
zendental-Philosophie umreiflen.

Die Kiritik der reinen Vernunft als Propadeutik fiir die Transzendental-
Philosophie und die Transzendental-Philosophie selbst verhalten sich demnach
wie Form und Inhalt zueinander: sie haben den gleichen Gegenstand, aber die ei-
ne beschreibt das Geriist, und die andere die Fiillung. Damit besteht die zweite
propédeutische Funktion der kritischen Untersuchung der reinen Vernunft in ei-
ner vollstindigen Bereitstellung der ganzen strukturell gegliederten Form der
Transzendental-Philosophie, sie ist in gewissem Sinne schon das Ganze, wenn
auch nur schemenbhaft:

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONTEXTUALISIERUNG DER PRAKTISCHEN FRAGESTELLUNG | 105

,.Die Transzendental-Philosophie ist hier nur eine Idee, wozu die Kritik der reinen Ver-
nunft den Plan architektonisch, d.i. aus Prinzipien entwerfen soll, mit volliger Gewéhr-
leistung der Vollstindigkeit und Sicherheit aller Stiicke, die dieses Gebdude ausmacht.*
(KrV A 13).

Das Geriist — um im Bild zu bleiben —, das die Kritik der reinen Vernunft zur
Verfiigung stellt, hat den gleichen Umfang und die gleichen Grenzen wie das fer-
tige Gebidude, und dennoch ist es nicht das fertige Gebdude, weil ihm eben der
detailliert ausgearbeitete Inhalt fehlt. Die Kritik der reinen Vernunft und die
Transzendental-Philosophie unterscheiden sich demnach nicht durch ihren Um-
fang und ihre Grenzen, sondern allein durch die Art, wie sie ihren Gegenstand
betrachten. Der Inhalt, der uns in der Transzendental-Philosophie erwarten wiir-
de, bestiinde aus einem vollstidndigen System von Begriffen, die der transzenden-
talen Erkenntnis(art) entspringen.®®

Die Erkenntnisse aus der Kritik der reinen Vernunft, die als Propddeutik fir
die Transzendental-Philosophie dienen, sind demnach von der Kritik des gesam-
ten Vernunftvermogens zu unterscheiden — wenn auch die kritische Bestimmung
des erkennenden Vermogens bereits in der KrV behandelt wird. Kritik stellt sich
also als eine Bezeichnung heraus, die von Kant in wenigstens zweifacher Bedeu-
tung verwendet wird: Spricht Kant von der Kritik des gesamten Vernunftvermo-
gens, dann meint er die ,,Kritik der Vernunft, [die] also zuletzt notwendig zur
Wissenschaft [fithrt]“ (KrV B 22). Damit ist dann das ganze kritische Geschift ge-
meint, das die Kritisierung der unterschiedenen Vernunftvermogen und die Be-
stimmung ihrer Begriffe und Prinzipien meint und das so die Grundlagen fiir die
Metaphysik bereitstellt, aus der dann die empirischen Wissenschaften ihre
Grundbegriffe und Grundregeln schipfen konnen.® Spricht er hingegen von der
Kritik als transzendentalem Erkenntnisvermdgen, dann meint er nur diese Unter-
scheidungen, nicht aber die konkreten Bestimmungen der einzelnen Vermogen
oder ihrer Prinzipien.

68 Allerdings ist zu bemerken, dass Kant wiederholt betont, dass er diese Vollstidndig-
keit hier nicht leisten konne: die Kritik der reinen Vernunft sei zwar ,,die vollstin-
dige Idee der Transzendental-Philosophie, aber diese Wissenschaft noch nicht
selbst, weil sie in der Analysis nur so weit geht, als es zur vollstindigen Beurteilung
der synthetischen Erkenntnis a priori erforderlich ist. KrV A 14/B 28; vgl. auch
KrV A 12.

69 ,,Die Philosophie der reinen Vernunft ist nun entweder Propéddeutik (Voriibung),
welche das Vermogen der Vernunft in Ansehung aller reinen Erkenntnisse a priori
untersucht, und heiflit Kritik, oder zweitens das System der reinen Vernunft (Wis-
senschaft), die ganze (wahre sowohl als scheinbare) philosophische Erkenntnis aus
reiner Vernunft in systematischem Zusammenhange [d.i. bezogen auf die beiden
verschiedenen Erkenntnisvermodgen], und heifit Metaphysik; wiewohl dieser Na-
me auch der ganzen Philosophie [...] gegeben werden kann, um, sowohl die Unter-
suchung [...] als auch die Darstellung desjenigen, was ein System reiner philosophi-
scher Erkenntnisse dieser Art ausmacht, von allem empirischen aber [...] unter-
schieden ist, zusammen zu fassen.” KrV A 841/B 869 T.s.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106 | FREIHEIT ALS NORM?

Diese Analysen vorzunehmen, d.h. Unterscheidungen im Vernunftvermogen zu
treffen, ebenso wie der Befund, dass es zu den einzelnen Vermogen Grundbegrif-
fe und Prinzipien gibt, ,entspringt® eben nur der erkennenden Vernunft, mithin
dem transzendentalen Erkenntnis. Als solche sind sie natiirlich ebenfalls Resulta-
te der Untersuchung, aber eben von anderer Art, da dieses Unterscheidungsver-
mogen selbst bei Kant weder einen Grundbegriff noch ein Prinzip hat, aus dem
eine Metaphysik erwachsen konnte,” noch ist es eine ihrer Quellen, sondern es
existiert iiberhaupt nur, insofern es sich kritisch auf das Denkvermdgen als erfah-
rendes und praktisches bezieht.”" Mit der Kritik der reinen Vernunft wird dem-
nach ein architektonischer Plan fiir die Transzendental-Philosophie zur Verfii-
gung gestellt, aufgrund dessen allen folgenden Ausfithrungen ihr theoretischer
Ort oder Platz im ganzen theoretischen Gebiude zugewiesen werden kann.”? Der
architektonische Plan bestimmt die Genese der Theorie, da sie den verschiedenen
zu gewinnenden Erkenntnissen einen festen Platz im sukzessiv zu erfolgenden
Theorieaufbau zuweist, den Kant in mehreren Schritten nacheinander vorfiihrt.

Bevor im nichsten Kapitel die statische, architektonische Einteilung der zu
gewinnenden oder gewonnenen Erkenntnisse vorgestellt wird, sei hier noch
Kants eigene Methodenreflexion — die bereits wie ein Vorgriff auf die KpV er-
scheint — auf diejenigen Erkenntnisse angesprochen, die fiir Kant félschlicher-
weise den Status beanspruchen, solche zu sein. Obwohl hier bereits mit den Un-
terscheidungen operiert wird, die erst im néchsten Kapitel in ihrer Genese darge-
stellt werden, wird Kants Methodenreflexion hier vorgezogen, weil dort iiber die
dufere Grenze des Wissens hinausgegangen und zugleich das architektonische
Gertist der wahren Erkenntnisse von aul3en her begrenzt wird.

iii. Kritik und Methode

In der transzendentalen Methodenlehre am Ende der KrV reflektiert Kant auf den
ersten Teil der bereits entstandenen Theorie, nachdem er die inhaltliche Detail-
analyse des theoretischen Erkenntnisvermogens abgeschlossen hat. Unter der

70 So heiBit es in der Einleitung zur KU: ,,Die Kritik der Erkenntnisvermégen in Anse-
hung dessen, was sie a priori leisten konnen, hat eigentlich kein Gebiet in Ansehung
der Objekte: weil sie keine Doktrin ist, sondern nur, ob und wie [...] eine Doktrin
durch sie [unsere Vermogen] moglich sei, zu untersuchen hat.“ KU XX, AA Bd. 5:
S. XX.

71 Transzendentale Kritik ,,trigt dem methodologischen Unterschied Rechnung, der
zwischen der kritisch beurteilten reinen Vernunfterkenntnis und der kritischen Be-
urteilung selbst besteht. [...] Thema der kritischen Reflexion auf Erkenntnis [...] [ist]
ausschlieBlich eine spezifische Form von Erkenntnis: die Erkenntnis dessen an und
von Gegenstédnden, was a priori erkannt werden kann.* Zoller 1984: S. 1.

72 In den Prolegomena setzt Kant folglich die ,Transzendental-Philosophie‘ und die
,Metaphysik® in dieses Sukzessionsverhiltnis, denn ,,die ganze Transzendentalphi-
losophie, die vor aller Metaphysik notwendig vorhergeht [...] soll aber die Moglich-
keit der letzteren zuerst ausmachen® Prol AA Bd. 4: S. 255.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONTEXTUALISIERUNG DER PRAKTISCHEN FRAGESTELLUNG | 107

transzendentalen Methodenlehre versteht Kant: ,,die Bestimmung der formalen
Bedingungen eines vollstindigen Systems der reinen Vernunft” (KrV A 707/B 736).
Die Unterscheidung, auf die Kant hier zunichst rekurriert, bezieht sich auf den
Unterschied zwischen Inhalt und Methode: Nachdem er in der Elementarlehre
die transzendentale Erkenntnis inhaltlich, d.i. nach den notwendig jeder Erfah-
rung zugrunde liegenden Anschauungsformen, nach den reinen Verstandesbeg-
riffen, nach der Quelle dieser Begriffe sowie nach dem Vermdégen, dariiber hin-
aus Ideen zu entwickeln, kritisiert, d.i. hier analysiert hat, gehe es jetzt darum, die
Methode in den Blick zu nehmen. Wéhrend die Elementarlehre der Frage ge-
widmet ist, von welchen Erkenntnissen gesagt werden kann, dass sie a priori in
der Vernunft begriindet sein konnen, sowie der Frage, was sich alles als trans-
zendentale Erkenntnis hervorbringen ldsst, versucht die Methodenlehre, Auf-
schluss dariiber zu geben, wie sich diese Erkenntnis hervorbringen ldsst.

Die transzendentale Methodenlehre ist daher eine Darstellung der bereits er-
zielten Ergebnisse der Kritik, aber nicht, insofern die Details des theoretischen
Vermogens betroffen sind, sondern ,nur’, insofern die Unterscheidungsresultate
in Bezug auf das gesamte Vernunftvermdgen gemeint sind.”* Eines der Probleme,
die hier von Kant diskutiert werden, ist, dass es ein Bediirfnis der Vernunft sei,
mehr wissen zu wollen, als sie an Wissen hervorbringen konne; dass sie sich
nicht in den Grenzen des tatsidchlich Erkenn- oder Wissbaren einschliefen lassen
wolle, sondern stattdessen dariiber hinaus gehe; dass sie ihr transzendentales Un-
terscheidungsvermogen auf andere Objekte anwende statt nur auf sich selbst — so
sie tatsidchlich Erkenntnisse, die nicht der Erfahrung entlehnt sind, herstellen zu
konnen glaubt.

Methodenlehre heifit demnach fiir Kant, reflexiv aus den bereits gewonnenen
Erkenntnissen heraus, die Art und Weise des Vernunftgebrauches zu bestimmen,
der sich grundsitzlich unterscheiden ldsst nach spekulativem und praktischem
Gebrauch. Beide Weisen des Vernunftgebrauchs nennt Kant sehr dhnlich, aber
eben doch, wenn ,,er transzendental sein soll, [...] so wesentlich unterschieden*
(KrV A 712/B 741). Daher bediirfe es einer besonderen, warnenden Negativlehre, die
die Irrtiimer, die sich aus einem falschen transzendentalen Gebrauch der reinen
Vernunft entwickeln konnten, zu vermeiden mag. Folglich unterscheidet Kant
zwischen einem richtigen transzendentalen Gebrauch, der die Herstellung von
Erkenntnissen a priori meint, und einem falschen transzendentalen Gebrauch, der
dort vermeintliche Erkenntnisse entdeckt, wo es keine gibt.

Kant unterteilt die Methodenlehre nach Disziplin, Kanon, Architektonik und
Geschichte. Die ersten beiden betreffen die zwei Arten des Vernunftgebrauches:
den spekulativen und den praktischen Gebrauch; die letzten beiden betreffen die

73 Kant bemerkt in der Einleitung zum Abschnitt {iber die ,Disziplin der reinen Ver-
nunft’, dass er ,,in diesem zweiten Hauptteile der transzendentalen Kritik die Dis-
ziplin der reinen Vernunft nicht auf den Inhalt, sondern blof} auf die Methode der
Erkenntnis der reinen Vernunft richte[t]. Das erste ist schon in der Elementarlehre
geschehen.” KrV A 712/B 740.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108 | FREIHEIT ALS NORM?

Unterscheidungen der Vernunft und ihre verschiedenen historischen Entwick-
lungsstufen. In der Disziplin geht es um die unangemessene Ubertragung theore-
tischer Erkenntnisweisen durch die spekulative Vernunft, die hier diszipliniert,
d.i. gemaBregelt, in ihre Grenzen verwiesen wird.”* Wenn die Vernunft iiber Beg-
riffe, die gar nichts mit der Erfahrung zu tun haben — weder als Moglichkeitsbe-
dingung noch als das Denken dieser Moglichkeitsbedingungen —, Aussagen tref-
fe, die deren Wahrheit betreffen, d.h. wenn die Vernunft Aussagen dariiber ma-
che, dass es einen passenden, existierenden Gegenstand zu ihnen ,gibt‘, dann
wird sie spekulativ, dann macht sie einen spekulativen Gebrauch oder auch einen
falschen transzendentalen Gebrauch nur scheinbarer ,Begriffe‘,75 weil sie theore-
tische Erkenntnisweisen auf sie anwendet, obwohl das gar nicht gestattet sei.”® So
komme die Vernunft zu Scheinerkenntnissen, weil die zweite notwendige Bedin-
gung, der korrespondierende Gegenstand in der Anschauung, fiir eine echte Er-
kenntnis nicht gegeben sei: man konnte auch formulieren, dass die Vernunft ei-
nen Kategorienfehler begeht, weil sie unerlaubter Weise gewisse Vorstellungen
oder Ideen auf eine Art und Weise verwendet, die nicht erlaubt ist.”

Die Disziplinierung, die Kant deshalb vornimmt, betrifft wiederum vier ver-
schiedene spekulative Gebrauchsweisen, je nachdem, ob der Vernunftgebrauch
dogmatisch, d.h. unreflektiert, oder polemisch ist oder ob er sich auf Hypothesen
oder Beweise bezieht. Jede dieser Gebrauchsweisen hilt er fiir verfehlt, weil sie,
jede auf ihre Art, einfach eine theoretische Erkenntnisweise in das Feld der trans-
zendentalen Kritik transponieren und so falsche, d.h. nur scheinbare Erkenntnisse
produzieren.”® Kant zieht abschlieBend das Resiimee, dass ,.alle synthetische Er-

74 ,Es ist demiitigend fiir die menschliche Vernunft, daf sie in ihrem reinen Gebrauch
nichts ausrichtet, und sogar noch einer Disziplin bedarf, um ihre Ausschweifungen
zu béandigen, ihre Blendwerke, die ihr daherkommen zu verhiiten.” KrV A 795/B
823.

75 Beide Gebrauchsweisen der reinen Vernunft fithren aus dem Verlangen nach Totali-
tit in eine Dialektik — mit Kant formuliert: ,,Die reine Vernunft hat jederzeit ihre
Dialektik, man mag sie in ihrem spekulativen oder praktischen Gebrauche betrach-
ten.“ KpV AA 5: S. 107.

76 ,Eine theoretische Erkenntnis ist spekulativ, wenn sie auf einen Gegenstand, oder
solche Begriffe von einem Gegenstande, geht, wozu man in keiner Erfahrung gelan-
gen kann. Sie wird der Naturerkenntnis entgegengesetzt.” KrV A 634/B 663.

77 Es geht bekanntermallen hierbei um die Idee von Gott, von der Unsterblichkeit der
Seele und von der Freiheit. In der KpV stellt Kant dann fest, dass sich die Vernunft
diese drei Ideen, die nicht unmittelbar aus der Erfahrung stammen konnen, aus dem
praktischen Gebrauch der Vernunft holt — wobei die ersten zwei als Zusatzannah-
men fiir die ,Anwendung des schon bestimmten Willens* dienen; vgl. KpV AA Bd.
5:S. 4.

78 Die Erkenntnisweise der Mathematik z.B. bestehe darin, aus der Anschauung ihre
Resultate zu konstruieren. Wird nun diese Art und Weise, zu Erkenntnissen zu ge-
langen, einfach auf die transzendentale Erkenntnis iibertragen, dann werden plotz-
lich aus den Begriffen, die als Bedingungen der Moglichkeit der Gegensténde der
Erfahrung gezeigt wurden, Gegenstinde der Erfahrung konstruiert — dies nennt
Kant den (falschen) dogmatischen Gebrauch der Vernunft. Das gilt analog fiir den

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONTEXTUALISIERUNG DER PRAKTISCHEN FRAGESTELLUNG | 109

kenntnis der reinen Vernunft in ihrem spekulativen Gebrauche [...] gidnzlich
unmoglich” (KrV A 796/B 824 1.s.) ist, und dass das einzige Erkenntnisvermogen,
das wirklich in der Lage ist, synthetische Erkenntnisse a priori herzustellen, der
Verstand bleibt und ist. Dennoch wiinscht er sich fiir die Vernunft mehr als nur
die eher frustrierende Botschaft, dass sie mehr will als sie kann, ja, dass ihr der
Verstand in der Produktion von Erkenntnissen gar iiberlegen ist, obwohl er doch
immer auf das Empirische angewiesen bleibt und daher niemals, man konnte sa-
gen, zu apodiktischen Erkenntnissen fahig ist — im Gegensatz zu ihr selbst.

So fiihlt sich die reine Vernunft dem eigenen Verstand gegeniiber nach Kant
zugleich unterlegen und iiberlegen: Sie selbst kann keine synthetischen Erkennt-
nisse a priori herstellen, weil die transzendentale Reflexion nur den Verstand als
Gegenstand positiv kritisieren und erkennen kann und daher ein ,Dariiber hinaus*
als Gegenstandserkenntnis nicht hergibt — ihre Erkenntnisse bestehen eben ,nur*
in dem reflexiven Wissen tiber die Wissensherstellung und sind damit qualitativ
verschieden von den Erkenntnissen des Verstandes. Dennoch ist sie diejenige,
die unterscheidend zeigen kann, inwiefern der Verstand erfahrungsunabhingige
Anteile hat, inwiefern er iiberhaupt Erkenntnisse herzustellen vermag und dass es
neben ihm noch ein zweites, anderes Vermogen geben muss, das mit Erkenntnis-
herstellung nichts zu tun hat, das aber auch einen wichtigen Gebrauch unserer
Vernunft ausmacht. Dieser andere Gebrauch ist auch ein moglicher ,,Quell von
positiven Erkenntnissen, welche ins Gebiet der reinen Vernunft gehoren* (KrV A
796/ B 824). Die anderen Erkenntnisse werden aber nicht etwa von dem anderen
Vermogen hergestellt, sondern es birgt insofern Erkenntnisse, als sein Grundbeg-
riff — die Freiheit — und das dazugehorige Prinzip einsichtig gemacht werden
konnen, aus denen dann wiederum Erkenntnisse ableitbar sind.”

polemischen Gebrauch sowie fiir die beiden anderen, am falschen theoretischen Ort
angewandten Gebrauchsweisen.

79 Wenn Kant im nédchsten Absatz schreibt, dass der (praktische) Gegenstand, auf den
das Augenmerk geworfen werde ,,der transzendentalen Philosophie fremd ist* (KrV
A 801/B 829), dann deswegen, weil ,praktische Begriffe‘, wie beispielsweise , Wil-
le‘ oder ,Willkiir* etwas ganz anderes bezeichnen als eine erfahrungsunabhéngige
Erkenntnis: ,,Alle praktischen Begriffe gehen [...] wenigstens indirekt, auf Gegens-
tinde [...] unseres Gefiihls. Da dieses aber keine Vorstellungskraft der Dinge ist,
sondern aufer der gesamten Erkenntniskraft liegt, so gehoren die Elemente unserer
Urteile, sofern sie sich auf Lust oder Unlust beziehen, mithin der praktischen [Urtei-
le] nicht in den Inbegriff der Transzendental-Philosophie, welche lediglich mit rei-
nen Erkenntnissen a priori zu tun hat.” ebd. Anmerkung T.S. Forster nimmt den zu-
erst zitierten Satz zum Anlass zu behaupten, die ,,Kritik [...] ist die Propédeutik le-
diglich fiir die Naturmetaphysik. [...] Eine weitere Vernunftkritik, die vor dem me-
taphysischen System vorausgehen miisste, kommt deshalb 1781 tiberhaupt nicht in
Betracht.” Forster 1992: S. 168f. Das fiihrt ihn dazu, es ,sonderbar‘ zu finden, dass
Kant sowohl die Grundlegung als auch die KpV iiberhaupt verfasst (a.a.O.: S. 169).
Angesichts der Tatsache, dass Kant die Methodenlehre auch schon 1781 verfasst
hatte, und angesichts der hier skizzierten Argumentation kann der Eindruck des
Sonderbaren wohl zuriickgewiesen werden.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

110 | FREIHEIT ALS NORM?

Ein Resultat der kritischen Untersuchung besteht demnach darin, dass die Gren-
zen unserer Erfahrung zugleich die Grenzen moglicher Erkenntnisse darstellen
und es daher eigentlich gar keine wahrhaften Erkenntnisse geben konne, die iiber
die Erfahrung hinausgehen konnten. Aber die spekulative Vernunft erstrebe gera-
de dieses Wissen — gerade nicht als Glaubende! — und deshalb stelle sich die
Frage, ob so ein Wissen, wenn schon nicht in spekulativer Absicht, so doch we-
nigstens in praktischer Absicht moglich sei:

,Aber es ergibt sich aus dieser Deduktion unseres Vermdgens a priori zu erkennen, im
ersten Teile der Metaphysik ein befremdliches und dem ganzen Zwecke derselben, der
den zweiten Teil beschiftigt, dem Anscheine nach sehr nachteiliges Resultat, ndmlich,
dall wir nicht iiber die Grenzen moglicher Erfahrung hinauskommen konnen, welches
doch gerade die wesentliche Angelegenheit dieser Wissenschaft ist. [...] Nun [...], nach-
dem der spekulativen Vernunft alles Fortkommen in diesem Felde des Ubersinnlichen
abgesprochen worden, zu versuchen, ob sich nicht in ihrer praktischen Erkenntnis Data
finden [...] iiber die Grenzen aller moglichen Erfahrung hinaus mit unserem, aber nur in
praktischer Absicht moglichen Erkenntnisse a priori zu gelangen.” (KrV B XIX ff.).

Kant ,hofft* demnach, im praktischen Erkenntnis Gegebenes finden zu konnen,
das den Wunsch, der sich im spekulativen Gebrauch ausdriickt, teilweise befrie-
digt, indem dieses Gegebene ihn einerseits tiber die Grenzen des sinnlich Er-
kennbaren hinauskommen ldsst, ohne es andererseits als Erkenntnis — sei sie
transzendental oder empirisch — ausweisen zu konnen.

Erst im zweiten Abschnitt, der mit Kanon betitelt ist, geht es dann um dieses
zweite Gebiet, und zwar wiederum in Bezug auf den Gebrauch, der von diesem
Vernunftvermogen gemacht wird. Der praktische Vernunftgebrauch wird in der
Gliederung des Textes unter verschiedenen Aspekten beleuchtet: nach seinem
letzten Zweck, dem Ideal des hochsten Guts und nach drei Denkarten — Meinen,
Wissen, Glauben. Im Gegensatz zur Disziplinierung der reinen spekulativen Ver-
nunft, die durch die Begriffs- und Gegenstandsbestimmung erkennen will, geht
es hier um ihre mogliche Selbstbestimmung, mit der die praktische Vernunft ih-
ren vorgestellten Gegenstand verwirklichen will. Es geht um einen realisierbaren
Traum — solange dieser nicht als bestimmende Erkenntnis verkauft wird — und
um eine abschlieende reflexive Beurteilung ihrer selbst als Vermégen, diesen —
nunmehr praktischen — Traum auch herzustellen. In der Methodenlehre wird also
eine praktische Absicht von einer spekulativen Absicht der Vernunft unterschie-
den, allerdings nicht ohne ein enges Zusammenspiel der beiden zu konstatieren,
in dem die praktische Vernunft die Funktion erhilt, der spekulativen gewisser-
maBen zu dienen. Denn das in praktischer Absicht mogliche Vernunftvermogen
scheint in der Lage zu sein, die Absichten der spekulativen Vernunft — wenigs-
tens teilweise — zu befriedigen, wenn auch keinesfalls in Bezug auf die ange-
strebte Erkenntnis oder das angestrebte Wissen, sondern als praktische Realisati-
on.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONTEXTUALISIERUNG DER PRAKTISCHEN FRAGESTELLUNG | 111

Nachdem nun der Kant vorschwebende kritische Theorieaufbau und dessen Be-
deutung — eine Beschreibung unseres Denkvermdgens in erfahrender und reflek-
tierender Form zu sein sowie eines Beschreibens von Wissen iiberhaupt und sei-
ner Grenze — skizziert worden ist, kann die Analyse der Theoriearchitektur be-
ginnen — und das bedeutet hier, die einzelnen Unterscheidungen, mit denen Kant
das theoretische Gebdude entwirft, explizit nachzuzeichnen. Dabei wird es wie-
derum um Unterscheidungen zwischen den zu gewinnenden Erkenntnissen ge-
hen, was dazu fiihrt, dass nochmals Themen beriihrt werden, die bereits ange-
sprochen worden sind, aber eben mit Blick auf die getroffenen Unterscheidungen
und die Felder, die durch sie markiert werden, und nicht in Bezug auf die Funkti-
on, die sie erfiillen sollen. Zudem werden aber auch die Unterscheidungen skiz-
ziert, die Kant im Erkenntnisvermogen selbst, also am Gegenstand seiner Theo-
retisierung, vornimmt, d.h. die zwischen dem theoretischen und dem praktischen
Erkenntnisvermogen.

3. Skizze der Theoriearchitektur

Die Skizzierung der Architektur erfolgt iiber die Analyse der theoriebildenden
Unterscheidungen, die in der Rekonstruktion bereits vorausgesetzt wurden, um
die Interpretation der kantischen Theoretisierung der Vernunft iiberhaupt begin-
nen zu konnen. Wenn also im Vorhergehenden einerseits vom Gegenstand der
Theoretisierung — dem Denkvermdgen im allgemeinen — und andererseits vom
Theorieaufbau, also von der Ordnung der gewinnbaren Erkenntnisse die Rede
war, dann wird mit dieser Perspektive auf die Theoriearchitektur bereits implizit
auf eine ihrer grundlegenden theoriebildenden Differenzen rekurriert: die zwi-
schen den gewonnenen Erkenntnissen als Teil der Theoriebildung einerseits und
den Erkenntnissen iiber den Gegenstand, der theoretisiert wird, andererseits. Die
Unterscheidung zwischen den Erkenntnissen auf der einen Seite und den Er-
kenntnisvermogen auf der anderen Seite bildet die Achsen der Matrix, vor deren
Hintergrund die grundlegenden, theoriebildenden Unterscheidungen Kants the-
matisiert werden.

Das Nachzeichnen des architektonischen Grundgeriistes unter dem Aspekt
der theoriebildenden Unterscheidungen ergidnzt die Analyse des Theorieaufbaus:
Wihrend im zweiten Kapitel die sukzessiven Schritte der Erkenntnisgewinnung
und deren Verhiltnis zueinander im Zentrum der Aufmerksamkeit standen, wird
im Folgenden die Einteilung der zu gewinnenden Erkenntnisse nicht nach den
Theorieteilnamen, sondern zunidchst nach den ihnen zugeschriebenen Priadikaten
in Bezug auf die Art der Erkenntnisse und die Erkenntnisvermdgen betrachtet.
Durch die Unterscheidung der einzelnen Erkenntnisarten in rein vs. empirisch
und formal vs. material einerseits und durch die Unterscheidung der Erkenntnis-
vermogen in praktisch und theoretisch andererseits werden aber diese Theorie-
teilnamen auch inhaltlich definiert, denn sie benennen die verschiedenen Mengen

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

112 | FREIHEIT ALS NORM?

von Erkenntnissen, die gerade durch diese unterschiedlichen Priddikate zusam-
mengefasst werden.

Erst das Zusammenspiel der Unterscheidungen, die Kant am Erkenntnisver-
mogen ausmacht, und der Unterscheidungen, die Kant zwischen den Erkenntnis-
sen trifft, macht eine addquate Darstellung der Architektur des kritischen Theo-
riebildungsprojektes moglich. Die Rekonstruktion der Architektur erfordert daher
neben der Analyse des Theoriebildungsprojektes in Bezug auf die Theorieteilna-
men auch eine Analyse der theoriebildenden Unterscheidungen in Bezug auf das
Erkenntnisvermdgen und die von ihm gewinnbaren Erkenntnisse. Erst beide zu-
sammen, der sukzessive Theorieaufbau und die statische Architektur aufgrund
der getroffenen Unterscheidungen am Gegenstand und an den gewonnenen Er-
kenntnissen lassen es zu, die Verwendung des Prédikats ,praktisch® im kanti-
schen kritischen Theoriegebdude adédquat zu bestimmen. Dies ist insofern von In-
teresse, als Kant zur Bestimmung dessen, was er das ganze praktische Vermogen
nennt, explizit auch Erkenntnisse heranzieht, die aus der theoretischen Philoso-
phie stammen. Das praktische Vermdgen wird daher nicht ausschlielich iiber die
Menge der Erkenntnisse definiert, die Kant unter praktischer Philosophie zu-
sammenfasst — und das bedeutet, dass ,praktisch* bei Kant keine eindeutige Ver-
wendung hat, sondern je nach Gegenstand, dem es als Priadikat zugeordnet wird,
eine andere Bedeutung aufweist.

Die Analyse der Theoriearchitektur folgt den grundlegenden theoriebildenden
Unterscheidungen, wie sie von Kant in seinen architektonischen Bemerkungen,
die vor allem in den Einleitungen seiner Werke zu finden sind, gemacht werden.
Nach der ,ersten Unterscheidung im Theorieaufbau® werden die ,Benennung der
Unterschiede im titigen Erkenntnisvermdgen® einerseits und die ,Benennung der
Unterschiede zwischen den gewonnenen Erkenntnissen‘ andererseits skizziert.
Die mehrstufigen Unterscheidungen stellen das Raster dar, nach dem Kant die
Erkenntnisse iiber seinen Gegenstand ordnet und geordnet wissen will. Anschlie-
Bend wird der ,Zusammenhang der unterschiedenen Seiten® skizziert, mit dem
die architektonischen Analysen der kritischen Theorie Kants zusammenfassend
abgeschlossen werden. Vor dem Hintergrund dieses architektonischen Gertistes
des Vernunftvermogens bzw. seiner philosophischen Beschreibung kann im An-
schluss die Konzeptualisierung des Praktischen, wie sie von Kant vorgenommen
wird, nachgezeichnet und analysiert werden.

d. Erste Unterscheidung im Theorieaufbau

Die hier implizit bereits vorausgesetzte erste theoriebildende Unterscheidung ist
die zwischen dem Gegenstand der Theorie, d.h. dem Erkenntnisvermogen auf der
einen Seite, und den Erkenntnissen auf der anderen Seite, die iiber diesen Ge-
genstand und zugleich von ihm gewonnen werden. Vernunft, Vernunftvermogen,
Vernunfterkenntnis sind Namen, die Kant verwendet, um unser Denkpotential zu

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONTEXTUALISIERUNG DER PRAKTISCHEN FRAGESTELLUNG | 113

benennen. Sie bezeichnen den zu untersuchenden Gegenstand und daher das rea-
le, als existierend vorausgesetzte Denken. Denn das Vernunftvermogen kritisch
zu untersuchen bedeutet fiir Kant, vor allem danach zu fragen, ,,was und wie viel
[...] Verstand und Vernunft, frei von aller Erfahrung, erkennen [konnen] [...]?*
(KrV A XVI) — und Kant fihrt fort: es bedeute nicht zu fragen ,,wie ist das Ver-
mogen zu denken selbst moglich?* (ebd.). Kant stellt also nicht in Frage, ob
wir denken konnen oder ob wir denkend existieren, sondern er fragt, wie wir
denken, weil er davon ausgeht, dass wir denken. Insofern sind diese Namen Beg-
riffe, die Kant bei der Theoriebildung in zweifacher Weise voraussetzt: Sie be-
zeichnen zum einen das real existierende Denkvermogen, iiber das die Theorie
gebildet wird, das durch die Theorie beschrieben wird, und sie bezeichnen
zugleich performativ das theoriebildende Vermogen selbst — zumindest im Falle
der reinen Vernunft. Aber auch der Verstand wird erst im Laufe der Untersu-
chung durch diese inneren Differenzierungen bestimmt, so dass die oben genann-
ten Namen die herstellenden Denk-Prozesse bzw. Denkvermdgen sowie deren
Resultate bezeichnen — seien diese Resultate Erkenntnisse oder Produkte, die
Kant sowohl im positiven als auch im negativen Sinne nicht als Erkenntnisse im
eigentlichen Sinne werten wiirde. Das vorausgesetzte Denkvermogen wird von
Kant im Laufe der kritischen Untersuchung nach seinen Funktionsweisen, wie
etwa Gebrauch oder Erkenntnis in dieser oder jener Absicht unterschieden und
durch Pridikatpaare wie ,theoretisch vs. praktisch® und ,transzendental vs. erfah-
rend‘ markiert. Die unterschiedliche Funktion der Erkenntnisse wird durch Pra-
dikatpaare wie erfahrungsabhiingig vs. erfahrungsunabhéngig; rein vs. empirisch
sowie formal vs. material angezeigt.

h. Benennung der Unterschiede im tatigen Erkenntnisvermégen

Die Markierung der Unterschiede im titigen Erkenntnisvermdgen erfolgt iiber
die Pridikate ,praktisch® und ,theoretisch® — mit spekulativ bezeichnet Kant hin-
gegen kein Erkenntnisvermogen, sondern eine Art und Weise, in der diese beiden
Vermogen — jedes auf seine Art — félschlicherweise ,gebraucht werden‘,*" auch
wenn die spekulative Vernunft nicht einfach so, sondern aus der Notwendigkeit

des Abschlussgedankens heraus, zu ihren Ergebnissen kommt.

80 Es wurde bereits darauf hingewiesen, dass ein Resultat der kritischen Untersuchung
darin besteht, dass die Grenzen unserer Erfahrung zugleich die Grenzen mdoglicher
Erkenntnisse darstellen und es daher fiir Kant keine wahrhaften Erkenntnisse geben
konne, die iiber die Erfahrung hinausgehen konnten. Aber die Vernunft erstrebt,
wenn sie spekulativ (gebraucht) wird, gerade dieses Wissen. Das Pradikatpaar spe-
kulativ vs. praktisch markiert daher keine theoriebildende Unterscheidung, was sich
auch daran zeigt, dass es nicht in die kantische Unterscheidung der gewonnenen kri-
tischen Erkenntnisse eingegangen ist — wie sie beispielsweise in der Einleitung zur
KU vorgenommen werden.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

114 | FREIHEIT ALS NORM?

i. Theoretisches und praktisches Erkenntnisvermdgen

Die Sekunddrunterscheidung auf Seiten des Denkens wird von Kant zwischen
dem theoretischen und dem praktischen Erkenntnis- oder Vernunftvermiogen ge-
troffen. Bereits in der Vorrede zur zweiten Auflage der Kritik der reinen Ver-
nunft findet sich eine iiberraschend prizise Aussage zum Unterschied, den Kant
zwischen diesen beiden Vermogen trifft. Dort ist die Rede von zwei génzlich
verschiedenen Vernunfttitigkeiten, die er das theoretische Erkenntnis und das
praktische Erkenntnis nennt und deren differentia specifica er in ihren Gegens-
tandsbezug legt: entweder werden der Gegenstand und sein Begriff nur bestimmit,
oder der Gegenstand konne auch wirklich gemacht werden. Den bestimmenden
Gegenstandsbezug nennt Kant theoretisches, den verwirklichenden praktisches
Vernunfterkenntnis:

,Sofern in diesen [den Wissenschaften] nun Vernunft sein soll, so muss darin etwas a
priori erkannt werden, und ihre Erkenntnis kann auf zweierlei Art auf ihren Gegenstand
bezogen werden, entweder diesen und seinen Begriff (der anderweitig gegeben werden
muss) blofs zu bestimmen, oder ihn auch wirklich zu machen. Die erste ist theore-
tische, die andere praktische Erkenntnis der Vernunft.” (KrV B IX) 81

Das Vernunftvermdogen selbst wird also zuallererst danach unterschieden, wie es
sich auf seinen Gegenstand bezieht, d.h. was es mit ihm ,macht‘: es ldsst ihn
wirklich werden oder es bestimmt ihn und seinen Begriff. Kant verweist auf die
Notwendigkeit dieser Unterscheidung, die er darin sieht, dass das praktische Er-
kenntnisvermogen eben fdilschlicherweise als erkennendes Vernunftvermdgen
angesehen werde. Daraus resultierten einige Missverstidndnisse, die es zu beseiti-
gen gelte und die er u.a. mit der vorliegenden Schrift beseitigen wolle, indem er
ein Instrumentarium zur Hand geben werde, mit dem die zu erlangenden wahr-
haften Erkenntnisse von Glaubensphinomenen oder bereits bestehenden Irrtii-
mern unterschieden werden konnten.*

Die Sekundirunterscheidung des bereits von den Erkenntnissen unterschie-
denen Erkenntnisvermdgens in ein praktisches und ein theoretisches wird von
Kant nach den unterschiedlichen Arten oder Prinzipien, wie sie sich auf einen
Gegenstand beziehen, getroffen, und nicht nach den Gegenstinden, auf die sie
sich beziehen. Die Tertidrunterscheidung innerhalb des Vermogens, das sich er-

81 Vgl. auch KrV B 66.

82 Vgl. KrV B XIX ff. Es ist zu beachten, dass Kant hier nicht nur vom theoretischen
Erkenntnis, sondern auch vom praktischen Erkenntnis spricht, so dass das Wort
,Erkenntnis‘ noch eine weitere Bedeutung erhilt: Es bezeichnet nicht nur das Resul-
tat eines Erkenntnisprozesses und den Prozess bzw. den Denkapparat, der bestim-
mend, d.h. erkennend titig ist, sondern auch die andere Prozess- oder Titigkeitsart
unseres Vernunftvermogens, die sich nicht erkennend auf ihren Gegenstand bezieht,
sondern verwirklichend — eben das praktische Erkenntnis, auch wenn dieses keine
Erkenntnisse im eigentlichen Sinne herzustellen vermag.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONTEXTUALISIERUNG DER PRAKTISCHEN FRAGESTELLUNG | 115

kennend auf seinen Gegenstand bezieht, in ein transzendentales und ein erfah-
rendes Erkenntnisvermégen, d.i. der Verstand, erfolgt hingegen nach den Ge-
genstdnden, auf die es sich bezieht.

ii. Transzendentales und erfahrendes
theoretisches Erkenntnisvermdgen

Das theoretische Erkenntnisvermdgen wird von Kant einer weiteren Unterschei-
dung unterzogen, insofern es empirisch-erkennend oder transzendental-erken-
nend tdtig sein kann. Es wurde bereits auf die transzendentale Reflexion in
ihrer ontologischen und theoriebegriindenden Funktion hingewiesen. Im folgen-
den Zusammenhang geht es auch um die Titigkeit dieses reflektierenden Vermo-
gens, allerdings insofern es erkennend titig ist — und nicht insofern es konstitutiv
tétig ist.

Die transzendentale Reflexion ist nicht auf die Gegenstinde der Erfahrung
gerichtet, sondern nur auf den zugrundeliegenden Denkapparat und dessen ver-
schiedene Teile, wie eben beispielsweise auf den Verstand und die Formen der
Anschauung. Transzendental heifit ndmlich ,,alle Erkenntnis, die sich nicht so-
wohl mit Gegenstinden, sondern mit unserer Erkenntnisart von Gegenstidnden,
insofern diese a priori moglich sein soll, tiberhaupt beschiftigt (KrV B 25 r.s.).
Wenn das Denken transzendental beschiftigt ist, dann denkt es iiber die Art und
Weise nach, wie wir tiberhaupt Gegenstinde erkennen konnen. D.h. die Denkzdi-
tigkeit selbst, die sich reflexiv auf unser Denkvermogen richtet und die es danach
unterscheidet, wie es Gegenstiande erkennt, heif3t transzendental:

,.Die Handlung, [...] wodurch ich unterscheide, ob sie [die Vorstellungen] als zum rei-

nen Verstande oder zur sinnlichen Anschauung gehdrend untereinander verglichen wer-
den, nenne ich die transzendentale Uberlegung.“ (KrV A 261/B 317 1.8.).

Die Art und Weise des Gegenstandbezuges und der Gegenstand, in dem und auf
den sich dieses Erkenntnisvermogen bezieht, definieren das Feld des Transzen-
dentalen. Was Kant hier interessiert, sind die reinen Verstandesbegriffe als Be-
ziige auf etwas, als Denk-Vollziige, als Denk-Formen, insofern diese erfahrungs-
unabhingig moglich sind oder erfahrungsunabhiingig gebraucht werden.® Diese
und nur diese Resultate der transzendentalen Reflexion nennt Kant transzenden-
tal: d.h. dass

,nicht eine jede Erkenntnis a priori, sondern nur die dadurch wir erkennen, dafl und wie
gewisse Vorstellungen (Anschauungen oder Begriffe) lediglich a priori angewandt wer-

83 Die Begriffe des Gegenstandes, d.i. des Verstandes, sind solche, ,,die sich a priori
auf Gegenstinde beziehen mdogen, nicht als reine oder sinnliche Anschauungen,
sondern blof als Handlungen des reinen Denkens* KrV A 57/B 81 T.s.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

116 | FREIHEIT ALS NORM?

den, oder moglich sind, transzendental (d.i. die Moglichkeit der Erkenntnis oder der
Gebrauch derselben a priori) heifen miisse.” (KrV A 56/B 81 T.S.).

Eine Erkenntnis heifit also dann transzendental, wenn sie etwas iiber die Ver-
schiedenheit der Vermogen der Vernunft aussagt und wenn sie selbst Resultat
des transzendentalen Erkenntnisprozesses ist. Das transzendentale Erkenntnis ist
dasjenige Erkenntnisvermogen, durch das wir erkennen (konnen), dass es An-
schauungen und Begriffe gibt, die erfahrungsunabhingig moglich sind bzw. ge-
braucht werden, und wie diese moglich sind bzw. gebraucht werden. Es ist dem-
nach der erkennende Denk-Akt, der sich auf die Moglichkeitsbedingungen und
auf den Gebrauch von erfahrungsunabhingigen Vorstellungen richtet.** Aber
auch wenn die Gegenstinde des Transzendentalen und des Empirischen génzlich
verschieden sein mogen, so ist deren Gegenstandsbezug, den Kant erkennend
nennt, dennoch der Art und Weise nach derselbe:

,.Der Unterschied des Transzendentalen und des Empirischen gehort also nur zur Kritik
der Erkenntnisse [d.i. der Erkenntnisvermogen] und betrifft nicht die Beziehung dersel-
ben auf ihren Gegenstand.” (KrV A 57/B 81 T.S.).

Beide Denktitigkeiten — diejenige, die hier Objekt ist und das erfahrende, empiri-
sche Erkenntnis heift, und diejenige, die gerade unterscheidend denkt und trans-
zendental genannt wird — sind erkennende Denkakte, beide werden ein Erkennt-
nis genannt: das eine erkennt empirische Gegenstinde, das andere erkennt, wie
(empirische) Gegenstinde erkannt werden konnen. So produzieren sie beide Er-
kenntnisse,® aber das eine produziert gleichsam die empirische Erfahrung; und
das andere produziert ohne direkten Rekurs auf die empirische Erfahrung, also
erfahrungsunabhingig.*® Oder anders formuliert: das eine beschreibt den Raum,
in dem das andere agieren kann.

84 ,Die Bedingungen a priori einer moglichen Erfahrung iiberhaupt sind zugleich die
Bedingungen der Moglichkeit der Gegenstdnde der Erfahrung. Nun behaupte ich:
die eben angefiihrten Kategorien sind nichts anderes, als die Bedingungen
des Denkens in einer moglichen Erfahrung, sowie Raum und Zeit die Be-
dingungen der Anschauung zu eben derselben enthalten. KrV A 111.

85 Die Rede von der ,Produktion findet sich bei Kant im ersten Satz zur ersten Einlei-
tung zur KrV: ,Erfahrung ist ohne Zweifel das erste Produkt, welches unser
Verstand hervorbringt, indem er den rohen Stoff sinnlicher Erfahrung bearbeitet.*
KrV A 1.

86 Diese Unterscheidung geht Hutter nicht mit, wenn er das kantische Zitat Prol AA 4:
S. 374, in dem die Rede von der Erkenntnis von Dingen ist, als Abkehr von der Ge-
winnung tatsichlich reiner Erkenntnisse deutet: ,,Die »Reinheit« der Verstandes-
und Vernunftbegriffe, die anfangs ganz selbstverstindlich als Auszeichnung und
Vorzug verstanden wurde, wird nun zu einer eigentiimlichen zweideutigen Kenn-
zeichnung®, da ,,die »apriorischen« Verstandes- und Vernunftbegriffe fiir Kant —
richtig verstanden — zwar notwendige, aber durchaus keine hinreichenden Bedin-
gungen der »Wahrheit« [sind].* Hutter 2003: S. 12. Deshalb sei die transzendentale

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONTEXTUALISIERUNG DER PRAKTISCHEN FRAGESTELLUNG | 117

Die Erfahrungsunabhingigkeit darf aber nicht so verstanden werden, dass hier
jegliche Vorstellungen oder Phantasien, die unser Denkvermogen sich auszuden-
ken vermag, deshalb schon Erkenntnisse wiren. Wie bereits im Zusammenhang
mit der Theoriebegriindung erwihnt, diirfen diese erfahrungsunabhingigen Er-
kenntnisse wahr genannt werden, weil sie als notwendige Bedingungen der Er-
fahrung ausgewiesen werden — und das soll natiirlich nicht fiir jede mogliche
Vorstellung oder Idee gelten, die das Denkvermégen zu bilden vermag.

Setzt man den Gegenstandsbezug als grundlegende differentia specifica, nach
der das theoretische und das praktische Vermogen von Kant in der Vorrede zur
KrV unterschieden werden, kann man sagen, dass innerhalb des theoretischen
Vermogens, das sich erkennend auf seinen Gegenstand bezieht, eine weitere, ter-
tidre Unterscheidung getroffen wird zwischen einem transzendentalen und einem
empirischen bzw. erfahrenden Erkenntnisvermogen. Der Unterschied zwischen
diesen beiden besteht nun gerade nicht in der Art und Weise des Gegenstandsbe-
zuges, vielmehr ist das Unterscheidungskriterium in der Verschiedenheit der Ge-
genstinde, auf die sie sich beziehen, und damit in den unterschiedlichen Er-
kenntnissen, die sie produzieren, zu suchen.®’

Wihrend das eine erkennende Vermégen nur und ausschlieflich erfahrungs-
abhingige Erkenntnisse hervorbringt, weil sein Gegenstand empirisch, d.h. in der
Anschauung gegeben sein muss, bringt das andere erkennende Vermogen erfah-
rungsunabhingige Erkenntnisse hervor, weil sein Gegenstand bereits das Denken
selbst ist — weil hier ,nur‘ das Denken gedacht wird. Es geht also in dem erfah-
rungsunabhédngigen Erkenntnisakt nicht um das Zusammenbringen eines sinnlich
erfahrbaren Gegenstandes in der Anschauung, dem ein Begriff korrespondiert,*®

Reflexion nur der Ansatz Kants, iiber den die Gedankenbewegung hinausdringe,
weil Kant eingesehen habe, dass fiir Wahrheit auch Erfahrung nétig sei (a.a.O: S.
13).

87 Zoller weist wiederholt auf das gegenseitige Bedingungsverhiltnis zwischen den
beiden Arten von Gegenstandsbeziehung hin, die es zu ,,differenzieren gelte (Zol-
ler 1984: S. 96), was er folglich auch tut (vgl. insbesondere ,2.3. Der , transzenden-
tale Inhalt“‘, S. 97-103 sowie ,2.4. Denken und Erkennen eines Gegenstandes®, S.
159-179). Wihrend die Gegenstandsbeziehung der Kategorien die empirische Er-
kenntnisbeziehung ermogliche (zusammenfassend: S. 180f.), erfordere ,,die Reali-
sierung der Kategorien [...] vielmehr eine “korrespondierende Anschauung® und
damit die grundsdtzliche Beziehbarkeit von Verstand auf Sinnlichkeit. Dieses all-
gemeine Verhiltnis ist in der Anwendung der Kategorien auf empirische Anschau-
ung schon vorausgesetzt und wird je nur aktualisiert. Die ,mogliche Anwendung auf
empirische Anschauung‘ griindet in der prinzipiellen Ermoglichung solcher An-
wendung, in einem Miissen-Anwenden-Konnen der Kategorien und einem Miissen-
zur-Anwendung-bereits-stehen der empirischen Anschauung.“ S. 166f. Zoller deutet
dieses reziproke Verhiltnis aber nicht als notwendige strukturelle Homologie zwi-
schen beiden Arten des Gegenstandsbezuges.

88 Wie das fiir die Erfahrung gilt: ,,Unsere Erkenntnis entspringt aus zwei Grundquel-
len des Gemiits, deren die erste ist, die Vorstellungen zu empfangen (die Rezeptivi-
tit der Eindriicke), die zweite das Vermogen, durch diese Vorstellungen einen Ge-
genstand zu erkennen (Spontaneitit der Begriffe); durch die erstere wird uns ein

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

118 | FREIHEIT ALS NORM?

sondern ,nur‘ um einen gedachten Gegenstand, der aber die Erfahrung ermog-
licht und auf diese Weise seine Geltung erhilt. Dass das Erkennen der reinen
Verstandesbegriffe selbst das Resultat eines erfahrungsunabhingigen Erkennens-
prozesses ist, dndert nichts an der Tatsache, dass sie nur und ausschlieBlich dazu
benotigt werden, empirische Erkenntnis(se), d.h. Erfahrung zu erméglichen. Das
theoretische Erkenntnis erfahrt so eine weitere Unterscheidung, die sich nach
seinen Untersuchungsgegenstinden richtet. Deren Verschiedenheit bewirkt, dass
verschiedene Arten von Erkenntnissen hervorgebracht werden, auch wenn die
Art und Weise des Bezuges, d.i. der reine Herstellungsprozess, der gleiche ist.

Zusammengefasst bedeutet das, dass die Priadikate, die das Erkenntnisvermogen
unterscheiden, erstens zwei mogliche Bezugsweisen des Denkens auf seinen Ge-
genstand markieren: Das praktische Erkenntnisvermogen bezieht sich verwirkli-
chend und das theoretische Erkenntnisvermogen bezieht sich erkennend bzw. be-
stimmend auf seinen Gegenstand. Zweitens wird eine weitere Unterscheidung
innerhalb der theoretischen Bezugsweise getroffen, die sich an der Verschieden-
heit oder an der Art der Objekte orientiert: das theoretische Erkenntnisvermogen
bezieht sich erkennend bzw. bestimmend auf seinen empirisch gegebenen Ge-
genstand und den dazugehorigen Begriff; das transzendentale Erkenntnisvermo-
gen bezieht sich erkennend bzw. bestimmend auf seinen erfahrungsunabhéngigen
Gegenstand, und bringt sich dabei selbst hervor, allerdings nicht als seinen Ge-
genstand, sondern durch analytische und erkennende Titigkeit. Die drei Prédika-
te bezeichnen Titigkeiten ein und desselben Vernunftvermogens, das entweder
Erkenntnisse hervorzubringen bzw. herzustellen oder seinen Gegenstand zu ver-
wirklichen vermag. Die drei reichen prinzipiell aus, um die Unterschiede, die
Kant im Laufe der kritischen Untersuchung im reinen Denkvermdgen trifft, zu
markieren. Denn die scheinbar weitere Unterscheidung des Denkvermégens in
ein spekulatives ist allein den Gebrauchsméoglichkeiten und Absichten geschuldet
und nicht genuin verschiedenen Tdtigkeiten.

i. Benennung der Unterschiede zwischen
den gewonnenen Erkenntnissen

Richtet man die Aufmerksamkeit wieder auf die vom theoretischen Erkenntnis-
vermogen gewonnenen Erkenntnisse, zeigt sich, dass sie von Kant in zwei Stufen
unterschieden werden: Zunichst unterscheidet er die reinen von den empirischen

Gegenstand gegeben, durch die zweite wird dieser im Verhiltnis auf jene Vorstel-
lung (als bloBe Bestimmung des Gemiits) gedacht. Anschauungen und Begriffe
machen also die Elemente aller unserer Erkenntnis aus, so da3 weder die Begriffe,
ohne ihnen auf einige Art korrespondierende Anschauung, noch Anschauung ohne
Begriffe, ein Erkenntnis abgeben konnen. Beide sind entweder rein oder empirisch.*
KrV A 50/B 74.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONTEXTUALISIERUNG DER PRAKTISCHEN FRAGESTELLUNG | 119

Erkenntnissen und die ersten dann nochmals nach ihren formalen und materialen
Aspekten.

i. Reine und empirische Erkenntnisse

Die erste Sekundirunterscheidung betrifft zwei verschiedene Arten von Erkennt-
nissen: die Erkenntnisse, die erfahrungsunabhingig moglich sein sollen, und die
Erkenntnisse, die nur durch oder aufgrund von sinnlicher Erfahrung moglich
sind. Erstere nennt Kant reine Erkenntnisse; letztere empirische Erkenntnisse.
Die beiden Arten von Erkenntnissen unterschieden sich nicht dadurch, dass die
einen ausschlieflich aus der sinnlichen Erfahrung kédmen im Gegensatz zu den
anderen, sondern die eine Art von Erkenntnissen braucht zusdtzlich die sinnliche
Erfahrung, wihrend die andere sie nicht brauchen soll. Nun handelt es sich hier-
bei nicht um eine dichotome Unterscheidung, denn diejenigen Erkenntnisse, die
die sinnliche Erfahrung brauchen, um zu Stande zu kommen, haben nichtsdesto-
trotz auch einen erfahrungsunabhingigen Anteil, der ebenso notwendig ist, damit
sie Erkenntnisse genannt werden diirfen. Den erfahrungsunabhingigen Anteil
dieser Erfahrungserkenntnisse nennt Kant reine Verstandesbegriffe oder Katego-
rien. Diese sind — neben den Formen der Anschauung — notwendig dafiir, erfah-
rungsbedingte Erkenntnisse zu erwerben oder schlicht, um iiberhaupt Erfahrun-
gen zu machen; sie sind die reinen Formen des erfahrenden Denkens und stam-
men selbst nicht aus der Erfahrung, sondern machen diese allererst moglich. Kant
nennt die zwei Seiten des so unterschiedenen Erfahrungserkenntnisse herstellen-
den Vermdogens Verstand und Sinnlichkeit, womit bereits eine weitere quartéire
Unterscheidung angesprochen ist.*’

Die erste Unterscheidung innerhalb des Feldes der produzierten Erkenntnisse
trifft Kant also zwischen erfahrungsunabhingigen, reinen und erfahrungsabhén-
gigen, empirischen Erkenntnissen, wobei die Erfahrungserkenntnisse eben fiir
Kant immer auch einen erfahrungs-unabhidngigen Anteil haben, der sie ermog-
licht. Aber gerade diese zuletzt genannte Einsicht, ist eine erfahrungsunabhéngi-
ge Erkenntnis, so dass die Menge der erfahrungsunabhéngigen Erkenntnisse von
Kant nicht darauf beschréinkt wird, ,nur der Erfahrung zu dienen, sondern auch
diejenigen umfasst, die Aussagen iiber Erkenntnisarten machen. Es ist aber nicht
der Zweck allein, der diese Art von Erkenntnissen bestimmt, da sie nochmals un-
terschieden werden in formale und materiale reine Erkenntnisse.

89 ,Der Verstand vermag nichts anzuschauen, und die Sinne nichts zu denken. Nur
daraus, dal} sie sich vereinigen, kann Erkenntnis entspringen.* KrV A 52/B 76; vgl.
auch KrV A 50/B 74. Da diese Unterscheidung im vorliegenden Zusammenhang
keine besondere Relevanz hat, wird sie auch nicht weiter verfolgt.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120 | FREIHEIT ALS NORM?

ii. Formale und materiale reine Erkenntnisse

Auch bei den reinen, erfahrungsunabhidngigen Erkenntnissen nimmt Kant eine
weitere Tertidrunterscheidung vor, die zwischen formalen und materialen reinen
Erkenntnissen unterscheidet. Im ersten Satz der Vorrede zur Grundlegung rekur-
riert Kant auf ,die alte griechische Philosophie‘, deren Unterscheidung in drei
Wissenschaften Physik, Ethik und Logik er zwar richtig nennt, die er aber den-
noch fiir verbesserungs- oder zumindest fiir verfeinerungswiirdig erachtet, weil
das Prinzip der Einteilung noch hinzugefiigt werden miisse, um ihre ,Vollstin-
digkeit zu versichern‘ und um ,die notwendigen Unterabteilungen richtig
bestimmen zu konnen‘.”® Dieses ,Prinzip der Einteilung® und die daraus folgende
Einteilung der Philosophie skizziert Kant in den ersten fiinf Abschnitten der
Grundlegung; hier wird im Folgenden aber nur auf die Unterscheidung zwischen
formalen und materialen Erkenntnissen eingegangen.

Gemil dem Grundsatz seiner kopernikanischen Wende nimmt Kant im zwei-
ten Abschnitt der Grundlegung eine Einteilung der Vernunfterkenntnisse im Sin-
ne des Vernunftvermogens vor, die hier danach getroffen wird, ob sie einen be-
stimmten Denkgegenstand betreffen, dann heilen sie material, oder ob sie es
,nur‘ mit den Formen des Verstandes oder der Vernunft, d.h. mit deren Regeln zu
tun haben, dann heilen sie formal. Die reinen formalen Erkenntnisse hitten kei-
nen eigenen, genuinen Gegenstand oder Begriff, sondern sie seien lediglich Be-
schreibungen der Denkformen, nach deren Muster Denkinhalte auftauchen. Die
Menge der Erkenntnisse, die die reinen Formen des Denkens betreffen, erhilt den
Namen Logik. Im Gegensatz dazu habe es die ,materiale Philosophie® mit ,be-
stimmten Gegenstidnden und den Gesetzen zu tun, denen diese unterworfen sind*
und d.h. auch mit den zugrundeliegenden reinen Begriffen, denn die Gesetze sind
verschieden, weil sie Gesetze verschiedener Begriffe sind. Material meint also
reine Erkenntnisse, die bereits inhaltlich bestimmt sind, weil sie nicht mehr, wie
die Logik die Denkformen unabhéngig von jedem Inhalt betreffen, sondern schon
genauer spezifizierte Inhalte. Aber Inhalt meint hier bei weitem noch keine empi-
rischen Inhalte, wie Erkenntnisse oder Gedanken, die einen empirischen Gegens-
tand betrifen, sondern meint nach wie vor erfahrungsunabhingige Erkenntnisse,
die das Vernunftvermogen betreffen.

Zudem ist die Unterscheidung zwischen formal und material keine Unter-
scheidung zweier an sich verschiedener Entitédten, die getrennt voneinander auf-
treten konnten, sondern eine rein gedachte Unterscheidung, die den Gedanken
selbst nochmals nach seiner Struktur und seinem Bezugspunkt unterscheidet, so
wie man an einem Stiick Stoff Material, Farbe, Gro3e und Wirmepotential unter-
scheiden konnte, ohne deshalb all diese Merkmale real vom Stoff abtrennen zu
konnen. Auch lieBe sich argumentieren, dass die Formen des Denkens in dem
Moment, in dem sie thematisiert oder reflektiert werden, selbst auch zu Inhalten

90 Vgl. GMS Vorrede, AA Bd. 4: S. 387.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONTEXTUALISIERUNG DER PRAKTISCHEN FRAGESTELLUNG | 121

des Denkens werden. Deshalb geben sie aber keinen eigenen materialen Denkge-
genstand ab, da sie gerade die Form betreffen, der ,kein eigener Begriff oder kein
eigenes Feld korrespondiert. Thre Materie erhalten diese Formen, indem durch
sie oder in ihnen eben bestimmte Begriffe oder Prinzipien zum Ausdruck ge-
bracht werden. So formuliert Kant in der KrV:

»Materie und Form. Dieses sind zwei Begriffe welcher aller anderen Reflexion zum
Grunde gelegt werden, so sehr sind sie mit jedem Gebrauch des Verstandes unzertrenn-
lich verbunden. Der erstere bedeutet das Bestimmbare iiberhaupt, der zweite dessen Be-
stimmung, (beides in transzendentalem Verstande, da man von allem Unterschiede des-
sen, was gegeben wird, und der Art, wie es bestimmt wird, abstrahiert).” (KrV A 265/B
322).

Die Mengen der so unterschiedenen Erkenntnisse fasst Kant mit Namen zusam-
men, die dem projektierten Theorieaufbau korrespondieren: die reine Philoso-
phie, die Logik, die beiden Metaphysiken und schlieBlich die empirischen Wis-
sensgebiete wie Anthropologie und Physik.

iii. Extension der ,reinen Philosophie’

Auch in den ersten Absétzen der Vorrede zur Grundlegung macht Kant architek-
tonische Anmerkungen, die die Einteilung der Philosophie betreffen. Zunéchst
stimmt er der Einteilung der alten griechischen Philosophie in Logik, Physik und
Ethik zu, um dieser dann doch nachzusagen, dass ihr das Prinzip der Einteilung
fehle und damit auch der Nachweis der Vollstindigkeit.”” AnschlieBend stellt er

91 Vgl. die Vorlesungen zur Logik: ,,Wenn wir nun aber alle Erkenntni3, die wir blof3
von den Gegenstinden entlehnen miissen, bei Seite setzen und lediglich auf den
Verstandesgebrauch itiberhaupt reflectiren: so entdecken wir diejenigen Regeln des-
selben, die in aller Absicht und unangesehen aller besondern Objecte des Denkens
schlechthin nothwendig sind, weil wir ohne sie gar nicht denken wiirden. Diese Re-
geln konnen daher auch a priori d.i. unabhédngig von aller Erfahrung eingese-
hen werden, weil sie, ohne Unterschied der Gegenstinde, blof die Bedin-
gungen des Verstandesgebrauchs iiberhaupt, er mag rein oder empirisch sein,
enthalten. Und hieraus folgt zugleich: daf die allgemeinen und nothwendigen Re-
geln des Denkens iiberhaupt lediglich die Form, keineswegs die Materie dessel-
ben betreffen konnen. Demnach ist die Wissenschaft, die diese allgemeinen und
nothwendigen Regeln enthilt, blol eine Wissenschaft von der Form unsers Vers-
tandeserkenntnisses oder des Denkens. Und wir konnen uns also eine Idee von der
Moglichkeit einer solchen Wissenschaft machen, so wie von einer allgemeinen
Grammatik, die nichts weiter als die bloBe Form der Sprache iiberhaupt enthilt,
ohne Worter, die zur Materie der Sprache gehoren. Diese Wissenschaft von den
nothwendigen Gesetzen des Verstandes und der Vernunft iiberhaupt, oder, welches
einerlei ist, von der bloSen Form des Denkens tiberhaupt, nennen wir nun Logik*®.
Log AA Bd. 9: S. 18f.

92 Die folgenden Paraphrasen beziehen sich auf GMS AA Bd. 4: S. 387-388, d.h. die
ersten fiinf Abschnitte der GMS.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122 | FREIHEIT ALS NORM?

seine Bestimmungen fiir ,alle Vernunfterkenntnis® vor, die sowohl die reinen,
formalen wie materialen Erkenntnisse umfasst und damit nach der vorgetragenen
Unterscheidungen die Gesamtheit der genannten reinen Erkenntnisse, aber noch
nicht die empirischen. Innerhalb der Philosophie unterscheidet Kant demnach die
reinen Erkenntnisse von den empirischen, so dass man reine Philosophie diejeni-
ge nennen konnte, ,,die [...] aus Prinzipien a priori ihre Lehren vortriagt (GMS
Vorrede, 4 AA Bd. 4:388).

Werden die reinen Denkformen des gedachten Gegenstandes, des Verstandes
oder der Vernunft, und deren Denkregeln untersucht, hei3en die Resultate Logik;
werden hingegen die Inhalte des gedachten Gegenstandes untersucht, d.h. geht es
um materiale Erkenntnisse, die inhaltlich ,,auf bestimmte Gegenstinde des Vers-
tandes eingeschriankt” (ebd.) sind, nennt Kant sie Metaphysik. Wihrend die Lo-
gik also Erkenntnisse iiber die reinen Denkformen beinhaltet, unabhingig davon,
was in diesen Formen gedacht wird, beinhalten die Metaphysiken bestimmte In-
halte, wobei hier die Gegenstiinde des Verstandes genannten Inhalte mitnichten
bereits empirische Gegenstinde meinen. Vielmehr meint der Ausdruck ,be-
stimmte Gegenstinde* die Grundbegriffe, aus denen die Erkenntnisse gewonnen
werden konnen. Die Unterscheidung der reinen Philosophie in Logik und zwei
Metaphysiken entspricht demnach der Unterscheidung der Menge der reinen Er-
kenntnisse in formale — dann betreffen sie die reinen Denkformen — und in mate-
riale — dann betreffen sie die reinen Denkinhalte. Je nachdem fasst Kant sie auch
unter formale Philosophie, d.i. Logik oder materiale Philosophie, d.i. Metaphysik
zusammen.

Da sich aber alle gewinnbaren Erkenntnisse nach unserem Erkenntnisvermo-
gen richten miissen — gemif der Kopernikanischen Wende —, wird es sowohl Er-
kenntnisse geben, die das praktische Vermogen, als auch Erkenntnisse, die das
theoretische Vermogen betreffen. Deshalb wird die Metaphysik nochmals danach
unterschieden, mit welchen Gegenstinden und Gesetzen sie es zu tun hat, d.h. ob
mit solchen, die dem Naturbegriff oder mit solchen, die dem Freiheitsbegriff ent-
stammen: ,,Die materiale [Philosophie] aber, die es mit bestimmten Gegenstin-
den und den Gesetzen zu tun hat, denen sie unterworfen sind, ist wiederum zwei-
fach® (GMS Vorrede, 2 AA Bd. 4:387), da die Gesetze entweder Gesetze der Na-
tur oder der Freiheit seien. Die reine Philosophie bezeichnet demnach in den ers-
ten Abschnitten der Grundlegung die Menge der reinen Erkenntnisse, die die
Formen des Denkens betreffen und das Priadikat formal tragen und in summa Lo-
gik genannt werden, sowie die reinen Erkenntnisse, die bereits mit den spezifi-
schen Begriffen und Prinzipien zu tun haben und die deshalb hier material ge-
nannt werden und in summa entweder den Namen Metaphysik der Sitten oder
Metaphysik der Natur erhalten.

Es ist bemerkenswert, dass Kant in der Vorrede zur Grundlegung nicht auf
eine praktische und eine theoretische Philosophie zu sprechen kommt, d.h. keine
architektonische Einteilung der gewinnbaren Erkenntnisse iiber diese beiden Pri-
dikate vornimmt, sondern wiederum — wie in der KrV — nur die Notwendigkeit

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONTEXTUALISIERUNG DER PRAKTISCHEN FRAGESTELLUNG | 123

der Kritik des praktischen wie des theoretischen Vernunftvermogens themati-
siert.” Die Verwendung der Priidikate ,praktisch® und ,theoretisch® fiir die Er-
kenntnisse findet sich dann aber in der retrospektiven Zuordnung der Erkenntnis-
se zu den zwei Teilen der (reinen) Philosophie, die Kant in der Einleitung zur
Kritik der Urteilskraft vornimmt.”* Die dort vorgenommene ,Einteilung der Phi-
losophie*, die Kant der eigentlichen Einleitung in die KU voranstellt, spiegelt die
Unterscheidung der Metaphysik in zwei Bereiche und wird hier damit begriindet,
auf welchen Begriff und auf welches Prinzip sie sich beziehen — auf den Natur-
begriff und dessen Prinzipien oder auf den Freiheitsbegriff und dessen Prinzip.
Die durch die Kritik gewonnenen Erkenntnisse werden zwei Teilen der Philoso-
phie zugeordnet: der praktischen und der theoretischen Philosophie, und so in ein
explizites Verhiltnis zur Unterscheidung der Erkenntnisvermogen gesetzt.

Im ersten Satz der Einleitung in die KU stimmt Kant wieder einer ,herkomm-
lichen‘ Einteilung der Philosophie zu, obwohl er hier im Gegensatz zur Grundle-
gung die andere, vertikal verlaufende Unterscheidung betont, die eben erst auf
der Ebene der materialen Erkenntnisse ansetzt. Diesmal wird ndmlich in eine
,praktische Philosophie‘ und eine ,theoretische Philosophie‘ differenziert, aller-
dings unter dem Vorbehalt, dass er hier nicht die Logik, sondern nur diejenige
Philosophie meint, die ,,Prinzipien der Vernunfterkenntnis der Dinge (nicht blo8,
wie die Logik, Prinzipien der Form des Denkens iiberhaupt, ohne Unterschied
der Objekte) durch Begriffe enthilt.” (KU XI). Mit dem Ausschluss der Logik
macht Kant deutlich, dass der Hinweis ,durch‘ Begriffe bereits eine materiale
Nuance in diesen Erkenntnissen andeutet: Sie betreffen nicht mehr ,blof3* die rei-
nen Formen der Gedanken, sondern diese Prinzipien haben bereits einen be-
stimmten, wenn man so will: materialen Inhalt, der sie voneinander unterschei-
det, weil sie aus verschiedenen Begriffen gewonnen werden.

,Praktisch‘ und ,theoretisch® werden daher hier zunéchst als Pradikate fiir die
Einteilung der reinen, aber materialen Philosophie verwendet, denn Kant fihrt
fort, dass auch die Begriffe, ,,welche den Prinzipien dieser Vernunfterkenntnis
ihr Objekt zuweisen (KU XI), verschieden sein miissten, da sie sonst keine der-
artige Einteilung zulieBen. Die dichotome Einteilung der Philosophie in ,theore-
tisch und ,praktisch‘ nennt Kant also nur dann erlaubt, wenn es zwei ,spezifi-
sche’, grundsitzlich verschiedene Begriffe gibt, ,,welche ebenso viel verschiede-
ne Prinzipien der Moglichkeit ihrer Gegenstinde zulassen® (ebd.), wie es im
zweiten Absatz der KU heifit. Es sei der Naturbegriff, der das theoretische Er-
kenntnisvermogen nach Prinzipien a priori moglich mache, und der Freiheitsbeg-
riff, der in Bezug auf die Willensbestimmung erweiternde Grundsétze moglich
mache, d.h. errichte, so Kant. Damit wechselt er aber den Bezugspunkt: Ging es

93 Vgl. GMS Vorrede, 11 AA Bd. 4: S. 391.

94 Retrospektiv ist die Einleitung in die KU insofern, als Kant die Vorrede mit dem
Satz beschlieit: ,Hiermit endige ich also mein ganzes kritisches Geschift.* KU
Vorrede AA Bd. 6: S. X.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124 | FREIHEIT ALS NORM?

vorher noch um die Einteilung der Philosophie, d.h. um die Einteilung der ge-
wonnenen und gewinnbaren Erkenntnisse aufgrund verschiedener Begriffe und
Prinzipien, geht es nun um das praktische Erkenntnisvermdégen selbst, das inso-
fern praktisch ist, als es aus Freiheit titig werden kann und sich verwirklichend
auf seinen Begriff bezieht.

So kommt Kant hier auf die Unterscheidung der Erkenntnisvermogen in der
KrV zuriick, denn er differenziert wiederum danach, was das Erkenntnisvermo-
gen mit seinen Gegenstdnden macht oder eben, welche Prinzipien der Moglich-
keit es fiir einen Gegenstand, Gegenstand eines Vermogens zu sein, zulésst:
Wihrend das theoretische Vermogen nach bestimmten Prinzipien erkennend titig
ist, d.h. sich auf seinen Gegenstand erkennend bezieht, errichtet, d.h. schafft oder
verwirklicht das praktische Vermdgen in seinem Gegenstandsbezug ein ,dariiber
hinaus‘ — und es wird nicht das sein, was sich die spekulative Vernunft erhofft,
aber ihr dennoch Antworten geben konnen, wie das anschlieBende Kapitel zeigen
wird.

Da es fiir Kant also grundsitzlich zwei verschiedene Arten und Weisen gibt,
wie sich das Vernunftvermogen auf seinen Gegenstand beziehen kann — erken-
nend oder verwirklichend —, korrespondieren den reinen Vermdgen nach Kant
auch grundsitzlich verschiedene Begriffe und Prinzipien. Und eben gerade weil
die Begriffe und Prinzipien, die den Gegenstandsbezug, wenn man so will, mog-
lich machen, verschieden sind, gibt es bereits so etwas wie eine materiale Be-
stimmung, die den Erkenntnissen das Préadikat ,material‘ verleiht. Der Gegens-
tandsbezug und die Begriffe und Prinzipien, die diesen ermoglichen, sind daher
das Kriterium, nach dem Kant die reine, materiale Philosophie einteilt, von der er
die die Denkformen betreffende Logik bereits unterschieden hat. Das bestétigt
noch einmal, dass die ,Materialitit® bestimmter Erkenntnisse sich daher bei wei-
tem noch nicht auf empirische Inhalte bezieht und dass auch die beiden Meta-
physiken reine Erkenntnisse beinhalten und keinesfalls schon in irgendeiner
Form Antworten auf empirische Fragen geben: Es ,,gibt [...] keine andere Grund-
lage derselben [Metaphysik der Sitten] als die Kritik einer reinen praktischen
Vernunft, so wie zur Metaphysik [der Natur] die schon gelieferte Kritik der rei-
nen spekulativen Vernunft* (GMS Vorrede, 11 AA Bd. 4:391 T.S.). Eine materia-
le Erkenntnis zu sein, meint fiir Kant auf einen bestimmten Inhalt bezogen zu
sein, der sich um den Naturbegriff oder den Freiheitsbegriff und die zu diesen
gehorenden Prinzipien oder Gesetze dreht.

iv. Extension der ,Weltweisheit

Erst dann, wenn reine Form und reine Inhalte hinreichend bestimmt sind, d.h.
wenn die Logik und die zwei Metaphysiken entworfen sind, kdnnen sich, orien-
tiert an den beiden Erkenntnisvermdgen und auf der Grundlage der reinen Er-
kenntnisse, die tiber sie gewonnen worden sind, zwei Wissenschaftsarten etab-
lieren. So fihrt Kant im Vorwort zur Grundlegung fort, dass es die Physik bzw.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONTEXTUALISIERUNG DER PRAKTISCHEN FRAGESTELLUNG | 125

Naturlehre und die Ethik bzw. Sittenlehre gebe, die beide einen rationalen Teil,
d.h. reinen Teil hitten, das sind die Metaphysiken, und einen empirischen, das
sind die empirische Physik und die praktische Anthropologie. Oder noch einmal
anders formuliert: Die reine Philosophie bildet mit ihren beiden Unterabteilungen
Logik und den beiden Metaphysiken fiir Kant wiederum nur den (r)einen Teil ei-
ner umfassenderen Weltweisheit, deren zweiter Teil nicht-rein, d.h. empirisch ist:
Im Falle der ,natiirlichen Weltweisheit* komme noch die ,Natur als Gegenstand
der Erfahrung hinzu‘; im Falle der ,sittlichen Weltweisheit® komme noch die
,praktische Anthropologie® hinzu.”

Der Zusammenhang zwischen der reinen Philosophie und dem empirischen
Teil jeder Weltweisheit besteht fiir Kant darin, dass der reine Teil die Gesetze
des empirischen bestimmen muss, d.h. um tiberhaupt wissenschaftlich in die em-
pirische Datenerhebung vordringen zu konnen, muss deren Gesetzesart schon aus
der Einteilung des Vernunftvermogens und folglich aus den zu den Teilen geho-
rigen Begriffen und Prinzipien bestimmt worden sein.”® Die reine Philosophie als
ganze stellt fiir ihn gleichsam die Bedingungen der Mdoglichkeit der empirischen
Wissenschaften dar — und nichts sonst. Daher ist der Weg bis zu den Erkenntnis-
sen, die die Empirie betreffen, in der kantischen Theoriebildung weit, denn die
Theoretisierung des empirisch Vorfindlichen muss nach den grundlegenden for-
malen Regeln des Erkennens tiberhaupt und nach den grundlegenden materialen
Prinzipien erfolgen und darf sich nur nach den Erkenntnisvermdgen richten.”’

Im folgenden Abschnitt werden die bisher gewonnenen Einsichten aus der
vorgetragenen Analyse des sukzessiven Theorieaufbaus mit den Unterscheidun-

95 Vgl. GMS Vorrede, 5 AA Bd. 4: S. 388.

96 ,,.Dagegen konnen sowohl die natiirliche als sittliche Weltweisheit jede ihren empi-
rischen Teil haben, weil jene der Natur als einem Gegenstande der Erfahrung, diese
aber dem Willen des Menschen, sofern er durch Natur affiziert wird, ihre Gesetze
bestimmen mufB, die erstere zwar als Gesetze, nach denen alles geschieht, die zwei-
ten als solche, nach denen alles geschehen soll“. GMS Vorrede, 3 AA Bd. 4: S.
387f. T.S.

97 Diese auf die Sukzession der einzelnen Theorieteile angelegte Rekonstruktion un-
terscheidet sich wesentlich von einer sich als Hegelsch geprdgt ausgebenden Inter-
pretation, die einen inneren, dem System geschuldeten Zusammenhang zwischen
ihnen konstatiert, der im ,Endzweck* der Natur des Menschen zu finden sei.
Problematisch an so einer Herangehensweise scheint mir nicht nur die unreflektierte
Idee, die Theorie spiegle gleichsam nur die historisch-empirische Entwicklung einer
gegebenen Vernunft, und alles entwickle sich in reziproker Weise auf ein immer
schon gegebenes Telos hin, was unweigerlich zur Frage nach dem (scheinbaren)
,Ende der Geschichte® fiihrt. Sondern diese Perspektive ist insbesondere problema-
tisch, weil solche Interpretationen darin gipfeln zu behaupten, Kant habe der Natur
die Stellung eines ,,iibergreifenden Bewultseins — als Vorsehung — eingerdumt.*
Deggau 1985: S. 341. Dies wird dann zur Grundlage fiir die Behauptung eines End-
zwecks einer einheitlichen Vernunft, die keinerlei Unterschiede mehr kennt, so auch
keine ,rassischen’, (!); vgl. Georges Vlachos 1962 zitiert nach Deggau 1985: S. 337,
Fufinote.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126 | FREIHEIT ALS NORM?

gen, die die statische Theoriearchitektur ausmachen, unter dem Aspekt ihres Zu-
sammenhanges zusammengefasst, erweitert und graphisch dargestellt.

j- Zusammenhang der unterschiedenen Seiten

Betrachtet man die bisher gewonnenen Einsichten in das kantische Theoriemo-
dell, das in den ersten drei Kapiteln unter verschiedenen Aspekten gleichsam von
Auflen betrachtet worden ist, ldsst sich Folgendes festhalten: Als allgemeines
Motiv der kantischen Theoriebildung lieB sich die Herstellung allgemeiner
Gliickseligkeit ausmachen, bei der der Philosophie die Rolle zukommt, in den
Wissenschaften den grundlegenden und bedingenden Beitrag zu leisten, damit
diese auch der allgemeinen Zwecksetzung nachkommen konnen. Dies ist, wenn
man so will, die allgemeine Funktion, die den theoriebildenden Wissenschaften,
also eigentlich dem ganzen erzeugbaren wahrhaften Wissen und damit der Welt-
weisheit oder der Philosophie als ganzer, nach Kant im Allgemeinen und im Be-
sonderen grundsitzlich zukommt.

In Bezug auf den allgemeinen Wissensdiskurs kommt aber der Philosophie
die besondere Aufgabe zu, als reine Philosophie die Grundlage(n) fiir alle
anderen Wissenschaften bereit zu stellen, indem sie das wissenschaffende Vermo-
gen untersucht, und zwar zunichst ohne Rekurs auf konkrete Gegenstinde der
Empirie, sondern nur in Bezug auf ihren denkenden Umgang damit, d.h. auf ihr
im weitesten Sinne Regeln gebendes und findendes Potential. Gerade das macht
den hier so genannten kantischen Traum in Bezug auf die Theoriebildung aus:
Dass der Untersuchungsgegenstand, d.h. die Vernunft, aus sich selbst heraus die
Gesetze gibt, die sie erkennt und sich so in der Lage sieht, ein konsistentes
verniinftiges System aus Prinzipien und Begriffen zu schaffen, das die
Voraussetzung jeder daraus erst ableitbaren Metapyhsik und folglich mit ihr
zusammen die Grundlage allen Wissenschaffens bilden soll und kann.

Eine vollstindige philosophische Theorie bestiinde aus mehreren Abteilun-
gen, wie Unterabteilungen, die aufeinander aufbauen bzw. auseinander hervorge-
hen, in jedem Fall aber eng miteinander verkniipft sind. Der erste Schritt auf dem
Weg dorthin besteht im kantischen Theoriebildungsprozess darin, die Erkennt-
nisse als Resultate von dem erkennenden Vermogen als Hersteller und Herstel-
lungsprozess zu unterscheiden, um anschlieBend das ganze Erkenntnisvermodgen
in ein praktisches, realisierendes und ein theoretisches, erkennendes Vermogen
aufzuteilen.”® Die Unterscheidung der Metaphysiken richtet sich folglich nach

98 Auch Zoller sieht das ,,Kriterium fiir die Differenzierung des Erkenntnisvermogens
Vernunft [in der] Konstitutivitit der Vernunft in ihrem je verschiedenen Gebrauch
(theoretisch, #sthetisch oder teleologisch, praktisch) fiir je verschiedene Gegens-
tandsbereiche (Natur, Kunst, Freiheit). Zoller 1984: S. 3. Allerdings ist der mit der
Formulierung suggerierten Gleichsetzung der drei Bereiche in Bezug auf ihren theo-
retischen Status nicht zuzustimmen, da Kant zunéchst die grundlegende Unterschei-
dung zwischen erkennendem und verwirklichendem Gebrauch, d.i. zwischen Ver-

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONTEXTUALISIERUNG DER PRAKTISCHEN FRAGESTELLUNG | 127

der Unterscheidung der zugrunde gelegten Vermogen und nicht etwa nach Pha-
nomenbereichen, behdlt man die Idee der Kopernikanischen Wende bei. Es ist
daran zu erinnern, dass auch die Metaphysiken noch Erkenntnisse umfassen, die
zur reinen Philosophie gezidhlt werden miissen, weil sie aus Erkenntnissen beste-
hen, die aus den den jeweiligen Vermogen zugeordneten Begriffen und Prinzi-
pien gefolgert werden und daher in Bezug auf die dort formulierten Grundsétze
noch keine empirischen Daten bendtigen — auch wenn diese bereits einen Uber-
gang zur Anwendung auf die Empirie darstellen.

Die Metaphysiken stellen aber fiir Kant nicht nur eine Sammlung von Folge-
rungen aus den Begriffen und Prinzipien der reinen Vermdgen dar, sondern sie
sind zugleich auch die notwendige materiale Grundlage — freilich zusammen mit
der vorangehenden Logik — fiir den ndchsten Schritt, der in der Gewinnung empi-
rischer Erkenntnisse liegt, d.h. Erkenntnisse iiber die Empirie. Es gilt hier, zwi-
schen zu gewinnenden empirischen Erkenntnissen und der moglichen Anwen-
dung der gefolgerten Grundsitze auf die Empirie betreffende Fragestellungen zu
unterscheiden. Die Erkenntnisse, die unter den Metaphysiken zusammengefasst
werden, erfiillen auf diese Weise im kantischen Gebzude eine doppelte Briicken-
funktion zwischen den Theorieteilen, die aus der verniinftigen erkennenden Re-
flexion auf die beiden Erkenntnisvermogen heraus entstehen, und denjenigen, die
auch der empirischen Datenerhebung bediirfen — wobei auch diese empirischen
Theorieteile fiir Kant noch, sofern sie sich auf die philosophischen Grundlegun-
gen beziehen, zur Philosophie als ganzer zu zihlen sind. Erst nach Beendigung
aller Untersuchungen, die sowohl reine als auch erfahrungsabhingige, empiri-
sche Erkenntnisse auf der Grundlage der ersteren hervorbringen, wire die kanti-
sche (post)kritische philosophische Theorie vollstindig.

Die produzierten Erkenntnisse und die kritische Untersuchung der Erkenntnis-
vermdgen stehen in einem direkten Zusammenhang, weil jede Unterscheidung
des Erkenntnisvermogens zugleich reine Erkenntnisse iiber das je betrachtete
Vermogen liefert. Das kritische, reine Erkenntnisse produzierende theoretische
Vermogen zeigt aber nicht nur, wie es selbst funktioniert, sondern auch, wie das
praktische Vermogen funktioniert, indem es festgelegt, worin die Tatigkeit des
praktischen Vermogens besteht. Damit ist ein erster systematischer Grund ge-
nannt, warum die Untersuchung des praktischen Vermogens der transzendentalen
Untersuchung des theoretischen nachfolgen muss, ist es doch selbst auch Ge-
genstand dieser kritischen, Erkenntnisse hervorbringenden Untersuchung, wenn
es analysiert wird. Bevor aber das theoretische Vermdgen einen anderen Gegens-
tand angemessen analysieren kann, muss es erst hinreichend dafiir qualifiziert
werden — was von Kant in der KrV vorgenommen wird.

stand und praktischer Vernunft trifft, der je analoge Theorieteile korrespondieren
— wihrend die Urteilskraft diese beiden reflexiv wieder verbindet; vgl. KU Einlei-
tung AA Bd. 6: S. XVI-XXI.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128 | FREIHEIT ALS NORM?

Abbildung 3: Die Grafik stellt die Unterscheidung der Erkenntnisse unter
Beriicksichtigung der architektonischen Bemerkungen aus der Vorrede zur
Grundlegung und der Bemerkungen zum sukzessiven Theorieaufbau aus den
Einleitungen zur KrV dar. Sie zeigt die einzelnen Theorieteile in ihrer
sukzessiven Reihenfolge gemdf; dem kantischen kritischen
Theoriebildungsprojekt. Die Pfeile zwischen den Theorieteilen stehen fiir die
Reihenfolge der zu entwickelnden Erkenntnisse.

ERFAHRUNGSUNABHANGIG = A PRIORI = ERFAHRUNGSABHANGIG
REINE = A POSTERIORI
ERKENNTNISSE — EMPIRISCHE
MATERIALE
FORMALE _ -
Prinzip(ien) der ,Empirische
rinzip . Physik*
R Natur ;Metaphysik
¢
/v Begriffe der Natur der Natur
=
")
£ —
= g ‘
E 2 ‘% ,Natiirliche Weltweisheit =
ZE 2 ,Naturlehre*
22_,
g3 o
2E 5 Sittliche Weltweisheit‘ =
E S MATERIALE ;Ethik*
/—/%
N Prinzip der
= Sittlichkeit Metaphysik ,Praktische
> B phy:! Anth logiet
. > nthropologie
Begriff der der Sitten®
Freiheit
—» ..in welchen . EMPIRISCHE
Theorieteilen REINE Erkenntnisse Erkenntnisse

Zweitens ist bereits diese Unterscheidung in ein praktisches und ein theoretisches
Vermogen Kritik. Oben wurde aber gezeigt, dass Kant den Namen Kritik in
zweifachem Sinn gebraucht: Auf der einen Seite meint Kritik die kritische Unter-
suchung des gesamten Vernunftvermdégens, ,die zuletzt notwendig zur Wissen-
schaft fiithrt* und so das ganze kritische Geschiift bezeichnet, das sowoh! die Kri-
tisierung der unterschiedenen Vernunftvermogen als auch die Bestimmung ihrer
Begriffe und Prinzipien meint. Auf der anderen Seite wird Kritik viel enger ver-
wendet, indem sie nur die unterscheidende Titigkeit des transzendentalen Er-
kenntnisvermogens bezeichnet. In diesem Fall zidhlen nur die getroffenen Unter-
scheidungen, nicht aber die ,konkreten‘ Bestimmungen der einzelnen Vermogen
oder ihrer Begriffe und Prinzipien zu ihren Erkenntnissen. Diese Analysen oder
Unterscheidungen kann aber nur das erkennende Vernunftvermdgen, mithin das
transzendentale Erkenntnis vornehmen, und deshalb ,entspringen sie ihm‘ und
nur ihm. Daraus folgt aber nicht, dass die positive Bestimmung der unterschiede-
nen Vermogen deshalb auch dieser zweiten Bedeutung von Kritik zukommt.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONTEXTUALISIERUNG DER PRAKTISCHEN FRAGESTELLUNG | 129

Aus dieser Perspektive konnte man sagen, dass das praktische Vermogen zwar
als Resultat der Unterscheidungen, die vom theoretischen Vermdgen vorgenom-
men werden, zu den Resultaten der Kritik, die das Geriist der Transzendental-
Philosophie darstellt, gezdhlt werden kann, aber keinesfalls, insofern sein Begriff
und seine Prinzipien bestimmt werden. Insofern das transzendentale Hinsehen all
die Unterschiede zwischen den verschiedenen Erkenntnisvermdgen zu erkennen
vermag und insofern das praktische Vermdgen negativ als nicht-erkennend defi-
niert wird, zédhlt es seiner es begrenzenden, dufleren Definition nach zu den Er-
kenntnissen der Kritik und damit zu den Resultaten der Transzendental-
Philosophie. Daher schlieit die Kritik das praktische Vermogen in die kritische
Untersuchung der reinen Vernunft insofern ein, insofern die Kritik dem prakti-
schen Erkenntnis seine Verschiedenheit nachweist und ihm seinen architektoni-
schen wie genetischen Ort zuweist, und sie schlieBt es aus, insofern sie es dort
nicht verhandelt und nicht positiv zu bestimmen vermag.”

99 In beiden Einleitungen zur KrV nennt Kant das ,,vornehmste Augenmerk bei der
Einteilung einer solchen Wissenschaft, daf gar keine Begriffe hineinkommen miis-
sen, die irgend etwas Empirisches in sich enthalten, oder daf die Erkenntnis a priori
vollig rein sei. Daher, obzwar die obersten Grundsitze der Moralitit, und die
Grundbegriffe derselben, Erkenntnisse a priori sind, so gehoren sie doch nicht in die
Transzendental-Philosophie, weil die Begriffe der Lust und Unlust, der Begierden
und Neigungen, der Willkiir usw., die insgesamt empirischen Ursprungs sind, dabei
vorausgesetzt werden miifiten.” KrV A 14f./B 29. Die Begriindung fiir den Aus-
schluss scheint sich also hier gar nicht auf den unterschiedlichen Gegenstandsbezug
oder auf die unterschiedlichen Gebiete — Freiheit und Natur — zu beziehen, sondern
darauf, dass die Moralitét nicht-reine Begriffe voraussetze. So argumentiert jeden-
falls Cramer und sieht daher einen ,auffélligen Kontrast* zum Anspruch der Grund-
legung, eine reine Moralphilosophie entwickeln zu wollen, den auch die zweite
Auflage nicht authebe, sondern eher noch verstérke, weil dort auch vom Begriff der
Pflicht die Rede sei; vgl. Konrad Cramer (2001). ,Das Verhiltnis von Transzenden-
talphilosophie zur Moralphilosophie‘. In Hans F. Fulda/Jiirgen Stolzenberg, Ham-
burg: Meiner, S. 275ff. Cramer iibersieht meines Erachtens zweierlei an dieser Stel-
le: Erstens schlieft Kant die Moralitit oder eine Theorie der Moralitidt aus — und
nicht die reine praktische Philosophie, deren Sujet Begriff und Prinzip des prakti-
schen Vermogens ist —, insofern diese Empirisches voraussetzt, wie der nachfolgen-
de Satz nochmals deutlich hervorhebt: ,Denn alles Praktische, sofern es Bewe-
gungsgriinde enthilt, bezieht sich auf Gefiihle, welche zu empirischen Erkenntnis-
quellen gehoren.” KrV A 15 T.S. Kursivsetzung Kant! — in der B-Auflage wird Kant
noch deutlicher, denn dort heifit es ,,Triebfedern. Deshalb kommt hier auch der
Pflichtbegriff zum Tragen, denn dieser macht zweitens nur da Sinn, wo es Bewe-
gungsgriinde bzw. Triebfedern und Bestimmungsgriinde a priori bzw. Freiheit gibt,
und wo letztere von ersteren zu unterscheiden sind, wie Kant in der Einleitung zur
Grundlegung deutlich macht; vgl. AA Bd. 4: S. 391. Die ersten gehoren zwei-
felsohne zur Empirie; die zweiten nach Kant zu den reinen Begriffen und Prinzi-
pien, und wenn es um deren Verhiltnis geht — wie das im Begriff der Pflicht der
Fall ist —, dann sind beide angesprochen. Moralitdt bezieht sich daher auf beides;
reine Moralphilosophie muss aber davon unterschieden werden, sofern sie sich in
einem ersten logischen Schritt auf Begriff und Prinzip des reinen praktischen Ver-
mogens bezieht. Diese positive Bestimmung erfolgt aber nicht innerhalb der Trans-

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130 | FREIHEIT ALS NORM?

Dies steht auch nicht im Widerspruch zum sogenannten ,Primat des Praktischen*
in der kantischen kritischen Theorie, da sich dieser auf den Primat des Interesses
der praktischen Vernunft vor dem der spekulativen Vernunft bezieht, d.h. dass
der willens-bestimmende Gebrauch der Vernunft dem erkennen-wollenden
Gebrauch der spekulativen vorzuziehen ist (und nicht der theoretischen Vernunft
als solcher!):

,,Das Interesse ihres [der Vernunft] spekulativen Gebrauchs besteht in der Erkenntnis
des Objekts [...], das des praktischen Gebrauchs in der Bestimmung des Willens [...].
Das, was zur vollstindigen Moglichkeit eines Vernunftgebrauches iiberhaupt erforder-
lich ist, namlich daB die Prinzipien und Betrachtungen derselben einander nicht wider-
sprechen miissen, macht keinen Teil ihres Interesses aus, sondern ist die Bedingung,
iiberhaupt Vernunft zu haben [...].“ (KpV AA Bd. 5: 120 T;S.).m0

Die Feststellung, dass das, was tiber die verschiedenen Interessen der Vernunft
gesagt wird, liberhaupt wahr ist, d.h. den Status einer Erkenntnis hat, ist aber
eben Thema der Erkenntnistheorie und damit erstens ein Produkt des erkennen-
den Vermogens und zweitens theoretisch und nicht praktisch. So betrachtet, gibt
es einen Primat der (nicht empirisch orientierten) Erkenntnistheorie vor dem
praktischen. Unter der Perspektive der Theoriegenese haben wir es mit einem
eindeutigen Primat der Kritik des theoretischen Vermogens vor der Kritik des
praktischen Vermdgens zu tun, der nicht zufillig, sondern zwingend fiir die The-

oretisierung des praktischen Vermdgens iiberhaupt ist.'”!

zendental-Philosophie, weil es hier nicht um die Architektur des Systems geht, son-
dern um die ,konkrete* Bestimmung eines der beiden unterschiedenen Vernunft-
vermogen.

100 Hutter sieht hierin ,,Kants urspriingliche Einsicht [...] [die sich] mit der Wendung
umschreiben [14Bt], daB der Zweck der transzendentalen Vernunft nicht aus dem
»Gesichtspunkt« ihres spekulativen, sondern allenfalls aus dem ihres praktischen
Interesses heraus erreicht werden kann.* (Hutter 2003: S. 27 T.S.) — wenn iiber-
haupt. Das Interesse bei Kant wird von Hutter als das ,,Dazwischen-Sein® der
menschlichen Vernunft zwischen Natur und Absolutem interpretiert, vgl. a.a.O: S.
150ff; sowie S. 189ff.

101 Fiir O’Neill erklért sich der Primat des Praktischen damit, dass das ganze Denk-
vermdgen iiberhaupt nur gebraucht werden kann, wenn es sich auf Maximen — im
Sinne von in der Vernunft konstruierten Vorstellungen — bezieht, die seinen rich-
tigen Gebrauch bestimmen: ,,In making trial of the Copernican Hypothesis we dis-
covered that the complex capacities that we call sensibility and understanding are
not usable without “Ideas of Reason”, that is, without the adoption of maxims to
regulate the use of these capacities in thinking and acting. Here we begin to see
why Kant thinks that practical reason is fundamental to all reasoning, why there
can be no complete rules for judging and why human reasoning is, as we might
say, nonalgorithmic, down to the bottom.” O’Neill 1989: S. 19. Sie richtet sich
damit gegen die Idee eines immer schon vorhandenen ,Masterplans®, der als ratio-
naler Plan despotisch die Vernunft prifigurierte, und stellt insofern die nach Ideen
bestimmende Vernunft (vgl. a.a.0.: S. 22) an den Anfang.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONTEXTUALISIERUNG DER PRAKTISCHEN FRAGESTELLUNG | 131

Betrachtet man also die von Kant vorgenommenen Unterscheidungen unter der
Perspektive der beiden Pridikate ,praktisch® und ,theoretisch®, dann zeigt sich,
dass sie eine vertikale Achse zu den anderen Unterscheidungen legen. Erinnert
man zugleich das Einteilungsschema der KU, sieht es so aus, als werde dort ge-
nau wie in der Grundlegung zunichst bei der Unterscheidung zwischen Form,
d.i. Logik, und Materie, d.i. Metaphysik, angesetzt, um diese Einteilung dann le-
diglich analog in praktische Philosophie bzw. Moralphilosophie und theoretische
Philosophie zu spezifizieren.'” In der KU wird diese Unterscheidung aber impli-
zit dadurch begriindet, dass die zugrunde liegenden Begriffe und Prinzipien auf
die Einteilung der Erkenntnisvermdgen bezogen sind, weil Kant hier wieder, wie
in der KrV, auf die Art und Weise des Gegenstandsbezuges rekurriert, d.h. auf
die Tatigkeit der jeweiligen Vermogen. Dieser Rekurs birgt die Gefahr, einen fal-
schen Schluss zu provozieren: Wenn sich die Einteilung der Philosophie nach
den jeweiligen Vermdogen richtete, dann konnte daraus geschlossen werden, dass
die praktische Philosophie ausschlieBlich alle moglichen Erkenntnisse iiber das
praktische Vermogen enthélt und die theoretische Philosophie ausschlieBlich alle
moglichen Erkenntnisse iiber das theoretische Vermogen.

Nun ist es aber so, dass Kant zur Beschreibung des ganzen praktischen Ver-
mogens nicht nur auf die Einsichten aus dem Freiheitsbegriff und dessen Prinzip
zuriickgreift, da es fiir Kant Erkenntnisse iiber die Natur gibt, die zugleich Er-
kenntnisse iiber das praktische Vermogen darstellen. Im kantischen Theoriege-
biaude werden also iiber das praktische Vermogen zu weiten Teilen Erkenntnisse
gewonnen, die aus der theoretischen Philosophie stammen und die Kant auch
dieser zuordnet. ,Praktisch® bezeichnet demnach zwei Gebiete niher, deren Aus-
dehnungen nicht deckungsgleich sind, weil es mehr Einsichten und reine Er-
kenntnisse iiber das praktische Vermogen gibt, als die praktische Philosophie be-
inhaltet. Die Menge der Einsichten und reinen Erkenntnisse iiber das praktische
Vermogen setzt sich daher zusammen aus der praktischen Philosophie und aus
Teilen der theoretischen Philosophie, da es nicht nur Erkenntnisse iiber das prak-
tische Vermogen gibt, die vom theoretischen Vermogen produziert werden, son-
dern auch solche, die auf den Naturbegriff und dessen Prinzipien bezogen sind.
Um das ganze praktische Vermdgen zu bestimmen, bedient sich Kant daher ex-
plizit und problemlos aus der Menge der Erkenntnisse der theoretischen Philoso-
phie — wie im anschlieenden Kapitel zur Bestimmung des praktischen Vermo-
gens gezeigt wird.

Es ldsst sich also trivialer Weise festhalten, dass siamtliche Erkenntnisse, die
die Vernunft produziert, d.h. sdmtliche erfahrungsunabhingigen Erkenntnisse,
iiber sie selbst von ihr selbst im erkennenden Gebrauch hergestellt werden. Aus
diesem Grund kann die Unterscheidung zwischen dem erkennenden Vernunft-

102 Kant nennt die ,praktische Philosophie‘ dort auch ,Moralphilosophie®, ,,denn so
wird die praktische Gesetzgebung der Vernunft nach dem Freiheitsbegriffe ge-
nannt“. KU AA Bd. 6: S. XII.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132 | FREIHEIT ALS NORM?

vermogen und den von ihm produzierten Erkenntnissen irrelevant genannt wer-
den, da es sich um eine Selbstbeschreibung handelt, in der die Erkenntnisse
zugleich das titige Vermogen darstellen und es daher in gewisser Weise sind.'”
Wenn es also um die Herstellung von sogenannten reinen Erkenntnissen geht,
dann ist unsere Vernunft immer gerade reflexiv im erkennenden Modus titig —
sei ihr Objekt das erfahrende Erkenntnisvermogen oder aber das zur Moral fihige
Vermogen, d.h. auch wenn sie um Erkenntnisse iiber die praktische Vernunft
bzw. iiber ihren praktischen Gebrauch bemiiht ist! Deshalb ist auch die prakti-
sche Philosophie ein Produkt der erkennenden Vernunft — d.h. natiirlich nicht des
erfahrenden Verstandes — und nicht etwa ein Produkt der praktischen Vernunft,
da diese ja nicht erkennend, sondern ihren Gegenstand verwirklichend tétig ist,
mithin in einem anderen Modus agiert.

Die nachfolgende Grafik erweitert die Darstellung des sukzessiven Theorieauf-
baus um die vertikal genannte Einteilung der Erkenntnisse in der KU, wobei die
farbliche Umrahmung der ,Praktischen Philosophie‘ in der Grafik auf den er-
kenntnistheoretischen Primat des Theoretischen vor dem Praktischen hinweisen
soll, der ihm in Bezug auf die Theoriebildung zukommt. Zudem wird deutlich,
dass der Unterscheidung zwischen praktischer und theoretischer Philosophie, die
Kant auf die zugrundeliegenden Begriffe und Prinzipien bezogen wissen will, die
Vernunft als Wichterin tiber die Konsistenz der Resultate einerseits, d.i. in Be-
zug auf die Logik, und als kritische Unterscheiderin und Ordnerin der gewinnba-
ren Erkenntnisse andererseits, d.i. als Transzendentale Reflexion, dem theore-
tisch-erfahrenden Vermogen, tiber das die theoretische Philosophie Auskunft
gibt, vorangestellt wird.

103 ,Trivial® heif3it nicht, dass es in Bezug auf die kantische Ausarbeitung keine Prob-
leme gibe, sondern nur, dass dies eben der kantische Anspruch an seine Theo-
rie(bildung) ist, wie gezeigt worden ist. Da das Thema die Theoretisierung der
praktischen Vernunft ist, dient der Rekurs auf die Inhalte der kantischen theoreti-
schen Philosophie nur zur Abgrenzung und Einordnung — damit wird nicht be-
hauptet, sie einer eigenstindigen Analyse unterzogen zu haben.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONTEXTUALISIERUNG DER PRAKTISCHEN FRAGESTELLUNG | 133

Abbildung 4: Die Grafik zeigt das Theoriebildungsprojekt erweitert um die
Einteilung in ,praktische ‘ und ,theoretische Philosophie‘ sowie — von links nach
rechts gelesen — den theoriebildenden Weg, der zwischen den reinen und den
empirischen Erkenntnissen liegt.

ERFAHRUNGSUNABHANGIG = A PRIORI = ERFAHRUNGSABHANGIG
INISSE REINE = A POSTERIORI
ERKENNTNISSE = EMPIRISCHE
2 3 MATERIALE
— Simbiadia [Empirische
rinzip(ien) der g
ripmo ‘Metaphysik Physik
Begriffe der Natur |  der Natur!
. Natiirliche Weltweisheit* =
,Naturlehre*
JSittliche Weltweisheit® =
> - MATERIALE 'F‘Ihlk !
f'——A"—"\
E Prinzip der
3 Sittlichkeit Metaphysik JPraktische
By = " Anthropologie*
BegrilT der der Sitten® POlog!
Freiheit
> in welchen EMPIRISCHE
Theorieteilen REINE Erkenatulsse Erkenntnisse

Die Unterscheidungen, durch die die Architektur der kritischen Philosophie be-
stimmt wird, lassen sich so rekonstruieren, dass auf der ersten Ebene eine Unter-
scheidung zwischen dem Gegenstand der Theorie und dem theoretisierenden
Vermogen getroffen wird, die allerdings darauf hinausléduft, dass sich das aktive
Vermogen durch und in der Theoretisierung bzw. in seinem erkennenden Ge-
genstandsbezug selbst formiert und beschreibt. Diese zundchst blof erkennende
Selbst-Beschreibung oder -Darstellung wird von Kant in einer zweiten Unter-
scheidung theoretische Philosophie genannt, wenn es um Erkenntnisse geht, die
gewonnen werden konnen, d.h. wenn es entweder einen korrespondierenden Ge-
genstand in der Anschauung dazu gibt, oder wenn es sich um Erkenntnisse han-
delt, die die notwendigen transzendentalen Bedingungen der Erfahrung benen-
nen. Zugleich entdeckt das erkennende Vermogen aber in sich auch Ideen, die
zwar keine Erkenntnisse, dafiir aber Mdglichkeiten einer bestimmten Selbst-
Realisierung offenbaren. Da alle Erkenntnisse nur vom erkennenden Vermogen
gewonnen werden konnen, gewinnt dieses Vermogen natiirlich auch alle Er-
kenntnisse iiber das praktische Vermogen, dessen Titigkeit allein darin besteht,
einen realisierenden Gegenstandsbezug zu haben. Dass und wie das moglich sein
konnte, zeigt die Praktische Philosophie, die deshalb sowohl Erkenntnisse um-
fasst, die zur theoretischen Philosophie gezihlt werden, als auch diese andere Art

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134 | FREIHEIT ALS NORM?

von ,Wissen‘ — nidmlich die im theoretischen Kontext auftauchende Idee der
Freiheit, die so zu konzipieren ist, dass sie dem praktischen Zweck der Theorie-
bildung Geniige leisten kann. Die Realisierung — nicht die Erkenntnis — dieser
zum Begriff mutierenden Idee iiberldsst Kant wiederum dem praktischen Vermo-
gen, allerdings nicht, ohne sie so (um)definiert zu haben, dass sie den neuen er-
kenntnistheoretischen Raum und die fiir ihn formulierten Bedingungen einreilen
oder storen konnte. Denn die Logik der Denkformen gilt in der kantischen Kon-
zeption fiir den Begriff der Freiheit gleichermaB3en wie fiir den Begriff der Natur
— es handelt sich um eine verniinftige Freiheit, die zu realisieren sicherlich mit
Sittlichkeit und moglicherweise sogar allgemeiner Gliickseligkeit vergolten wird.

4. Resiimee der Formaspekte in Bezug
auf die praktische Fragestellung

Die kritische Theoriebildung Kants, soweit sie die theoretische und die prakti-
sche Vernunft betrifft, ist geméB der vorgestellten Betrachtungsform unter drei
verschiedenen Aspekten untersucht worden. Der Thematisierung von Kontext,
Mittel und Zweck der Theoriebildung sowie der sich daraus ergebenden Konsti-
tutionsmomente fiir die praktische Fragestellung folgte im zweiten Abschnitt eine
Analyse des Theoriebildungsprojektes bezogen auf seinen Gegenstand, seine Le-
gitimation und den projektierten Theoriebildungsprozess. Im dritten Abschnitt ist
die Architektur skizziert worden, wie sie sich aus den statischen Unterscheidun-
gen und Benennungen insbesondere in Bezug auf die Pridikate ,praktisch® und
,theoretisch* ergibt. Das ermoglicht es, die im Anschluss erfolgende Rekonstruk-
tion der Konzeptualisierung des praktischen Vermogens durch Kant in der Theo-
rie zu kontextualisieren, sie als Antwort auf die praktische Fragestellung zu lesen
und ihren Zusammenhang mit der theoretischen Philosophie deutlich hervortre-
ten zu lassen.

Im ersten Abschnitt ist die Genealogie der praktischen Fragestellung unter der
Perspektive ihrer dufleren Bedingtheiten vorgestellt worden. Dabei lie3 sich als
(erstes) Motiv der kritischen Theoriebildung die Herstellung allgemeiner Gliick-
seligkeit identifizieren, fiir die nach Kant die Erneuerung der Metaphysik das
Mittel der Wahl darstellt. Die Erneuerung besteht vor allem darin, die Metaphy-
sik in eine Erkenntnistheorie zu tiberfithren, die insofern metaphysisch bleibt, als
sie auch Erkenntnisse zu generieren vermag, die der Erfahrung dienen, aber nicht
unmittelbar aus der Erfahrung folgen. Durch diese Konzentration auf den er-
kenntnistheoretischen Aspekt — mit Foucault: durch die Verschiebung der Frage-
stellung hin zur Frage nach den erkennbaren Grenzen der Erkenntnis'™ — handelt

104 ,,Dennoch bleibt es wahr, daf Kant dem kritischen Unternehmen der Entunterwer-
fung gegeniiber dem Spiel der Macht und der Wahrheit als vorgingige Aufgabe —

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONTEXTUALISIERUNG DER PRAKTISCHEN FRAGESTELLUNG | 135

sich Kant das Problem oder auch die Moglichkeit ein, den Freiheitsbegriff aus
den (erkenntnis-)theoretischen Zusammenhingen freizusetzen und ihn so fiir sei-
ne praktischen Zwecke nutzbar machen zu konnen. Das fiihrt unmittelbar zu den
Konstitutionsmomenten der praktischen Fragestellung, die zusammengefasst dar-
in bestehen, den Freiheitsbegriff so rekonzeptualisieren zu miissen, dass er ers-
tens mit der unbezweifelten Naturkausalitidt kompatibel wird, zweitens die Auf-
gabe, Sittlichkeit zu begriinden, erfiillen kann, und drittens dariiber die Herstel-
lung allgemeiner Gliickseligkeit denkbar macht — wenn auch Kant nur deren
denkbare oder mogliche Realisierbarkeit, nicht aber ihre faktische Realisierung
trotz weiterer Zusatzannahmen im Diesseits garantieren kann.

Nun ist die Erneuerung der Metaphysik fiir Kant kein Bestandteil der Theo-
rie, den er direkt angehen wollte, sondern sie ist das Endprodukt einer ganzen
Reihe von Vorarbeiten, wie der zweite Abschnitt, der einerseits den Gegenstand
und andererseits den projektierten Theoretisierungsverlauf betrachtet hat, gezeigt
hat. Der Blick auf den Gegenstand der Theorie hat zugleich die kantischen Uber-
legungen zur Theoriebegriindung zum Vorschein gebracht, die darin bestehen,
der philosophischen, wissenschaffenden Vernunft in erkenntnistheoretischer Hin-
sicht die Aufgabe einer konsistenten Selbstbeschreibung zuzuweisen und die
Theorie so mit ihrem Gegenstand kongruent werden zu lassen. Angesichts der
nicht mehr vorhandenen Moglichkeit, eine transzendente Letztbegriindung der
Theorie in Anspruch nehmen zu konnen, erfolgt die Theoriebegriindung aus der
Theoretisierung und Konstitution des theoretisierenden Vermogens selbst und
zeichnet so ein — auch und vor allem in Bezug auf das Praktische relevante —
konsistentes Selbstverhéltnis der Vernunft.

Die Analyse des projektierten Theoriebildungsprozesses im zweiten Ab-
schnitt hat den theoretischen Ort herausgestellt, den Kant der Theoretisierung des
Praktischen in der Gesamtkonzeption zukommen ldsst, was in einem engen Zu-
sammenhang mit Kants Kritikbegriff steht. Dieser wird in vierfacher Weise der
inhaltlichen Ausarbeitung des Praktischen voran- bzw. beigestellt: Zum einen
kommt der Kritik die Funktion zu, als Geriist der Transzendental-Philosophie den
Ort des Praktischen im theoretischen Gesamtgebidude zu bestimmen. Zum zwei-
ten ist es die kritisierende Vernunft, die das Vernunftvermogen unterscheidend
bestimmt und die so das praktische Vermodgen vom theoretischen Vermogen
gleichsam ontologisch tiber die Verschiedenheit ihrer Titigkeiten unterscheidet.
Damit ist das praktische Vermogen aber erst negativ bestimmt und hat an sich
noch keine positive Bestimmung erfahren — mit Hegel ist Kritik hier nur bestim-
mende Negation.

Uber diese nur von anderem abgrenzende, mithin duBere Toposbestimmung
hinaus besteht aber die dritte kritische Aufgabe darin, das Praktische auch positiv
zu bestimmen. Das geschieht aber erst, wenn es nun selbst zum Hauptgegenstand

als Prolegomenon zu jeder gegenwirtigen und kiinftigen Aufkldrung — die Er-
kenntnis der Erkenntnis aufbiirdet.” Foucault 1990/1992: S. 18.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136 | FREIHEIT ALS NORM?

der unterscheidenden Kritik avanciert, d.h. wenn Kant in der Theoriebildung da-
zu iibergeht, dessen Begriff und Prinzip zu definieren. War das Praktische vorher
nur ein zu unterscheidender Teil der ganzen Vernunft, ist es jetzt selbst das Gan-
ze, das es kritisch, d.h. unterscheidend zu untersuchen und iiber das es zugleich
bestimmende Erkenntnisse zu erwerben gilt. Da aber die Theoriebildung mit dem
Aufzeigen der Erkenntnisse, die genuin iiber das praktische Vermogen getroffen
werden konnen, noch nicht abgeschlossen ist, weil es nach Kant auch noch not-
wendig ist, den richtigen Gebrauch der beiden Vernunftvermdgen zu untersu-
chen — soll das System vollstindig sein —, zeigt der projektierte Theoriebildungs-
verlauf viertens auch noch in der kritischen Methodenlehre, inwiefern die richti-
ge praktische Anwendung der Vernunfterkenntnisse von einer falschen spekula-
tiven Anwendung unterschieden werden muss. In diesem Sinne bestimmt die kri-
tische und Erkenntnisse erwerbende Analyse nicht nur die Theoretisierung des
Praktischen, sondern auch die addquate Anwendung der so erworbenen Erkennt-
nisse bzw. des so konstituierten praktischen Vermogens.

Der dritte Abschnitt hatte schlieBlich die Architektur des Theoriegebédudes
zum Gegenstand, in der die einzelnen, zu erwerbenden Erkenntnisse gemél dem
projektierten Theoriebildungsprozess als zu Mengen zusammengefasste Theorie-
teile ihren Ort in der gesamten Theorie erhalten. Von besonderer Relevanz fiir
das Theoriebildungsprojekt ist hier die Zuschreibung der beiden Préidikate ,prak-
tisch® und ,theoretisch®, da es sich im kantischen Theoriegebdude um ambig
verwendete Pridikate handelt, die je nach dem Subjekt, dem sie zugeordnet sind,
eine andere Extension und mithin eine andere Bedeutung haben. Kurz gesagt, ist
es weder so, dass es die Vermogen selbst wiren, die die Erkenntnisse auch pro-
duzierten, mit denen sie das gemeinsame Prédikat tragen, noch ist es so, dass die
dichotome Unterscheidung zwischen den Erkenntnisvermodgen und die Markie-
rung mit ,praktisch® und ,theoretisch‘ die Benennung der Erkenntnisse iiber diese
Vermogen spiegeln wiirde — was aber anhand der Einleitung in die Grundlegung
nicht unmittelbar ersichtlich ist und was, folgt man der Einleitung in die KU, be-
reits fiir Kant einen drgerlichen Fehlschluss dargestellt hat.

Bezieht man nun das kantische Theoriebildungsprojekt und die entworfene
Architektur auf die praktische Fragestellung, ndmlich wie sich das Praktische aus
einem neu formulierten und neu bestimmten Begriff der Freiheit so konzeptuali-
sieren ldsst, dass in letzter Konsequenz die Herstellung allgemeiner Gliickselig-
keit denkbar wird, dann lassen sich die kantischen Schriften, in denen das Prakti-
sche theoretisiert wird, in ihrer chronologischen Entstehung auf das vorgestellte
Projekt abbilden.'” Nach dem Ausschluss des Praktischen aus der theoretischen

105 Daraus ist allerdings keinesfalls zu schliefien, dass in den einzelnen Schriften aus-
schlieflich die zugeordneten Erkenntnisse zu finden seien — sie sind ihr haupt-
sdchliches Thema, aber sie werden in der jeweiligen Schrift unter Ausschluss des-
sen definiert, was nicht zum eigentlichen Thema gehort, so dass sich notwendiger
Weise immer auch noch Erkenntnisse aus anderen Bereichen dort finden, von de-
nen sie gerade unterschieden werden. Dennoch ldsst sich sagen, dass der Unter-

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONTEXTUALISIERUNG DER PRAKTISCHEN FRAGESTELLUNG | 137

Philosophie in der Kritik der reinen Vernunft, durch den das Praktische nur nega-
tiv bestimmt wird, galt es, die positive Bestimmung des Praktischen, d.h. fiir
Kant: dessen Begriff und Prinzip, zu konzeptualisieren. In der Grundlegung zeigt
Kant, welches Prinzip dem praktischen Vermégen zugrunde zu legen ist; die Kri-
tik der praktischen Vernunft ist seinem Begriff gewidmet.'*

Erst in der Metaphysik der Sitten werden die Folgerungen behandelt, die sich
aus der Konzeption der praktischen Vernunft als sich aus Freiheit selbstbestim-
mendes zwecksetzendes Vermogen, d.i. aus ihrem Prinzip und ihrem Begriff,
mithin aus deren Allgemeinheit im Sittengesetz, sowohl in Bezug auf das Selbst-
verhiltnis des Menschen als auch in Bezug auf das Zusammenleben mit den an-
deren ergeben.'”’ Dies alles zusammen aber bildet fiir Kant erst die notwendige
Voraussetzung fiir Erkenntnisse, die er mit Anthropologie bezeichnet, und die die

schied zwischen der Grundlegung und dem der KpV im behandelten Sujet liegt:
wihrend in ihr das Prinzip der Sittlichkeit aufgefunden werden soll, hat die KpV
den praktischen Begriff bzw. die Kritik des ganzen praktischen Vermodgens zum
Thema. Fur Henrich stellt sich die Frage, warum Kant nach der Grundlegung
iiberhaupt noch die KpV verfasst habe, ,,weil sie eine Kritik der reinen Vernunft
einschliefit. Keine kritische Schrift ist vorzustellen, die sie in ihren Hauptpunkten
tiberbieten wiirde. Henrich 1975: S. 60. In der Grundlegung wird Freiheit aber
lediglich als denkmdglicher weiterer Impuls, aber nicht als wirklich aufgewiesen -
dieser Nachweis erfolgt erst in der KpV. Fiir Forster hat die Grundlegung einen
Einschubcharakter, da Kant dort auf Garves Kritik an der KrV antwortet, was sich
insbesondere an Kants Auseinandersetzung mit dem Pflichtbegriff zeige (vgl.
Forster 1992: S. 172-174) — der Nachweis so eines kontingenten Einflusses auf
die Theoriebildung widerspricht aber auch nicht dem Gedanken, dass Kant dies
zum Anlass genommen hat, das nichste zu bearbeitende Stiick in Angriff zu neh-
men.

106 Erinnert man den zweiten Sinn von Kritik, nach der sie die Begriffe und Prinzi-
pien bereitstellt, um aus ihnen die Erkenntnisse fiir die Metaphysiken folgern zu
konnen, dann erscheint es vollkommen klar, warum Kant die Untersuchung zum
reinen Prinzip des praktischen Vermogens Grundlegung zur Metaphysik der Sit-
ten nennt und gleichzeitig eigentliche Kritik der praktischen Vernunft: auf diese
Weise wird einmal die Funktion genannt, die die Schrift fiir den weiteren Theo-
rieaufbau hat, und einmal das, was in der Schrift getan wird, d.i. die Bereitstellung
des Prinzips der Sittlichkeit, das Kant kraft Selbstanspruch auf das Prinzip des
praktischen Vernunftvermogens zuriickgefiihrt wissen will. Dass dem dann noch
ein weiteres kritisches Werk mit dem Titel Kritik der praktischen Vernunft nach-
folgen muss, liegt daran, dass zwar der Begriff der Freiheit in der Grundlegung als
Moglichkeitsbedingung des praktischen Prinzips gewonnen wird, aber d.h. noch
nicht, dass damit bereits das ganze praktische Vermogen kritisch analysiert wor-
den wire. Hei3t es doch in der Vorrede, die zweite Kritik ,,soll blof} dartun, dal} es
reine praktische Vernunft gebe, und kritisiert in dieser Absicht ihr ganzes prakti-
sches Vermogen.“ KpV AA Bd. 5: S. 3 T.s. So widmet sich Kant in der KpV auch
noch den Anwendungsbedingungen des schon moralisch bestimmten Willens in
der dortigen Dialektik, in die sich die Vernunft auch in ihrem praktischen
Gebrauch verstrickt.

107 ,Zusatzannahmen® sind ,Anwendungsbedingungen des moralisch bestimmten
Willens‘, wihrend Folgerungen aus dem Freiheitsbegriff in den beiden Metaphy-
sischen Anfangsgriinden der Metaphysik der Sitten verhandelt werden.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138 | FREIHEIT ALS NORM?

empirischen Handlungsbedingungen, ,,die Bedingungen der Ausfiihrung der Ge-
setze der [Metaphysik der Sitten]* (MS AA Bd. 6:217 T.S.) in Betracht ziehen.

Abbildung 5: Die Grafik zeigt — wiederum von links nach rechts gelesen — den
Theoriebildungsprozess an Kants Schriften und macht deutlich, dass er sich an
den projektierten Ablauf gehalten hat.

ERFAHRUNGSUNABHANGIG = A PRIDRI = ERFAHRUNGSABHANGIG
i = A POSTERIORI
ERKENNTNISSE it
MATERIALE
FORMALE e
Prinziplien) der
Natur - _
‘ Begriffe der Natur
- ) .
2w ,Natiirliche Weltweisheit™ =
£ E Naturlehre*
s g
&
3 £ MATERIALE Sittliche Weltweisheit* =
E Prinzip ] .Ethik*
- der

Sittlichkeit

Begriff m

- der Freiheit

—*  _inwelchen i EMPIRISCHE
Sehriften RERE Frkeoalulse Erkenninisse

k. y
PRAKTISCHE
PHILOSOPHIE*

Kant in seinem eigenen Anspruch Ernst zu nehmen, bedeutet daher schon aus
Griinden des Theorieaufbaus bzw. der -architektur konkrete ethisch-rechtliche
Fragestellungen, wie sie bspw. in den sogenannten Bindestrich-Ethiken gestellt
werden, dort anzuschlieen, wo Kant von der Metaphysik der Sitten zur Anthro-
pologie iibergeht. Insbesondere wenn es bei diesen Fragen um Fragen geht, die
das multisubjektive Miteinander betreffen, also um Vorschriften, die das Kollek-
tiv dem Einzelnen machen will, muss man — will man sich mit seinen Antworten
auf Kant beziehen — den Anschluss an die Metaphysischen Anfangsgriinde der
Rechtslehre suchen. Zwar wird auch dort noch sehr abstrakt verhandelt, was
grundsdtzlich erlaubt und verboten ist, aber Kant zeigt immerhin, welche Form
konkrete Gesetze haben miissen, wenn sie dem Rechtsprinzip nicht widerspre-
chen sollen. Das Rechtsprinzip wiederum formuliert bzw. expliziert lediglich die
Bedingung des realen Gebrauchs der eigenen freien, d.h. selbstbestimmten, Zwe-
cke setzenden Vernunft und das angesichts der konzeptionellen Tatsache, dass
das verniinftige Subjekt immer schon als allgemeines gedacht wird.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONTEXTUALISIERUNG DER PRAKTISCHEN FRAGESTELLUNG | 139

Im folgenden Teil IV Konzeptualisierung des praktischen Vermdgens wird vor
dem Hintergrund der Fragestellung und der Architektur die positive Bestimmung
des Praktischen in Kants kritischer Theorie der Vernunft betrachtet. Dort wird
nicht nur gezeigt, dass Kant den Willen unter Zuhilfenahme theoretischer Er-
kenntnisse konzeptualisiert, sondern auch, wie er dazu das genuin praktische
Prinzip der Autonomie und den genuin praktischen Begriff der Freiheit durch,
iiber und mit dem — theoretischen — Kausalititsprinzip gewinnt. AnschlieSend
kann skizziert werden, wie Kant von seiner Konzeption des reinen praktischen
Vermogens zur Beantwortung seiner praktischen Fragestellung iibergeht, d.h. wie
er das Verhiltnis von praktischer Freiheit zu Sittlichkeit und von Sittlichkeit zu
Ermoglichung von Gliickseligkeit fasst. Dafiir gilt es, einerseits die Ableitungen
oder Folgerungen aus dem Freiheitsbegriff und dem Autonomieprinzip darzustel-
len, die in der Metaphysik der Sitten behandelt werden. Und andererseits kurz auf
die sogenannten Postulate einzugehen, die aber in ihrem theoretischen Status
strikt zu unterscheiden sind, da sie von Kant in Bezug auf den Gebrauch der
praktischen Vernunft eingefiihrt werden, d.h. diese nicht bestimmen.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 14.02.2026, 03:26:3:


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV Konzeptualisierung des praktischen
Vermodgens

Die Konzeptualisierung des praktischen Vermogens durch Kant wird gemif dem
Untersuchungsprojekt der vorliegenden Arbeit unter der Perspektive rekon-
struiert, wie Kant damit die praktische Fragestellung beantwortet, d.h. wie er das
praktische Vermogen so bestimmt, dass es die an es gestellten Anforderungen er-
filllen kann. Die praktische Fragestellung lautete: Wie ldsst sich das Praktische
aus einem neu formulierten oder neu bestimmten Begriff der Freiheit — der neben
der Naturkausalitdt als Begriindung fiir die Sittlichkeit denkbar gemacht werden
muss, obwohl er aus dem Bereich des theoretisch Erkennbaren ausgeschlossen
werden muss — so konzeptualisieren, dass ,Freiheit‘ Sittlichkeit impliziert und die
Realisierung allgemeiner Gliickseligkeit denkbar wird?

Die erfolgte Kontextualisierung der praktischen Fragestellung bildet den
Ausgangspunkt fiir die vorliegende Analyse der positiven Bestimmung des prak-
tischen Vermogens. Das Architekturmodell zeigt, welchen Teil der gewonnenen
Erkenntnisse Kant ,reine praktische Philosophie nennt, und dass er damit nur die
eine Seite einer dichotomen Unterscheidung der reinen Philosophie bezeichnet,
deren andere Seite die theoretische Philosophie ausmacht. Beide Seiten bezeich-
nen reine Erkenntnisse, die Kant aus und in der Reflexion auf die Bedingungen
der Moglichkeit des erkennenden und des verwirklichenden, praktisch werden-
den Denkens gewinnt. Allerdings sollte aus diesem Reinheitspostulat, das von
empirischen, zufilligen Umstinden bei den Uberlegungen absehen soll, keines-
falls geschlossen werden, dass alle Erkenntnisse, die iiber das praktische Vermo-
gen gewonnen werden konnen, auch zur praktischen Philosophie zu zihlen wé-
ren, weil aus dem Ausschluss der Empirie bei Kant nicht folgt, dass der Riick-
griff auf der Erfahrung dienende theoretische Erkenntnisse nicht erlaubt wire.
Positiv formuliert heiflt das, dass Kant kein Problem hatte, zur Bestimmung des
praktischen Vermdgens sowohl explizit als auch implizit auf Erkenntnisse aus
der theoretischen Philosophie zuriickzugreifen — wie der einleitende erste Ab-
schnitt zeigen wird. Die Erkenntnisse, die iiber das praktische Vermdgen gewon-

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142 | FREIHEIT ALS NORM?

nen werden, betreffen das ganze praktische Vermogen, und dieses wird von Kant
mitnichten ausschliefilich aufgrund des Freiheitsbegriffes oder dessen Prinzip be-
stimmt, sondern zu einem viel groBeren Teil tiber den Naturbegriff und dessen
Prinzip der Kausalitit.

Im zweiten Abschnitt steht die Bestimmung des praktischen Begriffes und
des Prinzips im Mittelpunkt. Auch hier zeigt sich, dass Kant den Freiheitsbegriff
zunichst in das theoretische Konzept der Kausalitdt einpasst, und zwar so, dass
dies nicht dazu fithren muss, der Naturkausalitit zu widersprechen. Stattdessen
bildet der Geltungsbereich der Kausalitit das Feld, das so unterschieden wird,
dass die beiden Begriffe Natur und Freiheit deren unterschiedliche Formen be-
zeichnen: als Bestimmungsrelation zwischen zwei Verschiedenen und als Selbst-
bestimmungsrelation. Die Konzeption praktischer Vernunft trifft sich daher nicht
erst im zu erreichenden gemeinsamen Zweck, Sittlichkeit und Gliickseligkeit als
hochstes Gut herzustellen, mit der theoretischen Vernunft wieder, sondern sie
haben auch einen gemeinsamen Ausgangspunkt im grundlegenden Kausalitits-
schema. Zudem wird hier deutlich, dass das transzendentale erkennende Selbst-
verhéltnis, das der Theoriebegriindung dient, auch das Modell fiir die Form der
praktischen Vernunft abgibt.

Im dritten Abschnitt wird die Konzeption des praktischen Vermogens in Be-
zug auf das Motiv in den Blick genommen. Dafiir wird erstens das Verhiltnis von
praktischer Freiheit, Sittengesetz und Gliickseligkeit betrachtet, indem einerseits
gezeigt wird, wie Kant aus dem praktischen Prinzip zwecksetzender Selbstbe-
stimmung das Sittengesetz iiber seine allgemeine Gegebenheit ableitet. Anderer-
seits geht es hier um die Folgerungen, die iiber das Sittengesetz aus dem Konzept
reiner praktischer Vernunft als Freiheit vorgestellt werden und die sowohl die In-
teraktionsstruktur sittlichen Handelns betreffen als auch das intellektuelle Selbst-
verhiltnis, das der Tugendhaftigkeit zugrunde liegt. Zweitens wird das Verhiltnis
von Sittlichkeit und sinnlich vermittelter Gliickseligkeit erortert, was die Skizzie-
rung der sogenannten ,Anwendungsbedingungen des bereits bestimmten Wil-
lens‘ impliziert, die von Kant als notwendige gedacht werden, weil wir mit unse-
rem Willen nicht den Lauf der Natur bestimmen konnen, also nicht die Naturge-
setze verdndern konnen.

Die Rekonstruktion beginnt einleitend mit der Klarung der Frage, was tiberhaupt
gemeint ist, wenn das praktische Vermogen von Kant als Wille konzipiert wird.
Im Anschluss wird untersucht, wie Kant die konzeptionellen Anforderungen an
den praktischen Freiheitsbegriff erfiillt, indem die Genealogie von Begriff und
Prinzip des reinen praktischen Vermdogens von ihrer an die Kategorie der Kausa-
litdt angelehnten Herkunft bis zu ihrer positiven Bestimmung nachgezeichnet
wird. Der dritte Abschnitt bindet die Analyse der Konzeption auf das Verhiltnis
von Freiheit und Sittengesetz sowie auf das Verhiltnis von Sittlichkeit und
Glickseligkeit riick, um so den Zusammenhang zwischen Freiheit, Sittengesetz
und Gliickseligkeit zu rekonstruieren.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONZEPTUALISIERUNG DES PRAKTISCHEN VERMOGENS | 143

1. Konzeptualisierung des praktischen Vermégens
als Wille

Das praktische Vermogen wird von Kant als Wille konzeptualisiert — dort zeigt
sich fiir ihn die praktische Vernunft, weil wir die Erfahrung haben, dass sie uns
in Form von inneren Verboten Einhalt gebieten kann. Inwiefern wird dieses
Vermogen aber von Kant praktisch genannt? Welche Bedeutung hat das Pridikat
,praktisch noch — neben verwirklichender Gegenstandsbezug? Und mit welchen
Erkenntnissen definiert oder bestimmt Kant das praktische Vermogen? Mit dem
ersten Abschnitt verbindet sich die Intention, zunichst die Selbstverstindlichkeit,
mit der wir das Pridikat ,praktisch® verwenden, kritisch zu hinterfragen. Es ist
meines Erachtens fiir das Verstdndnis der kantischen Konzeptualisierung des
Praktischen wesentlich, nicht von einer vorgefassten, allgemeinen oder philoso-
phischen Bedeutung dieses Priddikates auszugehen, weil innerhalb der Philoso-
phie keinesfalls Einigkeit iiber die Bedeutung von ,praktisch herrscht. So hatte
auch Kant selbst keine Probleme damit, zur Beschreibung der Strukturen des
praktischen Vermogens Erkenntnisse aus der theoretischen Philosophie hinzuzu-
ziehen — wie der zweite Abschnitt zeigt. Nicht auf empirische Erkenntnisse zu-
rickgreifen zu wollen, wenn es um die reinen Prinzipien des praktischen Vermo-
gens geht, bedeutet ndmlich fiir Kant nicht zugleich auch auf die Prinzipien zu
verzichten, die der theoretischen Philosophie, mithin dem Naturbegriff entlehnt
sind. Das zeigt der dritte Abschnitt, in dem der Unterschied zwischen den drei
Aspekten der Willenskonzeption skizziert wird: Ursdchliche Bestimmungsgriin-
de, Bestimmungsrelationen und bestimmbare Handlungen bzw. Wirkungen.

k. Anmerkungen zum Préadikat ,praktisch’

Im alltdglichen Sprachgebrauch bezeichnen wir in der Regel etwas als ,prak-
tisch*, das einfach zu handhaben und zugleich funktional sinnvoll ist, wie z.B.
einen Schuhloffel. Wobei zu beachten ist, dass beide Eigenschaften wesentlich
sind: etwas muss sowohl funktional als auch einfach zu gebrauchen sein, damit
es ,praktisch‘ genannt werden kann. Ein Gegenbegriff wire unpraktisch im Sinne
von funktional nicht sinnvoll, ein anderer nicht-praktisch als vollstindige Ver-
neinung, beispielsweise im Sinne von theoretisch. Im wissenschaftlichen Kontext
wird entsprechend die Philosophie als Ganze eher zu den theoretischen Fichern
gezihlt, weil wir mehr praktisch orientiert diejenigen Wissenschaften nennen, die
unmittelbar zur Anwendung kommen konnen und sollen, wie etwa technische
Fécher oder auch die Medizin und die Pddagogik. Im philosophischen Sprach-
gebrauch wird schlieBlich unter ,praktisch® ganz allgemein das verstanden, was
mit dem konkreten Tun oder Handeln zu tun hat oder sich im weitesten Sinne
damit beschiftigt. So fungiert die praktische Philosophie als Oberbegriff fiir
Rechts-, Moral-, und Politische Philosophie.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

144 | FREIHEIT ALS NORM?

In der Philosophie selbst bezeichnet demnach praktische Philosophie nur einen
Teilbereich, dem die theoretische Philosophie mit ihren Teilgebieten Erkenntnis-
theorie, Logik, Metaphysik, Ontologie oder auch Sprachphilosophie etc. gegen-
iibergestellt wird. Damit meinen wir, uns auf die abendléndische Tradition bezie-
hen zu diirfen, da schon in den Platonischen Dialogen — scheinbar — in dieser
Weise zwischen praktischem und theoretischem Wissen unterschieden wird.
Sieht man genauer hin, zeigt sich aber, dass schon dort die Unterscheidungen
doch etwas differenzierter vorgenommen wurden bzw. dass die scheinbar so
leicht voneinander zu unterscheidenden Teilgebiete der Philosophie nicht etwa
verschiedene Bereiche beriihren, sondern nur verschiedene Aspekte ein und der-
selben Sache hervortreten lassen.

So heifit es etwa gleich zu Beginn des Politikos, nachdem die Rechenkunst
als ,,ganz kahl von Handlung und [...] uns bloB eine Einsicht* bewirkend be-
schrieben worden ist, weiter:

,,Die Tischlerei aber und alle andern Handwerke haben die Erkenntnis in Handlungen
einwohnend als mit ihnen zusammen gewachsen, und gemeinschaftlich bringen sie zu-
stande die durch sie entstehenden korperlichen Dinge, welche vorher nicht waren. [...]
Auf diese Art so teile uns sdmtliche Erkenntnisse (epistémas), und nenne die eine han-
delnd (praktikén), die andere lediglich einsehend (gndstikén).* (Platon, Politikos 258 e).

Eine praktische Erkenntnis wird hier im Gegensatz zur theoretischen als eine be-
schrieben, die unmittelbar mit dem Handeln zu tun habe, in das Handeln einge-
woben sei. Die praktische Erkenntnis hat so zwei Stringe, die zusammen bewir-
ken, dass durch menschliches Handeln etwas entstehen kann. Das Wissen um-
fasst nun sowohl die praktische Erkenntnis im erlduterten Sinne, aber auch noch
die einsehende, gnostische Erkenntnis. Wiederum ist diese Unterscheidung aber
eine, die nur verschiedene Aspekte des Wissens beleuchtet, denn wahre Episteme
bedarf der Einsicht und der Praxis. So dringt der mit Sokrates im Gesprich ste-
hende Fremde am Ende dieser Sequenz darauf, dass Fithrungskompetenzen im-
mer aus beiden Erkenntnisarten bestehen.

Unsere Alltagsunterscheidung zwischen ,praktisch® und ,theoretisch’, die
beide Pridikate auf einer Ebene verortet, unterscheidet sich demnach wesentlich
von der vorgetragenen im Politikos, da dort der eigentliche Gegenbegriff zu
,praktisch® ,gnostisch* ist, wihrend die Theorie und das Tun nur zusammen das
Praktische ausmachen. Betrachtet man das Beispiel, an dem Sokrates die Unter-
scheidungen festmacht, so handelt es sich um den herzustellenden Gegenstand,
zu dessen Herstellung es verschiedener Kompetenzen bedarf. Von dort aus, also
von der Welt und ihren Erfordernissen aus, erfolgt die Einteilung in ,praktisches*
und ,reines‘ Wissen sowie die Feststellung ihres notwendigen Zusammenspiels.

Nimmt man hingegen beispielsweise die Einteilung der Philosophie bei Aris-
toteles, zeigt sich ein ganz anderer Bezugspunkt fiir die getroffenen Unterschei-
dungen: Es ist der Mensch selbst mit seinen grundsitzlichen Moglichkeiten, sich

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONZEPTUALISIERUNG DES PRAKTISCHEN VERMOGENS | 145

zu verhalten, d.i. Betrachten, Handeln und Schaffen. Diese Verhaltensweisen
bestimmen die Art und Weise philosophischen Weltverhaltens und damit die
Einteilung der Philosophie: Wihrend die theoretische Philosophie das Seiende
betrachtet und deutet, ist die praktische Philosophie, d.i. Ethik und Politik, auf
Veranderung durch Handlungen aus. Diesen wird als Drittes die poietische Philo-
sophie beiseite gestellt, die auf Hervorbringung, d.h. Schaffen zielt und der Aris-
toteles die Poetik und die Okonomik zuordnet.

Im Vergleich zu den beiden angefiihrten antiken Zuweisungen lassen sich fiir die
Verwendung des Priidikates ,praktisch* durch Kant sowohl Ubereinstimmungen,
aber auch Verschiebungen feststellen. Wie Aristoteles geht auch Kant bekannt-
lich vom menschlichen Denkvermdgen aus, wobei er der Verdnderung der Welt
die reine Philosophie voranstellt, die zunichst zeigen soll, auf welcher Grundla-
ge wir iiberhaupt Erfahrungen machen und erkennen und auf welcher Grundlage
wir iiberhaupt auf unsere Welt einwirken konnen. So nennt er — wie gezeigt —
,praktische‘ und ,theoretische Philosophie‘ den eingeschrinkten Bereich, der die
,Prinzipien der Vernunfterkenntnis der Dinge durch Begriffe‘ enthélt. Wobei die
praktische Philosophie diejenigen Erkenntnisse bezeichnen soll, die den Begriff
und das Prinzip des Praktischen betreffen. Deshalb richtet sich diese Verwen-
dung des Prédikats ,praktisch‘ nicht nach einem phinomenalen Anwendungsbe-
reich, sondern primir nach der Unterscheidung der Vermogen, die Kant trifft!'
Auch entwirft er mit der Theoretisierung des praktischen Vermogens keine Theo-
rie des Handelns, sondern in erster Linie eine Theorie moglicher unterschiedli-
cher Handlungsbestimmungen, zu deren Unterscheidung er allerdings problemlos
auf Erkenntnisse der theoretischen Philosophie rekurriert — auch wenn es sich
dabei um das genuin praktische Denkvermdgen handelt.

I. Elemente aus der theoretischen Philosophie
in der Konzeption des Willens

In der Einleitung zur KU insistiert Kant auf der strikten Distinktheit der beiden
Mengen von Erkenntnissen, die er ,praktische‘ und ,theoretische Philosophie
nennt. Doch folgt — wie bereits gezeigt — aus dieser vollstindig dichotomen Un-
terscheidung der beiden Bereiche der Philosophie aufgrund der Unterscheidung
ihrer Grundbegriffe und Prinzipien keinesfalls, dass die Erkenntnisse iiber die
Vermogen, die Kant mit ,praktisch und ,theoretisch® bezeichnet, ebenfalls ent-
weder dem einen oder dem anderen Bereich zugeordnet werden miissen. Folglich

1 Insofern die Einteilung iiber die Unterscheidung des Vernunftvermogens erfolgt
und sich nicht nach der klassischen dufleren Unterscheidung zwischen ,das Handeln
betreffend‘ und das ,Denken betreffend richtet, scheint Kant hier also zunichst
eher den aristotelischen Bahnen zu folgen, denn die platonische Unterscheidung
,praktisches‘ versus ,gnostisches‘ Wissen wird auch durch Kant in das Feld der
Vernunftvermogen verwiesen.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146 | FREIHEIT ALS NORM?

sind die Erkenntnisse, die iiber das praktische Vermogen gewonnen werden,
nicht ausschlieBlich Erkenntnisse, die sich auf den Freiheitsbegriff und dessen
Prinzip beziehen. Stattdessen kann, wenn es um die Willensbestimmung geht, die
immer nur nach Begriffen wirkt und nicht durch andere Stimuli unmittelbar her-
vorgerufen wird, der zugrundeliegende Begriff der Theoretisierung ebenso der
Naturbegriff sein:

,.Der Wille als Begehrungsvermogen ist ndmlich eine von den [...] Naturursachen in der
Welt, ndmlich diejenige, die nach Begriffen wirkt; und alles, was als durch einen Willen
moglich (oder notwendig) vorgestellt wird, heifit praktisch-moglich (oder -notwendig);
zum Unterschiede von der physischen Moglichkeit oder Notwendigkeit einer Wirkung,
wodurch die Ursache nicht durch Begriffe [...] zur Kausalitit bestimmt wird.” (KU
XIII).

Hier ist von Begriffen im Plural die Rede und keinesfalls nur von einem einzigen
Begriff, und das bedeutet, dass es Willensbestimmungen gibt, in denen die Wirk-
ursache nach dem Naturbegriff, und solche, in denen sie nach dem Freiheitsbeg-
riff gedacht wird:

[IIst der die Kausalitit bestimmende Begriff ein Naturbegriff, so sind die Prinzipien
technisch-praktische; ist er aber ein Freiheitsbegriff, so sind diese moralisch-
praktisch; [...] so werden die ersteren zur theoretischen Philosophie (als Naturlehre)
gehoren, die anderen aber ganz allein den zweiten Teil, [...] (als Sittenlehre) die prakti-
sche Philosophie ausmachen.” (KU AA Bd.6: XIII).

Zur Konzeption des ganzen praktischen Vermogens schopft Kant demnach aus
beiden Begriffen Erkenntnisse und Wissen, zu denen die Konzeption ihrerseits
wiederum weitere Erkenntnisse hinzufiigen wird: Die Willensbestimmung aus
Begriffen, womit gemeint ist, dass es nicht um empirische, sinnliche oder fakti-
sche Stimuli geht, wird so gedacht, dass sie sowohl geméll dem Begriff der Natur
als auch gemifl dem Begriff der Freiheit erfolgen kann. Daher kann die Frage
nach der Willensbestimmung und die Antwort auf diese Frage beiden Teilen der
kantischen reinen Philosophie zugeordnet werden. Wenn nicht beachtet werde, so
Kant weiter, dass das praktische Vermogen auch nach Naturbegriffen definiert
wird, fiithre das zu einem ,Missbrauch der Ausdriicke zur Einteilung‘, weil ,,man
das Praktische nach Naturbegriffen mit dem Praktischen nach dem Freiheitsbeg-
riff fiir einerlei nahm.” (KU AA Bd.6: XII).

Kant stort hier demnach nicht, dass es offenbar zweierlei Strukturierungs-
moglichkeiten oder Formen oder Arten und Weisen des Praktischen gibt, son-
dern, dass aus der Verwendung des Pridikates ,praktisch® zur Bezeichnung des
Vermogens und aus seiner Verwendung zur Bezeichnung eines Teilbereiches der
Philosophie auf die gleiche Extension dieser Bereiche geschlossen und damit die
Einteilung der Philosophie unsauber gemacht werde. Reine praktische Philoso-

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONZEPTUALISIERUNG DES PRAKTISCHEN VERMOGENS | 147

phie enthilt weniger Erkenntnisse als die Menge der Erkenntnisse, die iiber das
ganze praktische Vermogen gewonnen werden konnen. Die Januskopfigkeit des
praktischen Vermogens als Wille muss also darauf zuriickgefiihrt werden, dass
die Ursachen, die ein Moment der Willensbestimmung ausmachen, aus der theo-
retischen und/oder aus der praktischen Philosophie stammen konnen, was fiir
Kant offensichtlich kein Problem darstellt. Daher gilt es zu beachten, dass weder
das Pradikat ,praktisch‘, noch das Substantiv ,Wille‘ ausreichende Indikatoren
dafiir sind, um feststellen zu konnen, fiir welchen und aus welchem Bereich der
Philosophie gerade Erkenntnisse iiber das praktische Vermogen gewonnen wer-
den.?

In den anschlieBenden Abschnitten der Einleitung in die KU insistiert Kant
darauf, welche Kiinste oder Lehren folglich alle nicht zur praktischen Philoso-
phie gezihlt werden diirfen — ,selbst nicht die allgemeine Gliickseligkeitslehre® —,
»weil sie insgesamt nur Regeln der Geschicklichkeit, die mithin praktisch-
technisch sind, enthalten, um eine Wirkung hervorzubringen, die nach Naturbeg-
riffen der Ursachen und Wirkungen méglich ist (KU XV T.S.). Obwohl die Re-
geln das praktische Vermogen betreffen, ziahlt Kant sie zur theoretischen Philo-
sophie, weil sie aus den Erkenntnissen folgen, die er aus der Analyse des theore-
tischen Vermogens und damit aus den Naturbegriffen und ihren Prinzipien ge-
wonnen hat. Das Natiirliche an diesen Regeln oder an diesen Willensbestim-
mungsmoglichkeiten liegt aber keinesfalls darin, dass Kant so den Willen einer
Determination durch die Materie unterwerfen wiirde, wie etwa ein Apfel den
Fallgesetzen unterworfen ist, sondern darin, dass diese Regeln den Willen gemdfs
der Naturkausalitdt bestimmen konnen:

,»Man sieht hieraus, daf} ein Inbegriff praktischer Vorschriften, welche die Philosophie
gibt, nicht einen besonderen Teil, dem theoretischen zur Seite gesetzten Teil [...] aus-
mache, weil sie praktisch sind; denn das konnten sie sein, wenn ihre Prinzipien gleich
ginzlich aus der theoretischen Erkenntnis der Natur hergenommen wiren (als technisch-
praktische Regeln)*. (KU XV)?

Folgt man der kantischen Selbstdarstellung in der Einleitung zur KU, dann zeigt
sich dort folglich, dass die Theoretisierung des praktischen Vermdgens weitaus
mehr umfasst als nur das, was er in der praktischen Philosophie verhandelt wis-
sen will. Hier geht es explizit um verschiedene Griinde und Formen der Willens-
bestimmung und damit auch um solche, die nach den Begriffen und Prinzipien

2 Der erste Abschnitt der Einleitung in die KU endet damit, dass Kant nochmals auf
den Unterschied zwischen der Verwendung des Pridikats ,praktisch® in Bezug auf
(Handlungs-)Vorschriften und in Bezug auf die ,Philosophie‘ hinweist und auf dem
Unterscheidungskriterium beharrt, das er in der Verschiedenheit der Prinzipien und
in ihrer begrifflichen Herkunft sieht und eben nicht im Anwendungsgebiet, deren es
viele praktische gebe.

3 Vgl.auch GMS I1.19 AA Bd. 4: S. 415.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148 | FREIHEIT ALS NORM?

der Natur erfolgen. Die dichotome Einteilung der Philosophie und der Erkennt-
nisvermogen bedeutet daher nicht, dass das praktische Vermogen nicht nach
Prinzipien definiert werden konnte, die ein Resultat der erkennenden Reflexionen
sind, d.h. solche Erkenntnisse, die Kant erst aus der Untersuchung des theoreti-
schen Vermogens gewinnen konnte. Dass der Wille das praktische Vermogen
schlechthin ausmacht und nicht das theoretische, da er sich nicht erkennend auf
seinen Gegenstand bezieht, impliziert also keinesfalls, dass seine grundsitzlichen
Bestimmungsformen nicht den theoretischen Erkenntnissen entlehnt sein kénnen!
Den Willen zeichnet aus, dass er nicht nur aufgrund der theoretischen Erkennt-
nisse konzeptualisiert werden soll, sondern auch noch aufgrund eines anderen
Begriffes und Prinzips, ,,weil der Wille nicht bloB unter dem Naturbegriffe, son-
dern auch unter dem Freiheitsbegriffe steht (KU AA Bd.6: XIV @.4

Das praktische Vermogen als Wille wird also — entgegen dem Eindruck, den die
architektonischen Bemerkungen bis zur KU vermitteln — nicht allein aus dem
praktischen Begriff und dessen Prinzip konzipiert, da Kant bei seiner Konzeptua-
lisierung auch Erkenntnisse aus der theoretischen Philosophie einflieen lisst.
Das bedeutet aber nicht, dass in die Willenskonzeption, wenn sie sich expliziter
Weise auf Erkenntnisse aus der theoretischen Philosophie beruft, bereits empiri-
sche Bedingungen einbezogen wiirden. Es bedeutet nur, dass Kant bei der Kon-
zeptualisierung des Praktischen explizit auf Erkenntnisse zuriickgreift, die es im
Bereich der theoretischen Philosophie zu gewinnen galt.’ Die Konzeption des
Willens stattet diesen mit einer bestimmten Binnenstruktur aus, deren einzelne
Aspekte oder Elemente die Ursache der Willensbestimmung, den Zweck der Wil-
lensbestimmung und die dadurch bestimmte Handlung ausmachen.

m. Momente der Willenskonzeption

Wenn in der kantischen Konzeption von Handlungen die Rede ist, dann bedeutet
das, dass hier keine unmittelbar reflexhaften korperlichen Bewegungen gemeint
sind — wie etwa bei einem Pawlowschen Hund. Der Name ,Handlung* bezeichnet
stattdessen immer Titigkeiten, die von einem Willen bestimmt sind, d.h. in jedem
Fall eine Vermittlung durch das Denkvermdgen implizieren, denn ,,Handlung
bedeutet schon das Verhiltnis des Subjekts der Kausalitit zur Wirkung* (KrV A

4 Vgl. auch GMS 11.27 AA Bd. 4: S. 420.

5 Aufgrund der theoretischen Prinzipien des Praktischen, die in der Einleitung zur KU
thematisiert werden, lieBe sich einwenden, dass es hier ja nur um eine ganz be-
stimmte Art von praktischen Regeln gehe, die eben der Unterwerfung der Hand-
lungsbestimmung unter das Muster der Naturkausalitit geschuldet seien — und dass
damit ja gar nicht die Konzeption des reinen Willens angesprochen sei. Dem kann
entgegengehalten werden, dass Kant das ganze praktische Vermogen durch und
durch nach dem Muster einer Erkenntnis konzipiert, die er aus der transzendentalen
Untersuchung des reinen Verstandesvermogens gewonnen hat: auf die Kausalitit
als Muster fiir Bestimmung tiberhaupt — wie im zweiten Kapitel gezeigt wird.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONZEPTUALISIERUNG DES PRAKTISCHEN VERMOGENS | 149

205/B 250).° Die Vermittlung iiber das Denkvermégen bedeutet aber nicht, sinn-
liche Affekte auszuschlieen, sondern nur, ihnen nicht unmittelbar ausgeliefert
zu sein. Der verniinftige Wille kann immer intervenieren, so dass er der Notigung
durch sinnliche Affekte in diesem Sinne Grenzen setzt:

,Die Freiheit im praktischen Verstande ist die Unabhingigkeit der Willkiir von
der Notigung durch Antriebe der Sinnlichkeit. Denn eine Willkiir ist sinnlich, sofern
sie pathologisch (durch Bewegursachen der Sinnlichkeit) affiziert ist; sie heif3t tie-
risch (arbitrium brutum) wenn sie pathologisch necessitiert werden kann. Die
menschliche Willkiir ist zwar ein arbitrium sensitivum, aber nicht brutum, weil Sinn-
lichkeit ihre Handlungen nicht notwendig macht, sondern dem Menschen ein Vermogen

beiwohnt, sich, unabhidngig von der Notigung durch sinnliche Antriebe, selbst zu
bestimmen.* (KrV A 534/B 562 T1.S.).

Mit Willkiir oder Wille wird hier das Moment im Willenskonzept bezeichnet,
nach dem der Mensch nicht unmittelbar durch die Sinnlichkeit — durch korperli-
che Affekte — zu Handlungen gezwungen gedacht wird, selbst dann nicht, wenn
die Willkiir sinnlich affiziert ist.” Denn auch dann, wenn die Willkiir oder das
Wollen als durch die Sinne angeregt gedacht wird, wird damit kein notwendiger
Zwang, dieses oder jenes zu tun, verbunden. Einen wie auch immer gearteten
Zwang zu irgendwelchen Handlungen denkt Kant nicht als menschlichen, son-
dern als tierischen Willen, der ,pathologisch necessitiert* wire. Das hiefe, dass
die sinnlichen Affekte unmittelbar ein bestimmtes Tun, eine korperliche Bewe-
gung zur Folge hitten, wie etwa neurotische Zwangshandlungen.

Der nicht pathologische menschliche Wille muss folglich in der kantischen
Konzeption immer als verniinftiger verstanden werden; er erklirt als Konzept die
Idee, dass es dem Menschen moglich ist, nicht unmittelbar, reflexartig oder im
Affekt agieren zu miissen, sondern seine Handlungen durch den Einsatz, den
Gebrauch des Denkens zu bestimmen:

,Der Wille wird als ein Vermogen gedacht, der Vorstellung gewisser Gesetze gemil
sich selbst zum Handeln zu bestimmen. Und ein solches Vermdgen kann nur in ver-
niinftigen Wesen anzutreffen sein.” (GMS 11.46 AA Bd. 4:427).

6  Vgl. zur Vermittlung durch die Vernunft gleichlautend Gerold Prauss (1983). Kant
iiber Freiheit als Autonomie. FaM: Vittorio Klostermann, S. 20 sowie Korsgaard
,»When desire bids we can indeed take it or leave it.* Christine M. Korsgaard
(1996). The sources of normativity. Cambridge: Cambridge University Press, S. 97;
auch 94.

7  Auf den ersten Blick mag es befremden, dass Kant den sinnlich affizierten Willen
hier ,pathologisch‘ nennt, da die ,Pathologie‘ die Wissenschaft von der Entstehung
der Krankheiten ist. Andererseits meint ,Pathos‘ urspriinglich das Leiden im Sinne
einer sinnlichen Bewegtheit — so heifit es in der GMS ganz allgemein ,,[d]ie Abhin-
gigkeit des Begehrungsvermogens von Empfindungen heifit Neigung* (GMS 1I.13
AA Bd. 4: S. 413 Anmerkung) und in der KpV: der Wille gebe sich ,,die Vorschrift
zur verniinftigen Befolgung pathologischer Gesetze KpV AA Bd. 5: S. 33 T.s.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150 | FREIHEIT ALS NORM?

Den Willen als Teil des verniinftigen Denkvermdgens zu konzipieren, bedeutet
also, ihm die Moglichkeit zuzuschreiben, Einfluss auf das Handeln zu nehmen,
so dass es nicht unwillkiirlicher oder determinierter MalBlen, d.h. auch nicht auf-
grund empirischer Umstinde abliuft.® Stattdessen folgt das Handeln einer Be-
stimmung, wird es von einem Vermogen geleitet, das sich Vorstellungen machen
kann, nicht von seinem Belieben, sondern von ,gewissen Gesetzen‘. Handeln be-
deutet demnach fiir Kant ein Tun, das erst aufgrund einer Bestimmung durch den
Willen erfolgt — sofern es nicht ,pathologisch® gedacht wird —, sondern als durch
Vorstellungen initiiert. Damit ist aber noch nichts dariiber gesagt, aus welchen
Griinden oder zu welchen Zwecken die Vernunft gebraucht wird, um das Han-
deln zu bestimmen bzw. aus welchen Griinden oder Zwecken gehandelt wird,
sondern lediglich, dass in der kantischen Konzeption bei Handlungen immer die
Vernunft als Instrument in Gebrauch ist, die dariiber bestimmt oder, wenn man
so will, entscheidet, welches Handeln zu welchem Zweck am besten oder wel-
ches Handeln welchem Grund angemessen ist:

,Nur ein verniinftiges Wesen hat das Vermogen, nach der Vorstellung der Gesetze d.i.

nach Prinzipien zu handeln, oder einen Willen. Da zur Ableitung der Handlungen von
Gesetzen Vernunft erfordert wird, so ist der Wille nichts anderes als praktische Ver-
nunft“ (GMS II1.4 AA Bd. 4:412 1.8.).

Nun nimmt Kant die Willenskonzeption vollkommen unabhingig davon vor,
welche tatsdchlichen Handlungen durch den Willen evoziert werden konnten,
weil er das praktische Vermdgen rein aus Begriffen konzipieren will und keines-
falls als Abbild irgendwelcher Phinomene. Auch geht es nicht darum, den Kon-
nex zwischen Willen und Handlungen zu theoretisieren — wie das moglich ist,
will Kant explizit nicht beantworten.” Die Frage, auf die die Konzeptualisierung
des Praktischen mit der Willenskonzeption antwortet, lautet also nicht, ,Welche
Handlung wird wie bewirkt?‘ oder ,Wie kann der Wille Handlungen bestim-
men?‘, sondern sie lautet vielmehr: Wenn wir davon ausgehen, dass es etwas wie
eine Beeinflussung des menschlichen Handelns durch unser Denken gibt, wie

8 ,.Naturnotwendigkeit [ist] die Eigenschaft der Kausalitit aller vernunftlosen Wesen,
durch den Einflul fremder Ursachen zur Tétigkeit bestimmt zu werden.* GMS III.1
AA Bd. 4: S. 446 1.S. D.h. hier findet keine Vermittlung durch die Vernunft statt!

9 ,Nun laBt uns hierbei stehen bleiben und wenigstens als moglich annehmen: die
Vernunft habe wirklich Kausalitdt in Ansehung der Erscheinungen® KrV A 549/B
577 oder auch KrV A 557/B 585. Im Zusammenhang mit dem ,moralischen Ge-
fiihl*, spricht Kant einen dhnlichen Konnex an, wenn er von einer Kausalitit spricht,
die dazu gehore, wenn die Vernunft die Sinnlichkeit gemill ihren Prinzipien
bestimmen konnen solle. ,,Es ist aber gidnzlich unmdglich einzusehen, d.i. a priori
begreiflich zu machen, wie ein bloBer Gedanke, der selbst nichts Sinnliches in sich
enthilt, eine Empfindung [...] hervorbringe; denn das ist eine besondere Art von
Kausalitit, von der [...] wir gar nichts a priori bestimmen konnen* GMS 111.30 AA
Bd. 4: S. 460. Beide Probleme sind aber fiir Kant einfach keine Aufgaben der kriti-
schen Untersuchung.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONZEPTUALISIERUNG DES PRAKTISCHEN VERMOGENS | 151

ldsst sich dann diese Willensbestimmung gegen die Naturkausalitiit einerseits
und als Begriindung der Sittlichkeit andererseits denken?<"°

Dass Willensbestimmungen zu diesen oder jenen Handlungen fithren mogen,
ist in Bezug auf die ersten Konzeptualisierungsschritte, d.h. fiir die reinen prakti-
schen Erkenntnisse vollkommen unerheblich. Die Frage nach der Realisierung
von Handlungen wird noch nicht einmal relevant, wenn Kant nach den Anwen-
dungsbedingungen des schon sittlich bestimmten Willens fragt bzw. nach den
Folgerungen, die sich aus dem Begriff und dem Prinzip des Praktischen ergeben,
sondern erst dann, wenn es um die anthropologischen, konkreten und immer kon-
tingenten Realisierungsbedingungen geht.""

Als primidrer Gegenstand der reinen praktischen Philosophie kénnen dem-
nach im kantischen kritischen Theoriegebdude nicht die Handlungen ausfindig
gemacht werden — Kant liefert keine Handlungstheorie. Wenn es um die Konzep-
tualisierung des praktischen Vermogens als Wille geht, ist vielmehr gemeint,
welche verschiedenen Griinde und Zwecke fiir die Bestimmung des Handelns an-
gefiihrt werden konnen, wie sich diese zueinander verhalten und warum mogli-
cherweise eine daraus ableitbare Bestimmung einer anderen vorzuziehen ist.

Das ,,Verhiiltnis der objektiven Gesetze zu einem nicht durchaus guten Willen wird vor-
gestellt als die Bestimmung des Willens [...] zwar durch Griinde der Vernunft, denen
aber dieser Wille seiner Natur nach nicht notwendig folgsam ist.“ (GMS I.12 AA Bd.
4:413)

Geht es also in der Grundlegung um die verniinftigen Bestimmungsgriinde des
Willens,12 dann bedeutet das, dass Kant hier zwischen verschiedenen Griinden
oder Motiven unterscheidet, die aber alle gleichermallen durch die Vernunft ver-
mittelt erst zu bestimmten Handlungen fiihren, in dem Sinne, dass sie einem
Grund folgen, der sie bestimmt. ,Handlung‘ bezeichnet so ein sekundédres Mo-
ment des Willenskonzeptes, weil sie erst die Folge eines Selbstbestimmungspro-
zesses ist; die Griinde und Zwecke, die das Handeln bestimmen, sind hingegen

10 Esser nennt den freien Willen in diesem Sinne ein ,,Gedankenexperiment eines ,un-
eingeschrinkt guten Willens*“ Esser 2004: S. 17. Das Gedankenexperiment wird
freilich nicht nur in Bezug auf den reinen Willen gemacht, sondern betrifft das gan-
ze Willenskonzept, denn der Wille wird als ein bestimmendes Vermogen gedacht,
wie es oben heifl3t.

11 Irgendwelche empirischen Bedingungen, die dazu fithren konnen, dass es ,nicht so
lauft, wie geplant‘, man miisste sogar formulieren ,wie gewollt‘, sind im kantischen
Willenskonzept iiberhaupt nicht angesprochen — sie machen erst den zweiten, empi-
rischen Teil der ,sittlichen Weltweisheit® als ,praktische Anthropologie® aus; vgl.
beispielhaft MS AA Bd. 6: S. 217.

12 In der Einleitung bemerkt Kant dort gegen andere Sittlichkeitslehren gerichtet, die
Verfasser ,,unterscheiden nicht die Bewegungsgriinde, die als solche vollig a priori
blof} vorgestellt werden konnen, von den empirischen [Griinden], die der Verstand
bloB durch Vergleichung der Erfahrungen zu allgemeinen Begriffen erhebt GMS
Einleitung 10 AA Bd. 4: S. 391; vgl. sinngeméll KpV AA Bd. 5: S. 15.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152 | FREIHEIT ALS NORM?

das primdre Moment der Willenskonzeption und damit der Theoretisierung des
Praktischen und der Konzeptualisierung der praktischen Vernunft:

,.Das Begehrungsvermogen, dessen innerer Bestimmungsgrund, folglich selbst das Be-
lieben in der Vernunft des Subjects angetroffen wird, heifit der Wille. Der Wille ist al-
so das Begehrungsvermogen, nicht sowohl (wie die Willkiir) in Beziehung auf die
Handlung, als vielmehr auf den Bestimmungsgrund der Willkiir zur Handlung betrach-
tet, und hat selber vor sich eigentlich keinen Bestimmungsgrund, sondern ist, sofern sie
die Willkiir bestimmen kann, die praktische Vernunft selbst. (MS AA Bd. 6:213)."

Mit Kant gilt es also zwischen den Griinden und Zwecken, nach denen die Ver-
nunft das Handeln bestimmt, als primdres Moment, den Handlungen als sekundi-
res Moment und der Bestimmungsrelation zwischen den beiden Momenten zu
unterscheiden. Das folgende Zitat aus der KpV fasst die drei Aspekte und deren
Zusammenhang noch einmal zusammen:

,»In der praktischen Erkenntnis, d.i. derjenigen, welche es blo mit Bestimmungsgriin-
den des Willens zu tun hat, sind Grundsitze, die man sich macht, darum noch nicht Ge-
setze, darunter man unvermeidlich stehe, weil die Vernunft im Praktischen es mit dem
Subjekte zu tun hat, nimlich dem Begehrungsvermogen, nach dessen besonderer Be-
schaffenheit sich die Regel vielfiltig richten kann. Die praktische Regel ist jederzeit ein
Produkt der Vernunft, weil sie Handlung als Mittel zur Wirkung als Absicht vor-
schreibt. Diese Regel ist aber fiir ein Wesen, bei dem Vernunft nicht ganz allein Be-
stimmungsgrund des Willens ist, ein Imperativ, d.i. eine Regel, die durch ein Sollen,
welches die objektive Notigung der Handlung ausdriickt, bezeichnet wird, und bedeutet,
daB, wenn Vernunft den Willen génzlich bestimmte, die Handlung unausbleiblich nach
dieser Regel geschehen wiirde.” (KpV AA Bd. 5:20).

13 Korsgaard schlédgt vor, den Unterschied zwischen ,Wille‘ und ,Willkiir‘ als Unter-
scheidung zwischen ,thinking self* und ,acting self* im Sinne der Unterscheidung
zwischen unmittelbarem Bewusstsein von dem sinnlichen Affekt und dem reflexi-
ven Bewusstsein auf das hervorgerufene Gefiihl; vgl. Korgaard 1996: S. 104. Zur
philologischen Unterscheidung von Wille und Willkiir vgl. auch Esser 2004: S. 143
Anm. Sie geht davon aus, dass diese begriffliche Unterscheidung dazu dient, die
Konfusion von ,empirischem‘ und ,freiem Willen® zu vermeiden, was sich auch
daran ablesen lasse, dass sie erst in der Metaphysik der Sitten eingefiihrt werde, weil
Kant erst dort vom Willen als Vernunft sprechen wiirde. Letzteres entspricht nicht
dem Textbestand, weil Kant schon in der Grundlegung diese Gleichsetzung vor-
nimmt (vgl. GMS 111.4 AA Bd. 4: S. 412; 448). Auflerdem liegt die Differenz vor
allem darin, dass der empirische Wille derjenige ist, dessen Bestimmungsgriinde
auch sinnliche Affekte sein konnen. Kant fordert es allerdings heraus, seine Kon-
zeption so zu verstehen, wenn er einerseits bestimmte Regeln, die aus der Vernunft
stammen, empirisch-pragmatisch nennt und andererseits in der KpV von einem em-
pirischen Willen spricht, wenn er den Willen meint, der sich nach eben diesen Re-
geln bestimmt.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONZEPTUALISIERUNG DES PRAKTISCHEN VERMOGENS | 153

Bestimmungsgrund, Bestimmungspotential und bestimmte Handlung bezeichnen
verschiedene Aspekte der kantischen Willenskonzeption. Die Bestimmungsgriin-
de werden nochmals danach unterschieden, ob sie etwas mit unserer Natur als
sinnliche Wesen zu tun haben, oder ob sie mit unserer Natur als rein verniinftige
Wesen zu tun haben — wobei beide Arten von Griinden immer verntinftig vermit-
telt werden und beide Arten von Griinden zu Anweisungen fithren konnen, die
aussagen, welches Handeln verniinftiger Weise angemessen wére — sei es aus
pragmatischen Griinden oder aus Griinden der Freiheit.

Betrachtet man die Form oder das Muster, das der Willenskonzeption in ihren
drei Aspekten zugrunde liegt, d.i. den ursdchlichen Grund der Willensbestim-
mung, die bestimmte Handlung und das Bestimmungspotential selbst, ldsst sich
sagen, dass sie im kantischen kritischen Theoriegebédude in einem engen Verhilt-
nis zur Kausalitit stehen, insofern sie entweder als solche oder mit Bezug auf sie
konzipiert werden. Trivialerweise trifft das natiirlich auf das sekunddre Moment
des Willenskonzeptes zu, insofern Handlungen als Teil der phdinomenalen Welt
immer auch der Naturkausalitéit unterliegen und vollstindig durch sie erklédrbar
sein miissen.'* Aber das enge Verhiltnis zur Kausalitit betrifft gerade und insbe-
sondere die beiden anderen Aspekte, insofern der praktische Begriff Freiheit von
Kant zum Bestimmungsgrund des reinen Willens erklirt wird und das praktische
Prinzip die Selbstbestimmungsfihigkeit bzw. das Selbstbestimmungsvermogen
oder -potential schlechthin darstellt. Damit liegt der Konzeptualisierung des
Praktischen eine theoretische Erkenntnis zu Grunde, von der sie — im eigentli-
chen Sinne des Wortes — formiert wird, an der sie sich mafgebend orientiert.
Wenn also davon ausgegangen wird, dass der Wille als praktisches Vermogen
von Kant ausschlieBlich mit Erkenntnissen konzipiert wiirde, die aus der prakti-
schen Philosophie stammten bzw. diese ausmachten, dann ist das nicht zutref-
fend.

Kant iibernimmt zur Konzeptualisierung des praktischen Vermogens als Wil-
le in Bezug auf die Bestimmungsrelation explizit Elemente aus der theoretischen
Philosophie. Liele sich hier noch einwenden, dass es sich ja um das Konzept des
sinnlich affizierten Willens handelt, der schon deshalb etwas mit der theoreti-
schen Philosophie zu tun habe, weil damit auch der Naturbegriff angesprochen
sei, so muss man entgegnen, dass schon die Rede von der Bestimmung allein —
sei sie fremd- oder selbstbestimmend gedacht — einen Transfer aus der theoreti-
schen Philosophie darstellt, weil hiermit die Idee der Kausalitédt schlechthin ge-
meint ist. Das gesamte kantische Willenskonzept beruht demnach auf der Idee
der Kausalitit — sei es als Bestimmung iiberhaupt, sei es in Bezug auf die ver-

14 ,,Nun muf} die Handlung allerdings unter Naturbedingungen moglich sein, wenn auf
sie das Sollen gerichtet ist; aber diese Naturbedingungen betreffen nicht die Be-
stimmung der Willkiir selbst; sondern nur die Wirkung und den Erfolg derselben in
der Erscheinung.” KrV A 548/B 576 T.S.; vgl. auch KrV A 557/B 585.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154 | FREIHEIT ALS NORM?

schiedenen Bestimmungsgriinde oder aber in Bezug auf bestimmte Handlungen,
zu denen sich der Wille nach dem Muster der Naturkausalitét bestimmt.

Das gilt auch und insbesondere fiir die Konzeptualisierung von Begriff und
Prinzip des Praktischen, und das nicht nur, weil sie beide in Anlehnung an bzw.
in Bezug auf die theoretische Kategorie der Kausalitit entworfen werden, son-
dern auch inhaltlich. So wird im theoretischen Zusammenhang das Konzept der
Spontaneitdt des Verstandes dafiir gebraucht, die Kategorien ,herzustellen‘ und
dient so nicht zuletzt der transzendentalen Absicherung der Kausalitét in der Na-
tur. SchlieBlich entwickelt Kant aus der Idee der Bestimmung oder eben der Kau-
salitidt heraus sowohl den theoretisch-spekulativen als auch den praktischen Frei-
heitsbegriff, insofern sie beide als Ursache oder Impuls kausaler Reihen im Phi-
nomenbereich gedacht werden.

Mit diesen vier Perspektiven ist freilich weder der Begriff der praktischen
Freiheit noch das praktische Prinzip positiv bestimmt, wohl aber die strukturelle
Form festgelegt, wie sie gedacht werden konnen oder konzipiert werden miissen,
um widerspruchsfrei in die Gesamtkonzeption eingefiigbar zu werden und um
den Zweck erfiillen zu konnen, der ihnen in der Theorie zukommt — Freiheit als
Bedingung der Sittlichkeit auszuweisen und folglich die Gliickseligkeit denkbar
zu machen. Dariiber hinaus zeigen die in der theoretischen Philosophie gewon-
nenen Perspektiven aber auch und vor allem, wie der Freiheitsbegriff in prakti-
scher Hinsicht nicht aufgefasst werden darf. Daraus ergibt sich, dass der Begriff
praktischer Freiheit von Kant ausschlieBlich als Impuls regelkonformer, gesetz-
méBiger und konsistenter Selbstbestimmung gedacht wird und damit innerhalb
eines Denkraumes konzipiert wird, der durch das Kausalitdtsprinzip, mithin
durch die theoretische Philosophie formiert wird.

Eine addquate Rekonstruktion der kantischen Konzeptualisierung des Praktischen
muss daher offen legen, dass Kausalitit auch dann als grundlegendes und unhin-
terfragtes Denkmuster zur Anwendung kommt, wenn Begriff und Prinzip der
praktischen Philosophie entwickelt werden, d.h. wenn das reine praktische Ver-
mogen als reiner Wille von Kant bestimmt wird. Die Konzeptualisierung des
Freiheitsbegriffes und des Autonomieprinzips wird von Kant mitnichten gegen
die Idee der Kausalitit gefiihrt, sondern gleichsam in ihr als grundlegendes
Denkschema, das den fertigen Konzepten sowohl Form als auch Inhalt verleiht.

2. Genealogie von Begriff und Prinzip
des praktischen Vermégens

In der vorliegenden Rekonstruktion geht es also darum, die Transformation des
theoretisch-spekulativ gewonnenen Freiheitsbegriffes und des Kausalititsprinzips
so nachzuzeichnen, dass offensichtlich wird, wie Kant aus ihrer Kombination das
reine praktische Prinzip einer Zwecke setzenden Selbstbestimmung aus Freiheit

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONZEPTUALISIERUNG DES PRAKTISCHEN VERMOGENS | 155

gewinnt. Anschlieflend ldsst sich zeigen, wie Kant aus diesem als allgemein ge-
geben aufgefassten praktischen Vermdgen das Prinzip der Sittlichkeit und das
Sittengesetz konsistent folgern kann.

Mit dieser genealogischen Rekonstruktion von Begriff und Prinzip des prak-
tischen Vermogens, wird ein grundsitzlich anderer Weg eingeschlagen als der
von Kant in der Entstehung der praktischen Philosophie vorgefiihrte, weil nach
geeigneten Konzepten in der theoretischen Philosophie gefragt wird, auf die Kant
bei der Konzeptualisierung des Praktischen aus argumentativen Griinden rekur-
riert und die ihm als Grundmuster dienen. Das entspricht nicht dem Weg, den er
selbst vorgibt: Der Argumentationsverlauf in der Grundlegung beantwortet pri-
ma facie eine andere Fragestellung, weil Kant hier vom Sittengesetz ausgeht — er
stellt schlichtweg fest, dass wir Erfahrung davon haben, dass es ein Sittengesetz
gibt,15 woher auch immer es kommen und wie auch immer es aussehen mag. Das
Ziel der Grundlegung lautet entsprechend, dass es ,,in nichts mehr als der Aufsu-
chung und Festsetzung des obersten Prinzips der Moralitit [bestehe]“ (GMS
Vorrede 13 AA Bd. 4:392). Kant fragt also nur, wie das Prinzip gedacht werden
miisse, von dem er vorausgesetzter Maflen weif3, dass es a priori, d.h. aus der rei-
nen Vernunft stammen soll, denn ,,die Vernunft [gebietet] fiir sich selbst und vol-
lig unabhiéngig von allen Erscheinungen [...], was geschehen soll“ (GMS 1.3 AA
Bd. 4:408). Auch die Argumentation in der KpV nimmt einen anderen Weg, da
sie mit den in der Grundlegung gewonnenen Grundsdtzen der praktischen Ver-
nunft beginnt, ,,welche eine allgemeine Bestimmung des Willens enthalten [...]
[die] objektiv oder praktische Gesetze [heilen], wenn jene als objektiv, d.i. fir
jeden Willen jedes verniinftigen Wesens giiltig erkannt werden* (KpV AA Bd.
5:19) und von dort aus zu ,,Begriffen und von diesen womdoglich zu den Sin-
nen” (KpV AA Bd. 5:16) geht.

Kant geht also in beiden Grundlegungsschriften analytisch vor und er geht
von starken Voraussetzungen aus, indem er einerseits ein Prinzip der Sittlichkeit
und andererseits ein verniinftiges Bestimmungspotential im menschlichen Willen
als gegeben annimmt.'® So gilt es ,nur noch‘, diese beiden so zu kombinieren,

15 ,,[D]enn daBl es eine solche [reine Moralphilosophie] geben miisse, leuchtet von
selbst aus der gemeinen Idee der Pflicht und der sittlichen Gesetze ein.” GMS Vor-
rede 7 AA Bd. 4: S. 389.

16 Das widerspricht nicht Kants eigener Darstellung in der Vorrede zur Grundlegung,
die die ersten beiden Abschnitte analytisch und den dritten synthetisch nennt: am
Ende des zweiten Abschnittes sind das Prinzip der Sittlichkeit und dessen Voraus-
setzungen aufgefunden, wihrend der dritte ,,wiederum zuriick von der Priifung die-
ses Prinzips und den Quellen desselben zur gemeinen Erkenntnis, darin sein
Gebrauch angetroffen wird“, (GMS Vorrede 14 AA Bd. 4: S. 392) geht. Da der
Gebrauch des Prinzips vor allem das Sujet der KpV ausmacht, betitelt Kant den
Ubergang im dritten Teil auch Von der Metaphysik der Sitten zur Kritik der reinen
praktischen Vernunft. Damit handelt es sich aber nicht um eine weitere ,tiefere Un-
tersuchung® (Henrich 1975: S. 57), sondern tatsdchlich um ein Zuriick, da Kant in
der KpV eben neben dem Nachweis, dass die Vernunft wirklich praktisch isz, auch
auf die zusidtzlichen Anwendungsbedingungen fiir den Gebrauch des aus freier

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156 | FREIHEIT ALS NORM?

dass gezeigt werden kann, dass ersteres aus zweitem folgt. Die vorliegende ge-
nealogische Rekonstruktion verfolgt aber gerade nicht die beiden Argumentati-
onslinien, in denen Kant diesen Nachweis sowohl in der Grundlegung als auch in
der KpV im Einzelnen fiihrt, sondern will gleichsam einen Schritt vor diese Vor-
aussetzungen zuriickzugehen und danach fragen, wie Kant zunichst das verniinf-
tige Bestimmungspotential gewinnt, um es dann fiir den praktischen Zweck so zu
transformieren, dass es die geforderte Sittlichkeitskompetenz auch erfiillen
kann."”

Fragt man also nach der Genealogie der Konzepte des praktischen Freiheitsbeg-
riffes und des praktischen Prinzips und sucht zu diesem Zweck nach geeigneten
Elementen in der theoretischen Philosophie Kants, finden sich prima facie zwei:
Einerseits der theoretisch-spekulative Freiheitsbegriff und andererseits die trans-
zendentale Konzeption der Verstandesspontaneitidt. Beide Konzepte werden in
der KrV funktional in Bezug auf die Kausalitidt gewonnen: Das Spontaneitits-
konzept als ,Schopferin‘ der Kategorien schlechthin und damit auch der Kausali-
titskategorie; der theoretisch-spekulative Freiheitsbegriff als Name fiir einen
denk-, aber nicht beweisbaren ersten Impuls der Kausalreihe in der Natur, d.h. im
Bereich der Phdnomene. Beide Konzepte aus der theoretischen Philosophie wer-
den in der III. Antinomie radikalisiert und bereits dort in Bezug auf eine prakti-
sche Verwendung, die sich an der kantischen praktischen Fragestellung orien-
tiert, so gegeneinander ausgespielt, dass sich eine positive Bestimmung des prak-
tischen Freiheitsbegriffes ankiindigt. Im Gegensatz dazu wird das praktische
Prinzip erst in der Grundlegung entwickelt, allerdings nicht, ohne auch hier wie-
derum die Kausalitit als grundlegendes Schema in Anspruch zu nehmen.

Zur Nachzeichnung der konzeptionellen Entwicklung des praktischen Beg-
riffs und des praktischen Prinzips gilt es also zunichst, die Entwicklung des Frei-
heitsbegriffes im theoretischen Zusammenhang zu betrachten und dann vor die-
sem Hintergrund Kants Konzeptualisierung von Freiheit als praktisches Vermo-
gen mit dem ersten Teil der praktischen Fragestellung — dass er neben der Natur-
kausalitéit Bestand haben muss — in ein Verhiltnis zu setzen. Die konzeptionellen
Anforderungen, die in der praktischen Fragestellung an den neu zu bestimmen-
den Begriff der Freiheit gestellt werden, konnen so in Bezug auf die Kausalitits-
kompatibilitit seiner Wirkungen als erfiillt ausgewiesen werden. Im Anschluss
kann dann skizziert werden, wie Kant aus dem theoretischen Konzept der Kausa-
litdt unter Zuhilfenahme einiger Setzungen den Begriff praktischer Freiheit und
das praktische Prinzip entwickelt, die Kant zur Grundlage des Sittengesetzes und

Vernunft bestimmten Willens geht, die von der praktischen Vernunft noch zur Ver-
fligung gestellt werden.

17 Henrich versteht das Verhéltnis der beiden Grundlegungsschriften eher als Paralleli-
tit denn als Folge, wobei er deren Differenz vor allem an deren unterschiedlichen
Deduktionsforderungen festmacht; vgl. Dieter Henrich 1975.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONZEPTUALISIERUNG DES PRAKTISCHEN VERMOGENS | 157

seines Prinzips dienen, insofern sie sich aus Begriff und Prinzip des praktischen
Vermogens ableiten lassen.

n. Spontaneitét und Freiheit im theoretischen Zusammenhang

Zunichst gilt es zu zeigen, welche Bedeutung Kausalitidt im kantischen Gebrauch
hat, da diese die Voraussetzung dafiir darstellt, den Freiheitsbegriff dem Natur-
begriff gegeniiberstellen zu kénnen, ohne ihn der Kausalitit entgegensetzen zu
miissen. Vor dem Hintergrund der Unterscheidung zwischen Naturkausalitit und
Kausalitéit kann dann skizziert werden, wie Kant den theoretischen Freiheitsbeg-
riff auf den beiden unterschiedlichen Theorieebenen in Abgrenzung zu bzw. vom
Kausalititsbegriff her konzipiert. Auf der theoretisch-transzendentalen Ebene
kommt eine die Kategorien hervorbringende Spontaneitit zum Einsatz; auf der
theoretisch-spekulativen Ebene ist die Rede von einer transzendentalen Freiheit,
die als Ansto8 der Kausalreihe in der Natur gedacht wird. Diese beiden Konzepte
eines theoretischen Freiheitsbegriffes bilden den Hintergrund der spekulativen
Diskussion um den Freiheitsbegriff in der III. Antinomie der KrV. Dort bestimmt
Kant den Begriff praktischer Freiheit zunichst nur negativ, indem er zeigt, wel-
che Bedeutungen ihm nicht zugeschrieben werden diirfen. AbschlieBend wird
skizziert, wie Kant die Konzeption des praktischen Freiheitsbegriffes als Impuls
kausaler Reihen so denkbar macht, dass die Naturkausalitit nicht gestort wird.
Dafiir fiihrt er die theoretische Unterscheidung zwischen Phainomena und Nou-
mena auch im praktischen Zusammenhang ein, wenn auch mit anderer Bedeu-
tung.

i. Kausalitat und Naturkausalitat

Naturkausalitit bezeichnet fiir Kant das Faktum, dass zwei verschiedene Ereig-
nisse so in ein Verhiltnis gesetzt werden, dass das eine zur Ursache des anderen
erklirt wird.'® Sie setzt sich zusammen aus der Erfahrung, dass es kausale Zu-
sammenhinge in der Natur ,gibt‘, und aus der Idee kausaler Verbindungen
schlechthin. In der Grundlegung hei3it es

»laJuf der anderen Seite ist [...] [die] Naturnotwendigkeit auch kein Erfahrungsbegriff,

eben darum, weil [sie] den Begriff der Notwendigkeit, mithin einer Erkenntnis a priori
bei sich fiihrt.” (GMS II1.20 AA Bd. 4:455).

18 ,,Der Begriff der Ursache ist ein Begriff, der die Notwendigkeit der Verkniip-
fung der Existenz des Verschiedenen und zwar, sofern es verschieden ist, enthilt,
sodall, wenn A gesetzt ist, ich erkenne, daf etwas davon ganz verschiedenes, B,
notwendig auch existieren miisse.” KpV AA Bd. 5: S. 51, auch KrV A 91/B 124
sowie GMS III.1 AA Bd. 4: S. 446.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158 | FREIHEIT ALS NORM?

Kausalitit als Ursache und Wirkung (Dependenz) gehort zur Gruppe der Relatio-
nen und bildet einen

,reinen Begriff der Synthesis, die der Verstand a priori in sich enthilt, und um derent-
willen er auch nur ein reiner Verstand ist; indem er durch [die Kategorien] allein etwas
bei dem Mannigfaltigen der Anschauung verstehen, d.i. ein Objekt derselben denken
kann.“ (KrV A 80/B 106)."

Die Idee der Naturkausalitit hat also einerseits ihren Ursprung in einem reinen
Verstandesbegriff, d.h. ein Teil von ihr gehort als theoretische Kategorie zu den
transzendentalen Erkenntnissen iiber den Verstand, durch die Erfahrung erst
moglich wird — deshalb darf sie notwendig genannt werden. Andererseits besteht
ihre zweite Komponente in der Idee einer sinnlich erfahrbaren Natur, deren Ge-
samtheit im Naturbegriff zusammengefasst wird. Wenn Kant also die Naturkau-
salitit konzipiert, dann legt er einerseits begrifflich die Kategorie der Kausalitit
zugrunde und andererseits den Begriff der Natur. Deren Verhiltnis wird so be-
stimmt, dass die Kategorie der Kausalitit das Feststellen eines kausalen Naturge-
setzes ermdglicht, dieses aber nicht selbst meint.

Als reiner Verstandesbegriff gehort die Kausalitidt zu den drei Relationskate-
gorien. Sie beschreibt eines der grundlegenden Muster des Denkens iiberhaupt,
die fiir Kant als ,Bedingungen der Moglichkeit der Gegenstinde der Erfahrung*
Erfahrung erst moglich machen. Das bedeutet jedoch nicht, dass nach Kant die-
ses apriorische Verstandesmuster ausschlieflich dafiir verantwortlich wire, dass
der Mensch Naturkausalitit wahrnimmt — die es sonst gar nicht giibe —, sondern,
dass fiir die Wahrnehmung kausaler Zusammenhénge in der Natur sowohl auf die
Kategorie der Kausalitidt zuriickgegriffen wird als auch auf reales, empirisches
Geschehen. In der ,,Analytik der Grundsiitze** legt Kant dar, dass es sich bei der
Naturkausalitidt um ein Zusammenspiel von der Art handelt, dass die Kategorie
zwar das Geschehen in die Form einer Ursache-Wirkungs-Ordnung bringt, dass
aber das reale, wenn man so will, materiale Nebeneinander aus der Empirie
stammt. Mit anderen Worten verdankt der Verstand seiner Kategorie, dass empi-
rische Ereignisse als kausal verbunden wahrgenommen werden; die je spezifische
Reihenfolge verdankt er dem empirischen Gehalt der Wahrnehmung. Die Ursa-
che-Wirkungs-Verkniipfung stammt aus der Kategorie des Verstandes; die kon-
krete materiale Besetzung der beiden Momente ,Ursache‘ und ,Wirkung® wird
durch das wahrgenommene Phidnomen gegeben. Nur zusammen bilden sie eine
empirische Erkenntnis, und deshalb kann Kant sagen, dass Kausalitit ein Natur-
phidnomen ist. So ermoglicht der reine Verstandesbegriff Kausalitdt die spezi-
fisch empirische Erkenntnis einer Naturkausalitit, weil es ohne ihn keine Erfah-
rung kausaler Verhéltnisse in der Natur geben konnte:

19 Vgl. auch KrV A 90/B 123.
20 Vgl. KrV A130-292/B 169-349.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONZEPTUALISIERUNG DES PRAKTISCHEN VERMOGENS | 159

»Soll meine Wahrnehmung die Erkenntnis einer Begebenheit enthalten, da ndmlich et-
was wirklich geschieht, so muss sie ein empirisches Urteil sein, in welchem man sich
denkt, daB die Folge bestimmt sei, d.i. dass sie eine andere Erscheinung der Zeit nach
voraussetze, worauf sie notwendig, oder nach einer Regel folgt. Widrigenfalls. wenn ich

das Vorhergehende setze, und die Begebenheit folgt nicht darauf notwendig, so wiirde
ich sie nur fiir ein subjektives Spiel meiner Einbildung halten miissen, und stellte ich
mir darunter doch etwas Objektives vor, sie einen bloBen Traum nennen. Also ist das
[...] Verhiltnis der Ursache zur Wirkung die Bedingung der objektiven Giiltigkeit unse-

rer empirischen Urteile, in Ansehung der Reihe der Wahrnehmungen, mithin der empi-
rischen Wahrheit derselben, und also der Erfahrung. Der Grundsatz des Kausalverhilt-
nisses in der Folge der Erscheinungen gilt daher auch vor allen Gegenstiinden der Erfah-
rung [...], weil er selbst der Grund der Moglichkeit solcher Erfahrung ist.“ (KrV A
201f./B 264f. T.s.).

Die Bedeutung der Kausalititskategorie besteht darin, die Form der Ursache-
Wirkungs-Relation als grundlegendes Naturgesetz zu bestitigen. Thre Funktion in
der theoretischen Philosophie Kants hat zwei Aspekte: Auf der einen Seite ist sie
als reiner Verstandesbegriff bzw. als Kategorie Bedingung der Moglichkeit der
Erfahrung kausaler Zusammenhinge im Bereich der Phinomene iiberhaupt.”'
Auf der anderen Seite ist sie als solche notwendiger formaler oder begrifflicher
Bestandteil von Erkenntnissen, von empirischen Urteilen, die wir iiber die Empi-
rie bzw. die phanomenale Welt treffen. Weil in der kantischen Erkenntnistheorie
in jeder wahrhaften Verstandeserkenntnis immer eine korrespondierende An-
schauung steckt, die in diesem Fall die faktische Reihenfolge ausmacht, kann
Kant die Kausalitdt der Natur von dem Verdacht, wie es oben heif3t, nur Einbil-
dung oder Traum zu sein, befreien, auch wenn die kausale Verkniipfung ur-
spriinglich etwas ist, was der Verstand herstellt:*

Es ,,geht [...] aber hier so, wie mit den anderen reinen Vorstellungen a priori, [...] die wir
allein darum aus der Erfahrung als klare Begriffe herausziehen kénnen, weil wir sie in
die Erfahrung gelegt hatten, und daher diese durch jene allererst zustande brachten.*
(KrV A 196/B 241).

21 ,.Kategorien [sind] Begriffe, welche den Erscheinungen, mithin der Natur, als dem
Inbegriffe aller Erscheinungen, Gesetze a priori vorschreiben, und nun fragt sich,
da sie nicht von der Natur abgeleitet werden, |...] wie sie die Verbindung des Man-
nigfaltigen der Natur, ohne sie von dieser abzunehmen, a priori bestimmen konnen.
[...] Denn Gesetze existieren ebensowenig in den Erscheinungen, sondern nur rela-
tiv auf das Subjekt, dem sie Erscheinungen inhdirieren, sofern es Verstand hat, als
Erscheinungen nicht an sich existieren, sondern nur relativ auf dasselbe Wesen, so-
fern es Sinne hat.” KrV B 163.

22 Da es im vorliegenden Zusammenhang darum geht zu zeigen, wie Kant die Kon-
zeption des Freiheitsbegriffes dieser Kategorie entlehnt, werden die erkenntnistheo-
retischen Klippen hier nicht analysiert, sondern nur im Ergebnis referiert.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160 | FREIHEIT ALS NORM?

Aber es ist eben nur die kausale Verkniipfung der gegebenen Mannigfaltigkeit,
die der Verstand spontan leistet, denn, so argumentiert Kant weiter,

,[d]aB also etwas geschieht, ist eine Wahrnehmung, die zu einer moglichen Erfahrung
gehort, die dadurch wirklich wird [...], dafl in dem, was vorhergeht, die Bedingung an-
zutreffen sei, unter welcher die Begebenheit jederzeit [...] folgt. Also ist der Satz vom
zureichenden Grund der Grund moglicher Erfahrung, namlich der objektiven Erkenntnis
der Erscheinungen, in Ansehung des Verhiltnisses derselben, in Reihenfolge der Zeit.
[...] Die Folge aber ist in der Einbildungskraft der Ordnung nach (was vorgehen und
was folgen miisse) gar nicht bestimmt [...]. Ist aber diese Synthesis eine Synthesis [...]
(des Mannigfaltigen einer gegebenen Erscheinung), so ist die Ordnung im Objekt be-
stimmt [...].“ (KrV A 200f. /B 245f. T.S.)

Kausalitét (in) der Natur, d.h. nicht nur als reine Kategorie betrachtet, bedeutet
demnach, dass alles, was real, d.i. phdnomenal geschieht, immer auf eine vorher-
gehende Ursache zuriickfiihrbar ist. Eine kausale Reihenfolge in der Natur wahr-
zunehmen impliziert, analytisch betrachtet, immer die Anschauungsform Zeit.
Die beiden Momente der Naturkausalitit, zeitlose Verkniipfungskategorie und
eine Reihenfolge in der Anschauung, die notwendig nur aufgrund der zugrunde-
liegenden Anschauungsform Zeit denkbar wird, ergeben nur zusammen die Idee
einer in der Zeit ablaufenden Naturkausalitit.”> Fiir Kant kommt daher die Zeit
nur aufgrund des phdnomenalen Charakters der Natur ins Spiel und haftet nicht
schon der Kategorie Kausalitit selbst an, die lediglich fiir den Aspekt der Ver-
kniipfung zweier verschiedener Phinomene zustindig ist, so dass das eine das
andere bestimmt. Damit wird die reine Kausalitét, die eben eine Kategorie ist,
von Kant ohne den Aspekt der Zeit gefasst — sie verkniipft nur, aber nicht not-
wendig zeitlich.** So betrachtet, gehort die Zeit zum Begriff der Natur, und eben
nicht zum reinen Verstandesbegriff Kausalitdit.

Es gilt also mit Kant zwischen dem ,nackten‘ reinen Kausalitétsprinzip, das
lediglich den Gedanken oder die Form der Ursache-Wirkungs-Relation bezeich-
net, und der Naturkausalitit zu unterscheiden, mit der das Gesetz der kausalen,
sukzessiven Verkniipfung mannigfaltiger phdnomenaler Ereignisse bezeichnet
wird — und das nicht zuletzt, weil das Konzept der Kausalitéit als Bestimmung
notwendiger Bestandteil bzw. das grundlegende Konzept fiir die Bestimmung des
Freiheitsbegriffes und des Spontaneitétsbegriffes ist.

23 Vgl KrV A 198ff/B 243f.

24 Das gilt auch dann, wenn keine zeitliche Differenz wahrnehmbar ist, wie Kant in
der zweiten Analogie ,Grundsatz der Zeitfolge nach dem Gesetz der Kausalitit* er-
klart; vgl. KrV A 202f./B 248. Auch Wood verweist auf diese entscheidende Diffe-
renz im Zusammenhang mit der Frage nach der Moglichkeit, Kausalitéit aus Freiheit
konsistent zu denken; vgl. Allen Wood (1984). ,Kant’s Compatibility‘. In: Ders.
(Hrsg.) (1984). Self and Nature in Kant’s Philosophy. Ithaca: Cornell University
Press, S. 90f.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONZEPTUALISIERUNG DES PRAKTISCHEN VERMOGENS | 161

ii. Spontaneitat, Freiheit und Kausalitat

Theoretisch-transzendentale Spontaneitdit des Verstandes

Fragt man nach der Herkunft der nicht-zeitlich gedachten Ursache-Wirkungs-
Relation als Kategorie, dann erhilt man von Kant im ,Leitfaden zur Entdeckung
der reinen Verstandesbegriffe® die Antwort, dass sie das Produkt einer ,sponta-
nen Synthesisleistung des Verstandes® ist,”> die zur ,Ordnung der Dinge als Er-
scheinungen® dient. Thre Wahrheit als Kategorie erhilt sie wiederum durch die
transzendentale Reflexion, durch die Kant beansprucht, sie als Bedingung der
Moglichkeit der Erfahrung auszuweisen, weil sie die Einheit der Erfahrung
schlechthin ermoglicht. Die Konzeptualisierung der Naturkausalitit wird von
Kant demnach so vorgenommen, als gébe es — gegen Hume — keinerlei Zweifel
daran, dass es Naturkausalitdt auch wirklich gibt, wobei Wirklichkeit dann be-
deutet, dass es sie in der phinomenalen Welt oder eben in der Natur, wie sie uns
erscheint, gibt. In der KpV fasst Kant das wie folgt zusammen:

,»Dal Hume, wenn er [...] die Gegenstidnde der Erfahrung fiir Dinge an sich selbst
nahm, den Begriff der Ursache fiir triiglich und falsches Blendwerk erklirte, daran tat er
ganz recht; [...]. Einen empirischen Ursprung dieses Begriffs konnte der scharfsinnige
Mann noch weniger verstatten, weil dieser geradezu der Notwendigkeit der Verkniip-
fung widerspricht, welche das Wesentliche des Begriffs der Kausalitit ausmacht [...].
Aus meinen Untersuchungen aber ergab sich, daf3 die Gegensténde, mit denen wir es in
der Erfahrung zu tun haben, keineswegs Dinge an sich selbst, sondern blof3 Erscheinun-
gen sind, und daB [...] es sich doch ganz wohl denken lasse, daB} sie als Erscheinungen
in einer Erfahrung auf gewisse Weise (z.B. in Ansehung der Zeitverhiltnisse) not-
wendig verbunden sein miissen, und nicht getrennt werden konnen, ohne derjenigen
Verbindung zu widersprechen, vermittels deren diese Erfahrung moglich, in welcher
sie Gegenstidnde und uns allein erkennbar sind.* (KpV AA Bd. 5:53).

So radikalisiert Kant den Humeschen Gedanken, dass die Kausalitéit ein Produkt
des Denkens sei, indem er sie eben dort als spontane synthetisierende Leistung
des Verstandes, mit der die Ordnung der phanomenalen Dinge hergestellt wird,
rekonstruiert. Zugleich stellt er sich aber eben auch vehement gegen Hume, wenn
er die Riickversicherung an die phdnomenale Bestitigung bzw. die notwendige
Korrespondenz in der Wirklichkeit fordert, denn

»[d]aB alles, was geschieht, eine Ursache habe, ist gar kein durch Vernunft erkannter
und vorgeschriebener Grundsatz. Er macht die Einheit der Erfahrung moglich und ent-
lehnt nichts von der Vernunft, welche ohne diese Beziehung auf mogliche Erfahrung,
aus bloBen Begriffen keine solche synthetische Einheit hitte gebieten konnen.” (KrV A
307/B 365 T.S.).

25 Vgl. KrV A 77/B 102 sowie KrV B 145.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162 | FREIHEIT ALS NORM?

Die Spontaneitit des Verstandes spielt also eine unterstiitzende Rolle, ihre Funk-
tion besteht darin, Kausalitidt als Denkmuster hervorzubringen und damit die Er-
kenntnis der Naturkausalitit abzusichern. Sie selbst hat zwar nicht den theoreti-
schen Status einer transzendentalen Erkenntnis, aber sie bezeichnet das grundle-
gende Denkvermogen, das darin besteht, synthetisierende Gedankenprozesse zu
generieren, die die geordnete Erfahrung ermoglichen. Kant unterscheidet dann
noch einmal zwischen der ordnenden Synthesis der Apprehension, d.i. Wahr-
nehmung oder Erfahrung,*® die eben in den Formen der spontan generierten Ka-
tegorien ablduft, und der reinen Apperzeption als ,,Prinzipium der synthetischen
Einheit des Mannigfaltigen” (KrV A 117), das ,Grund der Moglichkeit der Katego-
rien‘*’
net.

iiberhaupt ist und das durchgingig das Bewusstsein seiner selbst bezeich-

Theoretisch-spekulativer Freiheitsbegriff

In der theoretischen Philosophie werden sowohl die Spontaneitit des Verstandes
als auch der theoretische Freiheitsbegriff von Kant in Bezug auf die Kausalitit
eingefiihrt, d.h. sie sind beide funktional an die Kausalitdt gekoppelt und ihr in
diesem Sinne nachgeordnet. Fiir die Konzeptualisierung des praktischen Frei-
heitsbegriffes werden die theoretischen Ausfithrungen dazu gebraucht, seine
konzeptionellen Grenzen deutlich zu machen. Die spekulative Diskussion um
den scheinbar nur theoretischen Freiheitsbegriff in der III. Antinomie erscheint
so bereits als Definition ex negativo zur Konzeption des praktischen Freiheits-
begriffes.

Der Freiheitsbegriff wird in theoretisch-spekulativer Hinsicht in der KrV we-
der als Kategorie des Verstandes noch als Phdnomen in der Natur kritisch disku-
tiert — was auch aus Konsistenzgriinden nicht passieren diirfte —, weil er weder
ein Phidnomen noch eine Bedingung der Moglichkeit der Erfahrung kennzeich-
net. Stattdessen wird er erst in der Transzendentalen Dialektik (KrV A293-704/B 349-
732) als Begriff der Vernunft, d.i. als transzendentale Idee verhandelt.?® Ideen ent-
stehen, so Kant, in der reinen Vernunft — nicht im Verstand! —, indem die Ver-
nunft erstens sich auf die Kategorien des Verstandes beziehend einen spekulati-
ven Gebrauch von ihnen macht, und indem sie zweitens die Kategorien entweder
totalisiert und/oder ihnen einen Gegenstand zuordnet, den sie dann als wirklich
behauptet.”’

26 Vgl. KrV B162.

27 ,.Die Apperzeption ist selbst der Grund der Moglichkeit der Kategorien, welche ih-
rerseits nichts anderes vorstellen, als die Synthesis des Mannigfaltigen der An-
schauung, sofern dasselbe in der Apperzeption Einheit hat.”“ KrV A 401.

28 Vorher erscheint ,Freiheit’ im Text immer nur als ,metaphysische Idee‘, deren Ge-
halt nicht weiter definiert wird; vgl. die Vorreden sowie die Anmerkung KrV B (!)
395.

29 ,.Denn die reine Vernunft bezieht sich niemals geradezu auf Gegenstinde, sondern
auf die Verstandesbegriffe von denselben. [...] Von diesen transzendentalen Ideen
ist eigentlich keine objektive Deduktion moglich, so wie wir sie von den Kate-

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONZEPTUALISIERUNG DES PRAKTISCHEN VERMOGENS | 163

Die transzendentale Idee der Freiheit entsteht, weil die Vernunft die Kategorie
der Kausalitdt totalisiert, weil sie eine unbedingte Ursache an den Anfang der
Kausalreihe setzt, die die — spekulative — Vernunft ,Freiheit* nennt. Die Vernunft
fordere ndmlich absolute Vollstindigkeit der Bedingungen der Moglichkeit der
Erscheinungen, und daher suche sie das Unbedingte:

,.Dieses Unbedingte kann man sich nun gedenken, entweder als blof in der ganzen Rei-
he bestehend, in der also alle Glieder ohne Ausnahme bedingt und nur das Ganze der-
selben schlechthin unbedingt wire, und dann heiflt der Regressus unendlich; oder das
absolut Unbedingte ist nur ein Teil der Reihe, dem die iibrigen untergeordnet sind, der
selbst aber unter keiner anderen Bedingung steht. In dem ersteren Falle ist die Reihe a
parte priori ohne Grenzen (ohne Anfang), d.i. unendlich, und gleichwohl ganz gegeben
[...] Im zweiten Fall gibt es ein Erstes der Reihe, welches in Ansehung [...] der Ursachen
die absolute Selbsttatigkeit (Freiheit) [...] heiit.“ (KrV A 417/B 445).

Freiheit hat also in spekulativer Absicht die Bedeutung, die gewiinschte Leerstel-
le eines unbedingten, absoluten Anfangs der Kausalreihe zu fiillen, um so das
Denken vor einem unendlichen, génzlich unbefriedigenden Regress zu bewahren,
der sich dadurch ergibt, dass das Denken etwas erkennen will, was eben nicht er-
kennbar ist. Zugleich steht Freiheit so aber auch fiir die absolute Ursache der
sichtbaren, phinomenalen Reihe des Ganzen, ohne selbst als Wirkung gedacht
werden zu miissen — in diesem Sinne kommt ihr die doppelte Funktion zu, so-
wohl Regressstopper im Denken als auch erster Impuls der phanomenalen Kau-
salitdt in der Natur zu sein.

Die differentia specifica zwischen dem Freiheitsbegriff und der Naturkausali-
tidt wird daher von Kant auch in der theoretischen Philosophie nicht durch die
Geltung des Kausalititsschemas in nur einem der Bereiche markiert, sondern
durch die unterschiedliche Bedeutung, die es im Zusammenhang mit dem jewei-
ligen Begriff — Natur oder Freiheit — erhélt bzw. die Funktion, die es dem jewei-
ligen Begriff zuweist.”® Mit dieser konzeptionellen Unterscheidung gewinnt Kant

gorien liefern konnten. Denn in der Tat haben sie kein Objekt, was ihnen kongruent
gegeben werden konnte, eben darum, weil sie nur Ideen sind.“ KrV A 335f./B 392f.
Zur Definition der Ideen vgl. KrV A 327/B 384 und zum Umgang der Vernunft mit
ihnen vgl. die Einleitung zu ,Von den dialektischen Schliissen der reinen Vernunft’
KrV A 338-340/ 396-398. Gerade darin bestehen nach Kant die fundamentalen
Fehlschliisse der Vernunft, die er in der ,transzendentalen Dialektik‘ genealogisch
beschreibt und dadurch dekonstruiert; vgl. Karsten Thiel (2008). Kant und die ,, Ei-
gentliche Methode der Metaphysik*. Berlin /New York: De Gruyter, S. 183-185
sowie Hoffe 20043: S. 213.

30 So auch Watkins: ,,Fortunately, we found that Kant‘s accounts of natural causality
and freedom are not only consistent, but even employ many of the same concepts
and principles, even if they must be modified to be appropriate to their particular
context.” Eric Watkins (2005). Kant and the Metaphysics of Causality. Cambridge:
Cambridge University Press, S. 361f. Allerdings kommt Watkins aufgrund einer
anderen Argumentation zu diesem Ergebnis, weil er, obwohl er zundchst in der

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164 | FREIHEIT ALS NORM?

die Moglichkeit, dennoch Freiheit nicht nur nicht gegen die Naturkausalitit, son-
dern neben ihr denkbar zu machen, so dass wir es hier nicht mit einem Entweder-
Oder, sondern mit einem sowohl-als-auch auf der Grundlage der Kausalitdt
schlechthin zu tun haben.’' Das Kausalititsschema erweist sich demnach als Hin-
tergrundfolie fir die kantische Konzeptualisierung des Freiheitsbegriffes und
nicht etwa als Gegenfolie. Freiheit widerspricht auf diese Art nicht dem Leitkon-
zept der Kausalitit, sondern ihr Begriff wird an die Idee der Kausalitéit angepasst
und kann so zugleich widerspruchsfrei in die Theorie integriert werden. So kénn-
te man Kant hier unterstellen, dass er das Kausalitétsprinzip selbst zwar kritisch
hinterfragt hat, im Sinne einer plausiblen und angemessenen Theoretisierung, die
seine Notwendigkeit im Rahmen der Theorie beweisbar macht, aber eben nicht
im Sinne einer Ideologiekritik, die dieses Prinzip nochmals schlechthin hinter-
fragt htte.*

Transzendentalen Analytik insbesondere die Analogien der Erfahrung untersucht
(vgl. a.a.0.: S. 185-297), nicht zwischen der reinen Kausalititskategorie und der
Naturkausalitit unterscheidet, sondern nach Parallelen in beiden Konzepten sucht;
vgl. FuBnote 38, S.169.

31 Die Kantinterpretation von Prauss beruht wesentlich darauf, Natur und Freiheit
strikt voneinander zu trennen. Deswegen pointiert er auch gleich zu Beginn den
kantischen Satz aus der Methodenlehre ,,Praktisch ist alles, was durch Freiheit mog-
lich ist.“ KrV A 800/B 828, indem er ihn wie folgt ergénzt: ,,Denn ,praktisch ist al-
les‘, und das heiflt genau dasjenige, ,was durch Freiheit moglich ist‘, wie Kant be-
reits in der KRV sich klar macht.* Prauss 1983: S. 21 T.S. Im Kontext geht es Kant
hier um die Einteilung des praktischen Vernunftvermogens, das sich nach den ver-
schiedenen Gebrauchsarten richtet, je nachdem ob die Vernunft hier regulativ oder
moralisch gebraucht wird, d.h. ob sie zur Selbstbestimmung auch empirische Be-
dingungen beriicksichtigt oder nur rein verniinftige. Sie werden danach unterschie-
den: ob ,,die Bedingungen der Ausiibung unserer freien Willkiir [...] empirisch sind
[...] und pragmatische Gesetze des freien Verhaltens, zu Erreichung der uns von
den Sinnen empfohlenen Zwecke, [...] enthalten®, oder ob sie ,,reine praktische Ge-
setze, deren Zweck vollig a priori gegeben ist, und die nicht empirisch bedingt, son-
dern schlechthin gebieten, Produkte der reinen Vernunft™ (KrV A 800/ B 828) sind.
Kant nennt aber beide Gebrauchsarten ,praktisch’, und das bedeutet, dass er ,prak-
tisch*® nicht ausschliefllich durch Freiheit Mogliches, sondern lediglich mindestens
auch durch Freiheit Mogliches nennt. Denkt man aber wie Prauss, die kantischen
Begriffe von Freiheit und Natur unterldgen in jeder Hinsicht einem dichotomen
Entweder-Oder, dann ergibt sich erstens die von Prauss skizzierte Problematik des
,zweideutigen Gliickstrebens® (vgl. a.a.0.: S. 28-40) und auch die Idee, Kant habe
,.Freiheit [...] im Gegensatz zur Gesetzlichkeit der Natur als Ungesetzlichkeit ermit-
telt [...]. Diese Freiheit hat Kant niemals preisgegeben; vielmehr legt er sie fortan
wie selbstverstdndlich seiner Praktischen Philosophie zugrunde.“ A.a.O.: S. 54;
auch 55.

32 Auch Thiel macht darauf aufmerksam, dass die Beschiftigung mit dem Kausalitts-
prinzip fiir Kant ein grundlegendes Leitmotiv ist, wenn es um die Fragen der Meta-
physik geht; vgl. Thiel 2008, insbesondere IV., S. 125-169 sowie V.1., S. 172-186.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONZEPTUALISIERUNG DES PRAKTISCHEN VERMOGENS | 165

iii. Spekulativer Ubergang zum praktischen Freiheitsbegriff

Man sollte meinen, es sei der Wunsch, die offene Frage nach dem Ursprung des
Kosmos als regelhaft ablaufendes Nacheinander zu beantworten, der in der An-
tithetik der KrV zur dritten Antinomie fiihrt, in der der praktische Freiheitsbegriff
dann folgerichtig nicht der Kausalitit schlechthin gegeniibergestellt wird. Dem
ist auch in Bezug auf die Formulierung der beiden Thesen so, in denen die Frage
verhandelt wird, ob es maoglich ist, eine Kausalitit aus Freiheit anzunehmen,
bzw. ob der Gedanke einer ersten impulsgebenden Ursache, die den Anstof3 zur
Kausalkette, d.i. zur kausalen Naturordnung gibt, konsistent denkbar ist.* In die-
ser Formulierung reduziert sich das Problem, den Freiheitsbegriff sinnvoll zu
denken, in theoretisch-spekulativer Hinsicht fiir Kant auf nichts weiter als auf die
Frage, ob Freiheit die erste Ursache der Gesamtkausalkette in der Welt bzw. in
der Natur sein konne oder nicht. Entsprechend argumentiert er dann im Beweis
der Thesis, dass eine ,,absolute Spontaneitidt der Ursachen, eine Reihe von
Erscheinungen, die nach Naturgesetzen lduft, von selbst anzufangen, mithin
transzendentale Freiheit” (KrV A 446/B 474) angenommen werden muss.

Anlass fiir die Annahme eines solchen transzendentalen Freiheitsbegriffes ist
demnach die Totalisierungstendenz der Vernunft. Seine Funktion besteht darin,
einerseits den durch die Vernunft initiierten Regress abzubrechen, indem er als
absoluter Anfang gesetzt wird. Andererseits benennt er aber den absoluten An-
fang bzw. den ersten Impuls der Kausalkette — was auch nicht verwundert, denn
die Vernunft fragt eben gerade nach dem kausalen Anfang und nicht nach irgend-
einem anderen. Der nicht als Erkenntnis kennzeichenbare theoretisch-spekulative
Freiheitsbegriff wird also von Kant zunichst in die kritische Theorie derart rein-
tegriert, dass er zur notwendigen Bedingung erklért wird, um Naturkausalitét re-
gressfrei denken und um ihr als Anfang den ersten Anstof geben zu konnen.
Damit wird der theoretische Freiheitsbegriff zum funktionalen Bestandteil der
Naturkausalitdt; er stiitzt die Denkfigur des Kausalgesetzes und ist ihr nicht ent-
gegengesetzt.

Beide moglichen Elemente, die von Kant zur Konzeption des praktischen Frei-
heitsbegriffes aus der KrV herangezogen werden, werden also aus zwei verschie-
denen Theorieteilen importiert, was ihnen einen unterschiedlichen theoretischen
Status verleiht. Auf der theoretisch-transzendentalen, die Erfahrung bedingenden
Ebene der Erkenntnisse a priori findet sich ein Spontaneititskonzept, mit dem
das Vermogen des Verstandes bezeichnet wird, das spontan das kausale Ord-
nungsmuster fiir die sinnlichen Eindriicke synthetisierend hervorbringt. Das

33 ,Thesis[.] Die Kausalitit nach Gesetzen der Natur ist nicht die einzige, aus wel-
cher die Erscheinungen der Welt insgesamt abgeleitet werden konnen. Es ist noch
eine Kausalitdt durch Freiheit zur Erkldarung derselben anzunehmen notwendig.
Antithesis[.] Es ist keine Freiheit, sondern alles in der Welt geschieht lediglich
nach Gesetzen der Natur.” KrV A 444f./B 472f. T.S.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166 | FREIHEIT ALS NORM?

zweite Konzept, der theoretische Freiheitsbegriff, kommt aus dem theoretisch-
spekulativen Theorieteil und bezeichnet dort die Leerstelle des ersten Impulses
im Konzept der Naturkausalitit. Als solcher hat er keinen Erkenntnisstatus, son-
dern ist lediglich eine spekulative Denknotwendigkeit — weshalb Kant ihm trotz
des spekulativen Anteils das Prédikat ,transzendental® verleiht, wenn er von
transzendentaler Freiheit im theoretischen Verstande spricht. Zudem wird beiden
eine gleichartige Funktion zugeschrieben, insofern die transzendentale Freiheit in
der Vernunft ebenso wie die transzendentale Spontaneitit im Verstand das Man-
nigfaltige verkniipfen.

Im weiteren Verlauf der Argumentation der dritten Antinomie zeigt sich, dass
Kant den Gegenstand wechselt, insofern es nicht mehr um das phédnomenale
Weltgeschehen und seine erste Ursache allein geht, sondern um die Moglichkeit,
eine erste Ursache auch im Subjekt zu denken — wohlgemerkt nicht als spontane
Synthesisleistung des Verstandes, der die Kategorie Kausalitét hervorbringt, son-
dern als spontaner Impuls von Kausalreihen, der sich in jedem Subjekt finden
lassen konnte. In der Anmerkung zur Thesis setzt Kant ndmlich das Problem des
ersten Anfangs der Naturkausalitdt zum Problem der Freiheit des Willens in ein
analoges Verhiltnis, und zwar derart, dass er dort viele Anfinge annimmt, die
aber gerade nicht den ersten Anfang in der Zeit oder den ersten Anfang der Na-
turkausalitét schlechthin meinen. So fragt er, ,,ob ein Vermdgen angenommen
werden miisse, eine Reihe von sukzessiven Dingen oder Zustinden von selbst
anzufangen* (KrV A 449/B 477). Im Anschluss konstatiert Kant, dass wir uns
auch in diesem Zusammenhang damit begniigen miissten, wie bei der Naturkau-
salitdt, ,,a priori zu erkennen, dass eine solche vorausgesetzt werden miisse®
(ebd. T.S.). Sie a priori zu erkennen heift aber nichts anderes, als die Notwendig-

keit zu erkennen, dass Freiheit vorausgesetzt werden muss, wenn eine Reihe von
selbst angefangen werden soll:

[w]eil aber dadurch doch einmal das Vermogen, eine Reihe in der Zeit ganz von selbst
anzufangen, bewiesen (obzwar nicht eingesehen) ist, so ist es uns nunmehr auch erlaubt,
mitten im Laufe der Welt verschiedene Reihen, der Kausalitét nach, von selbst anfangen

zu lassen, und den Substanzen derselben ein Vermogen beizulegen, aus Freiheit zu han-
deln.” (KrV A 450/B 478 T.8.).

Weil wir also eine transzendentale Freiheit fiir den ersten Anfang notwendig an-
nehmen miissen, um einen infiniten Regress zu vermeiden, und ihn daher ,als
bewiesen‘ annehmen diirfen, auch wenn wir das mangels eines korrespondieren-
den Gegenstandes in der Anschauung nicht ,einsehen‘ konnen, ist es ,erlaubt’,
Freiheit als Vermogen auch der ,einzelnen Substanz‘ zuzuschreiben, auch wenn
es dafiir an dieser Stelle nicht wirklich ein Argument gibt, da sie doch in dieser
praktischen Verwendung weder zur Aporievermeidung noch als Regressstopper
angenommen werden muss. Stattdessen wird Freiheit notwendig gebraucht, weil
Kant mehrere erste Anfinge denken will.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONZEPTUALISIERUNG DES PRAKTISCHEN VERMOGENS | 167

Nun hat aber der Freiheitsbegriff in der Beweisfithrung der Antithesis als Spon-
taneitdt des Verstandes eine ganz andere Funktion, da er nicht mehr in das Kau-
salgesetz als notwendig zu denkender erster Anfang eingepasst, sondern der Kau-
salitdt als Konterpart gegeniibergestellt wird. Die spekulative Frage, ob es analog
zur Kausalreihe in der Natur einen subjektiven Ursprung fiir weitere Kausalrei-
hen geben konnte, wird also in der Argumentation des Gegners zum spekulativen
Suchen nach dem Ursprung des Kausalprinzips schlechthin — das aber doch
langst in der kantischen Theorie als transzendentale Erkenntnis bewiesen ist und
hier gar nicht zur Disposition steht!

Damit findet ein Wechsel der Ebenen oder Begriffe und ein Wechsel der Fra-
gestellung statt, da nicht mehr nach dem Anfang kausaler Reihen gefragt wird —
wie in der theoretisch-spekulativen Idee der Freiheit —, sondern die Kausalitit
schlechthin in Frage gestellt wird. Die fiir die Antithesis angenommene ,Freiheit
im transzendentalen Verstande® ist ein konzeptionell anderer Freiheitsbegriff als
der der transzendentalen Idee, weil die Spontaneitit des Verstandes das Vermo-
gen ist, dem der Verstand in der kantischen kritischen Theorie die Kategorien
verdankt, und kein Vermogen, das als Impulsgeber der Kausalreihe gedacht wird.
Durch diesen Wechsel wird die Fragestellung so veridndert, dass es nicht mehr
um die Frage eines moglichen Impulses fiir kausale Reihen geht, sondern um die
Kausalitét schlechthin:

»Setzet es gibe eine Freiheit im transzendentalen Verstande, als eine besondere Art
von Kausalitit, nach welcher die Begebenheiten der Welt erfolgen konnten, nimlich ein
Vermogen, einen Zustand, mithin auch eine Reihe von Folgen desselben von selbst an-
zufangen; so wird nicht allein eine Reihe durch diese Spontaneitit, sondern die Be-
stimmung dieser Spontaneitit selbst zur Hervorbringung der Reihe, d.i. die Kausalitiit,
wird schlechthin anfangen, so dafl nichts vorhergeht, wodurch diese geschehene Hand-
lung nach bestindigen Gesetzen bestimmt sei.” (KrV A 445/B 473 T.5.).

Nur unter der Pramisse dieses Bedeutungswechsels folgt dann, dass die Kausali-
tit als Gesetz mit so einer Spontaneitit verlustig ginge. Das spontane Hervor-
bringen der Kausalitit wird also nochmals auf seinen Ursprung hin befragt, um
dann festzustellen, dass diese nicht kausal erkldrt werden konne und dass daher
,.die transzendentale Freiheit [d.i. der Name fiir die Idee!] dem Kausalgesetz ent-
gegengesetzt” (KrV A 445/B 473) sei und dass damit die Kausalitit selbst ,,ein
leeres Gedankending® (KrV A 448/B 476) werde. Die Argumentation des theore-
tischen Gegners — denn Kant will ja Freiheit denken — lautet also bis hierhin:
Wenn wir Freiheit so verstehen, dass sie auch dafiir zustindig ist, frei die Kate-
gorien gleichsam zu wdhlen, dann fillt die Naturkausalitat als empirische Er-
kenntnis eines Gesetzes in sich zusammen.

Durch den Wechsel im Argumentationsverlauf wird die theoretisch-
spekulative Frage nach dem Impuls der Kausalitit gleichsam auf sie selbst ange-
wendet und so ad absurdum gefiihrt, weil die Frage nach dem Anfang einer si-

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168 | FREIHEIT ALS NORM?

cher geglaubten bzw. vorausgesetzten Regelhaftigkeit den Anfang von Regelhaf-
tigkeit tiberhaupt in Frage stellt. Aus der Vorstellung von einer spontanen Syn-
thesisleistung, die spontan oder frei genannt werden kann, weil sie selbst keine
Ursache hat, ist so eine Synthesisleistung geworden, die nochmals selbst als frei
gewihlte zur Disposition steht, so dass es dem Verstand moglich wire, sie auch
nicht zu vollziehen. Das bedeutete aber, dass es keinerlei Riickversicherung mehr
gibe, dass Kausalitét auch tatsdchlich stattfindet — wie Cohen treffend formuliert:
,»Wenn aber Causalitit schlechthin anféingt, so hort sie schlechthin auf. Hort aber
Causalitit auf, so hort die Einheit der Erfahrung auf.*“** Dariiber hinaus miissten
wir dann — analog zur Herleitung der theoretischen Freiheit — folgern, dass
,[W]ir [...] also nichts als Natur® (KrV A 448/B 476) hitten, in der die Kausali-
tdt gesucht werden miisse — da sie ja in der Freiheit nicht ihren Ursprung haben
konne. Um also einen infiniten Freiheitsregress zu vermeiden, miissten wir die
Naturkausalitidt setzen, die auf diese Weise ebenso zum Regressstopper wiirde
wie umgekehrt die Freiheit.

Das vorgetragene Argument ist aber gar kein Argument gegen den theore-
tisch-spekulativen Freiheitsbegriff, weil es seine Funktion und Bedeutung gar
nicht trifft — dieser war als erster Impuls der Kausalreihe in der Natur und als Re-
gressstopp des Denkens eingefiihrt worden und nicht als Infragesteller der Kau-
salitdt. Was Kant mit dieser Bedeutungsverschiebung allerdings erreicht, ist zu
zeigen, dass eine Infragestellung der Kausalitit mit einem hypostasierten Frei-
heitsbegriff absurd ist, weil das angesichts einer bereits bewiesenen und unum-
stoBlich geglaubten Naturkausalitit dazu fiihrt, ,nur noch Natur‘ annehmen zu
miissen und ihn damit vollstindig zu vernichten. Zudem kann er so zeigen, dass
die theoretisch-transzendentale Spontaneitit nicht noch einmal selbst als wihlen-
de gedacht werden darf, wenn die Kausalitdt nicht in Frage gestellt werden soll.
So scheint es, als habe das gegenseitige Ausspielen der unterschiedlichen Bedeu-
tungen des theoretischen Freiheitsbegriffes — als Impuls der Kausalitit und als
spontane Synthesisleistung, die die Kausalitit als Kategorie hervorbringt —, auch
den Zweck, sicher zu stellen, dass sowohl die theoretisch-spekulative transzen-
dentale Freiheit als auch die Spontaneitit des Verstandes keinesfalls anders ge-
dacht werden konnen als als Impulsgeberin kausaler Reihen bzw. als synthetisie-
rende Realisierungsbedingung von Kausalitiit schlechthin.®

Das auf dem ersten Argument aufsetzende zweite Argument gegen die trans-
zendentale Freiheit lautet, dass wir, wenn wir ,nichts als Natur haben‘ und den-
noch eine Kausalitit der Freiheit annehmen wollten, die Freiheit selbst zur Natur
erkldaren miissten und sie damit den Naturgesetzen nicht bei-, sondern unterord-
nen miissten:

34 Hermann Cohen (1877). Kants Begriindung der Ethik. Berlin: Horrwitz und Goss-
mann, S. 102.

35 ,,Wenn dem Noumenon Freiheit eingerdumt wird, so heisst dies nach der Auflosung
der Antinomie nur: Unabhingigkeit vom Causalgesetz; aber nicht etwa willkiirliche
Verfiigung iiber das Causalgesetz. Cohen 1877: S. 107.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONZEPTUALISIERUNG DES PRAKTISCHEN VERMOGENS | 169

,.Denn man kann nicht sagen, daB, anstatt der Gesetze der Natur, Gesetze der Freiheit in
die Kausalitdt des Weltlaufs eintreten, weil, wenn diese nach Gesetzen bestimmt wiire,
sie nicht Freiheit, sondern selbst nichts anderes als Natur wéire.* (KrV A 448/B 476).%°

Auch im zweiten Beweis der Antithesis geht Kant iiber seine von ihm vorgetra-
gene Bedeutung und Herleitung des theoretisch-spekulativen Freiheitsbegriffes
hinaus, indem er behauptet, dass dann ,wahre Freiheit* nicht mehr als Regelan-
sto3, sondern jenseits jeglicher Regelhaftigkeit tiberhaupt gedacht werde — sie
miisse namlich nicht nur ,,als Befreiung vom Zwange, aber auch vom Leitfaden
aller Regeln® (ebd. T.S.) gedacht werden, weil sie selbst nicht als gesetzmcifSig be-
stimmte gedacht werden konne, ohne — so miisste man ergénzen — ihre Bedeutung
als Freiheit zu verlieren. Dieses Argument gegen die Freiheit ist aber nur deshalb
stichhaltig, weil Freiheit hier nicht als erste Ursache einer regelhaften Kausalrei-
he — das wire der Genitiv in seiner subjektiven Bedeutung —, sondern selbst als
Wirkung gedacht wird, was freilich die Idee der Freiheit konterkariert. Nur durch
diesen zweiten Kunstgriff erscheint das vorgebrachte Argument stimmig, dass,
wenn es nur noch Natur gibt, Freiheit selbst bestimmt wire und deshalb keine
Freiheit mehr wire.

Die beiden Beweise fiir die Antithesis lauten demnach zusammengefasst:
Wenn es Freiheit im transzendentalen Verstand gibt, so dass die Spontaneitit dort
selbst noch einmal frei wire, ihre Synthesisleistung so oder so zu vollziehen,
dann gibt es keine Naturgesetze, weil diese eben noch einmal zur Disposition ge-
stellt werden konnten. Wenn es aber Naturgesetze gibt, d.h. wenn die Spontanei-
tiat die Kausalitidt notwendig hervorbringt, dann miissen sie zugleich Gesetze fiir
die Freiheit (genitivus obiectivus) sein, so dass sie von ihnen bestimmt wird. Er-
go gibt es entweder Freiheit oder Naturgesetze, oder mit Kant formuliert: ,,Natur
also und transzendentale Freiheit unterscheiden sich wie GesetzmaBigkeit und
Gesetzlosigkeit” (KrV A 448/B 476).

Die Argumentation ist aber nur stichhaltig, wenn der Freiheitsbegriff ganz
anders gefasst wird, als es Kant in der KrV vorschligt.”” Deshalb konnen die Ar-

36 Kant spielt hier auch mit der doppelten Bedeutung des Genitivs, denn Gesetze der
Freiheit konnen sowohl Gesetze aus Freiheit als auch Gesetze fiir die Freiheit sein,
und je nach Auslegung bedeutet das, dass Freiheit einmal als erste Ursache einer
Kausalreihe betrachtet werden kann und einmal als Wirkung einer Kausalreihe; wo-
bei letzteres den Freiheitsbegriff ad absurdum fiihrt.

37 Prauss liest das Argument des Gegners in der III. Antinomie als Statement Kants
und belegt so die Problematik, die Kant hat, Freiheit gegen die Naturgesetzlichkeit
zu stellen; vgl. Prauss 1983: S. 62. Die Losung sieht Prauss dann darin, die theoreti-
sche Spontaneitit ebenfalls als ,unbedingte Freiheit® zu interpretieren, so dass wir
als freie Wesen auch die Wahl hitten, unsere Verstandeskategorien frei zu wihlen,
vgl. a.a.0.: S. 155. Als Beleg fiihrt er ein Zitat aus den Prolegomena an, in dem es
heift, ,,[w]enn uns Erscheinung gegeben ist, so sind wir noch ganz frei, wie wir die
Sache daraus beurteilen wollen.* Prol AA Bd. 4: S. 290. Aber wenn uns eine Sache
gegeben ist, dann waren die Kategorien und die Anschauungsformen a priori ldngst
,in Gebrauch®, sonst wire erst gar nichts gegeben. Zur vermeintlich notwendigen

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170 | FREIHEIT ALS NORM?

gumente dem kantischen Freiheitsbegriff und auch dem kantischen Spontanei-
tatsbegriff gar nichts anhaben — denn beide werden nicht gegen die Kausalitit,
sondern in Anlehnung an sie, zu ihrer Unterstiitzung bzw. Begriindung konzi-
piert. Das Argument richtet sich vielmehr gegen eine Hyperspontaneitit oder
-freiheit, die die Kausalitit selbst noch einmal als Kategorie wihlen konnte und
damit deren GesetzmiBigkeit schlechthin in Frage stellte. Die Argumentation der
Antithesis ist so gegen eine Bedeutung von Freiheit gerichtet, die Kant weder in
theoretischer noch in praktischer Hinsicht im Sinn hat. Die vorgebrachten Argu-
mente richten sich stattdessen gegen Konzepte, deren konzeptionelle Geltungs-
bedingungen und -grenzen iiber die Bedeutung, die Kant ihnen zuschreibt, hinaus
gehen. Das gilt sowohl fiir die Hypostasierung des Spontaneititsgedankens im
ersten Argumentationsgang als auch fiir die Hypostasierung des Freiheitsbegrif-
fes im zweiten.

Dieses Spiel mit den verschiedenen denkbaren und undenkbaren Facetten des
bereits theoretisch wieder in die Gesamtkonzeption eingebrachten Freiheitsbeg-
riffes ermoglicht es jedoch, ein prizises, theoriekonsistentes Freiheitskonzept aus
diesem Spiel hervorgehen zu lassen, das die theoretisch bewiesene Kausalitit
nicht in Frage stellen und auch nicht der Naturkausalitit widersprechen darf. Der
Gewinn fiir die Theoriebildung besteht mithin darin, dass auf diese Weise ex ne-
gativo ein praktischer Freiheitsbegriff herausgeschilt wird, dessen Grenzen klar
zu Tage treten und der fiir Kant keinesfalls mit Gesetzlosigkeit oder Nicht-
Kausalitit verwechselt werden darf, weil eine Freiheit, die noch selbst die Regeln
des Weltenlaufes setzte, fiir ihn absurd wiére und alles in regelloses Chaos stiir-
zen wiirde.

o. Konzeptionelle Anforderungen an die Wirkungen
praktischer Freiheit

Der praktische Freiheitsbegriff hat gemifl der vorgetragenen Interpretation be-
stimmte konzeptionelle Anforderungen zu erfiillen. Es sei nochmals daran erin-
nert, dass das fiir die Interpretation bedeutet, nicht danach zu fragen, ob ein gin-
giges Verstdndnis von Freiheit mit diesem Begriff und seinen Implikationen
iibereinstimmt, und auch nicht, ob wir angesichts naturkausaler Determination
Freiheit tiberhaupt denken konnen. Stattdessen wird danach gefragt, wie Kant
den Freiheitsbegriff so konstruiert oder rekonzeptualisiert, dass er die von ihm
gesetzten Anforderungen auch erfiillen kann. In Bezug auf die Wirkungen, die in
der kantischen Konzeption aus Freiheit moglich sein sollen, ergibt sich so zu-
nédchst nicht die Frage, ob ,Freiheit haben® bedeutet, dass man auch hitte anders
handeln konnen, wenn man doch zugleich handelnder Teil der phdnomenalen,

Identifikation von theoretischer Spontaneitdt und praktischer Freiheit bei Prauss,
vgl. auch kritisch Hutter 2003: S. 122f.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONZEPTUALISIERUNG DES PRAKTISCHEN VERMOGENS | 171

naturkausal determinierten Welt ist; oder die Folgefrage, ob es tiberhaupt in einer
determinierten Welt andere Ereignisse geben kann.*®

Kant geht davon aus, dass wir anders handeln konnen, weil er voraussetzt,
dass wir ein Vernunftvermogen haben, das prinzipiell jegliches Handeln denken-
der Weise bestimmt, so dass wir zu keinem Zeitpunkt unmittelbar agierten. Das
heift aber nicht, dass Kant deswegen Handlungen propagiert, die nicht zugleich
naturkausal erkldrbar wiren, sondern nur, dass es — wenn man so will — sinnvoll
ist, davon auszugehen, dass wir selbstbestimmte Handlungen evozieren konnen,
und dass es folglich sinnvoll ist, eine Idee der Freiheit zu propagieren und zu
konstruieren, die dem Zweck dient, Sittlichkeit auch ohne Gott denkbar zu ma-
chen. In diesem Sinne skizzieren die folgenden beiden Abschnitte, wie sich Kant
Handlungen, die aus Freiheit bestimmt sind, vorstellt — nachdem er in der III.
Antinomie bereits vorgefiihrt hat, welche Bedeutung dem ihm vorschwebenden
Begriff praktischer Freiheit nicht zugeschrieben werden darf — und wie er mogli-
che Widerspriiche zur theoretischen Philosophie konzeptionell zu vermeiden
sucht.

i. Praktische Freiheit bestimmt naturkausalitdtskompatibel

Die freie Vernunft — nicht der Verstand! — darf nicht als ursichlich fiir das Kau-
salprinzip selbst angenommen werden, wohl aber darf sie nur solche Handlungen
bewirken, die dem in der Natur wirkenden Kausalprinzip nicht widersprechen,
d.h. sie muss so geartet sein, dass sie ein gesetzeshaftes Handeln in der Welt be-
wirken kann, das dem kausalen Ablauf in der Natur nichts hinzufiigt, das nicht
durch ihn erklirt werden konnte. Obwohl die Wirkungen des reinen Denkens und
Handelns des reinen Verstandes in den Erscheinungen angetroffen werden, so
Kant, ,,miissen diese doch nichts desto minder aus ihrer Ursache in der Erschei-
nung nach Naturgesetzen vollkommen erkldrt werden konnen.” (KrV A 546/B 574).
Damit wird die Frage beantwortet,

,,0b es ein richtig disjunktiver Satz sei, daf} eine jede Wirkung in der Welt entweder
aus Natur, oder aus Freiheit entspringen miisse, oder ob nicht vielmehr beides in ver-

38 Diese Frage beschiftigt zu weiten Teilen die sogenannte Kompatibilititsdebatte, die
zwischen ,compatibilists‘ und ,incompatibilists® gefiihrt wird, wobei letztere Kant
Inkonsistenz vorwerfen, weil sie — wie Watkins zeigt — nicht die kantische Unter-
scheidung zwischen Ereignissen und Griinden als Ursachen mitmachen; vgl. Wat-
kins 2005: S. 329-343. ,,Considerable discussion is typically devoted to debating
whether being free entails that “I could have done otherwise”, whether being deter-
mined by natural causes implies that “no event could have been otherwise” (given
the laws of nature and the initial conditions of the universe), and finally whether, if
both of these claims are accepted, the contingency entailed by a free action is or is
not compatible with the necessity of events that are determined by natural causes.”
Watkins 2005: S. 329.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172 | FREIHEIT ALS NORM?

schiedener Beziehung bei einer und derselben Begebenheit zugleich stattfinden konne.*
(KrV A 536/B 564).

Mit der Kongruenz zwischen den kausalen Reihen, die die Freiheit zu evozieren
vermag, und denen, die in der Natur ablaufen, setzt Kant einfach zwei parallele
Ursachen ein und desselben Gesetzes an, so dass die evozierten gesetzméiBigen
Reihen ,,voneinander unabhingig und durcheinander ungestort stattfinden kon-
nen.“ (KrV A 557/B 585).

Die beiden Ursachen — praktische Freiheit und eine x-beliebige Ursache in
der phanomenalen Natur — werden von Kant in ihrem theoretischen Status strikt
unterschieden, um nicht zugleich mit der prinzipiell moglichen Leugnung der
theoretischen Freiheit — die zwar transzendental ist, aber nicht erkannt genannt
werden kann — auch die praktische Freiheit leugnen zu miissen. Betrachtet man
die Anforderungen an die Freiheitskonzeption ausschlieBlich unter der Pramisse,
Freiheit unter Beibehaltung kausaler GesetzméBigkeiten fiir die Natur denken zu
konnen, dann wire dieses Problem tatsdchlich mit der Idee einer transzendenta-
len Freiheit, die gleichwohl nicht fiir die dialektischen Fehlschliisse der Vernunft
missbraucht werden darf, in theoretischer Hinsicht gelost. Freiheit wiirde einfach
als erster Ursprung der Kausalkette gesetzt oder angenommen, wenn auch nicht
erkannt. Dennoch bleibt aber das Problem, dass diese Freiheit, gerade weil sie
nicht empirisch erkennbar ist, geleugnet werden konnte, und das hitte nach Kant
fatale Folgen, denn die ,,Aufhebung der transzendentalen Freiheit [wiirde]
zugleich alle praktische Freiheit vertilgen* (KrV A 534/B 562).

Die theoretische Losung ermoglicht es demnach, Freiheit zwar konsistent in
der Theorie zu denken, sichert sie aber nicht gegen Skeptiker ab, die ihm das
praktische Potential, das er dem Freiheitsbegriff zuschreiben will, deswegen ab-
sprechen wollen, weil sie Freiheit nicht erkennen konnen — wie es in der KpV
drastisch formuliert wird:

,,Weil es indessen noch viele gibt, welche diese Freiheit noch immer glauben nach em-
pirischen Prinzipien [...] erkldren zu konnen, und sie nicht als transzendentales Pridikat
der Kausalitit eines Wesens, das zur Sinnenwelt gehort [...] betrachten [...] und hiermit
das moralische Gesetz selbst [...] aufheben: so wird es notig sein, hier noch etwas [...]
wider dieses Blendwerk des Empirismus in der ganzen BloBe seiner Seichtigkeit an-
zufithren. (KpV AA Bd. 5:94). ¥

39 Das Argument, das Kant hier wider die Seichtigkeit anfiihrt, bezieht sich wiederum
auf die Zeitlichkeit: Freiheit darf ndmlich in keinem Gebrauch der Vernunft als der
Zeit unterliegend konzipiert werden — sie muss also zeitfrei gedacht werden, was
sowohl in der theoretischen Konzeption der Freiheit als transzendentaler Idee, die
als erste Ursache gedacht wird, als auch im Konzept der praktischen Freiheit als
willensbestimmende Vernunft der Fall ist; vgl. KrV A 551/B 579 sowie KpV AA
Bd. 5: S. 95-103. ,,Von so groBer Wichtigkeit ist die in der Kritik der reinen speku-
lativen Vernunft verrichtete Absonderung der Zeit [...] von der Existenz der Dinge
an sich.“ KpV AA Bd. 5: S. 102f.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONZEPTUALISIERUNG DES PRAKTISCHEN VERMOGENS | 173

Kant muss daher wegen der ursdchlichen Freiheit, die er denken will, weil sie,
nachdem er Gott aus dem Bereich des Wissbaren ausgeschlossen hat, wichtige
Funktionen in Bezug auf das Praktische zu erfiillen hat, zwischen dem Naturbeg-
riff und dem Freiheitsbegriff in ihrem theoretischen Status unterscheiden:

Der ,,Begriff von einer Natur wird durch Erfahrung bestitigt und muss selbst unver-
meidlich vorausgesetzt werden, wenn Erfahrung, d.i. nach allgemeinen Gesetzen zu-
sammenhingende Erkenntnis der Gegenstinde der Sinne moglich sein soll. Daher ist
Freiheit nur eine Idee der Vernunft, deren objektive Realitéit an sich zweifelhaft ist, Na-
tur aber ein Verstandesbegriff, der seine Realitdt an Beispielen der Erfahrung beweist
und notwendig beweisen muss.” (GMS I11.20 AA Bd. 4:455 1.5.)

Der eine Begriff wird dem Verstand und damit auch der Sinnlichkeit, d.h. der
Phinomenalitidt zugeordnet, und der andere der Vernunft, die dem Bereich der
Phidnomene bei-, aber nicht zugeordnet ist. Wenn Kant daher die Unterscheidung,
die die reflexive Vernunft zwischen Sinnlichkeit und Verstand trifft, als ihr ,vor-
nehmstes Geschiift’ bezeichnet, dann deshalb, weil nur diese kantische Unter-
scheidung das Denken der Freiheit neben der Naturkausalitit als Ursache kausa-
ler Reihen ermoglicht:

,Diese [Vernunft] als reine Selbsttitigkeit, ist sogar darin iiber den Verstand erhoben [,
der] [...] aus seiner Tétigkeit keinen anderen Begriffe hervorbringen kann als die, so
bloB dazu dienen, um die sinnlichen Vorstellungen unter Regeln zu bringen und sie da-
durch in einem BewuBtsein zu vereinigen, [...] dahingegen die Vernunft [...] ihr vor-
nehmstes Geschéft darin beweist, Sinnenwelt und Verstandeswelt voneinander zu unter-
scheiden* (GMS III.13 AA Bd. 4:452 T.8.).

Freiheit darf somit aus systematischen Griinden nicht der Zeitlichkeit, die eine
Anschauungsform ist, unterliegen, so dass die Unterscheidung zwischen den zwei
Welten, wie sie Kant auch in der Anmerkung zur Antithesis explizit und an-
schaulich als Forderung formuliert, aus dieser Perspektive eine weitere Unter-
scheidung ist, mit der er lediglich das Problem verschiedener Impetus 16st und
nicht die Freiheit selbst als denkbar ermoglicht:

»Wenn auch indessen ein transzendentales Vermogen der Freiheit nachgegeben wird,
um die Weltverdnderungen anzufangen, so muss dieses Vermogen doch wenigstens nur
auBerhalb der Welt sein miissen, (wiewohl es immer eine kilhne AnmaBung bleibt, au-
Berhalb dem Inbegriffe aller moglichen Anschauungen, noch einen Gegenstand anzu-
nehmen, der in keiner moglichen Wahrnehmung gegeben werden kann).“ (KrV A
451f./B 479f. 1.8.).

Im dritten Abschnitt der Grundlegung plausibilisiert Kant die Konzeption, indem
er sie gleichsam durch den Rekurs auf die Reflexion, zu der jede/r als Denken-
de/r fihig ist, empirisch wieder einholt. Dort ordnet er die beiden Welten ver-

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174 | FREIHEIT ALS NORM?

schiedenen Arten zu, in denen die Menschheit auf sich und ihr Dasein reflektie-
ren, d.h. ihr Vernunftvermogen reflexiv gebrauchen kann: Einmal reflektiert sie
auf sich als sich selbst bestimmendes, Welt verdnderndes Wesen und einmal auf
sich als erscheinendes Phidnomen, d.i. als Korper in der Welt:

,,Denn jetzt sehen wir, dall, wenn wir uns als frei denken, so versetzen wir uns als Glie-
der in die Verstandeswelt und erkennen die Autonomie des Willens samt ihrer Folge,
der Moralitit; denken wir uns aber als verpflichtet, so betrachten wir uns als zur Sin-
nenwelt und doch zugleich zur Verstandeswelt gehorig.” (GMS II1.16 AA Bd. 4:453).

Hier tauchen also die zwei Welten als Differenz auf, die das Denken in der Re-
flexion selbst herzustellen vermag, indem es sich in verschiedener Weise reflexiv
auf sich bezieht.*> Auf der einen Seite reflektiert der/die Einzelne auf sich als ein
die phinomenale Welt erkennendes Denken, das zudem selbst ,in‘ einem Korper
denkt und daher den Naturgesetzen der phdnomenalen Welt unterworfen ist. Dies
ist das Gebiet, dem sich die theoretische Philosophie widmet und in dem die Dif-
ferenz zwischen Verstandes- und Sinnenwesen aus der Perspektive des erken-
nenden Denkens noch mal iteriert wird. Auf der anderen Seite reflektiert der
Mensch aber auch auf sich als aus sich selbst heraus die eigenen Handlungen
bestimmen und initiieren konnendes Vermogen, das ist die Welt der Vernunft,
die der Phianomenalitét nicht unterliegt, weil es sich um ein intelligibles, d.h. ge-
dachtes Gebiet handelt, das durch die Reflexion gleichsam erst entsteht.*! So
kommt es fiir Kant nur dann zum Widerspruch zwischen dem Freiheits- und dem
Naturbegriff, wenn die Freiheit als sinnlich, d.h. als empirisch oder phdnomenal
erfahrbare gedacht wird — aber nicht, wenn sie als kausales Noumenon gedacht
wird, das als weiterer Impuls denkbar ist.*

40 Fiir Korsgaard ist diese Unterscheidung zweier Perspektiven auf das Selbst notwen-
dig, um iiberhaupt Pflichten im kantischen Sinne denken zu koénnen; vgl. Korsgaard
1996: S. 104.

41 Esser macht deutlich, dass es sich bei dieser Unterscheidung weder um eine meta-
physische noch um eine empirische Unterscheidung handelt, sondern — wie sie es
nennt — um eine kritische Unterscheidung, in der sich die intelligible Welt* [...]
vielmehr durch die Reflexion auf die Geltungsvoraussetzungen [erschlief3t]. [...] Die
intelligible Welt ist keine zweite Realitit* und darf deshalb auch nicht als eine un-
abhingig vom Denken vorliegende Seinssphire substantialisiert werden.” Esser
2004: S. 198; auch S. 200.

42 Man konne Freiheit nicht erklidren, weil sie eine bloBe Idee sei, die nur ,,als notwen-
dige Voraussetzung der Vernunft in einem Wesen [gilt], das sich eines Willens [...]
bewuft zu sein glaubt. Wo aber Bestimmung nach Naturgesetzen aufhort, [...] bleibt
nichts iibrig als Verteidigung, d.i. Abtreibung der Einwiirfe derer, die [...] Freiheit
dreist fiir unmoglich erkldren. Man kann ihnen nur zeigen, daf der vermeintlich von
ihnen entdeckte Widerspruch nirgend anders liege als darin, da3, da sie [...] nun, da
man fordert, daf sie [den Menschen] als Ding an sich selbst denken sollen, sie ihn
immer auch da noch als Erscheinung betrachten, wo denn freilich die Absonderung
seiner Kausalitit [...] von allen Naturgesetzen der Sinnenwelt in einem und demsel-

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONZEPTUALISIERUNG DES PRAKTISCHEN VERMOGENS | 175

Es ist das Konzept einer Kausalitit aus praktischer Freiheit, das eine zweite Un-
terscheidung zwischen phianomenaler Welt und einem nicht-phinomenalen Be-
reich fordert, um einen Impuls jenseits natiirlicher Ursachen denkbar machen zu
konnen. Die Unterscheidung lehnt sich aber lediglich an die gleichnamige Unter-
scheidung in der theoretischen Philosophie an,” denn obwohl das praktische
Noumenon, d.i. die freie Vernunft oder die verniinftige Freiheit, auch nicht er-
kennbar ist, hat es einen anderen theoretischen Status und eine andere Funktion:
es soll ursdchlich bestimmend titig werden konnen — das aber trifft auf das Nou-
menon in theoretischer Hinsicht nicht zu!**

,.Nun ist der Begriff eines Wesens, das freien Willen hat, der Begriff einer causa nou-
menon; und daf} sich dieser Begriff nicht selbst widerspreche, davor ist man schon da-
durch gesichert, daf3 der Begriff einer Ursache, als ginzlich vom reinen Verstande ent-
sprungen [d.i. in der Kategorie der Kausalitét], zugleich auch seiner objektiven Realitit
in Ansehung der Gegenstinde iiberhaupt durch die Deduktion gesichert, dabei seinem
Ursprung nach von allen sinnlichen Bedingungen unabhingig, also nicht auf Phédnome-
ne eingeschrinkt [...] auf Dinge als reine Verstandeswesen allerdings angewandt werden
konnte. Weil aber dieser Anwendung keine Anschauung [...] unterlegt werden kann, so
ist causa noumenon in Ansehung des theoretischen Gebrauchs der Vernunft [...] ein lee-
rer Begriff. Nun verlange ich aber auch dadurch nicht die Beschaffenheit eines Wesens,
sofern es einen reinen Willen hat, theoretisch zu kennen; es ist mir genug, es
dadurch nur als ein solches zu bezeichnen, mithin nur den Begriff der Kausalitit mit
dem der Freiheit [...] zu verbinden.“ (KpV AA Bd. 5:56).%

ben Subjekte im Widerspruch stehen wiirde, welcher aber wegfillt”. GMS III. 29
AA Bd. 4: S. 439.

43 Vgl. auch in der theoretischen Elementarlehre ,,[d]er Begriff eines Noumenon ist
also bloB ein Grenzbegriff, um die Anmaflung der Sinnlichkeit einzuschrinken,
und also nur von negativem Gebrauche.” KrV A 255/B 310f. Theoretisch ist das
Noumenon das, was den Phidnomenbegriff definitorisch begrenzt; praktisch steht es
fiir eine tdtige Ursache, die neben der Naturkausalitit als wirkmichtig gedacht wird,
in dem Sinne, dass sie zur Gestaltung der Wirklichkeit etwas beitragen kann.

44 Nach Watkins versucht Kant zu zeigen, dass der ,determining ground of a sub-
stance‘ immer noumenal zu verstehen sei und dass es sich von daher um eine kon-
gruente Konzeption in der theoretischen und der praktischen Philosophie handelt,
wenn das Kausalititsschema zur Anwendung kommt: ,,causality is to be understood
not in terms of determinate events alone, but rather in terms of a substance deter-
mining the states of another substance by means of an exercise of causal powers in
accordance with its nature, so freedom is to be understood not in terms of desires
alone [...], but rather in terms of an agent or, more metaphysically, substance de-
termining its actions according to its character.” (Watkins 2005: S. 301f.) — dabei
wird aber erstens iibersehen, dass fiir Kant die Naturkausalitit ein Phdnomen ist,
und dass sie nichts iiber kausale Zusammenhénge der Dinge an sich aussagt; und
zweitens, dass der Begriff der noumenalen Substanz bzw. des Dinges an sich im
praktischen Zusammenhang fiir Kant eine andere Bedeutung hat als im theoreti-
schen.

45 Insofern ist es nicht richtig zu behaupten, es sei ,,[n]ur die in der ,Kritik der reinen
Vernunft® getroffene Unterscheidung zwischen Erscheinung und Ding an sich [...]

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176 | FREIHEIT ALS NORM?

Bezogen auf die praktische Fragestellung ldsst sich zunidchst festhalten, dass
Kant in seiner Theorie die beiden Antagonisten ,praktische Freiheit® und ,Natur-
kausalitidt® funktional so von einander unterscheidet und ihnen architektonisch
derart getrennte Gebiete zuweist, dass das Problem, sie neben- und miteinander
denken zu konnen, tatsidchlich durch die vorgenommenen Unterscheidungen ge-
16st wird — auch wenn auf diese Weise die antagonistische Unterscheidung zwi-
schen Freiheit und Kausalitit gleichsam eingezogen wird. Freiheit wird so selbst
zu einem Moment der Kausalitit, das immer wieder — analog der theoretisch-
spekulativen Idee von Freiheit — Kausalketten im Phidnomenbereich anzustofen
vermag, auch wenn Kant nur zeigen kann, dass das so denkbar, d.h. moglich ist,
und nicht, wie das moglich ist.

Damit ist die Kompatibilitdt zur Naturkausalitit fiir Kant theoretisch gelost —
d.h. weder, dass er beansprucht, den Konnex zwischen Denken und Handeln be-
friedigend gelost zu haben, noch, dass der Freiheitsbegriff bereits in positiver
Form so bestimmt ist, dass er in den Dienst der Sittlichkeit genommen werden
kann. Es heilt nur, dass dem praktischen Freiheitsbegriff anhand mehrerer Un-
terscheidungen, die die Geltungsbereiche verschiedener Konzepte gegeneinander
abgrenzen, ein Platz im Theoriegebdude zugewiesen wurde, der seine Konsistenz
nicht stort. Der Freiheitsbegriff hat bisher lediglich die Bedeutung erhalten, den
denkbaren Impuls zu benennen, der ebenfalls, neben kausalen Ursachen im Phé-
nomenbereich, naturkausale Reihen ursdichlich anstoen kann, ohne selbst be-
wirkt worden zu sein, d.h. unbedingter Weise.*®

Durch diese Neubestimmung des Freiheitsbegriffes re-integriert Kant den
Freiheitsbegriff in seine kritische Theorie, nachdem er ihn in theoretischer Hin-
sicht aus dem Bereich des Wissbaren ausgeschlossen hatte. Ein Widerspruch ent-
stiinde dann, wenn er diesen praktischen Freiheitsbegriff nun als theoretisch be-
wiesen betrachten wiirde, was er aber gerade aus Griinden der Widerspruchsver-
meidung nicht darf. Dass der praktische Freiheitsbegriff theoretisch nicht bewie-
sen werden kann, weder transzendental noch phinomenal, schlief3t aber nicht aus,
eine andere Art von Beweis einzufiithren; und genau das macht Kant: Praktische
Freiheit darf und muss in ihrer Realitdt als faktisch bewiesen angesehen werden.
Reale oder faktische Erwiesenheit verleiht nicht den Status einer theoretischen
Erkenntnis, sondern bedeutet lediglich, dass wir davon ausgehen konnen, dass es

die praktische Philosophie moglich [mache].” Deggau 1985: S. 320, da die theoreti-
sche Unterscheidung und deren Begrifflichkeit hier in anderer Bedeutung noch
einmal von Kant verwendet wird.

46 ,.In short, Kant repeatedly asserts that the causality of the cause is an event, which
contradict Kant’s general model of causality of the course is an indeterminate activ-
ity by which a substance determines an event.” Watkins 2005: S. 347; vgl. zur Un-
terscheidung zwischen Ereignissen und Griinden als Ursachen die Beitrige unter
,V. Griinde und Ursachen in Ulrich Pothast (1978). Seminar: Freies Handeln und
Determinismus. FaM: Suhrkamp, S. 323-411.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONZEPTUALISIERUNG DES PRAKTISCHEN VERMOGENS | 177

praktische Freiheit gibt, weil es eine bestimmte faktische, d.i. intelligible oder in-
tellektuelle Erfahrung von ihr gibt:

,.Die praktische Freiheit kann durch Erfahrung bewiesen werden. Denn, nicht blof} das,
was reizt, d.i. die Sinne unmittelbar affiziert, bestimmt die menschliche Willkiir, son-
dern wir haben ein Vermogen, durch Vorstellungen von dem, was selbst auf entferntere
Art niitzlich oder schidlich ist, die Eindriicke auf unser sinnliches Begehrungsvermégen
zu iiberwinden; diese Uberlegungen aber von dem, was in Ansehung unseres ganzen
Zustandes begehrungswert, d.i. gut und niitzlich ist, beruhen auf Vernunft.“ (KrV
A802/B 830).

Weil es Imperative gibt, d.h. weil wir uns selbst willentlich, aufgrund irgendwel-
cher Griinde zuriickhalten konnen, dies oder jenes nicht zu tun und stattdessen
anderes vorzuziehen, konnen wir davon ausgehen, dass es praktische Freiheit als
bestimmende gibt, und das bedeutet fiir Kant, sie als praktisch bewiesen ansehen
zu konnen. Die hier genannte Erfahrung meint aber keinesfalls eine empirische
bzw. sinnliche Erfahrung, sondern muss viel eher als intellektuelle oder intelli-
gible Erfahrung betrachtet werden. Die Argumentation in §5 und §6 in der Ana-
lytik der KpV deckt sich mit der Argumentation aus der Grundlegung am Ende
des zweiten Abschnittes und fiihrt dazu, Freiheit nicht nur negativ, sondern auch
positiv annehmen zu miissen.?’ Das fiihrt wiederum dazu, dass Kant dem Be-
wusstsein von einem moralischen Gesetz einen faktischen Vorrang zugesteht,
weil wir zuerst die intelligible Erfahrung einer Selbstnétigung haben, woraus je-
de und jeder Einzelne auf ein Sittengesetz schlieit, das dann in der philosophi-
schen Reflexion als Folge der reinen Selbstbestimmungsform der reinen Ver-
nunft mitsamt der Idee unbedingt-praktischer Freiheit rekonstruiert werden kann.

,Damit man hier nicht Inkonsequenzen anzutreffen wihne, wenn ich jetzt die Frei-
heit als Bedingung des moralischen Gesetzes nenne und in der Abhandlung nachher be-
haupte, dal das moralische Gesetz die Bedingung sei, unter der wir uns allererst der
Freiheit bewuf3t werden konnen, so will ich nur erinnern, daf3 die Freiheit allerdings
die ratio essendi des moralischen Gesetzes, das moralische Gesetz aber die ratio
cognoscendi der Freiheit ist. (KpV AA 5:4 Anmerkung)

Wenn Kant hier von einem Faktum ausgehend argumentiert, argumentiert er in
gleicher Weise wie zu Beginn der KrV, wo er ebenfalls mit dem Faktum der Er-
fahrung anhebt: ,,Dass alle unsere Erkenntnis mit der Erfahrung anfange, daran
ist gar kein Zweifel; denn wodurch sollte das Erkenntnisvermogen sonst zur Aus-
iibung erweckt werden (KrV B 1). Faktisch und chronologisch machen wir zu-

47 Dadurch werde die theoretische Vernunft in Bedringnis gebracht — die angesichts
der Naturkausalitit Freiheit prima facie nicht konsistent zu denken vermag und die
sie erkennen will, wo sie sich doch nur gerade als zwecksetzende Selbstbestimmung
verwirklicht; siehe insbesondere Anmerkung § 6 KpV AA Bd. 5: S. 29.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178 | FREIHEIT ALS NORM?

erst Erfahrungen — seien es empirisch-phinomenale Gegenstandserfahrungen
oder intelligible Denkerfahrungen —, und dann erst erfolgt die philosophische Re-
flexion auf deren Moglichkeitsbedingungen, mithin die Generierung philosophi-
scher Erkenntnisse:

,.Ich frage hier nun [... ,] wovon unsere Erkenntnis des Unbedingt-Praktischen anhe-
be, ob von der Freiheit oder dem praktischen Gesetze. Von der Freiheit kann sie nicht
anheben [...]. Also ist es das moralische Gesetz, dessen wir uns unmittelbar bewuf3t
werden (sobald wir uns Maximen des Willens entwerfen), welches sich uns zuerst dar-
bietet* (KpV AA Bd. 5:29).%8

Es sei nochmals daran erinnert, dass es Kant nicht um die Frage geht, ob wir er-
kennen oder ob wir sittlich sein konnen, sondern worin die Bedingungen der
Moglichkeit dieser Haltungen bestehen. Um das auch in Bezug auf das prakti-
sche Vermogen zu denken, d.h. um dariiber Erkenntnisse zu gewinnen, gibt es
einen Ausgangspunkt fiir die erkennende, theoretische, kritisierende Vernunft:
die intellektuelle Erfahrung eines Sittengesetzes in Form eines unbedingten Im-
perativs, die wir nach Kant einfach haben, wenn wir uns selbst Einhalt gebieten.

Mit der Moglichkeit, Bestimmung aus Freiheit naturkausalitidtskompatibel denk-
bar zu machen, ist bereits impliziert, dass der praktische Freiheitsbegriff ein
Vermogen bezeichnet, das nur Handlungen zu bestimmen vermag, die naturkau-
salitdtskonform sind — mithin alle realisierbaren Handlungen. Damit ist zugleich
impliziert, dass die Bestimmung auch gesetzeskonform gedacht werden muss,
d.h. dass chaotische, regellose Bestimmung ausgeschlossen bleibt — heifit es doch
im bereits zitierten zwolften Abschnitt des zweiten Teils der Grundlegung nicht
nur, ein jedes Ding der Natur wirke, sondern: ,,Ein jedes Ding der Natur wirkt
nach Gesetzen* (GMS I1.12 AA Bd. 4:412 T1.9).

48 Vgl. auch KrV A 547/B 575. Reine praktische Vernunft ist fiir Kant Freiheit und
zeigt sich im Selbstbestimmungspotential des Willens, das als allgemeines zum Sit-
tengesetz wird und damit praktisch bewiesen ist. Diese Unterscheidung geht Vos-
senkuhl nicht mit, wenn er feststellt: ,,Kant [...] beschrinkte sich nicht darauf, empi-
rische Beweisversuche der Willensfreiheit fiir unmoglich zu erklédren, sondern for-
derte auch — voriibergehend jedenfalls —, dass Freiheit zumindest in praktischer
Hinsicht bewiesen werden miisste. Dies tat er im Dritten Abschnitt seiner Grundle-
gung zur Metaphysik der Sitten. Dort verlangte er, dass 'Freiheit als Eigenschaft des
Willens aller verniinftigen Wesen bewiesen werde® [...]. In der Kritik der prakti-
schen Vernunft nahm er den Gedanken eines praktischen Nachweises der Willens-
freiheit nicht mehr auf. Es geniigte ihm, Freiheit als ein ,Faktum der Vernunft® an-
zunehmen.*“ Vossenkuhl 2006: S. 199.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONZEPTUALISIERUNG DES PRAKTISCHEN VERMOGENS | 179

ii. Praktische Freiheit bestimmt gesetzeskonform

Wenn von einer Bestimmung der Handlungen aus Freiheit die Rede ist, liee sich
annehmen, es handle sich um eine vollkommen regel- und gesetzlose Bestim-
mung, die einem freien Belieben oder irgendeinem spontanen Impuls folgt, der
unvorhersehbar ist, eben weil er unbedingt auftaucht, und der keinesfalls einen
sinnvollen Grund abgibt. Dass Kant dies nicht im Sinn haben konnte, zeigt sich
bereits an der notwendigen Kompatibilitit, die die so bestimmten Handlungen
mit der Naturkausalitit vorweisen miissen. Aber das ist bekanntlich nicht genug,
denn auch sittenwidrige Handlungen sind problemlos in die naturkausale Ord-
nung einzupassen, so dass Bestimmung aus Freiheit nicht nur diesem Aspekt Ge-
niige leisten darf. Fiir Kant wéren solche sittenwidrigen Handlungen aber auch
nicht das Produkt einer Bestimmung aus Freiheit, sondern eben das, was er pa-
thologische Bestimmtheit des Willens nach dem Naturgesetz nennt, d.h. ein Wil-
le, dessen sinnliche Bestimmungsgriinde die Bestimmung aus Freiheit dominie-
ren.*”

Kant geht es vielmehr darum, den wohlverstandenen Freiheitsbegriff nicht
selbst fiir mogliches Chaos verantwortlich werden zu lassen, d.h. dass seine Kon-
zeption praktischer Freiheit gerade nicht in ein gesellschaftliches Chaos fiihrt,
weil sie so beschaffen ist, dass sie nur und ausschlieBlich gesetzeshaft be-
stimmt.>® Theoretisch wird das Schreckgespenst einer Regel- und Gesetzlosigkeit
implizierenden Freiheit von Kant in der Antithetik der III. Antinomie iiber die
Moglichkeit eingefiihrt, Freiheit sogar als Ursache der Kausalitit schlechthin,
d.h. nicht nur der kausalen Reihe in der Natur, annehmen zu miissen. Kant zeich-
net damit ein anderes Szenario als das gerade skizzierte: er stellt namlich, wie
gezeigt, die Kausalitit schlechthin in Frage, so dass es zu einem Entweder-Oder
zwischen Freiheit und Naturkausalitidt kommt. Bleibt also noch das vom Gegner
in der Antithetik gezeichnete Szenario abzuwehren, das durch die dualistisch an-
gelegte Argumentation entworfen wird: Freiheit lieBe sich entweder als Anarchie
oder im Angesicht der Naturkausalitidt nur noch als der Natur unterliegende den-

49 So nennt Kant solche Handlungen schlecht, die aus einer falschen Hierarchie der
Bestimmungsgriinde heraus bestimmt werden: ,,Also muss der Unterschied, ob der
Mensch gut oder bose sei, nicht in dem Unterschiede der Triebfedern, die er in seine
Maxime aufnimmt [...], sondern in der Unterordnung (der Form derselben) lie-
gen: welche von beiden er zur Bedingung der anderen macht.“ RGV AA
Bd. 6: S. 36.

50 In den anthropologischen Schriften belegt Kant die Freiheit mit Priddikaten wie
,roh‘, ,wild‘, ,brutal‘, ,barbarisch* etc.; vgl. IaG AA Bd. 8: S. 17-34. Allerdings
geht es dort einerseits um den Missbrauch der Freiheit und andererseits um einen
empirischen Befund, der etwas dariiber aussagt, in welcher Bedeutung der Frei-
heitsbegriff zur Anwendung kommt. Aber es geht nicht um den praktischen Frei-
heitsbegriff, der von Kant erst neu zu bestimmen ist. Deshalb muss der dort mit
Freiheit verbundenen Bedeutung ein vollkommen anderer theoretischer Status ver-
liechen werden.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180 | FREIHEIT ALS NORM?

ken. Dem setzt Kant seinerseits den unter- und entscheidenden Kunstgriff entge-
gen, dass nur eine nicht selbst bestimmte, d.i. bewirkte Freiheit paradox ist, wih-
rend sich das Argument nicht gegen eine ursdchlich wirkende bestimmende,
praktische freie Vernunft richtet:

,»die, die Vernunft, ist allen Handlungen des Menschen [...] gegenwirtig [...]; sie ist be-
stimmend, aber nicht bestimmbar [...].“ (KrV A 556/B 584).

Diese Bestimmung darf aber nicht als chaotische oder regellose gedacht werden,
sie darf keinesfalls so konzipiert werden, dass sie den Willen ,frei nach Belieben®
oder gar vollkommen gesetzlos bestimmen konnte — im Gegenteil muss sie Ge-
setzeskonformes hervorbringen.”’ ,Bestimmung* heiBt hier, dass sie nur gesetzes-
bzw. regelkonform bestimmen darf — sei es, indem sie den Willen nach zweckbe-
zogenen Regeln bestimmt, die sich nach dem Muster der Naturkausalitét richten;
sei es, indem sie das Handeln empirisch zweckfrei schlechthin gesetzeskonform
bestimmt. Praktische Freiheit als Initiatorin von Anarchie zu denken, hat im kan-
tischen Konzept keinen Platz.>*

Wenn es in Bezug auf die praktische Freiheit, d.h. auf die Willensbestim-
mung allein aus der Vernunft heraus, nicht um den Anfang der Welt und des Ge-
schehens in ihr geht, den Kant ja in theoretisch-spekulativer Hinsicht mit der
kosmologischen Idee der Freiheit behandelt, so wird doch spitestens an dieser
Stelle vollkommen klar, dass es praktische Freiheit, ausschlie3lich in einer geset-
zeshaften oder regelmiflig bestimmenden Form in diesem Konzept geben darf
und kann. Und das nicht etwa als Praventionsmafinahme gegen drohendes gesell-
schaftliches Chaos, sondern weil praktische Freiheit nichts anderes evozieren
darf — sie diirfte auch als noch so moralische den kausalen Weltenlauf nicht sto-
ren, wie es der Gegner in der Antithetik der III. Antinomie ausmalt:

51 Das wird in der Grundlegung vorausgesetzt, denn es geht ja gerade darum, eine
Willensbestimmung zu denken, die Gesetzeskraft hat: ,,dagegen das unbedingte Ge-
bot dem Willen kein Belieben in Ansehung des Gegenteils frei 1d6t, mithin allein
diejenige Notwendigkeit bei sich fiihrt, die wir zum Gesetze verlangen.* GMS 11.27
AA Bd. 4: S. 420.

52 Mit dieser Vorstellung steht Kant philosophiehistorisch betrachtet nicht alleine da.
,Anarchie‘ bedeutet sowohl ,ohne Herrschaft® als auch ,ohne Regeln und Gesetze*,
mithin ,chaotisch‘. Der Blick auf die Etymologie zeigt, dass es sich hier um eine
verneinte Form der arché (apye) handelt, also auch um eine Verneinung des An-
fangs schlechthin. Da die Bedeutung des Ersten auch dem Herrschenden in Bezug
auf die Hierarchie zukommt, wird die Bedeutung der Anarchie als Herrschaftsfrei-
heit plausibel. Dies ist die Weise, in der der erste spontane Anfang beispielsweise
auch in den Schriften Platons gedacht wird (vgl. etwa Timaios 29 d, e oder auch
Phaidros 245 c-e. Ich verdanke die erneute Aufmerksambkeit auf diesen Punkt sowie
die genauen Textstellen einer miindlichen Mitteilung von Wolf-Dieter Enkelmann.)
In Bezug auf die Bedeutung der Regel- und Gesetzlosigkeit stellt sich allerdings die
Frage, warum es eine anfingliche Bestimmung nur dann geben soll, wenn sie das
zugleich regel- oder gesetzeshaft fiir jeden kiinftigen Weltenlauf tut.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONZEPTUALISIERUNG DES PRAKTISCHEN VERMOGENS | 181

,Allein in der Welt selbst, den Substanzen ein solches Vermogen beizumessen, kann
nimmermehr erlaubt sein, weil alsdann der Zusammenhang nach allgemeinen Gesetzen
sich einander notwendig bestimmender Erscheinungen, den man Natur nennt, und mit
ihm das Merkmal empirischer Wahrheit, welches Erfahrung vom Traum unterscheidet,
groBtenteils verschwinden wiirde. Denn es 146t sich neben einem solchen gesetzlosen
Vermogen der Freiheit, kaum mehr Natur denken, weil die Gesetze der letzteren durch
die Einfliisse der ersteren unaufhorlich abgeéndert, und das Spiel der Erscheinungen,
welches nach der bloBen Natur regelmiflig und gleichformig sein wiirde, dadurch ver-
wirrt und unzusammenhingend wire.” (KrV A 451f./B 479f. T.s.).

Zusammenfassend lésst sich festhalten, dass Kant davon ausgeht, dass praktische
Bestimmung nur so konzipiert werden kann, dass sie Naturkausalititskompatibles
und Gesetzeskonformes anstofit. Zur Wahrung der Naturkausalitdtskompatibilitit
stellt er der Naturkausalitidt das Konzept einer Kausalitit aus praktischer Freiheit
gegeniiber, das er der Idee einer transzendentalen Freiheit in ihrer Funktion, ers-
ter Impuls der Kausalkette zu sein, entlehnt. Dafiir nimmt er dann die Unter-
scheidung zwischen Phainomena und Noumena auch in der praktischen Philoso-
phie vor, um die praktische Freiheit im Subjekt, d.i. die Willensfreiheit, neben
den Naturursachen als weitere kausale Ursache natiirlicher Wirkungen ins Spiel
bringen zu konnen. Hier hat der praktische Freiheitsbegriff ganz analog zum the-
oretisch-spekulativen Freiheitsbegriff ,nur® die Funktion, die Leerstelle des Im-
pulsgebers fiir kausale Reihen in der phdnomenalen Welt zu besetzen — wenn er
auch im theoretischen Zusammenhang nur einmal fiir den allerersten Anfang ge-
braucht wird und im praktischen Zusammenhang immer wieder solche Kausal-
reihen anstoflen konnen soll.

Zur Konzeptualisierung des grundlegenden praktischen Begriffes gibt es fiir
Kant demnach zwei Vorgaben: Das, was aus Freiheit bestimmt wird, muss natur-
kausalitdtskompatibel und gesetzeskonform sein. Der praktische Freiheitsbegriff
darf nicht die Funktion erhalten, Impuls fiir chaotische Zustinde sein zu konnen,
und er darf auch nichts anstoen, was der Naturkausalitét nicht entspriche, wie
etwa Wunder oder dhnliches. Damit ist aber erst etwas iiber die moglichen Wir-
kungen aus Freiheit ausgesagt, und nicht etwa schon etwas dariiber, welche Form
oder Struktur der Freiheitsbegriff selbst haben muss; noch dass die Gesetze, die
aus dem Freiheitsbegriff abgeleitet werden sollen, auch zur Sittlichkeit dienen.
Stattdessen ist bislang nur gefordert, dass der praktische Freiheitsbegriff ebenso
wie der theoretisch-spekulative als Ursache naturkausaler Reihen denkbar zu
machen ist.

Im nidchsten Schritt der Rekonstruktion geht es darum, die Form oder Struktur
des praktischen Freiheitsbegriffes und seines Prinzips bzw. deren Zusammenspiel
auch noch an ihnen selbst, d.h. unabhéngig von moglichen Wirkungen, in den
Blick zu nehmen. Es gilt die ureigene Form praktischer Freiheit, die von Kant an
sich selbst gesetzmdiflig und konsistent gedacht wird, nachzuzeichnen.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182 | FREIHEIT ALS NORM?

p-Die Konzeptualisierung des Begriffes praktischer Freiheit
und seines Prinzips

Die Rekonstruktion der kantischen Konzeptualisierung des praktischen Freiheits-
begriffes ist bislang unter dem Aspekt betrachtet worden, welche Vorgaben be-
achtet werden miissen, um den Freiheitsbegriff widerspruchsfrei in die kritische
Theorie reintegrieren zu konnen und somit der inneren Konsistenz und Kohérenz
Rechnung zu tragen. Vor dem Hintergrund der bereits gewonnenen Erkenntnisse,
d.h. angesichts einer umfassenden Naturkausalitit, ist Freiheit zum einen als wei-
terer Impuls naturkausaler Ketten denkbar gemacht worden. Zum anderen darf er
nicht als Wirkungen hervorbringend gedacht werden, die nicht regel- oder geset-
zeshaft sind. Nun gilt es noch, bevor der Freiheitsbegriff unter seinem funktiona-
len Zweck, als Bedingung der Sittlichkeit fungieren zu kénnen, analysiert werden
kann, die genuine Form praktischer Freiheit und ihres Prinzips, die dann die
Quellen der Sittlichkeit sein sollen, darzustellen. Selbstverstidndlich sind alle die-
se Aspekte eng miteinander verwoben — aber dennoch ist es notwendig, die reine
Form praktischer Freiheit und ihres Prinzips herauszuschilen, um die Ableitung
des Sittengesetzes aus dem neu konzipierten Freiheitsbegriff, der dessen ratio es-
sendi ist, und die daran anschlieBbaren Folgerungen rekonstruieren zu konnen.
Wirkung, reine Form des Freiheitsbegriffes und seines Prinzips, das Sittengesetz
und das Prinzip der Sittlichkeit sowie die Gesetze der Sittlichkeit in den meta-
physischen Anfangsgriinden sind alles Elemente, die in ihrer Verschiedenheit die
Konzeptualisierung des praktischen Vermogens ausmachen.

Aus der Naturkausalitdtskompatibilitit der Wirkung ldsst sich nicht notwen-
dig folgern, dass die Bestimmung selbst gesetzesmdf3ig ist. Ebenso wenig folgt
aus der gesetzeshaften Bestimmung aus Freiheit unmittelbar, dass diese auch zur
Sittlichkeit dient, d.h. dass aus dem praktischen Freiheitsbegriff auch — exklusiv
— die Sittlichkeitskompetenz abgeleitet werden kann. Auch muss der Freiheits-
begriff zunichst als Moment einer Bestimmungsrelation aufgefasst werden, die
nicht mehr zwei Verschiedene, sondern sich selbst bestimmend verkniipft und
schlieBlich muss die Bestimmung einen Zweck haben. All diese Aspekte des
Begriffes und des Prinzips des reinen praktischen Vermogens miissen von Kant
aber erst einmal hergeleitet oder vorausgesetzt werden. Im Folgenden wird dem-
nach zundchst gezeigt, dass das formale Muster praktischer Bestimmung die
Kausalitit ist, die mit dem Begriff praktischer Freiheit zu einer ,.intellektuellen
Kausalitit“ (KpV AA Bd. 5:73) so verbunden wird, dass daraus erst ein wahrhaf-
tes Selbstbestimmungsprinzip erwichst, welches zugleich als Zwecke setzend
gedacht wird.

i. Praktische Bestimmung aus Freiheit ist transformierte Kausalitat

Im zweiten Abschnitt der Grundlegung heifit es — wie bereits zitiert — ziemlich
unvermittelt: ,,Ein jedes Ding der Natur wirkt nach Gesetzen.* Dieses zunichst

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONZEPTUALISIERUNG DES PRAKTISCHEN VERMOGENS | 183

an dieser Stelle einfach auftauchende allgemein giiltige ,Faktum® erhellt sich in
Bezug auf den letzten Satz des unmittelbar vorhergehenden Absatzes, in dem
Kant nochmals zusammenfassend darauf insistiert, dass es weder bei der gemei-
nen sittlichen Beurteilung noch bei der populédren Philosophie, die iiber empiri-
sche Beispiele nicht hinauskidme, bleiben diirfe, sondern dass stattdessen ,,das
praktische Vernunftvermdgen von seinen allgemeinen Bestimmungsregeln an bis
dahin, wo aus ihm der Begriff der Pflicht entspringt, verfolg[t] und dargestell[t]
werden muss.” (GMS II1.11 AA Bd. 4:412). Wenn ein jedes Ding nach Gesetzen
wirkt, gilt das nach Kant auch fiir das praktische Vernunftvermdgen bzw. den
Willen, und nur deshalb ist es tiberhaupt moglich, dessen Bestimmungs-Regeln
zu suchen und zu finden!

Das formale Muster der Bestimmungsrelation oder des Willens als bestim-
mendes Potential schlechthin bildet der Begriff oder die Kategorie der Kausali-
tat, die die Form jener Gedanken bezeichnet, in denen ein Zusammenhang zwi-
schen zwei Ereignissen hergestellt wird, der eines zur Ursache des anderen als
dessen Wirkung macht. Denn das, was Kant wahlweise ,,Kausalitit der Vernunft
[...], welche wir einen Willen nennen“ (GMS II1.27 AA Bd. 4:458) oder Bestim-
mung nennt, ist nichts anderes als die Idee einer Ursache, die mit einer wie auch
immer gearteten Kraft in eine verbindende Relation tritt. Insofern ,ein jedes Ding
nach Gesetzen wirkt’ und die Kausalitdt eben gerade diesen Zusammenhang
meint, orientiert sich die gesamte Willenskonzeption formal an einer Erkenntnis
aus der theoretischen Philosophie — und das gilt fiir alle Ebenen oder Aspekte der
Willenskonzeption gleichermafen. Der Wille zéhle zu den ,Korollarien der theo-
retischen Philosophie‘53, denn diese betreffen

hur die Moglichkeit der Dinge nach Naturbegriffen, wozu nicht allein die Mittel, wel-
che in der Natur anzutreffen sind, sondern selbst der Wille (als Begehrungs- mithin als

Naturvermogen) gehort, sofern er durch Triebfedern der Natur jenen Regeln gemif3 be-
stimmt werden kann.” (KU AA Bd.6: XIV T.S.).

Wird das praktische Vermogen oder der Wille also so gedacht, dass er etwas be-
wirken kann, indem er sich selbst nach bestimmten Regeln bestimmt, dann holt
er nicht nur die Regeln, die er anwendet, aus der theoretischen Philosophie, son-
dern auch er selbst wird als ,Ding* konzipiert, das nur aufgrund des Kausalitits-
schemas als moglich gedacht werden kann: Némlich als Ursache, die eine Wir-
kung hervorzubringen vermag. Sdmtliche oben aufgefiihrten Momente des Wil-
lenskonzeptes werden an die Form der Kausalitidt anlehnt: die Prinzipien der

53 Wenn Kant den Willen, wie auch andere Regeln etc. zu den Korollarien der ,theore-
tischen Philosophie® zéhlt, dann deshalb, weil deren Konzeption in seinen Augen
eine Folgerung aus bereits theoretisch bewiesenen Sitzen darstellt und nicht etwa
die Konzeptualisierung eines empirischen Phanomens.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184 | FREIHEIT ALS NORM?

Handlung;** die verniinftige Handlungsbestimmung durch einen reinen oder ei-
nen affizierten Willen,” die verniinftige Selbstbestimmung des Willens.”® Die
Kausalitit bildet den Raum und die strukturelle Vorlage, nach der das praktische
realisierende Vermogen bzw. das Willenskonzept von Kant konzeptualisiert
wird, indem er ihm die Figur der Kausalitdt nicht nur zugrunde legt, sondern sie
auch mehrfach in sie hineinkopiert. Es ist das Muster fiir die diversen Handlungs-
regeln; das Muster, nach denen der Wille das Handeln bestimmt; nach dem die
Willensbestimmung selbst gedacht wird.

Auch wenn die Idee der Bestimmung von Kant in der theoretischen Ausei-
nandersetzung im Konzept der Kausalitidt nachgewiesen wird, wird sie im prakti-
schen Gebrauch einfach vorausgesetzt bzw. aus dem theoretischen Zusammen-
hang transferiert und fiir den praktischen Zweck transformiert. Denn die Be-
stimmungsrelation als Selbstbestimmung wird hier von Kant in einer anderen
Form als die Kausalitiit aus der theoretischen Philosophie gedacht, weil hier Be-
stimmungsursache und Bestimmungsrelation in Eins fallen. Wie Kant dazu
kommt, den Willen als Selbstbestimmungsrelation einfach anzunehmen, gibt er
offen zu, wenn er in den Paralogismen der KrV formuliert, dass es moglich sein
konnte, dass es einen Anlass gibe, der uns dazu bringt, unsere Existenz als ge-
setzgebende Selbstbestimmung vorauszusetzen:

»Gesetzt aber, es finde sich in der Folge, nicht in der Erfahrung, sondern in gewissen
[...] a priori feststehenden, unsere Existenz betreffenden Gesetzen des reinen Vernunft-
gebrauchs, Veranlassung, uns vollig a priori in Ansehung unseres eigenen Daseins als
gesetzgebend und diese Existenz auch selbst bestimmend vorauszusetzen, so wiirde
sich dadurch eine Spontaneitiit entdecken, wodurch unsere Wirklichkeit bestimmbar
wdre, ohne dazu Bedingungen der empirischen Anschauung zu bediirfen;* (KrV B 430

54 Das sind Regeln, Ratschlidge oder Gebote, die alle die Form der Kausalitdt haben,
insofern die Zwecke der Wirkung und die Mittel der Ursache entsprechen. Sie wer-
den von Kant danach unterschieden, welcher Status den beiden Relata zukommt:
Regeln der Geschicklichkeit haben einen beliebigen, individuellen Zweck, dem
immer ein bestimmtes Mittel korrespondiert; Ratschlége der Klugheit haben einen
objektiven, allgemein giiltigen Zweck, zu dem aber verschiedene Mittel fiihren
konnen. Bei den Geboten der Sittlichkeit erhalten beide Relata den Status objektiv,
weil keines der Relata beliebig genannt werden soll; vgl. GMS 11.17-23 AA Bd. 4:
S. 414-416. Kant nennt sie auch Prinzipien des Willens; vgl. GMS 11.27 AA Bd. 4:
S. 420.

55 Zur Bestimmung des Handelns durch den reinen Willen vgl. GMS 1145 AA Bd. 4:
S. 427, passim; durch den ,affizierten Willen‘, in dessen Konzeption auSer der Ver-
nunft noch ,andere Triebfedern® als Bestimmungsgrund angenommen werden, vgl.
GMS I1.12 AA Bd. 4: S. 412, passim.

56 Der ,reine Wille® ist derjenige, der so konzipiert wird, dass sein Bestimmungsgrund
die Vernunft allein ist, vgl. GMS 1.15-16 AA Bd. 4: S. 400-401, I1.12 AA Bd. 4: S.
412, 11.45 AA Bd. 4: S. 427, passim; Kant spricht auch von den Bedingungen, die
notwendig seien, damit der Mensch die ,Kausalitit seines eigenen Willens*® denken
konne, vgl. GMS 111.15,17 AA Bd. 4: S. 452f., GMS passim.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONZEPTUALISIERUNG DES PRAKTISCHEN VERMOGENS | 185

Damit ist weder gesagt, welche Art Gesetze uns dazu veranlassen wiirde, so eine
selbstbestimmende Spontaneitdt anzunehmen, noch in welcher Richtung die
Wirklichkeit bestimmt werden konnte, aber es ist gesagt, dass es sich um eine ge-
setzgebende und wirklichkeitsbestimmende Selbstbestimmung handeln wiirde,
die vorauszusetzen wire.

Kant gewinnt diese neue Art von Bestimmungsrelation, indem er die Kausali-
tit oder die Bestimmungsrelation auf der einen Seite mit der Unbedingtheit des
Impulses in der Bedeutung des theoretisch-spekulativen Freiheitsbegriffes auf
der anderen Seite kombiniert, indem er ,,den Begriff der Kausalitdt mit dem der
Freiheit [...] verbinde[t].“ (KpV AA Bd. 5:56). D.h. dass er die urspriingliche
Kausalitétsrelation, die im theoretischen Zusammenhang wesentlich dadurch be-
stimmt ist, dass zwei verschiedene Ereignisse oder Phinomene als Ursache und
Wirkung miteinander verkniipft werden, in eine praktische Kausalitit transfor-
miert, die wesentlich dadurch bestimmt wird, dass ihre Momente, d.h. die Ursa-
che, die Relation und die Wirkung koinzidieren. Auf diese Weise erhilt er eine
Bestimmungsrelation, in der Ursache und Wirkung nicht unterschieden sind,
sondern eine Selbstbestimmungsrelation, deren bestimmende Ursache nichts an-
deres als die freie Vernunft selbst sein soll.

Der in der KrV entwickelte Freiheitsbegriff hat zunéchst, nachdem er als wei-
terer Impuls naturkausaler Ketten denkbar gemacht worden ist, nur gefordert,
dass das, was aus Freiheit bestimmt wird, naturkausalitidtskompatibel sein muss.
Dieses Bestimmungskonstrukt nun in ein Selbstbestimmungsverhéltnis zu trans-
formieren bedeutet, dass der praktische Freiheitsbegriff jetzt auch das Bestim-
mungsverhiltnis selbst bestimmt. Dadurch verindert sich aber die Bedeutung des
theoretisch-spekulativ gewonnenen Freiheitsbegriffes. Als Impuls weiterer natur-
kausaler Reihen stofit Freiheit eine Bestimmungsrelation an, die nicht mit ihr
formal oder qualitativ iibereinstimmt, weil das Hervorgebrachte einem Gesetz
unterliegt, das eben zwei Verschiedene miteinander kausal verkniipft, so dass je-
de Wirkung zugleich Ursache einer von ihr verschiedenen weiteren Wirkung ist
und umgekehrt. Der Freiheitsbegriff selbst hat aber nur die Qualitét einer Ursa-
che, die als unbedingte gedacht wird und daher selbst keine Wirkung sein darf.

Im praktischen Zusammenhang der Selbstbestimmung wird diese qualitative
Diskrepanz zwischen der Ursache und dem angestoBenen Prinzip dahingehend
verindert, dass es hier nicht mehr um den Ansto} bzw. die Bestimmung von na-
turkausalen Reihen geht, sondern um die Bestimmungsrelation selbst. Damit die-
se konsistent als Selbstbestimmung gedacht werden kann, muss auch ihr Anfang
als selbstbestimmt, d.h. als nicht fremdbestimmt gedacht werden. Die Selbstbe-
stimmung muss sich selbst dazu bestimmen, Selbstbestimmung zu sein, weil eine
Selbstbestimmung, die fremdinitiiert wére, die ihren Anfang auflerhalb ihrer
selbst hitte, keine echte Selbstbestimmung wire. Konsistente Selbstbestimmung
kann also nur einen ersten Impuls haben, der selbst unbestimmt bzw. unbedingt,
mithin frei oder spontan ist.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186 | FREIHEIT ALS NORM?

[W]enn wir jetzt Griinde ausfindig machen konnen zu beweisen, daf3 diese Eigenschaft
[d.i. einer Kausalitit der Freiheit] dem menschlichen Willen (und so auch dem Willen
aller verniinftigen Wesen) in der Tat zukomme, so wird dadurch nicht allein dargetan,
daB reine Vernunft praktisch sein konne, sondern, da$ sie allein [...] unbedingter Weise
praktisch sei.” (KpV AA Bd. 5:15 T.s.).

Wenn ,,wir uns durch Freiheit als a priori wirkende Ursachen denken* (GMS II1.9
AA Bd. 4:450), dann koinzidieren der Begriff der praktischen Freiheit als Impuls der
Bestimmung und die Bestimmung selbst, insofern der Anfang der Selbstbestim-
mungsrelation selbst als selbstbestimmt gedacht werden muss bzw. insofern die
Selbstbestimmungsrelation bereits in ihrem Anfang nur aus sich selbst heraus
denkbar sein kann. Der praktische Freiheitsbegriff erhélt so die Funktion, das
Selbstbestimmungspotential zu sein, das in der Selbstbestimmungsrelation zum
Ausdruck kommt oder das sich als Selbstbestimmungsrelation verwirklicht. In
dieser neuen Konstruktion reiner Selbstbestimmung fallen Begriff und Bestim-
mungsprinzip als praktisches Vermogen in Eins, da die Konzeption einer reinen
Vernunft als praktische Freiheit nichts anderes bezeichnen soll als die vorausge-
setzte Fahigkeit des Menschen, sich selbst aus sich selbst heraus zu bestimmen,
aber nicht nach den Gesetzen der Naturkausalitdt — mit denen lediglich die duf3e-
re Wirkung der Selbstbestimmung kompatibel sein muss —, sondern nur nach
dem (Verwirklichungs-)Gesetz der praktischen Vernunft. Diese ist eben nichts
anderes als die Fahigkeit, sich selbst konsistent zu bestimmen oder sich als kon-
sistente Selbstbestimmung hervorbringen zu konnen. Kant zeichnet hier die scho-
lastische Figur der causa sui, die die Fihigkeit bezeichnet, selbstursiachlich zu
sein und das mit Freiheit verbindet.”’

ii. Praktische Selbstbestimmung ist
Zwecke setzende Selbstbestimmung

Neben der Kompatibilitit in Bezug auf die phinomenale Natur und unsere Hand-
lungen, die ohnehin nur ein sekundidres Moment der ganzen Willenskonzeption
ausmachen, zeigt sich aber auch, dass der praktische Freiheitsbegriff nicht nur
die Funktion des unbedingten Impulses innehat, sondern selbst als gesetzmdifliger
entworfen wird. Die praktische Freiheit ist in der kantischen Theorie nichts ande-
res als eine Selbstbestimmung, die aber gerade nicht spontan dariiber bestimmen
kann, wie sie sich selbst zu bestimmen gedenkt, sondern deren Selbstbestimmung
gesetzmiBig, d.h. notwendig fiir alle Willen gleich verlaufen soll — d.h. wieder-

57 So z.B. bei Thomas von Aquin ,,Liberum dicimus hominem, qui causa sui est*
(Sum. th. II, 16, 1). Erst bei Spinoza erhilt ,causa sui‘ die Konnotation des Gottli-
chen und die Verbindung mit einem Sein oder einer Existenz causa sui, da er sie mit
der gottlichen Substanz verbindet: ,,Per causam sui intelligo id, cuius essentia invol-
vit existentiam, sive id, cuius natura non potest concipi nisi existens* (Spinoza Eth. I,
Def. ).

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONZEPTUALISIERUNG DES PRAKTISCHEN VERMOGENS | 187

um der Kausalitét entsprechend, weil diese fiir die Gesetzesform par exellence
steht.

Im Begriff praktischer Freiheit koinzidieren nicht nur Bestimmungsgrund
und Bestimmungsrelation, sondern im gleichen Male auch der Bestimmungs-
zweck. Wenn niamlich das anfingliche Woher der Selbstbestimmungsrelation
nicht auBlerhalb ihrer selbst gedacht werden kann, ohne die Konsistenz zu ge-
fahrden, gilt das ebenso fiir das Wofiir der Selbstbestimmung, das auch nicht au-
Berhalb ihrer selbst angesetzt werden darf. Das praktische Freiheitspotential, das
Kant im Menschen als Selbstbestimmungsrelation denken will, muss daher schon
aus Konsistenzgriinden so konzipiert werden, dass die Selbstbestimmung aus
sich selbst heraus auch als fiir sich selbst gedacht werden muss, d.h. dass der
Zweck der Bestimmung wiederum von Kant durch Selbstreferenz gewonnen
wird.

,,.Die verniinftige Natur nimmt sich dadurch vor den tibrigen aus, daf sie ihr selbst einen
Zweck setzt. [...] Da aber in der Idee eines ohne einschrinkende Bedingung [...]
schlechterdings guten Willens durchaus von allem zu bewirkenden Zwecke abstrahiert
werden mulf [...], so wird der Zweck hier nicht als ein zu bewirkender, sondern selb-
stindiger Zweck, mithin nur negativ gedacht werden miissen [...]. Dieser kann nun
nichts anderes als das Subjekt aller moglichen Zwecke selbst sein, weil dieses zugleich

das Subjekt eines moglichen schlechterdings guten Willens ist; denn dieser kann ohne
Widerspruch keinem anderen Gegenstande nachgesetzt werden.” (GMS I1.76 AA Bd.
4:437 1.8.).

Zwecksetzendes Subjekt und vom Subjekt gesetzter Zweck konnen, wenn es um
die reine Selbstbestimmungsrelation geht, nur ein und dasselbe sein, weil alles
,von auflen‘ in diese Beziehung Eindringende zu einem Widerspruch fiihren
wiirde, weshalb andere Subjekte hier auch iiber die vorausgesetzte Allgemeinheit
in die Konzeption integriert werden und nicht etwa als zu begliickende Objekte —
wie gezeigt wird. Dass der Wille oder die reine Vernunft sich selbst zum Zweck
haben kann, steht fiir Kant wiederum aufler Frage — es wird einfach als Faktum
vorausgesetzt, da Kant davon ausgeht, dass alle Menschen sich ihr eigenes Da-
sein vorstellen:

»Wenn es also ein oberstes praktisches Prinzip ... geben soll, so muss es ein solches
sein, das aus der Vorstellung dessen, was notwendig fiir jedermann Zweck ist, weil es
Zweck an sich selbst ist, ein objektives Prinzip des Willens ausmacht [...]: die verniinfti-
ge Natur existiert als Zweck an sich selbst. So stellt sich notwendig der Mensch sein ei-
genes Dasein vor; sofern ist es ein subjektives Prinzip menschlicher Handlungen. So
stellt sich aber auch jedes andere verniinftige Wesen sein Dasein zufolge ebendesselben
Vernunftgrundes, der auch fiir mich gilt, vor; also ist es zugleich ein objektives Prinzip,
woraus als einem obersten praktischen Grunde alle Gesetze des Willens miissen abge-
leitet werden konnen.” (GMS 11.49 AA Bd. 4:429 T.5).

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188 | FREIHEIT ALS NORM?

Weil der Mensch sich sein eigenes Dasein vorstellt, kann er so betrachtet werden,
dass er sich selbst zum Zweck setzt, d.h. indem und weil er sich reflektierend auf
sich bezieht. Dieses intellektuelle Tun wird aber nicht theoretisch hergeleitet,
sondern an dieser Stelle in der Grundlegung einfach als Faktum gesetzt und ar-
gumentativ weiter verwendet. Weil davon ausgegangen wird, dass alle Menschen
eine Vorstellung von sich haben, auf die sie sich Zwecke setzend beziehen, ist ih-
re genuin subjektive Zwecksetzung zugleich ein objektives Prinzip der Mensch-
heit. Die zitierte Stelle so zu interpretieren, dass sich der Mensch nach Kant eben
sich selbst als ,Zweck an sich selbst® vorstelle, wiirde heifen, Kant zu unterstel-
len, er ginge davon aus, dass alle Menschen auf ihre Daseinsstrukturen wie in ei-
ner philosophischen Selbstschau reflektierten — damit hitten wir es mit einer
starken Voraussetzung zu tun, die sich empirisch sofort widerlegen lieBe.*® Liest
man hingegen — wie hier vorgeschlagen —, dass ein Zweck an sich selbst zu sein
gerade darin zum Ausdruck kommt, dass sich der Mensch sein eigenes Dasein
vorstellt — und zwar jeder Mensch und daher notwendig —, indem er einfach auf
sich selbst als konkrete Person reflektiert, dann haben wir es mit einer schwachen
Voraussetzung zu tun, die nur dadurch widerlegbar wire, dass jemand von sich
behauptete, er oder sie stelle sich sein Dasein nicht vor — was allerdings einem
performativen Widerspruch gleichkéme.

Wenn Kant also davon ausgeht, dass der Mensch als Zwecke Setzender exis-
tiert, dann ist damit im praktischen Zusammenhang der Selbstbestimmung nicht
gemeint, dass er sich einfach unabhingig von seiner Person Zwecke setzen wiir-
de, sondern gerade, dass die Zwecksetzung immer etwas mit dem jeweiligen

58 Zwanzig Absitze spiter nennt Kant das, ,,was die Bedingung ausmacht, unter der
allein etwas Zweck an sich selbst sein kann [...] Wiirde.* GMS 11.68 AA Bd. 4: S.
435. W. Vossenkuhl unterstellt Kant, er verleihe dem Menschen nur Wiirde als
,,Produkt der moralischen Autonomie* (Vossenkuhl 2006: S. 96), weil er nur ,,unter
der Bedingung [...], dass er Wiirde habe* (ebd.), Zweck an sich selbst sein konne.
Die Verkniipfung von Selbstgesetzgebung und Wiirde weist er allerdings als prob-
lematisch zuriick, da jedem Menschen Wiirde zukomme, auch wenn er ,,sich nicht
moralisch selbst bestimmen [kann] [...] Das ist ein Missverstindnis. Die Wiirde ist
nicht von der Vernunft abhiingig, sondern von der Tatsache, dass Menschen Zwe-
cke an sich sind.” (A.a.0O.: S. 97). Es ist richtig, dass Kant die Wiirde an die Refle-
xion auf die Struktur der Autonomie zu kniipfen scheint, weil er sie im Zusammen-
hang mit dem Reich der Zwecke einfiihrt. Allerdings handelt es sich hierbei eben
um eine rein intelligible Welt, die sich der Philosoph und nicht die gemeine Ver-
nunft vorstellt. Es scheint also viel angemessener, Kant zu unterstellen, Wiirde habe
jeder, insofern er als Zweck an sich selbst existiert und nicht nur, insofern er auf
diese Struktur zu reflektieren vermag — eben so, wie von Vossenkuhl gefordert. Die
hier vorgetragene Lesart ldsst sich auch noch durch die Anmerkung Kants stiitzen,
dass er hier nur postuliere, und erst im letzten, d.i. dritten Abschnitt die Griinde da-
fiir finden werde. Dieser letzte Abschnitt der GMS ist aber, wie gezeigt, gerade der
zweifachen Reflexion auf das eigene Dasein gewidmet: einmal als phdnomenales
Dasein und einmal als denkendes, verniinftiges Dasein! Es geht also um die Refle-
xion auf sich selbst schlechthin — gleichsam als Blackbox — und nicht auf deren
Strukturen und das sittliche Potential, das sich daraus ergibt.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONZEPTUALISIERUNG DES PRAKTISCHEN VERMOGENS | 189

Subjekt zu tun hat: Es reflektiert auf sich als Daseiendes, und insofern bestimmt
es sich selbst aus sich selbst heraus und in Bezug auf sich. Und gerade darin sieht
Kant das genuin praktische Prinzip der Menschheit, von dem ausgehend er das
Sittengesetz zu entwerfen und damit Sittlichkeit zu ermoglichen trachtet.”® Re-
konstruiert man die Herleitung des praktischen Prinzips Selbstbestimmung in der
erfolgten Weise, dann liee sich damit moglicherweise die Liicke der scheinbar
fehlenden Deduktion fiillen:** Nur eine Selbstbestimmung, die aus sich selbst
heraus geboren wird, die sich selbst bestimmt und die sich Zwecke setzend auf
sich selbst bezieht, ist konsistent denkbar, und daher muss wahrhafte Selbstbe-
stimmung in dieser Form gedacht werden.

Durch die Verbindung von Freiheit und Bestimmung, in der der Freiheitsbeg-
riff zugleich als Grund bzw. Ursache und als Zweck, mithin als selbstverwirk-
lichte Wirkung der Bestimmungsrelation eingesetzt wird, erhilt Kant ein konsi-
stentes Konzept praktischer Freiheit, als die sich das praktische Vernunftvermo-
gen oder der freie Wille verwirklichen konnte. Praktische Freiheit wird auf diese
Weise idealiter als eine performative, auf sich bezogene, mit sich identische
Selbst-Verwirklichung gedacht, deren Ursprung nur sie selbst ist: Der reine Wille
ist mithin derjenige, der sich aus Freiheit durch Freiheit als Freiheit verwirkli-
chen will. Er strukturiert sich als in sich konsistente Realisation eines impulsge-
benden Vermdogens, einer — wenn man so will — praktischen Spontaneitit, die
sich in ihrem Selbstbezug zum Zwecke setzenden Vermogen bestimmt. Dieses
urspriingliche Vermogen und die Moglichkeit gerade dieser Form von Selbstrea-
lisation — und das wird das wesentliche Argument sein, auf das Kant rekurriert,
wenn es um die Verbindlichkeit des Sittengesetzes geht — wird als allgemein
vorhanden vorausgesetzt.

59 Korsgaard sieht in der Fahigkeit zu reflektieren den Ursprung fiir das Problem der
Normativitdt schlechthin, aber auch fiir dessen Losung: ,If the problem springs
from reflection then the solution must do so as well. If the problem is that our per-
ceptions and desires might not withstand reflective scrutiny, then the solution is that
they might.[...] We need reasons because our impulses must be able to withstand
reflective scrutiny. We have reasons if they do. [...] The normative word ‘reason’
refers to a kind of reflective success.* Korsgaard 1996: S. 93.

60 Henrich sieht einen Widerspruch und eine notwendige Selbstkorrektur Kants in Be-
zug auf die Deduktion des Sittengesetzes: einerseits habe Kant im III. Teil der
Grundlegung wiederholt eine solche Deduktion eingefordert; andererseits habe er
dann deren Moglichkeit in der KpV bestritten, vgl. Henrich 1975: S. 60-63. Dem
konnte man erwidern, dass es Kant einerseits um die Deduktion der Moglichkeit,
und nicht um die Geltung des Sittengesetzes aus reiner Vernunft ging, und anderer-
seits, dass dessen ,Ursprung‘ gerade in der Struktur der Konzeption praktischer
Freiheit besteht und dass damit dessen Geltung bewiesen ist, aber eben nicht im
Sinne von empirischen Beweisen, weil ,mit der Deduktion des moralischen Geset-
zes [...] eine Erkenntnis [betroffen ist], sofern sie der Grund von der Existenz der
Gegenstinde selbst werden kann und die Vernunft durch dieselbe Kausalitit in ei-
nem verniinftigen Wesen hat“ KpV AA Bd. 5: S. 46.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190 | FREIHEIT ALS NORM?

iii. Praktische Selbstbestimmung ist gesetzmaBige Selbstbestimmung

Die praktische Selbstbestimmung ist nunmehr als eine Selbstbestimmungsrelati-
on konstruiert, die sich aus sich selbst heraus Zwecke setzend auf sich bezieht
und deren Wirkungen sowohl kausalitidtskonform als auch gesetzeshaft gedacht
werden. Nun nennt Kant diese Selbstbestimmungsrelation bzw. den Willen oder
die Freiheit selbst eine Kausalitidt nach Gesetzen, d.h. er bestimmt sie an sich
selbst als gesetzmiBig.

,Da der Begriff einer Kausalitit den von Gesetzen bei sich fiihrt, nach welchen durch
etwas, was wir Ursache nennen, etwas anderes, namlich die Folge, gesetzt werden muf3:
so ist die Freiheit, ob sie zwar nicht eine Eigenschaft des Willens nach Naturgesetzen
ist, darum doch nicht gar gesetzlos, sondern muss vielmehr eine Kausalitdt nach un-
wandelbaren Gesetzen, aber von besonderer Art sein; denn sonst wire ein freier Wille
ein Unding.” (GMS 1I1.2 AA Bd. 4:446).

Der freie Wille als gesetzloser wire ein ,Unding’, weil Bestimmung Kausalitit
ist und weil Kausalitit fiir Kant den ,Begriff von Gesetzen‘ impliziert. Die Frei-
heit als bestimmende muss also selbst eine Bestimmungsrelation sein, die beson-
deren Gesetzen folgt, die sich gesetzesmiBig realisiert. Eine gesetzlose Bestim-
mung ist fiir Kant nicht denkbar, ,,weil jede Ursache eine Regel voraussetzt [...]
und jede Regel eine Gleichformigkeit der Wirkungen erfordert, die den Begriff
der Ursache (als eines Vermogens) griindet.” (KrV A 549/B 577).5! Der Wille als
verniinftiges Bestimmungsinstrumentarium wird in der kantischen Konzeption
also als gesetzesméBiges Bestimmungsvermogen vorausgesetzt — sei es, dass die
Bestimmung entsprechend der Naturkausalitit und damit zudem aus einem
Grund, der aus der Sinnlichkeit stammt, erfolgt; sei es, dass die Bestimmung rein
aus der Idee praktischer Freiheit erfolgt. Die Frage nach der Bedeutung von Re-
geln fiihrt beispielsweise zu folgender Definition, die im Rahmen der transzen-
dentalen Deduktion der reinen Verstandesbegriffe in der KrV gegeben wird:
~Regeln, sofern sie objektiv sind, (mithin der Erkenntnis des Gegenstandes not-
wendig anhdiingen) heifien Gesetze* (KrV A 126). Kausalitit fithrt demnach den
Begriff eines Gesetzes nicht wegen ihrer inhaltlichen Bedeutung, d.h. wegen des
Ursache-Wirkungs-Zusammenhanges bei sich, sondern weil sie eine notwendige
Bedingung der Erfahrung tiberhaupt darstellt: dass das Denken kausal verkniipft
und damit das sinnlich gegebene Mannigfaltige ordnet, ermoglicht die Erkenntnis

61 Die Notwendigkeit, das Verursachungs- und Bestimmungsvermogen der Freiheit
allein auf regel- oder gesetzeshaftes einzuschrinken, gilt allerdings nur fiir den
praktischen Freiheitsbegriff. In der kantischen Asthetik gibt es eine weitere Ver-
wendung des Freiheitsbegriffes im Begriff der ,Heautonomie*, das kein ,,Prinzip der
bestimmenden, sondern blof} der reflektierenden Urteilskraft“ (KU AA Bd. 6: S.
XXXVII) ist. ,,Unter ,Heautonomie* versteht Kant die Freiheit zur Erfindung einer
Selbstgesetzgebung des Urteilens nur fiir sich selbst, also nicht eine Gesetzgebung
zur Handlungs- oder Objektkonstituierung.” R. Homann 1999: S. 104.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONZEPTUALISIERUNG DES PRAKTISCHEN VERMOGENS | 191

eines phinomenalen Gegenstandes, und deshalb ist die Kausalititskategorie
zugleich ein Gesetz. In dieser Bedeutung kann der Gesetzesbegriff aber im prak-
tischen Zusammenhang gar nicht verwendet werden, weil es hier gar nicht um
die Bedingungen der Moglichkeit der Erfahrung geht.

In Erinnerung an die von Kant gegebene differentia specifica zwischen theo-
retischem und praktischem Vermogen scheint es wohl stattdessen viel eher dar-
um zu gehen, dass die Bestimmung als sich gesetzesmifig verwirklichend ge-
dacht werden muss. D.h., dass der freie Wille als Bestimmung aus Freiheit nur
dann denkbar ist, wenn seiner Verwirklichungsform Gesetzeshaftigkeit, d.i. Ob-
jektivitit bzw. Allgemeinheit zukommt. Wie Kausalitit als Kategorie die Er-
kenntnis der Gegenstinde erst mdglich macht und daher erstens notwendig ist
und folglich zweitens per definitionem Gesetzescharakter hat, ist der freie Wille
als reale Bestimmung nur dann als verwirklichbar denkbar, wenn die Bestim-
mung gesetzesgemil erfolgt. ,Kausalitidt aus Freiheit® heift demnach nicht nur,
dass Freiheit als weiterer Impuls neben naturkausalen, phinomenalen Ursachen
denkbar gemacht werden muss und dass sie sich Zwecke setzend selbst be-
stimmt, sondern es heifit auch, dass gerade das, was sich als freier Wille oder Be-
stimmung verwirklicht, an sich selbst gesetzeshaft sein muss, d.h. im praktischen
Zusammenhang allgemein und notwendig und so und nicht anders.**

Mit dieser GesetzmdfSigkeit der Bestimmung aus Freiheit wire so erst die, on-
tologische Form oder die Beschaffenheit des Willens selbst angesprochen, aber
noch nicht die Gesetze, die sich aus ihr ergeben sollen, da sich die Gesetzmifig-
keit lediglich auf die Freiheit als Bestimmungsrelation selbst bezieht. Gesetzmdi-
Pigkeit kann, wenn es um die Bestimmung von Begriff und Prinzip des prakti-
schen Vermogens geht, d.h. um die gedachte Form, in der es wirklich ist und
wirksam wird, dann nur bedeuten, die Zwecke setzende Selbstbestimmung aus
Freiheit weder nur subjektiv oder gar individuell, sondern objektiv und d.h. all-
gemein zu denken. Und indem sie als allgemeine gedacht wird, wird ihr bereits
Gesetzeshaftigkeit verliehen. Erst aus dieser vorausgesetzten gesetzméBigen, d.i.
allgemeinen Gegebenheit des Selbstbestimmungspotentials eines freien Willens
lasst sich mit Kant das Sittengesetz folgern, weil durch die vorausgesetzte All-
gemeinheit der reinen Form praktischer Vernunft das Sittengesetz bereits impli-
ziert ist — wie zu zeigen ist.”’

62 ,.But because the will is free, no law or principle can be imposed on it from outside.
[...] the will must have a law, but because the will is free, it must be its own law.
And nothing determines what the law must be. All that it has to be is a law.” Kors-
gaard 1996: S. 98. Wie Esser — vgl. folgende Fuinote — sieht auch Korsgaard hier
bereits die Struktur des kategorischen Imperativs vorliegen.

63 Wenn Esser formuliert, dass ,,[d]as praktische Gesetz [...] von Kant somit nicht als
eine Einschrinkung der Freiheit verfafit [wird], sondern [...] vielmehr selbst deren
Konstruktionsprinzip und origindres Gesetz [ist] (Esser 2004: S. 140), dann ist
dem nur bedingt zuzustimmen, da das praktische Gesetz bzw. der kategorische Im-
perativ erst aus der Form der Freiheit abgeleitet werden — ihre urspriingliche Form
stellt die Bedingung der Moglichkeit des Sittengesetzes dar und nicht vice versa.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192 | FREIHEIT ALS NORM?

Kant verleiht also auch der praktischen Vernunft die gleiche selbstkonstitutive
Form wie bereits der theoretischen Vernunft durch die transzendentale Reflexion.
Auf diese Weise wird der kantische Traum, der dafiir steht, die Vernunft — zum
erkenntnistheoretischen, nicht ontischen — Ausgangspunkt aller moglichen (Na-
tur-)Erkenntnisse zu machen, auch in der praktischen Vernunft realisiert, indem
hier die Vernunft ebenfalls so gedacht wird, dass sie ganz aus ihrer eigenen,
wenn man so will, reinen Existenzform heraus die Ordnung des sittlichen Grun-
des legen kann — denn ,,die verniinftige Natur existiert als Zweck an sich selbst*
(GMS 11.49 AA Bd. 4:429), wie Kant konstatiert.”* Wihrend aber im theoretisch-
spekulativen Gebrauch der Vernunft die Freiheit als Idee iiber das, was Vernunft
im kantischen Gebidude als theoretische zu leisten vermag, hinausgeht, ist sie in
praktischer Hinsicht wirksam und kann wirklich werden, obwohl sie im theoreti-
sche Sinne nicht erkennbar ist, weil es keinen korrespondierenden Gegenstand zu
ihr in der Anschauung gibt.%

Aber Kant geht es bei der Konzeptualisierung des praktischen Vernunftver-
mogens nicht nur um die Grenzen und Bedingungen des Wissbaren, sondern um
die Grenzen, Bedingungen und Moglichkeit des Denkbaren — und hier wird Ver-
nunft einerseits praktisch, weil sie als Zwecke setzende Selbstbestimmung aus
sich heraus gedacht werden kann und zugleich aufgrund ihrer angenommenen
Allgemeinheit die reine Form fiir das Sittengesetz vorgibt, denn

statt der Anschauung legt sie [die reine praktische Vernunft] denselben [reinen prakti-
schen Gesetzen] den Begriff ihres Daseins in der intelligiblen Welt, ndmlich der Freiheit
zum Grunde. Denn dieser bedeutet nichts anderes, und jene Gesetze sind nur in Bezie-
hung auf Freiheit des Willens moglich, unter Voraussetzung derselben aber notwendig™
(KpV AA Bd. 5:45).

Zudem wird sie praktisch, weil sie gerade auf diese Weise auch die Funktion ei-
ner Gesetzgeberin tibernehmen kann: ,,.Die Vernunft bestimmt in einem prakti-
schen Gesetze unmittelbar den Willen [...] und nur, daf} sie als reine Vernunft
praktisch sein kann, macht es ihr moglich, gesetzgebend zu sein.” (KpV AA
Bd. 5:25 T.8.).

Weil die reine praktische Vernunft in der Form gedacht wird, dass sie sich
selbst Zwecke setzend aus sich selbst heraus bestimmt, und weil diese Form oder
Verwirklichungsstruktur als allgemeine vorausgesetzt wird, kann sie einerseits

64 So heiBit es in der Grundlegung: ,,Gesetzt aber, es gibe etwas, dessen Dasein an
sich selbst einen absoluten Werte hat, was, als Zweck an sich selbst, ein Grund be-
stimmter Gesetze sein konnte” (GMS 11.49 AA Bd. 4: S. 428 T.S.) und weiter, man
konnte meinen in Anlehnung an die Bergpredigt: ,,Nun sage ich: der Mensch und
iberhaupt jedes verniinftige Wesen existiert als Zweck an sich selbst* (ebd.).

65 Fiir Kant ist es ausreichend zu sehen, dass die freie Vernunft praktisch sein kann,
weil es das Sittengesetz gibt — hingegen ,,wie reine Vernunft praktisch sein konne,
dazu ist alle menschliche Vernunft unvermodgend, und alle Miihe und Arbeit, hier-
von Erkldrung zu suchen, ist verloren.” GMS II1.31 AA Bd. 4: S. 461.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONZEPTUALISIERUNG DES PRAKTISCHEN VERMOGENS | 193

als formgebendes Vorbild fiir das Sittengesetz dienen, und andererseits auf diese
Weise gesetzgebend titig werden, gerade indem sie auf ihre eigene Existenzform
rekurriert und diese zum strukturellen Vorbild nimmt. In dieser Hinsicht macht
die Vernunft Gebrauch von sich bzw. von ihrer eigenen Existenzform, die sie in
der philosophischen Reflexion konstruktiv als Bedingung der Moglichkeit des
Sittengesetzes denken kann, d.h. denkbar macht. Die Kausalititsrelation erhilt so
im praktischen Gebrauch der Vernunft noch eine weitere Bedeutung, wie Kant in
der Deduktion der Grundsitze der praktischen Vernunft erldutert:

,.Selbst den Begriff der Kausalitit [...] erweitert sie [die praktische Vernunft] nicht so,
dass sie seinen Gebrauch iiber gedachte Grenzen ausdehne [wie die spekulative Ver-
nunft]. [...] sie [setzt] nur den Bestimmungsgrund der Kausalitit des Menschen als
Sinnenwesens (welche gegeben ist), in der reinen Vernunft (die darum praktisch
heift) [...], und also den Begriff der Ursache selbst [...]. Aber den Begriff, den sie von
ihrer eigenen Kausalitidt als Noumenon macht, braucht sie nicht theoretisch [...] zu
bestimmen und also ihm sofern Bedeutung geben zu konnen. Denn Bedeutung be-

kommt er ohnedem, obgleich nur zum praktischen Gebrauche, nimlich durch das mora-
lische Gesetz. [...] Die Bedeutung, die ihm Vernunft durchs moralische Gesetz ver-
schafft, ist lediglich praktisch, da ndmlich die Idee des Gesetzes einer Kausalitit (des
Willens) selbst Kausalitit hat oder ihr Bestimmungsgrund ist.“ (KpV AA Bd. 5:49f.
T.5.)

Den Willen als ein solches Bestimmungspotential zu denken, das aus Freiheit
sich selbst bestimmen kann, ist fiir Kant eine Idee, die selbst bestimmende Kraft
hat, weil sie, einmal geboren, gleichsam performativ wirksam wird: es handelt
sich um eine ,,intellektuelle Kausalitdt” (KpV AA Bd. 5:73). Indem oder weil wir
eine Kausalitit aus Freiheit denken konnen, annehmen und ausformulieren, ver-
wenden wir bereits das ihr zugeschriebene Potential bestimmend zu sein, und
konnen uns dann selbst nach Gesetzen, die aus dieser Idee abgeleitet oder gefol-
gert werden konnen, bestimmen bzw. an ihnen orientieren. Auf diese Weise wird
die Idee des Willens bzw. einer reinen Vernunft oder die Idee einer Kausalitit
aus Freiheit selbst zu einem Beispiel ihrer Wirksamkeit — auch wenn es sich ,nur*
um eine intelligible Existenz handelt. Die Zwecke setzende Selbstbestimmungs-
relation aus sich heraus ist fiir Kant die reine Form praktischer Freiheit und ihres
Prinzips, als die sich praktische Vernunft realisiert, in der sie wirklich wird.

3. Vom reinen praktischen Vermoégen zu den
Realisierungsbedingungen von Sittlichkeit
und Glickseligkeit

Die Rekonstruktion der Genealogie des praktischen Freiheitsbegriffes und seines
(Realisierungs-)Prinzips hat gezeigt, dass beide mit Bezug auf die grundlegende
Kategorie der Kausalitit gewonnen werden. Nun stellt sich die Frage, wie aus

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194 | FREIHEIT ALS NORM?

diesem reinen Vernunftprinzip und -begriff das Sittengesetz und das Prinzip der
Sittlichkeit abgeleitet und in Folge die allgemeine Gliickseligkeit als prinzipiell
realisierbar gedacht werden kann. Damit ist die Aufgabe der zwei Abschnitte
dieses Kapitels benannt, die darin besteht, die Antworten auf die letzten zwei
Teilfragen der praktischen Fragestellung zu rekonstruieren: Es geht um den von
Kant konstatierten Zusammenhang zwischen praktischer Freiheit und Sittlichkeit
sowie um die Frage nach dem von Kant postulierten Zusammenhang zwischen
Sittlichkeit und Gliickseligkeit.

In der praktischen Fragestellung waren zwei empirische Unsicherheitsfakto-
ren genannt worden, die den Zusammenhang zwischen Sittlichkeit und Gliickse-
ligkeit betreffen: Auf der einen Seite die soziale Unsicherheit, die sich aufgrund
der faktischen Interaktionssituation ergibt, dass wir nicht wissen kdnnen, ob alle
anderen Menschen auch nach dem Sittengesetz handeln. Auf der anderen Seite
die naturbedingte Unsicherheit, die sich ergibt, weil wir den Lauf der Natur nicht
willentlich bestimmen konnen. Kant geht auf den ersten Faktor in der Metaphy-
sik der Sitten, genauer in den Metaphysischen Anfangsgriinden der Rechtslehre
ein. Der zweite Faktor wird bereits in der KpV thematisiert, weil dort ,,das ganze
praktische Vermogen“ (KpV AA Bd. 5:4) untersucht wird. Dort thematisiert er
die Anwendungsbedingungen des sittlich bestimmten Willens, die er bereits in
der Methodenlehre der KrV ausgiebig erortert und die den Willen dazu bringen
sollen, auch dann dem Sittengesetz zu folgen, wenn die Glickseligkeit nicht ga-
rantiert ist.

Im Folgenden wird zunéchst das Verhéltnis von praktischem Freiheitsbegriff,
Sittlichkeitsprinzip und intellektueller Gliickseligkeit untersucht. Einerseits wird
dabei zu zeigen sein, wie Kant aus dem Konstrukt einer Zwecke setzenden
Selbstbestimmung aus Freiheit das Sittengesetz bzw. das Prinzip der Sittlichkeit
durch die vorausgesetzte Allgemeinheit gewinnt. Andererseits ist zu zeigen, wie
daraus diejenigen Folgerungen abgeleitet werden, die in den Metaphysischen An-
fangsgriinden — im Gegensatz zu den dann noch folgenden eigentlichen Lehren —
verhandelt werden. AnschlieBend kann das von Kant behauptete Bedingungsver-
hiltnis von Sittlichkeit und sinnlich vermittelter Gliickseligkeit skizziert werden.
Dabei wird herausgestellt, dass zwar die Gliickseligkeit als einziger materialer
Zweck a priori ein Zweck ist, der dem Sittengesetz nicht widersprechen muss,
dass aber dennoch auch aus der Selbstbestimmung im Einklang mit dem Sitten-
gesetz beim allerbesten Willen nicht garantiert werden kann, dass auch sinnlich
vermittelte Gliickseligkeit folgt. Das liegt einfach an dem empirischen Faktum,
dass wir die Natur nicht mit unserem Willen beherrschen konnen: Kein sittliches
Verhalten kann Erdbeben, Tsunamis, sonstige Naturkatastrophen oder auch blof3
den Ziegelstein, der einem auf den Kopf fillt, verhindern.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONZEPTUALISIERUNG DES PRAKTISCHEN VERMOGENS | 195

d. Zum Verhiltnis von praktischem Freiheitsbegriff,
Sittlichkeitsprinzip und intellektueller Gliickseligkeit

Die entwickelte Existenzform der reinen Vernunft in Form einer konsistenten
Selbstbestimmungsrelation dient als strukturelles Vorbild fiir das Sittengesetz,
sofern sie als allgemein gegeben angenommen und zudem so gedacht wird, dass
sie sich als solche selbst zum Zweck setzt. Rekonstruiert man die Konstruktion
der Denkfigur des Sittengesetzes in dieser Weise, zeigt sich unmittelbar, dass
Kant die Idee der Freiheit nicht mit der Idee der Sittlichkeit gleichsetzt,*® sondern
nur, dass er die Form, in der praktische Freiheit ihm zufolge existiert, zum form-
gebenden Muster des Sittengesetzes macht. Dafiir stellt er allerdings am Vermdo-
gen praktischer verniinftiger Freiheit einen Aspekt in den Vordergrund, der sein
vorausgesetztes Vorkommen betrifft: seine allgemeine Gegebenheit als Zwecke
setzende Selbstbestimmung aus sich selbst heraus.

Mit der Gewinnung des sittlichen Prinzips aus dem Prinzip des praktischen
Vermogens hat Kant aber immer noch keinerlei die Praxis unmittelbar betreffen-
de Prinzipien erarbeitet, die es erst in einem weiteren theoriebildenden Schritt zu
Jolgern gilt. Demnach geht es im zweiten Abschnitt darum, zu zeigen, welche
Folgerungen aus dem Begriff und dem Prinzip des reinen praktischen Vermo-
gens, das als allgemeines zum Prinzip der Sittlichkeit erklirt wird, gezogen wer-
den, d.h. wie der richtige Gebrauch festgelegt wird, damit die a priorischen Er-
kenntnisse, die iiber das praktische Vermdgen gewonnen worden sind, der Sitt-
lichkeit dienen konnen. Der richtige Gebrauch der Prinzipien der reinen Ver-
nunft, der zu den Prinzipien ihrer Anwendung fiihrt, wird in den Metaphysiken
abgehandelt — und d.h. in Bezug auf das praktische Vermogen in der Metaphysik
der Sitten —, die dann erst in einem gleichsam iibernidchsten theoriebildenden
Schritt ihrerseits wiederum auf die Anthropologie, die ,,die Bedingungen der
Ausfithrung der Gesetze der ersteren” (MS RL AA Bd. 6:217) enthilt, angewendet
werden konnen.®’

i. Formale Kongruenz von Selbstbestimmungs- und Sittlichkeitsprinzip

Die Selbstbestimmungsrelation, in der Vernunft praktisch wird bzw. als die sich
nach Kant die praktische Vernunft verwirklicht, wird als in sich konsistente Form

66 Zur abweisenden Diskussion der sogenannten Reciprocity Thesis in der Literatur
vgl. Esser 2004: S. 193ff.

67 Wollte man sich also auf Kant berufen, um ethische Probleme der Gegenwart zu 16-
sen, gilte es, sich ebenso an diejenigen Wissenschaften zu wenden, die heute das
Feld der Anthropologie im weitesten Sinne ausmachen, wie etwa neben der Psycho-
logie die Sozial- und Wirtschaftswissenschaften. Selbstverstidndlich miissten aber
deren Erkenntnisse innerhalb des kantischen Erkenntnisraumes und aufgrund seiner
Prinzipien gewonnen werden — was wohl faktisch der Fall ist; vgl. dazu das fiinfte
Kapitel Kantische Fluchtlinien: Die Normativitdt praktischer Freiheit.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196 | FREIHEIT ALS NORM?

gedacht, insofern Grund und Zweck der Selbstbestimmungsrelation in Eins fallen
und nichts ,von aulen‘ hinzukommt, wie etwa ein sinnlicher Bestimmungsgrund
oder ein vernunftexterner Zweck. Dass Kant dafiir eine Kombination aus Frei-
heitsbegriff und Bestimmungsprinzip denkt, ist gezeigt worden; dass diese Exis-
tenzform praktischer Vernunft auch zur Sittlichkeit dient, liegt daran, dass sie als
allgemeine Eigenschaft verniinftiger Wesen theoretisch immer schon vorausge-
setzt wird: Wenn es freie Vernunft gibt, die wirklich werden kann, dann gilt das
fiir jedes verniinftige Wesen, und deshalb kann sie in den Dienst der Sittlichkeit
genommen werden. So ist die praktische Vernunft gesetzgebend, weil sie in die-
ser Form als allgemein gegeben angenommen wird; sie kann also als gesetzge-
bend betrachtet werden, weil sie sich selbst gesetzeshaft verwirklicht. Auf diese
Weise orientiert sich die praktische Vernunft gleichsam an sich selbst als Idee
und ist sich zugleich das Modell dafiir, wie das Sittengesetz aussehen muss: Aus
freier Vernunft geboren im Sinne einer allgemeinen freien Vernunft, die es zu
verwirklichen gilt, weil sie nicht nur als Grund, sondern immer zugleich auch als
Zweck der Selbstbestimmung gedacht wird.®®

Die fiir den Aspekt der Sittlichkeit notwendigen anderen Subjekte werden
daher von Kant nicht in der Weise in das Selbstbestimmungsverhéltnis integriert,
dass ihre Wiinsche und Ziele als begehrenswerte Objekte konzeptualisiert wiir-
den, sondern sie tauchen lediglich auf iiber die von Kant vorausgesetzte allge-
meine Gegebenheit praktischer Vernunft, d.i. des gesetzmifligen und konsisten-
ten Selbstbestimmungspotentials sowie der daraus folgenden allgemeinen Ge-
setzgebungskompetenz.

.Moralitit besteht [...] in der Beziehung aller Handlung auf die Gesetzgebung [...]. Die-
se Gesetzgebung muf} aber in jedem verniinftigen Wesen selbst angetroffen werden und
aus seinem Willen entspringen konnen.” (GMS 11.65 AA Bd. 4:434).

Erst aus dieser angenommenen Allgemeinheit kann die Sittlichkeitskompetenz
des reinen Willens gefolgert werden, weil dieser sich selbst nur dann als reines
Selbstbestimmungsvermogen realisieren kann, wenn er sich auf sich selbst als
ein solches bezieht und dieses zugleich als allgemein gegeben versteht.

,Der Wille wird als ein Vermogen gedacht, der Vorstellung gewisser Gesetze gemify
sich selbst zum Handeln zu bestimmen. Und ein solches Vermogen kann nur in ver-
niinftigen Wesen anzutreffen sein. Nun ist das, was dem Willen zum objektiven Grunde

68 ,,Die transzendentale Freiheit ist jedoch nicht ein metaphysisches oder moralphilo-
sophisches Prinzip in dem Sinn, daf} aus ihm Handlungsziele oder Regeln des Han-
delns ableitbar wiren. Sie muss jedoch als transzendentales Kriterium oder — zu-
riickhaltender — als transzendentale Orientierung fiir Handlungsziele, Regeln oder
Normen einbezogen werden. Sie kann nicht selber als Norm noch als Handlungsbe-
dingung und erst recht nicht als Handlungsprogramm in Anspruch genommen wer-
den. Sie steht jedoch zu méglichen Normen und Handlungsbedingungen in dem Be-
zug einer transzendentalen Metaregel.“ Krings 1977: S. 110f.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONZEPTUALISIERUNG DES PRAKTISCHEN VERMOGENS | 197

seiner Selbstbestimmung dient, der Zweck, und dieser, wenn er durch bloie Vernunft
gegeben wird, muss fiir alle verniinftigen Wesen gleich gelten.” (GMS 11.46 AA Bd.
4:427).

Die Allgemeinheit bezieht sich deshalb nicht nur darauf, dass die praktische Ver-
nunft ein allgemein gegebenes Selbstbestimmungspotential ist, das sich aus Frei-
heit selbst bestimmt, sondern im gleichen Maf3e auch darauf, dass ihr Zweck nur
sie selbst als allgemein gegebener sein kann. Dass sich daraus zugleich die Sitt-
lichkeitskompetenz der Vernunft ergibt, liegt also neben der vorausgesetzten
Allgemeinheit des Selbstbestimmungspotentials auch daran, dass eben dieses Po-
tential fiir sich selbst auch als Zweck gedacht wird. Aus dem allgemeinen urséich-
lich agieren konnenden Potential eines allgemeinen Selbstbestimmungspotentials
folgt daher in der kantischen Konzeption unmittelbar, dass auch die Allgemein-
heit des Zwecks als objektives Selbstbestimmungspotential mitgegeben ist. Weil
also dieses Potential ein allgemeines ist, ist auch die Zwecksetzung in der als all-
gemein aufgefassten Selbstbestimmungsrelation niemals blof} auf den Einzelnen
allein bezogen, sondern immer zugleich auch auf alle anderen als Selbstbestim-
mende. Die praktische Vernunft existiert mithin in allen verniinftigen Wesen als
Zwecke setzende Selbstbestimmung aus sich selbst heraus, sie ist die performati-
ve Selbstsetzung schlechthin, und dies ist der Grund dafiir, dass aus diesem Prin-
zip das praktische Gesetz, mithin das Prinzip der Sittlichkeit, abgeleitet werden
kann:

»Wenn es also ein oberstes praktisches Prinzip und in Ansehung des menschlichen Wil-
lens einen kategorischen Imperativ geben soll, so muss es ein solches sein, das aus der
Vorstellung dessen, was notwendig fiir jedermann Zweck ist, weil es Zweck an sich
selbst ist, ein objektives Prinzip des Willens ausmacht, mithin zum allgemeinen prakti-
schen Gesetz dienen kann. Der Grund dieses Prinzips ist: die verniinftige Natur existiert
als Zweck an sich selbst. So stellt sich notwendig der Mensch sein eigenes Dasein vor;
sofern ist es ein subjektives Prinzip menschlicher Handlungen. So stellt sich aber auch
jedes andere verniinftige Wesen sein Dasein zufolge ebendesselben Vernunftgrundes,
der auch fiir mich gilt, vor; also ist es zugleich ein objektives Prinzip, woraus als einem
obersten praktischen Grunde alle Gesetze des Willens miissen abgeleitet werden kon-
nen.*“ (GMS I1.49 AA Bd. 4:429 T.5).

Dass also das gewonnene Prinzip des praktischen Vermodgens zum Prinzip der
Sittlichkeit avancieren kann, liegt daran, dass es als allgemein gegeben ange-
nommen wird. Dadurch wird aus einem einzelnen reinen Willen ein allgemeiner,
der sich, wenn er sich selbst als solcher zum Zweck setzt, folglich immer als all-
gemeiner zum Zweck setzen muss. Die allgemein gegebene reine Vernunft, die
als Vermogen gedacht wird, das sich reflexiv auf sich beziehen und sich zugleich
selbst zum Zweck setzend bestimmen kann, d.h. die in Bezug auf ihr Dasein ur-
sdchlich auf sich selbst einwirken kann, gibt die reine Form des Sittengesetzes
VOr.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198 | FREIHEIT ALS NORM?

Dariiber hinaus wird die vorausgesetzte Allgemeinheit auch als Argument dafiir
verwendet, dass die vorgenommenen Setzungen gerade nicht der empirischen Er-
fahrung geschuldet sind, weil sie lediglich — so lieBe sich erginzen — eine Impli-
kation des als allgemein vorausgesetzten Ausgangspunktes darstellen, d.i. der
reinen Vernunft als allgemein gegebenes Vermogen der menschlichen Natur:

,Dieses Prinzip der Menschheit und jeder verniinftigen Natur iiberhaupt als Zwecks
(sic) an sich selbst (welche die oberste einschrinkende Bedingung der Freiheit der
Handlungen eines jeden Menschen ist), ist nicht aus der Erfahrung entlehnt: erstlich
wegen seiner Allgemeinheit, da es auf alle verniinftige Wesen iiberhaupt geht [...]; zwei-
tens weil darin die Menschheit [...] als objektiver Zweck [...] vorgestellt wird, mithin
aus reiner Vernunft entspringen muss. Es liegt nimlich der Grund aller praktischen Ge-
setzgebung objektiv in der Regel und der Form der Allgemeinheit, die sie ein Gesetz zu
sein fihig macht [...], subjektiv aber im Zwecke; hieraus folgt nun das dritte praktische
Prinzip des Willens, als oberste Bedingung der Zusammenstimmung desselben mit der
allgemeinen praktischen Vernunft, die Idee des Willens jedes verniinftigen Wesens als
eines allgemein gesetzgebenden Willens. (GMS 11.54 AA Bd. 4:431).

Auf diese Weise gewinnt Kant das ,,Prinzip der Autonomie des Willens* (GMS
I1.59 AA Bd. 4:433) nach dem Muster der vorausgesetzten praktischen Vernunft,
die sich als reiner Wille selbstbestimmend und Zwecke setzend realisiert, indem
er erstens das Selbstbestimmungspotential, das die Vernunft isz, und zweitens das
reflexive Zwecksetzungspotential, das die Vernunft is#, voraussetzt — denn ,so
stellt sich jedes verniinftige Wesen sein Dasein vor‘. Weil wir also davon ausge-
hen, dass alle Menschen das gleiche Selbstbestimmungs- und Zwecksetzungspo-
tential haben, sofern sie verniinftig sind, was fiir Kant bedeutet, sich reflexiv
Zwecke setzend selbst bestimmen zu konnen, ist gerade dieses Potential dazu ge-
eignet, das Prinzip der Sittlichkeit auszumachen und zugleich das Muster fiir die
Gesetzgebung abzugeben.

Kant nennt das Autonomieprinzip das ,dritte praktische Prinzip des Willens®,
weil er das erste in der objektiven Allgemeinheit der Selbstbestimmung, die die
Gesetzeshaftigkeit verleiht, sieht, und das zweite in der subjektiven Zweckset-
zungsfihigkeit, deren Zweck aber zugleich objektiv ist, wenn man ihn als Vor-
stellung vom eigenen Dasein interpretiert. Weil aber die Form der reinen prakti-
schen Vernunft als selbstbestimmter Wille diejenige ist, die zugleich die Form
eines objektiven Gesetzes ist oder hat, ist sie allein diejenige, die Gesetzge-
bungskompetenz beanspruchen kann. Sie unterwirft sich ihren eigenen Gesetzen,
weil sie sich selbst deren Form vorgibt und deren Urheberin ist.

Zugleich sind fiir Kant diese drei Aspekte des Prinzips der Menschheit —
Kant nennt das die ,,drei Arten, das Prinzip der Sittlichkeit vorzustellen [-] [...]
im Grunde nur so viele Formeln ebendesselben Gesetzes, deren die eine die an-
deren zwei in sich vereinigt“ (GMS I1.71 AA Bd. 4:436), weil die Zwecke set-
zende Selbstbestimmung aus sich heraus auf der einen Seite als jeder und jedem

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONZEPTUALISIERUNG DES PRAKTISCHEN VERMOGENS | 199

zukommend gedacht wird. Aus dieser allgemeinen Partizipation folgt aber auf
der anderen Seite zugleich, dass die gemeinsame allgemeine Idee der Menschheit
gerade darin zu finden ist und so jede und jeder durch die Realisierung des je ei-
gene Zwecke setzenden Selbstbestimmungspotentials diese Idee in sich gleich-
sam ko-realisiert. SchlieBlich ist es dieses Potential, das in dieser Weise voraus-
gesetzt, auch die Gesetzgebungskompetenz in sich einschliet. Das Sittengesetz
ist aus dieser Perspektive nichts weiter als eine strukturelle Analogie zur prakti-
schen Vernunft selbst, die sich dann génzlich frei realisiert, wenn sie sich auf sich
als subjektiv-objektiver Zweck bezieht. Die philosophische Reflexion auf dieses
Potential stellt fest, dass es auch allen anderen verniinftigen Wesen zukommt,
und deshalb schliet der wahrhaft freie, selbstbestimmende Bezug auch alle an-
deren immer schon ein. So erhilt das Sittengesetz seine reine Form aus der rei-
nen praktischen Vernunft selbst, indem sie ihm als Modell dient. Umgekehrt wird
durch die unmittelbare Kopplung der objektiven praktischen Vernunft an das Sit-
tengesetz die allgemein als moglich angenommene selbstperformative Realisie-

. . .69
rung des neuen Freiheitsbegriffes normativ.

,.Grundgesetz der reinen praktischen Vernunft

Handle so, da3 die Maxime deines Willens jederzeit zugleich als Prinzip einer allge-
meinen Gesetzgebung gelten konne. [...] Folgerung

Reine Vernunft ist fiir sich allein praktisch und gibt (dem Menschen) ein allgemeines
Gesetz, welches wir das Sittengesetz nennen.” (KpV AA Bd. 5:30ff.).

Nicht wenn die menschliche Vernunft so und so beschaffen ist, sondern weil die
reine praktische Vernunft von Kant so konzipiert wird, dass sie an sich selbst ge-
setzeshaft ist und als solche zum Modell oder Vorbild gemacht wird, ist ,reine,
an sich praktische Vernunft [...] hier unmittelbar gesetzgebend“ (KpV AA Bd.
5:31). Die Konzeption praktischer Vernunft als Freiheit und des praktischen Ver-
mogens als Zwecke setzende Selbstbestimmung aus Freiheit bildet so die kon-
zeptionelle Form, von der aus Kant das Sittengesetz und das Prinzip der Sittlich-
keit als Autonomie und alle weiteren daraus folgerbaren praktischen Erkenntnisse
gewinnt, indem er der Konzeption allgemeine Giiltigkeit bzw. Gesetzeshaftigkeit
zuschreibt, d.h. indem er sie als jeder und jedem verniinftigen Wesen zukom-
mend auffasst.

Die die Rekonstruktion leitende Frage war, wie der Freiheitsbegriff zu denken ist,
damit er seine konzeptionelle Aufgabe erfiillen kann. Die theoriebildende Aufga-
be bestand also fiir Kant zunichst darin zu zeigen, dass praktische Freiheit und
ihr Prinzip als konsistent gedachtes Konstrukt, d.h. als bestimmend titiges, unab-
hingiges praktisches Vernunftvermogen konzipiert, die Aufgabe, als Bedingung

69 Vgl. zu abweichenden Interpretationen der drei Merkmale dieses Prinzips Kors-
gaard 1990: S. 25f.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200 | FREIHEIT ALS NORM?

der Sittlichkeit zu dienen, erfiillen kann. Dem kommt die kantische Konzeption
nach, indem sie als erstes voraus setzt, dass das Vernunftvermogen eine allge-
mein gegebenes Potential des Denkens ist. Geserzt, die Vernunft ist ein allgemein
gegebenes Potential, dessen Verwirklichungs- oder Existenzform so gedacht
werden kann, wie von Kant vorgeschlagen, dann beschreibt die Vernunft als sol-
che die Gesetzesform, die verallgemeinert als gesetzgebende Selbstbestimmung
gedacht werden kann, mithin als Form des Sittengesetzes.

Allerdings setzt Kant nicht nur die allgemeine Gegebenheit der Vernunft vor-
aus, sondern die zweite Voraussetzung besteht darin, ihr eine intellektuelle Kau-
salitdt zuzusprechen, die sich — dritte Voraussetzung — aus sich selbst heraus zu
bestimmen vermag und die sich schlieBlich als vierte Voraussetzung selbst Zwe-
cke setzend bestimmt. Mithin konzeptualisiert Kant das reine praktische Ver-
nunftvermdgen so, dass es die Theorieanforderungen, die er an den Freiheitsbeg-
riff gestellt hat, erfiillen kann, d.i. Sittlichkeit in Form eines allgemein giiltigen
Sittengesetzes, das aus der Vernunft stammt, denkbar zu machen.”® Kant kon-
struiert so einen normativen Freiheitsbegriff, an dem sich das verniinftige Den-
ken in Zukunft orientieren konnen soll, sofern es auf der Suche nach grundlegen-
den Spielregeln fiir das Zusammenleben der Menschheit ist, weil ihm keine ande-
re Orientierungsmoglichkeit zur Verfiigung steht als es selbst und sein Denkver-
mogen. Oder wie Kant es in einer exponierten Stelle der Grundlegung formu-
liert":

,.Hier sehen wir nun die Philosophie in der Tat auf einen millichen Standpunkt gestellt,
der fest sein soll, unerachtet er weder im Himmel noch auf der Erde an etwas gehéngt
oder woran gestiitzt wird. Hier soll sie ihre Lauterkeit beweisen als Selbsterhalterin ih-
rer Gesetze, nicht als Herold derjenigen, welche ihr ein eingepflanzter Sinn oder wer
weill welche vormundschaftliche Natur einfliistert, die insgesamt, sie mogen immer
besser sein als gar nichts, doch niemals Grundsitze abgeben konnen, die die Vernunft
diktiert, und die durchaus vollig a priori ihren Quell und hiermit zugleich ihr gebieten-
des Ansehen haben miissen. (GMS 11.43 AA Bd. 4:425¢1.).

70 Die legitime Frage nach der Realisierungswahrscheinlichkeit des Sittengesetzes —
genauer: der an ihm orientierten Handlungen —, die Vossenkuhl stellt, geht in die
entgegengesetzte Richtung: Wihrend Kant mit der Konzeptualisierung des Frei-
heitsbegriffes dessen Moglichkeitsbedingungen bestimmt und davon ausgeht, dass
es als Gesetz realisiert ist, wenn wir unserem Handeln mit einem kategorischen
Verbot Einhalt gebieten, fragt er nach den Moglichkeit der Durchfiihrbarkeit von
Handlungen, die durch die Orientierung am Sittengesetz geboten sind: ,, Tatsachen-
fragen [...] spielen bei der Frage der Geltung des Moralgesetzes keine Rolle [...]. Al-
lerdings ist die Frage, wen der kategorische Imperativ orientieren kann, keine Frage
der Geltung dieses Imperativs, sondern eine Frage nach seiner Domine oder seiner
Wahrscheinlichkeit. Es ist genau genommen eine Frage nach den Bedingungen, un-
ter denen wir Menschen — jeder fiir sich — den Imperativ befolgen kénnen.“ (Vos-
senkuhl 1996: S. 273)

71 Die Stelle darf exponiert genannt werden, weil sie durch je eine Leerzeile vom Rest
des Textes abgehoben ist.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONZEPTUALISIERUNG DES PRAKTISCHEN VERMOGENS | 201

Im gleichen Sinne muss auch die Frage nach der Geltung des Sittengesetzes be-
antwortet werden, die Kant relativ zu Anfang der Grundlegung stellt. Auch dort
macht er deutlich, dass diese nur dann erfiillt ist, wenn das Sittengesetz aus dem
allgemeinen Vernunftvermogen abgeleitet werden kann:

,-~Aus dem angefiihrten erhellt: daB alle sittlichen Begriffe vollig a priori in der Vernunft
ihren Sitz und Ursprung haben, [...] daB es [...] die grofite Notwendigkeit [...] erfordere,
[...] ihre Begriffe und Gesetze aus reiner Vernunft zu schopfen, rein und unvermengt
vorzutragen, ja den Umfang dieser ganzen praktischen oder reinen Vernunfterkenntnis,
d.i. das ganze Vermogen der reinen praktischen Vernunft zu bestimmen, [...] darum,
weil moralische Gesetze fiir jedes verniinftige Wesen iiberhaupt gelten sollen, sie schon
aus dem allgemeinen Begriffe eines verniinftigen Wesens iiberhaupt abzuleiten®. (GMS
110 AA Bd. 4:411 1.5.).”

Die allgemeine Geltung des Sittengesetzes ergibt sich also nicht aus ,guten
Griinden‘ und hat auch nichts mit irgendeiner faktischen Umsetzung zu tun, son-
dern ist einzig und allein dem fiir Kant unbezweifelbaren Faktum geschuldet,
dass reine Vernunft als Willensbestimmung in dieser allgemeinen Form gedacht
werden muss, soll sie konsistent sein.”® Sie wird von Kant ,gefunden® oder kon-
struiert, indem er nach den Bedingungen der Mdoglichkeit eines Sittengesetzes
fragt, das auf keine externen Gesetzgeber rekurrieren darf. SchlieBlich kann er
sich seiner Konstruktion auch als formgebendes, d.h. konsistentes Vorbild fiir
allgemein giiltige praktische Gesetze schlechthin bedienen.”

Seine Durchsetzungskraft erhilt das Sittengesetz fiir Kant schlieBlich da-
durch, dass es ,bei klarem Verstande® gewollt wird, weil dieses Wollen das ein-
zige in sich konsistente, kompromisslose Wollen iiberhaupt ist:

,»Wir konnen nunmehr da endigen, von wo wir im Anfange ausgingen, ndmlich dem
Begriffe eines unbedingten guten Willens. Der Wille ist schlechterdings gut, der nicht
bose sein, mithin nicht dessen Maxime, wenn sie zu einem allgemeinen Gesetze ge-
macht wird, sich selbst nicht widerstreiten kann. Dieses Prinzip ist also auch das oberste

72 ,Das Auszeichnende der philosophischen Theorie im vollen Sinne des Wortes be-
steht in dem Versuch, das Unbedingte als die primér geltungsbegriindende Instanz
zu denken. [...] Die unbedingte Aktualitit einer regelsetzenden, ordnungsbegriin-
denden praktischen Freiheit muf} als der Ursprung von Regelhaftigkeit, Geltung und
Verbindlichkeit, also als die Generierung einer primédren transzendentalen Regel
gedacht werden.” Krings 1977: S. 104 T.S. Wobei hier keine Regel ,generiert wird®,
sondern die Selbstgenerierung als Regel gedacht wird.

73 Das bedeutet nicht, dass es nicht noch andere konsistente Formen gébe, sondern
nur, dass Kant eine Form gefunden hat, die konsistent denkbar ist.

74 ,Der kategorische Imperativ ist das moralische Gesetz der Herstellung seiner
selbst.” Auf der gleichen Seite heifit es in der Anm. 7: ,.Die Zweideutigkeit ist hier
beabsichtigt. Der kategorische Imperativ ist das Gesetz der Autonomie und dient
der Selbstherstellung, gleichzeitig ist dieser Imperativ die Form, in der wir uns das
moralische Gesetz geben.” Vossenkuhl 1996: S. 267.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202 | FREIHEIT ALS NORM?

Gesetz: handle jederzeit nach derjenigen Maxime, deren Allgemeinheit Du zugleich
wollen kannst; dieses ist die einzige Bedingung, unter der ein Wille niemals mit sich
selbst im Widerstreite sein kann.” (GMS I1.75 AA Bd. 4:437).

Auch die Beispiele in der KpV machen deutlich, dass die reine Form des Willens
fiir Kant nichts anderes bedeutet als (allgemeine) Selbstkonsistenz, denn formale
Falschheit zeige, dass die Maxime nicht zum Gesetz tauge.” Mit anderen Worten
ist eine Regel, die sich selbst widerspricht, indem sie beispielsweise ihre eigenen
Voraussetzungen leugnete, eine, die der Form der Selbstkonsistenz widerspricht,
und daher wire eine solche Regel nicht dauerhaft anwendbar — nur eine Regel,
die konsistent ist, kann daher ein allgemeines Gesetz genannt werden.

Ein Gesetz zu sein, fordert fiir Kant analytisch, dass es einen konsistenten
Zusammenhang beschreibt, da mit ihm ein allgemeiner, d.i. notwendiger Gel-
tungsanspruch formuliert wird oder einhergeht. Damit reicht die reine Form eines
reinen Willens fiir Kant aus, um eine Heuristik zu erhalten, wie ein material be-
stimmtes Gesetz aussehen muss, soll es als sittlich gelten: Es muss, wie Kant

75 Kant zeigt das am Beispiel eines Geldbetrages, der jemandem anvertraut wurde,
dessen Besitzer verstorben ist und iiber den es keine schriftlichen Unterlagen gibt.
,.Welche Form in der Maxime sich zur allgemeinen Gesetzgebung schicke, welche
nicht, das kann der gemeinste Verstand ohne Unterweisung unterscheiden. ... daf
jederman ein Depositum ableugnen diirfe, dessen Niederlegung ihm niemand be-
weisen kann. Ich werde sofort gewahr, daB ein solches Prinzip als Gesetz sich selbst
vernichten wiirde, weil es machen wiirde, daf3 es gar kein Depositum gébe.” Vgl.
KpV AA Bd. 5: S. 27. Weil das Sittengesetz formale Konsistenz fordert, wird in der
Literatur ein Universalisierungstest diskutiert, der iiber den Ausschluss nicht konsi-
stenter Verallgemeinerungen lduft. O’Neill unterscheidet zweierlei mogliche Inkon-
sistenzen, wobei das Beispiel der Liige zu den ,,Contradictions in conception
(O’Neill 1989: S. 96ff) zu zihlen wire und nicht zu den ,,Contradictions in the will*
a.2.0: S. 98ff. Sie erlautert den Unterschied an mehreren Beispielen, die zeigen sol-
len, dass solche Maximen deshalb keinen Bestand haben konnen, weil sie ein kom-
plementires Gegenstiick fordern, das durch die Universalisierung des einen Parts
gerade verlustig ginge, wie beispielsweise bei der Maxime, sich zum Sklaven ma-
chen zu wollen. Zur zweiten Gruppe zihlt sie solche Maximen, deren Verallgemei-
nerung zu einer willentlichen Inkonsistenz fiihrt. Damit bezeichnet sie die Resultate
einer Maximenuniversalisierung, die zwar nicht widerspriichlich in sich ist, die aber
scheinbar einer Art allgemeiner Grundverfassung menschlichen Daseins widerspre-
chen: ,,A world of nonbenevolent persons is conceivable without contradiction. [...]
It is only because intending a maxim of nonbeneficence as a universal law requires
commitment to that very absence of help when needed, to which all rational intend-
ing requires assent, that non-beneficence cannot coherently be universalized.”
A.a.0.: S. 99. Das ist insofern merkwiirdig, als O’Neill ausdriicklich darauf hin-
weist, dass es nicht um Zustimmungsfihigkeit geht, sondern um die reine Mdoglich-
keit konsistenter Universalisierbarkeit: ,,To universalize is from the start to consider
whether what one proposes for oneself could be done by others” a.a.O: S. 94.
Nimmt man hingegen die Intentionalitit als Zwecksetzung und diese wiederum als
notwendiges (Teil-)Prinzip des praktischen Vermogens in der Willensbestimmung,
dann ldsst sich das Argument halten — allerdings ausschlieflich im Sinne eines be-
grifflichen Widerspruches.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONZEPTUALISIERUNG DES PRAKTISCHEN VERMOGENS | 203

dann noch mal in der KpV anhand des konkreten Beispiels der Gliickseligkeit
ausfiihrt, ein Immer-schon enthalten, das ausnahmslos allgemein giiltig ist, nach
dem dann die Handlungen bestimmt werden sollen. Inkonsistente Regeln fallen
in sich selbst zusammen und lassen folglich die an ihnen orientierten Konstrukte
ebenfalls in sich zusammenfallen — wie etwa das auch von Kant immer wieder
herangezogene Liigenbeispiel zeigt: Eine Liige kann nur auf der Grundlage der
Idee von Wahrhaftigkeit oder Wahrheit definiert werden. Ein allgemeines Ge-
setz, das lauten wiirde: Liigen sind erlaubt, zerstorte seine eigene Existenzvor-
aussetzung und wére daher eine Selbstnegation und damit ein Widerspruch in
sich selbst oder eben inkonsistent.”® Selbstkonsistenz ist damit im kantischen
Denken — neben der Form — die zweite Eigenschaft der reinen Vernunft, die Kant
als unabdingbare Voraussetzung fiir Sittlichkeit auf die Form des Sittengesetzes
iibertrégt.

Sittlichkeit resultiert somit fiir Kant daraus, dass die Zwecke setzende, sich aus
sich selbst bestimmende Vernunft auf der Grundlage oder eingedenk dessen,
dass sie als solche jeder und jedem zukommt, gesetzgebend titig wird, um sich
dann aufgrund der selbst gegebenen Gesetze zum Handeln zu bestimmen. Das,
was aus dieser Idee von Autonomie erwéchst, ist aber nicht etwa das Paradies auf
Erden, sondern eine gedachte Ordnung, die nicht von Gott stammt, sondern allein
aus der performativen Fihigkeit des menschlichen Denkvermogens, sich auf sich
selbst selbstbestimmend beziehen zu konnen und dieses Potential zur Grundlage
des Verhiltnisses der Menschen untereinander zu machen. So kann Kant auf die
Frage, ,,[w]arum soll ich mich denn diesem Prinzip unterwerfen und zwar als
verniinftiges Wesen iiberhaupt, mithin auch dadurch alle anderen vernunftbegab-
ten Wesen?* (GMS IIL.6 AA Bd.4:449)"" antworten, dass ihn

,hierzu kein Interesse treibt, denn das wiirde keinen kategorischen Imperativ geben;
aber ich muss doch hieran notwendig ein Interesse nehmen und einsehen, wie das zu
geht; denn dieses Sollen ist eigentlich ein Wollen, das unter der Bedingung fiir jedes

verniinftige Wesen gilt, wenn die Vernunft bei ihm ohne Hindernisse praktisch wire*

(ebd. T.s.).”

76 Vgl. auch Verkiindigung des nahen Abschlusses ... AA Bd. 8: S. 421. Dass die Liige
aus Konsistenzgriinden nicht dazu taugt, dass die sie verwendende Handlungsma-
xime zum allgemeinen Gesetz erhoben werden kann, bedeutet nicht fiir alle Inter-
preten, dass jede Liige immer und iiberall verboten sein muss — sie kann lediglich
weder kategorisch, d.h. ethisch noch rechtlich, geboten sein; vgl. hierzu die ausfiihr-
liche Studie zur Genese der kantischen Schrift tiber das Liigenverbot sowie deren
unterschiedliche Interpretationen von Georg Geismann und Hariolf Oberer. (1986)
(Hrsg.). Kant und das Recht der Liige. Wiirzburg: Konighausen & Neumann.

77 Vgl. die gleiche Frage bereits am Anfang der Grundlegung GMS 11.45 AA Bd. 4: S.
426.

78 ,.Die Abhingigkeit eines zufillig bestimmbaren Willens heifit Interesse. Dieses fin-
det also nur bei einem abhingigen Willen statt, der nicht von selbst jederzeit der

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204 | FREIHEIT ALS NORM?

Es liegt eben auch im eigenen Interesse, dem sittlichen Prinzip zu folgen, so dass
das Sollen, so konnte man umformulieren, genau dann zum Wollen wird, wenn
die subjektive Zwecksetzung nicht dagegen verstoft, dass sie zugleich jedem an-
deren auch zukommt, d.h. ein objektives Zwecksetzungspotential ist. Dieses
Wollen ist sittlich, weil in der Verfolgung des eigenen, partiellen, subjektiven
Zweckes eben die Verfolgung jenes objektiven Zweckes, dass auch die anderen
Subjekte ihre subjektiven Zwecke verfolgen konnen, mit eingeschlossen ist.

Ein ursichliches Bestimmungspotential oder die Fihigkeit, etwas von selbst
anzufangen, einen Impuls hervorzubringen und nicht auf einen Anstof3 von aufien
angewiesen zu sein, ist eine Idee, nach der Kant die reine Vernunft konzeptuali-
siert, die ihm zugleich erlaubt, eine andere Ordnung als die Naturordnung denk-
bar zu machen:

,,50 gibt die Vernunft nicht demjenigen Grunde, der empirisch gegeben ist nach, und
folgt nicht der Ordnung der Dinge, so wie sie sich in der Erscheinung darstellen, son-
dern macht sich mit volliger Spontaneitit eine eigene Ordnung nach Ideen, in die sie die
empirischen Bedingungen hinein paft, und nach denen sie sogar Handlungen fiir not-
wendig erkldrt, die doch nicht geschehen sind und vielleicht nicht geschehen wer-
den, von allen aber gleichwohl voraussetzt, da} die Vernunft in Beziehung auf sie Kau-
salitdt haben konne; denn ohne das, wiirde sie nicht von ihren Ideen Wirkungen in der
Erfahrung erwarten.” (KrV A 548/B 576).

Diese andere, neue Ordnung, die denkbar wird, weil sich die philosophisch re-
flektierende Vernunft auf sich selbst in ihrer allgemeinen, d.h. nicht philoso-
phisch reflektierenden, Existenz beziehend, als bestimmende Ursache ,erkennt
und sich so als allgemeine zum allgemeinen Zweck setzt, muss natiirlich noch
aus dem Begriff, den sie sich so von sich macht, abgeleitet werden. Das macht
Kant in der Metaphysik der Sitten, wo er aus dem Begriff der Freiheit und dem
Prinzip der Sittlichkeit die Form der Gesetze, die dem interaktiven Miteinander
zugrunde zu legen sind, sowie die Struktur des reflexiven intrasubjektiven Selbst-
verhéltnisses folgert und so die Grundlagen der Sittlichkeit festlegt.79 Kant berei-
tet auf diese Weise in der Metaphysik der Sitten, d.i. in der Rechts- und der Tu-
gendlehre, den Briickenschlag von der theoretischen, rein philosophischen Beg-
riffskonzeption zur, wenn man so will, Lebenswelt vor. Aber bereits in der Ele-
mentarlehre der KrV findet sich diese Zwecksetzung:

Vernunft gemél ist; [...] Aber auch der menschliche Wille kann ein Interesse neh-
men, ohne darum aus Inferesse zu handeln. Das erste bedeutet das praktische Inte-
resse an der Handlung, das zweite das pathologische Interesse am Gegenstande der
Handlung.” GMS II.14 Anmerkung AA Bd. 4: S. 413. Ein Interesse nehmen, bedeu-
tet demnach fiir die Vernunft, dass es nur um sie selbst und ihre Verwirklichung
geht und um nicht anderes, auf8er ihr liegendes.

79 O’Neill driickt die bereits begriffliche Vorhandenheit der anderen im Sittengesetz
so aus: ,,The notion of plurality of interacting agents is already implicit in the For-
mula of Universal Law.” O’Neill 1989: S. 94.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONZEPTUALISIERUNG DES PRAKTISCHEN VERMOGENS | 205

,,Bs ist ein alter Wunsch, der, wer weill wie spit, vielleicht einmal in Erfiillung gehen
wird: dafl man, statt der endlosen Mannigfaltigkeit biirgerlicher Gesetze, ihre Prinzipien
aufsuchen moge; [...]. Aber die Gesetze sind hier nur Einschrinkungen unserer Freiheit
auf Bedingungen, unter denen sie durch gehend mit sich selbst zusammenstimmt; mit-
hin gehen sie auf etwas, was génzlich unser Werk ist, und wovon wir durch jene Begrif-
fe selbst die Ursache sein konnen.” KrV A 358/B 301.

In den metaphysischen Anfangsgriinden werden die letzten reinen Formen darge-
legt, an deren Strukturen dann die Gesetze orientiert werden miissen, nach denen
das Handeln — so Kant — bestimmt werden muss, soll die Sittlichkeit gewahrt
bleiben und garantiert werden.

ii. Folgerungen aus dem Prinzip der Sittlichkeit:
Juridische und ethische Gesetze

Die Metaphysik der Sitten enthilt die Prinzipien der Anwendung des praktischen
Vermogens, die sich aus seinem Begriff bzw. folglich aus dem Prinzip der Sitt-
lichkeit folgern lassen. Metaphysische Folgerungen sind nach wie vor fiir Kant
Arbeiten an den a priorischen Begriffen und Prinzipien, die aber den Briicken-
schlag bilden zu den empirischen Wissenschaften, das bedeutet in der prakti-
schen Philosophie: zur Anthropologie. Die Idee, die Kant mit seinem kritischen
Theoriebildungsprojekt vorschwebte, war ja die, dass erst die Art und Weise, wie
wir iiberhaupt zu Wissen kommen, zu klédren sei, um dann aus den so gewonne-
nen Begriffen und Prinzipien der beiden unterschiedenen Vernunftvermogen Me-
taphysiken bilden und begriinden zu konnen, die wiederum die Grundlage fiir die
Wissensbildung der empirischen Wissenschaften darstellen sollten.

.30 wie es aber in einer Metaphysik der Natur auch Principien der Anwendung jener
allgemeinen obersten Grundsitze [...] geben muB, so wird es auch eine Metaphysik der
Sitten daran nicht konnen mangeln lassen, und wir werden oft die besondere Natur des
Menschen, die nur durch Erfahrung erkannt wird, zum Gegenstande nehmen miissen,
um an ihr die Folgerungen aus den allgemeinen Principien zu zeigen, ohne dass jedoch
dadurch der Einigkeit der letzteren etwas benommen, noch ihr Ursprung a priori da-
durch zweifelhaft gemacht wird. — Das will so viel sagen als: eine Metaphysik der Sitten
kann nicht auf Anthropologie gegriindet, aber doch auf sie angewendet werden.” (MS
RL AA Bd. 6: 216t.).

Die Metaphysik der Sitten bietet demnach immer noch keine konkreten Hand-
lungsanweisungen oder Rechtsvorschriften fiir konkrete Fille, zumindest inso-
fern hier die Metaphysischen Anfangsgriinde gemeint sind und nicht die von
Kant selbst vorgenommenen Anwendungen in Bezug auf bestimmte Gesetze.
Diese haben wieder nur den Status von formgebenden Modellen fiir konkrete
Handlungsdirektiven, die sich der Form nach an ihnen zu orientieren haben. So
spricht Kant auch nur von den Metaphysischen Anfangsgriinden der Rechtslehre,

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206 | FREIHEIT ALS NORM?

weil der Rechtsbegriff zwar ein reiner, aber dennoch auf die Praxis gestellter sei,
d.h. dass ein vollstindiges Rechtssystem immer auch alle empirischen Fille be-
riicksichtigen miisste, um die Einteilung vollstindig zu machen. Da es Kant aber
zundchst darum geht zu zeigen, ,,was zum a priori entworfenen System gehort*
(MS Vorrede AA Bd. 6:205), handelt es sich nur um die formalen Modelle fiir
weitere konkrete Gesetzesentwicklungen, die aus den Erkenntnissen iiber das
reine praktische Vernunftvermdgen gewonnen werden.*

Ebenso wie Kant das Prinzip der Sittlichkeit aus dem praktischen Prinzip der
Selbstbestimmung, erweitert um die vorausgesetzte Allgemeinheit, durch formale
Kongruenz hergeleitet hat, so gewinnt er die grundlegenden Sittengesetze aus
dem Prinzip der Sittlichkeit:

,Der positive [Begriff der Freiheit der Willkiir] ist: das Vermogen der reinen Vernunft
fiir sich selbst praktisch zu sein. Dieses ist aber nicht anders moglich, als durch die Un-
terwerfung der Maxime einer jeden Handlung unter die Bedingung der Tauglichkeit der
erstern [d.i. der Maxime] zum allgemeinen Gesetze. Denn als reine Vernunft [...] ange-
wandt, kann sie als Vermogen der Principien (und hier praktischer Principien, mithin als
gesetzgebendes Vermogen), da ihr die Materie des Gesetzes abgeht, nichts mehr als die
Form der Tauglichkeit der Maxime der Willkiir zum allgemeinen Gesetze selbst zum
obersten Gesetze und Bestimmungsgrunde der Willkiir machen und [...] dieses Gesetz
nur schlechthin als Imperativ des Gebots oder Verbots vorschreiben. (MS RL AA Bd.
6:213f. T.5.)

Wenn Freiheit hier als ,reine Vernunft angewandt wird‘, dann deshalb, weil jetzt
ihre Form oder Struktur als solche in Bezug auf die Sittlichkeit zur Anwendung
gebracht wird. Wenn wir sie anwenden wollen, miissen wir das Prinzip der Sitt-
lichkeit, dessen Form darin besteht, autonome Selbstbestimmung unter der ein-
schrinkenden Bedingung der Allgemeinheit zu sein, selbst noch einmal zum
obersten Gesetz machen. Damit kommt die Form der konsistenten Selbstbestim-
mung, als die sich praktische Vernunft verwirklicht, zum dritten Mal zum Ein-
satz: Das erste Mal als allgemein gegebene reine Selbstbestimmung, die sich aus
Freiheit Zwecke setzend selbst bestimmt; das zweite Mal als sittliche Selbstbe-
stimmung, die auf sich als solche reflektiert und sich dann als Zwecke setzendes
Selbstbestimmungspotential zum Zweck setzt. Daraus ergibt sich die Form der
Tauglichkeit der Maxime zum allgemeinen Gesetz, mithin die Formulierung des
Sittengesetzes als kategorischer Imperativ. Das dritte Mal erscheint sie in der Ge-
setzgebung der Vernunft, die ihre Gesetze wiederum nach eben dieser Form ges-
taltet, indem sie auf die Form des Sittengesetzes reflektiert.

Mit anderen Worten bestimmt Kant in der Konzeptualisierung des prakti-
schen Vermogens die Form der praktischen Freiheit und ihres Prinzips, leitet aus
der vorausgesetzten Allgemeinheit das Prinzip der Sittlichkeit und die Form des
Sittengesetzes ab, das wiederum selbst die Form aller Gesetze vorgibt, die aus

80 Vgl. MS RL AA Bd. 6: S. 220f.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONZEPTUALISIERUNG DES PRAKTISCHEN VERMOGENS | 207

ihm und seiner Allgemeinheit abgeleitet werden konnen — auf diese Weise bildet
die praktische Freiheit mit ihrem Prinzip das formgebende Modell. Die Gesetze
im dritten Glied miissen mit dem Sittengesetz — zweites Glied — eine kongruente
Form aufweisen, damit sie als Gesetze der Freiheit gelten konnen und iiberhaupt
Geltung beanspruchen konnen, weil eine andere Geltung iiberhaupt nicht gedacht
wird. So konnen sie bereits die dritte die Form betreffende Kopie des urspriingli-
chen praktischen Prinzips genannt werden, das von Kant wie eine Schablone ein-
gesetzt wird: Das Sittengesetz, hat die autonome Selbstbestimmung zum Prinzip
und ist insofern gesetzgebend, als es sich selbst als reflexive Selbstbestimmung
zum Zweck setzt. Die erste Kopie ergibt sich aus der Reflexion auf die Geltungs-
bedingungen des Sittengesetzes, die aus der reinen Vernunft stammen sollen.
Dort konstruiert Kant eine praktische Vernunft, die sich aus sich selbst heraus
Zwecke setzend selbst bestimmen kann und als solche bereits Gesetzeshaftigkeit,
beansprucht, weil sie als allgemein gegeben angenommen wird.

Es wire geradezu absurd, allgemeine Gesetze zu entwerfen, die allgemeine
Geltung beanspruchen, weil sie aus der allgemeinen als Freiheit praktisch wer-
denden Vernunft stammen, tiber die jeder und jede immer schon verfiigt, ohne
dies als notwendige Bedingung ihrer Gesetzeshaftigkeit mit ein zu beziehen. Die
Lehren der Sittlichkeit ,,gebieten fiir jedermann, [...] blos [sic] weil und sofern er
frei ist und praktische Vernunft hat.“ (MS RL AA Bd. 6:216). Diese Form allein
kann nach Kant zum obersten Gesetz und Bestimmungsgrund des Wollens ge-
macht werden, wenn es darum geht, eine allgemein geltende Bestimmungsregel,
d.i. ein Gesetz dafiir zu finden, welche Form oder Struktur Gebote oder Verbote,
die Gesetze der Freiheit sein sollen, haben miissen.

Der Begriff der praktischen, in sich konsistenten, selbstbestimmenden, Zwecke
setzenden, freien Vernunft wird eben genau so konzipiert, dass er die gestellten
Anforderungen erfiillen und somit zum normierenden und normativen Archety-
pus fiir Gesetze der Freiheit schlechthin erklédrt werden kann — wobei zur Kon-
zeptualisierung von Kant freilich einige fiir ihn selbstevidente Voraussetzungen
herangezogen werden. Der von Kant in der Theoretisierung des praktischen
Vermogens hergestellte genealogische Zusammenhang zwischen freier Vernunft
und Sittengesetz, erlaubt es ihm, in einem weiteren Schritt Gesetze; der Sittlich-
keit abzuleiten, die der Form und dem Anspruch nach aus dem Begriff und dem
Prinzip der praktischen Vernunft abgeleitet sind, und die deshalb auch alle mora-
lisch hei3en.

Die moralischen Gesetze werden nun von Kant nochmals in juridische und
ethische Gesetze unterschieden,81 je nachdem, ob sie ,,nur auf bloBe dufBerliche
Handlungen und deren GesetzméBigkeit gehen* (MS RL AA Bd. 6:214), d.h. ob
sie die formalen Bedingungen freien Handelns unter der Bedingung mehrerer
oder vieler Handelnder zum Ausdruck bringen; oder ob sie als Gesetze auch for-

81 Vgl. MS RL AA Bd. 6: S. 214.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208 | FREIHEIT ALS NORM?

dern, dass sie selbst zum Bestimmungsgrund der Handlungen werden sollen. Die
Unterscheidung von zweierlei Gesetzesarten findet sich wieder in Bezug auf die
Gesetzgebung und in Bezug auf die Pradikation der Handlungen, insofern die ju-
ridische Gesetzgebung zu Handlungen verpflichtet, ohne zu fordern, dass das Sit-
tengesetz selbst vom Handelnden als Grund seiner Handlung gewihlt wird, wih-
rend die ethische Gesetzgebung genau das fordert. Analog heiflen die Handlun-
gen, die sich nach dem Sittengesetz richten und nur wegen des Rechts getan wer-
den, gesetzmdpfig bzw. legal, und die Handlungen, deren Bestimmungsgrund das
Sittengesetz selbst ist, ethisch.®

Die Frage, die sich angesichts dieser Unterscheidung und angesichts der Auf-
gabe, diese Gesetze aus dem Sittengesetz, d.i. aus der Form der allgemeinen rei-
nen praktischen Vernunft gewinnen zu wollen, stellt, ist aber: Woher nimmt Kant
die Differenz zwischen ethischen und juridischen Gesetzen bzw. worauf kann
sich seine Unterscheidung beziehen, wenn sie nicht auf ein empirisches Weltver-
standnis rekurrieren darf? Hier wird vorgeschlagen, die Differenz auf zwei ver-
schiedene, wenn auch in der Form des praktischen Prinzips je zugleich gedachte
Aspekte zuriickzufiihren, die bereits in der Form des Sittengesetzes eine ver-
schiedene Funktion erfiillen und nun im Zusammenhang mit der Anwendung
dieser Prinzipien zu zwei unterschiedlichen Gesetzesarten und -formen werden,
weil diese je einen der beiden Aspekte in den Vordergrund stellen, wihrend der
andere implizit bleibt.

Die metaphysischen Rechtsgesetze konnen als Folgerungen aus dem Sitten-
gesetz betrachtet werden, insofern mit ihnen dem Aspekt der allgemeinen, d.h.
objektiven Zwecke setzenden Selbstbestimmungskompetenz des Willens Rech-
nung getragen wird. Welche subjektiven Griinde das einzelne Handeln bestim-
men, d.h. welche konkreten Zwecke sich der Einzelne setzt, bleibt unter dieser
Perspektive unberiihrt, weil es um die Formulierung der Bedingung geht, unter
der wir tiberhaupt nur unsere Zwecke setzende Selbstbestimmungskompetenz zur
Anwendung bringen konnen, d.h. den subjektiv gesetzten Zwecken entsprechend
handeln konnen, wenn wir davon ausgehen, dass das Selbstbestimmungspotential
auch allen anderen verniinftigen Subjekten zukommt. Der Aspekt der Allge-
meinheit wird demnach im allgemeinen Rechtsprinzip so zum Ausdruck ge-
bracht, dass es die anderen vernunftbegabten Wesen auf der Ebene der Bedin-
gungen jedes Handelns aus Freiheit immer schon beriicksichtigt, insofern die all-
gemeine Selbstbestimmungsmoglichkeit zur Bedingung jedes selbstbestimmten
Handelns schlechthin erklirt wird, weil sie dessen Begriff ausmacht. Dem ge-
geniiber konnen die ethischen Gesetze als Folgerungen aus dem Sittengesetz be-
trachtet werden, insofern sie das Moment der allgemeinen, aber eben immer nur
subjektiv realisierbaren Selbstbestimmungskompetenz des Willens hervorheben.®

82 Vgl. MS RL AA Bd. 6: S. 219.
83 Zur Diskussion iiber das Verhiltnis zwischen Rechts- und Moralphilosophie vgl.
Kersting 1984: S. 35-50. Dort zeigt sich, dass in der Literatur hiufig kein Unter-

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONZEPTUALISIERUNG DES PRAKTISCHEN VERMOGENS | 209

Juridische Gesetze oder allgemeine Bedingung der Selbstbestimmung

In der Methodenlehre der KrV heif3t es, es wdre ausreichend, dem Sittengesetz zu
folgen, um allgemeine Gliickseligkeit herzustellen, faktisch sei es aber nicht aus-
reichend.® Warum das Konditional? Weil es neben den kontingenten natiirlichen
Widrigkeiten ausreicht, dass es denkbar ist, dass nicht alle das tun, was sie sollen,
ob sie es konnten oder nicht. Und das ist schon deswegen denkbar, weil es eben
auf der Ebene der nackten Existenz noch keinen Selbstzwang aus Freiheit gibt —
dieser stellt sich erst mit der Reflexion auf die eigene Sittlichkeitskompetenz
durch die freie Vernunft in der Tugendhaftigkeit ein. Zwar haben nach Kant alle
Menschen eine faktische intellektuelle Erfahrung des Sittengesetzes, aber deswe-
gen missen sie ihm nicht unbedingt Folge leisten, solange sie nicht die ganze
Einsicht in seine ,Erhabenheit® und ,Herkunft‘ erlangt haben. Die anderen miis-
sen daher systematisch als unsicherer Parameter mit in die eigene Handlungskal-
kulation aufgenommen werden, gleichgiiltig, welche konkreten Griinde sich da-
fiir anfithren lieBen, warum sich die Menschen nicht so verhalten, als lebten sie in
einer intelligiblen, moralischen Welt, und auch gleichgiiltig, ob sie es ratsdchlich
tun. Das ist hier gar nicht von Belang, da es vollig ausreicht zu sehen, dass sich
eben nicht alle so verhalten konnten und dass es schon deswegen nicht absehbar
ist, welche Konsequenzen das eigene Handeln nach sich ziehen wird, auch wenn
es sich nach dem Sittengesetz richtet:

,Da aber die Verbindlichkeit aus dem moralischen Gesetze fiir jedes besondere [sic]
Gebrauch der Freiheit giiltig bleibt, wenngleich andere diesem Gesetze sich nicht gemif
verhielten, so ist weder aus der Natur der Dinge der Welt, noch der Kausalitit der Hand-
lungen selbst und ihrem Verhiltnisse zur Sittlichkeit bestimmt, wie sich ihre Folgen zur
Gliickseligkeit verhalten werden®. (KrV A 810/B 838 T.S.).

Die Unsicherheit in Bezug auf die Einhaltung des Sittengesetzes durch die ande-
ren wird hier als Grund dafiir genannt, warum die selbstbestimmte freie Vernunft
oder die Befolgung des Sittengesetzes — und die dann danach zu bestimmenden
Handlungsmaxime — keine hinreichende Bedingung fiir die Herstellung der
Gliickseligkeit ist. Der Hinweis in oben zitiertem Satz zielt insbesondere darauf

schied zwischen den verschiedenen Stadien, Stufen oder Funktionen gemacht wird,
die der Begriff ,Gesetz‘ im jeweiligen Kontext der Theorieentwicklung hat, und
auch, dass durch die Unterscheidung und die Ableitung des Rechtsprinzips aus ei-
nem singuldr verstandenen Vernunftbegriff, dessen allgemeine Dimension hiufig
unterschlagen bzw. rein numerisch und nicht systematisch betrachtet wird.

84 ,,Nun ldBt sich in einer intelligiblen, d.i. moralischen Welt, in deren Begriff wir von
allen Hindernissen der Sittlichkeit (der Neigungen) abstrahieren, ein solches System
der mit Moralitit verbundenen proportionierten Gliickseligkeit auch als notwendig
denken, weil die durch sittliche Gesetze teils bewegte, teils restringierte Freiheit,
selbst die Ursache der allgemeinen Gliickseligkeit, die verniinftigen Wesen also
selbst, unter der Leitung solcher Prinzipien, Urheber ihrer eigenen und zugleich an-
derer dauerhafter Wohlfahrt sein wiirden.” (KrV A 809/B 837 T.S.)

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210 | FREIHEIT ALS NORM?

ab, dass die Einhaltung des Sittengesetzes keinerlei Garantie birgt, auch Gliickse-
ligkeit, d.h. die Befriedigung all unserer Neigungen, zur Folge zu haben, weil die
,,sich selbst lohnende Moralitét nur eine Idee ist, deren Ausfiihrung auf der Be-
dingung beruht, dass jedermann tue, was er soll“ (KrV A 810/B 838 T.S.), wie es
im unmittelbar vorhergehenden Satz heif3t.

Mithin lautet der kantische Gedankengang: Wenn sich alle sittlich verhielten,
was alle sollten, weil es sich um ein verbindliches Gesetz ihrer eigenen Existenz
handelt, dann wiirde sich Moralitdt zumindest in Bezug auf die Abhéngigkeit von
anderen auch lohnen, so dass Gliickseligkeit in diesem Zusammenhang realisiert
werden konnte.*> Aber wenn sich nur einige sittlich verhalten, dann folgt fiir die-
se keineswegs unmittelbar Gliickseligkeit — weil die notwendige Bedingung die-
ser Implikation nicht das konkrete einzelne, sondern das sittliche Verhalten jeder
und jedes Einzelnen ist, das im Begriff des Sittengesetzes impliziert ist. Um die-
ses dann auch durchzusetzen, brauchen wir erstens ein formales Schema, wie die
faktischen Sittengesetze auszusehen haben, und zweitens eine Begriindung aus
dem Begriff praktischer Freiheit selbst, warum jeder jeden anderen dazu zwingen
darf, sich in seinen selbstbestimmten Handlungen an diesen Gesetzen orientieren
zu miissen.

Um also sicher zu stellen, dass die anderen auch tun, was sie sollen — ja ei-
gentlich wollen, entwirft Kant in den Metaphysischen Anfangsgriinden der
Rechtslehre ein Rechtsprinzip, das er formal aus dem Sittengesetz ableitet. Das
Rechtsprinzip formuliert aber fiir Kant keinesfalls, etwa wie das Naturrecht, ge-
wordene, historisch bedingte Rechte, sondern es ist die Formulierung der allge-
meinen Interaktionsbedingung, die jedem duBeren, d.i. zwischenmenschlich rele-
vanten Gebrauch verniinftiger Freiheit zugrunde liegt. AuBerlich ist dieser Ge-
brauch der Freiheit insofern zu nennen, als es um das Handeln geht, das in der
phidnomenalen Sinnenwelt stattfindet, und das insofern der Vernunft dguferlich
ist, auch wenn sie diesem Gebrauch als Bestimmungsgrund des Willens zugrunde
liegt.

Die Rechtsgesetze betreffen das Verhiltnis von Personen zueinander, inso-
fern ,jihre Handlungen als Facta aufeinander (unmittelbar oder mittelbar) Einfluss
haben konnen.“ (MS AA Bd. 6:230).% Da Handlungen immer das Ergebnis ver-
niinftiger Willensbestimmung sind, bedeutet das, dass es um das Verhiltnis der
Willen zueinander geht, und zwar, insofern es ein reziprokes Verhdltnis ist. D.h.

85 Das widerspricht keineswegs der Argumentation in der Grundlegung, die Neigun-
gen als Bestimmungsgriinde des reinen Willens ausschlie3t, weil hier die Neigun-
gen nicht als Griinde fiir das sittliche Verhalten, sondern als Folge eben dieses Ver-
haltens diskutiert werden!

86 Die scheinbare Einschriankung, die Kant hier formuliert, wenn es nur um Handlun-
gen geht, ,die aufeinander Einfluss haben konnen‘, darf keinesfalls so missverstan-
den werden, dass erst einmal empirisch festgestellt werden miisste, welche Hand-
lungen auf andere einen Einfluss haben konnten und welche nicht, sondern muss als
allgemeine Voraussetzung betrachtet werden: jede Handlung hat prinzipiell Einfluss
auf aller anderen Handlungsbedingungen.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONZEPTUALISIERUNG DES PRAKTISCHEN VERMOGENS | 211

es geht hier noch gar nicht um gemeinsame oder konfligierende konkrete Zwecke
oder Absichten einzelner Individuen, sondern um die Formulierung eines Prin-
zips oder Grundsatzes, in dem die Bedeutung der vorausgesetzten Allgemeinheit
als reziprokes Bedingungsverhiltnis fiir das singuldre Subjekt, das aus diesem
Vernunftbegriff folgt, expliziert wird. Es geht also darum, die im verniinftigen
Freiheitsbegriff und im Sittengesetz mitgedachte Allgemeinheit jetzt so als Recht
auszuformulieren, dass alle Willen ihr Handeln gemifl diesem Freiheitsbegriff
auch bestimmen konnen. Denn ,,in diesem wechselseitigen Verhéltnif3 der Will-
kiir kommt auch gar nicht die Materie der Willkiir, d.i. der Zweck, den ein jeder
mit dem Object, was er will, zur Absicht hat, in Betrachtung, [...] sondern [es
wird] nur nach der Form im Verhiltnil der beiderseitigen Willkiir [gefragt], so-
fern sie bloB als frei betrachtet wird* (ebd.). D.h. es geht um die Frage, wie sich
das konzipieren bzw. denken lésst, dass das allen vernunftbegabten Wesen zu-
kommende Bestimmungspotential unter der konstitutiven Bedingung ihrer All-
gemeinheit zur Anwendung kommen kann. Deshalb ist das Recht ,,der Inbegriff
der Bedingungen, unter denen die Willkiir des einen mit der Willkiir des anderen
nach einem allgemeinen Gesetze der Freiheit zusammen vereinigt werden kann.*
(ebd.).”

Das Recht stellt zugleich eine Bedingung der Realisierbarkeit individueller
praktischer Freiheit und eine Ausformulierung von praktischer Freiheit dar und
nicht etwa eine Einschrinkung in dem Sinne, dass es zunichst Freiheit géibe, die
dann hinterher vom Recht wieder begrenzt wiirde — im Gegenteil gibt es die kan-
tische, selbstkonsistente, Zwecke setzende und selbstbestimmende Freiheit nur,
weil die Allgemeinheit konstitutiv fiir ihren Begriff ist; wie sie im iibrigen auch
konstitutiv fiir das Faktum der Vernunft ist. Die Freiheit ist immer schon multi-

87 Habermas sieht in seiner Rekonstruktion der Rechtsbegriindung bei Kant nicht des-
sen Funktion, Interaktionen auf eine sie ermoglichende Grundlage zu stellen, son-
dern argumentiert von den Zwangsbefugnissen her, mit denen das Recht von Haus
aus verbunden sei. Kant erkldre mit dem Begriff der Legalitit ,,ausgehend von sub-
jektiven Rechten, den Geltungsmodus von Recht iiberhaupt [...]*. Jiirgen Habermas
(1998). Faktizitit und Geltung. FaM: Suhrkamp, S. 45f. Die subjektiven Rechte
werden von Kant aber erst ausgefiihrt, nachdem das Rechtsprinzip allererst die Be-
dingungen der Ausiibung der eigenen Freiheit formuliert hat, weil sie erst dann
iiberhaupt zur Geltung kommen konnen. Durch die Umkehrung der Argumentation
ist Habermas auch gezwungen, das Zitat auf den Zwang hin zu interpretieren und
willkiirlich zu erweitern, obwohl Kant hier nicht primir den Zwang im Sinn hat:
-Rechtsregeln setzen Bedingungen des Zwangs, »unter denen die Willkiir des einen
mit der Willkiir des anderen nach einem allgemeinen Gesetze der Freiheit zusam-
menstimmen konnen«. (A.a.O.: S. 46). Die Zwangsbefugnis ist eine Folge aus dem
fiir Kant nur allgemein verstehbaren praktischen Freiheitsbegriff, und daher kann es
nur subjektive Rechte auf der Grundlage eines Rechtsprinzips geben, das diese Be-
dingung als Bedingung ihrer Ausiibung formuliert.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

212 | FREIHEIT ALS NORM?

subjektiv konzipiert, und das Rechtsprinzip formuliert diese konzeptionelle Be-
dingung lediglich aus, macht sie explizit.**

Der Mensch ist nur gesetzgebend oder macht nur dann einen richtigen
Gebrauch seiner potentiellen Autonomie, wenn er sein allgemeines Selbstbe-
stimmungspotential als solches zum Zweck setzt — eben diese Zwecksetzung
wird im Rechtsprinzip zugleich als Bedingung ausformuliert, weil fiir Kant tat-
sdchlich selbstbestimmte Handlungen erst auf der Grundlage eines allgemein
verstandenen praktischen Freiheitsbegriffes tiberhaupt denkbar werden. Das
Rechtsprinzip bildet die Voraussetzung selbstbestimmten Handelns, weil in ihm
die allgemeine Selbstbestimmungskompetenz aller Willen formuliert wird. Des-
halb schrédnkt das erste und allgemeine Prinzip des Rechts — das seinerseits auf
dem Begriff praktischer Freiheit beruht, der im allgemeinen Selbstbestimmungs-
potential der Menschen wirklich wird und deshalb als Sittengesetz dienstbar ge-
macht werden kann — den dufleren Gebrauch der Freiheit, d.h. die Handlungen,
notwendig auf diese allgemeine Bedingung ein, weil nur so die individuelle Frei-
heit der Handlung und sogar iiberhaupt der Zustand jedes Einzelnen angesichts
der anderen konsistent als frei im kantischen Sinne gedacht werden kann:

»Wenn also meine Handlung, oder iiberhaupt mein Zustand mit der Freiheit von jeder-
mann nach einem allgemeinen Gesetze zusammen bestehen kann, so thut der mir Un-

88 Fiir Rompp kommt dem Recht bei Kant prima facie ebenfalls die Funktion zu, Frei-
heit zu schaffen bzw. sie zu ,vermehren‘ und sie wenigstens nicht nur einzuschrén-
ken. Allerdings fiihrt er dieses Potential im Recht nicht auf die Explizitmachung der
vorausgesetzten Allgemeinheit des Freiheitsbegriffes fiir dessen faktischen Ge-
brauch zuriick: ,,Soll das Recht Freiheit schaffen, d.h. einen Nettozuwachs an Frei-
heit erbringen, wenn die Hierarchisierungsregeln [die dariiber entscheiden, welche
Freiheit sich im Konfliktfall durchsetzen darf] so ausgestaltet werden konnen, daf3
das Freiheitsquantum — d.h. die summierten Handlungsmoglichkeiten der Gesell-
schaftsmitglieder — dadurch grofer wird als es im Naturzustand ohne rechtliche Re-
gelung wire.” Georg Rompp (2006). Kants Kritik der reinen Freiheit. Berlin: Dun-
cker & Humblot, S. 71f. Eine Ausarbeitung dieser Idee sieht er in Rawls’ Theorie
der Gerechtigkeit gegeben, wobei er zugleich auf die Schwierigkeit so einer Quanti-
fizierung hinweist (ebd.). Die Schlussfolgerung einer solchen Interpretation lautet
dann unisono: ,,Die Genesis von Freiheit durch ihre gesetzesformige Beschrinkung
geschieht nur auf individueller Ebene: die Freiheit beweist sich in der kategorisch-
imperativischen Moralitit, deren Grundgedanke zufolge die Person desto freier ist,
je mehr sie ihre Willkiir durch das moralische Gesetz selbst beschrinkt. A.a.O.: S.
73. Der implizite Hinweis auf den (Hobbesschen) Naturzustand ist hingegen verrd-
terisch, weil deutlich wird, dass der Status des von Kant reformulierten oder rekon-
zipierten praktischen Freiheitsbegriffes nicht klar zu sein scheint: Man miisste radi-
kal formulieren, dass es in der kantischen kritischen Theorie — und im tibrigen auch
nicht bei Hobbes — keine praktische Freiheit im Naturzustand gibt, und deshalb das
Recht auch gar nichts vorfinden konnte, was es einzuschrinken gibe. Im Gegenteil
ist das Recht im Sinne der metaphysischen Anfangsgriinde eine aus dem allgemei-
nen Begriff praktischer Freiheit folgende Ausformulierung und daher deren fakti-
sche Realisierungsbedingung, wenn es um selbstbestimmtes Handeln aus Freiheit
geht.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONZEPTUALISIERUNG DES PRAKTISCHEN VERMOGENS | 213

recht, der mich daran hindert; denn dieses Hindernif} (dieser Widerstand) kann mit der
Freiheit nach allgemeinen Gesetzen nicht bestehen.

Es folgt hieraus auch: daf nicht verlangt werden kann, daf} dieses Princip aller Maxi-
men selbst wiederum meine Maxime sei, d.i. dal ich es mir zur Maxime meiner
Handlung mache; denn ein jeder kann frei sein, obgleich seine Freiheit mir génzlich
indifferent wire, oder ich im Herzen derselben gerne Abbruch thun mochte, wenn ich
nur durch meine duflere Handlung ihr nicht Eintrag tue.” (MS RL AA Bd. 6:230f.)

Im Recht geht es nicht darum, welche Griinde jemanden dazu verleiten, so oder
so zu handeln, sondern nur darum, die einschrinkenden, aber notwendigen Be-
dingungen des selbstbestimmten Handelns zu formulieren. Deshalb muss das
Rechtsprinzip nicht selbst zur Handlungsmaxime erhoben werden, weil es aus-
reicht, mit den eigenen Handlungen einfach nur den aus ihm folgenden Gesetzen
Folge zu leisten — gleichgiiltig, aus welchem Grund ihm gefolgt wird. Es gibt al-
so keinen Zwang zu ethischer Moralitdt durch andere — geschweige denn die
bloe Moglichkeit, diese zu erzwingen, da sie darin bestehen wiirde, nicht nur zu
fordern, diesem Rechtsgrundsatz entsprechend zu handeln, sondern ihn auch zum
inneren Bestimmungsgrund des Willens und folglich der Handlung zu machen.
Aber ,,wohin [...] der Zwang nicht reicht, dort herrscht auch nicht die rechtliche
Gesetzgebung.**’

Das Rechtsgesetz, wie Kant es auch nennt, fordert demnach keinesfalls, dass
die Freiheit des anderen zu befordern ist oder dass der konkrete andere iiberhaupt
ins Kalkiil zu ziehen ist, wenn es um das eigene Handeln geht. Es ist ausreichend,
wenn Handlungen den Sittengesetzen entsprechend ausgefiihrt werden, weil jeder
andere im Begriff praktischer Freiheit als allgemeiner Selbstbestimmung immer
schon integriert ist und daher die Bestimmung des eigenen Handelns auf der
Grundlage praktischer Freiheit eben diese einschrinkende Bedingung hat. Kei-
nesfalls muss aber auf diesen Zusammenhang reflektiert oder rekurriert werden,
wenn es um das rechte Handeln geht, weil das weder nétig noch dienlich ist. Das
Rechtsprinzip folgt lediglich aus dem praktischen Freiheitsbegriff, der als allge-
meiner angelegt wurde:

,-Also ist das allgemeine Rechtsgesetz [...] zwar ein Gesetz, welches mir Verbindlichkeit
auferlegt, aber ganz und gar nicht erwartet, noch weniger fordert, daf§ ich ganz um die-
ser Verbindlichkeit willen meine Freiheit auf jene Bedingungen selbst einschrinken
solle, sondern die Vernunft sagt nur, daB sie in ihrer Idee darauf eingeschrénkt sei und
von anderen auch thitlich eingeschréinkt werden diirfe* (MS RL AA Bd. 6:231 T.S.).

Das Recht zeichnet sich aber eben gerade wegen der vorausgesetzten Allgemein-
heit des praktischen Vermogens oder Potentials auch dadurch aus, dass es mit
Zwang durchsetzbar ist, aber nur dann, wenn eine (vermeintlich) freie Tat, die
eigentlich gar nicht aus praktischer Freiheit, d.h. immer auch unter dem allge-

89 Kersting 1984: S. 71.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

214 | FREIHEIT ALS NORM?

meinen Aspekt, bestimmt worden ist, dieser entgegenstehen wiirde. Hier stehen
sich also ein wahrhafter und eine falscher Gebrauch der Freiheit gegeniiber. Das
Negieren des falschen Gebrauchs hebt fiir Kant diesen logisch auf und deshalb
ist seine Verhinderung erlaubt:

,.wenn ein gewisser Gebrauch der Freiheit selbst ein Hindernifl der Freiheit nach allge-
meinen Gesetzen (d.i. unrecht) ist, so ist Zwang, der diesem entgegengesetzt wird, als
Verhinderung eines Hindernisses der Freiheit mit der allgemeinen Freiheit zu-
sammenstimmend, d.i. recht: mithin ist mit dem Rechte gleich eine Befugnif, den der
ihm Abbruch thut, zu zwingen, nach dem Satze des Widerspruchs verkniipft.“ (MS RL
AA Bd. 6:231).

Dieser Zwang darf aber nur im angefiihrten Falle ausgeiibt werden, d.h. dann,
wenn es darum geht, einen falschen Gebrauch der Freiheit, der die anderen an-
gehen wiirde, zu verhindern und so die praktische Freiheit als allgemeine wieder
ins Recht zu setzen, denn in allen anderen Fillen gibt es keine Moglichkeit, aus
dem verniinftigen Begriff praktischer Freiheit und seinem Prinzip das einzig an-
geborene Recht des Menschen, d.i. ,Freiheit (Unabhingigkeit von eines Ande-
ren nothigender Willkiir), sofern sie mit jedes Anderen Freiheit nach einem all-
gemeinen Gesetze zusammen bestehen kann® (MS RL AA Bd. 6:238), begriinde-
ter MaBen einzuschrinken.”

90 Wihrend fiir Habermas ,,sich das in der Rechtsgeltung stabilisierte Verhéltnis von
Faktizitidt und Geltung als der vom Recht gestiftete interne Zusammenhang zwi-
schen Zwang und Freiheit dar[stellt].” (Habermas 1998: S. 46) und er so im Recht
die Uberwindung dieses scheinbaren Widerspruchs sieht, ist die Moglichkeit, der
Freiheit Zwang entgegenzusetzen und dies auch noch als gerechtfertigt und not-
wendig zu bezeichnen, immer wieder sehr in Frage gestellt und angegriffen worden
— prominent von Hermann Cohen 1877: S. 396. Kersting setzt mit der Frage nach
der Legitimierbarkeit des Zwanges in der kantischen Rechtsphilosophie an (vgl.
Kersting 1984: S. X; 33f.; 70ff) und versucht, diese aus der ethisch verstandenen
Moralitit des Subjekts selbst heraus zu begriinden, da die sittliche Vernunft verlan-
ge, auch ,,das den duBeren Gebrauch regelnde praktische Gesetz um seiner Notwen-
digkeit willen zu erfiillen” a.a.O.: S. 28) Einerseits stellt sich ihm so die Frage, wie
es im Recht moglich sei davon abzusehen, aus welchen Griinden der Wille be-
stimmt wird, und was den Anlass zu dieser Erlaubnis gebe — diesen verortet er im
Zwang (a.a.0.: S. 29). Daraus ergibt sich aber die Anschlussfrage, ,,wie konnen
Zwang und Freiheit zugleich als allgemeines Gesetz gewollt werden a.a.O: S. 30.
Nur vor dem Hintergrund der Zwangsbegriindung, die von Kersting geliefert wird,
gewinne die kantische ,,Doppelung der Vernunftgesetzgebung® (a.a.O.: S. 33f.)
Plausibilitit — Kant selbst bleibe den Nachweis ihrer Notwendigkeit schuldig. Inte-
ressanterweise weist Kersting mit keinem Wort darauf hin, dass es sich bei der Her-
leitung des Rechtsprinzips moglicherweise um die Frage nach den Interaktionen
mehrerer durch Freiheit bestimmter Subjekte handeln konnte und dass der Zwang
etwas mit dem fiir Kant vorausgesetzten eigentiimlichen Faktum zu tun hat, dass die
subjektive Vernunft nicht alleine ist auf der Welt und daher — wie Kant argumen-
tiert — eine Regel zu formulieren ist, die diesem Faktum Rechnung zu tragen hat.
Dann erscheint das Rechtsprinzip auch nicht mehr als ,,Rechtspflichtprinzip, [...]

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONZEPTUALISIERUNG DES PRAKTISCHEN VERMOGENS | 215

Die Form des Verhiltnisses der Willen zueinander besteht demnach darin, dass
sie solange und soviel Zwecke setzen und ihr Handeln danach bestimmen kon-
nen, wie es ihnen unter Einhaltung des Rechtsprinzips mdéglich ist, ohne dass sie
irgendeine Einsicht zu haben brauchen, dass dieses Rechtsprinzip aus dem Prin-
zip allgemeiner Selbstbestimmung gefolgert werden kann — und muss — und ohne
sich das Prinzip reflexiv selbst zum Grund ihrer Handlungen machen zu miissen.
Das moralische Rechtsprinzip stellt somit die reine Form dar, die iiber das Prin-
zip der Sittlichkeit aus dem Begriff und dem Prinzip des praktischen Vermogens
abgeleitet werden kann und an der sich die Gesetze, die die dufleren, rechtlichen
Rahmenbedingungen der Menschen als aus Freiheit handelnder Personen
bestimmen, formal zu orientieren haben.”!

Ethische Gesetze oder der Zusammenhang von Tugend und intellektueller Zu-
friedenheit

Wihrend das Recht nach Kant also die Bedingungen formuliert, unter denen die
Selbstbestimmungskompetenz des Einzelnen angesichts aller anderen zum Tra-
gen kommen kann, und sichert oder garantiert, dass das Moment der allgemeinen
Zwecke setzenden Selbstbestimmung nicht durch andere verhindert wird, fragt
die Ethik nach dem subjektiv-sittlichen Zweck, den die Selbstbestimmung haben
muss, will sie ethisch sein.

In der Ethik wird ,,das formale Princip der Pflicht im kategorischen Imperativ [...] als
das Gesetz deines eigenen Willens gedacht; nicht des Willens iiberhaupt, der auch der
Wille anderer sein konnte: wo es alsdann eine Rechtspflicht abgeben wiirde, die nicht in
das Feld der Ethik gehort.“ (MS TL AA Bd. 6:389)

Auch die Tugendvorschriften sind Folgerungen aus dem Sittengesetz, insofern
sie das andere Moment der Selbstbestimmungsrelation hervorheben, d.i. die
Zwecksetzungskompetenz des Willens, der nur einen Zweck haben kann: sich
selbst als allgemeinen Zweck setzen zu konnen. Wiederum tauchen die anderen in
dieser Form auf, aber diesmal nicht als Bedingung der Selbstbestimmung, son-
dern insofern die Vernunft sich hier als allgemeine selbst zum Zweck setzt —
ebenso wie sie es in der reinen konsistenten Selbstbestimmungsrelation auch ge-
tan hat. Der Unterschied besteht darin, dass hier nochmals auf diese Zweckset-
zungsstruktur reflektiert wird und gerade diese als Selbstzweck gesetzt wird. Die

das sich darauf beschrinkt, die objektive Notwendigkeit von Unrechtsvermeidung
vorzustellen* (Kersting 1984: S. 31 T.S.), sondern als Moglichkeitsbedingung fiir
frei bestimmtes Handeln, das nur einschrénkt, um unter der Bedingung interaktiver,
weil multisubjektiver Freiheiten dennoch maximal selbstbestimmt handeln zu kon-
nen.

91 ,Die Rechtslehre hat es blos mit der formalen Bedingung der dufleren Freiheit
(durch die Zusammenstimmung mit sich selbst, wenn ihre Maxime zum allgemei-
nen Gesetz gemacht wurde), d.i. mit dem Recht, zu thun.“ MS TL AA Bd. 6: S.
379.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216 | FREIHEIT ALS NORM?

Tugendlehre sei Autonomie der praktischen Vernunft und enthalte zugleich Au-
tokratie,

,d.i. ein, wenn gleich nicht unmittelbar wahrgenommenes, doch aus dem sittlichen ka-
tegorischen Imperativ richtig geschlossenes Bewufitsein des Vermogens [...], tiber
seine dem Gesetz widerspenstigen Neigungen Meister zu werden: so dafl die Moralitit
in ihrer hochsten Stufe doch nichts mehr als Tugend sein kann.* (Ebd. T.S.)

Es geht also bei der Tugendhaftigkeit darum, dass die Vernunft von sich als ge-
setzgebende und allgemeine und zur Sittlichkeit fihige weif3 und sich dann als
solche zum Bestimmungsgrund, d.h. zum Zweck ihrer Handlungen macht, indem
sie sich den kategorischen Imperativ selbst zur Maxime setzt.”” Tugendhaftigkeit
bedeutet fiir Kant, in einem Selbstbestimmungsakt auf das eigene zwecksetzende
Selbstbestimmungsvermogen und auf die darauf zuriickfiihrbare Autonomie zu
reflektieren bzw. zu referieren und sich so am eigenen Vernunftvermogen orien-
tiert zu bestimmen.” Auf diese Weise kann sich die Vernunft selbst zwingen —
aber keinen anderen!” Fiir Kant liegt in diesem Selbstzwang nicht nur die hichs-
te Form der Moralitit, sondern er ist auch der Beweis der Freiheit im hochsten
Grade, d.h. aber nicht, dass in diesem Zwang die Freiheit selbst liegt, da diese ja
iiberhaupt keinem Zwang mehr unterliige.” In dem erkennenden Bewusstsein des
eigenen Freiheitspotentials und der Reflexion darauf, dass gerade darin die Sitt-
lichkeitskompetenz der reinen Vernunft liegt, worin das tugendhafte Bewusstsein
auch zugleich deren Verbindlichkeit erkennt und sie selbst nochmals zum Be-
stimmungsgrund macht, sieht Kant eine Selbstzufriedenheit, die er auch intellek-
tuelle Zufriedenheit nennt.”

92 Diese mogliche Zwecksetzung der Vernunft durch sich selbst in der Tugendlehre
nennt Kant material, insofern sie iiber einen Zweck, d.i. Gegenstand der Zwecke
setzenden Vernunft spricht; vgl. MS TL AA Bd. 6: S. 380. Sie darf nicht verwech-
selt werden mit der allgemeinen voraussetzbaren materialen Zwecksetzung eines
jeden Menschen, die in der Gliickseligkeit als Befriedigung aller Neigungen liegt.

93 Vossenkuhl formuliert daher: ,, Selbstorientierung* ist ein anderes Wort fiir ,Selbst-
bestimmung®. [...] Selbstbestimmung sagt auBerdem klar und unmiBverstindlich,
was ,Orientierung‘ bedeutet. Sich moralisch orientieren heift, sich durch das mora-
lische Gesetz selbst zu bestimmen.* Vossenkuhl 1996: S. 265. Allerdings gilt es zu
beachten, dass die Vernunft als zwecksetzende Selbstbestimmung sich natiirlich
nicht immer das Sittengesetz oder den kategorischen Imperativ zum Bestimmungs-
grund macht, sondern nur dann, wenn es um die Struktur der Tugendhaftigkeit geht.

94 ,,Die Tugendpflicht ist von der Rechtspflicht wesentlich darin unterschieden: dafl zu
dieser ein duflerer Zwang moralisch moglich ist, jene aber auf dem freien Selbst-
zwange allein beruht. MS TL AA Bd. 6: S. 383.

95 Vgl. MS TL AA Bd. 6: S. 382 Anmerkung.

96 In der Authebung der praktischen Antinomie sucht Kant nach einem Begriff fiir den
positiven Zustand, den dieses Wissen bereitet: ,,Hat man nicht ein Wort, welches
nicht einen Genul3, wie das der Gliickseligkeit, bezeichnete, aber doch ein Wohlge-
fallen an seiner Existenz, ein Analogon der Gliickseligkeit, welche das BewuBtsein
der Tugend notwendig begleiten muf, anzeigte? Ja! Dieses Wort ist Selbstzufrie-

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONZEPTUALISIERUNG DES PRAKTISCHEN VERMOGENS | 217

Im Gegensatz zu den juridischen Gesetzen fordern die ethischen Gesetze, dass
sie selbst — nochmals — zum Bestimmungsgrund der Handlungen werden sollen.
Das bedeutet, dass Kant sie durch eine erneute reflexive Koinzidenz oder iterati-
ve Wiedereinsetzung des gewonnenen Sittengesetzes in das Gesetzesmodell auf
der Position des Bestimmungsgrundes gewinnt. Wiederum haben wir es mit einer
selbstidhnlichen Formwiederholung bzw. einer rekursiven Wiedereinsetzung der
eigenen Form zu tun:

,.Was kann wohl die Freiheit des Willens sonst sein als Autonomie, d.i. die Eigenschaft
des Willens sich selbst ein Gesetz zu sein? Der Satz aber: der Wille ist in allen Hand-
lungen sich selbst ein Gesetz, bezeichnet nur das Prinzip, nach keiner anderen Maxime
zu handeln, als die sich selbst auch als ein allgemeines Gesetz zum Gegenstand haben
kann. Dies ist aber gerade die Formel des kategorischen Imperativs und das Prinzip der
Sittlichkeit; also ist ein freier Wille und ein Wille unter sittlichen Gesetzen einerlei.
Wenn also Freiheit des Willens vorausgesetzt wird, so folgt die Sittlichkeit samt ihrem
Prinzip daraus durch blofle Zergliederung des Begriffs. Indessen ist das letztere doch
immer ein synthetischer Satz: ein schlechterdings guter Wille ist derjenige, dessen Ma-
xime jederzeit sich selbst, als allgemeines Gesetz betrachtet, in sich enthalten kann;
denn durch Zergliederung des Begriffs von einem schlechterdings guten Willen, kann
diese Eigenschaft der Maxime nicht gefunden werden.* (GMS II1.3 AA Bd. 4:447 T.S.).

Dass also die gesetzméBige Form der freien Vernunft oder des freien Willens da-
zu taugt, dass sich der Wille auf sich selbst als diese Form bezieht, und auf diese
Weise die Form des Sittengesetzes darstellt, impliziert, dass ein freier Wille und
ein Wille, der sich auf sich selbst bezieht, das selbe ist. Das impliziert aber noch
lange nicht, dass dieser Zusammenhang selbst noch einmal in die handlungslei-
tende Maxime eingefiihrt werden muss — was aber gerade den reinen guten Wil-
len ausmacht: dass er sich auf sich selbst als sittlich bestimmbarer bezieht und so
sich selbst zum Bestimmungsgrund macht. Deshalb muss hier eine Synthese
vollzogen werden, da die Tugendhaftigkeit des guten Willens etwas anderes ist
als das formale Sittlichkeitspotential des freien Willens. Der reine gute Wille ist
von einem reinen freien Willen deshalb zu unterscheiden, weil der erste die Ei-
genschaften des zweiten erkennt und ihn sich zum Bestimmungsgrund macht
bzw. gerade diese Eigenschaft in die handlungsleitende Maxime einsetzt.”’

denheit, welches in seiner eigentlichen Bedeutung jederzeit nur ein negatives
Wohlgefallen an seiner Existenz andeutet, in welchem man nichts zu bediirfen sich
bewubt ist. Freiheit und das BewuBtsein derselben als eines Vermogens, mit iiber-
wiegender Gesinnung das moralische Gesetz zu befolgen [...] sofern ich mir dersel-
ben in der Befolgung meiner moralischen Maxime bewuf3t bin, der einzige Quell
einer notwendig damit verbundenen, auf keinem Gefiihl beruhenden, unveréinderli-
chen Zufriedenheit, und diese kann intellektuell heiBen. KpV AA Bd. 5: S. 117.

97 Kant nennt den kategorischen Imperativ in zwei verschiedenen Hinsichten einen
synthetischen Satz: einmal in der soeben zitierten und einmal in Bezug auf die Syn-
these mit den Handlungen. Der kategorische Imperativ oder das Gesetz der Sittlich-

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

218 | FREIHEIT ALS NORM?

Es gilt also den Zusammenhang, der zwischen der archetypischen Form reiner
praktischer Freiheit und dem Sittengesetz hergestellt wird, indem die Form der
ersten in der Form des zweiten als Kopie wiederauftaucht, von der reflexiven
Wiedereinsetzung dieses Zusammenhanges im Konzept des guten, tugendhaften
Willens zu unterscheiden. Der Zusammenhang zwischen der Existenzform prak-
tischer Freiheit als Zwecke setzende Selbstbestimmung und dem Sittengesetz
wird von Kant hergestellt, weil nach einer Bestimmung des Freiheitsbegriffes ge-
sucht wurde, aus der sich das Sittengesetz folgern lédsst. Insofern ist es nicht er-
staunlich, dass dessen Form in das Sittengesetz als dessen Grundlage transferiert
wird und als solche den Ausgangspunkt fiir das Rechtsprinzip darstellt.

Die selbstreferentielle Wiedereinsetzung des Sittengesetzes als Bestim-
mungsgrund ist hingegen das Resultat der Reflexion auf diesen moglichen Trans-
fer, der zeigt, dass aus dem Begriff praktischer Freiheit tatsdchlich das Sittenge-
setz folgen kann, und somit erkennt sich der verniinftige Mensch selbst als
Grundlage des Sittengesetzes und damit die Erhabenheit der Vernunft. Die Refle-
xion auf den Transfer muss aber geleistet werden, weil sie sich nicht von selbst
ergibt, d.h. weil die reine Vernunft sich zwar frei und selbstbestimmt realisieren
kann und auf diese Weise das Muster fiir das Sittengesetz abgibt, sie aber deshalb
noch lange nicht dieses ihr ureigene performative Potential als solches auch er-
kennt und so auch zum Bestimmungsgrund ihres Handelns macht. Es gilt also,
reflexiv die Herstellung des Zusammenhanges zu erfassen und daran die Selbst-
bestimmung zu orientieren, soll das Handeln dem Ideal der Tugend entsprechen.
So lieB3e sich die Forderung der ethischen Gesetze, selbst nochmals zum Bestim-
mungsgrund der Handlungen zu werden, als eine wissende Reflexion auf den
Transfer der Form zwischen genuinem Selbstbestimmungspotential und Sittenge-
setz interpretieren, die dann genau diesen herstellbaren Zusammenhang zum
Grund des selbstbestimmten Handelns werden Lisst.”®

keit sei ein ,synthetisch-praktischer Satz a priori‘, weil — so lautet die Erkldrung in
der Anmerkung ,,mit dem Willen [...] die Tat a priori [verkniipft wird]. Dieses ist
also ein praktischer Satz, der das Wollen einer Handlung [...] mit dem Begriffe des
Willens eines verniinftigen Wesens unmittelbar als etwas, was in ihm nicht enthal-
ten ist, verkniipft.“ GMS 11.28 AA Bd. 4: S. 420. Wenn man allerdings unter ,Tat*
hier die Selbstsetzung des Willens als Sittengesetz versteht, dann erhalten beide
Verwendungen ein und denselben Sinn: Die reflexive iterative Selbstsetzung folgt
nicht analytisch aus der Freiheit des Willens.

98 Mit dieser Interpretation einer Wiederholung der Form durch Reflexion auf den ge-
nealogischen Zusammenhang von genuin praktischer Freiheit und Sittengesetz wird
die ,praktische Synthesisleistung‘ ganz anders interpretiert, als von Andrea Esser
vorgeschlagen. Thre Argumentation stellt darauf ab, einerseits die Gleichsetzung
von Freiheit und Sittlichkeit abzuwehren, aber andererseits zu konstatieren, dass es
um die Geltungsanspriiche moralischer Urteile gehe, denen wir jede Handlung zu
unterziehen hitten. Begreife man ,den kategorischen Imperativ als intelligible
Struktur unserer moralischen Beurteilungen, so erhilt er den Status einer formalen
einschrinkenden Bedingung, der unser gesamtes Handeln untersteht, allerdings oh-
ne daf unser Handeln dabei auf die Annahme ausschlielich moralischer Inhalte

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONZEPTUALISIERUNG DES PRAKTISCHEN VERMOGENS | 219

Zusammenfassend ist zu sagen, dass in der Metaphysik der Sitten aus dem Prin-
zip und dem Begriff des praktischen Vermogens, die von Kant zugleich als ur-
sdchlich und formgebend fiir das Sittengesetz betrachtet werden, allgemeine Re-
geln gefolgert werden — die immer noch nichts mit den empirisch-historischen
Umstidnden zu tun haben, sondern fiir Kant nach wie vor aus der reinen Vernunft
stammen, eben weil sie aus deren Begriff und Prinzip abgeleitet werden, ohne
zusitzliche Annahmen machen zu miissen. Auch wenn die Beispiele, die Kant
,aus der Mannigfaltigkeit der Empirie‘ holt und an denen er die Form seiner ge-
wonnenen Gesetze zeigt und plausibilisiert, nahe legen, es handle sich um kon-
krete Handlungsvorschriften, so ist so eine Interpretation in Bezug auf das kriti-
sche Gesamtprojekt nicht zu halten und nicht mit der Rede von der Reinheit, d.h.
der Form der metaphysischen Folgerungen, vertréiglich. Diese konnen nur formal
sein und diirfen nur insofern material genannt werden, als sie sich bereits auf eine
Seite des Vernunftvermogens beziehen, d.h. nicht mehr nur die reinen logischen
Denkformen, sondern schon die reinen praktischen Denkformen betreffen.”

festgelegt wire.” Esser 2004: S. 201 T.S.; vgl. auch a.a.O.: S. 168; S. 202; S. 206.
Die Unterscheidung zwischen dem grundsitzlichen Geltungsanspruch der Struktur
und den Inhalten, die in ihr auftauchen konnen, verlagert aber das Problem meines
Erachtens nur, da auf diese Weise dennoch die sittlich-ethischen Forderungen nach
der Selbstsetzung des Gesetzes als Bestimmungsgrund den Primat vor jeder anderen
Struktur erhalten. Kant geht es aber nicht darum, den Beurteilungsgrund fiir jede
Handlung zu beschreiben, sondern die Frage zu beantworten, wie Tugendhaftigkeit
als Folgerung aus der Struktur des Sittengesetzes bzw. der reinen freien Vernunft
strukturell oder der Form des Willens nach bestimmt werden kann, neben der ande-
ren Folgerung, die die Struktur des rechtmifligen Freiheitsgebrauches unter Interak-
tionsbedingungen betrifft. Die Struktur eines schlechthin guten Willens zur Grund-
lage der Beurteilung jeder Handlung zu machen, heit Tugendhaftigkeit zu realisie-
ren — diese geht aber iiber die Sittlichkeit hinaus. Man miisste demnach in Anleh-
nung an ihre Frage, ,,[i]st Freiheit nur als Sittlichkeit moglich?* (a.a.O: S. 193) fra-
gen, ob Sittlichkeit nur als Tugendhaftigkeit moglich ist, und diese Frage dann mit
einem Nein beantworten, weil aus dem Sittengesetz das Rechtsprinzip analytisch
folgt; es selbst nochmals zum Bestimmungsgrund des Willens zu machen aber eine
Synthese erfordert, die zwar a priori und mithin notwendig ist, die aber das Resultat
einer Reflexionsleistung ist, die selbst nicht Bedingung des Sittengesetzes und sei-
ner Anwendung sein kann.

99 In der Metaphysik der Sitten macht Kant dann freilich schon konkrete Vorschriften,
insofern er hier nicht nur die abgeleiteten Anfangsgriinde, sondern auch schon die
Rechts- und die Tugendlehre vorstellt. Wie immer handelt es sich also um Schrif-
ten, die Ubergiinge darstellen. Die hier behandelten Folgerungen konnen also noch
zur ,reinen Philosophie‘ gezihlt werden, wenn auch nicht mehr die kantischen anth-
ropologischen Anwendungen. In der Einleitung zur ,Transzendentalen Logik* setzt
Kant den Unterschied zwischen reiner und angewandter Logik analog zum Unter-
schied zwischen ,reiner Moral‘ und ,Tugendlehre: ,,zu ihr [d.i. zur angewandten
Logik] verhilt sich die allgemeine und reine Logik, wie die reine Moral, welche
bloB die notwendigen sittlichen Gesetze eines freien Willens iiberhaupt enthilt, zu
der eigentlichen Tugendlehre, welche diese Gesetze unter den Hindernissen, der
Gefiihle, Neigungen und Leidenschaften, denen die Menschen mehr oder weniger
unterworfen sind, erwigt und welche niemals eine wahre und demonstrierte Wis-

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220 | FREIHEIT ALS NORM?

Sie geben als solche das formale Schema fiir jede Art von Gesetz, das das
menschliche Miteinander betrifft, ohne dabei konkrete inhaltliche Vorschriften zu
machen und ohne den Einzelnen zur Tugendhaftigkeit zwingen zu konnen und zu
wollen. Insofern hat Kant eine weitere der selbstgesetzten Aufgaben, die die kri-
tische Theoriebildung in Bezug auf die Konzeptualisierung des Praktischen zu
bewiltigen hatte, erfiillt: Der von ihm konzipierte Begriff praktischer Freiheit
kann von seiner Konzeption her dazu verwendet werden, aus ihm ein Sittenge-
setz abzuleiten, das als Grundlage der Sittlichkeit dienen kann, insofern Sittlich-
keit eine durch das Rechtsprinzip geregelte Interaktionsbedingung meint, die al-
len Handlungen, von denen auch andere betroffen sein konnen, zugrunde liegen
sollte, denn es ,,bedarf [...] fiir die Moral zum Rechthandeln keines Zwecks, son-
dern das Gesetz, welches die formale Bedingung des Gebrauchs der Freiheit
iiberhaupt enthilt, ist ihr genug.” (RGV AA Bd. 6:3f.). Solange sich alle an die
im Rechtsprinzip formulierte oberste Interaktionsbedingung hielten, wire Sitt-
lichkeit fiir Kant im duferen Gebrauch der Freiheit realisiert. Diese Sittlichkeit
umfasst allerdings nicht, anderen konkret ihre Handlungen oder gar die von ih-
nen gewihlten Motive, nach denen sie ihr Handeln bestimmen, vorschreiben zu
kénnen oder auch nur zu wollen!'®

Die Funktion der Rechtslehre als Bestimmungsgrundlage des duBeren
Gebrauchs der Freiheit in Bezug auf die praktische Fragestellung besteht dem-
nach darin, einen der beiden Unsicherheitsfaktoren fiir den Zusammenhang von
Sittlichkeit und empirischer Gliickseligkeit auf der Grundlage des allgemeinen
praktischen Vernunftvermogens systematisch zu eliminieren, indem das Rechts-
prinzip die Funktion erhilt, das zu leisten, was das reine Sittengesetz nicht an
sich selbst leisten kann: d.i. dafiir zu sorgen, dass das subjektive Zwecke setzen-

senschaft abgeben kann, weil sie [...] empirischer [...] Prinzipien bedarf.” KrV A 55/
B 79.

100 Aus diesem Verbot, anderen vorzuschreiben, welche Zwecke sie zu setzen haben,
folgert Esser im Zusammenhang mit der Pflicht, anderer Gliickseligkeit zu befor-
dern u.a., dass wir ,,ihre Zwecke erkennen und sie zu unseren eigenen machen
[miissen] Esser 2004: S. 343; auch S. 375. Damit geht sie aber meines Erachtens
zu weit: Kant fordert, dass wir unser Handeln so bestimmen, dass wir die Bedin-
gungen einhalten, so dass jede/r seine oder ihre Zwecke verfolgen kann, d.h. dass
wir jeden anderen in seiner selbstbestimmten Zwecksetzung nicht behindern. In
diesem Sinne stellt Esser auch fest: ,,Grundsitzlich stellt im Zusammenhang sol-
cher Liebespflichten die Achtung vor der Selbstbestimmungsfihigkeit der Emp-
fanger eine deutliche Schranke dar* (ebd.). Das kann aber auch im Zusammen-
hang mit der Tugendlehre nicht bedeuten, uns die konkreten Zwecke der anderen
zu Eigen machen zu miissen. Wir verfiigen alle iiber eine selbstbestimmte Zweck-
setzungsfihigkeit, und daher miissen wir uns nicht die Zwecke der anderen zu Ei-
gen machen, sondern deren Freiheit, d.i. Zwecksetzungsfihigkeit, ins eigene Kal-
kil ziehen; vgl. zustimmend Beatrix Himmelmann (2003). Kants Begriff des
Gliicks. Berlin/New York: De Gruyter, S. 93: Kant halte ,,die Beforderung des
Gliicks Anderer fiir geboten [...]. Sie aber hitte vor allem die Freiheit des Anderen
zu achten und ihm in der Verwirklichung seiner eigenen Anliegen zu unterstiit-

“«

zen.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONZEPTUALISIERUNG DES PRAKTISCHEN VERMOGENS | 221

de Selbstbestimmungsvermogen auch allgemein zum Einsatz kommen kann, in-
dem der Aspekt, dass jede und jeder dariiber grundsitzlich verfiigt, als Bedin-
gung expliziert und somit geschiitzt wird.

Die Funktion der Tugendlehre besteht hingegen darin zu zeigen, dass aus ei-
nem sittlichen Selbstzwang — angesichts der Tatsache, dass wir menschliche We-
sen sind — wenigstens so etwas wie eine intellektuelle Gliickseligkeit folgen
kann, ja notwendig folgt, weil die intellektuelle Realisierung der eigenen Selbst-
bestimmungsfihigkeit fiir Kant ein intellektuelles Vergniigen darstellt, das der
Sittlichkeit keinesfalls im Wege steht, aber natiirlich auch nicht ihr Bestim-
mungsgrund sein darf. Davon zu unterscheiden ist das Verhiltnis von Sittlichkeit
und empirischer Gliickseligkeit als Befriedigung all unserer Neigungen, wonach
zu streben auch nicht der sittlichen Bestimmung widersprechen muss.

r. Sittlichkeit und sinnlich vermittelte Gliickseligkeit

Um zu zeigen, wie Kant den Zusammenhang zwischen Sittlichkeit und empiri-
scher Gliickseligkeit konzipiert, wird nochmals auf das rein formale Sittengesetz,
dessen Form mit der Form des reinen autonomen Willens kongruent ist, rekur-
riert. Dadurch wird offensichtlich, dass in der kantischen Theorie dann und nur
dann ein empirisch materialer Zweck der Einhaltung des Sittengesetzes nicht wi-
derspricht, wenn auch er die Voraussetzung ,fiir alle zuzutreffen®, also ,allge-
mein zu sein® erfiillt. Das trifft insbesondere auf den allgemeinen Zweck, Gliick-
seligkeit realisieren zu wollen, zu. Dann ist ndmlich die subjektive Zwecksetzung
zugleich objektiv, wodurch es zwar zu einer Einschrinkung fir andere, nicht-
autonome subjektive Zwecke kommen mag, nicht aber fiir das reine Wollen, des-
sen Bedingung gerade die gedachte Objektivitit, d.i. die allgemeine Gegebenheit
und damit Geltung ist. In der KpV weist Kant das am Beispiel der Gliickseligkeit
nach, da er davon ausgeht, dass sie als allgemeiner materialer Zweck, gleichsam
a priori, vorausgesetzt werden kann. Er zeigt dort, dass und wie Gliickseligkeit
als allgemeiner natiirlicher Zweck so in die Konzeption integriert werden kann,
dass ihre Verfolgung der Einhaltung des Sittengesetzes keinen Abbruch tut.

i. Allgemeiner materialer Zweck der Willensbestimmung:
Die eigene Gliickseligkeit

Der reine, freie, autonome Wille als praktische Freiheit bildet die Vorlage fiir die
Struktur der reinen Form des Sittengesetzes, oder, wie Kant formuliert: auf ihm
,.griinden sich unbedingte praktische Gesetze, welche moralisch heilen” (MS RL
AA Bd. 6:221). Der reine, sich selbst bestimmende, gesetzesformige Wille, d.h.
die reine praktische Vernunft, kann deshalb das formale Muster fiir das Sittenge-
setz geben, weil Kant die Willensbestimmung aus reiner Vernunft, d.i. aus prak-
tischer Freiheit, so konzipiert, dass in ihr ein unbezweifelbares, unbestreitbares,
allgemeines, rein formales Immer-schon enthalten ist, das gerade darin besteht,

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222 | FREIHEIT ALS NORM?

dass dieses gesetzesmiflige Selbstbestimmungspotential grundsitzlich jedem ver-
nunftbegabten Geschopf zugeschrieben werden kann. In dieser reinen, objekti-
ven, weil als allgemein denkbaren Form, wird die praktisch werdende Vernunft
nicht nur als Ursache ihrer selbst, sondern zugleich als Zweck ihrer Zwecke set-
zenden Selbstbestimmung gedacht. Auf diese Weise fallen wiederum subjektive
und objektive, d.i. allgemeine, Zwecksetzung in Eins und machen die reine Form
der Selbstbestimmung nicht nur wegen der als allgemein angenommenen Ursédch-
lichkeit reiner Vernunft, sondern auch wegen der allgemein gedachten Zweckset-
zung zum Schema des Sittengesetzes. In dieser Form kann das Sittengesetz als
Heuristik oder als Priifschema fiir jede Maxime eingesetzt werden, nach der sich

eine Handlung, die aus Freiheit geschehen soll, zu formieren hat:'"'

,,Alle Maximen haben némlich 1. eine Form, welche in der Allgemeinheit besteht, und
da ist die Formel des sittlichen Imperativs so ausgedriickt: dafl die Maximen so gewihlt
werden, als ob sie wie allgemeine Naturgesetze gelten sollten; 2. eine Materie, namlich
einen Zweck, und da sagt die Formel: dafl das verniinftige Wesen als Zweck seiner Na-
tur nach, mithin als Zweck an sich selbst, jeder Maxime zur einschrinkenden Bedin-
gung aller bloB relativen und willkiirlichen Zwecke dienen miisse.” (GMS 11.72/73 AA
Bd. 4:436).1

Dem rein formalen Zweck an sich selbst in der reinen Form korrespondiert nun
material in der kantischen kritischen Theorie als zugleich subjektive und objekti-
ve, d.h. allgemein menschliche Zwecksetzung, die je eigene Gliickseligkeit. In
der Grundlegung nennt Kant sie sogar den einzigen objektiven, weil allgemei-
nen, materialen Zweck:

,Es ist gleichwohl ein Zweck, den man bei allen verniinftigen Wesen [...] als wirklich
voraussetzen kann, und also eine Absicht, die sie nicht blof haben konnen, sondern von
der man sicher voraussetzen kann, daf3 sie solche insgesamt nach einer Naturnotwen-
digkeit haben, und das ist die Absicht auf Gliickseligkeit.”* (GMS 11.21 AA Bd. 4:415).

Auch wenn die allen zukommende Vernunft fiir Kant nicht unmittelbar diesem
Zweck dient, weil sie eben als praktisch werdende immer zwischen der Befriedi-
gung der Neigungen, womit die Gliickseligkeit definiert wurde, und der ange-
messenen Art und Weise, dies zu tun, vermittelt, handelt es sich doch um einen
materialen Zweck, dessen Setzung keinem Menschen abgesprochen werden

101 Maximen bezeichnen in der kantischen Theorie nicht ,,personliche Absichten [...]
[, sondern] die im Handeln verwirklichte Struktur* Esser 2004: S. 17. Sie sind al-
so mitnichten konkrete Handlungsanweisungen oder Gebote, sondern nur deren
formgebendes Modell, das selbst wiederum kongruent, d.h. formgleich zur ,,Struk-
tur unserer Freiheit und Verniinftigkeit* (a.a.O.: S. 141) gedacht wird.

102 Kant ergénzt an dieser Stelle noch, dass 3. alle Maximen vollstindig bestimmt
sein miissen durch diese Formel, d.h. dass es keine weiteren Formeln fiir die Be-
stimmunyg sittlicher Maximen geben darf.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONZEPTUALISIERUNG DES PRAKTISCHEN VERMOGENS | 223

kann.'®® Kant nennt ihn sogar a priorisch,m4 obwohl er nicht aus der reinen Ver-
nunft stammt, sondern nur eine Naturnotwendigkeit ist, weil Kant davon ausgeht,
dass wirklich jede und jeder diesen Zweck unabhingig von historischen, sozialen
oder sonstigen Umstéinden verfolgt — insofern kommt ihm ein a priorischer Status
zu, darf er als allgemein gelten und als solcher vorausgesetzt werden.

In der KpV zeigt Kant beispielhaft an diesem einzigen materialen und a prio-
rischen Zweck, wie die Kongruenz zwischen subjektiver, individueller und ob-
jektiver, allgemeiner Zwecksetzung gedacht werden kann und muss, soll die
Zwecksetzung formal dem Sittengesetz entsprechen. Dabei bleibt er seiner Ar-
gumentationslinie treu, ohne deshalb diese Absicht, die fiir Kant fraglos etwas
mit dem menschlichen Dasein als Sinnenwesen zu tun hat, leugnen oder verbie-
ten zu miissen. Die Beforderung der eigenen Gliickseligkeit wird in der Grundle-
gung sogar eine indirekte Pflicht genannt, d.h. dass sie der Realisierung prakti-
scher Freiheit nicht entgegensteht, sondern dass diese ihr sogar — wohl verstan-
den, d.h. nicht unmittelbar, sondern iiber die Sittlichkeit vermittelt — dient.' Die
Beforderung der eigenen Gliickseligkeit darf aber eben nach Kant nicht zum
Grund oder zur Ursache der Handlungsbestimmung gemacht werden,'® sondern
sie muss so als Zweck gesetzt werden, dass in ihr die ihr zukommende Allge-
meinheit konserviert ist.

Folgt man der Argumentation in der Analytik der KpV bis zur ,allgemeinen
Gliickseligkeit‘ im § 8, dann wird dort im Gegensatz zur Grundlegung Schritt fiir
Schritt das Sittengesetz in Anlehnung an das bereits gewonnene Prinzip des prak-
tischen Vermogens zunéchst als formgleiches oder eben kongruentes Konstrukt
gewonnen. Kant definiert noch einmal, dass ein Gesetz von einem natiirlichen
praktischen Prinzip bzw. einer Regel unterschieden werden miisse, denn diese

103 ,,Wire nun an einem Wesen, das Vernunft und einen Willen hat, seine Erhaltung,
sein Wohlergehen, mit einem Wort seine Gliickseligkeit der eigentliche Zweck der
Natur, so hitte sie ihre Veranstaltung dazu sehr schlecht getroffen, sich die Ver-
nunft des Geschopfs zur Ausrichterin dieser ihrer Absicht zu ersehnen.” GMS L5
AA Bd. 4: S. 395.

104 Das eben angefiihrte Zitat lautet weiter: ,, [...] eine [...] Absicht, die man sicher
und a priori bei jedem Menschen voraussetzen kann, weil sie zu seinem Wesen
gehort. GMS 11.21 AA Bd. 4: S. 415.

105 ,.Seine eigene Gliickseligkeit sichern, ist Pflicht (wenigstens indirekt) [...] so
bleibt hier [...] ein Gesetz iibrig, ndmlich seine Gliickseligkeit zu beférdern, nicht
aus Neigung, sondern aus Pflicht“ GMS 1.12 AA Bd. 4: S. 399. In der Metaphysik
der Sitten nennt Kant diese Pflicht widerspriichlich, weil die eigene Gliickselig-
keit zu befordern schon jeder von selbst wolle, vgl. MS AA Bd. 6: S. 386. Aller-
dings gilt es, den entscheidenden Unterschied zu bedenken, der zwischen einer
unmittelbaren und einer vermittelten Erfiillung der Neigungen besteht, und dass
Kant in der Grundlegung von einer indirekten Beforderung der eigenen Gliickse-
ligkeit spricht, die er auch in der Metaphysik der Sitten nicht ausschlie3t; vgl.
gleichlautend auch KpV AA Bd. 5: S. 93.

106 ,,Daf} unser Gliicksstreben eine [...] Gegebenheit ist, bestreitet die kantische Ethik
nicht; nur gibt sie ihm keinen Ort im Rahmen des Begriindungsdiskurses.*“ Esser
2004: S. 340.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224 | FREIHEIT ALS NORM?

hitten bestimmte materiale Zwecke, wihrend die Gesetzlichkeit nur in der reinen
Form bestehe — auch wenn es ein allgemeines, und daher notwendiges, aber mit
einem subjektiven Bestimmungsgrund versehenes allgemeines Naturgesetz gebe
— gliicklich sein zu wollen.'” Es geht ihm also in der Analytik insbesondere dar-
um, die reine Form des Sittengesetzes mit dem einzigen materialen Zweck, der
ebenfalls als allgemein giiltig betrachtet werden kann, so in ein Verhiltnis zu set-
zen, dass die Gliickseligkeit weder den Bestimmungsgrund ausmachen darf — da
dieser ausschlieBlich in der reinen praktischen Vernunft als Freiheit liegen darf —,
noch als allgemeiner Zweck geleugnet werden kann.

Im Lehrsatz IV der KpV formuliert Kant nochmals den Zusammenhang von Au-
tonomie, moralischem Gesetz, Freiheit im negativen und Freiheit im positiven
Sinne, um dann in der Anmerkung auf die Gliickseligkeit, die doch ein nicht-
formales, aber dennoch objektives Motiv zur Willensbestimmung darstellt, zu
sprechen zu kommen. Bis zu diesem Punkt verlidsst Kant in der Argumentation
nicht den rein formalen, d.h. die reine Form betreffenden Boden, auf dem einer-
seits liber Gesetzeshaftigkeit und folglich iiber Konsistenz und andererseits iiber
Kongruenz argumentiert wird.

In Bezug auf die Gliickseligkeit argumentiert Kant, wiederum wie in der
Grundlegung, mit einer formalen Zwecksetzung, die zugleich subjektiv und ob-
jektiv genannt werden kann, weil hier der je eigene Wille als allgemeiner Wille
selbst zum Zweck erklirt wird, weil die Absicht auf Gliickseligkeit das oben ge-
nannte ,Immer-schon‘ erfiillt. Aber — und das gilt es besonders zu beachten — es
geht nicht darum, die anderen zum Mittel der eigenen Zwecke zu erkliren, noch
sich selbst zum Mittel der Zwecke der anderen zu machen, und auch nicht darum,
nun die Gliickseligkeit zum Bestimmungsgrund des Willens zu machen, sondern
zu zeigen, wie die Beforderung allgemeiner Gliickseligkeit stringent zum sittli-
chen Grundsatz erkldrt werden kann und damit sogar eine mittelbare oder indi-
rekte Pflicht heillen kann.

In diesem Sinne dekonstruiert Kant sein erstes Argument, das aus der Regel
,man solle fremder Wesen Gliickseligkeit zum Objekt des eigenen Willens ma-
chen® ein sittliches Gesetz macht. Das konne gar kein gesetzesméBiger Bestim-
mungsgrund einer sittlichen Maxime sein, denn das setzte voraus, dass wir in je-
dem verniinftigen Wesen ein vorfindliches, allgemeines Bediirfnis nach der
Gliickseligkeit anderer finden konnten, was aber nicht der Fall sei. Davon kon-
nen wir nicht ausgehen — und, wie er hinzufiigt, noch nicht mal ,,bei Gott* (KpV
Bd. 5:34). Die Regel, sich die Gliickseligkeit anderer zum Objekt des eigenen
Wollens zu machen, kann also nach und fiir Kant in dieser Argumentation des-
halb nicht zum allgemeinen Gesetz erklirt werden, weil wir nicht davon ausge-
hen konnen, dass das, was die Regel voraussetzt, auch allgemein vorausgesetzt
werden kann! Um eine praktische Regel zum Gesetz erheben zu konnen, d.h. um

107 Das sind die §§ 1-3, insbesondere § 3 Anmerkung II. KpV AA Bd. 5: S. 19-26.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONZEPTUALISIERUNG DES PRAKTISCHEN VERMOGENS | 225

sie in sittlichen Gebrauch nehmen zu konnen, muss ihr Gesetzeskonformitét be-
scheinigt werden. Sie muss sich auf ein allgemeines ,So ist es® berufen konnen,
das den Status eines A priori hat, das aber durchaus auch mit dem Sinnenwesen
Mensch zu tun haben darf, wie die von Kant akzeptierte Argumentation im zwei-
ten Begriindungsversuch der gleichen Regel zeigt.

Im zweiten Argumentationsgang setzt Kant nicht voraus, dass jedes verniinf-
tige Wesen in sich das Bediirfnis habe, anderer Leute Gliickseligkeit zum Objekt
des eigenen Willens zu machen, sondern dass jedes verniinftige, diesmal endli-
che, d.h. menschliche Wesen das Bediirfnis habe, seine eigene Gliickseligkeit zu
befordern. Damit ist die Voraussetzung der GesetzesmiBigkeit erfiillt, die darin
besteht, auf ein allgemeines Apriori, d.h. auf einen objektiven Zweck, rekurrieren
zu konnen. Die anderen werden also gerade nicht als Objekte der Willensbe-
stimmung theoretisch in die Moralphilosophie integriert, sondern wiederum ein-
zig iiber die allgemeine Gegebenheit eines allen gemeinsamen Zweckes, wenn
dessen Erfiillung auch je sehr verschieden aussehen kann.

Allerdings reicht das noch nicht aus, denn die Allgemeinheit garantiert zwar
die GesetzmaBigkeit; zur Sittlichkeit tauglich wird sie jedoch nur, wenn formal
das Partielle als Allgemeines in Anspruch genommen wird. Die allgemein er-
strebte Gliickseligkeit muss in das Partielle aufgenommen werden, denn

meine eigene Gliickseligkeit [die als Materie der Form des reinen Willen hinzugefiigt
wird] [...], wenn ich sie jedem beilege [...], kann nur alsdann ein objektives prakti-
sches Gesetz werden, wenn ich anderer ihre [Gliickseligkeit] in dieselbe einschlief3e.*
(KpV Bd. 5:34).

Der Grund fiir diesen Einschluss liegt in der gegebenen Allgemeinheit, auf die
nur so rekurriert werden darf, dass sie zugleich die Gesetzeshaftigkeit der Regel
garantiert und damit das eigene Wollen auf diese allgemeine Bedingung — und
nur auf diese — einschrdnkt:

,»Also entspringt das Gesetz, anderer Gliickseligkeit zu befordern [...] blo3 daraus, daf
die Form der Allgemeinheit, die die Vernunft als Bedingung bedarf, einer Maxime der
Selbstliebe die objektive Giiltigkeit eines Gesetzes zu geben, der Bestimmungsgrund
des Willens wird; und also war das Objekt (anderer Gliickseligkeit) nicht der Bestim-
mungsgrund des reinen Willens, sondern die bloe gesetzliche Form war es allein, da-
durch ich meine auf Neigung gegriindete Maxime einschréinkte, um ihr die Allgemein-
heit eines Gesetzes zu verschaffen und sie so der reinen praktischen Vernunft angemes-
sen zu machen* (KpV AA Bd. 5:34).

Es geht also darum, das ,eigene Wollen‘ auf eine seine Freiheit realisierende
Struktur einzuschrianken und nicht darum, es zu leugnen oder gar zu verbieten, da
— wie bereits gezeigt worden ist —, diese Einschrinkung dem eigenen Interesse
als reines Wollen entspricht und so ,eigentlich ein Wollen‘ ausdriickt, mithin auf
diese Weise nur das nicht eigentlich freie Wollen eingeschrinkt wird. Das Befor-

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226 | FREIHEIT ALS NORM?

dern der eigenen Gliickseligkeit, ohne die Gliickseligkeit der anderen einzu-
schliefen, wiirde der allgemeinen Form eines Gesetzes widersprechen, welche
die Maxime der Handlung haben sollte; die Begriindung aber fiir ein sittliches
Gesetz muss liber eine voraussetzbare a priorische Allgemeinheit laufen — und
kann nicht etwa in einer ,starken Voraussetzung® bestehen, die von Annahmen
ausginge, die keineswegs allgemein vorausgesetzt werden konnen.

Fremde Gliickseligkeit zu beférdern, kann aufgrund des allgemeinen eigenen
Gliickseligkeitsstrebens zum Objekt des Willens werden, aber nicht weil das zum
Bestimmungsgrund des Willens avancieren konnte, sondern nur deshalb, weil
aus der gegebenen, vorausgesetzten Allgemeinheit die Gesetzlichkeit abgeleitet
werden kann, oder, weil sie dieser schon als Zwecke setzender Vernunft inhirent
ist. Das bedeutet aber mit aller Klarheit, dass eine praktische Regel iiberhaupt nur
dann zu einem sittlichen Gesetz erhoben werden kann, wenn sie auf eine bereits
vorhandene Allgemeingiiltigkeit rekurrieren kann! Vor diesem Hintergrund ist die
sogenannte Verallgemeinerungsregel Kants nur in einem einzigen Sinne zu ver-
stehen: Verallgemeinert werden kann nur, was immer schon allgemein vorausge-
setzt werden kann, d.h. zu und seit Kants Zeiten das Zwecke setzende Vernunft-
vermdgen, durch das sich der Mensch selbst zu bestimmen und sein Handeln zu
orientieren vermag sowie sein blofes Dasein, das zu erhalten in der Selbstliebe
als Selbsterhaltung zum Ausdruck kommt.

Zur allgemeinen Grundausstattung kann mithin nur all das gezdhlt werden,
was wirklich allen als menschliche Wesen immer schon zukommt; denn diese
Allgemeinheit ist zugleich Einschrinkung und Grund dafiir, dass praktische Re-
geln, die auf sie rekurrieren, Gesetzesform erhalten konnen. Kant setzt aus dieser
Perspektive immer nur voraus, was er (scheinbar) problemlos voraussetzen kann:
ein ,Immer-schon‘, das gerade deshalb a priorische Allgemeinheit beansprucht.
Nur wenn auf solche allgemeinen ,Immer-schon‘ rekurriert werden kann, ist die
Rede von den ,praktischen Regeln®, oder den ,subjektiven Maximen‘, von denen
gewollt werden kann, dass sie zum allgemeinen Gesetz werden, nach Kant sinn-
voll und sittlich! Dann und nur dann sind sie zugleich Bedingung dafiir, dass eine
praktische Regel als Geserz formuliert werden kann und zugleich der Grund fiir
die Einschrinkung, die das Gesetz mit sich bringt.

Zur Formulierung eines sittlichen Gesetzes im kantischen Sinne reicht die
Formgebung durch den reinen Willen also nicht aus, stattdessen miissen zwei
conditiones sine quae non erfiillt sein: es muss ein allgemein gegebenes, materia-
les ,Immer-schon‘ da sein und eine allgemeine Absicht, die dieses ,Immer-
schon® betrifft. Ein sittlicher Imperativ, der beispielsweise den Schutz des
menschlichen Lebens forderte, diirfte nicht nur davon ausgehen, dass Leben im-
mer schon jedem menschlichen Wesen zukommt, sondern miisste auch davon
ausgehen konnen, dass jede/r sein eigenes Leben fiir schiitzenswert hilt.'® Das

108 In der Tugendlehre nennt Kant dann auch folgerichtig als ,,wenn gleich nicht vor-
nehmste, doch erste Pflicht des Menschen gegen sich selbst [...] die Selbster-

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONZEPTUALISIERUNG DES PRAKTISCHEN VERMOGENS | 227

gleiche gilte, wenn es um die Gewihrleistung eines selbstbestimmten Lebens
ginge oder um die eigene Unversehrtheit: Nur dann, wenn vorausgesetzt werden
kann, dass alle Menschen ein selbstbestimmtes Leben fiihren wollen, d.h. dass
das der Zwecke setzenden Selbstbestimmung aus Freiheit nicht widerspricht,
weil es ein ,Immer schon mitgegebener Zweck* ist, ldsst sich ein sittliches Sollen
formulieren, das Selbstbestimmung als Zweck setzt.

An diesen Beispielen zeigt sich deutlich, dass Kant die Hiirde fiir die Formu-
lierung von allgemein giiltigen Gesetzen der Sittlichkeit hoch ansetzt, indem er
von einem ,Immer-schon‘ Allgemeinheit beanspruchenden objektiven Grund
ausgeht — und damit kann der kategorische Imperativ keinesfalls als Rede von
einer Uberpriifung der eigenen Maxime auf Verallgemeinerbarkeit interpretiert
werden, sofern damit gemeint ist, dass alle anderen das auch wollen miissen —
wie sich das etwa bei Bourdieu oder vielen anderen Kant-Interpreten findet.'”

Kant geht — wie die ganze Untersuchung zeigt — eben davon aus, dass das
Wollen selbst keine andere Struktur hat und nicht anders denkbar bzw. realisier-
bar ist denn als sich selbstbestimmende und sich selbst zum Zweck habende Ver-
nunft, so dass dieser Anspruch theorieimmanent konsistent genannt werden kann.
Die Frage, die man sich freilich stellen darf, ist nicht, ob diese Voraussetzung
anzweifelbar ist — wenn Vernunft als performative selbstbestimmte Schopfung
sich derart realisiert, dann bestétigt sie sich gerade dadurch selbst. Aber man darf
fragen, ob sich nicht auch eine andere performative reflexive Vernunft denken
lieBe, die sich beispielsweise nicht selbst als Zwecke setzend bestimmte — und so
eine andere verniinftige Form generierte.

Innerhalb der kantischen Konzeption widersprechen sich also die Einhaltung des
Sittengesetzes und die Setzung der eigenen Gliickseligkeit keineswegs, solange
die Gliickseligkeit nicht zum Bestimmungsgrund, also nicht als direkte Ursache

haltung“ MS AA Bd. 6: S. 421. Hier gilt das gleiche wie oben: auch der Selbst-
erhaltungstrieb ist etwas, das wir als allgemein gegeben voraussetzen, was aber
dann zur Pflicht wird, wenn er nicht mehr unmittelbar den Neigungen entspricht
und also durch die freie Vernunft vermittelt werden muss, d.h. dadurch, dass seine
Negierung ihr widersprechen wiirde. Esser folgert daraus, dass Kant die Selbstto-
tung ein Verbrechen nennt, liege lediglich daran, ,,dass wir die Struktur der Frei-
heit — also die Fahigkeit [...] iiberhaupt Zwecke zu setzen — durch eine ihr wider-
sprechende Zwecksetzung negieren und also die Verwirklichung ihres Anspruchs
unmoglich machen.” Esser 2004: S. 353.

109 So z.B. Pierre Bourdieu (1984/1985). Praktische Vernunft. Zur Theorie des Han-
delns. FaM: Suhrkamp, S. 224, der die Verallgemeinerung als goldene Regel in-
terpretiert. O’Neill weist diese Lesart als ,,heteronomous ethics* ebenfalls zuriick,
die sie bei Singer, Hare, aber auch schon bei Mill und Schopenhauer gegeben
sieht; vgl. O’Neill 1989: S. 81f. Allerdings geht sie nicht so weit, auf den durch
den kategorischen Imperativ (scheinbar) gebotenen Universalisierungstest fiir
Handlungsmaximen ginzlich zu verzichten, obwohl er eigentlich nur zum Aus-
druck bringen kann, was immer schon allen gemeinsam ist — und daher keinesfalls
irgendwelche individuellen Maximen testen kann, sofern sie individuell sind.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228 | FREIHEIT ALS NORM?

des Handelns in Anschlag gebracht wird, sondern nur als indirekter Zweck, der
nur in Folge des Sittengesetzes befolgt wird. Auf diese Weise gilt es nicht mehr
im Zweifel die Sittlichkeit der Gliickseligkeit vorzuziehen, sich also in einem di-
chotom gedachten Entweder-Oder-Modell entscheiden zu miissen, sondern es
gilt, das eigene Interesse iiber die Sittlichkeit, im von ihr gesteckten Rahmen, in
ihrer Struktur zu verfolgen.''" Konzeptionell gibt es hier fiir Kant kein Problem:
Die Einhaltung konkreter Sittengesetze, die sich an die Form des Sittengesetzes
anlehnen miissen, fiihre prinzipiell dazu, so jedenfalls Kant in der Methodenlehre
der KrV, dass die Menschen ihre eigene Gliickseligkeit und Wohlfahrt realisieren
konnten, gibe es nicht die beiden Arten von Unwegsamkeiten, die die Realisie-
rung nicht nur erschweren, sondern auch faktisch unméglich machen konnen. Die
Frage, wie alle anderen Menschen dazu gebracht werden, ihre Handlungen nach
den sittlichen Gesetzen, die dem Rechtsprinzip und damit dem Sittengesetz ent-
lehnt sind, auszurichten, beantwortet Kant mit den Ausfiithrungen zu den meta-
physischen Anfangsgriinden der Rechtslehre. Dort erklirt er, wie gezeigt, warum
Zwang im duBeren Gebrauch der Freiheit mit dem Begriff praktischer Freiheit
vereinbar, ja sogar folgerichtig ist, wenn auf diese Weise eine Handlung, die der
Idee allgemeiner freier Selbstbestimmung widerspricht, unterbunden werden
kann.

Die Frage, wie wir mit der zweiten Art von Unwegsamkeit in Bezug auf die
Erreichung der Gliickseligkeit aufgrund sittlichen Handelns umgehen konnen, die
nicht mit dem Recht oder irgendeiner anderen Ableitung aus dem Freiheitsbegriff
zu bdndigen ist, namlich wie mit der Natur umzugehen ist, beantwortet Kant mit
dem Verweis auf eine mogliche ausgleichende Gerechtigkeit spétestens im Jen-
seits. Bereits in der Methodenlehre der KrV spricht er iiber diesen Ausweg, den
er in der Dialektik der KpV wieder aufnimmt und der ihn nétigt, Gott und die
Unsterblichkeit der Seele als unterstiitzende Helfer zur tatsdchlichen Anwendung
eines sittlich bestimmten Willens als verniinftige Ideen wieder einzusetzen, so
dass der Wille sich auch tatsdchlich derart bestimmt, wie es gefordert ist. Bevor
Kant allerdings diese beiden denkbaren Garanten wieder ins Spiel bringt, gilt es
fir ihn zunichst, den behaupteten bedingenden Zusammenhang zwischen Sitt-
lichkeit und sinnlich vermittelter Gliickseligkeit iiberhaupt denkbar zu machen.

110 Die Literatur sieht im kantischen Konzept einen Antagonismus, in dem letztlich
der Sittlichkeit gegen die Gliickseligkeit der Vorrang gegeben werden muss; vgl.
etwa Himmelmann 2003: S. 206 ,,Wenn Gliicksstreben und Moralitidt miteinander
in Widerstreit geraten, so miissen wir uns [...] unausweichlich fiir einen Weg ent-
scheiden. Dal} der Moral in einem solchen Fall der Vorrang gebiihrt, dafiir argu-
mentiert Kant iiberzeugend genug.“, oder Victoria Wike (1994). Kant on Happi-
ness in Ethics. New York: Albani State Univ. Press.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONZEPTUALISIERUNG DES PRAKTISCHEN VERMOGENS | 229

ii. Warum sittliche Selbstbestimmung keine Glickseligkeit impliziert

Sittlichkeit und aus der Befriedigung der Neigungen geschopfte Gliickseligkeit
werden von Kant zwar von einander unterschieden, und er nennt diese Unter-
scheidung sogar ,,in der Analytik der reinen praktischen Vernunft die erste und
wichtigste ihr obliegende Beschiftigung® (KpV AA Bd. 5:92), daraus folgt aber
nicht, dass sie einander entgegengesetzt wiren, wie bereits die Vereinbarkeit der
Form des Sittengesetzes mit dem Zweck, die eigene Gliickseligkeit unter Einbe-
ziehung der Gliickseligkeit aller zu verfolgen, gezeigt hat. Kant hebt das eigens
hervor:

,Aber die Unterscheidung des Gliickseligkeitsprinzips von dem der Sittlichkeit ist
darum nicht sofort Entgegensetzung beider, und die reine praktische Vernunft will
nicht, man solle die Anspriiche auf Gliickseligkeit aufgeben, sondern nur, sobald von
Pflicht die Rede ist, darauf gar nicht Riicksicht nehmen.“ (KpV AA Bd. 5:93).

Das bedeutet aber eben auch keine Gleichsetzung, da sie ja einem verschiedenen
Prinzip unterliegen: die eine dem Prinzip der Natur, da es hier um die Befriedi-
gung all unserer Neigungen geht, die den Zweck darstellen, zu dessen Erreichung
der Wille das Handeln bestimmt. Die andere dem Prinzip der Freiheit, d.h. die
Bestimmung erfolgt aufgrund der Idee, eine selbstbestimmende und aus sich
selbst bestimmbare Vernunft zu sein. Gleichgesetzt werden konnen die beiden
nur in dem einzigen Fall, in dem beiden als Bestimmungsgrund die freie Ver-
nunft als Sittengesetz zugrunde lige — dann handelte es sich aber nicht um die
hier zu verhandelnde sinnlich vermittelte Gliickseligkeit, sondern um die intel-
lektuelle Gliickseligkeit, die aus der Tugendhaftigkeit folgt.

Es sei daran erinnert, dass Kant zufolge zwischen zwei Arten von Gliickse-
ligkeit zu unterscheiden ist: einer intellektuellen Zufriedenheit und einer sinnlich
vermittelten Gliickseligkeit. Wihrend die erste darauf hinauslduft, dass sich aus
der uns moglichen Realisierung von Tugendhaftigkeit unweigerlich, d.i. notwen-
dig intellektuelle Gliickseligkeit einstellt, handelt es sich im zweiten Fall nur um
eine mogliche, d.h. nicht widerspriichliche Folgebeziehung. So geht es beispiels-
weise in der Aufhebung der praktischen Antinomie gerade um den Unterschied
zwischen der Legalitit und der hier noch Moralitit genannten ethischen Qualitit
von Handlungen.lll Im Anschluss erldutert Kant, welche Zufriedenheit aus der
Moralitdt — d.i. hier Tugend — folgt, zu der der Mensch fzhig sei, d.h. es geht um
eine Art intellektuelle Gliickseligkeit. Daraus ergibt sich fiir ihn dann, dass sich
in praktischen Grundsitzen eine

111 ,.Denn alles muf} in dieser [moralischen Maxime] auf die Vorstellung des Geset-
zes als Bestimmungsgrund angelegt sein, wenn die Handlung nicht blo Legali-
tédt, sondern auch Moralitét enthalten soll.“ KpV AA Bd. 5: S. 118f.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230 | FREIHEIT ALS NORM?

,natiirliche und notwendige Verbindung zwischen dem BewuStsein der Sittlichkeit und
der Erwartung einer ihr proportionierten Gliickseligkeit als Folge derselben wenigstens
als moglich denken (darum aber freilich noch nicht einsehen und erkennen) lasse.*
(KpV AA Bd. 5:119 T.8.).

Dieses ,und‘ muss als unterscheidendes ,und‘ gelesen werden, d.h. es gibt fiir
Kant eine notwendige Folgebeziehung zwischen Sittlichkeit und intellektueller
Gliickseligkeit, die aufgrund der Selbstbestimmung des Willens, der sich das Sit-
tengesetz nochmals zum Bestimmungsgrund macht, ergibt, und es gibt fiir Kant
eine maogliche Folgebeziehung zwischen Sittlichkeit und sinnlich vermittelter
Gliickseligkeit.''* Es gilt also, die Realisierung sinnlich vermittelter Gliickselig-
keit von der Realisierung intellektueller Gliickseligkeit zu unterscheiden, und
folglich auch die Relationen, die Kant zwischen den beiden aufstellt: Die eine ist
notwendig, weil sie sich gleichsam zugleich einstellt; die andere ist nur moglich,
weil wir nicht zur Gdnze tiber die Realisierungsbedingungen der sinnlich vermit-
telten Gliickseligkeit verfiigen.'"

Dennoch verbinden Sittlichkeit und Gliickseligkeit als a priorische Zwecke
jedes Menschen in allerletzter Konsequenz das gesamte menschliche Tun. Denn
der Mensch habe einen notwendigen Gegenstand und der bestehe darin, das
hochste Gut, das sich zu gleichen Teilen aus Sittlichkeit und Gliickseligkeit zu-
sammensetze, realisieren zu wollen."" Dieser Zusammenhang wird aber expres-
sis verbis nur postuliert, weil

112 Vgl. Himmelmann 2003, S. 86-119, insbes. Abschnitt ,25. Das Gliick der Freiheit
oder: Uber Selbstzufriedenheit‘, S. 106ff. Himmelmann greift zur Interpretation
vornehmlich auf die ,Reflexionen‘ AA Bd. XIX zuriick und kommt so zu dem
Schluss, dass ,,wir nach Kant Lust aus dem BewuBtsein [gewinnen], selbst die
Quelle unserer eigenen Zufriedenheit zu sein. [...] Lust, die er auch ,,intellektuel-
le* Lust nennen wiirde.” Himmelmann 2003: S. 96; vgl. auch ihre Zusammenfas-
sung der einseitig ausgerichteten Diskussion in der Literatur, Himmelmann 2003:
S.97.

113 Forster unterscheidet ebenfalls zwei Arten von Gliickseligkeit bei Kant — eine mo-
ralische und eine empirische —, die er allerdings nicht als parallel realisierbar Kon-
zipierte denkt, sondern als Bedeutungsverschiebung im Begriff der Gliickselig-
keit, der sich von der Verwendung in der KrV zur Verwendung in der KpV voll-
zogen hat. Das fiihrt dazu, den Hinderungsgrund der moralischen Gliickseligkeit
in der mangelnden Moralitit der anderen zu sehen; wihrend die empirische
Gliickseligkeit von der Natur gehindert werde; vgl. Forster 1998: S. 348. Wie ge-
zeigt, kommen aber beide Bedeutungen parallel zum Einsatz — als innerer und &du-
Berer Gebrauch der Freiheit —, so dass es sich nicht um eine Verschiebung, son-
dern nur um eine Erweiterung oder Ausdifferenzierung der Bedeutung handelt.

114 Die Setzung eines hochsten Gutes ist dem Drang der Vernunft, nach dem Unbe-
dingten zu suchen, geschuldet, den die praktische Vernunft ebenso wie die theore-
tische Vernunft hat und durch den sie sich in eine Dialektik verstrickt. ,,Sie sucht
als reine praktische Vernunft zu dem Praktisch-Bedingten (was auf Neigungen
und Naturbediirfnis beruht) ebenfalls das Unbedingte, und zwar nicht als Bestim-
mungsgrund des Willens, sondern [...] die unbedingte Totalitit des Gegenstandes
der reinen praktischen Vernunft, unter dem Namen des hochsten Guts.“ KpV AA

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONZEPTUALISIERUNG DES PRAKTISCHEN VERMOGENS | 231

,-in dem moralischen Gesetze nicht der mindeste Grund zu einem notwendigen Zusam-
menhang zwischen Sittlichkeit und der ihr proportionierten Gliickseligkeit eines zur
Welt als Teil gehorigen und daher von ihr abhidngigen Wesens, welches eben darum
durch seinen Willen nicht Ursache dieser Natur sein und sie, was seine Gliickseligkeit
betrifft, mit seinen praktischen Grundsitzen aus eigenen Kriften nicht durchgéngig ein-
stimmig machen kann. Gleichwohl wird in der praktischen Aufgabe der reinen Ver-
nunft, d.i. der notwendigen Bearbeitung zum hochsten Gute, ein solcher Zusammen-
hang postuliert: wir sollen das hochste Gut [...] zu befordern suchen.” (KpV AA Bd.
5:124f.).

Es ist die praktische Aufgabe der reinen Vernunft, mithin des konzeptionellen
Denkens, diese beiden Zwecke in ein solches Verhiltnis zu bringen, dass sie ein-
ander nicht widersprechen und sich auch nicht gegenseitig im Wege stehen, so
dass die theoriebildende Aufgabe darin besteht, das auch zu leisten und nicht et-
wa antagonistische Oppositionelle zu konstruieren. Die kantische Frage lautet
demnach: Gibt es eine Mdglichkeit, einen Zusammenhang zwischen den beiden
Zwecken Sittlichkeit und sinnlich vermittelter Gliickseligkeit zu denken, obwohl
die Realisierung der sinnlich vermittelten Gliickseligkeit immer auch von der
Empirie abhingt? Diese Frage beantwortet Kant mit einem klaren Ja, und indem
er den Zusammenhang als Bedingungsverhdltnis konzipiert, wobei es sich nicht
um ein kausales, d.h. notwendiges Folgeverhiltnis, in dem die sinnlich vermittel-
te Gliickseligkeit notwendig der Sittlichkeit folgte, sondern lediglich um ein
maogliches Folgeverhiltnis handeln soll. Kant schlieft namlich in Bezug auf die
sinnlich vermittelte Gliickseligkeit lediglich nicht aus, dass sie auf die Sittlichkeit
folgen kann, aber er behauptet keinesfalls, dass sich diese Gliickseligkeit auch
notwendig einstellen muss.

»[D]a Tugendgesinnung notwendig Gliickseligkeit hervorbringe, ist nicht schlech-
terdings, sondern nur, sofern sie als die Form der Kausalitit in der Sinnenwelt betrach-
tet wird, und mithin, wenn ich das Dasein in derselben fiir die einzige Art der Existenz

Bd. 5: S. 108 T.S. Der Mensch will das hochste Gut, das zu gleichen Teilen aus
Sittlichkeit und Gliickseligkeit besteht, realisieren, weil es den letzten und ersten
Zweck seines Daseins ausmacht, und weil der Wille als Zwecke setzender defi-
niert ist, muss er sich ein solches Objekt setzen. Allerdings kann es niemals als
Bestimmungsgrund des Willens fungieren: ,,Mithin mag das hochste Gut immer
der ganze Gegenstand einer reinen praktischen Vernunft, d.i. eines reinen Wil-
lens sein, so ist es darum doch nicht fiir den Bestimmungsgrund desselben zu
halten, und das moralische Gesetz muss allein als der Grund angesehen werden,
jenes und dessen Bewirkung oder Beforderung sich zum Objekte zu machen. [...]
Denn [...] wenn man vor dem moralischen Gesetze irgendein Objekt unter dem
Namen eines Guten als Bestimmungsgrund des Willens annimmt und von ihm
dann das oberste praktische Prinzip ableitet, dieses alsdann jederzeit Heteronomie
herbeibringen und das moralische Prinzip verdringen wiirde.” KpV AA Bd. 5: S.
109.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232 | FREIHEIT ALS NORM?

des verniinftigen Wesens annehme, also nur bedingterweise falsch.” (KpV AA Bd.
5:114 1.5.).

Das liegt aber, um es nochmals zu betonen, fiir Kant weder an uns selbst noch an
den anderen, sondern ausschlieflich daran, dass wir Menschen immer auch Teil
der Natur und damit des Naturgeschehens sind, und dass wir mit unserem Willen
diesen Lauf der Dinge nicht beeinflussen oder gar kontrollieren kdnnen. Dies
mag prima facie trivial erscheinen, ist aber aus der Perspektive der instrumentel-
len Vernunft ein zutiefst beunruhigendes und auch nicht zufriedenstellendes Er-
gebnis, weil es sie der Allmachtstraume enthebt, aus sich selbst heraus alles kon-
trollieren und gestalten zu kénnen.'"” Dennoch schlieft sittliches Verhalten natiir-
lich die Realisierung von Gliickseligkeit nicht aus:

,.Da ich aber nicht allein befugt bin, mein Dasein als Noumenon in einer Verstandeswelt
zu denken, sondern sogar am moralischen Gesetze einen rein intellektuellen Bestim-
mungsgrund meiner Kausalitit (in der Sinnenwelt) habe, so ist es nicht unméglich, daf3
die Sittlichkeit der Gesinnung einen wo nicht unmittelbaren, so doch mittelbaren (ver-
mittels eines intellektuellen Urhebers in der Natur) und zwar notwendigen Zusammen-
hang als Ursache mit der Gliickseligkeit als Wirkung in der Sinnenwelt habe, welche
Verbindung in einer Natur, niemals anders als zufillig stattfinden und zum hochsten
Gute nicht zulangen kann.* (KpV AA Bd. 5:114f. T.s.).

Die kantische Argumentation lautet also, dass der Zusammenhang zwischen bei-
den Zwecken als Folgebeziehung maoglich ist und dass dieser Zusammenhang
dann als notwendig gedacht werden kann, wenn die sinnliche Welt iiberhaupt
nicht betroffen ist — mithin, wenn es um intellektuelle Gliickseligkeit im Hier und
Jetzt geht. Die Realisierung sinnlich vermittelter Gliickseligkeit ist aber immer
auch von anderen Dingen als unserem Willen abhéngig, die also nicht in unseren
Gestaltungsbereich fallen.

Das Problem ist demnach, dass Kant zwar zeigen kann, dass die Realisierung
von Sittlichkeit und Gliickseligkeit konsistent denkbar ist, dass er aber deswegen
noch lange keine Gewihrleistung dafiir iibernehmen kann, dass selbst aus dem
reinsten bestimmten Willen, der sich nur zu guten Handlungen bestimmt, auch
tatsdchlich Gluckseligkeit folgt, — weder die eigene noch die allgemeine — weil
die allgemeine Realisierung von Gliickseligkeit immer auch vom Lauf der Natur
und von dessen Kenntnis abhingt,

,-weil alle praktische Verkniipfung der Ursachen und der Wirkungen in der Welt, als Er-
folg der Willensbestimmung, sich nicht nach moralischen Gesinnungen des Willens

115  Aus einer pragmatischen Perspektive lieBe sich hingegen einwenden, dass die Men-
schen ja noch nicht einmal das geschafft haben, was sie nach Kant kdnnten — ndim-
lich ihr Miteinander so zu organisieren, dass jede und jeder seine Fihigkeit zur
selbstbestimmten Zwecksetzung auch leben konnte.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONZEPTUALISIERUNG DES PRAKTISCHEN VERMOGENS | 233

richtet, sondern der Kenntnis der Naturgesetze und dem physischen Vermdogen, sie zu
gebrauchen, richtet, folglich keine notwendige [...] Verkniipfung der Gliickseligkeit mit
der Tugend in der Welt durch die piinktlichste Beobachtung der moralischen Gesetze
erwartet werden kann.” (KpV AA Bd. 5:113).

Aufgrund mangelnder Kenntnisse und auch mangelnder physischer Fihigkeiten,
d.h. einfach aufgrund der Tatsache, dass wir als Menschen Teil der Natur und der
Naturgeschehens sind, das nicht von uns und unserer Sittlichkeit abhingt, und
worauf wir also beim besten Willen weder alle zusammen noch jeder fiir sich
Einfluss haben,''® gibt es ein Problem mit der von Kant konzipierten ,wohlpro-
portionierten‘ Gliickseligkeit, die auf die Sittlichkeit folgen konnen muss. Des-
halb setzt Kant auf die Hoffnung, dass die Gliickseligkeit dennoch aus der freien
und moralischen Selbstbestimmung folgen kann und wird, wenn auch nicht hier
und jetzt, sondern moglicherweise erst im Jenseits. Dafiir darf gehofft werden,
dass dieser Widerspruch zwischen dem menschlichen Potential zur Gliickselig-
keit und ihrer Aktualitit einen fiir uns nicht erkennbaren Grund in einer hochsten
Vernunft hat, d.h. in Gott, der bereits als Ursache des Weltenlaufs in der spekula-
tiven Dialektik der KrV angenommen worden war.

Vor dem Hintergrund unserer Ohnmacht fragt Kant also in einer weiteren
Uberlegung, was wir in Anbetracht des nicht zu verleugnenden Unvermdgens,
auch die Natur(gesetze) steuern zu konnen, zusitzlich verniinftiger Weise an-
nehmen konnen oder sollten, um dennoch wenigstens das zu realisieren, was wir
realisieren konnen — Sittlichkeit. Um also nicht alle Hoffnung aufzugeben, dass
die realisierbare Sittlichkeit aufgrund des aus der Vernunft ableitbaren Sittenge-
setzes und den daraus ableitbaren Gesetzen der Sittlichkeit im duBeren wie im
inneren Gebrauch der Freiheit, doch in letzter Konsequenz zur sinnlich vermittel-
ten Gliickseligkeit fithren konnen, fahndet Kant nach weiteren Griinden fiir diese
Moglichkeit.

,»Weil aber die Moglichkeit einer solchen Verbindung des Bedingten mit seiner Bedin-
gung [...] nach Gesetzen der Sinnenwelt gar nicht gegeben werden kann, obwohl die
praktischen Folgen dieser Idee, ndmlich die Handlungen, die darauf abzielen das hochs-
te Gut zu realisieren, zur Sinnenwelt gehoren: so werde wir die Griinde jener Moglich-
keit erstlich in Ansehung, was unmittelbar in unserer Gewalt ist, und zweitens in dem,
was uns Vernunft als Erginzung unseres Unvermogens zur Moglichkeit des hochsten
Guts (nach praktischen Prinzipien) und nicht in unserer Gewalt ist, darzustellen su-
chen.” (KpV AA Bd. 5:119).

116 Angesichts fortschreitender Erkenntnisse und technischer Moglichkeiten der
Menschheit scheint dies faktisch ein iiberholter Gedanke — das dndert aber nichts
an der Argumentation, wie wir unbeeinflussbare Gegebenheiten konzeptionell in-
tegrieren konnen.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234 | FREIHEIT ALS NORM?

Erst so kommen die postulierten Anwendungsbedingungen des schon langst mo-
ralisch bestimmten Willens ins Spiel, die im Angesicht unseres Unvermdgens,
den Lauf der Natur willentlich zu beeinflussen, dafiir sorgen sollen, dass die
Ohnmacht nicht dazu fiihrt, das Projekt der Realisierung von Sittlichkeit auf-
zugeben. Um also die Menschen dazu zu bringen, auch dann dem Sittengesetz zu
folgen, wenn sie nicht wissen, was die Natur fiir Unwegsamkeiten bereit hilt —
beispielsweise in Form von Krankheiten oder Naturkatastrophen — bringt Kant
die beiden eigentlich durch die Neubestimmung der Grenze des Wissbaren aus
diesem Bereich ausgeschlossenen Erkenntnisobjekte, d.i. die Idee Gottes und die
der Unsterblichkeit der Seele, wieder ins Spiel. Hiermit verstoft er aber nicht
konzeptionell und systematisch gegen seine eigene Theorie, auch wird hier nicht
Sittlichkeit gegen Gliickseligkeit ausgespielt, sondern es wird ein Weg gesucht,
wie wir damit umgehen konnen oder sollen, dass wir auch abhdngige Naturwe-
sen sind. So verkniipft Kant einerseits die Anstrengung, sich der Gliickseligkeit
als wiirdig zu erweisen, zwar nicht realiter damit, aber doch wenigstens in der
Hoffnung, dass sowohl der Moralitit als auch den widrigen Umsténden ein und
dieselbe ,hochste Vernunft® zugrunde liegt:

,»[...] und die angefiihrte notwendige Verkniipfung der Hoffnung [...] darf nur gehofft
werden, wenn eine hochste Vernunft, die nach moralischen Gesetzen gebietet,
zugleich als Ursache der Natur zum Grunde gelegt wird.” (KrV A 810/B 838).

Es sei ausdriicklich hervorgehoben, dass auch diese ,hochste Vernunft® nach dem
Sittengesetz gebietet und nicht etwa das Sittengesetz selbst hervorbringt oder ge-
bietet, sowie, dass es Hoffnung nur dann gibt, wenn sie zugleich als Naturursa-
che gedacht wird — weil nur so die kontingenten Widrigkeiten aus der Natur ei-
nen Sinn erhalten, der vor Verzweiflung schiitzt."”

Die Reintegration der Idee Gottes in die Theorie hat so pddagogischen Cha-
rakter; sie dient dazu, der praktischen Vernunft, die sich zwar nach der Form des
Sittengesetzes, d.h. autonom bestimmt, deren letzter Zweck aber doch in der Ver-
folgung ihrer Gliickseligkeit besteht, die Erreichung dieses Zweckes auch zu ge-
wihrleisten. Denn die Ideen von Gott und von der Unsterblichkeit der Seele sind
»Bedingungen der Anwendung des moralisch bestimmten Willens*“ (KpV AA
Bd.4:4 1.8.). Sie sind somit nicht selbst die Ursache der Sittlichkeit oder des Sit-
tengesetzes, aber sie helfen dem bereits bestimmten Willen, auch dann zur An-
wendung zu gelangen, wenn die Einhaltung des Sittengesetzes nicht notwendig
dazu fiihrt, auch die eigene Gliickseligkeit bereits im Diesseits realisieren zu
konnen:

117 Forster sieht diese Funktion Gottes, Hoffnung nur spenden zu konnen, wenn er
auch als Urheber der Natur angenommen wird, noch nicht in der KrV gegeben,
sondern erst in WDO und dann in der KpV expliziert; vgl. Forster 1998: S. 348f.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONZEPTUALISIERUNG DES PRAKTISCHEN VERMOGENS | 235

,,Ohne also einen Gott und eine fiir uns jetzt nicht sichtbare, aber gehoffte Welt, sind die
herrlichen Ideen der Sittlichkeit zwar Gegenstinde des Beifalls und der Bewunderung,
aber nicht Triebfedern des Vorsatzes und der Ausiibung, weil sie nicht den ganzen
Zweck, der einem jeden verniinfticen Wesen natiirlich und durch eben dieselbe reine
Vernunft a priori bestimmt und notwendig ist, erfiillen.” (KrV A 813/B 841 T.s.).

So besteht eine Funktion, innerhalb des Systems der Vernunft in Bezug auf ihren
Gebrauch doch wieder einen Gott anzunehmen, obwohl er nicht erkennbar ist,
darin, Griinde fiir die Widerspriichlichkeit zwischen der Fahigkeit bzw. Moglich-
keit zur Moralitédt und der teilweise widrigen Faktizitéit zu finden — es lieBe sich
in Hegelscher Perspektive formulieren, dass die Hoffnung besteht, der Wider-
spruch habe dann einen Sinn, wenn er in einer hoheren Einheit als aufgehoben
denkbar wird.'"® Mit anderen Worten ist die Aussicht auf eine den Widerspruch
aufhebende Begriindung und auf Gliickseligkeit — und sei es im Jenseits — eine
Art und Weise der Vernunft, Sittlichkeit und Gliickseligkeit doch noch in das
konzeptionell geforderte ,wohl proportionierte Verhiltnis® zu bringen. Es liee
sich auch von einer Selbsttduschung der Vernunft sprechen.

Gott erhilt auf diese Weise in der kantischen Theorie weder die Funktion,
das Sittengesetz zu begriinden oder gar zu schaffen, noch die Funktion, sittliches
Verhalten urséchlich hervorzubringen, sondern die Aufgabe, die praktische Ver-
nunft beim richtigen Gebrauch zu stiitzen.'" Gott wird hier von Kant als Anwen-

118 Von einer Hegelschen Perspektive zu sprechen meint keinesfalls, dass wir es hier
mit einer systematisch notwendigen Aufhebung oder Vermittlung zu tun haben,
wie das beispielsweise von H.-G. Deggau in seiner grundsitzlich teleologisch
ausgerichteten Rekonstruktion der Architektur von Kants praktischer Philosophie
versucht wird, vgl. Deggau 1985: S. 336-341.

119 Forster unterstellt Kant einen Zirkelschluss, da er einerseits seinem Leser die Ge-
wissheit Gottes in der Dialektik der KrV gerade genommen habe, dann aber ande-
rerseits in der Rede von der Verbindlichkeit des moralischen Gesetzes Gott vor-
aussetze: ,,Nun fugt Kant allerdings hinzu, daf} das moralische Gesetz seine Ver-
bindlichkeit fiir alle freie Handlungen auch dann behalte, wenn kein Mensch da-
nach handelt, und da8 es eben diese moralische Notigung sei, die notwendig zur
Gottesidee fithre. Damit setzt er aber die Verbindlichkeit schon voraus, die doch
erst durch Gott erklirt werden sollte”. Forster 1992: S. 175. Forster bezieht sich
zwei Seiten vorher auf ein Zitat Kants, wo dieser Gott als eine der Triebfedern des
Vorsatzes und der Ausfiihrung des Sittengesetzes fiir notwendig erklart; vgl. KrV
A 811/B 839. Das ist aber der springende Punkt: Gott wird von Kant auch in der
KpV als Bedingung der Anwendung verhandelt, und kann insofern eine Triebfeder
zur Einhaltung des Sittengesetzes genannt werden — deshalb erhilt Gott aber ge-
rade nicht die Funktion, die ,Verbindlichkeit zu erkliren‘, da diese von Kant aus
der Konstruktion des praktischen Freiheitsbegriffes abgeleitet wird. Die Anwen-
dungsbedingungen des bereits moralisch bestimmten Willens werden von Kant als
zusdtzliche Triebfedern konzipiert, aber keinesfalls als Griinde fiir die Verbind-
lichkeit, wie Kant spiter explizit formuliert: ,,Auch wird hierunter nicht verstan-
den, dall die Annehmung des Daseins Gottes als eines Grundes aller Ver-
bindlichkeit iiberhaupt notwendig sei (denn dieser beruht [...] lediglich auf
der Autonomie der Vernunft selbst).“ KpV AA Bd. 5: S. 125f; vgl. auch RGV AA

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236 | FREIHEIT ALS NORM?

dungsbedingung des schon moralisch bestimmten Willens verhandelt, weil er die
Garantie birgt, dass Sittlichkeit und Gliickseligkeit in einem angemessenen Ver-
hiltnis stehen, d.h. dass sich die Moralitit auch dann lohnt, wenn es irdisch nicht
offensichtlich wird.'”® Die beiden Ideen ,Gott‘ und ,Unsterblichkeit der Seele®
konnte man ,Implementierungshilfen‘ nennen, die dafiir sorgen, dass die Einhal-
tung des Sittengesetzes auch iiber die rechtlichen Bestimmungen hinaus, d.h. in
Bezug auf den inneren Gebrauch der Freiheit wahrscheinlicher wird, obwohl
oder gerade weil es dort keinen Zwang geben darf.

Sie erfiillen aber im kantischen Theoriegebdude eine vollkommen andere
Funktion als die Idee der Freiheit, da sie ihr erstens in ihrer Moglichkeit nur
nachgeordnet sind, zweitens im Gegensatz zur praktischen Freiheit tiberhaupt
nicht bewiesen werden konnen und drittens im reinen praktischen Gebrauch der
Vernunft nicht notwendig sind, da dieser es nur mit sich selbst in seiner intelli-
giblen Welt zu tun hat und ohnehin keine Riicksicht auf empirische oder sinnli-
che Bedingungen nimmt.'*' Sie werden angenommen, weil die praktische Ver-
nunft in ihrem spekulativen Gebrauch etwas haben will, worauf sie sich beziehen
darf:

,,Die Ideen von Gott und Unsterblichkeit sind aber nicht Bedingungen des moralischen
Gesetzes [wie die Freiheit], sondern nur Bedingungen des notwendigen Objektes [d.i.
das hochste Gut] eines durch dieses Gesetz bestimmten Willens [...].“ (KpV AA Bd.
5:4).

Bd. 6: S. 26. Forster sieht in der spiteren Explikation hingegen eine , Wandlung in
Kants Gottesauffassung‘; vgl. Forster 1998: S. 345.

120 Wenn Kant in einem vorhergehenden Abschnitt davon spricht, dass die ,ganze
Zuriistung der Vernunft, in der Bearbeitung, die man reine Philosophie nennen
konne, auf drei gedachte Probleme gerichtet sei, deren Absicht wiederum darin
liege zu beantworten, was zu tun sei, wenn der Wille frei, wenn Gott und eine
kiinftige Welt sei‘ (vgl. KrV A 800/B 828), dann bedeutet das nicht, dass diese
Probleme allen Zweck der Vernunft ausmachten, sondern wie die gestellte Frage
zu beantworten sei, falls diese Probleme positiv gelost wiren. Denn, so fihrt Kant
dort fort, das betreffe unser Verhalten in Beziehung auf den hochsten Zweck und
deshalb sei die letzte Absicht der uns versorgenden Natur bei der Einrichtung un-
serer Vernunft eigentlich nur aufs Moralische gestellt.

121 Wihrend die Mdoglichkeit von Gott und Unsterblichkeit dadurch bewiesen wird,
dass Freiheit wirklich ist, wird die Wirklichkeit der in der KrV nur als problemati-
scher, d.h. nicht unmoglicher Begriff aufgestellten Freiheit durch das apodiktische
Gesetz der praktischen Vernunft bewiesen, d.h. in seiner objektiven Realitét gesi-
chert. Fiir Kant folgt aus der Tatsache, dass wir so etwas wie eine Willensbestim-
mung zu haben glauben, die uns daran hindert, unmittelbar unseren Neigungen
stattzugeben, dass Freiheit wirklich ist. Und erst aus dieser selbstbestimmten Frei-
heit folgt die Moglichkeit von Gott und Unsterblichkeit, die fiir den praktischen
Gebrauch als wirklich angenommen werden miissen, ohne theoretisch bewiesen
werden zu konnen, weil es keinen Gegenstand in der Anschauung fiir sie gibt.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONZEPTUALISIERUNG DES PRAKTISCHEN VERMOGENS | 237

Dennoch kann nicht geleugnet werden, dass Kant in der KpV so weit geht, die
Realisierung der eigenen Gliickseligkeit nicht nur an die Sittlichkeit im duferen
Gebrauch der Freiheit, sondern auch an den inneren Gebrauch derselben zu bin-
den, d.h. ein tugendhaftes Leben zur Bedingung, auch der sinnlich vermittelten
Gliickseligkeit, zu machen — auch wenn er diesen Zusammenhang nur postulieren
kann und zugeben muss, dass hier die Tugend nicht als ursdchliche Bedingung
dieser eben nicht frei bewirkbaren Gliickseligkeit gedacht werden kann, weil sie
immer auch vom Naturgeschehen abhingt und damit ihre Realisierung immer
kontingent ist und bleibt.

Die Unterscheidung zwischen den zwei Arten von Gliickseligkeit — einer in-
tellektuellen und einer sinnlich vermittelten — zeichnet gerade den Unterschied
zwischen dem Menschen als reine Vernunft und als empirischem Sinnenwesen.
Wenn die eigene Gliickseligkeit als indirekter Zweck und nicht als Bestim-
mungsgrund in das Konzept des die Sittlichkeit bestimmenden Willens einflief3t,
sondern nur insofern sie als allgemeiner Zweck aufgefasst wird, kann sie der Sitt-
lichkeit keinen Schaden zufiigen. Wenn aber der Einzelne aus systematischen
Griinden nicht davon ausgehen kann, dass aus seinem vernunftbestimmten sittli-
chen Handeln auch die erhoffte Gliickseligkeit folgt, weil es natiirliche Unweg-
samkeiten gibt, dann gilt es plausibel zu machen, warum die Willensbestimmung
aus Freiheit der Willensbestimmung aus Neigung vorzuziehen ist. Dafiir rekur-
riert Kant auf die beiden anderen spekulativen Ideen, d.i. Gott und die Unsterb-
lichkeit der Seele, und reintegriert auch sie in das kritische Theoriegebdude. Al-
lerdings nicht, indem er ihnen einen analogen Status der Realisierbarkeit zu-
schreiben wiirde, sondern nur, indem er sie als Implementierungshilfen fiir die
Anwendung des Sittengesetzes verwendet, denn sie werden von Kant postuliert,
insofern sie als Anwendungsbedingungen des schon moralisch oder sittlich be-
stimmten Willens dienen konnen.

4. Resiimee der Konzeptualisierung
des praktischen Vermégens

Der IV. Teil galt der Rekonstruktion der Theoretisierung des praktischen Vermo-
gens in der kritischen Theorie Kants. Nach einleitenden Bemerkungen zu den
drei Momenten, durch die der Wille bestimmt wird, sowie dazu wie Kant das
praktische Vermogen als Wille bestimmt, ist im zweiten Abschnitt die Konstruk-
tion des praktischen Vermdgens analysiert worden. Hier stand insbesondere die
Gewinnung des Grundbegriffes und des Grundprinzips des praktischen Vermo-
gens aus deren konzeptionellen Vorldufern in der theoretischen Philosophie im
Mittelpunkt. Dabei ist hervorgehoben worden, dass Kant bei der Rekonzeptuali-
sierung praktischer Freiheit neben der notwendig zu denkenden Naturkausalitéts-
kompatibilitit ihrer Wirkungen, auch grofiten Wert darauf legt, sie nicht mit der
Bedeutung eines chaotischen Impulses zu versehen. Bestimmung aus praktischer

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238 | FREIHEIT ALS NORM?

Freiheit in der kantischen Theorie wird ausschlieBlich so gedacht, dass das, was
bestimmt wird, gesetzm@Big und gesetzeskonform ist. Bei der Rekonstruktion der
Bestimmung des praktischen Vermogens hat sich gezeigt, dass Kant mit drei ex-
plizit auch so markierten Voraussetzungen arbeitet: Es wird nach dem Muster der
Kausalitét als bestimmendes Vermogen gedacht — wenn auch die Idee der Kausa-
litdt hier von Kant transformiert wird, weil es sich um eine konsistente Selbstbe-
stimmung handelt, Ursache und Wirkung mithin in Eins fallen. Zweitens wird es
als Zwecke setzendes gedacht, und drittens wird es als allgemein Gegebenes vor-
ausgesetzt, so dass dieses Konstrukt an ihm selbst GesetzmifBigkeit, d.h. allge-
meine Geltung, erhilt.

Die Konzeption des praktischen Vermogens als gesetzmiBige Zwecke setzende
Selbstbestimmung aus Freiheit ermdglicht damit die Ableitung des Sittengesetzes
und macht so zugleich ein Sittengesetz denkbar, das aus der Vernunft stammt,
das der praktischen freien Vernunft selbstdhnlich ist. Sittengesetz und praktische
Vernunft sind daher in zweifacher Weise genuin verbunden: Einerseits, weil sich
die Vernunft so selbst als praktische Vernunft konzipiert oder erfindet, dass sie
seine Grundlage bildet; und andererseits, weil die Vernunft seine Moglichkeits-
bedingung formuliert. Auf diese Weise gibt und findet die Vernunft zugleich das
Sittengesetz, indem sie sich selbst als praktische Vernunft erfindet — womit Kant
in praktischer Hinsicht den Traum einer autonomen Vernunft theoretisch, d.h.
konzeptionell denkbar werden lésst.

Fragt man nun abschlieBend danach, ob Kant konzeptionell einlosen kann,
was er zu Beginn der kritischen Theoriebildung versprochen hat, nimlich den
Begriff der Freiheit als Bedingung der Sittlichkeit zu denken und diese wiederum
als Bedingung allgemeiner Gliickseligkeit, dann lédsst sich sagen, dass Kant den
Begriff praktischer Freiheit so zu konzeptualisieren vermag, dass er diese Grund-
lage tatsdchlich bietet. Wenn man praktische Freiheit und ihr Prinzip so denkt,
wie Kant sie denkt, und sie an das als allgemein gegeben vorausgesetzte Ver-
nunftvermogen riick bindet, dann 1dsst sich daraus sowohl das Prinzip der Auto-
nomie als auch das Sittengesetz ableiten und auch das Rechtsprinzip, das die
Grundlage fiir Interaktionen unter der Bedingung allgemeiner Bestimmungsfrei-
heit zu formulieren vermag.

Was Kant hingegen nicht gelingt, ist, die Realisierung der Gluickseligkeit als
notwendige Folge der Sittlichkeit zu denken. Allerdings sollte das vielleicht auch
nicht verwundern, denn Kant miisste dann denken, dass die Vernunft auch zur
Ginze die Natur beherrschen, d.h. bestimmen konnte und nicht nur sich selbst. In
Bezug auf die Tugendlehre ist noch zu ergidnzen, dass Kant hier den Vorschlag
macht, sich mit einer Art intellektueller Gliickseligkeit zufriedenzugeben, da sie
(fast) unabhingig macht von den Naturereignissen, weil sie zur Ginze der Be-
stimmung durch die Vernunft unterliegt. Was Kant demnach in der Metaphysik
der Sitten zeigt, ist, wo die Grenzen des Machbaren liegen, wo auch die prakti-
sche Vernunft an ihre Grenzen stoft: Wenn es um den inneren Gebrauch der

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONZEPTUALISIERUNG DES PRAKTISCHEN VERMOGENS | 239

Freiheit geht, den andere Menschen von ihrer praktischen Vernunft machen, ha-
ben wir keinerlei berechtigte Handhabe, Zwang auszuiiben. Das Rechtsprinzip
formuliert nur, nach welchem Prinzip die Handlungen, die den dufleren, ver-
nunftexternen Gebrauch praktischer Freiheit betreffen, bestimmt sein miissen.

Die zweite Grenze des Machbaren stellt die Beherrschung der Natur dar, die
fiir jeden von uns gilt, weil die menschliche Vernunft nicht die Ursache des Na-
turgeschehens ist — sei es kontingent oder als gottliche Schopfung. Um dennoch
nicht zu verzweifeln, schligt Kant vor, sich einerseits tugendhaft zu benehmen
und sich andererseits darauf zu verlassen, dass es eine ausgleichende Gerechtig-
keit gibt. Warum er allerdings dem Menschen neben der Rechtschaffenheit auch
noch Tugendhaftigkeit empfiehlt, lieBe sich auf die Idee der Selbstkonsistenz zu-
riickfiihren, die die Kongruenz von Innen und AuBlen fordert, ohne sie erzwingen
zu konnen. Die Einhaltung des Sittengesetzes in Bezug auf Interaktionen wird
durch das Rechtsprinzip und die Erlaubnis zum Zwang gewihrleistet; die Ver-
wendung des Sittengesetzes als Bestimmungsgrund des Willens, d.h. in Bezug
auf unsere Gesinnung hingegen, wird von Kant iiberhaupt nicht in Frage gestellt.
Zwar konnen wir keinen anderen zwingen, aber dafiir uns selbst, wollen wir we-
nigstens die intellektuelle Gliickseligkeit erlangen. Vielleicht hatte Kant damit
auch einen pragmatischen Grund im Sinn: Es konnte sinnvoll gewesen sein auch
angesichts eines wohlbegriindeten Rechtssystems, das den allgemeinen Gebrauch
der Freiheit als Zwecke setzende Selbstbestimmung garantiert, indem es dessen
grundlegende Bedingung formuliert, einen gewissen Selbstzwang zu fordern.
Aus der Perspektive moderner Gesellschaften konnte die allgegenwirtige, inter-
nalisierte Selbstkontrolle gewihrleisten, dass auch dort, wo das Recht in Form
von staatlichen Kontrollen und Sanktionen nicht hinreicht, die Regeln der Sitt-
lichkeit eingehalten werden.

Aus einem Interesse an der Konsistenz einer Theorie, die immer auch daran zu
messen ist, welche eigenen Vorgaben sie sich macht und welche Zwecke sie zu
erfiillen trachtet, ist das Feststellen, ob ein/e Denker/in schafft, was er oder sie
sich vorgenommen hat, ein interessantes Resultat einer Analyse. Es ist aber we-
nigstens ebenso interessant, danach zu fragen, mit welchen Voraussetzungen in
einer Theorie operiert wird, ob sie als solche reflektiert werden und ob sie Wir-
kungen entfalten und wenn ja, welche Wirkungen sie entfalten. Diesem Aspekt
ist der abschlieBende fiinfte und letzte Teil der vorliegenden Untersuchung ge-
widmet.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 14.02.2026, 03:26:3:


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V Kantische Fluchtlinien: Die Normativitat
praktischer Freiheit

Das Sujet der Untersuchung ist im Ganzen betrachtet die philosophische Theo-
riebildung bezogen auf die Fragestellung, auf die sie eine Antwort geben soll, auf
die Art und Weise, wie sie das tut und auf die so erzeugten — intendierten wie
nicht-intendierten — Effekte. Dabei wurden philosophische Theorien als gedank-
liche Konstrukte zur Beantwortung praktischer oder gesellschaftlich relevanter
Probleme oder Wiinsche gelesen, die denjenigen Standards nicht widersprechen
diirfen, die sie selbst prinzipiell von Theorien fordern. Zur Beschreibung wesent-
licher Aspekte einer Theorie wurde auf George Spencer Browns aus dem Unter-
scheidungsakt gewonnenen Formbegriff zuriickgegriffen. Dadurch sollte deutlich
gemacht werden, dass Theorien nicht als Abbilder der Wirklichkeit begriffen
werden, sondern als konstruierte Modelle, in denen mit immer neuen Unterschei-
dungen immer komplexere Ideen tiber die Funktionalitit und Moglichkeiten un-
seres Denkens und folglich unseres Handelns aufgrund bestimmter Zweckset-
zungen entworfen werden.

Das hei8t nicht, zu leugnen, dass der philosophischen Theoriebildung immer
auch empirische Motivationen und vor allem historische Bedingungen zugrunde
liegen, sondern gerade im Gegenteil, dass es auch fiir die philosophische Theo-
riebildung empirische Beweggriinde und Voraussetzungen gibt, die als Motiv
den richtungsweisenden Aspekt ihrer Form ausmachen. Es bedeutet stattdessen,
um es nochmals zu betonen, der philosophischen Theorie den Charakter oder
Status eines Gedankenmodells zuzuschreiben, das erdacht wird, um anhand der
Begriffsbildung den angestrebten Zweck, die praktische Losung eines Problems,
die durch die Beantwortung der Fragestellung theoretisch vorbereitet wird, besser
erreichbar bzw. realisierbar zu machen.

Der philosophischen Theoriebildung wird demnach unterstellt, nicht nur re-
trospektiv Aussagen dariiber treffen zu wollen, wie uns die Welt in ihrem Ist-
Zustand erscheint, d.h. mit und seit Hegel, wie sie geworden ist, und auf welche
Weise wir uns denkend die Welt strukturieren, ordnen oder sie begrifflich be-

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242 | FREIHEIT ALS NORM?

schreiben, sondern ihr wird zugleich mit Kant unterstellt, prospektiv Modelle
entwerfen zu wollen, wie sich dieser Zustand auch durch die Neuformierung der
Ordnungsmuster, d.h. auch durch die Neuformierung der Fragestellungen und
Analyseweisen im Sinne des empirischen Motivs oder Zwecks veridndern liefe.
Moderne philosophische Theoriebildung wird hier also auch als konstruktives
Potential betrachtet, ohne deshalb der Rede von einer vollkommenen Distinktion
zwischen theoretischem Denken und praktischem Handeln zustimmen zu wollen
und ohne deshalb in Allmachtsphantasien (zuriick) zu fallen, die das denkende
Subjekt zum Ursprung des Weltgeschehens machen.

Vielmehr soll die wechselseitige Bedingtheit zwischen dem Einzelnen,
den gesellschaftlichen Bedingungen und den beide theoretisierenden und
(mit)konstituierenden Diskursen in den Blick genommen werden: Diejenigen
Theoriestringe oder -entwiirfe, die von den theoriebildenden Subjekten kon-
struiert werden und diejenigen, durch die sich in Folge konkrete, einzelne Indivi-
duen mehr oder weniger addquat — gemessen am theoretisch entworfenen Ideal —
auch konstituieren und durch die sich gesellschaftliche Wirklichkeit formiert.
Wobei es, wie bereits anfangs betont, nicht um Schuldzuweisungen gehen kann
und soll, was sich neben missbrauchlichen Legitimationsverwendungen auch
daraus ergibt, dass die Rezeption von Theorien oftmals das Gegenteil behauptet
von dem, was vermutlich intendiert war und auch auf diese Weise Effekte gezei-
tigt werden, die nichts oder wenig mit der urspriinglichen Theorie zu tun haben.

Dass theoretische Modelle nur dann eine Chance haben, sich durchzusetzen
und wirklichkeitsformierend wirksam zu werden, wenn sie auf die entsprechen-
den Bedingungen stoflen bzw. wenn das, was sie formulieren oder was davon
verstanden wird, im historischen Kontext in irgendeiner Weise sinnvoll und ge-
winnbringend erscheint — wird dabei nicht in Zweifel gezogen. Dass das der Fall
ist, ldsst sich unmittelbar daran ablesen, dass an das Modell angeschlossen wird.
So konnte sich das cartesische Modell eines denkenden Wesens, das sich in
(vor)letzter Konsequenz nur auf sein eigenes Urteil verldsst, in der Moderne
durchsetzen, weil sich die stratifikatorisch organisierte Gesellschaft aufgelost hat
— und sie hat sich aufgelost, weil es Menschen gab, die genau das taten, und sie
l16ste sich um so schneller auf, je mehr Menschen dieses Modell internalisierten
und je mehr genau dieser Menschentyp gefordert wurde.! Zudem ist das cartesi-
sche Modell ausreichend formal und flexibel, um in immer neuen Kontexten und

1 Ahnliches lisst sich heute beobachten, wo der Ruf nach kosmopolitischer, sozialer
und individueller Flexibilitdt sich im zunehmend positiv konnotierten Modell der
Patchwork-Identitit widerspiegelt, das dann genau solche Menschen beschreibt und
hervorbringt, die global am besten einsetzbar sind und die sich selbst am besten
global einsetzen konnen und wollen; vgl. Richard Sennett (1998/2000). Der flexible
Mensch. Die Kultur des neuen Kapitalismus. Hamburg: Bertelsmann. Sennett be-
schreibt dieses Phinomen nicht nur kritisch, sondern bedauert den Wandel, weil er
ihn wegen der rar werdenden, dauerhaften zwischenmenschlichen Bindungen fiir
gefihrlich halt.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KANTISCHE FLUCHTLINIEN | 243

Bedeutungen verwendet zu werden — weshalb es bis heute maB3gebend geblieben
ist.

Ein weiteres Modell, das bis heute die Moderne sowohl in Bezug auf die
Theoriebildung in der praktischen Philosophie als auch in Bezug auf die umge-
setzte gesellschaftliche wie individuelle Praktik prigt, ist das Konzept prakti-
scher Freiheit, wie es von Kant in den kritischen Schriften ausgearbeitet und kon-
struiert worden ist. In der Konzeption des Praktischen finden sich die Achsen und
die Grenzen eines Denkraumes der Moderne, innerhalb deren in den letzten rund
zweihundert Jahren Problemsstellungen und Losungen in der praktischen Philo-
sophie gedacht worden sind — und von dort ausgehend auch in weiten Teilen der
Sozialwissenschaften. Als Achsen fungieren dabei die drei Voraussetzungen, an-
hand derer Kant den Begriff praktischer Freiheit (re)formuliert: Kausalitit als
Selbstbestimmungspotential, Identitit als Selbstkonsistenzideal und schlieBlich
der Selbsterhalt durch Selbstzwecksetzung, der zum grundlegenden Lebensprin-
zip menschlichen Daseins erklirt wird. Daraus abgeleitet ergibt sich die selbstbe-
stimmte und selbstkonsistente Selbstzwecksetzung, die sich als solche nochmals
zum Zweck setzt als erstrebenswertes Ideal authentischer, gesellschaftskompatib-
ler und tugendhafter Lebensfiihrung jedes Einzelnen. Dadurch sollte ein Hochst-
maf an Sittlichkeit im Sinne des sozialen Miteinanders, aber auch des Selbstver-
hiltnisses auch ohne transzendenten Gesetzgeber denkbar gemacht werden.

Damit ist der letzte Aspekt der Untersuchung angesprochen, der sich auf die
nicht-intendierten Effekte richtet. In Bezug auf Kant bedeutet das, zu fragen, wo
sich dieses das moderne Verstindnis von Freiheit mafgeblich prigende Grund-
muster in philosophisch-soziologischen Theoretisierungen kontinentaler Traditi-
on — von Hegel bis Foucault und Luhmann — finden lédsst. Dazu soll nicht die Re-
zeptionsgeschichte nachgezeichnet werden,” oder das Wiedererstarken kanti-
schen Gedankenguts seit dem Neukantianismus hervorgehoben werden, sondern
es soll das Grundparadigma der Konzeptionen des Praktischen in der Moderne
sichtbar gemacht werden. Die Verwendung des Begriffes ,Paradigma‘ macht
deutlich, dass das kantische Konzept selbst als normativ wirksam im Sinne eines
mittlerweile vielleicht unhinterfragten Denkmusters ausgewiesen werden kann.
Moglicher Weise kann es auch fiir gesellschaftspolitisch relevante Effekte grund-
legend genannt werden, die aufgrund der kritischen Konzeptualisierung des Prak-
tischen mit hervorgebracht worden sind, eben weil sie als mafigebender Impuls
fiir die weitere Theoriebildung und folglich auch fiir die Gestaltung unserer mo-
dernen Wirklichkeit zu betrachten ist.

Das kolportiert nicht das Russellsche Bonmot und transformiert es dahinge-
hend, dass die moderne Theoriebildung aus nichts weiter bestiinde als aus Fufino-

2 Vgl. zur unmittelbaren Rezeption beispielsweise Sally Sedgwick (2000). The recep-
tion of Kant’s Critical Philosophy. Fichte, Schelling, Hegel. Cambridge: Cambridge
University Press.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

244 | FREIHEIT ALS NORM?

ten zu Kant — wohl aber wire die Moderne ohne Kant sicher eine andere, inso-
fern die Grundstrukturen der kantischen Theorie als Prototyp einer modernen
Denkform erscheinen, in deren Achsen wir uns nach wie vor denkend bewegen,
deren Grenzen keinesfalls ausgelotet oder bereits iiberschritten und deren Konse-
quenzen in vielerlei Hinsicht vielleicht noch nicht zu Ende gedacht sind bzw.
immer wieder neu aus der Aktualitit heraus zu denken sind, wie das beispiels-
weise auch von Foucault getan worden ist. Es geht also darum, Kant als ein Fak-
tum in der Theoriegeschichte und damit in der Entwicklungsgeschichte moder-
nen Denkens anzusehen, dessen theoretischer Einfluss auf die wissenschaftliche
wie gesellschaftliche Realitit nicht zu leugnen ist.

Mit dieser Diagnose wird nicht behauptet, Kant habe die drei Prinzipien, die
seinen Begriff praktischer Freiheit bestimmen — Identitéit, Kausalitit, Relation —,
erfunden, sondern nur, dass er sie in seiner Konzeption so in ein Verhiltnis zu-
einander gesetzt hat, dass sie sich wechselseitig bedingen, weil sie erst gemein-
sam die verschiedenen Aspekte des Begriffes praktischer Freiheit ausmachen.
Durch deren Koinzidenz im Freiheitsbegriff sind nicht nur die Achsen des Rau-
mes aufgespannt worden, innerhalb dessen das Praktische zu denken ist und in-
nerhalb dessen es theoretisiert wird, sondern die Koinzidenz koppelt diese drei
Bestimmungen scheinbar unauflosbar sowohl aneinander als auch an den Frei-
heitsbegriff. Auch soll keinesfalls bestritten werden, dass Freiheit zu denjenigen
philosophischen Begriffen zihlt, die schon seit der Antike die Theoriebildung be-
schiiftigt haben.® Es wird lediglich der den Denkraum bestimmende paradigmati-
sche Charakter der — wenn man so will materialen — Form herausgestellt, die
Kant dem Begriff mit seiner Konzeption gegeben hat. Das gilt auch dann, wenn
einzelne Interpreten sich als Gegenspieler verstanden haben und wenn der Frei-
heitsbegriff selbst immer wieder auch in anderen Bedeutungen verwendet wor-
den ist und verwendet wird.

Die Uberschrift dieses abschlieBenden Kapitels lisst sich somit in einem
doppelten Sinne verstehen: Einerseits bezeichnen ,Kantische Fluchtlinien® die
Linien, die die praktische Perspektive in der Moderne bestimmen und sie auf ei-
nen Begriff hin — den Fluchtpunkt — lenken: Freiheit, deren theoretische Be-
stimmung durch Kant paradigmatisch festgelegt worden ist, und die durch die
nachfolgende Theoriebildung vor allem weiter ausdifferenziert und ausformuliert
wird. Die zweite Bedeutung liegt andererseits darin, auch auf Fluchtversuche
oder Ausreilbewegungen aus diesem Denkraum des Praktischen hinzuweisen,
die vor allem ab der Mitte des 20. Jahrhunderts zu finden sind. Hier denke ich an
zwel jiingere, im kantischen Sinne kritische Auseinandersetzungen mit dem Den-
ken der Moderne: an Michel Foucaults und an Niklas Luhmanns.

3 So spielen natiirlich Freiheit und Spontaneitit bereits in der Nikomachischen Ethik
oder in den Konzeptionen antiker Staaten eine tragende Rolle — dennoch hat der
Freiheitsbegriff dort eine andere Bedeutung, als Freiheit beispielsweise nicht jedem
allein durch seine Zugehorigkeit zur Spezies Mensch zu kommt.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KANTISCHE FLUCHTLINIEN | 245

Der fiinfte und letzte Teil gliedert sich den genannten Uberlegungen entspre-
chend: Zunichst erfolgt eine kurze zusammenfassende Interpretation der vorlie-
genden Analyse in Bezug auf die Resultate oder Antworten, die hier gegeben
worden sind. Dabei wird unterschieden zwischen solchen Folgerungen, die serio-
ser Weise gemacht werden diirfen, und solchen, die eigentlich nicht gemacht
werden konnen. Im Anschluss wird die Aufmerksamkeit auf einige Effekte der
kantischen Theorie gerichtet und damit auf den letzten noch ausstehenden Aspekt
der hier im ersten Teil vorgeschlagenen vollstindigen Form einer Theorie. Dafiir
wird zwischen denjenigen Effekten unterschieden, die sich in den nachfolgenden
Theoriebildungen zeigen und moglichen, die Lebenspraktik betreffenden Effek-
ten, die sich vor allem in sozialkritischen Diagnosen spiegeln. Zum Abschluss
wird ein Blick auf die zwei genannten jiingsten kritischen Theorieansitze gewor-
fen, die beide in dem Sinne kritisch zu nennen sind, als sie nicht die Grenzen des
Erkennbaren bestimmen, sondern die Voraussetzungen des Denkens und unserer
Konzepte an den ,Ridndern‘ wissenschaffender Diskurse aufzeigen wollen und so
eine Grenziiberschreitung darstellen. Die Dekonstruktion des kantisch gepréigten
praktischen Denkraumes — so die Diagnose — ist zumindest an den Réndern der
Philosophie in vollem Gange. Das beschreibt den letzten Aspekt, der die der
Theoriebildung in der Moderne weiterhin zugrunde liegenden Denkmuster be-
trifft.

1. Ergebnisse der Analyse oder: Was sich mit Kant
(nicht) begriinden lasst

Die Analyse der kantischen kritischen Theorie hatte sich — gemif3 der Einleitung
— an drei Fragen orientiert: ,Welche Funktion haben die einzelnen Erkenntnisse
der theoretischen und der praktischen Philosophie bei der Bestimmung der
Denkvermogen?‘ und ,Gibt es unhinterfragte Denkmuster oder grundlegende
,Prinzipien‘, die in der kantischen Konzeptualisierung des Praktischen vorausge-
setzt und beibehalten werden?°.

Die Rekonstruktion des kritischen Theoriebildungsprojektes, seiner Architek-
tur und der darauf aufbauenden Konzeptualisierung des praktischen Vermdgens
hat u.a. gezeigt, dass die Differenz zwischen Erkenntnissen, die Kant zur theore-
tischen bzw. zur praktischen Philosophie zihlt, nicht der Differenz zwischen den
beiden Vermogen entspricht. Und das auf mehreren Ebenen: Nicht nur verwendet
Kant zur Willensbestimmung explizit das aus der theoretischen Philosophie
stammende Kausalititsprinzip, sondern die (Selbst)-Begriindungsform der prakti-
schen Philosophie entspricht auch dem Modell der transzendentalen Erkenntnis-
und Theoriebegriindung. So wie Kant den transzendentalen Raum erdffnet, um
dort tiber reine, ahistorische Erkenntnisse das Wissen von der Welt zu begriin-
den, erdffnet er mit der Konzeption des Freiheitsbegriffes einen praktischen
Denkraum mit Tiefendimension, der die reine und einzige Form beschreibt, in

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246 | FREIHEIT ALS NORM?

der ein freies Selbstverhiltnis, nach der praktische Gesetze und in Folge intersub-
jektive Praktiken zu denken und zu konstruieren sind. Zwar avanciert Freiheit auf
diese Weise niemals zu einer theoretischen, oder gar empirisch beweisbaren Er-
kenntnis, aber sie erhilt eine (Begriindungs-)Form — um nicht zu sagen: ein Kor-
sett —, die aus der theoretischen Philosophie genommen ist, weil sie in ihren Ent-
wiirfen selbstbegriindend und das bedeutet: konsistent und mit sich identisch
bleiben muss.

Kant geht bei der Bestimmung beider Vernunftvermdgen von der Erfahrung
aus. Er hegt keinen Zweifel daran, dass wir empirische und moralische Erfahrun-
gen machen. Im praktischen Zusammenhang liegt die Erfahrung darin, dass sich
der Mensch selbst Einhalt gebieten kann, in dem er Handlungen unterldsst. Von
dieser Erfahrung ausgehend wird das praktische Vernunftvermdgen so kon-
struiert, dass es sie begriinden kann, d.h. so, dass diese Erfahrung konsistent
denkbar wird. Damit konzipiert Kant bezogen auf den Anfang das praktische
Vermogen ganz analog zum theoretischen, wo er auch mit der Erfahrung anhebt,
denn, so lautet der erste Satz der zweiten Einleitung in die KrV: ,.Daf; alle unsere
Erkenntnis mit der Erfahrung anfange, daran ist gar kein Zweifel; [...] Der Zeit
nach geht also keine Erkenntnis in uns vor der Erfahrung vorher, und mit dieser
fiingt alles an.” (KrV B 1)*. Das bedeutet nicht, dass hier das Sollen aus dem
Wissen, das auch iiber die Erfahrung gewonnen wird, abgeleitet wird: Es ,,mdgen
noch so viele Naturgriinde sein, die mich zum Wollen antreiben [...] so kénnen
sie doch nicht das Sollen hervorbringen, [...] das die Vernunft ausspricht” (KrV
A 548/B 576). Aber es bedeutet, dass die Idee zu einem Begriff der Freiheit, den
die Vernunft sich ausdenkt, um damit Sittlichkeit begriinden zu kdnnen, an eine
intellektuelle Erfahrung riickgebunden werden kann, die Kant als universell vor-
aussetzt.

Waihrend also fiir die theoretische Philosophie das Nachdenken mit der sinn-
lichen Erfahrung anfingt und dann deren Moglichkeitsbedingungen a priori im
Verstand aufgesucht und gefunden werden, fingt das Nachdenken fiir die prakti-
sche Philosophie mit einer intellektuellen, d.h. reflexiven Erfahrung an und sucht
ebenfalls, von dieser ausgehend, deren Moglichkeitsbedingungen a priori — in der
reinen Vernunft, die gerade in dieser intellektuellen Erfahrung oder als diese in-
tellektuelle Erfahrung fiir Kant praktisch und damit real wird: als solche verwirk-
licht sich die reine praktische Vernunft. Dass es Sittlichkeit und Sittengesetze
gibt, wird dabei ebenso wenig bezweifelt, wie dass wir sinnliche Erfahrungen
machen bzw. denken konnen. Im theoretischen Zusammenhang lautet bekann-
termafen die Anschlussfrage, wie diesen Erfahrungen der Status wahrhafter Er-
kenntnisse zugeschrieben werden kann; im praktischen Zusammenhang lautet die

4 In der ersten Auflage formuliert Kant weniger deutlich: ,,Erfahrung ist ohne Zweifel
das erste Produkt, welches unser Verstand hervorbringt [...] Sie sagt uns zwar, was
da sei, aber nicht, daf es notwendigerweise, so und nicht anders, sein miisse.” (KrV
Al).

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KANTISCHE FLUCHTLINIEN | 247

Frage, wie aus einer nicht einmal sinnlichen, sondern nur intellektuellen Erfah-
rung, dem Status der Naturgesetze entsprechende, allgemein giiltige Gesetze
formuliert werden konnen, so dass diese ebenfalls allgemeine Verbindlichkeit
beanspruchen konnen. Damit biirdet Kant der Autonomie oder der ,Entunterwer-
fung® als vorgdngige Aufgabe nicht nur die Erkenntnis der Erkenntnis auf — wie
Foucault bemerkt —, sondern er notigt die praktische Vernunft als Freiheit auch,
in der epistemologischen Form des begriindenden Selbstbezuges real zu werden.

Die Faktizitit des Sittengesetzes und mit ihm die immer auch empirisch an-
zutreffende Sittlichkeit — die gleichwohl nicht auf ethische Tugendhaftigkeit zu-
riickfiihrbar ist, weil diese niemals beweisbar wire — bilden so den Ausgangs-
punkt der Konzeptualisierung des Praktischen. Auf der einen Seite wird von dort
ausgehend in einer transzendentalen Denkbewegung nach deren Moglichkeitsbe-
dingungen gesucht. Auf der anderen Seite werden von dort ausgehend das
Rechtsprinzip und die weiteren Gesetze der Sittlichkeit sowie durch Wiederein-
setzung in sich selbst das Prinzip der Tugendhaftigkeit bestimmt und so die Brii-
cke zur praktischen Anthropologie und zu den gesellschaftlichen Institutionen
geschaffen.

Es galt also die praktische Vernunft so zu konstruieren, dass aus ihr die Ge-
setze, die das menschliche Miteinander regeln, abgeleitet werden konnen, ob-
wohl ihnen kein phinomenaler Gegenstand in der Anschauung korrespondiert,
um analog zu den Gesetzen der Natur ihre Geltung zu beweisen. Kant 16st diese
Aufgabe, indem er — in der Tradition Descartes’> — die Vernunft in ihrer Existenz
immer schon allgemeine Geltung beanspruchen lisst, weil er sie als allgemeine
voraussetzt und sie so dem Sittengesetz logisch voranstellt. Das Sittengesetz hat
nicht deshalb Geltung, weil es ein Faktum ist, sondern weil es aus der prakti-
schen Vernunft, die Kant als allgemeines Zwecke setzendes Selbstbestimmungs-
vermdgen voraussetzt, ableitbar ist:

»Wenn es also ein oberstes praktisches Prinzip [...] einen kategorischen Imperativ ge-
ben soll, so muss es ein solches sein, das aus der Vorstellung dessen, was notwendig fiir
jedermann Zweck ist, weil es Zweck an sich selbst ist, ein objektives Prinzip des Willens
ausmacht, mithin zum allgemeinen praktischen Gesetz dienen kann. Der Grund dieses
Prinzips ist: die verniinftige Natur existiert als Zweck an sich selbst. So stellt sich not-
wendig der Mensch sein eigenes Dasein vor; sofern ist es ein subjektives Prinzip
menschlicher Handlungen. So stellt sich aber auch jedes andere verniinftige Wesen sein
Dasein zufolge ebendesselben Vernunftgrundes, der auch fiir mich gilt, vor; also ist es

5 Descartes beginnt ja seinen Discours ... mit dem wunderbaren Satz: ,,.Der gesunde
Verstand ist die bestverteilte Sache der Welt; denn jedermann glaubt, so wohl damit
versehen zu sein [...]; [das] beweist [...], daB die Kraft, gesund zu urteilen und
Wahres von Falschem zu unterscheiden — was man recht eigentlich ,gesunden
Verstand® oder , Vernunft‘ nennt — von Natur gleich ist, bei allen Menschen* AT VI:
S. 1.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248 | FREIHEIT ALS NORM?

zugleich ein objektives Prinzip, woraus als einem obersten praktischen Grunde alle Ge-
setze des Willens miissen abgeleitet werden konnen.* (GMS 11.49 AA Bd. 4:429 T.s.). 6

Man kann Kant vorwerfen, nicht weiter nach der Bedingung der Allgemeinheit
gefragt zu haben — was Hegel in der Phdnomenologie des Geistes korrigiert,
wenn er der Reflexionsleistung auf das Allgemeine einen Verweis auf die Gat-
tung zuschreibt.” Allerdings muss man einriumen, dass sich aus Freiheit Zwecke
setzend selbst zu bestimmen, fiir Kant tiberhaupt nur unter der Bedingung der
Allgemeinheit realisierbar ist. Wenn iiber die vorausgesetzte Allgemeinheit die
Geltung des Sittengesetzes beansprucht wird, dann expliziert der Rechtsgrund-
satz nicht in erster Linie eine Einschrinkung der Selbstbestimmung aus Freiheit,
sondern formuliert eine ihrer konstitutiven Bedingungen — der praktische Frei-
heitsbegriff ist iiberhaupt nur ein Freiheitsbegriff, weil in seiner Formulierung
immer schon auf alle anderen verniinftigen Wesen rekurriert wird. Praktische
Vernunft wird als in diesen Strukturen existierend gedacht, nur wenn und inso-
fern diese als allgemeine verstanden werden. Jedes andere Verstindnis von blof
singuldr gedachter, freier Selbstbestimmung ginge an der kantischen Konzeption
praktischer Freiheit vorbei. Der in der Rechtsphilosophie explizit erwéhnte
Zwang richtet sich gerade gegen einen dufleren Gebrauch der Freiheit, durch den
eines der konstitutiven Momente praktischer Freiheit geleugnet wird, weil ein
falscher Gebrauch gegen den Aspekt der Allgemeinheit in der Selbstbestimmung
gerichtet ist.

In diesem Zusammenhang gilt es auch den Unterschied zwischen Singularitit
und Individualitit hervorzuheben: Der konkrete Mensch als empirisches Indivi-
duum ist niemals Gegenstand der Theorie, sondern immer nur ein Beispiel fiir
allgemein angenommene Strukturen, die zwar ein singulidres Subjekt beschrei-
ben, aber eben gerade nur als Repridsentant allgemeiner, d.h. objektiver Struktu-
ren, weil diese per definitionem fiir alle moglichen Menschen angenommen wer-
den. Insofern das singuldre Subjekt immer schon als allgemeines theoretisiert
wird, wird von seiner Individualitit abgesehen — anders ist das itiberhaupt nicht
diskursivierbar.® Es ist also keinesfalls so, dass Kant davon ausginge, dass die

6 Vgl. auch nochmals KpV AA Bd. 5: S. 5 Anm.

7 Im ersten Teil der Phdnomenologie des Geistes zeigt Hegel, dass jeder (philosophi-
schen) Reflexion auf allgemeine Strukturen eines gedachten Gegenstandes immer
ein Bewusstsein davon vorhergeht, dass es mehrere Reprisentanten dieses Gegens-
tandes gibt — und das gilt auch fiir die Reflexion auf das eigene Denkvermogen.
Wer allgemein sagt, hat immer schon eine Idee von vielen, fiir die das Gesagte Gel-
tung beansprucht.

8 Mit Hegel zeugt jeder Begriff von Allgemeinheit und birgt damit immer eine gewis-
se Abstraktion in sich. Insofern Begriffe auf Singularititen hinweisen sollen, sind
sie folglich immer in sich widerspriichlich zu nennen. In diesem Sinne entfremdet
jeder Begriff, sobald er auf eine generelle Einzigartigkeit verweist; vgl. Judith But-
ler (2000). ,Restaging the Universal: Hegemony and the Limits of Formalism* in:

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KANTISCHE FLUCHTLINIEN | 249

empirischen Individuen frei seien und es eine Theorie dieser empirischen Freiheit
zu entwerfen gélte, sondern es ist vielmehr so, dass es fiir Kant allein die Erfah-
rung des Innehaltens im Denkens gibt, die er einen Imperativ nennt, und dass er
von dort aus die reine Konstruktion beginnt. Praktische Freiheit ist kein Abbild,
sondern eine Idee, aus der sich die Vernunft

,-mit volliger Spontaneitit eine eigene Ordnung nach Ideen [macht], in die sie die empi-
rischen Bedingungen hineinpaft, und nach denen sie sogar Handlungen fiir notwendig
erklirt, die doch nie geschehen sind und vielleicht nie geschehen werden, von allen
aber gleichwohl voraussetzt, dal die Vernunft in Beziehung auf sie Kausalitdt haben
konne; denn ohne das, wiirde sie nicht von ihren Ideen Wirkungen in der Erfahrung er-
warten.* (KrV A 548/B 577).

Mit Kant verfiigen wir als Menschen {iber ein spontanes Potential, das den Grund
der Einheit unseres Denkens bzw. des Denkens schlechthin ausmacht — wie sich
das benutzen ldsst, in welchen Strukturen es sich praktisch realisiert, was daraus
ableitbar sein konnte oder nicht, das ist eine Frage der Theoretisierung und des
Entwerfens, wobei wir davon ausgehen (miissen), dass diese Entwiirfe auch tat-
sdchlich Wirkungen auf unser Leben haben konnen — sonst, so liee sich ergin-
zen, hitte alle intellektuelle Anstrengung keinen anderen Sinn als die reine Lust
am schopferischen Denken.

Wenn also das empirische Individuum praktische Freiheit im Sinne der kanti-
schen Konzeption zu realisieren trachtet, dann kann er oder sie das nur, wenn er
oder sie die anderen immer schon in das eigene Kalkiil mit ein bezieht, weil diese
Freiheit iiberhaupt nur als solche konzipiert ist. Praktische Freiheit kann im kan-
tischen Sinne nur in Bezug auf das sie konstituierende Moment der Allgemein-
heit wirklich werden — oder gar nicht. Wenn man sich auf Freiheit im kantischen
Sinne berufen will, dann sollte diese notwendige Implikation présent sein — so
dass jegliche Vorstellung von individuellen Freiheiten, die es zu biandigen gilte,
gar kein Fall dieses Konstruktes wire, weil diese eine andere Freiheitskonzeption
forderten. Die von Kant aus dieser Konzeption des Freiheitsbegriffes und seines
Prinzips abgeleiteten Gesetze der Sittlichkeit sind so ausformulierte Moglich-
keitsbedingungen zur Ausiibung der eigenen Zwecke setzenden Selbstbestim-
mungskompetenz auf der Grundlage der Annahme, diese sei allgemein gegeben.
Darin besteht einer der Griinde, warum Hegel die Grundlagen der Realisierung
allgemeiner Sittlichkeit in seiner Rechtsphilosophie beschreibt: Dort werden die
Voraussetzungen und Rahmenbedingungen diskutiert, die aus dem auf Allge-
meinheit beruhenden, praktischen Freiheitsbegriff fiir die individuelle Ausiibung
von Freiheit — fiir deren dufleren Gebrauch — folgen.

Dies et al. (2000). Contingency, Hegemony, Universality: Contemporary Dialogues
on the Left. London/NY: Verso, S. 11-43.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250 | FREIHEIT ALS NORM?

Wird die vorausgesetzte Bedingung der Allgemeinheit — und werden die daraus
ableitbaren Folgerungen, die im kantischen Rechtsprinzip als Bedingung fiir den
dufleren Gebrauch der Freiheit, d.i. als Bedingung selbstbestimmten Handelns
schlechthin zum Ausdruck kommen - iibersehen, dann ergibt sich freilich ein
Antagonismus zwischen einer scheinbar immer schon vorhandenen présozialen
eigenen Freiheit und den scheinbar nachgeordneten gesellschaftlichen Zwdingen,
der diesen ,untergeordnet® werden miissten Dabei liegt doch das eigentlich pro-
gressive Moment dieses Freiheitsbegriffes gerade in der Kopplung an alle ande-
ren als deren notwendige Bedingung — aber alle umfasst immer auch einen selbst
und meint daher keineswegs den Ausschluss der eigenen Interessen. Freiheit zu
realisieren bedeutet eben gerade beides: dass jede/r Einzelne dabei weder sich
selbst noch irgendeinen anderen benachteiligt bzw. dass jede/r Einzelne sowohl
sich selbst als auch die anderen beriicksichtigt.

Es geht aber auch nach Kant nicht primir darum, ,mit seinem Gewissen im
Reinen zu sein‘, sondern schlichtweg darum, anzuerkennen, dass konsistente
selbstbestimmte Zwecksetzung nur aufgrund der in dieser Idee vorausgesetzten
Allgemeinheit realisierbar ist — nur daraus ergibt sich ihre Legitimitdt. Statt den
anderen und sich selbst ,ins Gewissen zu reden‘ und sie iiber Appelle zu sozial
kompatiblen Mitmenschen machen zu wollen, gilt es daher, ihnen wie sich selbst
die Vorteile — und moglichen Nachteile — des Konzeptes aufzuzeigen. Damit ist
aber das Feld der ,Moralitéit‘, wenn dort unbedingter Weise dariiber Auskunft
gegeben wird, welche Handlungen an sich selbst ,gut‘ und welche ,bose® sind,
verlassen — und das auch schon bei Kant, fiir den diese beiden Pridikate eine
Folgerung aus seinem Freiheitsbegriff darstellen und ihm nicht etwa vorange-
stellt werden.” Die Frage lautet dann ,nur noch‘: Wollen wir dem Konzept — mit
allen Konsequenzen — zustimmen? Ja, weil wir etwas davon haben; nein, weil der
Nutzen nicht iiberzeugt.

Eine Zwischenbemerkung sei im Folgenden in Bezug auf einen (intendierten)
Nebeneffekt der Analyse des Theoriebildungsprojektes erlaubt: Auch iiber die
Architektur ldsst sich bestitigen, dass Fragen nach konkreten Handlungsdirekti-
ven nicht mit dem kategorischen Imperativ beantwortet werden kénnen, weil erst
die Metaphysischen Anfangsgriinde fir Kant die Briicke zwischen reiner Beg-
riffsbestimmung und empirischer Datensammlung bilden. Die Erneuerung der

9 Kant verzichtet zur Definition dessen, was er sittlich gut nennt, mit Vehemenz auf
alle Bestimmungsgriinde, die nicht aus reiner Vernunft stammen. So weist er so-
wohl eine wie auch immer vernunftextern gegebene Vorstellung von ,Gut® und
,Bose‘ als auch andere vorhergehende Bestimmungsgriinde zuriick — weil sie die
falsche Form aufweisen: sie kommen von aufen und ordnen so die Vernunft einer
fremden Bestimmung unter. Die KpV sei der Ort, das Paradoxon zu kldren, ,,daf}
ndmlich der Begriff des Guten und Bosen nicht vor dem moralischen
Gesetze [...], sondern nur nach demselben und durch dasselbe be-
stimmt werden miisse.“ KpV AA Bd. 5: S. 62f. T.S.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KANTISCHE FLUCHTLINIEN | 251

Metaphysik ist fiir Kant nicht nur ein Mittel zur Erreichung eines praktischen
Zwecks, sondern eine Aufgabe, die ziemlich am Schluss seines Gesamtprojektes
steht, was sich auch in der chronologischen Reihenfolge der Schriften spiegelt.
Erst in der Metaphysik der Sitten findet der Ubergang von den reinen Erkenntnis-
sen und ihren Ableitungen zu den historisch situierten Anwendungsfragen der
Empirie statt — auch wenn Kant aus didaktischen Griinden anhand von Beispielen
bereits in der Grundlegung den Weg vorzeichnet, wie er von der ,reinen Moral-
philosophie®, die die Metaphysik der Sitten einschlieBt, zur immer auch empi-
risch orientierten Rechtslehre zu gelangen denkt. Kant ist hier sehr explizit, nennt
er doch den Ubergang von der reinen Begriindung zur Verschmelzung mit dem
historisch gewachsenen Naturrecht Metaphysische Anfangsgriinde der Rechtsleh-
re. Wobei zu beachten ist, dass dem kantischen Verstindnis nach ,empirisch’
auch hier nicht meint, dass die Philosophie einen Antwortalgorithmus fiir morali-
sche Dilemmasituationen zur Verfiigung zu stellen habe.'” Sie kann nur so etwas
wie ein Auswahlkriterium liefern, welche Situationen, Fragen oder Probleme
iiberhaupt als moralisch relevant gelten kénnen und welche nicht.

Den viel beschworenen kategorischen Imperativ und den darin vorgeschlage-
nen , Verallgemeinerungstest‘, ob die eigene, d.h. subjektive, handlungsleitende,
aber nicht anleitende,“ Maxime auch zum allgemeinen Gesetz tauge, eins zu
eins zur Anwendung bringen zu wollen und damit zu bestimmen, welches Han-
deln erlaubt und welches verboten sei, geht an den Intentionen Kants mit Sicher-
heit vorbei. Vielmehr beabsichtigt Kant zu zeigen, welche Bedingungen eine
Maxime erfiillen miisste, die als allgemeines Gesetz formuliert Geltung bean-
spruchen diirfte: Sie muss auf ein allgemeines ,Immer-schon‘ zuriickgreifen kon-
nen. Es geht ihm also um eine im wahrsten Sinne des Wortes formale Bestimmt-
heit dessen, wie ein Gesetz aussehen muss, damit der Charakter des Gesetzhaften
tiberhaupt sinnvoll zugesprochen werden kann. Keinesfalls ist es das Ziel, eine
materiale Bestimmung vorzugeben. Eine Maxime kann dann und nur dann als
moralisches Gebot formuliert werden, wenn das ihr zugrundeliegende Prinzip bei
jedem Menschen vorausgesetzt werden kann, wie das fiir Kant etwa die Maxime
der Selbsterhaltung — die sich in der Selbstzwecksetzung ausdriickt — erfiillt, weil
er davon ausgeht, dass die Selbsterhaltung eben solch ein allgemein voraussetz-
bares Prinzip ist.

Das bedeutet aber auch, dass es nur einige wenige, wirklich als grundlegende
Sittengesetze formulierbare Gebote geben kann, weil die zugrundeliegende Frage

10 Vgl. hierzu im Resultat gleichlautend O’Neill 1989 und Esser 2004.

11 O’Neill macht den Unterschied anhand eines Beispiels deutlich: Wenn die Maxime
lautet: ,Sei freundlich zu Deinen Gisten®, ist damit noch lange nicht bestimmt auf
welche Weise diese Freundlichkeit angemessen zum Ausdruck gebracht werden
kann: Ob mit dem Angebot einer Tasse Kaffe oder gerade damit nicht. Daher wird
das handlungsleitende Prinzip vollkommen unterschiedliche handlungsanleitende
Prinzipien einschliefen, die je nach Kontext dem Prinzip prima facie entsprechen
oder widersprechen konnen; vgl. O’Neill 1989: S. 84f.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252 | FREIHEIT ALS NORM?

immer lauten muss, ob die eigene subjektive Maxime auch allgemein, als objek-
tive, vorausgesetzt werden kann, wie Kant am Beispiel der Gliickseligkeit ein-
dringlich zeigt. Dann und nur dann, wenn das je eigene subjektive Wollen
zugleich allen anderen als deren je eigenes subjektives Wollen zugeschrieben
werden kann, ist ein Gesetz formulierbar, das diese Bedingung als Strukturmo-
ment in sich aufnimmt, weil es beide Aspekte — den subjektiven und den objekti-
ven, weil allgemeinen — zugleich zur Geltung kommen ldsst. Zudem kann man
sagen, dass Kant uns keinesfalls in die geistige Untitigkeit, d.h. Unmiindigkeit,
entldsst, wenn es darum geht, aus diesem prinzipiellen, die Form vorgebenden
Sittengesetz, den empirischen Umstéinden angepasste Gesetze fiir das sittliche
Zusammenleben zu folgern. Sittliches Zusammenleben heifit aber, die Handlun-
gen der Menschen, d.i. den dufleren Gebrauch der Freiheit als allgemeine selbst-
konsistente, Zwecke setzende Selbstbestimmung, aufgrund dieses Freiheitsbeg-
riffes zu koordinieren bzw. zur Entfaltung kommen zu lassen.

Die Forderungen nach direkter Anwendbarkeit der praktischen Philosophie
greift vor diesem Hintergrund einerseits zu kurz und erscheint andererseits als zu
oberfléchlich: Philosophische Theorien werden in der Moderne durch und durch
praktisch — aber nicht, indem man sie anwendet, sondern indem ihre Begriin-
dungsfiguren gleichsam real werden. So ist die kantische Figur freier Selbstreali-
sation auf der einen Seite lingst zum normativen Maf jeder am Subjekt orientier-
ten Praxis geworden, insofern sie das Ideal des Subjekts schlechthin zeichnet.
Auf der anderen Seite ist aber die hidufig eingenommene Haltung, sich von der
Philosophie sagen lassen zu konnen, was konkret zu tun sei, keinen Schritt iiber
die von Kant in Zur Beantwortung der Frage: Was ist Aufkldrung? so sehr kriti-
sierte Haltung des sich lenken Lassens hinausgekommen.'” Die kantische Theorie
ist daher in Bezug auf aktuelle empirische ethische Fragestellungen nicht in der
Weise ,anschlussfihig, wie das héaufig von der Philosophie gewiinscht und zu-
nehmend auch erwartet wird.

In Bezug auf den generellen Zusammenhang von Freiheitsbegriff und Sitt-
lichkeit ist zu sagen, dass der positive Freiheitsbegriff, d.i. derjenige, der als ge-
setzgebende Vernunft interpretiert wird, Gott als Gesetzgeber fiir die Gesetze der
Sittlichkeit, insofern sie das menschliche Miteinander betreffen, zu ersetzen ver-
mag und zwar so, dass daraus kein Zwang zu einem tugendhaften Selbstverhdiltnis
durch andere abgeleitet werden kann! Garantiert wird die sittliche Funktionalitit
des Rechtsprinzips durch das formale Kopieren des Sittengesetzes, das iiber die
vorausgesetzte Allgemeinheit der Vernunft die anderen immer schon konzeptio-
nell mit einbezieht. Deshalb kann es als verbindliche Grundlage fiir Gesetze die-

12 So heilit es dort: ,,Unmiindigkeit ist das Unvermdgen, sich seines eigenen Verstan-
des ohne Leitung eines anderen zu bedienen. [...] Habe Mut, dich deines eigenen
Verstandes zu bedienen.” (WiA AA Bd. 8: S. 35), was man vielleicht doch wortlich
nehmen sollte, zumal Kant in Zum ewigen Frieden davor warnt, die Philosophen zu
Konigen zu machen: zwar sollen ihre Maximen gehort werden, aber mehr auch
nicht, vgl. AA Bd. 8: S. 369.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KANTISCHE FLUCHTLINIEN | 253

nen, die das intersubjektive Feld und damit Inferaktionen im weitesten Sinne
gemil dem Sittengesetz steuern: Niemand darf des anderen Recht auf selbstbe-
stimmtes Handeln einschrinken, solange dessen Handeln der Form des sittlichen
Rechtsprinzips nicht widerspricht — vollkommen gleichgiiltig, aus welchen
Griinden der andere sich so zum Handeln bestimmt, wie er es tut.

Das bedeutet aber in aller Klarheit, dass auch niemand anderen vorschreiben
darf, wie sie zu leben hitten, was fiir ein reflektiertes Selbstverhiltnis sie zu ent-
wickeln haben, denn das ist ein Terrain, auf dem niemand anderes reiissieren
darf, als nur jede/r Einzelne selbst. In diesem Sinne ist nochmals zu betonen,
dass die Tugendlehre Kants nur als Vorschlag interpretiert werden darf, wie ein
vollstindig selbstkonsistentes, selbstbestimmtes und Zwecke setzendes Leben
aussehen wiirde und konnte — aus ihr kann aber keinerlei Miissen abgeleitet wer-
den und daher auch keine Restriktionen, Sanktionen oder sonstige Vorschriften,
die Gemeinschaften glauben, den Einzelnen machen zu diirfen! Zwang gibt es bei
Kant im Recht — und nicht in der Tugend, weil ein ideales Selbstverhéltnis zwar
aufgegeben, aber nicht erzwungen werden kann und darf!"

In diesem Sinne formuliert sowohl das Sittengesetz als auch das kantische
Rechtsprinzip die Bedingung der Moglichkeit optimalen oder maximalen Frei-
heitsgebrauches — im kantischen Sinne bedeutet das immer auch: optimaler und
maximaler Freiheitsrealisation! Das Rechtsprinzip iteriert die konzeptionell vor-
ausgesetzte Allgemeinheit im praktischen Freiheitsbegriff auf der Ebene der im-
mer mitzudenkenden Interaktionssituation. Die kantische Idee, die subjektive
Freiheit an die (objektive) Allgemeinheit zu binden, d.h. Freiheit von dieser Be-
dingung abhingig zu machen oder nur aufgrund deren denkbar und méglich zu
machen, dass alle sie in gleicher Form realisieren wollen und konnen, zumindest
im duBeren Gebrauch, bietet daher ebenso Moglichkeiten, wie sie ihre Verwirkli-
chung normiert oder standardisiert.'*

13 Dieser Punkt wird insbesondere dort interessant, wo es darum geht, Menschen ihre
Lebensformen vorzuschreiben, wozu es immer einer stichhaltigen Begriindung be-
darf — ich komme darauf zurtick.

14 Buchheim beschreibt Freiheit in diesem Sinne als ,,Verhiltnisbegriff* (Thomas
Buchheim (2006). Unser Verlangen nach Freiheit. Hamburg: Meiner, S. 30), der
bezogen auf den einzelnen allein gar keinen Sinn haben kann: ,Die Freiheit ist so
etwas wie Handel und Prosperitit, die auch kein einzelner fiir sich treiben oder be-
sitzen kann, obwohl jeder einzelne .etwas davon hat‘. In einem solchen Verhiltnis
des Gebens und Nehmens der Freiheit liegt auch der Grund dafiir, daf die Freiheit
im gesellschaftlichen Sinn — ,liberty‘ nach John Stuart Mill — da8} also soziale Frei-
heit letztlich dasselbe ist wie die Freiheit im personlichen Verstande, d.h. die Frei-
heit des Individuums, die englisch eher mit ,freedom® bezeichnet wird. Daf} sie bei-
de letztlich dasselbe sind, bedeutet nicht, da} sie miteinander austauschbar wéren,
sondern daf3 sie zwei unterschiedliche Seiten einer Medaille sind, die ja nur deshalb,
weil sie solche zwei Seiten besitzt, eben die Medaille ist, die sie ist.“ Buchheim
2006: S. 164f. Besser ldsst sich meines Erachtens kaum die Intention Kants formu-
lieren und zugleich zeigen, wie wirkmichtig diese Gedanken bis heute in der philo-
sophischen Theoriebildung sind.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254 | FREIHEIT ALS NORM?

So verstanden kann, darf und soll Freiheit solange im Handeln zum Ausdruck
gebracht werden, wie das Handeln den allgemeinen Begriff praktischer Freiheit
nicht verletzt bzw. wie das Handeln den Begriff praktischer Freiheit gerade da-
durch iiberhaupt erst im Gebrauch bzw. in der Anwendung realisiert. Damit
,gibt* es praktische Freiheit bei Kant nur als gesetzes- oder regelhafte und regel-
gebundene, insofern die Form, in der sie gedacht wird, genau das verlangt. Prak-
tische Freiheit hat somit bei Kant selbst eine normative Form, weil er sie formal
in einer spezifischen Weise bestimmt oder definiert: als selbstkonsistente Zwecke
setzende Selbstbestimmung. Ein anderes Modell praktischer Freiheit wird in Be-
zug auf das zu regelnde Feld des Interaktions- und des Selbstverhdltnisses nicht
angeboten, d.h. einfach von Kant nicht entworfen. Deshalb ist Kant keinesfalls
eines Mangels an Theoriebildung zu bezichtigen, da es ihm ja gerade darum
ging, einen Begriff praktischer Freiheit zu konstruieren, der das Ziel der Theorie-
bildung, namlich in Bezug auf das Sittengesetz menschliche Autarkie und Auto-
nomie denkbar zu machen, vollkommen erfiillen kann. Aber es wird hervorgeho-
ben, dass es sich bei diesem Freiheitsbegriff um ein Modell handelt, das realitéts-
bildend wirksam (geworden) ist, weil Freiheit bis heute so gedacht und realisiert
wird."

Dass die formale Konstruktion kantischer Freiheit selbst zur ideologischen,
weil unhinterfragten Norm geworden ist, und damit auch Formen von Unfreiheit
und Zwang, die nicht als Bedingung allgemeiner Freiheit zu rechtfertigen sind,
hervorbringt, ist die Kehrseite der Medaille und eine der Thesen dieser Untersu-
chung. Sie stiitzt sich auf die Resultate der Analyse und besteht darin, dass Kant
durch seine Konzeptualisierung des dem praktischen Vermogen zugrunde lie-
genden Freiheitsbegriffes nicht nur definiert hat, was unter richtiger, weil sozial
bedingter und daher kompatibler Freiheit verstanden werden darf, sondern
zugleich den in Folge unreflektierten und damit ideologischen Denkraum aufge-
spannt hat, in dem seit iiber 200 Jahren das Praktische konzeptualisiert wird. Die-
ser These wird im folgenden Abschnitt skizzenhaft nachgegangen; es geht dabei
insbesondere darum, die Idee des Denkraumes und der Achsen zu zeichnen, in
dem und an denen entlang sich die philosophisch-praktische Theoriebildung der
Moderne abbilden lisst.

15 Freilich gibt es den einem Schattenspiel gleichenden akademischen Streit zwischen
Deterministen und Freiheitsapologeten — den Nida-Riimelin kritisch rein akade-
misch nennt; vgl. Anm. 346 — dieser bestimmt aber beispielsweise nicht die Formie-
rung der Grundlagen unserer politischen Institutionen.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KANTISCHE FLUCHTLINIEN | 255

2. Effekte der kantischen Konzeption
praktischer Freiheit

Die Effekte der kantischen kritischen Theoretisierung des Praktischen werden
danach unterschieden, ob sie die nachfolgende ausdifferenzierende Theoriebil-
dung, oder ob sie die gesellschaftliche Praxis im weitesten Sinne betreffen, und
zwar in Bezug auf Normierungs- oder Normalisierungs-, sprich Identititsbil-
dungszwinge. In diesem Sinne skizzieren die nachfolgenden Ausfithrungen An-
schliisse an die Ergebnisse der vorliegenden Arbeit. Dafiir kann auch auf bereits
vorhandene Studien verwiesen werden — wie beispielsweise auf diejenigen der
Kritischen Theorie, von Foucault oder von Robert Pippin —, die zwar nicht alle
unmittelbar auf die Effekte der kantischen Konzeption von Freiheit ausgelegt
sind, aber als Beleg fiir den konstatierten Trend dienen kénnen.

Um deutlich zu machen, unter welcher Perspektive hier von Theoriebildungs-
effekten die Rede ist, wird im Folgenden nochmals in aller Kiirze skizziert,
inwiefern Kant auch mit seiner praktischen Philosophie einen neuen ,Denkraum’
eroffnet hat. Entsprechend den Ergebnissen der vorliegenden Analyse kann der
Foucault’schen These, Kant habe mit seiner Forderung nach reinen Erkenntnis-
sen, die es durch eine oder in einer transzendentale/n Reflexion zu erwerben
gilte, einen neuen epistemischen Raum allererst erdffnet — weil er diese Tiefen-
dimension er- und nicht gefunden habe —, hinzugefiigt werden, dass das theore-
tische transzendentale Selbstverhiltnis von Kant in die praktische Philosophie
transferiert worden ist, und dort in Form des freien, formal bloB auf sich selbst
bezogenen Selbstverhdltnisses erneut zur Geltung kommt. In diesem Sinne
konnte die gemeinsame epistemische Form, in der sich die theoretische und die
praktische Vernunft realisieren, als selbstreferentieller Bezug oder eben als
Selbstverhdltnis charakterisiert werden, auch wenn es wesentliche Differenzen
gibt.

Eine Differenz besteht darin, dass sich die theoretische Vernunft nicht eigent-
lich auf sich selbst bezieht, sondern auf den Verstand und die Sinnlichkeit. So
wird das theoretische Selbstverhiltnis des Denkvermogens auf vielfache Weise
von Kant binnen differenziert, wenn auch die Begriindung fiir den Erkenntnis-
status transzendentaler Erkenntnisse gerade in der strukturellen Homologie
zwischen theoretischer Vernunft und Verstand zu finden ist.'® Eine zweite Dif-
ferenz ist fiir den epistemischen Raum des Praktischen nach Kant ebenso wesent-
lich wie die reflexive Form selbst: die in der Bestimmung einer Zwecke setzen-
den Freiheit zum Ausdruck gebrachte Bewegung auf die Zukunft hin, d.h. die

16 Dass sich die Vernunft dann auch noch die Funktion der synthetisierenden Ver-
standesbegriffe in einem unlauteren Transfer auf ihre spekulativen Fragen zu eigen
macht und so den Ideen oder eben Vernunftbegriffen den gleichen Erkenntnisstatus
zubilligt, wie den reinen Verstandesbegriffen, tut in diesem Zusammenhang nichts
zur Sache.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

256 | FREIHEIT ALS NORM?

Werdenskomponente im Selbstverhiltnis der praktischen Vernunft zu sich als
subjektiver wie objektiver Zweck, die einer in die Vernunft hinein verlegten,
expliziten Zeitlichkeitsdimension entspricht. Im Unterschied zum theoretischen
Selbstverhiltnis, das sich dadurch auszeichnet, das, was phdnomenal der Fall ist,
retrospektiv und das, was unverédnderlich ist, transzendental erkennen zu konnen,
haben wir es hier keinesfalls mit einem erkennenden Selbstverhiltnis, sondern
eben mit einem verwirklichenden zu tun. Das bedeutet, dass das Selbstverhiltnis
einmal retrospektiv bzw. introspektiv ausgerichtet ist und einmal prospektiv.

Auf diese Weise erhilt die praktische Vernunft an oder in sich selbst ein dy-
namisches Moment, das sie allererst als sie selbst werdende auszeichnet, ohne
das ihr telos bereits inhaltlich oder konkret bestimmt wére. Der Raum, den die
praktische Vernunft dadurch aufspannt, ist also einer, der sich in einer stindigen
Bewegung befindet, weil in ihm selbst wesentlich eine Selbstwerdung, eine zeit-
liche Differenz zwischen dem Hier und Jetzt und den Mdglichkeiten in einer zu
realisierenden und realisierbaren Zukunft gedacht wird.

Damit hiingt unmittelbar eine dritte Differenz zusammen, die Historizitit der
praktischen Vernunft bei Kant. Wéhrend die theoretische Vernunft zum einen
den unverédnderbaren, a priorischen Denkapparat zum Vorschein bringt und zum
anderen die ebenso unverdnderbaren Naturgesetze begriindet, bringt das prak-
tische Selbstverhiltnis allein durch seine selbstreferentielle Form die Gesetze
zum Ausdruck, die es begriinden soll — weshalb es rein formal bleiben kann und
muss. Dass deren konkrete Inhalte aber immer an die laufenden soziohistorischen
Bedingungen und Verinderungen angepasst werden miissen, zeigen die sogenan-
nten Kleinen Schriften, wie bspw. die Aufsitze Idee zu einer allgemeinen Ge-
schichte in weltbiirgerlicher Absicht, Beantwortung der Frage: Was ist Auf-
kldrung? oder auch Mutmaflicher Anfang der Menschengeschichte eindringlich.
Das dem Freiheitsbegriff inhdrente Entwicklungspotential, das sich in der subjek-
tiven Bestimmung der Freiheit als Selbstzwecksetzung ausdriickt, spiegelt sich
darin, dass die duBeren, gesellschaftlichen und sittlichen Verhiltnisse und Ge-
setze aufgrund des gleichen Freiheitsbegriffes als grundsétzlich verdnder- und
entwickelbar gedacht werden — wenn auch natiirlich nicht ihrer Form nach, die
zu den a priorischen Erkenntnissen zu zihlen ist.

Bei Kant finden sich entsprechend auch zahlreiche Hinweise darauf, dass er
sich ein Werden der praktischen Vernunft wenigstens denken kann, weil es nicht
widerspriichlich ist — zumindest scheint es ihm sehr viel sinnvoller, den Mens-
chen von einer progressiven Entwicklungsgeschichte ihrer Vernunft zu erzihlen,
statt sie glauben zu machen, es handle sich seit den Anfingen im Paradies um
eine unaufhaltsame Verfallsgeschichte. So deutet Kant in Mutmaflicher Anfang
der Menschengeschichte, die biblische Genesis — vom paradiesisch guten
Zustand zur Vertreibung aufgrund des Bosen — in eine philosophische Fort-
schrittsgeschichte um, in der sie umgekehrt als Entwicklung vom Schlechteren
zum Besseren interpretiert wird:

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KANTISCHE FLUCHTLINIEN | 257

,,Es ist also dem Menschen eine solche Darstellung seiner Geschichte ersprieBlich und
dienlich zur Lehre und zur Besserung, die ihm zeigt: [...] da er das von jenen Gesche-
hene mit vollem Rechte als von ihm selbst getan anerkennen und sich also von allen
Ubeln, die aus dem MiBbrauche seiner Vernunft entspringen, die Schuld génzlich selbst
beizumessen habe, indem er sich sehr wohl bewuBt werden kann, er wiirde sich in den-
selben Umstidnden gerade eben so verhalten und den ersten Gebrauch der Vernunft
damit gemacht haben, sie (selbst wider den Wink der Natur) zu miSbrauchen.

Und so ist der Ausschlag einer durch Philosophie versuchten éltesten Menschenge-
schichte: Zufriedenheit mit der Vorsehung und dem Gange menschlicher Dinge im Gan-
zen, der nicht vom Guten anhebend zum Bosen fortgeht, sondern sich vom Schlechten
zum Besseren allméhlich entwickelt; zu welchem Fortschritte denn ein jeder an seinem
Teile, so viel in seinen Kriften steht, beizutragen durch die Natur selbst berufen ist.”
(MAM AA Bd. 8:123)

Auch wenn Kant diese dynamisierenden und diskursiven Perspektiven nicht in
seinen kritischen Grundlegungsschriften systematisch darstellt, so widersprechen
sie ihnen keinesfalls, sondern ergeben sich aus der Form, in der der Begriff
praktischer Freiheit dort bestimmt wird. Der neue Raum, der auf diese Weise
aufgespannt worden ist, kann demnach wie folgt beschrieben werden: Seiner
Herkunft nach kommt er aus der theoretischen Philosophie und behilt auf diese
Weise das selbstreferentielle Selbstbegriindungspotential bei. Dieses dient zum
einen dazu, bestehende Gesetze formal zu iiberpriifen und richtet sich zum
anderen auch auf die Zukunft, der es als einzigen Zielpunkt die Verwirklichung
der praktischen Freiheit in der kritischen Form vorgibt. Die Achsen, die das
mogliche und progressive Werden bzw. die Realisierung von Freiheit bestimmen,
entsprechen den Bestimmungen, die dem Freiheitsbegriff in der praktischen
Philosophie als Bedingung der Moglichkeit von Sittlichkeit zugeschrieben
wurden: (Selbst-)Zwecksetzung, Identitit und Selbstbestimmung. Damit ist der
epistemische Raum, innerhalb dessen das Praktische gedacht wird, definiert —
auch wenn in der Philosophie zuweilen die Interpretation der Richtung, in die
sich das Werden bewegt, wieder umgedreht wird, wie beispielsweise in der
Dialektik der Aufklirung.

Mit der Rede von einem Denkraum soll auch darauf aufmerksam gemacht
werden, dass es einen Unterschied gibt, auf welcher Ebene die kantische Theorie
im Anschluss kritisiert worden ist: Der praktischen Philosophie Mingel vorzu-
werfen, bedeutet eben nicht zugleich, den Raum zu verlassen, den sie eréffnet hat
oder prinzipiell dem entworfenen Freiheitsbegriff eine Absage zu erteilen. So
gibt es ganz verschiedene Formen an eine Theorie (kritisch) anzuschlieen:
Durch eine Art Ausdifferenzierung nach Innen; durch Erweiterung der Fragestel-
lung oder des Anwendungs- bzw. Objektbereiches; durch Detail- oder prinzipiel-
le Kritik; durch eine Kritik ihrer expliziten und impliziten Pramissen und viele
weitere mehr. Dabei kann jede Art von Anschluss als Theoriebildungseffekt

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258 | FREIHEIT ALS NORM?

betrachtet werden — sei er addquat oder verfehlt; sei er distanzierend-kritisch,
negierend oder affirmierend.

Fiir die im Folgenden angefiihrten Anschliisse gilt summa summarum, dass
sie bei aller Kritik den kantischen Denkraum, den die praktische Freiheit mit
ihrer Auspriagung der Bestimmungen Identitét, Kausalitdt und Relation zeichnet,
nicht verlassen, sondern ihm in ihren eigenen Konzeptionen zu weiten Teilen
verhaftet bleiben. Das ldsst sich auf wenigstens zwei Weisen verstehen: Zum
einen konnten nachfolgende Theorien klassisch oder ideengeschichtlich auf ihre
Anschlussqualitit hin befragt werden, d.h. auf das hin, was sie von Kant beibe-
halten, was sie kritisieren und verwerfen und was sie auf welche Weise ausdiffe-
renzieren. Zum anderen kann danach gefragt werden, inwiefern und welche der
Achsen des Denkraumes ,praktische Freiheit® selbst zu theoriebestimmenden
Prinzipien erhoben worden sind und wie der erdffnete Raum dadurch fortge-
schrieben worden ist. Jede der beiden Fragestellungen erforderte eigene und ein-
gehende Analysen der vielfiltigen Theorieexplosion, die sich im Anschluss an
Kant von Fichte bis heute beobachten ldsst. Das kann und soll hier nicht geleistet
werden. Stattdessen werden die Achsen des Raumes skizziert, in dem sich die
moderne philosophisch-praktische Theoriebildung seit gut 200 Jahren bewegt.

a. Theoriebildungseffekte

Um der These Gehalt zu verleihen, dass die nachkantische philosophisch-prakti-
sche Theoriebildung in der Moderne innerhalb des kantisch-praktischen Denk-
raumes stattfindet, und diesen nicht etwa ,liberwindet‘, wie hiufiger festgestellt
wird,"” wird vor allem auf — die vielleicht letzten — zwei systematisch angelegten
Theorieentwiirfe eingegangen: Auf Hegels positive Interpretation allen (prakti-
schen) Werdens als dialektische Verwirklichung verniinftiger Freiheit und auf
Sartres negative Diagnose der modernen dialektischen Vernunft als Verwirkli-
chung unauthentischer Freiheit. Dazwischen finden sich einige kurz gehaltene
Hinweise auf Theorien, die als Ausdifferenzierung einzelner Achsen des kanti-
schen Denkraumes betrachtet werden konnen, aber auch als erweiternde An-
schliisse an Hegel und als einzelne Routen, die bei Sartre — vermutlich ein letztes
Mal — wieder in einem System gebiindelt werden. SchlieBlich werden die Theo-

17 Vgl. etwa Henrich: ,Im Blick auf diesen historischen Sachverhalt ist es leicht, die
Beziehung zwischen dem Denken beider als die zweite Stufe auf einer Entwick-
lungslinie zu verstehen. Damit wiirde aber der anderen Tatsache nicht Rechnung ge-
tragen, daf3 die Theorien Kants und Hegels in der Sache einander direkt entgegen-
gesetzt sind“. Dieter Henrich (1982/2001). ,Kant und Hegel‘. In: Ders. 2001 a:
S.175; oder Habermas 1988; Dietmar Heidemann/Kristina Engelhard (Hrsg.)
(2004). Warum Kant heute?. de Gruyter: Berlin/New York, Einleitung, S. 4 sowie
Sally Sedgewick (2006). ,Hegel’s Critique of Kant‘. In: Bird Graham (Hrsg.)
(2006). The Blackwell Companion to Kant. Cambridge: Cambridge University
Press, S. 473-485.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KANTISCHE FLUCHTLINIEN | 259

rien von Adorno, Foucault und Luhmann als Beispiele fiir eine kritische Infrage-
stellung des kantisch-(hegelschen) Denkraumes an dessen Rdndern vorgestellt.

Es sei allerdings explizit angemerkt, dass die folgenden Hinweise zeigen,
dass die Theorien der Moderne nicht eindeutig danach unterschieden werden
konnen, ob sie nun bereits an den Grenzen des kantischen Paradigmas gedacht
wurden oder ob sie ihm noch vollstindig verhaftet sind. Es kann aber auch in der
Philosophie nicht darum gehen, Schubladen aufzumachen und diese dann
eindeutig und scheinbar homogen mit Theorien zu fiillen — sondern nur darum,
Tendenzen offen zu legen. Das bedeutet aber immer auch, vage bleiben zu miis-
sen und zu akzeptieren, dass jede getroffene Einteilung immer zugleich Grenz-
fille mitkonstituiert.

i. G.W.F. Hegel: Gegenwart als verwirklichte freie Vernunft

Betrachtet man die Theorieangebote im Anschluss an Kants praktische
Philosophie, dann zeigt sich bei Hegel zunichst, dass er sein philosophisches
System explizit als Distanzierung zu Kants Vorschlag versteht und das in vielerlei
Hinsicht. Im Fokus steht die praktische Philosophie Kants, die fiir Hegel von
iiberwiegend falschen Primissen ausgeht und auch die falschen Ziele anstrebt,
weil sie die Gegenwart als zu iiberwindende konzipiere.'® Die Kant unterstellte
,Leere des Sollens*, sieht Hegel so nicht etwa nur durch die formale Abstraktheit
des kategorischen Imperativs gegeben, sondern vor allem wegen der von ihm so
gelesenen Verschiebung der Verwirklichung des Gesollten in ein unerreichbares,
weil weltjenseitiges Reich der Zwecke: In der Phdnomenologie hebt er hervor,
dass das (kantische) Sollen zwar als notwendig ausgesprochen werde, aber
gleichzeitig nicht den Anspruch habe, auch wirklich realisiert zu werden, also

18 So heifit es bspw. in der Phdnomenologie zu Beginn des Abschnittes C. Vernunft
zunichst kritisch: ,,In der Bestimmung, sich als Fiirsichseiendes das Wesen zu sein,
ist es die Negativitdt des Anderen; in seinem Bewuftsein tritt daher es selbst als das
Positive einem solchen gegeniiber, [...] das BewuBtsein erscheint entzweit in diese
vorgefundene Wirklichkeit und in den Zweck, den es durch Aufheben derselben
{der Wirklichkeit} vollbringt und statt jener vielmehr zur Wirklichkeit macht. Die
Erfahrung, was die Wahrheit dieses Zwecks ist, stellt das SelbstbewuBtsein hoher,
und es ist sich nunmehr Zweck, insofern es zugleich allgemeines ist {d.h. subjekti-
ver und objektiver Zweck} und das Gesetz unmittelbar an ihm hat.* Unmittelbar im
Anschluss wendet Hegel das Blatt und interpretiert gegen Kant positiv weiter: ,,In
der Vollbringung dieses Gesetzes seines Herzens erfihrt es aber, daf3 das einzelne
Wesen hierbei sich nicht erhalten, sondern das Gute nur durch die Aufopferung des-
selben ausgefiihrt werden kann, und es wird zur Tugend. [...] ihr Zweck ist an sich
schon ausgefiihrt [...], das Gliick {findet sich} unmittelbar im Tun selbst [...] und
das Tun selbst {ist} das Gute [...] {Das Selbstbewuftsein ist} sich also Realitit als
unmittelbar sich aussprechende Individualitit, die keinen Widerstand an einer ent-
gegengesetzten Wirklichkeit mehr findet und der nur dies Aussprechen selbst Ge-
genstand und Zweck ist.” Hegel 1807/1986, Phdnomenologie ... Bd. 3: S. 264.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

260 | FREIHEIT ALS NORM?

,inhaltsleer* bleibe.'” In der Logik betont er den Widerspruch, der sich daraus
ergibt, dass Kant einerseits die Grenzen der Vernunft bestimmen wollte und dann
andererseits iiber diese Grenze hinaus, die so zur bloBen Schranke mutiere, ein
Sollen postuliert habe, das jenseits der erkennenden Vernunft liege und in letzter
Konsequenz das Gesollte als weltjenseitig qualifiziere.”’

Die damit angesprochene Unterscheidung zwischen theoretischer und
praktischer Vernunft insgesamt ist fiir Hegel nicht akzeptabel, wenn sie nicht als
zu durchlaufendes Moment des verniinftigen Selbstwerdungsprozesses betrachtet
wird. Stattdessen postuliert er einen Weltgeist, der eine einzige Vernunft zum
Ausdruck bringt. Aber diese eine Vernunft ist eben gerade ihrer strukturellen
Form nach Kants praktische Vernunft par excellence: Erstens wird sie von Hegel
als sich auf sich hin entfaltende und dabei eine Entwicklung durchlaufende
aufgefasst, deren erkennende und reflexive Denkkategorien ebenso wie alle so-
ziokulturellen und -historischen Zustinde Ausdruck ihrer jeweiligen Entwick-
lungsstufe sind. Zweitens handelt es sich um eine progressive Entwicklung zwi-
schen zwei Zustinden, die miteinander identisch sind, wenn auch zwischen ihnen
eine durch die Entwicklung zu iiberwindende Differenz liegt, weil erst ,am Ende
das an und fiir geworden sein wird, was im Anfang nur an sich vorhanden® war.
Wobei die Vernunft Hegels ihre Entwicklung nur durchlduft, weil es ihr dabei
um sich selbst geht, um sich als Freiheit, die sich entfaltet, indem sie sich
entwickelt, indem sie wird. Der einzige notwendige, alle anderen bedingende
Bestimmungsgrund ist und bleibt daher im gesamten Hegel’schen System die
verniinftige Freiheit selbst.

So 148t sich konstatieren, dass der Weltgeist, als Figur des Absoluten, in dem
alle Momente der permanenten Entwicklung aufgehoben werden, die sich ausdif-
ferenzierende, sich fortentwickelnde, dynamisierte praktische Vernunft oder Frei-
heit Kants ist, mit ihren drei Achsen Selbstkonsistenz, Selbstzwecksetzung und
Selbstbestimmung. Zwar muss Hegel durch das Einreien der Unterscheidung

19 ,,Dieses Handeln also zum Wohl anderer, das als notwendig ausgesprochen wird, ist
so beschaffen, daf} es vielleicht existieren kann, vielleicht auch nicht; daf, wenn der
Fall zufdlliger Weise sich darbietet, es vielleicht ein Werk, vielleicht gut ist, viel-
leicht auch nicht. Das Gesetz hat hiermit [...k]einen allgemeinen Inhalt [...]. [...] sol-
che Gesetze bleiben nur beim Sollen stehen und, haben aber keine Wirklichkeit; sie
sind nicht Gesetze, sondern nur Gebote. Hegel 1807/1986 Phdnomenologie ...: S.
315; vgl. auch Hegel 1821/1986, Grundlinien ..., §135 ff sowie die ertragreiche
Auflistung der Stellen, in denen Hegel das Sollen als inhaltsleer kritisiert, bei Odo
Marquard (1973): ,Hegel und das Sollen® in: Ders. Schwierigkeiten mit der Ge-
schichtsphilosophie. FaM: Suhrkamp, Anm. 3, S. 153 ff. Wobei anzumerken ist,
dass sich dies bei Kant aus systematischen Griinden gar nicht nachweisen lassen
darf, dass es also Kants Intention ist, Moralitit prinzipiell nicht erkennen zu kdnnen
— d.h. aber nicht, dass Kant die Moglichkeit der Verwirklichung von Freiheit,
Aufkldrung und Sittlichkeit geleugnet oder seine Zeit als prisittlich eingestuft hitte
— was die kleinen Schriften zur Geschichte der Menschheit und zur Aufkldrung
trefflich zeigen.

20 Vgl. Hegel 1812/1986, Logik I ... Bd. 5: S. 142-149, insbesondere die Anmerkung.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KANTISCHE FLUCHTLINIEN | 261

zwischen theoretischer und praktischer Vernunft der einen sich auf sich zu bewe-
genden verniinftigen Freiheit beides zumuten, denn sie ist sowohl erkennend tétig
— wenn sie auch nur das retrospektiv zu erkennen vermag, was bereits geworden
ist”! —, als auch verwirklichend, indem sie sich zu jedem gegenwirtigen, histo-
rischen Zeitpunkt gemél ihres Entwicklungsstadiums vielfiltig zum Ausdruck
bringt. Was sie aber in der Hegel’schen Konstruktion nicht mehr ,muss‘, ist, von
einer besseren Zukunft zu trdumen, weil sie sich aufgehoben weil}, in einer stets
verniinftigen Gegenwart. Diese kann zwar falsch interpretiert und daher in ihrer
zeitgemifBen Verniinftigkeit verkannt werden, wodurch das ,,Bediirfnis der Philo-
sophie“22 geweckt wird; aber sie kann niemals unverniinftig sein. Die Momente
des Weltgeistes als subjektive und zugleich objektive Vernunft bringen ihn und
sich selbst in unzihligen Selbstverhiltnissen zum Ausdruck, die ihre jeweilige
Distanz oder Divergenz zu sich selbst durch und in dem fortwihrenden
Entwicklungsprozess tiberbriicken, iiberwinden, an und durch ihn werdend.

Das folgende Zitat aus der Phdnomenologie fasst einige der genannten
Aspekte zusammen:

,»{N}icht das Abstrakte oder Unwirkliche ist [...] Element und Inhalt [der Philosophie],
sondern das Wirkliche, sich selbst Setzende und in sich Lebende, das Dasein in seinem
Begriffe. Es ist der Prozef, der sich seine Momente erzeugt und durchlduft, und diese
ganze Bewegung macht das Positive und seine Wahrheit aus. Diese schlieit also
ebensosehr das Negative in sich, dasjenige, was das Falsche genannt werden wiirde,
wenn es als ein solches betrachtet werden konnte, von dem zu abstrahieren sei. Das
Verschwindende ist vielmehr selbst als wesentlich zu betrachten, nicht in der Bestim-
mung eines Festen, das vom Wahren abgeschnitten, aufler ihm, man weifl nicht wo,
liegen zu lassen sei, so wie auch das Wahre nicht als das auf der andern Seite ruhende,
tote Positive. Die Erscheinung ist das Entstehen und Vergehen, das selbst nicht entsteht
und vergeht, sondern an sich ist und die Wirklichkeit und Bewegung des Lebens der
Wabhrheit ausmacht. Das Wahre ist so der bacchantische Taumel, an dem kein Glied
nicht trunken ist; und weil jedes, indem es sich absondert, ebenso unmittelbar [sich] auf-
10st, ist er ebenso die durchsichtige und einfache Ruhe. In dem Gerichte jener Bewe-
gung bestehen zwar die einzelnen Gestalten des Geistes wie die bestimmten Gedanken

21 Das Werden gilt natiirlich insbesondere fiir das kantische A priori. So lassen sich
die Ausfithrungen zur ,sinnlichen Gewissheit* in der Phédnomenologie auch als phé-
nomenales Nachzeichnen der ontogenetischen Genese der kantischen Anschauungs-
formen Raum und Zeit interpretieren, wodurch sie selbst noch einmal als Resultate
einer reziproken wie dialektischen Entwicklung zwischen sinnlichem Erfassen und
Erfassten von Hegel hergeleitet werden; vgl. Hegel 1807/1986, Phdnomenologie ...
Bd. 3: S. 84-89.

22 Neben der bereits zitierten Stelle aus der Differenzschrift ...: S. 23 findet sich die
Rede von dem ,Bediirfnis der Philosophie‘ auch in den G.W.F. Hegel (1817/1986).
Vorlesungen zur Geschichte der Philosophie. Werke Bd.18. FaM: Suhrkamp, S.
71f.; hier als Reaktion auf den Untergang eines Volkes.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

262 | FREIHEIT ALS NORM?

nicht, aber sie sind so sehr auch positive notwendige Momente, als sie negativ und ver-
schwindend sind.“*

Im Unterschied zum kantischen (transzendentalen) Selbstverhiltnis, in dem die
Vernunft sich als erkennende gleichsam herstellt, das die erkenntnistheoretische
Funktion erfiillt zu begriinden und Widerspriiche zu vermeiden bzw. auszu-
schlieBen, dient das Selbstverhiltnis bei Hegel dazu, Ungleiches und (scheinbar)
Widerspriichliches in einer letzten Einheit aufgehen zu lassen, wahrhafte Iden-
titdt iUber die Differenz herzustellen, um das BewuBtsein, den die wahren
Zusammenhinge erkennenden Philosophen und letztlich die Menschheit mit dem
Gewordenen, also mit der Gegenwart zu versohnen.”* Hegel hat kein Interesse
daran, die Grenzen des Erkennbaren zu bestimmen und das Wissbare vom Ver-
wirklichbaren zu unterscheiden, stattdessen wird fiir ihn alles erkennbar, weil es
sich als prozessuales Selbstverhiltnis des Geistes retrospektiv rekonstruieren
lasst. Das gilt natiirlich auch fiir die Verinderungsprozesse in der materiellen
Natur, die fiir Hegel das fiir sich seiende, nicht-freie Moment des Geistes aus-
macht.

Worum es hier geht, ist das Faktum, dass die Figur, die Hegel mit seinem
ganzen System zeichnet, exakt der Idee einer sich selbst als zu realisierenden
subjektive wie objektive Zwecke setzenden Vernunft entspricht, deren Identitit
gerade dadurch entsteht, dass sie sich auf sich zu bewegt und die den Weg
dorthin aus sich selbst heraus zu bestimmen vermag. Am deutlichsten wird dies
in den Grundlinien zur Philosophie des Rechts, die sich trotz aller Unterschiede
in der Binnenformulierung, in den Achsen bzw. an den Réndern des kantischen
Freiheitsbegriffes bewegt. Denn die Hegel’sche Idee der Sittlichkeit ldsst sich
trotz der Kritik an der kantischen Ethik viel mehr als Ausdifferenzierung des
wohlverstandenen, d.h. auf zwischenmenschlicher Reziprozitit beruhenden, ob-
Jjektiven Freiheitsbegriffes der Rechtslehre, denn als Gegenentwurf interpretieren.
So ldsst sich Hegels Rechtsphilosophie, d.h. Hegels begrifflicher Umgang mit der
Sittlichkeit des Status quo als Ausformulierung des kantischen Freiheitsbegriffes
bzw. seiner Implikationen in der Rechtslehre lesen. Das gilt im besonderen fiir
die sukzessiven Ableitungen positiver Rechtsgrundsitze aus dem Freiheitsbegriff
bei Kant — vom Eigentumsrecht, iiber Vertridge bis zum Staats- und schlielich
Volkerrecht in der Metaphysik der Sitten —, die sich wie eine verkiirzte Inhaltsan-
gabe zu Hegels Grundlinien lesen lassen, die so als ausdifferenzierte Anmer-

23 Hegel 1807/1986 Phdnomenologie ... Bd. 3: S. 46f.

24 ,Die Vernunft als die Rose im Kreuze der Gegenwart zu erkennen und damit dieser
sich zu erfreuen, diese verniinftige Einsicht ist die Versohnung mit der Wirklichkeit,
welche die Philosophie denen gewihrt, an die einmal die innere Anforderung
ergangen ist, zu begreifen und in dem, was substantiell ist, ebenso die subjektive
Freiheit zu erhalten sowie mit der subjektiven Freiheit nicht in einem Besonderen
und Zufilligen, sondern in dem, was an und fiir sich ist, zu stehen.” Hegel
1821/1986, Grundlinien ... Bd. 7: S. 26.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KANTISCHE FLUCHTLINIEN | 263

kungen zu Kants Rechtslehre erscheinen.”” Hegel fragt dort nach den Maglich-
keitsbedingungen von Sittlichkeit und damit von individueller Freiheit und
Selbstverwirklichung, wie Siep herausstellt:

,In der Rechtsphilosophie ldsst sich das Verfahren der Logik durchfithren, indem man
alle Grundbegriffe des Rechts als Ausdifferenzierungen und Anreicherungen des Beg-
riffes des freien, allgemeinen Willens darstellt. Dadurch ist [...] das Wesen des handeln-
den Individuums, die Subjektivitit, auch als das Prinzip der Rechts- und Staatsordnung
erwiesen. [...] der Staat [muB}] als Bedingung der Freiheit und Selbstverwirklichung des
Individuums nachgewiesen und gerechtfertigt werden.**®

Die hegelsche Rechtsphilosophie ist ihrem Selbstverstindnis nach eine Skizze
der in einem dialektischen Verhiltnis stehenden Momente der Sittlichkeit, ihrer
begrifflichen Begriindung sowie ihrer Genese. Das ,abstrakte Recht* als positives
Recht und die ,Moralitét* des Subjektes bilden dabei die beiden Momente, die in
der Sittlichkeit aufgehoben sind, d.h. gemeinsam und zugleich den sittlichen Zu-
stand ausmachen. Sittlichkeit vermittelt als Konstrukt des objektiven Geistes den
Einzelnen in seinem konkreten Personsein, die Subjektivitit in ihrer abstrakten,
formalen Selbstreferenz als subjektive Rechtsbegriindung und die Allgemeinheit
in Form einer inhaltlichen Referenz auf die anderen als objektive Rechtsbegriin-
dung.

Von der kantischen Rechtslehre ausgehend miisste man formulieren, dass
Hegel hier die Idee, Sittlichkeit an Freiheit zu koppeln und so deren Verwirkli-
chung nicht nur voneinander, sondern eben aufgrund der begrifflichen Konstruk-
tion immer von allen abhingig zu machen, vollstindig iibernommen hat. Die Dif-
ferenz besteht darin, dass Hegel diese Idee darum erginzt hat, diese (dialekti-
sche) Realisierungsbewegung auch begrifflich zu fassen.”” Zu diesem Resultat

25 Bezeichnender Weise ist eine der ersten Schriften Hegels aus dem Jahr 1798, die
leider verloren gegangen ist, ein Kommentar zur Metaphysik der Sitten; vgl. Hei-
demann et al. 2004: S. 4.

26 Siep 1997: S. 15. Dass Hegel wenig mit einer Sittenlehre anfangen konnte, die sich
an das Individuum richtet, ldsst sich schon daran erkennen, dass er keine Schrift
verdffentlich hat, die etwa ,Tugend‘, ,Moral‘ oder ,Ethik‘ im Titel triige. Diese
Auffassung teilen nicht alle Interpreten; vgl. beispielsweise gegenteilig lautend
Adriaan Peperzak (1997). ,Hegels Pflichten- und Tugendlehre. Eine Analyse und
Interpretation der ,Grundlinien der Philosophie des Rechts‘. In: Siep 1997: S. 167-
192 sowie Francesca Menegoni (1997). ,Elemente zu einer Handlungstheorie in der
»Moralitdat“*. In: A.a.O.: S. 125-146.

27 Lypp sieht im Gegensatz dazu in der dialektischen Begriffsbildung Hegels eine
,Auflosung‘ des kantischen Freiheitsbegriffes — zumindest in Bezug auf das morali-
sche Handeln —, der aus dem Verhiltnis des Bedeutungsgehaltes von Miissen, Sol-
len und Konnen bestehe. Die Auflsung sei aber eine Folge der Ubernahme dieses
Freiheitsbegriffes durch den jungen Hegel; vgl. Bernhard Lypp (1989). ,Uber die
Wurzeln dialektischer Begriffsbildung in Hegels Kritik an Kants Ethik‘. In: Ralf-
Peter Horstmann (Hrsg.) (1978/19892). Seminar: Dialektik in der Philosophie He-
gels. FaM: Suhrkamp, S. 296.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

264 | FREIHEIT ALS NORM?

kommt auch Robert Pippin in seinen zahlreichen Studien, die jiingst in einem
Sammelband erschienen sind. Er vertrete die These, so Axel Honneth und Hans
Joas in ihrem Vorwort,

dass mit der Hegelschen immanenten Dynamisierung von Kants Idee der rationalen
Selbstgesetzgebung der philosophische Horizont der Moderne schon erschopfend abge-
steckt ist [...] [und] dass sowohl die empirische Welt der Naturgesetze als auch die prak-
tische Welt der moralischen Normen letztlich als ein Produkt der rationalen Gesetzge-
bung des Menschen begriffen werden muss [...] , [dass aber] bei Kant der Vorgang der
Normenerzeugung noch viel zu stark als ein isolierter und monologischer Akt gedacht
[werde], so dass [...] jede Riickbindung an die institutionelle Welt der Gesellschaft fehlt.
Diesen letzten Schritt, also die institutionelle Einbettung der rationalen Selbstgesetzge-
bung, sieht Pippin erst in der praktischen Philosophie Hegels angelegt; dessen Werk
wird daher von Pippin [...] als Resultat einer Vollendung der Intentionen Kants begrif-

fen «28

Pippins Diagnose miisste aber noch dahingehend ergénzt werden, dass Hegels
Philosophie nicht nur die Achse der Selbstbestimmung ausdifferenziert — viel-
leicht eher als vollendet —, sondern dass er auch das Prinzip der Selbstkonsistenz
im Absoluten zur Vollendung bringt, indem er Widerspriiche oder Gegensiitze als
dessen notwendige Momente, Identitdt also als Vermittlung ihrer konstitutiven
Differenzen denkt, ohne sie als solche zu zerstoren. Auf diese Weise ,16st* Hegel
in gewisser Weise sogar das kantische Scheitern in Bezug auf die Herstellung der
Gliickseligkeit, indem er dessen Idee einer hoherstufigen Synthese, die die Wi-
derspriiche des empirischen Daseins in sich authebt, in der Idee des Absoluten,
das alle Widerspriiche in sich authebt, aber auch braucht, zu Ende denkt.

Das heift nicht, dass Hegel Kant in jeder Silbe und jeder Konsequenz zustim-
men wiirde, sondern nur, dass Hegel — wie auch andere Vertreter des deutschen
Idealismus® — den durch Kant aufgespannten praktischen Denkraum im Binnen-
detail auskleidet, Relationen verschiebt, Bedeutungen korrigiert, ohne diesen
Raum deshalb wirklich zu verlassen oder in Frage zu stellen. Freiheit realisiert
sich auch bei Hegel als Zwecke setzendes, selbstbestimmtes und mit sich identi-
sches Selbstverhiltnis, in dem die einzelnen Subjekte in ihrer Differenziertheit
als Elemente der Menge des Mannigfaltigen konstitutiv zum permanenten Wer-

28 Vorwort zu einer Aufsatzsammlung, die zwischen 1997 und 2005 verdffentlicht
wurde: Robert Pippin (2005). Die Verwirklichung der Freiheit. Der Idealismus als
Diskurs der Moderne. FaM/New York: Campus, S. 11f.

29 Vgl. hierzu beispielsweise Sally Sedgwick 2000. Die dort versammelten Aufsitze
verfolgen allerdings keine einheitliche Interpretationslinie und sind vor allem De-
tailproblemen gewidmet. Oder auch Bondelli, der darauf hinweist, dass sich Hegels
emphatische Rezeption der kantischen Rechtslehre in Bezug auf den Gesetzesbeg-
riff vollstindig verédndert hat, weil Kant damit zum Entsetzen Hegels die Todesstra-
fe legitimiert hat, vgl. Martin Bondelli (1997). Der Kantianismus des jungen Hegel.
Hamburg: Meiner, S. 39.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KANTISCHE FLUCHTLINIEN | 265

den des Weltgeistes oder des Absoluten beitragen. Hegels Weltgeist ist eben
nichts anderes als die praktische Vernunft schlechthin, nur dass er sich nicht nur
— wie bei Kant — verwirklichend auf seinen Gegenstand bezieht und dieser
zugleich ist, sondern sich auch erkennend auf sein Gewordensein in all seinen
Facetten richten kann. Die ,Dynamisierung‘ der kantischen Intentionen durch
Hegel geht daher auch mit gewaltigen Verschiebungen und Bedeutungsveridnder-
ungen einher.

So scheint mir in Bezug auf die Frage, wie der Denkraum des Praktischen
ausgestaltet worden ist, die wichtigste Differenz zwischen Kants und Hegels
Interpretation werdender Freiheit darin zu bestehen, dass Kant zum einen grofen
Wert darauf legt, dass wir nicht wissen konnen, aus welchen Griinden tatsdchlich
eine Handlung geschehen ist und folglich ob sie moralisch ist, und dass — damit
zusammenhéngend — daher die Erzéhlungen dariiber, was und wie die Welt und
die Personlichkeit des Einzelnen geworden ist, keine grof3e Rolle spielt, aufler in
Bezug auf einen moglichen padagogischen Nutzen. Der Blick zuriick ist fiir Kant
daher systematisch eher unerheblich, wihrend er auf der anderen Seite eine
fixierte und sehr genaue Vorstellung davon hat, wo es hingeht, d.h. wie sich
Freiheit so zu realisieren hat, dass sie ihrem Zweck — die Sittlichkeit zwischen
den Menschen zu garantieren — auch dienen kann. Die Form der Freiheit oder,
wenn man so will, der Raum innerhalb dessen sich praktische Freiheit in Zukunft
abzuspielen hat, stehen bei Kant nicht zur Disposition, da er deren Achsen ,fiir
alle Zeit* bestimmt hat. Mag sich auch jede/r Einzelne material ganz eigene
Zwecke setzen, so darf er doch nicht auf Selbstbestimmung, eine zusammen-
hingende und konsistente Identitdt und auf eine Planung, die ihn selbst in der
Zukunft betrifft, verzichten — dass jede/r das auch kann, garantiert dabei das
Recht als Bedingung des duBleren Gebrauches der Freiheit; dass alle das wollen,
wird nicht in Frage gestellt.

Im Gegensatz dazu setzt Hegel ganz andere Prioritdten: Dort werden wir in
die Lage versetzt, wirklich alles erkennen zu konnen, was die Menschen zu dem
gemacht hat, was sie — subjektiv wie objektiv — gegenwirtig sind und wo sie
heute stehen, aber wir erhalten keine Vorstellung davon und keine Garantie
dafiir, wie sich die Freiheit in Zukunft entwickeln wird. Das einzige, was uns
Hegel fiir die Zukunft mit gibt, ist die sichere Gewissheit, dass sie ein Ausdruck
des sich entfaltenden objektiven Weltgeistes sein wird, und dass das Heute aus
der Perspektive des Morgen ein zu negierendes Moment seiner Entwicklungs-
geschichte gewesen sein wird. Wie aber diese Zukunft aussieht, welche Art von
Staat, von Vertrdgen, von Weltbiirgertum zu realisieren ist, sagt Hegel explizit
nicht, weil das die Philosophie seinem Verstidndnis nach nicht kann.*® So haben

30 ,,Um noch iiber das Belehren, wie die Welt sein soll, ein Wort zu sagen, so kommt
dazu ohnehin die Philosophie immer zu spit. Als der Gedanke der Welt erscheint
sie erst in der Zeit, nachdem die Wirklichkeit ihren Bildungsprozefl vollendet und
sich fertig gemacht hat.” Hegel 1821/1986, Grundlinien ...: S. 28.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

266 | FREIHEIT ALS NORM?

wir es mit einer Verschiebung von einer relativ unklaren und daher fiir allerlei
Interpretationen offenen Vergangenheit samt einer zu iiberwindenden Gegenwart
sowie einer formal sehr bestimmten Zukunft bei Kant hin zu einer sehr
durchsichtigen Vergangenheit samt gleichfalls erkennbarer Gegenwart sowie
einer relativ offenen Zukunft bei Hegel zu tun.

Bei beiden zeigt sich so mitnichten die in der Moderne so ausgeprigte All-
machtsphantasie des einzelnen Subjekts, alles (retrospektiv) wissen und folglich
alles (prospektiv) gestalten zu konnen — diese scheint sich erst aus der (Mes-)
Alliance und Abschneidung von bestimmten Aspekten aus beiden Theoriege-
bduden ergeben zu haben. Aber auch wenn Hegel bei der ,Dynamisierung der
kantischen Intentionen‘ sowie in Bezug auf die Moglichkeiten des Wissens zu
einer ganz anderen Konzeption greift als dies bei Kant der Fall war, und auch
wenn er eine prinzipiell offene Zukunft denkt, zumindest in Bezug auf das, was
historisch-konkret der Fall sein wird, so findet das Werden dennoch in dem
Raum statt, den Kant mit seiner Konzeption praktischer Vernunft eréffnet hat, da
der Weltgeist bei aller Binnendifferenz sich als Identitdt herstellt, sich auf sich zu
als letzter, einziger und notwendiger Zweck entwickelt und sich entsprechend in
seinem Werden je angemessen selbst als dieser oder jener Ausdruck bestimmit.
Dass dabei die Freiheit jedes/r Einzelnen nicht mehr als Bestimmungsgrund
erscheint, sondern nur noch die objektive Freiheitsrealisation im Grof3en und als
Ganze, widerspricht der Interpretation nicht.

Im Gegenteil — vielleicht liee sich konstatieren, dass das, was an Theoriebil-
dung seit Kant und Hegel in Bezug auf die praktische Philosophie hervorgebracht
worden ist, einer stindigen Gewichtungsverschiebung bestimmter, unterscheid-
barer Momente im genannten Denkraum entspricht. Mal wird der Fokus auf das
Subjekt, mal auf die Gesellschaft gelegt; mal steht die Vergangenheit im Vorder-
grund, mal die Zukunft; mal wird die Gegenwart positiv, mal negativ bewertet;
aber immer geht es darum, die Wissens- und Einflussmoglichkeiten des Men-
schen in Bezug auf das Werden der Freiheit auszuloten und dabei am kantischen
Freiheitsideal festzuhalten.

Betrachtet man den kantischen Freiheitsbegriff unter der Perspektive der drei
Achsen, durch die der Denkraum aufgespannt wird, innerhalb dessen das Prak-
tische oder der Mensch als praktische Vernunft theoretisiert wird, dann ergibt
sich ein etwas anderes Bild als dies iiblicherweise aus einer ideengeschichtlichen
Perspektive der Fall ist. So ist bspw. die kantische Freiheit hdufig von Hegel iiber
Nietzsche bis zu Sartre und Adorno/Horkheimer wegen ihrer Abstraktheit und
wegen ihres das Individuum verleugnenden Zwangspotentials als addquater
Begriff fiir eine Theorie der Freiheit abgelehnt worden. Das hat aber die
genannten Denker nicht daran gehindert, an die Bestimmungen des kantischen
Freiheitsbegriffes in unterschiedlichen Facetten anzuschlieBen. So hat eine
ablehnende Haltung gegeniiber dem Begriff praktischer Freiheit bei Kant keines-
wegs dazu gefiihrt, grundsdtzlich nicht an ihm festzuhalten — wenn auch in an-

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KANTISCHE FLUCHTLINIEN | 267

derer Binnengestaltung, oder indem eine einzelne Bestimmung zum Prinzip des
menschlichen Daseins schlechthin avancieren konnte.

ii. Die Bestimmungen des Freiheitsbegriffes als Achsen des
modernen Theoriebildungsraumes

Die kantische Formalitidt des Freiheitsbegriffes und die Hegelsche Abkehr vom
Einzelnen als Ausgangspunkt und Zweck allen freien Werdens stehen am Anfang
einer fundamentalen Theoriekritiktradition, die mit Stirner, Marx und Kierke-
gaard bis zu Nietzsche ihren Ausgang nimmt und u.a. dazu fiihrt, dass die soge-
nannte Existenzphilosophie wieder den Einzelnen — vor allem in seinem Leid —
als subjektive Realisation (von Freiheit) in den Mittelpunkt der Theoriebildung
geriickt hat. Vor allem den ersten dreien ist gemeinsam, dass sie den konkreten
Menschen in Hegels System nicht entdecken konnen, den sie aber zum eigentli-
chen Ausgangspunkt und Objekt philosophischer Theoriebildung erklidren. So
formuliert Kierkegaard die gegen Hegel gerichtete Warnung, man solle den kon-
kreten Denker selbst in dem ganzen System subjektiver und objektiver Freiheits-
verwirklichung nicht vergessen, oder Marx, dass der wirkliche Mensch sowohl in
seinem entfremdeten Zustand als auch in seinem wahren Wesen in der hegel-
schen Philosophie gar nicht auftauche.

Gemeinsam ist ihnen — und darauf kommt es hier an —, dass bei aller Kritik
und Distanzierung nie die Ablehnung von Freiheit tiberhaupt im Vordergrund
steht, sondern die angemessenere Bestimmung dessen, was ein Selbstverhiltnis
als Selbstzwecksetzung konkret und unverfilscht bedeuten kann. Marx , Antwort*
besteht dann darin, die dialektische Figur nochmals auf sich selbst anzuwenden
und damit das Hegel’sche System gleichsam gegen es selbst zu richten, indem er
es als Resultat eines falschen Bewusstseins erzeugt in einer falschen Welt deu-
tet.”' Das wahre Wesen des Menschen ist deshalb noch gar nicht entwickelt und
das bedeutet, dass die Geschichte — sei es die der Philosophie oder die der Gesell-
schaftsformationen in der Welt — noch gar nicht die wahre Freiheit der Mensch-
heit zum Vorschein gebracht hat, sie noch gar nicht wirklich geworden ist.** Das

31 ,,War nur in Deutschland die spekulative Rechtsphilosophie moglich, dies abstrakte
iiberschwingliche Denken des modernen Staats, dessen Wirklichkeit ein Jenseits
bleibt, mag dies Jenseits auch nur jenseits des Rheins liegen: so war eben so sehr
umgekehrt das Deutsche vom wirklichen Menschen abstrahieren, das Gedankenbild
des modernen Staats nur moglich, weil und insofern der moderne Staat selbst vom
wirklichen Menschen abstrahiert oder den ganzen Menschen auf eine nur imaginére
Weise befriedigt.” Karl Marx 1844/1976. ,Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilo-
sophie. Einleitung‘ in: MEW 1. Berlin: Dietz, S. 384f.

32 In der frithen Schrift Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie, in der Marx sich ge-
gen die Religion und das bedeutet auch gegen das Hegelsche System als Darstel-
lung der Verwirklichung des Absoluten richtet, heif3it es bspw.: Die Religion ,,ist die
phantastische Verwirklichung des menschlichen Wesens, weil das menschliche We-

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

268 | FREIHEIT ALS NORM?

wird bekanntermaBen erst dann der Fall sein, wenn die derzeitige, dem Kapitalis-
mus geschuldete Gesellschaftsform, die Hegel als biirgerliche Gesellschaft be-
zeichnet und beschreibt, tiberwunden ist.?

Es bleibt also dabei: Das Praktische wird gedacht oder konzeptualisiert bezo-
gen auf ein menschliches Vermogen sich selbst zu gestalten, indem er sich und
seine Gesellschaft auf sein Wesen beziehend gestaltet — wenn auch Marx voll-
kommen bewusst ist, dass dies noch nicht der Fall ist. Die Kritik an Kant und
Hegel ist also mitnichten deren Idee eines prinzipiell frei zu gestaltenden Selbst-
verhiltnisses geschuldet, sondern insbesondere der Hegelschen Vorstellung, dies
sei bereits realisiert! Stattdessen gelte es, zunédchst den Menschen aus seiner dop-
pelten Illusion zu befreien, um ein solches, dem echten Menschen mogliches,
freies Selbstverhiltnis sowohl subjektiv als auch objektiv zu realisieren. In Marx’
Theorie steht dabei insbesondere der Aspekt der gesellschaftlichen Verwirkli-
chung von Freiheit im Vordergrund, weil sie ein wesentliches Moment seiner
Idee vom wahren Menschen ausmacht. Wohingegen die Existenzphilosophie den
Fokus auf das einzelne konkrete Subjekt richtet und dessen Bedeutung als we-
sentlich fiir jede Form von Freiheitsrealisation und Theoriebildung hervorhebt.

Existenzphilosophische Uberlegungen legen das Augenmerk auf die Phino-
menalitidt des menschlichen Daseins selbst und auf das Werden in Form einer
subjekt-inhdrenten Zeitlichkeit, die in einen ontologisch verstandenen Begriff
vom Menschen integriert wird. Angefangen bei Bergson, der mit seiner Interpre-
tation der Freiheit als lebendige und permanente Schopfung wegbereitend war,*

sen keine wahre Wirklichkeit besitzt.“ Marx 1844/1976 Kritik d. Hegelschen RP
MEW 1: S. 378.

33 ,.Endlich gilt der Mensch, wie er Mitglied der biirgerlichen Gesellschaft ist, fiir den
eigentlichen Menschen, fiir den homme im Unterschied von dem citoyen, weil er
der Mensch in seiner sinnlichen individuellen ndchsten Existenz ist, wihrend der
politische Mensch nur der abstrahierte, kiinstliche Mensch ist, der Mensch als eine
allegorische, moralische Person. Der wirkliche Mensch ist erst in der Gestalt des
egoistischen Individuums, der wahre Mensch erst in der Gestalt des abstrakten ci-
toyen anerkannt [bei Hegel]. [...]Erst wenn der wirkliche individuelle Mensch den
abstrakten Staatsbiirger in sich zuriicknimmt und als individueller Mensch in sei-
nem empirischen Leben, in seiner individuellen Arbeit, in seinen individuellen Ver-
hiltnissen, Gattungswesen geworden ist, erst wenn der Mensch seine »forces prop-
res« als gesellschaftliche Krifte erkannt und organisiert hat und daher die gesell-
schaftliche Kraft nicht mehr in der Gestalt der politischen Kraft von sich trennt, erst
dann ist die menschliche Emanzipation vollbracht.” Karl Marx (1844/1976). ,Zur
Judenfrage‘ in: MEW 1: S. 369f. T.s. Die Pridikate ,wirklich und ,wahr* beziehen
sich natiirlich auf die theoretischen Gestalten der Hegel’schen Rechtsphilosophie
und haben gerade nicht die Bedeutung wahre und wirkliche Menschen im
Marx’schen Sinne zu sein.

34 Vgl. beispielhaft, aber sehr eindringlich Bergsons Appell, an die Offenheit der Zu-
kunft zu glauben, die er mit der unmittelbaren Gegebenheit der Zeit begriindet, in
der es ,.ein tatsdchliches Hervorquellen von unvorhersehbar Neuem gibt“, das wir
beobachten konnen, ,,weil die Wirklichkeit [...] vor unseren Augen schopferisch
entsteht™ und wir uns ,,als Mitwirkende, als Schopfer unserer selbst“ fithlen konnen.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KANTISCHE FLUCHTLINIEN | 269

bis zu Heidegger und Sartre, deren existenzphilosophische Theorien Intentiona-
litat als Zwecke setzenden Entwurf und Zeitlichkeit konzipiert haben. Beispiels-
weise sei hier auf den Daseinsbegriff mit seiner Entwurfsstruktur in der Philoso-
phie des frithen Heidegger verwiesen,” der den kantischen Ausschluss der Zeit
aus der Konzeption des praktischen Freiheitsbegriffes — die aber gleichwohl in
ihrem Entwurfs- oder imperativen Realisierungscharakter impliziert ist — im An-
schluss an Bergson und Husserl korrigierend als fundamentale ,Zeitlichkeit® dem
,Dasein‘ einschreibt und so gleichsam das Werden, das in der Bestimmung der
Freiheit als Zweck setzend hervorgetreten ist, ausformuliert oder ausdifferenziert.
In diesem Sinne kann die Entwicklung der Existenzphilosophie nicht wie iiblich
als Abkehr von der kantisch-/hegelschen Freiheit gelesen werden, sondern kann
als ausformulierende Binnenkorrektur des Zwecke setzenden Subjekts interpre-
tiert werden, wenn auch mit elementaren Verschiebungen: Wihrend Kant noch
formuliert hat, der Mensch konne sich eine Welt nach Ideen gestalten und den
Willen nach Ideen bestimmen, so ist die Existenzphilosophie schrittweise dazu
iibergegangen, dem Menschen fiir sich selbst ein Selbstgestaltungspotential zuzu-
schreiben.

Lésst sich also in Bezug auf die Struktur der Zwecksetzung eine fortschrei-
tende Ausgestaltung feststellen, so macht aber diese modellinterne Erweiterung
in Bezug auf die gleichermaflen geforderte Selbstidentitdt zunichst grofere
Schwierigkeiten, da auf diese Weise die schon von Hegel genannte interne Dif-
ferenz im Denken als Strukturmerkmal zur wesentlichen Eigenschaft des Den-
kens in der Moderne wird. Hegel definiert das Absolute als Identitit, die sich erst
durch und in der Differenz konstituiert.*® So wird die Identitit zwischen dem An
sich und dem An und Fiir sich gerade iiber die Differenz des zu durchschrei-
tenden Werdens, d.h. um das aus sich hinaus Gehen und wieder zu sich Zuriick-
kommen konstituiert, die auf diese Weise bereichert wird und so erst als wahre
Identitit erscheint. Die gleiche Figur findet sich natiirlich auch im Werden der
subjektiven wie objektiven Vernunft in der Phdnomenologie. Wihrend bei Hegel
die Realisierung des Geistes letztlich auf eine in sich differenzierte Selbstidentitiit
im Absoluten hinaus lduft, wird beispielsweise von Sartre gerade dieses Streben
nach absoluter Identitit im Absoluten als hypostasierter, unerfiillbarer Traum in-
terpretiert, der jede einzelne Existenz in ihrem je eigenen zweck-setzenden Le-
bensentwurf plagt und scheitern lisst.”’

Henri Bergson (1930/1948). ,Das Mogliche und das Wirkliche‘. In: Ders. (1948).
Denken und schopferisches Werden. Meisenheim/Glan: Westkulturverlag, S. 125,
sowie Henri Bergson (1889/1989). Zeit und Freiheit. FaM: Athendum.

35 Vgl. insbesondere den 2. Abschnitt ,Dasein und Zeitlichkeit‘ in: Martin Heidegger
(1926/1986). Sein und Zeit. Tiibingen: Niemeyer, S. 231-266.

36 Vgl. etwa Hegel 1801/1986, Differenz ... Bd. 2: S. 39; 41; 45; 49f.

37 Vgl. ,Die unmittelbaren Strukturen des Fiir-sich-Seins® in: Sartre 1943/1994: S.
163-215 sowie Tatjana Schonwilder-Kuntze (2001). Authentische Freiheit. Zur Be-
griindung einer Ethik nach Sartre. FaM/ New York: Campus, S. 80-87. Sartre ,be-
weist® die (transzendentalen) Strukturen des Fiir-sich-Seins aber nicht bezogen auf

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

270 | FREIHEIT ALS NORM?

Sartre wie auch Heidegger definieren mithin die Existenz selbst als ontologische
Differenz,3 8 wobei Sartre an der Konsistenzforderung dennoch festhilt, indem er
das authentische Ideal als Anerkennung und (Er)Leben des grundsitzlichen Dif-
ferenzseins beschreibt — womit er wie Hegel die kantische Forderung nach Iden-
titdt beibehilt und nur den Inhalt des Identischen austauscht. Dass die Selbst-
identitit, die u.a. der Konsistenz des eigenen Lebensentwurfes und der gesell-
schaftlichen Kompatibilitit dient, auch weiterhin ein Prinzip der praktischen Phi-
losophie ausmacht, zeigt sich zum Beispiel auch in jiingster Zeit in der Kantinter-
pretation von Koorsgard — die auch Sartresche Ziige aufweist —, die die Notwen-
digkeit von Normen iiber die Reflexivitdt und deren Begriindung iiber die Identi-
tit des Selbst herleitet. Koorsgard argumentiert, dass die Reflexivitit zunéchst
das Problem der Moralitit sei, weil diese an ihr scheitern konne: ,,Morality might
not survive reflection.**® Weil wir reflexiv zogern konnen und zwar nicht nur,
wie bei Kant, den Neigungen, sondern allen moglichen Impulsen nachzugeben,
brauchen wir Griinde, die uns die dann notwendig gewordene Wah erleichtern.*
Aber diese uns bewegenden Griinde werden als konstitutiv fiir unsere Identitit
herausgestellt, aus der heraus wir wiederum bestimmen, welchen Griinden wir
Geltung zubilligen und von der wir uns folglich selbst auch in die Pflicht nehmen
lassen.”!

Davon abgesehen, dass dies auf den ersten Blick einen Zirkel darstellt — so-
lange man das ,identische Selbst‘ nicht als gewordenes, Standards internalisie-
rendes und damit verdnderbares betrachtet —, scheint es doch offensichtlich, dass
Koorsgard mit ihrer Konzeption ebenfalls dem kantischen Denkraum verhaftet
bleibt und dessen Voraussetzungen — wie die selbstbestimmte Selbstkonsistenz —
keinesfalls in Frage stellt bzw. als Setzungen thematisiert: es ist so, dass wir eine
Identitit entwickeln, deren Konstitution (auch) von moralischen Begriindungen
abhdingig ist. Mit ihrer Konzeption unterstreicht Koorsgard einen weiteren, wich-
tigen Aspekt der kantischen Konzeption: die vorgenommene Kopplung des eige-
nen Wertes mit dem Freiheitsbegriff, die wiederum hédufig mit dem Tugendideal

den kantischen Freiheitsbegriff, sondern indem er sie als Bedingungen der Mog-
lichkeit des cartesischen Zweifels und seiner Aufhebung ausweist; vgl. Jean-Paul
Sartre (1948/1994). ,Selbstbewusstsein und Selbsterkenntnis‘ in Ders.: Gesammelte
Werke. Bd. 4, S. 216-264 sowie Schonwailder-Kuntze 2001: S. 49-79.

38 Vgl. hierzu Jean Clam (2002). Was heifst, sich an Differenz statt an Identitdt zu ori-
entieren? Zur De-ontologisierung in Philosophie und Sozialwissenschaft. Konstanz:
UVK. Clam nimmt dort einen Vergleich zwischen philosophischer Theoriekon-
struktion und derjenigen Luhmanns vor, um anschlieBend Luhmanns Einlassungen
zu philosophischen ,Thematiken® und Heideggers De-Konstruktion der Ontologie
und die Folgen fiir die Sozialtheorie zu zeigen.

39 Koorsgard 1996: S. 49.

40 ,,[Flreedom has to be explained in terms of the structure of reflective consciousness,
not as the possibly delusory perception of a theoretical or metaphysical property of
the self.* Korsgaard 1996: S. 97.

41 ,,Your reasons express your identity, your nature; your obligations spring from what
that identity forbids.* Koorsgard 1996: S. 101.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KANTISCHE FLUCHTLINIEN | 271

identifiziert wird — und nicht nur als dessen Voraussetzung gelesen wird —, so
dass das Individuum nur dann wirklich eine eigene Zwecke setzende, selbstbe-
stimmende Identitit ist und auch als solche anerkannt werden kann, wenn diese
im Sinne der kantischen Tugendlehre realisiert wird.

SchlieBlich kann zweifellos darauf hingewiesen werden, dass die Idee selbst-
bestimmter Realisierung das Credo der Moderne schlechthin geworden ist —
wenn es auch viele Stimmen gibt, die in der faktischen, real gewordenen Selbst-
bestimmung im Gegensatz zu Hegel vielmehr einen Zwang als tatsdchliche freie
Bestimmung sehen. Diese Kritik richtet sich auch insbesondere auf die 6konomi-
schen Zwinge in der Moderne, denen der/die Einzelne unterliegt und die aus
einer kulturkritischen Perspektive betrachtet nur die Formen von Selbstbestim-
mung zulassen, die den 6konomischen Anforderungen entsprechen — und die
ihn/sie daher aus der marxistischen Perspektive seiner/ihrer selbst entfremden.
Dennoch zeigt sich hier immer wieder das kantische Ideal einer Freiheit, die dann
eben ratsdchlich selbstbestimmt wire, die ratsdchlich aus der (selbstverschulde-
ten) Unmiindigkeit befreit wire, die sich ihre Zwecke setzte und ,sich dadurch
eine Welt nach ihren Ideen formt*. Das fiihrt wieder zuriick zu den oben bereits
erwihnten Allmachtsphantasien des einzelnen, konkreten Subjekts. Eine Theorie,
die die Idee einer vollkommenen Beherrschung der Bedeutung des eigenen Le-
bens sowohl in Bezug auf die Vergangenheit als auch in Bezug auf die Zukunft
extensiv und systematisch ohne gleichen ausformuliert hat, findet sich in der Phi-
losophie Sartres.

Sartre hebt in der praktischen Philosophie Kants drei ,Mingel* hervor: Zu
werden, was man ist, das Sartre als Paraphrase zu ,Du kannst, weil Du sollst*
verstanden wissen will, sei mit den ontischen Gegebenheiten des Bewusstseins
nicht vereinbar.** Zweitens sei es nicht moglich, die zunichst isolierte transzen-
dentale Subjektivitit aus dieser Isolation wieder zu befreien, so dass die intersub-
jektive Erfahrung gar nicht innerhalb der Subjektivitit konzeptualisierbar sei,*
und drittens zeichne sich das moralische Gesetz durch seine situationslose Gel-
tung aus™ — das ist im wesentlichen schon der Hegelsche Einwand, der bis heute

42 In Sartres Konzeption kann das Bewusstsein niemals ,etwas werden‘, weil der
Stoff, aus dem es sich in einer bestimmten Form existierend macht, ein nichtender
Impuls, ein Prozess ,ist‘, der blo3 das Sein mannigfaltig spiegelt, aber eben nicht-
ist, d.h. nichtet; vgl. Sartre 1943/1994: S. 145f. Das hindert Sartre aber nicht daran —
wie bereits erwihnt — Authentizitit als Identitéit mit der eigenen nichtenden Seins-
weise zu definieren.

43 Vgl. Sartre 1943/1994: S. 412-420. Was Sartre hier nicht in Betracht zieht, ist die
Tatsache, dass die kantische Konzeption des praktischen Subjekts durch dessen
Freiheit immer schon konstitutiv an alle anderen gebunden ist, weil die subjektive
Freiheit zugleich die objektive ist — sonst handelte es sich nicht um die praktische
Freiheit im kantischen Sinne.

44 Vgl. beispielhaft Jean-Paul Sartre (1946/1994): ,Der Existentialismus ist ein Huma-
nismus‘ in: Ders. Gesammelte Werke: Philosophische Schriften Bd. 1, S. 117-155.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

272 | FREIHEIT ALS NORM?

unter dem Stichwort ,Abstraktheit* von Kritikern erhoben und von Apologeten
der ,Universalisierbarkeit als notwendig verteidigt wird.*’

Dennoch haben wir es wiederum mit den drei Achsen Identitiit, Selbstbe-
stimmung und Zwecke setzen zu tun, wenn es auch gilt, die kritische Distanz zur
verwirklichten Form der kantischen Freiheit in Sartres Theorie deutlich hervor-
zuheben. Zwar bleibt Sartre der Idee der Freiheit als sich verwirklichendes Be-
wusstsein treu, aber er diagnostiziert, wenn man so will, eine ,falsche Formie-
rung‘, von der es Abstand zu nehmen, die es im Sinne einer besseren Welt au-
thentisch zu restrukturieren gelte. In Bezug auf diesen letzten Punkt konnen
Sartres Analysen auch als Ausdruck einer kritischen Haltung — im Sinne Nietz-
sches und Foucaults — gegeniiber der kantischen Kopplung von Freiheit und Mo-
ralitdt im Begriff menschlicher Vernunft gelesen werden, auch wenn Sartre diese
Kopplung nicht auflost und nicht auflosen will. Stattdessen verschiebt er sie in
seinem Begriff der Authentizitit: Selbstkonsistenz wird dort nicht mehr als die
erstrebenswerte Realisierung der eigenen Existenz mit dem Begriff praktischer
Freiheit in der Zukunft oder im Weltjenseits verstanden, sondern — ganz im Sinne
Hegels — als Ubernahme bzw. Akzeptanz der vorgefundenen individuellen wie
gesellschaftlichen, wenn man so will: sozio-ontologischen Bedingungen, von
denen ausgehend Freiheit sich weiter realisieren kann.*® Identitit hat so nicht
mehr die Bedeutung, prospektiv als zu realisierende Mdglichkeit in der Zukunft
hergestellt werden zu miissen, sondern sie besteht in der Akzeptanz des immer
gewordenen Gegebenen, und ist in diesem Sinne retrospektiv — weil die Eule der
Minerva eben in der Dammerung fliegt und nicht vor Sonnenaufgang.

So ldsst sich Sartre sicherlich als letzter Philosoph des 19. Jahrhunderts be-
zeichnen,”” aber eben auch als Philosoph des Ubergangs, der bereits die vorgege-
benen Theoriebahnen, in denen das Praktische zu denken ist, kritisch zu analysie-
ren und zu dekonstruieren sucht. Sartres Theorie ist deshalb in gewisser Weise
hybrid zu nennen, da sie einerseits noch ganz dem philosophischen Anspruch des
Deutschen Idealismus verhaftet ist, ,das Ganze‘ in den Blick nehmen zu wollen,
indem dessen innere Zusammenhinge systematisch erfasst und historisch adi-

45 Letztere finden sich im amerikanischen Pragmatismus, oder in neuerer Zeit bei-
spielsweise bei Sheyla Benhabib (1992/1995). Selbst im Kontext. FaM: Suhrkamp.

46 Vgl. Schonwilder-Kuntze 2001: S. 129-147 sowie Tatjana Schonwilder-Kuntze
(2006). ,La philosophie de Jean-Paul Sartre est-elle conséquente?. In: Arno Miins-
ter et al. (Hrsg.) (2006). Sartre, le philosophe, !intellectuel et la politique :
L’Ouverture philosophique. Paris : L’Harmattan, S. 71-93.

47 Das hat Foucault dazu veranlasst, Sartre wie folgt zu charakterisieren: ,,Or il me
semble qu’en écrivant la Critique de la raison dialectique Sartre a en quelque sorte
mis un point final, il a renfermé la parenthese sur tout cet épisode de notre culture
[...]. La Critique de la raison dialectique c’est le magnifique et pathétique effort
d’un homme du XIXe siecle pour penser le XXe siécle.” Michel Foucault (1994).
Dits et Ecrits. Bd. 1, S. 5411.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KANTISCHE FLUCHTLINIEN | 273

quat zur Darstellung gebracht werden.*® Zudem ist es Sartre, der den Freiheits-
begriff nicht nur wie Hegel in Bezug auf die soziohistorischen Bedingungen dia-
lektisch dynamisiert, indem er ihm keine notwendig vorgegebenen ahistorischen
Strukturen zugesteht, sondern er versucht dariiber hinaus, systematisch die dko-
nomischen Bedingungen in diesen Prozess zu integrieren und in ihnen das struk-
turgebende MaB nachzuweisen.*

Sartres Auseinandersetzung mit dem Freiheitsbegriff konnte man in dieser
Hinsicht eine Kritik der verwirklichten Vernunft nennen, insofern er analysiert, in
welcher Form sich das spontane Bewusstsein in der Moderne zur Existenz be-
stimmt (hat) — eben als Zweck setzender Entwurf auf ein unerreichbares, weil
nicht realisierbares Selbst hin. Sartres Analysen lassen sich aber gleichermallen
auch als Kritik der moralischen Vernunft interpretieren, da das kritische Hinter-
fragen der von Kant im Begriff praktischer Freiheit in Eins gesetzten Prinzipien
zugleich die Sittlichkeitsbedingungen in den Blick nimmt, also auch eine Kritik
der moralisch verfassten Vernunft darstellt. Das stellt die Sartreschen Philoso-
phie in eine Linie mit Nietzsche und nach ihm Foucault, die fiir eine kritische
Haltung an den Rindern der Philosophie Pate stehen® — die nicht nur in der
franzosischen Gegenwartsphilosophie so hochgehalten wird’' —, auch wenn sich
diese durchgingig als von Sartre abgewendete und stattdessen in der Tradition
Hegels und Heideggers stehende versteht.

Diese grobe Skizze zusammenfassend lisst sich festhalten, dass trotz aller Ein-
winde nicht nur Hegel und Sartre vollkommen der Idee verhaftet bleiben, dass
Freiheit nicht nur eine Eigenschaft des menschlichen Daseins, sondern das Exis-
tenzpotential des Denkens schlechthin bezeichnet, oder — wenn man so will — den
Stoff, aus dem sich Bewusstsein realisiert bzw. realisieren kann. Wihrend in
Kants kritischer Konzeption nur die reine praktische Vernunft eben gerade darin
zur Existenz kommt, dass sie fiir sich selbst praktisch wird, wird im Anschluss an

48 ,Ich suche also die Moral von heute [...] . Ich versuche, die Wahl zu erhellen, die
ein Mensch von 1948 von sich und der Welt treffen kann.” Jean-Paul Sartre
(1989/1996). Wahrheit und Existenz. Reinbek: Rowohlt, S. 147 (postum verdffent-
lichte Manuskripte aus dem Jahr 1948).

49 Die subjektorientierte Hinsehensweise ist von Sartre in der Kritik der dialektischen
Vernunft noch um eine sogenannte Sozialontologie erweitert worden, in der er den
Versuch unternimmt, die Reziprozitit zwischen ontogenetischer und phylogeneti-
scher Entwicklung auf der Grundlage moderner 6konomischer Bedingungen dialek-
tisch zu erfassen.

50 Dies zeigt sich insbesondere in der kleinen Methodenschrift Question de méthode,
die 1957 auf Polnisch erschienen und 1960 der Critique de la raison dialectique
vorangestellt worden ist.

51 Ich denke da beispielsweise an Teile der Feministischen Theorie als ,revolutiond-
res‘ Theoriebildungsprojekt, wo nicht immer klar ist, ob auch tatsdchlich die
konstitutiven Muster und Strukturen des Denkens, mithin dessen Rinder in den
Blick genommen werden, oder ob diese nicht vielmehr durch blinde Ubernahme
unter einem Wechsel des Vorzeichens reforciert werden.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

274 | FREIHEIT ALS NORM?

ihn diese Denkfigur auf das Denkvermogen schlechthin ausgedehnt. Nicht nur
die Bedingung der Moglichkeit der Gegenstinde der Erfahrung wird als trans-
zendentale Reflexion ausgewiesen, sondern die Erfahrung selbst wird als Gewor-
dene, als Resultat eines freien Selbstentwurfes des Bewusstseins bzw. des Welt-
geistes herausgestellt. Damit gehen die Omnipotenzanmafungen eines souveri-
nen Subjektes einher, das sich zwar nicht selbst erschaffen kann, aber im Ubrigen
fiir sein gesamtes Leben die volle Verantwortung trigt, insofern es dieses subjek-
tiv wie objektiv, d.h. gesellschaftlich, zu gestalten vermag.

Die vorgebrachten Einwénde gegen diese Moraltheorie, so konnte man sa-
gen, richten sich daher eher gegen die Folgerungen, die entwickelt wurden, und
weniger gegen die Form dieser praktischen Freiheit selbst, die ein unhintergeh-
bares Ideal zu sein scheint. Oder anders formuliert: die Abneigung gegen bestim-
mte Folgerungen impliziert nicht die Ablehnung der Grundidee. Dass die Moder-
ne vor allem dadurch bestimmt ist, dass der Mensch sich in die Lage versetzt hat,
sich als selbstbestimmtes Selbstverhdiltnis zu denken und folglich auch zu reali-
sieren, wird erst zu Beginn des 20. Jahrhunderts durch die aus der Philosophie
entstandenen Nachbardisziplinen wie Psychologie und Soziologie und damit
auch im sogenannten Strukturalismus theoretisch in Frage gestellt — wenn auch
vorbereitet durch Nietzsche und Freud, um sie nur zu erwihnen. Das bedeutet
aber nicht, dass die Disposition zur Selbstbestimmung grundsitzlich verneint
worden wire, sondern viel eher, dass die Geltungsbereiche des Prinzips Selbstbe-
stimmung von den Geltungsbereichen des gesellschaftlich Vorgegebenen und
damit fiir den Einzelnen zu Ubernehmenden immer feiner unterschieden worden
sind. D.h. zum einen, dass die Unterscheidung zwischen Selbst- und Fremdbe-
stimmung einerseits in immer kleinere Teilbereiche oder -strukturen verschoben
wird. Zum anderen ist es zu weiten Teilen eine Frage der Perspektive, welcher
Gegenstand gerade in Bezug auf diese Differenz untersucht wird: die Gesell-
schaft als Ganze bestimmt sich in vielen Bereichen selbst, wo es dem Einzelnen
so vorkommen mag, dass er dies oder jenes nicht mitbestimmt hat. Die Infrage-
stellung der Selbstbestimmung ist also keinesfalls als ihre Infragestellung
schlechthin zu betrachten, sondern vielmehr als Resultat mangelnder Unterschei-
dungsfihigkeit oder aber als ausdifferenzierende Einschrinkung ihres Geltungs-
bereiches.

b. Ontologische und diskursive Effekte

Neben der Normativitit des kantischen Freiheitsbegriffes in Bezug auf seine Ef-
fekte in der nachfolgenden Theoriebildung soll der Blick auch auf die Folgen fiir
die Selbstkonstitution der Subjekte gerichtet werden, insofern sie eine weitere
Art von Effekt ausmachen. Damit wird, wie bereits im ersten Kapitel beschrie-
ben, ein Standpunkt eingenommen, der davon ausgeht, dass die Theoretisierung
nicht nur ex post das Gewordene ordnet, sondern auch gleichsam ex ante Einfluss
auf das Denken und folglich auf die konkrete Ausgestaltung des Lebens nimmt

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KANTISCHE FLUCHTLINIEN | 275

und zwar nicht nur in Bezug auf die Gesellschaft, sondern auch und gerade in
Bezug auf die Formierung des menschlichen Selbstverhiltnisses. Dabei geht es
mir insbesondere um die durch Kant evozierte Kopplung von Moralitit und Frei-
heit, die mir nach wie vor mafgeblich zu sein scheint fiir ein bestimmtes 6ffentli-
ches wie privates Diskursverhalten, das sich beispielsweise in der konjunkturell
hoch im Kurs stehenden Verwendung des Verantwortungsbegriffes oder anderer
,moralischer Kategorien® zeigt.

Es gibt in Bezug auf die Frage, wie viel Segen und wie viel Fluch in der Idee
der freien praktischen Vernunft liegen, verschiedene Blickwinkel, aus denen her-
aus auch bereits eine vielstimmige Kritik an der Moderne formuliert worden ist.
Wenn es um Identitdtsbildung und Normierungszwinge geht, dann zielt das
Interesse auf das, was Horkheimer und Adorno in der Dialektik der Aufklirung
beschrieben haben und was Foucault in Was ist Kritik?, wenn auch aus einer
anderen Perspektive, konstatiert, dass sich ndamlich die beiden Stringe der frei
werdenden Vernunft als subjektive und objektive parallel, aber in indirekt pro-
portionaler Weise zueinander entwickelt haben: So stehe einem immer hoheren
Grad an individueller Freiheit auf der einen Seite eine diese unterwerfende, 6ko-
nomische, technologische und staatliche Praxis auf der anderen Seite gegeniiber.
Beide Entwicklungen scheinen einander in reziproker Weise zu bedingen, so als
habe sich die Hegelsche Idee mit umgekehrtem Vorzeichen realisiert — wie
bereits von Marx konstatiert.

Wichtig ist, dass damit nicht die notwendig zugleich auftauchende Re-
ziprozitdt von Ermichtigung und Unterwerfung als konstitutive Momente des
Subjekts — im Englischen empowerment und subjection — in dem Sinne, dass eine
bestimmte Art von Unterwerfung erst ein bestimmtes Subjekt hervorbringt,
gemeint ist. Letzteres bedeutet, dass sich Subjektivitit genauso wie Freiheit reali-
siert, indem nur bestimmte Muster, die die soziohistorische und kulturelle Defini-
tion und Akzeptanz von Subjektivitit ausmachen, realisiert werden kénnen, und
indem andere Muster oder Habitus ausgeschlossen werden, indem also eine
gewisse Unterwerfung unter die gegebenen Normen stattfindet — wie es etwa fiir
das Erlernen einer Sprache notwendig erforderlich ist, sich deren Regeln zu
unterwerfen.’> Das Beispiel mag verwundern, weil wir gemeinhin mit gesell-
schaftlichen Normen etwas anderes verbinden als ausgerechnet die Sprache — es
zeigt aber gerade deshalb, was gemeint ist: ndmlich die durch und durch subjekt-
konstitutive Funktion, die gesellschaftliche Normen inne haben und weshalb die
Unterwerfung unter sie zugleich mit einer Erméchtigung des Unterworfenen ein-
hergeht.

52 Vgl. hierzu Butlers Analysen diverser Theorien der Moderne, deren Sujet die Un-
terwerfung des Subjekts ist, in Judith Butler (1997/2001). Psyche der Macht. Das
Subjekt der Unterwerfung. FaM: Suhrkamp. Dort geht sie u.a. dem Paradox nach,
dass es dieselben Strukturen sind, die in den Theorien einerseits Macht verleihen,
aber andererseits auch erst die Unterwerfung ermoglichen.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

276 | FREIHEIT ALS NORM?

Im Gegensatz dazu verweist die indirekt proportionale Entwicklung der subjekti-
ven wie der objektiven Vernunft vielmehr auf eine andere Foucaultsche Beo-
bachtung, die darin besteht, dass die kritische, fragende, immer befreiende Hal-
tung zugleich mit einer Zunahme der ,Regierungskunst* auftaucht und daher von
dieser nicht zu trennen ist.”> In Was ist Kritik? nennt Foucault drei historische
Entstehungskontexte der Kritik: Gegen die kirchliche Pastoral das Lehramt ver-
weigern, was mit einer Hinwendung zur Bibel einherging; gegen ein allmichtiges
Recht die Frage nach den Grenzen des Rechts zu regieren stellen und gegen den
Wahrheitsanspruch der Kirche Wissenschaft treiben.”* Weil letzterer mit einer
ersten epistemisch funktionalen Selbstverhéltnis-Figur bei Descartes den Ort der
Gewissheit verschiebt und damit auch die Legitimation der Macht, sind nach
Foucault in der Moderne das Subjekt, das Wissen und die Macht drei voneinan-
der untrennbare Momente geworden — so sieht Foucault in diesem ,Biindel
(faisceau) aber eben auch zugleich den Entstehungszusammenhang der Kritik.*®
In Anlehnung an Foucault, der diesen Zusammenhang mehr oder weniger als
von Kant in seiner Theorie der Aufkldarung aufgedeckt betrachtet, wenn auch ihr
erkenntnistheoretischer Ausgangspunkt den Fokus auf das Primat des Wissen hin
verschoben habe, kann man sagen, dass die Ablehnung Kants, in moralischen
Dingen von Wissen zu sprechen und vielmehr auf die Phantasie zu setzen, da sich
der Mensch eine Welt nach Ideen machen kénne — sofern sie konsistent sind —
durch die Hegel’sche Volte, das Gewordene erkennen zu konnen, auch und gera-
de in Bezug auf die Gesellschaft und das einzelne Subjekt, geradezu konterkariert
worden ist. Teile der Wissenschaften produzieren seit mehr als 150 Jahren Wis-
sen und Erkenntnisse iiber das Werden und das Innerste des Menschen, und for-
mieren ihn auf diese Weise auch, weil sie normative Standards formulieren. Fou-
cault nennt die Praktiken, nach denen sich ein Subjekt als konkretes Individuum
formiert und die sich erst aus der (wissenschaftlichen) Problematisierung be-
stimmter Verhaltensweisen ergeben, Kiinste der Existenz oder Selbsttechniken.
Damit meint er ,,gewuf3te oder gewollte Praktiken [...] mit denen sich die Men-
schen nicht nur die Regeln ihres Verhalten festlegen, sondern sich selbst trans-

53 ,,Wenn man diese Bewegung der Regierbarmachung der Gesellschaft und der Indi-
viduen historisch angemessen einschitzt und einordnet, dann kann man ihm [sic]
glaube ich das zur Seite stellen, was ich die kritische Haltung nenne. Als Gegen-
stiick zu den Regierungskiinsten, gleichzeitig ihre Partnerin und Widersacherin, als
Weise ihnen zu misstrauen, sie abzulehnen, sie zu begrenzen und sie auf ihr Maf3
zuriickzufiihren, sie zu transformieren, ihnen zu entwischen oder sie immerhin zu
verschieben suchen®. Foucault 1990/1992: S. 12.

54 Vgl. Foucault 1990/1992: S. 14.

55 Es diirfte kein Zufall sein, dass Foucault an dieser Stelle faisceau verwendet, das
die gleichen etymologischen Wurzeln wie ,Faschismus‘ aufweist: das lateinische
,fascis® (griech.: pokeAog) bedeutet Biindel, Biirde, Last, wobei das Rutenbiindel
mit Beil die Strafgewalt {iber die Biirger symbolisierte.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KANTISCHE FLUCHTLINIEN | 277

formieren, sich in ihrem besonderen Sein modifizieren und aus ihrem Leben ein
Werk zu machen suchen**®.

In diesem Sinne soll die These, dass die kantische praktische Philosophie mit
ihrer Ausform(ulier)ung praktischer Freiheit, auch — wenn man so will — ontolo-
gisierend wirksam geworden ist, verstanden werden. Dass Kant Freiheit und Mo-
ralitdt substantiell aneinander kniipft, ist in der vorliegenden Analyse ausfiihrlich
gezeigt worden, weshalb die Frage nach dem Zusammenhang von Normativitit
und dem Selbstverhiltnis, das die Individuen zu sich ausbilden, vor diesem Hin-
tergrund beantwortet wird. Allerdings ist es wichtig zu beachten, dass zwischen
einer wohlverstandenen Kopplung von praktischer Freiheit an Moralitit in der
Subjektkonstitution und einer missverstandenen Interpretation von praktischer
Freiheit als (kantische) Tugend unterschieden werden muss.

Durch die Gleichsetzung von sittlicher Freiheit mit einem Selbstverhiltnis,
das sich gerade in der Form praktischer Freiheit realisiert, hat Kant, erweitert um
die hegelsche Interpretation als prinzipiell erkennbar, auch ein wirkmichtiges
(Manipulations-)Instrumentarium geschaffen, weil es um die Konstitution unse-
res individuellen Selbstverhiltnisses und damit Selbstverstindnisses geht: Wer
moralische Verfehlungen begeht, versiindigt sich damit zugleich an den konstitu-
tiven Grundfesten seiner selbst, denn das Selbst, das es zu erhalten gilt und das
jede und jeder, unabhéngig von den empirischen und physischen Gegebenheiten
zu konstituieren vermag, ist eben das der allgemeinen freien Vernunft, die als
moralisch interpretiert wird und der nur in dieser Form die Anerkennung gezollt
wird, die Hegel als konstitutiv fiir das Selbstbewusstsein herausgestellt hat.

Dabei zeigt sich, dass der theoretische Diskurs oder die Theoriebildung auch
mafgeblich wird, wenn es um die Realisierungsvorgaben eines Individuums
geht, will es als (moralisches) Subjekt anerkannt werden, soll es als solches aner-
kennbar sein: Das Subjekt muss eine konsistente Identitit haben, denn noch hal-
ten wir multiple Personlichkeiten nicht fiir zurechnungsfihige Subjekte; es muss
grundsitzlich zur Selbstbestimmung fihig sein und sie wollen und es muss sich
Zwecke setzen, die iiber das nackte Uberleben hinausgehen und die letztlich we-
nigstens der zunehmenden Verwirklichung allgemeiner praktischer Vernunft,
d.h. positiver Freiheit nicht im Wege stehen. Wenn die Diagnose also lautet, dass
der Freiheitsbegriff Kants den Denkrahmen aufspannt und definiert, innerhalb
dessen das Praktische gedacht wird, dann scheint er zugleich auch den ontologi-
schen Raum abzustecken, innerhalb dessen sich Menschen zu bewegen haben,
wollen und sollen sie als Subjekte anerkennbar sein.

So kann auch noch auf die moralphilosophischen Versuche Judith Butlers
hingewiesen werden, die eine kritische Auseinandersetzung mit dem kantisch-

56 Michel Foucault (1984/1989). Der Gebrauch der Liiste. Sexualitiit und Wahrheit 2.
FaM: Suhrkamp, S. 18. In den Vorlesungen Hermeneutik des Subjekts von 1981/82
versucht Foucault eine Unterscheidung zwischen dem Selbstverhiltnis als selbster-
kennendes und als sich um sich selbst sorgendes stark zu machen, wozu er auf die
antike griechische Philosophie rekurriert.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

278 | FREIHEIT ALS NORM?

hegelsch-sartre’schen moralischen Subjekt darstellen. Butler spricht in Giving an
Account of Oneself von der Gewalttitigkeit, die Theorien ausiiben konnen, wenn
sie vom einzelnen Individuum Haltungen verlangen, die dieses liberhaupt nicht
einnehmen kann— das gilt natiirlich insbesondere fiir die Moralphilosophie, in der
explizite und implizite Imperative formuliert werden. Butler beginnt ihre Uberle-
gungen mit der Feststellung, dass die moralische Frage der Moderne — ,Was soll
ich tun?‘ — selbst kontextabhingig ist, d.h. keineswegs iiberzeitlich oder ahisto-
risch gestellt wird und werden kann. Diese Abhingigkeit bezieht sie aber nicht
auf die empirischen Bedingungen, angesichts derer wir tiberhaupt nur handeln
konnen, sondern auf die Form oder die Struktur und die Bestandteile der Frage
selbst. Die Frage sei kontextabhingig, weil sie immer schon ein bereits normativ
konstituiertes ,Ich® voraussetze, das angesprochen und aufgefordert werden kon-
ne, dieses oder jenes zu tun. Das impliziert aber, dass dieses ,Ich‘ ursichlich sein
Handeln bewirken kann und damit auch fiir seine Handlungen verantwortlich ist.
Was aber, so fragt Butler weiter, wenn dieses ,Ich® gar nicht in der Lage ist,
Rechenschaft iiber ,sich selbst* abzulegen, weil das ,Selbst‘ so konzipiert ist —
bei Kant noch implizit und abstrakt, bei Hegel aber explizit und konkret —, dass
es sich gar nicht gehort, weil es gleichsam nur die intersubjektiv vermittelte oder
gesellschaftliche Dimension seines Daseins ist?”’ Moderne ethische Theorien
setzten aber gerade diese Souverdnitdt des Subjektes, in der Form wollender
Handlungsursprung — Kant — und reflexiv Wissender davon sein zu kdnnen —
Hegel und Sartre, aber nicht Kant —, voraus.”® Die dem Subjekt zugeschriebene
Souverdnitit unterstellt dem Einzelnen neben der Gestaltungsvollmacht also zu-
dem eine vollstindige Verfiigungsmacht iiber sich und seine eigene Geschichte,
die jederzeit als Handlungsgrund oder -motiv abrufbar sein soll und so das eigene
Selbst erkldren kann, mithin seine 6ffentliche Zugénglichkeit garantiert. Wohlge-
merkt werden die ethischen Systeme hier selbst zum Agitator — wenn auch frei-
lich vermittelt durch sie anwendende Subjekte, Rechtsgemeinschaften oder in
Form institutionalisierter praktischer Vernunft, wie etwa die judikative oder le-
gislative Gewalt eines Staates. ,Ethische Gewalt® besteht fiir sie daher nicht dar-
in, dass dem Subjekt von der Gesellschaft oder seinen Néchsten bestimmte, vor-
gezeichnete, wenn man so will, zu realisierende Strukturierungsmuster aufge-
biirdet werden, nach denen es sich zu konstituieren hat, um tiberhaupt als Mensch

57 Vgl. Butler (2005/2007). Kritik der ethischen Gewalt. FaM: Suhrkamp, S. 7f. sowie
nur im deutschen Original: ,,So ist das Subjekt, das sich nicht durch und durch
kennt und das nicht voll fiir sich einstehen kann, ein fragiles und fehlbares Subjekt
der Ethik, charakterisiert eher durch seine Grenzen als durch seine Souverinitit.*
Butler 2003: S. 10.

58 So fihrt Butler fort: ,,Ethische Systeme oder Moralcodes, die von der Selbsttranspa-
renz des Subjekts ausgehen oder die uns die Verantwortung fiir eine uneinge-
schrinkte Selbsterkenntnis zuschreiben, neigen dazu, fehlbaren Geschopfen eine
Art »ethischer Gewalt« anzutun. (Ebd.)

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KANTISCHE FLUCHTLINIEN | 279

anerkennbar zu werden.” Ethisch gewalttitig macht eine Konzeption vielmehr
der Umstand, etwas einzufordern, was beim besten Willen nicht erfiillbar ist.

Der Grund, warum Butler der ethischen Theorie Gewalttitigkeit unterstellt,
liegt darin, dass Ethik eben dort gewalttétig wird, wo sie vom immer schon mora-
lisch konstruierten Subjekt verlangt, vollstindig Rechenschaft tiber sich abzule-
gen. Der Preis und die Leistung solcher Konzeptionen bestiinden gerade darin,
die Unverfiigbarkeit bestimmter Anteile des eigenen Seins gleichsam vergessen
zu machen, indem sie durch den Mythos vollkommener Souverénitit iiberdeckt
oder ersetzt werde. Man konnte auch sagen, dass die durch die eigene Historizitit
und die dem Selbst immer vorgingige Gesellschaft bedingte Unverfiigbarkeit
handstreichartig durch ihr genaues Gegenteil, ndmlich durch eine vollstindig lu-
zide Kenntnis und Verfiigbarkeit in den Theorien kompensiert wird. Ethik ist
mithin dann gewalttitig, wenn sie vom je einzelnen Subjekt die vollstindige
Selbstdurchsichtigkeit verlangt, gepaart mit kontinuierlicher, konsistenter Selbst-
identitdt, und wenn die Subjekte aber tatsdchlich wie theoretisch so konstruiert
sind, dass sie gerade dazu nicht in der Lage sind. Wenn Butler also ein moralisch
gefordertes Selbstverhiltnis anklagt, das darin besteht, vollstindige Rechenschaft
iiber sich und seine Motivationslagen oder Handlungsgriinde ablegen zu konnen,
dann lésst sich hier ergidnzend hinzufiigen, dass dies eine Spielart der zu realisie-
renden moralischen Subjekt-Form ist, die Kant der praktischen Vernunft ver-
schrieben hat. Auch wenn Kant selbst keine Rechenschaft im butlerschen Sinne
fordert, so ist es Hegel, der das Werden-Konnen zu einem Geworden-Sein um-
dreht und spitestens bei Sartre finden wir die vollkommene Transluziditit des
Bewusstseins, das sich nichts mehr vormachen kann.®

Gesetzt nun, die Individuen westlicher Provenienz realisieren sich mittlerweile
immer zugleich als moralische Subjekte, indem sie dazu von anderen und den
gesellschaftlichen Normen genotigt werden, weil sie andernfalls ihren Subjekt-
status verlieren oder nie erlangen, weil sie entweder nicht selbstkonsistent oder
nicht selbstbestimmt oder aber Zwecke setzend der allgemeinen Realisierung von
Freiheit widersprechen, dann liee sich erkldren, warum moralische Angriffe als
diskursive Waffe so hoch im Kurs stehen: Sie destruieren nicht nur das morali-
sche Gesicht eines Menschen, sondern zugleich dessen gesamte Existenz als Sub-
jekt schlechthin — da diese eben konstitutiv als moralische definiert ist. So ist nur
der freiheitskonforme Selbstbezug anerkennbar und garantiert den Selbsterhalt in
gesellschaftlicher Hinsicht, wihrend ein nicht freiheitskonformer Selbstbezug bis
zur Vernichtung fithren kann. Damit liee sich vielleicht als dritter Effekt noch

59 ,,Die Kritik der Gewalt muss mit der Frage nach der Reprisentierbarkeit des Lebens
selbst beginnen.* Judith Butler (2009). Krieg und Affekt. Berlin/Ziirich: diaphanes,
S. 36.

60 Vgl. zu Butlers moralphilosophischen Uberlegungen ausfiihrlich Tatjana Schonwél-
der-Kuntze (2010). ,Zwischen Ansprache und Anspruch® in: Deutsche Zeitschrift
fiir Philosophie, Schwerpunkt Ethik und Sprache, DZ Phil 58 (2010) 1.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

280 | FREIHEIT ALS NORM?

ein Diskurseffekt unterscheiden und erkldren, der gerade auf das zerstorerische
Potential von moralischen Angriffen abzielt: Moralische Anklagen und Verurtei-
lungen treffen das Subjekt in seinem tiefsten Inneren, weil sie es in seiner
Konstitution angreifen.

Die reziproke Kopplung von Moralitdt und Existenz bzw. von deren Verfeh-
lung und damit Zerstdrung bleibt natiirlich auch dann wirksam, wenn sie von den
kantischen Intentionen und Begriffen abgetrennt wird und ihr stattdessen andere
unterlegt werden: zum Beispiel jede Art von religidser oder weltanschaulicher
ewig giiltiger Gewissheit, aus der bestimmte Handlungsanweisungen abgeleitet
werden, deren Nichteinhaltung dann notwendig zur Zerstorung des mit diesen
Gewissheiten konstituierten Selbst fithren. So zeigt sich, dass die kantische Idee,
Moralitit oder Sittlichkeit an Freiheit und diese wiederum an den Zwecke set-
zenden, selbstbestimmten und selbstkonsistenten Selbstbezug zu binden, selbst
im Sinne eines falschen Gebrauchs missbraucht werden kann — es gibt eben keine
Garantie dafiir, dass die intendierten Effekte eintreten und die nicht-intendierten
ausbleiben.®’

Umgekehrt ldsst sich natiirlich auch fragen, was Einzelne davon haben,
anderen unter Verweis auf die Moralitdit oder auf sonstige Werte vorzuschreiben,
wie sie ihr Leben zu fithren haben, wenn es beispielsweise um die Diversivitit
von Lebensformen und Lebensentwiirfen geht. Diese Frage muss unweigerlich
dazu fiihren, Nietzsche und Freud auf ihre Antworten hin zu untersuchen, was
hier nicht geleistet werden kann. Dennoch sei dazu eine Bemerkung erlaubt:
Wenn es darum geht, Menschen ihre Lebensformen vorzuschreiben, wozu es auf-
grund der Rationalitdtsstandards in unseren Breiten immer einer stichhaltigen
Begriindung bedarf, dann wird dazu gerne auf die Natur oder auf eine (gott) ge-
gebene Ordnung verwiesen, die eine Gemeinschaft sowohl als moralisch als auch
als sittlich gut fordere.”” Moglicherweise ist diese Legitimationspraxis, die sich

61 Wird Freiheit dann auch noch in dem Sinne verstanden, dass sie notwendig an die
Ausbildung der je eigenen Tugendhaftigkeit gekoppelt ist, also an selbstbestimmte,
identische Selbstzwecksetzung, die als solche nochmals zum Zweck gesetzt werden
soll, dann verschwindet sogar das fiir Kant eigentlich nicht bezwingbare reflexive
Selbstbestimmungsrecht. Einerseits handelt es sich dabei zwar nur um eine
Variation der Kopplung von praktischer Freiheit und Sittlichkeit, aber andererseits
erscheint sie als an den Einzelnen gerichteter Zwang zu einer bestimmten, nimlich
tugendhaften Realisation von Freiheit. Auf diese Weise findet aber eine weitere
Normierung des Selbstverhiltnisses statt, die iiber die Realisation als selbstbestim-
mtes, identisches, Zwecke setzendes Subjekt hinausgeht, die allein als Bedingung
der (Moglichkeit von) Sittlichkeit im &uBeren Gebrauch der Freiheit formuliert
worden ist. Sie geht auf die freie und zugleich tugendhaft ausgerichtete innere Sub-
jektkonstitution, auf die handlungsleitenden Griinde, die nicht nur gefordert werden,
sondern auch noch gewollt werden miissen.

62 Eine konsequente Interpretation von Sittlichkeit im Sinne des kantischen Rechts-
prinzips und auch im Sinne der hegelschen Ausformulierung wiirde dazu fiihren,
dass sich die ,Beweislast® umkehrt, weil dann nachgewiesen werden miisste, inwie-
fern die einen Lebensformen, z.B. gleichgeschlechtliche Partnerschaften, den dufe-

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KANTISCHE FLUCHTLINIEN | 281

auf (scheinbar) natiirliche Umstinde und Normalverteilungen beruft, auch ein
Erbe der kantischen Forderung nach einem ,Immer-schon‘, wenn es darum geht,
Sittengesetze zu formulieren.®’

Es ist meines Erachtens nicht zu leugnen, dass die kantische Kopplung von
Freiheit und Sittlichkeit — einmal als Bedingung der Moglichkeit, Freiheit dufler-
lich zu gebrauchen und einmal als Aufforderung zur Tugendhaftigkeit — und die
Ausformulierung des praktischen Freiheitsbegriffes mit den Aspekten der Selbst-
bestimmung, der Selbstkonsistenz und der Zwecksetzung zum Selbsterhalt in den
letzten zweihundert Jahren effektiv geworden ist. Und das sowohl in Bezug auf
die Theoriebildung als auch in Bezug auf die Gesellschaft, d.h. auf die Art und
Weise, wie sich Gesellschaften und Individuen konstituieren und entwerfen. Die
abschlieBenden Uberlegungen zu Foucault und Luhmann, die beide mit ihren
Theorieentwiirfen an den Grenzen dieses philosophisch-praktischen Denkraumes
,herumexperimentieren‘ — wie Foucault das nennt —, zeigen meines Erachtens,
dass dieser intelligible wie ontologische Raum lange nicht verlassen ist, zumin-
dest in Bezug auf die kantische Unterscheidung zwischen dem sozialen Rechts-
raum und dem individuellen Tugendraum, die sich einerseits durch die In-Frage-
Stellung der Implikationen fiir das einzelne ,Subjekt‘ spiegelt und andererseits in
der Bestimmung von Freiheit als Reziprozitit von Unterwerfung und Befreiung
aufrechterhalten bleibt.

3. Kritische Grenzgéange(r)

Der Weg, den die Theoriebildung in der Moderne von Kant zu Hegel und iiber
Sartre zu Foucault und iiber Adorno zu Luhmann geht, ldsst sich — unter dem
genannten Vorbehalt — einerseits als theoretische Ausdifferenzierung der Achsen
des kantischen Freiheitsbegriffes innerhalb dieser Achsen nachzeichnen. Ander-
erseits zeigt sich aber auch eine zunehmende Anniherung an das oder die Entfal-
tung dessen, was Foucault in Anlehnung an Kant, die kritische Haltung an den
Grenzen der Philosophie‘ nennt: Das Aufspiiren der paradigmatischen und daher
so wirkmichtigen Grenzen der Denkrdume, innerhalb deren gedacht wird und
aufgrund deren Strukturen wiederum das Denken und auch die Wirklichkeit
gleichsam unintendiert gestaltet werden. So definiert Foucault,

ren Gebrauch der Freiheit anderer Lebensformen unméglich machen oder behin-
dern.

63 Vgl. dazu beispielsweise auch Jiirgen Link (2006%). Versuch iiber den Normalismus.
Gottingen: Vandenhoeck & Rupprecht. Link entwirft vor allem mit den begriffli-
chen Mitteln Foucaults den Normalismus als ein Konzept, das eine ,,spezifisch mo-
derne Erscheinung, [...] ein spezifisches, partielles Diskurs- und Dispositiv-Netz,
[...] eine selektiv-strategische Benutzung von Statistik zwecks Ver-Sicherung und
Um-Verteilung des Fortschritts [ist]; im Gegensatz zu scheinbaren etymologischen
Evidenzen ist Normalitit schlieBlich und vor allem nicht Normativitit, von der sie
sich seit dem 18. Jahrhundert abgezweigt hat.*“ A.a.O.: S. 357.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

282 | FREIHEIT ALS NORM?

,was ein philosophisches Ethos sein kann, das in einer Kritik dessen besteht, was wir
sagen, denken und tun, mittels einer historischen Ontologie unserer selbst. Dieses philo-
sophische Ethos kann als Grenzhaltung charakterisiert werden. [...] Kritik besteht gerade
in der Analyse der Grenzen und ihrer Reflexion.“**

An diesen Grenzen zu denken ist sicherlich nach einer so umfassenden und
inkludierenden, um nicht zu sagen totalisierenden Theoretisierung wie sie im
Anschluss an Kant im 19. Jahrhundert von Hegel und dann nochmals von Marx
vorgenommen worden ist, nicht ohne erhebliche Probleme moglich gewesen.
Durch das vorgelegte multidimensionale Reflexionsniveau der Systeme auf den
Gegenstand der Theoretisierung, die Entstehung des Gegenstandes, die
Darstellung seiner Entwicklung, die eigene Position in dieser Entwicklung, die
reziproken Abhingigkeits- oder Bedingungsverhiltnisse von Darstellungsinstru-
menten, Dargestelltem und Darstellendem bedeutet das immer zugleich eine
Kritik des eigenen Standpunktes und der eigenen Kategorien, die in einem séku-
laren Denken immer ohne externen Halt geleistet werden muss. Erinnert sei hier
nochmals an die wunderbare Beschreibung dieses Problems in der Grundlegung:

,.Hier sehen wir in der Tat die Philosophie auf einen milichen Standpunkt gestellt, der
fest sein soll, unerachtet er weder im Himmel noch auf der Erde woran gestiitzt wird.*
(GMS AA Bd. 4:425).

Kant ,16st* das praktische Problem durch den Transfer des begriindenden Selbst-
verhiltnisses aus der Erkenntnistheorie; Hegel transformiert es zu einem alles
umfassenden Selbstverhiltnis des Absoluten als Weltgeist, der sich durch die
Philosophie bei seinem eigenen Werden beobachtet, und verankert auf diese
Weise die Gesamtheit des Werdens in diesem Selbstverhiltnis, indem er den Mo-
tor des Werdens und das Verhiltnis von Anfang und Resultat als unverénderlich
feststellt und totalisiert. Wahrend die einen im Anschluss versucht haben, den
Systemanspruch zu bedienen, ihn aber im Detail addquater zu bestimmen — wie
etwa Marx und Sartre — zeigen sich aber auch ganz andere Formen von Philo-
sophie, in denen diese Zusammenhinge gedacht werden, ohne Progression, ohne
System und ohne festen Halt, wie etwa bei Nietzsche und in Folge in Teilen der
Philosophie des 20. Jahrhunderts. Im Folgenden werden zwei Denker aus der
zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts als kritische Grenzginger skizziert, weil sie

64 Michel Foucault 1984/1990: S. 48. Foucault verwendet ,kritisch® im Sinne von
,aufklarend‘: ,,Was Kant als Aufkldrung beschrieben hat, ist eben das, was ich als
Kritik charakterisiere: als die kritische Haltung, die man im Abendland als besonde-
re Haltung neben dem grof3en historischen Prozess der Regierbarmachung der Ge-
sellschaft auftauchen sieht.” Foucault 1990/1992: S. 17. Moglicherweise lieie sich
der Zusammenhang zwischen diesen beiden Entwicklungen dahingehend bestim-
men, dass eben gerade die kantische Idee praktischer Freiheit durch die dort ge-
dachte formale Selbstreferentialitit und damit inhaltliche Unbestimmtheit zugleich
die kritische Suche nach selbstgesetzten Grenzen erst sinnvoll macht.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KANTISCHE FLUCHTLINIEN | 283

beide versuchen, von dem theoretischen Paradigma eines allmichtigen, durch
seine Freiheit ermichtigten souveridnen Subjekts Abstand zu gewinnen, es nicht
mehr zu Grundlage ihres Denkens zu machen.

Foucault und Luhmann in einem Atemzug als kritische Grenzgédnger zu bezeich-
nen, mag vielleicht befremden, erscheint doch ihr Philosophieren und ihre akade-
mische Herkunft auf den ersten Blick so verschieden. Auf den zweiten Blick
allerdings sind die Ahnlichkeiten gar nicht so unerheblich: Ein Sujet ihrer Unter-
suchungen macht im weitesten Sinne die Theoriebildung aus — sei es der wissen-
schaffende Diskurs, dessen implizite Voraussetzungen und Muster sowie dessen
Stellung innerhalb des Dreiecks Macht-Wissen-Subjekt bei Foucault, sei es das
selbstreferentielle Wissenschaftssystem und dessen Einfluss auf die Konstitution
der durch es beschriebenen Gesellschaft sowie deren Relation zu jedem Einzel-
nen bei Luhmann.

Historisch sind sie vor allem an der Moderne bzw. an den sie hervorbringen-
den Verinderungen interessiert, weil es ihnen immer auch um die theoretische
Analyse, Beschreibung und Verortung unserer selbst geht. Zudem — und das ist
der Punkt, auf den es hier ankommt — sind sie beide vehemente Kritiker der Idee
eines Subjekts, das in der Lage wire, aus sich heraus die Welt zu steuern, d.h. sie
sind vehemente Kritiker einer Interpretation von Freiheit als Vermogen, das dem
einzelnen Subjekt (absolute) Souverinitit verheilit und zuschreibt. Darin kann
sicherlich die groBte Differenz zu anderen kritischen Denkern von Marx bis
Adorno gesehen werden, insofern sich dort trotz aller Distanzierung zum Sub-
jektbegriff des Deutschen Idealismus eine versteckte Idee des wahren, freien
Menschen finden lisst, den es aus einer falschen Gesellschaft und von seinem
,falschen Bewusstsein’ zu befreien gilt. Schlieflich ldsst sich als weitere Ge-
meinsamkeit von Foucault und Luhmann festhalten, dass sie beide die scheinbar
unumgingliche Entgegensetzung von Freiheit und Determination, von Selbst-
und Fremdbestimmung, verweigern und dass sie sie stattdessen — wie auch Hegel
und Adorno — aneinander koppeln, indem sie sie als zwei Seiten einer Ent-
wicklung betrachten.

Ein elementarer Unterschied zwischen dem kritischen Ontologen und dem
Systemtheoretiker besteht aber darin, dass bei Foucault trotz aller Kritik ein
leidenschaftliches, wenn auch ambivalent erscheinendes Verhiltnis zum Begriff
Freiheit auszumachen ist, wihrend dieses Verhiltnis bei Luhmann eher leiden-
schaftslos und kiihl zu nennen ist. Foucault scheint daher der Form des Freiheits-
begriffes doch noch erheblich mehr verhaftet zu sein als Luhmann, der dem Be-
griff der Freiheit selbst ,nichts mehr abgewinnt, der ein in diesem Sinne voll-
kommen wertfreies Verhiltnis zu ihm hat.”> Das leidenschaftliche Verhiltnis

65 Dafiir ist vielleicht auch Foucaults ,spite Riickkehr zur Moral®, die unter ,Asthetik
der Existenz* firmiert und in der der Freiheitsbegriff eine zentrale Rolle einnimmt,
ein Beleg; vgl. etwa Rainer Forst (1990). ,Endlichkeit Freiheit Individualitit. Die

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

284 | FREIHEIT ALS NORM?

Foucaults zum Begriff der Freiheit, zeigt sich einerseits in dem steten Gebrauch,
den er dennoch von irgendeiner Art Freiheit zu machen scheint, die er trotz allem
emphatisch einfordert, wenn er sein ganzes philosophisches Schaffen 1984 wie
folgt charakterisiert:

,,Ich weill nicht, ob man heute sagen soll, dass die kritische Aufgabe immer noch den
Glauben an die Aufkldarung einschlieit; ich denke jedenfalls, dass diese Aufgabe eine
Arbeit an unseren Grenzen erfordert, das heifit eine geduldige Arbeit, die der Ungeduld
der Freiheit Gestalt gibt.“66

Dem steht eine ebenso emphatische Ablehnung jeder Interpretation von Freiheit
als subjektive und vor allem objektive Souverinitit gegeniiber:

»Wenn es aber einen Weg gibt, den ich ablehne, dann ist es der (man konnte ihn ganz
allgemein gesagt, den phidnomenologischen Weg nennen), der dem beobachtenden
Subjekt absolute Prioritdt einrdumt, der einem Handeln eine grundlegende Rolle zu-
schreibt, der seinen eigenen Standpunkt an den Ursprung aller Historizitit stellt [...].
Mir scheint, daf} die historische Analyse des wissenschaftlichen Diskurses letzten Endes
Gegenstand nicht einer Theorie des wissenden Subjekts, sondern vielmehr einer Theorie
diskursiver Praxis ist.“’

Entsprechend heifit es dann in der Methodenschrift Die Archéologie des Wissens,
seine Untersuchung reihe

,.sich [...] nicht — wenigstens nicht direkt — in die Auseinandersetzung um die (mit der
Genese, der Geschichte, dem Werden konfrontierte) Struktur ein, sondern in das Feld,
in dem sich die Fragen nach dem menschlichen Sein, dem BewuBtsein, dem Ursprung

und dem Subjekt manifestieren, iiberkreuzen und spezifizieren.“®

Damit fragt er wohlverstanden nicht nach der Beschaffenheit der aufgezihlten
Objekte, sondern nach den sie konstruierenden Fragen, die sich diskursiv
manifestieren, und — so lieBe sich ergéinzen — nach den gegebenen, wirkungsvoll
gewordenen Antworten auf diese Fragen. Foucault ist also insofern ein Grenz-
gdnger zu nennen, als er nicht mehr nach den Gegenstinden und deren Mdoglich-
keitsbedingungen fragt, sondern nach den Fragen, auf die die theoretischen Ge-
genstinde eine Antwort bilden, auf die Fragen, die die gingigen Vorstellungen
von Subjektivitit, Freiheit, Moral etc. konstituiert haben; die deren Genese und

Sorge um das Selbst bei Heidegger und Foucault‘. In: Eva Erdmann et al. 1990,
insbesondere S. 161-178.

66 Foucault 1984/1990: S. 53 T. S.

67 Foucault 1966/1974: S. 15. Die Spitze gegen die Phdnomenologie muss freilich als
gegen Sartre gerichtet betrachtet werden.

68 Foucault 1969/1981: S. 28.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KANTISCHE FLUCHTLINIEN | 285

Form betreffen und nicht ihr ,Wesen‘ oder ihren Inhalt. Dabei handle es sich
darum zu zeigen,

da} eine Veridnderung in der Ordnung des Diskurses nicht »neue Ideen«, ein wenig
Erfindungskraft und Kreativitit, eine andere Mentalitit, sondern eine Transformation in
eine andere Praxis [...] voraussetzt. Ich habe nicht verneint — ganz im Gegenteil —, daf3
die Moglichkeit der Veridnderung des Diskurses besteht: ich habe das ausschlieliche
und augenblickliche Recht dazu der Souverinitit des Subjektes entrissen.“®

Diese Transformation in eine andere Praxis schliet aber deswegen neue Ideen
nicht aus — sie nimmt ihnen nur ihren monokausalen Status in Bezug auf mog-
liche Verdnderungen:

,.Die Positivititen, die festzustellen ich versucht habe, diirfen nicht als eine Menge von
Determinationen begriffen werden, die sich von aulen dem Denken der Individuen
auferlegen oder es von innen im vorhinein bewohnen. Sie bilden eher die Gesamtheit
der Bedingungen, nach denen sich eine Praxis vollzieht, nach denen diese Praxis teil-
weise oder vollig neuen Aussagen Raum gibt, nach denen sie schlieBlich modifiziert
werden kann. Es handelt sich weniger um der Initiative der Subjekte gesetze Grenzen
als um das Feld, in dem sie sich artikuliert [...], um Regeln, die sie anwendet (ohne sie
erfunden oder formuliert zu haben), um Beziehungen, die ihr als Stiitze dienen [...].“70

Foucaults Grenzgang spricht also dem einzelnen Denken seine Gestaltungssou-
verdnitidt ab, woraus sich erkldren lédsst, dass er kein eigenes systematisches
Ordnungsmuster angeboten hat, sondern ,lediglich® als kritischer Ontologe das
Gewordensein zu analysieren trachtet, um durch Aufdeckung und Entideo-
logisierung Veridnderungen mdglich zu machen, ohne diese im voraus qualitativ
zu bestimmen. In den Intentionen annihernd gleich, aber im Weg dahin sehr
verschieden, liest sich das Theorieprojekt Luhmanns, das keinesfalls im Folgen-
den dargestellt werden soll. Stattdessen geht es darum, die bereits erwihnte
gleichgiiltige Haltung gegeniiber der Begrifflichkeit der Aufklirung zu skiz-
zieren, um auf eine ganz andere Form des Umgangs mit dem Unbehagen an der
Moderne hinzuweisen. Hierbei handelt es sich weniger um eine Auseinan-
dersetzung mit den eigenen Denkkategorien aus einer kritisch-ontologischen Per-
spektive, sondern vielmehr um ein ganz anderes Ordnungsmodell, das, durch und
durch konstruktivistisch, auch nur als solches verstanden sein will.

Luhmann bestimmt ,Freiheit* aus der Perspektive der Systemtheorie iiber die
Relation zwischen ,Mensch‘ und , gesellschaftlicher Umwelt‘:

,»mit der Unterscheidung von System und Umwelt [wird] aber die Moglichkeit
gewonnen, den Menschen als Teil der gesellschaftlichen Umwelt zugleich komplexer

69 Foucault 1969/1981: S. 289.
70 Foucault 1969/1981: S. 297.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

286 | FREIHEIT ALS NORM?

und ungebundener zu begreifen, als dies moglich wire, wenn er als Teil der Gesell-
schaft aufgefasst wiirde. [...] dem Menschen werden so hohere Freiheiten im Verhiltnis
zu seiner Umwelt konzediert, insbeson-dere Freiheiten zu unverniinftigem und unmora-
lischem Verhalten. Er ist nicht mehr das Ma der Gesellschaft.«”!

,Freiheit* wird hier (wieder) in einen Gegensatz zu ,verniinftig‘ gebracht und da-
mit nicht als Bedingung der Sittlichkeit, sondern als dessen Storung begriffen.
Dennoch wird sie nicht als Gegenbegriff zu ,Zwang‘ verstanden, sondern ganz
im Gegenteil ,,sind trotz (nein: wegen!) dieser Verstirkung der Abhingigkeiten
groBere Freiheitsgrade moglich*’, weil eine hohere Komplexitit zu mehr Wahl-
moglichkeiten zwingt (!) und damit in diesem Verstindnis mehr Freiheit gene-
riert:

,Wir erinnern: Komplexitit besagt, dafl eine Vielzahl von Elementen, hier Handlungen,
nur selektiv verkniipft werden kann. Komplexitit bedeutet Selektionszwang. Diese Not-
wendigkeit ist zugleich Freiheit, ndmlich Freiheit zu unterschiedlicher Konditionierung
der Selektion.«”

Freiheit erhdlt damit einerseits die — ganz Sartresche — Bedeutung von Wahl-
zwang und andererseits die als prikantisch bezeichenbare Bedeutung von Regel-
losigkeit. Diese wird von Luhmann auch wieder aufgegriffen, wenn er schreibt,
die Form, in der sich Freiheit in der Moderne manifestiere, d.i. als selbstre-
ferentielle Individualitit, sei entstanden, weil das Schichtungssystem zusam-
mengebrochen sei, ,,wonach man nun von jedem Menschen alles Verhalten
erwarten kann.“”* Nachdem der Mensch in seinem sozialen Verhalten nicht mehr
zur Ginze von auflen gesteuert worden sei, sei es notwendig geworden, mit der
zunehmenden Kontingenz umzugehen, die das Verhalten des Einzelnen erwar-
tungsunsicher macht. Die durch den Zusammenbruch stratifizierter Gesell-
schaften erzwungene Transformation des politischen und 6konomischen Systems
habe dazu gefiihrt, dass der Einzelne in seiner Konfliktfahigkeit individuell
geschiitzt werden musste, so dass ,,[d]ie Semantik des Rechts von Natur auf
Freiheit umgestellt worden sei.”

Das lisst sich so interpretieren, dass von der oder dem Einzelnen — nunmehr
aus den sozialen Verhdltnissen freigesetzt — nur dann Erwartungssicherheit aus-
gehen kann, wenn ihr oder ihm zugleich Freiheit als Recht und Freiheit als
Selbstverhiltnis aufgegeben wird — das zumindest wire die kantische Losung fiir
das von Luhmann ausfindig gemachte Problem zu Beginn der Moderne. Eine sol-
che Kopplung von Freiheit und Sittlichkeit findet sich also in dieser Form bei

71 Luhmann 1987/1996%: S. 289 T.s.
72 Luhmann 1987/1996°%: S. 290.
73 Luhmann 1987/1996°%: S. 291.
74 Luhmann 1987/1996°%: S. 428.
75 Luhmann 1987/1996°%; S. 543.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KANTISCHE FLUCHTLINIEN | 287

Luhmann nicht mehr; stattdessen wird blof3 eine Erkldrung fiir sie angeboten, die
ihren Ursprung keinesfalls in einem wie auch immer formierten souveridnen Sub-
jekt hat. In seiner Rede anlidBlich der Verleihung des Hegel-Preises 1989 betont
Luhmann dann auch entsprechend, dass sich bei

,einem differenztheoretischem Ansatz [...] im iibrigen das alte Problem des Ver-
hiltnisses von Moral und Freiheit von selber auflose. Die Tradition hatte Freiheit als
Voraussetzung moralischer Beurteilung angesehen und sich nur mit der Art dieser
Voraussetzung befalit — auf die Problematik reagierend mit einer Entwicklung von
naturalen tiber religios-transzendente zu transzendentalen Referenzen. Das lieBe nur die
Moglichkeit zu, Freiheit als Eigenschaft des Menschen zu begreifen. Aber wie? Eine
soziologische Theorie konnte dagegen annehmen, dafl Freiheit gleichsam als Neben-
produkt von Kommunikation anfillt. Denn wenn immer etwas Bestimmtes kommuni-

. . . . 76
ziert wird, kann man dazu ja oder nein sagen.

Damit geht er wieder auf die Bedeutung von Freiheit als Selektionszwang ein,
die insofern nicht auf das Individuum oder das Subjekt beschrinkt ist, als unter
diese Definition von Freiheit jegliche Selektion fillt. Allerdings, so féhrt
Luhmann fort, versuche ,,die Moral, die Freiheit, die sie voraussetzen muf} und
selbst reproduziert, auf die gute Seite festzulegen, also aufzuheben.“”” Auf diese
Weise erzeuge sie ein Paradox, mit dem sich die Ethik ,herumzuschlagen‘ habe.
So nimmt auch Luhmann eine ,Analyse der uns gegebenen Grenzen‘ vor und
vollzieht damit deren Uberschreitung. Allerdings nicht, wie etwa Marx und
Adorno, indem er sich vom zu Negierenden in einem befreienden Negationsakt
loslost und sich so doch wieder dadurch bestimmen ldsst, und auch nicht wie
Foucault, der sich von der Ideologie des Gewordenen durch eine historisch-
philosophische Analyse zu befreien sucht, sondern indem er in einem gewissen
Sinne ganz anders ansetzt. Das hat fiir manche Beobachter Luhmanns allerdings
fatale Folgen fiir die Ethik.

Durch den systemtheoretischen Zugriff, der auf der einzigen fundamentalen
Operation des Unterscheidens basiert, durch den aber die Frage nach der Subjekt-
konstitution nicht vorausgesetzt werden muss, vermag er es, die Frage nach der
Moral aus der Frage nach den Existenzbedingungen von Gesellschaftssystemen
und Individuen génzlich auszuschlieBen. Stattdessen sieht er die vordringlichste
Aufgabe der Ethik darin, ,vor der Moral zu warnen‘, da sie einen polemogenen
Charakter habe und selbst ein Resultat der Situation sei, die sie zu 16sen trachte.
Luhmanns in seiner eigenen Theorie bereits vollzogene Therapie aus dem viel-
seitig konstatierten Dilemma des modernen praktischen Freiheitsbegriffes lautet
also zusammengefasst: verzichtet moglichst ganz auf einen moralischen Diskurs,

76 Niklas Luhmann 1996°. Paradigm lost. Uber die ethische Reflexion der Moral.
FaM: Suhrkamp, S. 45.
77 Luhmann 1996: S. 46.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

288 | FREIHEIT ALS NORM?

der durch sein gut/bose-Schema den gegenteiligen des intendierten Effektes er-
zeugt.

Freiheit wird von Luhmann weder als verniinftig-praktische Eigenschaft des
Menschen, die es zu realisieren gilte, noch als sein spezifisches Potential aufge-
fasst, sondern als mehr oder weniger kontingent entstehendes Produkt zwischen-
menschlichen Handelns — denn Kommunikation ist eine Art zu handeln. Das
grenzgdngerische an Luhmann scheint mir daher gerade darin zu bestehen, dass
er nicht nur die Idee der (verwirklichten) Freiheit von der Idee des (kantischen)
Subjektes trennt und damit einen Beitrag zur Subjektdezentrierung leistet, son-
dern dass er iiberhaupt von diesen Denk- und Legitimationsfiguren Abstand
nimmt. Das wirklich Verbliiffende an Luhmann ist doch in seiner vollkommenen
Leidenschaftslosigkeit gegeniiber den Begriffen ,Subjekt, ,Freiheit‘ und ,Moral*
zu sehen und damit in der realisierten Moglichkeit, sich ihrer Verkldrung zu ent-
halten und sich auf diese Weise die Freiheit zu nehmen, ,Freiheit* beispielsweise
als ,Nebenprodukt‘ von Kommunikation zu bezeichnen und sie damit in einen
ganz anderen Entstehungs- und Verwendungskontext zu stellen. So kann man
fragen, ob Luhmann nicht bereits das theoretisch realisiert, was Foucault am En-
de der Ordnung der Dinge prognostiziert hat, dass die ,,einzige Epoche, die vor
anderthalb Jahrhunderten begonnen hat [...], [die] die Gestalt des Menschen [hat]
erscheinen lassen®, sich jetzt vielleicht abschlieBe.”®

Bei diesen wenigen Hinweisen dazu, warum Foucault und Luhmann als Grenz-
ginger im und auBlerhalb des Denkraumes ,kantische praktische Freiheit‘, der
freilich um Hegels Dynamisierung und auch Marx’ nochmals zuriick gebogene
Anwendung ausdifferenziert worden ist, aber eben der Figur nach im Innenraum
eines totalen Selbstverhiltnisses und nicht Drauflen, bezeichnet werden konnen,
soll es vorliufig bleiben. Stattdessen werden noch ein paar Uberlegungen vorge-
stellt, die sich aus der eingenommenen Haltung im Sinne der kritischen Ontolo-
gie ergeben.

4. Folgerungen aus der Analyse oder:
Sind wir frei, diese Freiheit zu wollen?

Wenn die kritische Haltung gerade darin besteht, die Zusammenhinge verstehen
zu wollen, die zu den aktuellen grundsdtzlichen praktischen Fragestellungen ge-
fithrt haben, um dadurch einen Beitrag zum Verstindnis unserer selbst in der
Moderne zu leisten, und um so theoretische Problemstellungen als dem mafige-
benden Denkmuster geschuldet zu verstehen sowie die faktische Verwobenheit
von Theorie und Praxis unter anderen Aspekten deuten zu lernen, dann scheint
eine dezidierte Auseinandersetzung mit dem kantischen Denkraum — und den

78 Foucault 1966/1974: S. 462.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KANTISCHE FLUCHTLINIEN | 289

hier nur angedeuteten hegelsch-marxschen Einschreibungen — unabdingbar. Weil
dadurch das systematische Selbstverhiltnis von objektiver und subjektiver ,Frei-
heit‘ — sei ihre faktische Realisation positiv oder negativ konnotiert — das theore-
tisch konzipiert worden ist, das das Denken und unsere soziale Welt geprigt hat
und durch das der Mensch als quasi allmichtiges gestaltungsfihiges Subjekt er-
scheint, deutlich zum Vorschein tritt.”’

Judith Butler, die in den Adorno-Vorlesungen 2002 in Frankfurt Adornos und
Foucaults ethische Theorien auf den konstitutiven Zusammenhang von Moralitit,
Gesellschaft und Subjekt auch in Bezug auf Instandsetzung der individuellen
Handlungsfihigkeit hin befragt, interpretiert Foucaults und Adornos Anliegen so:

.Foucault will zeigen, wie das Subjekt, bedingt durch gesellschaftliche Normen, auch
mit der Macht ausgestattet ist, diese Normen umzugestalten oder sich selbst in Bezug
auf diese Normen hervorzubringen. Foucault entwickelt also eine Theorie der Hand-
lungsfihigkeit, ja, eine Version der moralischen poiesis fiir ein Subjekt, das von Anfang
an durch Normen begrenzt ist, die es sich nicht ausgesucht hat. Wenn Adorno uns zei-
gen will, dass kein einzelnes Leben in Bezug auf jene gesellschaftlichen Bedingungen,
durch welche Handlungsmoglichkeiten strukturiert sind, moralisch sein kann, so will
uns Foucault zeigen, dass gesellschaftliche Normen nicht wirksam das Subjekt hervor-
bringen konnen, ohne dass das Subjekt diese Normen reflexiv in einer Ethik artiku-
liert.**

Dafiir gelte es unter anderem zu zeigen, dass gesellschaftliche Normen nicht
wirksam das Subjekt hervorbringen kénnen, ohne dass das Subjekt diese Normen
reflexiv in einer Ethik artikuliere. Wenn wir also Foucaults und Butlers Vor-
schlag entsprechend das eigene Gewordensein in Bezug auf die soziohistorisch
geformten Bedingungen wenigstens verstehen wollen, miissen wir auch und viel-
leicht vor allem in der Theoriebildung Ausschau halten, nach den ontologisieren-
de Wirkungen erzeugenden Theorien — auch wenn diese Effekte weder als inten-
diert, noch gar als alleinige Urspriinge zur Verantwortung gezogen werden kon-
nen und sollen. Was sich hier zeigt, ist nach wie vor eine enge Verwandtschaft
mit dem hegelschen Theorem einer moglichen Rekonstruktion unserer Selbst,
und auch eine Idee von intendierter Veridnderbarkeit, die der oder dem Einzelnen
trotz allem zugeschrieben wird. Das iibrig gebliebene Verschiebungspotential

79 Wichtig ist an das zu erinnern, was Marquard in Bezug auf Hegel deutlich gemacht
hat: Dass das Akzeptieren der Bedingungen nicht mit einem fatalistischen Verhar-
ren im Status Quo verwechselt werden darf: ,,Hegels Pladoyer fiir das, was ist, [be-
deutet] gewil} nicht das Lob des Gegebenen nur weil es nun einmal ist; es bedeutet
also kein Verbot von [...] Kritik [...]. [...] Hermeneutik mit Hegel zu definieren [...]
meint gerade nicht die philosophische Anleitung zur Unterwerfung unters Gegebe-
ne, sondern [...] die philosophische Bildung des Sinns fiir das schon Erreichte als
Empfindlichkeit gegen jede Form von Unterbietung des erreichten Stands. Mar-
quard 1973: S. 50.

80 Butler 2003: S. 9f.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

290 | FREIHEIT ALS NORM?

der/des Einzelnen wird von beiden nicht mehr wie bei Kant im ,eigenstindigen
Kreieren der (sozialen) Welt nach Ideen‘ gedacht, sondern liegt in der Kraft der
Sprechakte, des immer auch wissenschaftlichen Diskurses, der Verwendung und
Benutzung von Sprache, die eben eine notwendige Bedingung zur Aufrechterhal-
tung von gewordenen Normen darstellt."

Das oben genannte Zitat Foucaults aufnehmend, werden wir hier immer noch
Zeuge einer ungeduldigen Freiheit, die zwar nicht mehr iiber Ideen zu gestalten
vermag, die aber dennoch dem unbedingten Willen folgt, durch die noch {iibrig
gebliebenen sprachlichen Handlungsoptionen den Grad von Unfreiheit, und da-
durch hervorgebrachtes Leid, wenigstens zu reduzieren. Wihrend es Butler aber
darum geht, die Bedingung der Moglichkeit der Moralitdt gerade daran festzu-
machen, dass das Subjekt sich selbst nicht vollkommen transparent ist und sein
kann,

,.dass die Hinnahme der Begrenzungen, die das Menschliche definieren, Teil jeder Er-
kldrung moralischer Verantwortlichkeit sein muss. Leugnen wir unsere Beschrinkun-
gen, so verleugnen wir, was an uns menschlich ist. Dieser Verlust scheint mir schwer
wiegender als der Verlust jenes Souverinititsgefiihls, das fiir eine kohdrente Subjekt-
theorie bendtigt wird. Wie sowohl Adorno als auch Foucault verdeutlichen, muss man
nicht souverédn sein, um moralisch zu handeln; vielmehr muss man seine Souverénitit

o . 82
einbiilen, um menschlich zu werden®.

Wihrend also Butler darauf zielt, die unmittelbare Identifizierung von der Reali-
sierung praktischer Freiheit als Autonomie und ,moralischer Handlungsfihigkeit*
aufzugeben, ging es hier zunichst darum, diese Kopplung nochmals im Sinne
Kants nach Rechts- und Tugendgebrauch zu unterscheiden und so die strukturel-
len Zusammenhinge zwischen subjektiver Freiheit, den sie ermoglichenden ge-
sellschaftlichen Bedingungen und aus ihrem Begriff ableitbaren Normen, und der
theoretischen Arbeit deutlich zu machen. Ob das bedeutet, der Moralitit einen
anderen theoretischen Ort zu zuschreiben oder sie gar vollstandig anders definie-
ren zu miissen? Oder ob sie nicht viel eher einzig daraus bestehen kann, dass wir
uns rechtmdyf3ig verhalten — im Sinne des Rechtsgrundsatzes und nicht im Sinne
jedes positiven, existierenden Rechts! — weil es schon dem Konzept nach keine
Notwendigkeit gibt, dass der Einzelne seine Handlungsgriinde unbedingt kennt,
solange er seine Freiheit gesellschaftlich kompatibel gebraucht? Ist es moglich, —
vielleicht mit Luhmann — eine Ethik zu denken, die sich gar nicht mehr an den
Einzelnen und seine Handlungsoptionen wendet, weil ihr Adressat einzig die Be-
dingungen jeglicher gesellschaftlich kompatibler Handlungsmoglichkeiten wire?

81 Vgl. in Bezug auf einzelne Sprechakte und deren (ethisch relevantes) Verschie-
bungspotential insbesondere Judith Butler (1997/1998). Hass spricht. Zur Politik
des Performativen. Berlin: Berlin Verlag sowie Butler 2004/2009.

82 Butler 2003: S. 11.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KANTISCHE FLUCHTLINIEN | 291

In jedem Fall scheint die Analyse der definitorischen Grenzen des Denkraumes
des Praktischen hilfreich, um zu verstehen, warum sich manche Praktik durch-
gesetzt hat, die gerade der Realisierung von Freiheit zu widersprechen scheint:
Normierungen, Normalisierungs- und Identitdtszwinge, aber auch Legitimation
iber Naturalisierungen. In dieser Hinsicht und solange sie nicht verabsolutiert
werden, haben viele sozialkritische Studien ihren Ort und ihre Notwendigkeit,
wenn sie auch vielleicht zu einseitig den Untergang des Abendlandes besingen,
eine Verfallsgeschichte erzidhlen und deren Orientierung am menschlichen Leid
die Frage stellen ldsst, ob der offene Pessimismus nicht auch einem Festhalten
am Leid entspricht, das vielleicht selbst kritisch zu befragen wiire.** Das philoso-
phische Interesse an dieser Art der Kritik miisste allerdings wiederum den Theo-
rien gelten und dem mdoglicherweise in deren Form und Begriffen liegenden An-
teil an ebensolchen Entwicklungen. Dies markiert sicherlich eine der wesentli-
chen Differenzen zwischen der vorliegenden Analyse und der Metakritik der
praktischen Vernunft des Deutschen Idealismus in Adornos Negativer Dialektik®
und zu den Minima Moralia, aber auch zu Sartres Analysen — ndmlich das dort
davon ausgegangen wird, dass es eine wie auch immer geartete positive Kopp-
lung von Freiheit und Moralitdt geben sollte und dass deren Realisierung zu-
gleich das vorhandene Leid der Menschen aufheben konnte.

Dabei geht es wohlverstandener MaBlen nicht darum, mit der kritischen
Analyse die Kopplung von Freiheit und Sittlichkeit aufzugeben, sondern darum,
sie sichtbar zu machen und vielleicht sogar einen Schritt weiter zu gehen, indem
auch deren Kopplung an das Ungliick, das durch die erste Kopplung aufgehoben
werden sollte, sichtbar werden kann. Auf diese Weise lieBe sich vielleicht auch
iiber das Dreieck Freiheit-Leid-Macht nachdenken, das im politischen Diskurs zu
legitimatorischen Zwecken verwendet wird und auch einen Teil der ,Ontologie
unserer selbst‘ ausmacht.

Das Resultat der vorliegenden Analyse lautet mithin, dass der Begriff praktischer
Freiheit als selbstkonsistenter, selbstbestimmter und Zwecke setzender Selbstbe-
zug ganz im Sinne Kants selbst die normierende und normative Norm der Mo-
derne geworden ist und daher weit davon entfernt ist, einen Gegenbegriff zu
Normativitit zu bilden. Das widerspricht nicht der These Adornos und Horkhei-

mers, dass ,die Maxime der westlichen Zivilisation die Selbsterhaltung‘85 sei

83 Ich denke hier vor allem an Vertreter der kritischen Theorie, aber auch an Sigmund
Freud und die Psychoanalyse oder an Norbert Elias und in gewissem Sinne auch an
Sartre, die alle der gewordenen Vernunft kein gutes Zeugnis ausstellen.

84 Vgl. Theodor W. Adorno (1966). ,I. Freiheit. Zur Metakritik der praktischen Ver-
nunft‘ in: Ders. Negative Dialektik. FaM: Suhrkamp, S. 211-294. Es ist sicherlich
kein Zufall, dass Adornos kritisches Hauptwerk und Foucaults Ordnung der Dinge
im selben Jahr erschienen sind — aber dies nachzuweisen, erforderte eine andere Un-
tersuchung.

85 Max Horkheimer/Theodor W. Adorno (1944/1989). Dialektik der Aufkldrung. Phi-
losophische Fragmente. FaM: Fischer, S. 36.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

292 | FREIHEIT ALS NORM?

bzw. Henrichs im Kern gleichlautender These, dass der Selbsterhalt die Grund-
struktur sei, die ,,jedem Versuch, die moderne Philosophie als Ganze in den Blick
zu bringen, ihre Perspektive und ihr Problem [gibt]“*®, und auch nicht Essers For-
mulierung, dass das Gliicksstreben als conatus die subjektive Bedingung dafiir
sei, sich iiberhaupt etwas zum Zweck zu setzen.”’ Stattdessen konnen sie dahin-
gehend erginzt werden, dass all diese Aspekte im kantischen Freiheitsbegriff zu-
sammengefasst und dieser damit zugleich in die drei genannten Achsen ausdiffe-
renziert wird — was idealiter bedeutet, dass die Selbstzwecksetzung selbstbe-
stimmt und selbstkonsistent erfolgt und damit — zumindest der Ideologie der Mo-
derne nach, der Selbsterhalt garantiert wird.

Aus dieser Perspektive ist auch der Titel der vorliegenden Arbeit zu verste-
hen: Die Frage Freiheit als Norm? bringt das Paradox zum Ausdruck, dass es ge-
rade eine bestimmte, positiv konnotierte Form ist, die wir seit Kant normativ
zugrunde legen, wenn wir personliche und politische Freiheit fordern; eine Form,
die formuliert worden ist, um damit gerade die Sittlichkeit zu erhalten bzw. zu
garantieren. Da dieser Freiheitsbegriff oder diese Ausformulierung von Freiheit
aber keinesfalls rein subjektiv verstanden werden kann, ldsst sich die Rede von
der Subjektorientierung in der modernen philosophischen Theoriebildung, die
das Problem aufgebe, wie von dort aus zu den anderen zu kommen sei, auch bei
Kant nicht sehen. Hegel greift diesen Kunstgriff auf und formuliert ihn in seiner
Rechtsphilosophie aus — aber er erfindet ihn nicht, wie etwa bei Habermas zu le-
sen ist.*®

Die ausschlieBliche Subjektzentrierung in der Interpretation des Freiheitsbeg-
riffs ist folglich vielleicht eher ein Problem der Rezeption als ein Problem des ur-
spriinglich entworfenen Begriffs — und mag daher kommen, dass Begriffe ihres
Entstehungskontextes und damit ihres Zweckkontextes enthoben werden konnen
und so wesentliche Aspekte ihrer eigentlichen Bedeutung verlieren. In diesem
Bedeutungsverlust spiegelt sich aber das ganze Dilemma, denn nur dann kann
Freiheit als primir subjektiv gegebene — und nicht als mit den Anderen zu reali-
sierende — der Gesellschaft entgegengesetzt werden, kann in solipsistischer Les-
art nach der theoretischen Erreichbarkeit der anderen gefragt werden und das Ei-
geninteresse gegen das der anderen ausgespielt werden, statt konzeptionell das
subjektive Potential als gesellschaftlich bedingtes zu erkennen.

Es gilt also zu betonen, dass der kantische Freiheitsbegriff an sich selbst auf-
grund seiner Struktur einen normativen, mafigebenden oder paradigmatischen

86 Henrich 1976/2001: S. 89.

87 Vgl. Esser 2004: S. 340.

88 Habermas sieht erst in Hegels Theorie diese Implikation und sieht seine eigene
Theorie der kommunikativen Vernunft selbst als weiteren Schritt aus der Subjekt-
philosophie heraus; vgl. Jiirgen Habermas (1988). Der philosophische Diskurs der
Moderne. FaM: Suhrkamp. Zu Hegels ,Uberwindung* insbesondere VL II. ,Hegels
Begriff der Moderne‘, S. 34-59 sowie VL XI. ,Ein anderer Ausweg aus der Sub-
jektphilosophie — kommunikative vs. subjektzentrierte Vernunft‘, S. 344-379.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KANTISCHE FLUCHTLINIEN | 293

Charakter hat, den er fiir Kant auch haben soll. In dem kleinen Aufsatz Idee zu
einer allgemeinen Geschichte in weltbiirgerlicher Absicht bringt Kant unver-
bliimt zum Ausdruck, dass er sich der performativen Kraft von Denkkonstrukten,
d.h. von Ideen, vollkommen bewusst ist und so der Weltenlauf beeinflusst wer-
den kann, wenn man nur eine konsistent denkbare, den selbst vorgegebenen
Standards nicht widersprechende Interpretation des Laufes liefert.*” Eine solche
Interpretation wire z.B. die Idee einer phylogenetisch verstandenen, fortschrei-
tenden Entwicklung freier Vernunft, die immer freier wiirde und das heifit: sich
immer mehr dem von Kant vorgeschlagenen Begriff praktischer Freiheit anna-
herte, indem die dort gesetzten Qualititen das Denken und Handeln immer mehr
strukturierten. Auch diese Idee wird freilich von Hegel euphorisch aufgenommen
— wozu weiter unten einige Anmerkungen erfolgen.

Wenn man vor diesem Hintergrund die dritte Frage, an der sich die vorlie-
gende Untersuchung orientiert hat, in Augenschein nimmt, dann hat Kant da-
durch, dass er die cartesische Selbstkonsistenz und -begriindung aus dem theore-
tischen in den praktischen Zusammenhang transferiert hat, dadurch, dass er die
scheinbar gegebene Naturkausalitdt zur Selbstbestimmung transformiert hat, da-
durch, dass er das legitimierende Selbstverhéltnis zu einem Zwecke setzenden
gemacht hat, und schlieBlich dadurch, dass er sie alle drei im Freiheitsbegriff
koinzidieren lésst, zu ihrer normativierenden Wirkmichtigkeit in der Moderne
wesentlich beigetragen. Die Frage nach den unhinterfragten Denkmustern oder -
prinzipien, die in der kantischen Konzeptualisierung des praktischen Vermogens
vorausgesetzt werden, beantwortet sich daher mit der Explikation der Struktur-

89 Die Offenheit, mit der Kant das ausspricht, ist verbliiffend: ,,Es ist zwar befremdlich
und dem Anscheine nach ungereimter Anschlag, nach einer Idee, wie der Welten-
lauf gehen miiite, wenn er gewissen verniinftigen Zwecken angemessen sein sollte,
eine Geschichte abfassen zu wollen; es scheint in einer solchen Absicht konnte nur
ein Roman zustande kommen. Wenn man hingegen annehmen darf, daf} die Natur
selbst, im Spiele der menschlichen Freiheit, nicht ohne Plan und Endabsicht verfah-
re, so konnte diese Idee doch wohl brauchbar werden; und ob wir gleich zu kurz-
sichtig sind, den geheimen Mechanism ihrer Veranstaltung zu durchschauen, so
diirfte die Idee uns doch zum Leitfaden dienen, ein sonst planloses Aggregat
menschlicher Handlungen, wenigstens im grofen, als ein System anzunehmen.* IaG
AA Bd. 8: S. 29 T.S. Im letzten Abschnitt hei3t es weiter: ,,Das [sic] ich mit dieser
Idee einer Weltgeschichte, die gewissermallen einen Leitfaden a priori hat, die Be-
arbeitung der eigentlichen, blo3 empirisch abgefaten Historie verdringen wollte,
wire Mifldeutung meiner Absicht; es ist nur ein Gedanke von dem, was ein philo-
sophischer Kopf [...] noch aus einem anderen Standpunkt versuchen koénnte.
(a.a.0: S. 34). Damit macht Kant genau das, was Foucault zweihundert Jahre spiter
in der Geschichtswissenschaft nachzuweisen versucht: Historische Ereignisse auf-
grund von Ideen so zu ordnen, dass damit bestimmte Zwecke legitimiert werden
konnen — im Falle Kants geht es dabei explizit um eine bestimmte mogliche Ent-
wicklungsrichtung, mit der der Menschheit ,,eine trostende Aussicht in die Zukunft
eroffnet [wird]* (ebd.); fiir Foucault liegt der implizit bleibende Zweck vor allem in
der Rechtfertigung des eigenen Machterhaltes oder -anspruches, vgl. Foucault
1996/2001. Ich danke Fabiola Zecha fiir den Hinweis auf diese Parallelitit.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

294 | FREIHEIT ALS NORM?

momente des praktischen Freiheitsbegriffes, die diesem als Setzungen vorausge-
hen.”

Handelt es sich aber um Voraussetzungen im eigentlichen Sinne des Wortes
— wie auch des Wortes Pramisse —, dann sollten sie auch als solche zur Kenntnis
genommen werden in politischen Debatten, in denen die europdische Errungen-
schaft einer freien, weil aufgeklirten Vernunft anderen als iiberlegen entgegen
gesetzt wird: Es sind Setzungen, aus denen Kant seine Idee praktischer Freiheit
konstruiert — auch wenn er die einzelnen Prinzipien der europdischen Geistesge-
schichte bzw. dem theoretischen Zusammenhang entlehnt. Diese wurden einge-
setzt, um den Anforderungen an die Theoriebildung Geniige zu leisten. Das be-
deutet aber, dass sich seridser Weise gar nicht dariiber diskutieren 1ésst, ob ande-
re einen ,falschen Begriff von Freiheit haben oder ob sie in ihrer Entwicklung in
einem absoluten Sinne ,hinterherhinken®, sondern vielmehr, dass die konzeptio-
nellen Voraussetzungen, aufgrund deren der kantische Freiheitsbegriff seine ge-
forderte Funktion erfiillen kann, offen gelegt werden miissen. Auch wenn die Of-
fenlegung zugleich die kritische Infragestellung durch andere Primissen bedeu-
ten kann, so scheint dies gerade aus der Perspektive der freien Vernunft unaus-
weichlich und notwendig. Die auler Frage stehende Legitimationskraft des kan-
tischen Freiheitsbegriffes hat zu einem akademisch-philosophischen Diskurs ge-
fithrt, der nur noch iiber zuldssige oder unzulidssige Konsequenzen debattiert,
aber nicht mehr kritisch die Legitimation der legitimierenden Setzungen selbst
befragt.

Wenn die scheinbar grundsitzliche und unumstoBliche differentia specifica
menschlichen Daseins weniger darin besteht, wie sich praktische Freiheit reali-
siert und wie sie préfiguriert und so performativ und normativ wirksam wird,
sondern vielmehr nur darin, dass es solch ein menschliches Potential gibt, wo-
durch Menschen in der Lage sind, sich Modelle auszudenken, nach denen sie
sich und ihre zwischenmenschliche Umwelt in the long run zu formen vermogen,
dann bleibt nur eine letzte ahistorische Struktur menschlichen Denkens iibrig —
und das wire die kognitive, sich selbst zum Objekt machende Reflexion oder der
selbstreferentielle Bezug, den das Denken aus sich selbst zu sich selbst herstellen
kann, sei es nun mithilfe anderer Subjekte wie in der Konzeption Hegels oder
nicht, wie bei Kant.

Wenn dem so ist, bedeutet das aber eben zugleich, dass wir nicht davon aus-
gehen konnen, dass das Denkvermogen in allen Menschen im Sinne und in der
Form eines einheitlichen Freiheitsbegriffes strukturiert ist — weil das vielleicht
auch gar nicht alle wollen. Und das nicht deswegen, weil sie unterschiedliche

90 Es sei aber daran erinnert, dass fiir Kant selbst die Formierung des Freiheitsbegrif-
fes einer gleichsam transzendentalen Notwendigkeit unterliegt, weil sie einen be-
stimmten Zweck zu erfiillen hat, dessen Moglichkeitsbedingung sie darstellt. Dass
dieser Zweck in einer anderen Formation auch erfiillbar wire, wird in der kanti-
schen Theorie nicht gedacht — es sei denn, man wollte die dsthetische Heautonomie,
die einen zweckfreien Zweck realisiert, ethisch interpretieren.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KANTISCHE FLUCHTLINIEN | 295

Dispositionen mitbriachten, d.h. mit verschiedenen Eigenschaften, Kriften usw.
ausgestattet wiren, sondern einfach und allein deswegen, weil die Idee prakti-
scher Freiheit, die beispielsweise den westlichen, politischen Systemen zugrunde
liegt, nicht von allen Menschen internalisiert ist bzw. nicht jede und jeder ein
entsprechendes Selbstverstandnis entwickelt hat oder realisieren will — wozu
auch niemand gezwungen werden kann und darf. Das bedeutet aber auch, dass
keinesfalls (im schlechten Sinne) moralische Griinde gegen diejenigen Men-
schen, die sich dem entziehen (wollen), ins Feld gefiihrt werden konnen, durch
die sie dann ,bose‘ oder ,unmoralisch‘ genannt werden konnten.

Den kantischen Vorschlag zur Theoretisierung des Praktischen in der vorgetra-
genen Weise zu lesen, mag erniichternd wirken und in gewissem Sinne auch ent-
zaubernd — ist es doch ein wesentlicher Bestandteil unseres Selbstverstindnisses
geworden, dass die ganze Menschheit ein selbstkonsistentes, selbstbestimmtes
und eigene Zwecke setzendes Leben zu fithren in der Lage wire, das zwar auf-
grund physischer und natiirlicher Bedingungen qualitativ verschieden realisiert
wiirde, aber prinzipiell diesem strukturellen Muster eines gelungenen Lebens
entspriche und daher auch von allen gewollt wird. In der Tradition Kants gehen
wir ohne Zweifel davon aus, dass die Menschheit iiber dieses praktische Potential
verfiigt, dass sie dieses Potential realisieren will, dass es unser Dasein im eigent-
lichen Sinne ausmacht. Deshalb meinen wir, es auch dort, wo wir Gestaltungs-
freiheit und Durchsetzungsmoglichkeiten haben, ndmlich in Bezug auf die Ord-
nung des sozialen, interaktiven Miteinander, zur allgemeinen Grundlage machen
zu konnen, zu diirfen, ja zu miissen. Aber es handelt es sich um einen Freiheits-
begriff, der auch zur Disposition gestellt werden kann, ndmlich dann, wenn sich
ein besserer (er)finden ldsst oder wenn seine Funktionalitdt gar nicht mehr ge-
geben wire. Dann erst lassen sich auch die Vorteile, die aus der Verinnerlichung
so eines Freiheitsbegriffes erfolgen, und sein Anteil am Wohlstand ausdifferen-
zierter Gesellschaften in die Waagschale werfen, und man muss nicht auf meta-
physische, teleologische, theologische oder sinnlich gegebene, scheinbar unhin-
terfragbare und immer schon priideterminierte Gegebenheiten zuriickgreifen.”'

91 Beispiele fiir eine philosophische Auseinandersetzung mit Freiheit als sinnlicher
Gegebenheit in Form eines Gefiihls, das es philosophisch zu erfassen gilt, bieten Pe-
ter Bieri (2001). Das Handwerk der Freiheit. Miinchen/Wien: Hanser, oder auch
jingst Buchheim 2006. Wihrend Bieri unter Einbeziehung der kantischen und der
Sartreschen Auseinandersetzung mit dem Freiheitsbegriff fragt, ,,welchen Beitrag
[...] der Begriff der Freiheit zu unserer Erfahrung [leistet]“, insofern Freiheit ein
Begriff ist, den wir erfunden haben, ,,um unsere Erfahrung moglich zu machen*
(a.a.0.: S. 154f.), setzt sich Buchheim mit dem Begriff Freiheit in Anlehnung an
Schelling auseinander, nach dem ,Freiheit‘ der Philosophie eine doppelte Aufgabe
zuweist: ,,Das ,Gefiihl der Freiheit® auf den Begriff zu bringen und den Begriff der
Freiheit in seinem ,Zusammenhang mit dem Ganzen einer wissenschaftlichen Welt-
ansicht® zu rechtfertigen®, wobei Buchheim sich vor allem dem ersten widmen will
(Buchheim 2006: S. 9f.). Ein weiteres Beispiel fiir die Unhintergehbarkeit einer be-

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

296 | FREIHEIT ALS NORM?

Die Form(ul)ierung von Freiheit als in der Theoriebildung gewdhlite, weil in ei-
nem funktionalen Kontext gesetzte, zu lesen, bedeutet aber deshalb nicht, ihr ih-
ren Wert abzusprechen oder sie ihrer Durchsetzungskraft zu berauben, die viel-
leicht gerade nicht darin besteht, eine wie auch immer artikulierbare unhinter-
fragbare Notwendigkeit denken zu wollen. Keineswegs erniichternd scheint diese
Lesart daher, wenn man, statt dem Zauber des UnumstoBlichen und damit Not-
wendigen nachzutrauern, mit Kant begreift, wozu die Menschen kraft ihres
Denkpotentials in jeder Hinsicht in der Lage sind. Wenn akzeptiert wird, dass es
sich um eine ausgedachte gesetzte Konzeption handelt, die realisierbar ist, zeigt
sich zugleich, dass unterschiedliche Realisierungen dieses Potentials moglich
sind und damit immer zugleich auch Verdinderungen.’*

Zugleich kann es aber in der praktischen Philosophie auch keinen Rekurs
mehr auf ein unbedingtes Sollen geben, mit dem die Menschen dazu aufgefordert
werden, sich unbedingter Weise ,moralisch® zu verhalten — sei es rechtschaffen
in interaktiven Zusammenhingen oder tugendhaft in Bezug auf ihr Selbstverhilt-
nis —, sondern ,nur noch‘ darum zu erkldren, ob und wenn ja, inwiefern die ein-
zelnen Menschen einen Vorteil davon erwarten konnen, wenn sie ihre soziale
Ordnung entwerfen. Sei diese Ordnung am kantischen Freiheitsbegriff orientiert,
oder eben gemifl einem anderen ganz anders zu entwickeln. Das bedeutet, den
Nutzen so eines reziprok verfassten Konzeptes und damit Selbstverstindnisses
aufzuzeigen, statt sittliches Handeln tiber moralische, mit diversen Werteseman-
tiken angereicherte (Selbst)-Zwinge an den Einzelnen, evozieren zu wollen.

Es ist nun bekanntermaflen gerade die kantische praktische Philosophie, die
dazu verwendet wird, zu rechtfertigen, warum es moralisch ,gut’ ist, den morali-
schen Zeigefinger zu erheben und an das Gewissen zu appellieren, und warum es
eher verwerflich ist, niichtern nach dem Nutzen eines Konzeptes, einer Idee und
den daraus ableitbaren Handlungsspielrdumen gerade dort zu fragen, wo das Ter-
rain der Moral zu sein scheint, die offenbar nicht so verstanden werden darf, dass
sie einem allgemeinen Nutzen dient. Vielleicht ist es einfach an der Zeit, die fal-
schen Versprechungen sein zu lassen und stattdessen wenigstens philosophisch
Wahrhaftigkeit walten zu lassen, was bedeutet, die Karten offen auf den Tisch zu
legen und Begriffe und Theorien als das zu kennzeichnen, was sie sind: Denk-
konstrukte, die aufgrund eines empirischen Problems im Angesicht theoretischer

stimmten Art menschlicher Freiheit — diesmal in Anlehnung an die Auseinanderset-
zungen in der sogenannten analytischen Denktradition — findet sich auch in den Es-
says von Julian Nida-Riimelin (2005). Uber menschliche Freiheit. Stuttgart: Rec-
lam, S. 13, wo es heifit, dass diese bestimmte Art von Freiheit ,,in unsere lebens-
weltliche Praxis des menschlichen Umgangs unaufloslich eingewoben® sei und dass
,,hiemand [...] ohne diese Uberzeugung“ lebe, zumindest nicht — so Nida-Riimelin —
auBerhalb akademischer Seminarrdume.

92 Der Gedanke, dass Freiheit das Potential bezeichnet, das in verschiedenen Formen
realisierbar ist, findet sich auch in den Uberlegungen Sartres zur Moralphilosophie,
vgl. Jean-Paul Sartre (1983/2005). Entwiirfe fiir eine Moralphilosophie. Reinbek:
Rowohlt, S. 753ff sowie Schonwilder-Kuntze 2001, S. 80-86; 148-164.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KANTISCHE FLUCHTLINIEN | 297

Auseinandersetzungen erfunden werden, um einen Beitrag zur Losung von Prob-
lemen beizusteuern, mithin niitzlich zu sein. Wir definieren, was ,menschlich®,
was ,verniinftig‘, was ,aufgeklért‘, was ,frei‘ bedeuten kann und soll und legen
damit fest, welche Normen sinnvoll in Bezug auf bestimmte Zwecke sind und
welche nicht!*

Im Sinne der Postcolonial-Studies lédsst sich noch hinzufiigen, dass die blinde
Verweigerung vieler westlich-europiischer Philosophievertreter und -vertreterin-
nen, die Ideen der Aufklidrung als Konstruktionen und Setzungen wahr zu neh-
men, auch und gerade weil sie unsere Demokratien legitimieren, nicht dazu bei-
tragen wird, bestimmte Diskurse nicht mehr fithren zu miissen. Diskurse iiber es-
sentialistisch verstandene Diversitit, iiber normative Formen des Menschseins,
des guten Lebens, dessen, was scheinbar universell sinnvoll und richtig ist. Statt-
dessen konnte eine konstruktivistische Haltung auch und vor allem in Bezug auf
globale Fragestellungen durch neue und gemeinsame Fragestellungen auch ge-
meinsame Losungen hervorbringen, die immer zugleich auch eine kritische Hal-
tung dem Frage wie Losung definierenden ,Wir‘ gegeniiber implizieren. Und da-
zu scheint es unabdingbar, den eigenen Denkvoraussetzungen gegeniiber eine
distanzierende Haltung einzunehmen, die deren Verdnderbarkeit zugesteht, um
mogliche, fiir alle noch bessere Konzeptionen denkbar zu machen, ohne dass das
bedeuten wiirde, unsere Errungenschaften zu unterschreiten und ad acta zu le-
gen.”

In Bezug auf den stattfindenden Diskurs stellt sich auch die Frage, warum ei-
nerseits die kantische Moralphilosophie so einseitig, d.h. vor allem bezogen auf
die Konsequenzen fiir das ideale subjektive Selbstverhdltnis und damit als Ge-
genposition zu jeglicher Nutzenkalkulation rezipiert wird, und warum anderer-
seits beispielsweise Hegels Ausformulierung und Ausdifferenzierung dieses Frei-
heitsbegriffes und seine Rechtsphilosophie nicht oder kaum als Ethik wahrge-

93 Bei Buchheim scheinen die Normen irgendwie auflerhalb unseres konstruktiven Zu-
standigkeitsbereiches ihren Ursprung zu haben, die es schlichtweg zu akzeptieren
gilt, wenn er ,,[d]as Problem der Kommensuration von Perspektiven” (Buchheim
2006: S. 160) wie folgt zu losen denkt: ,.Es gibt im Prinzip zwei Methoden, bei
geistigen Vollbringungen das MaB an Ubereinstimmung hoch und das des Streites
moglichst gering zu halten. Die eine besteht darin, seine Selbstpositionierung nach
allgemein anerkannten Normen und Mustern der Zuordnung und Verteilung vorzu-
nehmen. Die andere rechnet mit einer Art personlichem Gleichklang der Herzen, so
daB man sich eben ,versteht‘, wie man so schon sagt. Hier sind der Freiheit nun Tiir
und Tor gedffnet: Denn die erste Methode verlangt, daf3 alle Beteiligten sich nach
dem gleichen allgemein anerkannten Muster positionieren, das ohne solche gemein-
same Disziplin Schaden an Ansehen und ordnender Kraft erleidet. [...] [Verschafft]
sich jemand [...] ungerechte Vorteile, [... fiigt er] der Methode des Geistes, von der
alle gewinnen, als solcher Schaden zu [...], wird diese Art von Verhalten ,bose* ge-
nannt und verdient mit vollem Recht moralische Vorwiirfe.“ A.a.O.: S. 161.

94 Eine Ausnahme in der Philosophie bilden Philosophinnen, die meist auch der Femi-
nistischen Theorie zugeordnet werden, wie bspw. Harding 1991/1994, Har-
ding/Uma 2000 sowie ohne Zweifel Butler und Gayatri Spivak.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

298 | FREIHEIT ALS NORM?

nommen werden. Warum Ethik von vorne herein als auf das Individuum kon-
zentrierte Handlungstheorie gelesen wird und nicht als Formulierung der Bedin-
gungen, die es den einzelnen Menschen erst ermdglichen, sich iiberhaupt zu ver-
halten, d.h. auch so, wie sie wollen, sofern dadurch andere nicht zu Schaden
kommen? Dafiir gelte es aber zu unterscheiden zwischen der notwendigen, weil
funktional sinnvollen, konzeptionellen Kopplung individueller Freiheiten in ei-
nem objektiv zu verstehenden Freiheitsbegriff, der deren reziproke Bedingtheit
und damit deren Verankerung in ihm deutlich macht — wie das von Hobbes bis
Kant, Hegel, Mill und Sartre, um nur einige zu nennen, immer wieder erklart
wird. Es gibt einen Unterschied zwischen der formalen Basis und den Bedingun-
gen fiir individuelle Freiheit, und eben dieser individuellen Freiheit selbst, die
selbst eigentlich keine notwendige Form annehmen muss, auch wenn Kants
Kunstgriff gerade in der formalen Kongruenz von subjektiver und objektiver
Freiheit zu sehen ist. Dennoch bleibt die Frage, ob diese Bindung notwendig ist,
um das Ziel eines sittlichen Miteinander zu erreichen, wie viel strukturelle Indi-
vidualitét also eine Gesellschaft oder die Welt aushalten kann; oder von der an-
deren Seite her gefragt, ob nicht das Zulassen einer solchen Pluralitit gerade
auch stabilisierend wirken konnte.

Eine andere Frage lautet, inwieweit es iiberhaupt moglich ist, sich ,seines ei-
genen Verstandes® zu bedienen, wenn die Urteilskraft insbesondere in Bezug auf
ethische Fragen sozial und historisch bedingt ist, weil eben nicht nur die Anwen-
dungssituationen einem stdndigen Wechsel unterliegen und in vielerlei Hinsicht
kontingent sind, sondern die ethischen MafBstibe, Legitimations- und Urteilsmus-
ter sich ebenfalls als iiberliefert und keinesfalls ahistorisch herausstellen. Ohne in
die groBe ,Relativismus‘-Debatte einsteigen zu wollen, sei dennoch darauf hin-
gewiesen, dass die Dekonstruktion des Aspektes der Notwendigkeit eines Ge-
dankenkonstruktes nicht unbedingt bedeutet, es verwerfen zu miissen — dieser
Schluss muss nur in einem Denkraum gezogen werden, der notwendig mit unum-
stoBlichen immerwihrenden Notwendigkeiten operiert. ,Sich seines eigenen Ver-
standen zu bedienen‘ bedeutet vielleicht vielmehr, sich der Kontingenz des in
Frage stehenden Konstruktes bewusst zu werden und damit seiner grundsitzli-
chen Veridnderbarkeit. Dariiber hinaus kann es heilen, dem Begriff der Notwen-
digkeit eine andere Bedeutung zuzuschreiben, die darauf hinauslduft, immer nur
ex post, im Nachhinein von Notwendigkeiten sprechen zu konnen; niemals aber
ex ante. Hier ist schon aus Griinden des Freiheitspotentials, tiber das wir durch
das Denken und im Denken verfiigen, in the long run keine spezifische Zukunft
als notwendig denkbar.

Die im Titel dieses Abschnittes gestellte Frage, ob wir frei sind, diese Frei-
heit zu wollen, kann vor der skizzierten Einschidtzung eindeutig mit ,Ja‘ beant-
wortet werden, weil keine Form der Freiheit — und sei sie noch so formal — so ge-
artet sein kann, dass sie materialiter so und nicht in anderer Form zu realisieren
wire. Das ist moglicherweise das einzige, was sich mit Notwendigkeit {iber Frei-
heit sagen ldsst, dass sie frei sein muss in ihren Strukturen und in ihrer Realisie-

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KANTISCHE FLUCHTLINIEN | 299

rung und dass es sinnvoll ist, Bedingungen fiir ihre individuelle Realisation bereit
zu stellen, die eine moglichst vielfiltige Gestaltung zulassen — weil sie darin zum
Ausdruck kommen kann. In diesem Sinne kann man Hegel verstehen, wenn er
die Begriffe ,Freiheit‘ und ,Notwendigkeit* in ein reziprok konstitutives Verhilt-
nis setzt, um auf diese Weise die prinzipielle Offenheit und materiale Nichtbe-
stimmbarkeit der Freiheitsidee einzuklagen, aus der heraus formierend sich die
Welt(geschichte) erst macht und die sich erst im Laufe der Entwicklung ratsdch-
lich realisiert.”” Das duBert sich auch darin, dass er der Philosophie jede Progno-
sefdhigkeit abspricht und stattdessen in eine dauerhafte Affirmation der jeweils
werdenden Gegenwart verfillt, die es auf den Begriff zu bringen gilt.

Auf einen Satz reduziert, lidsst sich das Ergebnis der erfolgten Analyse so for-
mulieren: Wenn wir wie auch immer geartetes personliches Gliick und zugleich
gesellschaftliche Stabilitit wollen, dann gibt es eine Idee, die so gestaltet werden
kann, dass sie sich selbst legitimiert und die maximal funktionalisiert und mini-
mal unterlaufen werden kann; nennen wir sie Freiheit. Dass dies auch ein from-
mer Wunsch war, ist Kant nicht anzulasten. Dass in diesem MaBe konstruktiv zu
denken und damit niemanden auBer uns selbst die Macht oder Fihigkeit zuzu-
schreiben, iiber das bestimmen zu konnen, was wir aufgrund unserer menschli-
chen und sozialen Bedingtheiten wollen — in dem Sinne, dass wir es auch konnen
wollen und realisieren konnen — und wie wir es herzustellen gedenken, scheint
aber offenbar auch eine bedngstigende Seite zu haben. Das zeigen nicht nur die
unzihligen Versuche, diese Freiheit zumindest subjektiv wieder durch konkrete
Bestimmungen einzusperren, sondern darauf laufen zumindest die Diagnosen der
Existenzphilosophie von Kierkegaard bis Sartre hinaus wie auch die an diese
Denktradition sowie an Wittgenstein anschliefende diagnostische Untersuchung
philosophischer Theoriebildung von Rorty.”®

Es geht aber gar nicht darum, einen gdnzlich neuen Freiheitsbegriff entwerfen zu
wollen, sondern zunichst einmal darum, dessen Strukturen aufzuzeigen, die

95 ,,So ist die hohere Einsicht, dal der Geist in seiner Notwendigkeit frei ist und nur in
ihr seine Freiheit findet, wie seine Notwendigkeit nur in seiner Freiheit ruht.*
G.W.F. Hegel (1817/1986) Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie I, S.
45. Weiter vorne heifit es ,,Entwicklung ist formelle Téatigkeit, ohne Inhalt, — stellt
man sich vor. Die Tat hat aber keine andere Bestimmung als die Titigkeit; dadurch
ist die allgemeine Beschaffenheit des Inhalts bestimmit. [...] Der Gang der Entwick-
lung ist auch der Inhalt, die Idee selber.” A.a.O.: S. 42f. T.S.

96 Ob Rortys Einschitzung zutreffend ist, dass auch Kant zu denjenigen zu zéhlen ist,
die sich der Freiheit des Denkens nicht wirklich gestellt haben, d.h. dass er auch
dort ,,einen Fluchtversuch vor der Geschichte sieht — ein Suchen nach den ahistori-
schen Bedingungen jeder moglichen geschichtlichen Entwicklung® (Rorty 1979/
1992: S. 19) ist in diesem Fall unerheblich, weil es mir um die Diagnose selbst und
nicht um die zu Recht oder zu Unrecht betroffenen Theorien geht. Es lisst sich al-
lerdings mutmalfien, dass es vor allem die Rezipienten sind, denen konstruktive phi-
losophische Theorien Angst machen und die sie deshalb so interpretieren, dass die-
ser Impetus bis zur Unkenntlichkeit verschwindet.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

300 | FREIHEIT ALS NORM?

Achsen, die von ihm ausgehend den Denkraum des Praktischen definieren, und
die eventuell unnotigen Verkniipfungen deutlich zu machen, um zu verstehen,
innerhalb welcher Voraussetzungen wir immer schon denken, wenn wir versu-
chen, mit Theorie auf die Praxis in einem positiven, verbessernden Sinne Ein-
fluss zu nehmen und wenn wir versuchen zu verstehen, welche Praktiken sich
durchsetzen, in welcher Welt wir leben und warum.

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literatur

Es werden nur die im Text verwendeten Quellen aufgefiihrt. Bei doppelten Sei-
tenzahlen bezieht sich die erste auf das Erscheinungsjahr der Originalausgabe
und die zweite auf die zugrunde gelegte Ausgabe.

Adorno Theodor W. (1962). ,Wozu noch Philosophie® in: Ders. (1963), S. 11-28

Adorno Theodor W. (1963). Eingriffe: Neun kritische Modelle. FaM: Suhrkamp

Adorno (1966). Negative Dialektik. FaM: Suhrkamp

Adorno Theodor W. et al. (Hrsg.) (1969). Der Positivismusstreit in der deutschen
Soziologie. Neuwied/Berlin: Luchterhand

Aliseda Atocha (2006). Abductive Reasoning: Logical Investigations into Dis-
covery and Explanation. Berlin: Springer.

Allison David (Hrsg.) (1977). The new Nietzsche: Contemporary Styles of Inter-
pretation. New York: Delta

Baecker Dirk (Hrsg.) (1993). Kalkiil der Form. FaM: Suhrkamp

Beckmann Markus/Pies, Ingo (2008). ,Ordo-Responsibility — Conceptual Reflec-
tions towards a Semantic Innovation® in: Jésus Conill et al. (2008) (eds.), S.
87-115

Benhabib Sheyla (1992/1995). Selbst im Kontext. FaM: Suhrkamp; orig. Dies.
Situating the Self. Gender, Community and Postmodernism in contemporary
Ethics. Cambridge: Polity Press

Benhabib Seyla/Butler Judith/Cornell Drucilla/Fraser Nancy. (1993). Der Streit
um Differenz: Feminismus und Postmoderne in der Gegenwart. FaM: Fi-
scher.

Berger Heinrich (1993). ,Konstruktivistische Perspektiven in der Sozialpsycho-
logie*. In: Keupp (Hrsg.) (1998%), S. 186-225

Bergson Henri (1889/1989). Zeit und Freiheit. FaM: Athendum; orig. Ders. Sur
les donnés immédiates de la conscience. Paris: Presses universitaires de
France

Bergson Henri (1930/1948). ,Das Mogliche und das Wirkliche® in: Ders. (1948).
Denken und schopferisches Werden. Meisenheim/Glan: Westkulturverlag

Bieri Peter (2001). Das Handwerk der Freiheit. Uber die Entdeckung des eige-
nen Willens. Miinchen/Wien: Hanser

Bird Graham (Hrsg.) (2006). The Blackwell Companion to Kant. Cambridge:
Cambridge University Press

Bohme Wolfgang und Gernot (1985). Das Andere der Vernunft. Zur Entwicklung
von Rationalitdtsstrukturen am Beispiel Kants. FaM: Suhrkamp

Bondelli Martin (1997). Der Kantianismus des jungen Hegel. Hamburg: Meiner

Bonfl Wolfgang/Honneth Axel (Hrsg.) (1982). Sozialforschung als Kritik. FaM:
Suhrkamp

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

302 | FREIHEIT ALS NORM?

Bonf Wolfgang u.a. (Hrsg.) (1993). Wissenschaft als Kontext — Kontexte der
Wissenschaft. Hamburg: Junius

Bourdieu Pierre (1984/1985). Praktische Vernunft. Zur Theorie des Handelns.
FaM: Suhrkamp; orig. Ders.: Raisons pratiques. Sur la théorie de I’action.
Paris : Gallimard

Buchheim Thomas (2006). Unser Verlangen nach Freiheit. Kein Traum, sondern
Drama mit Zukunft. Hamburg: Meiner

Butler Judith (1990/1991). Das Unbehagen der Geschlechter. FaM: Suhrkamp;
orig. Gender Trouble: feminism and the subversion of identity. New York:
Routledge

Butler Judith (1993/1997). Korper von Gewicht: Die diskursiven Grenzen des
Geschlechts. FaM: Suhrkamp; orig. Dies. Bodies that Matter: on the discur-
sive limits of ‘sex’. New York: Routledge

Butler Judith (1997/1998). Hass spricht. Zur Politik des Performativen. Berlin:
Berlin Verlag; orig. Dies. Excitable Speach. A politics of the Perfomative.
New York: Routledge

Butler Judith (1997/2001). Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung.
FaM: Suhrkamp; orig. Dies. The Psychic Life of Power. Theories in Subjec-
tion. Stanford: University Press

Butler Judith (2000). ,Restaging the Universal: Hegemony and the Limits of
Formalism* in: Dies et al. (2000), S. 11-43

Butler Judith (2002/2009). ,Die Frage nach der sozialen Verdnderung® in: Dies.
(2004/2009), S. 325-366; orig. Dies. ,The Question of Social Transforma-
tion‘ in: Dies. (2004), S. 204-231

Butler Judith (2003/2007). Kritik der ethischen Gewalt. FaM: Suhrkamp; orig.
Dies. (2005) Giving an Account of Oneself. Fordham: University Press

Butler Judith (2004/2009). Die Macht der Geschlechternormen. FaM: Suhrkamp;
orig. Dies. Undoing Gender. New York: Routledge

Butler (2009). Krieg und Affekt. Berlin/Ziirich: diaphanes

Butler Judith/Ernesto Laclau/Slavoj Zizek (2000). Contingency, Hegemony, Uni-
versality: Contemporary Dialogues on the Left. London/NY: Verso

Clam Jean (2002). Was heift, sich an Differenz statt an Identitdit zu orientieren?
Zur De-ontologisierung in Philosophie und Sozialwissenschaft. Konstanz:
UVK

Cohen Herrmann (1877). Kants Begriindung der Ethik nebst ihren Anwendungen
auf Recht, Religion und Geschichte. Berlin: Horrwitz und Gossmann

Conill Jests/Liitge Christoph/Schonwilder-Kuntze Tatjana (eds.) (2008). Corpo-
rate Citizenship, Contractarianism and Ethical Theory: On Philosophical
Foundation of Business Ethics. Aldershot: Ashgate

Craig Edward (Hrsg.) (1998). Routledge Encyclopedia of Philosophy. Lon-
don/New York: Routledge

Cramer Konrad (1998). ,Einleitungen Textkommentar in: Georg Mohr et al.
(Hrsg.) (1998), S. 57-79

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR | 303

Cramer Konrad (2001). ,Das Verhiltnis von Transzendentalphilosophie zur Mo-
ralphilosophie‘ in: Hans F. Fulda et al. (Hrsg.) (2001), S. 273-286

van den Daele Wolfgang u.a. (Hrsg.) (1979). Geplante Forschung: Vergleichen-
de Studien iiber den Einfluf3 politischer Programme auf die Wissenschafts-
entwicklung. FaM: Suhrkamp

Daston Lorraine (2000) (ed.). Biographies of scientific Objects. Chicago/London:
University of Chicago Press

Daston Lorraine/Park Katherine (1998). Wonders and the Order of Nature. New
York: Zone books

Daston Lorraine (2001). Eine kurze Geschichte der wissenschaftlichen Aufmerk-
samkeit. Miinchen: C.F. von Siemens Stiftung.

Deggau Hans-Georg (1985). ,Die Architektonik der praktischen Philosophie
Kants‘ in: Archiv fiir Rechts- und Sozialphilosophie Vol. 1985 LXXI. Stutt-
gart: Franz Steiner Wiesbaden Verlag, S. 319-342

Descartes René (1628{f./1983). Oeuvres des Descartes. Herausgegeben von
Charles Adam & Paul Tannery, Paris: Vrin

Descartes René (1701/1989). La recherche de la vérité par la lumiere naturelle.

Dietz, Simone/Hastedt, Heiner/Keil, Geert/Thyen, Anke (Hrsg.) (1996). Sich im
Denken orientieren. FaM: Suhrkamp

Dolling Irene/Krais Beate (Hrsg.) (1997). Ein alltigliches Spiel: Geschlechter-
konstruktion in der sozialen Praxis. FaM: Suhrkamp

Duden Barbara (1993). ,Die Frau ohne Unterleib: Zu Judith Butlers Entkorpe-
rung® in: Feministische Studien 1993 Nr.2, Weinheim: Deutscher Studien
Verlag, S. 24-33

Diising Klaus (2004). ,Kants Ethik in der Philosophie der Gegenwart* in: Hei-
demann et al. (Hrsg.) (2004), S. 231-263

Erdmann Eva/Forst Rainer/Honneth Axel (Hrsg.) (1990). Ethos der Moderne.
Foucaults Kritik der Aufkldrung. FaM/New York: Campus

Esser Andrea (1994). Kunst als Symbol. Miinchen: Fink

Esser Andrea (2004). Eine Ethik fiir Endliche: Kants Tugendlehre in der Gegen-
wart. Stuttgart: frommann-holzboog

Fausto-Sterling Anne (2000). Sexing the Body. Gender Politics and the Con-
struction of Sexuality. New York: Basic Books.

Forster Eckart (1992). ,,Was darf ich hoffen?". In: Zeitschrift fiir philosophische
Forschung Bd. 46 Heft 2 (April-Juni), S.168-185

Forster Eckart (1998). ,Die Wandlungen in Kants Gotteslehre‘. In: Zeitschrift fiir
philosophische Forschung Bd. 52 Heft 3 (Juli-September), S. 341-362

Forster Eckart (1998a). ,Kommentar zu den beiden Vorreden® in: Georg Mohr et
al. (Hrsg.) (1998), S. 37-55

Forst Rainer (1990). ,Endlichkeit Freiheit Individualitit. Die Sorge um das Selbst
bei Heidegger und Foucault® in: Eva Erdmann et al. (Hrsg.) (1990), S.146-
186

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

304 | FREIHEIT ALS NORM?

Forschner Maximilian (1993). Uber das Gliick des Menschen. Aristoteles, Epi-
kur, Stoa, Thomas von Aquin, Kant. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchge-
sellschaft

Foucault Michel (1969/1981). Die Archdologie des Wissens. FaM: Suhrkamp ;
orig. : Ders. L’Archéologie du Savoir. Paris : Gallimard

Foucault Michel (1966/1974). Die Ordnung der Dinge. FaM: Suhrkamp ; orig.:
Ders. Les mots et les choses. Paris : Gallimard

Foucault Michel (1972/20039). Die Ordnung des Diskurses. FaM: Fischer; orig.
Ders. L’ordre du Discours. Paris : Gallimard

Foucault Michel (1984/1989). Der Gebrauch der Liiste. Sexualitiit und Wahrheit
2. FaM: Suhrkamp; orig. Ders. Histoire de la sexualité. Vol. 2. L’usage des
plaisirs. Paris : Gallimard

Foucault Michel (1984/1990). ,Was ist Aufkldrung?‘ in: Eva Erdmann et al.
(Hrsg.) (1990), S. 35-54; Wiederabdruck in: Ders. (1994/2005) Bd. 1V, S.
687-707; orig.: Ders. ,What is Enlightenment?‘ in: Paul Rabinow (Hrsg.)
(1984), S. 32-50

Foucault Michel (1990/1992). Was ist Kritik? Berlin: Merve; orig. Ders. ,Qu’est-
ce que la critique?‘ in : Bulletin de la Société francaise de Philosophie Bd.
LXXXIV 1990 (Abdruck des Vortrages vom 27. Mai 1978)

Foucault Michel (1996/2001). In Verteidigung der Gesellschaft. FaM: Suhrkamp;
orig. Ders. (1996). Il faut défendre la société. Paris : Gallimard (Vorlesungen
am College de France 1976)

Foucault Michel (1994/2005). Dits et Ecrits. Schriften. Bd. I-IV. Hg. von Daniel
Defert/Francois Ewald. FaM: Suhrkamp; orig. Ders. Dits et Ecrits. Paris:
Gallimard

Foucault Michel (2001/2004). Hermeneutik des Subjekts. FaM: Suhrkamp; orig.
Ders: L’herméneutique du sujet. Cours au College de France 1981-1982. Pa-
ris: Gallimard

Frede Dorothea (1997). ,Die ungerechten Verfassungen® in: Ottfried Hoffe
(Hrsg.) (1997), S. 251-270

Frege Gottlob (1892/2008). ,Uber Sinn und Bedeutung® in: Ders. Funktion, Beg-
riff, Bedeutung. Fiinf logische Studien. Hrsg. von Giinther Patzig. Gottingen:
Vandenhoeck & Ruprecht, S. 23-46

Freising Wolfgang (1983). Kritische Philosophie und Gliickseligkeit: Kants Aus-
einandersetzung mit dem Eudaimonismus seiner Zeit. Liineburg: Dr.
Schmidt-Neubauer

Fulda Hans F./Jirgen Stolzenberg (Hrsg.) (2001). Architektonik und System in
der Philosophie Kants. Hamburg: Meiner

Gardner Sebastian (2006). ,The Primacy of Practical Reason® in: Graham Bird
(Hrsg.) (2006), S.259-274

Geismann Georg/Oberer Hariolf (Hrsg.) (1986). Kant und das Recht der Liige.
Wiirzburg: Konighausen & Neumann

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR | 305

Gerhardt Volker et al. (2001). Kant und die Berliner Aufkldrung. Akten des IX.
Internationalen Kant-Kongresses. Berlin, NY: de Gruyter

Habermas Jiirgen (1988). Der philosophische Diskurs der Moderne. FaM: Suhr-
kamp

Habermas Jiirgen (1998). Faktizitit und Geltung. FaM: Suhrkamp

Hacking Ian (1999). Was heifit ,soziale Konstruktion‘? Zur Konjunktur einer
Kampfvokabel in den Wissenschaften. FaM: Fischer.

Harding Sandra/Hintikka Merill (Hrsg.) (1983). Discovering Reality. Feminist
Perspectives on Epistemology, Metaphysics, Methodology, and Philosophy of
Science. Dordrecht/Boston/London: D. Reidel

Harding Sandra (1986/1990). Feministische Wissenschaftstheorie. Hamburg: Ar-
gument; orig. The science question in Feminism. New York: Cornell Univer-
sity Press, 1986

Harding Sandra (Hrsg.) (1987). feminism & methodology. Social science issues.
Bloomington: Indiana University Press

Harding Sandra (1991/1994). Das Geschlecht des Wissens: Frauen denken die
Wissenschaft neu. FaM: Campus; orig. Whose Science? Whose Knowledge?
Thinking from Women’s Lives. New York: Cornell University Press

Harding Sandra/Narayan Uma (Hrsg.) (2000). Decentering the Center. Philoso-
phy for a multicultural, postcolonial, and feminist world. Bloomington: Indi-
ana University Press.

Harr Michael (1977). ,Nietzsche and Metaphysical Language® in: Allison (Hrsg.)
(1977), S. 5-36

Harrison Ross (1998) ,Transcendental Arguments® in: Edward Craig (Hrsg.)
(1998). Routledge Encyclopedia of Philosophy. Vol. 9, S. 452-454

Hegel G.W.F. (1801/1986). ,Differenz des Fichteschen und Schellingschen Sys-
tems der Philosophie® in: Ders. Jenaer Schriften 1801-1807. Werke Bd. 2.
FaM: Suhrkamp S. 9-140

Hegel G.W.F. (1807/1986). Phinomenologie des Geistes. Werke Bd. 3. FaM:
Suhrkamp

Hegel G.W.F. (1812/1986). Wissenschaft der Logik I. Werke Bd. 5. FaM: Suhr-
kamp

Hegel G.W.F. (1817/1986). Vorlesungen zur Geschichte der Philosophie. Werke
Bd. 18. FaM: Suhrkamp

Hegel G.W.F. (1821/1986). Grundlinien der Philosophie des Rechts. Werke Bd.
7. FaM: Suhrkamp

Heidegger Martin (1926/1986). Sein und Zeit. Tiibingen: Niemeyer

Heidegger Martin (1929/1992'*). Was ist Metaphysik? FaM: Klostermann

Heidegger Martin (1957/2002'?). Identitiit und Differenz. Stuttgart: Klett Kotta

Heidemann Dietmar H./Engelhard Kristina (Hrsg.) (2004). Warum Kant heute?
Berlin/New York: de Gruyter

Henrich Dieter (1975). ,Die Deduktion des Sittengesetzes‘ in: Alexander Schwan
(1975) (Hrsg.), S. 55-112

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

306 | FREIHEIT ALS NORM?

Henrich Dieter (1976/2001). ,Die Grundstruktur der modernen Philosophie® in:
Ders. (2001a), S. 83-108

Henrich Dieter (1982/2001). ,Kant und Hegel* in: Ders. (2001 a), S. 173-208

Henrich Dieter (1991). Konstellationen: Probleme und Debatten am Ursprung
der idealistischen Philosophie (1789-1795). Stuttgart: Klett-Cotta

Henrich Dieter (2001a). Selbstverhdltnisse. Stuttgart: Reclam

Henrich Dieter (2001b). ,Systemform und Abschlussgedanke. Methoden und
Metaphysik als Problem in Kants Denken® in: V. Gerhardt et al. (2001), S.
94-115

Himmelmann Beatrix (2003). Kants Begriff des Gliicks. Berlin/New York: de
Gruyter

Hoffe Otfried (1997). ,Vier Kapitel einer Wirkungsgeschichte der Politeia® in:
Ders. (Hrsg.) (1997), S. 333-361

Hoffe Otfried (Hrsg.) (1997). Platon: Politeia. Klassiker auslegen Bd. 7. Berlin:
Akademie

Hoffmann Wilhelm (1996). Karl Mannheim: Zur Einfiihrung. Hamburg: Junius

Homann Karl/Suchanek Andreas (2005%). Okonomik. Eine Einfiihrung. Tiibin-
gen: Mohr Siebeck

Homann Karl/Liitge Christoph (2004). Einfiihrung in die Wirtschaftsethik. Miins-
ter: Lit

Homann Renate (1999). Eine Theorie der Lyrik. FaM: Suhrkamp

Horkheimer Max/Adorno Theodor W. (1943/1988). Dialektik der Aufklirung:
Philosophische Fragmente. FaM: Fischer

Horstmann Ralf-Peter (Hrsg.) (1978/ 19892). Seminar: Dialektik in der Philoso-
phie Hegels. FaM: Suhrkamp

Hossenfelder Malte (1978). Kants Konstitutionstheorie und die transzendentale
Deduktion. Berlin/New York: de Gruyter

Hume David (1739/1989). Ein Traktat iiber die menschliche Natur. Buch I Uber
den Verstand. Hamburg: Meiner

Hume David (1751/1978). Ein Traktat iiber die menschliche Natur. Buch III.
Uber die Moral. Hamburg: Meiner

Hutter Axel (2003). Das Interesse der Vernunft. Kants urspriingliche Einsicht
und ihre Entfaltung in den tranzendentalphilosophischen Hauptwerken.
Hamburg: Meiner

Kamper Dietmar (1988). Hieroglyphen der Zeit: Texte vom Fremdwerden der
Welt. Miinchen: Hanser

Kant Immanuel (1900ff.). Gesammelte Schriften. Herausgegeben von der Preus-
sischen Akademie der Wissenschaften (Bd. 1-22). Berlin

Keupp Heiner (Hrsg.) (1998%). Zugdnge zum Subjekt. Perspektiven einer reflexi-
ven Sozialpsychologie. FaM: Suhrkamp

Kersting Wolfgang (1984). Wohigeordnete Freiheit. Immanuel Kants Rechts-
und Staatsphilosophie. Berlin/New York: de Gruyter

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR | 307

Kimmerle Heinz (2000). Philosophien der Differenz. Eine Einfiihrung. Wiirz-
burg: Konighausen & Neumann

Kitchener Philipp (1982). ,How Kant Almost wrote ,Two Dogmas of Empiri-
cism* in: J.N. Mohanty et al. (Hrsg.) (1982), S. 217-249

Konig Peter (2001). ,Die Selbsterkenntnis der Vernunft und das wahre System
der Philosophie bei Kant‘ in: Hans F. Fulda et al. (2001) (Hrsg.), S. 41-52

Konig G. (1998). ,Theorie‘ in: Joachim Ritter et al. (Hrsg.), Bd.10, S. 1136-1137

Korsgaard Christine M. (1990). The Standpoint of Practical Reason. New York
& London: Garland Publishing

Korsgaard Christine M. (1996). The sources of normativity. Cambridge: Cam-
bridge University Press

Kuhn Thomas S. (1962/1976%). Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen.
FaM: Suhrkamp; orig.: The Structure of Scientific Revolutions. University of
Chicago.

Krings Hermann (1964). Transzendentale Logik. Miinchen: Kosel

Krings Hermann (1977). ,Reale Freiheit. Praktische Freiheit. Transzendentale
Freiheit* in: Simon (Hrsg.) (1977), S. 85-113

Kripke Saul A. (1972/1981). Name und Notwendigkeit. FaM: Suhrkamp; orig.:
Naming and Necessitiy. Oxford: Basil Black Publisher

Laudan Larry (1980). ,Why was the Logic of Discovery abandoned?‘ in: Nickles
(Hg.). Scientific Discovery, Logic, and Rationality. Boston: D. Reidel, S.
173-183

Lewis David (1983). Philosophical Papers : Vol.I. Oxford: Oxford University
Press

Luhmann Niklas (1987/19966). Soziale Systeme. Grundrif3 einer allgemeinen
Theorie. FaM: Suhrkamp

Luhmann Niklas (1996°). Paradigm lost. Uber die ethische Reflexion der Moral.
FaM: Suhrkamp

Lypp Berhard (1989). ,Uber die Wurzeln dialektischer Begriffsbildung in Hegels
Kritik an Kants Ethik‘ in: Ralf-Peter Horstmann (Hrsg.) (19892), S. 295-31

Mannheim Karl (1964). Wissenssoziologie. Auswahl aus dem Werk. Hrsg. von
Kurt Wolff. Neuwied/Berlin: Luchterhand

Marx Karl (1844/1976). ,Zur Judenfrage® in: Marx Engels Werke (MEW), Bd. 1.
Berlin: Dietz, S. 347-377

Marx Karl (1844/1976). ,Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Einlei-
tung® in: Marx Engels Werke (MEW), Bd. 1. Berlin: Dietz, S. 378-391

Menegoni Francesca (1997). ,Elemente zu einer Handlungstheorie in der ,,Mora-
litat™ “. In: Ludwig Siep (Hrsg.) (1997), S. 125-146

Moebius Stephan (2003). Die soziale Konstituierung des Anderen. Grundrisse
einer poststrukturalistischen Sozialwissenschaft nach Lévinas und Derrida.
FaM/ New York: Campus

Mill John Stuart (1861/2006). Der Utilitarismus. Hrsg. von Dieter Birnbacher.
Stuttgart: Reclam

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

308 | FREIHEIT ALS NORM?

Mohanty J.N./Sham, Robert W. (Hrsg.) (1982). Essays on Kant’s Critique of
Pure reason. Norman: University of Oklahoma Press

Mohr Georg/Willaschek Marcus (Hrsg.) (1998). Immanuel Kant. Kritik der rei-
nen Vernunft. (Klassiker Auslegen). Berlin: Akademie

Miinster, Arno/Wallet, Jean-William (Hrsg.) (2006). Sartre, le philosophe,
Uintellectuel et la politique : L’Ouverture philosophique. Paris : L’Harmattan

Mulsow Martin/Stamm Marcello (2005). Konstellationsforschung. FaM: Suhr-
kamp.

Nida-Riimelin Julian (2005). Uber menschliche Freiheit. Stuttgart: Reclam

Nickles Thomas (1980). (Hrsg.). Scientific Discovery, Logic, and Rationality.
Dordrecht/Boston/London: D. Reidel

Nussbaum Martha (1999). ,The Professor of Parody‘. In: The New Republic vom
22.02.1999, www.tnr.com/archive/0299/022299/nussbaum022299.html

O’Brien Mary (1981) ,Die Dialektik der Reproduktion‘. In: Dolling/Krais (Hrsg.)
(1997), S. 75-103

O’Neill Onara (1989). Constructing Reasons: Explorations of Kant’s practical
philosophy. Cambridge/New York/Port Chester/Melbourne/Sydney: Cam-
bridge University Press

Pape Helmut (1994). ,Zur Einfiihrung: Logische und metaphysische Aspekte ei-
ner Philosophie der Kreativitit: C.S. Peirce als Beispiel® in: Pape (Hrsg.)
(1994), S. 9-59

Pape Helmut (Hrsg.) (1994). Kreativitit und Logik : Charles S. Peirce und das
philosophische Problem des Neuen. FaM: Suhrkamp

Pippin Robert (2005). Die Verwirklichung der Freiheit. Der Idealismus als Dis-
kurs der Moderne. FaM/New York: Campus

Platon (/1957). Scimtliche Werke. Bd. I-VL. Ubersetzt von Friedrich Schleierma-
cher und Hieronymos Miiller. Reinbek: Rowohlt

Popper Karl R. (1934/1 973%). Logik der Forschung. Tiibingen: Siebeck

Popper Karl R. Popper (1950/1980°). Die offene Gesellschaft und ihre Feinde I
Der Zauber Platons. Tiibingen: Franke, S. 25; orig. Ders. The open Society
and its Enemies, I. The Spell of Plato. London: Routledge

Popper Karl R. (1962/1969) ,Die Logik der Sozialwissenschaften®. In: Kdlner
Zeitschrift fiir Soziologie & Sozialpsychologie, 14. Jahrgang 1962, S. 233-
348. Wiederabgedruckt in Theodor W. Adorno et al. (Hrsg.) (1969), S. 103-
123

Pothast Ulrich (Hrsg.) (1978). Seminar: Freies Handeln und Determinismus.
FaM: Suhrkamp

Quine Willard Van Orman. (1951/1979). ,Zwei Dogmen des Empirismus‘. In:
Ders. Von einem logischen Standpunkt. FaM: Ullstein, S. 27-50; orig. Ders.
,Two dogmas of Empiricism‘. In Philosophical Review, January

Prauss Gerold (1983). Kant iiber Freiheit als Autonomie. FaM: Vittorio Kloster-
mann

Rabinow Paul (Hrsg.) (1984). The Foucault Reader. New York: Pantheon

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR | 309

Reichenbach Hans (1938/1983). Erfahrung und Prognose. Eine Analyse der
Grundlagen und der Struktur der Erkenntnis. Wiesbaden: Vieweg (Ders. Ge-
sammelte Werke in 9 Bdnden, Bd. 4); orig. Experience and Prediction. The
University of Chicago Press

Ritter Joachim/Griinder Karlfried (Hrsg.) (1971ft.). Historisches Worterbuch der
Philosophie. Basel: Schwabe

Rompp Georg (2006). Kants Kritik der reinen Freiheit. Berlin: Duncker &
Humblot

Rorty Richard (1979/1992). Der Spiegel der Natur. Eine Kritik der Philosophie.
FaM: Suhrkamp; orig. Ders. Philosophy and the Mirror of Nature. Princeton:
University Press

Sartre Jean-Paul (1943/1994). Das Sein und das Nichts. Versuch einer phdnome-
nologischen Ontologie. Gesammelte Werke Bd. 4. Reinbek: Rowohlt; orig.
Ders. L’Etre et le Néant. Essai d’ontologie phénoménologique. Paris: Galli-
mard

Sartre Jean-Paul (1946/1994) : ,Der Existentialismus ist ein Humanismus’ in:
Ders. Gesammelte Werke: Philosophische Schriften Bd. 1. Reinbek: Rowohlt,
S. 117-155; orig. Ders. L’existentialisme est un Humanisme. Paris : Galli-
mard

Sartre Jean-Paul (1947/1981). Was ist Literatur? Reinbek: Rowohlt; orig. Ders.
Qu’est-ce que la littérature? Paris: Gallimard

Sartre Jean-Paul (1948/1994). ,SelbstbewuBtsein und Selbsterkenntnis‘. In: Ders.
Gesammelte Werke: Philosophische Schriften Bd. 1. Reinbek: Rowohlt, S.
216-264; orig. Ders. Conscience et connaissance de soi‘. In: Bulletin de la
Société francgaise de Philosophie 42. Paris: Willaume

Sartre Jean-Paul (1957/1999). Fragen der Methode. Reinbek: Rowohlt; orig.
franz. Ders. : Questions de méthode®. In: Ders. 1960/1967, S. 14-111

Sartre Jean-Paul (1960/1967). Kritik der dialektischen Vernunft. Theorie der ge-
sellschaftlichen Praxis. Reinbek: Rowohlt; orig. Ders. Critique de la Raison
dialectique. Tome I. Théorie des ensembles practiques. Paris : Gallimard

Sartre Jean-Paul (1989/1996). Wahrheit und Existenz. Reinbek: Rowohlt; orig.
Ders. Vérité et Existence. Paris : Gallimard

Sainsbury R.M. (1988/1993). Paradoxien. Stuttgart: Reclam

Schmitz Heinz-Gerd (2004). ,Kantisches Vernunftrecht’ in: Heidemann et al.
(Hrsg.) (2004), S. 306-327

Schonwilder-Kuntze Tatjana (2001). Authentische Freiheit: Zur Begriindung ei-
ner Ethik nach Sartre. FaM/New York: Campus

Schonwilder-Kuntze Tatjana (2006). ,La philosophie de Jean-Paul Sartre est-elle
conséquente?‘ in : Arno Miinster et al. (Hrsg.) (2006), S. 71-93

Schonwilder-Kuntze Tatjana (20092). ,Philosophie‘ in: Dies. et al (20092), S.
235-256

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

310 | FREIHEIT ALS NORM?

Schonwilder-Kuntze Tatjana (2010). ,Zwischen Ansprache und Anspruch. Judith
Butlers moraltheoretischer Entwurf® in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie,
Schwerpunkt Ethik und Sprache, DZ Phil 58 (2010) 1

Schonwilder-Kuntze Tatjana/Wille Katrin/Holscher Thomas (2009%). George
Spencer Brown. Eine Einfiihrung in die Laws of Form. Wiesbaden: VS Ver-
lage

Schwan Alexander (Hrsg.) (1975). Denken im Schatten des Nihilismus. Darm-
stadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft

Sedgwick Sally (2000). The reception of Kant’s Critical Philosophy. Fichte,
Schelling, Hegel. Cambridge: Cambridge University Press.

Sennett Richard (1998/2000). Der flexible Mensch. Die Kultur des neuen Kapita-
lismus. Hamburg: Bertelsmann; orig. Ders. The Corrosion of Character. New
York: Norton

Siemek Marek J. (1984). Die Idee des Transzendentalismus bei Fichte und Kant.
Hamburg: Meiner (Schriften zur Transzendentalphilosophie)

Siep Ludwig (1997). ,Vernunftrecht und Rechtsgeschichte‘ in: Ders. (Hrsg.)
(1997), S. 5-29

Siep Ludwig (Hrsg.) (1997). G.W.F. Hegel: Grundlinien der Philosophie des
Rechts. Klassiker auslegen Bd. 9. Berlin: Akademie

Simon Josef (Hrsg.) (1977). Freiheit. Theoretische und praktische Aspekte des
Problems. Freiburg/Miinchen: Alber

Skirbekk Gunnar (1969/1977). ,Wahrheit und Voraussetzungen* in: Ders. (1977),
S. 449-482

Skirbekk Gunnar (1977). Wahrheitstheorien. FaM: Suhrkamp

Smith Adam (1759/2004). Theorie der Gefiihle. Leipzig: Meiner

Spencer Brown George (1969/1994). Laws of Form. Portland, Oregon: Cognizer
& Co

Spinoza Baruch. Ethica. Herausgegeben von Carl Gebhardt, Band 2, Heidelberg
1925, Nachdruck 1972.

Thiel Karsten (2008). Kant und die ,,Eigentliche Methode der Metaphysik“. Ber-
lin/New York: De Gruyter

Varga von Kibéd Matthias/Rudolf Matzka (1993). ,Motive und Grundgedanken
der »Gesetze der Form«* in: Dirk Baecker (Hrsg.) (1993), S. 58-85

Weber Max (1904/1993). Die protestantische Ethik und der »Geist« des Kapita-
lismus. Bodenheim: Athdneum Hain Hanstein.

Vorlander Karl (Hrsg.) (1906/ 19947). ,Einleitung. In: Immanuel Kant. Grundle-
gung zur Metaphysik der Sitten. Meiner: Hamburg, S. V-XXVII.

Vossenkuhl Wilhelm (1996). ,Wen orientiert der kategorische Imperativ?‘ in:
Simone Dietz et al. (Hrsg.) (1996), S. 263-287

Vossenkuhl Wilhelm (2006). Die Moglichkeit des Guten: Ethik im 21. Jahrhun-
dert. C.H. Beck: Miinchen

Watkins Eric (2005). Kant and the Metaphysics of Causality. Cambridge: Cam-
bridge University Press

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR | 311

Wike Victoria S. (1994). Kant on Happiness in Ethics. Albani: State University
of New York Press

Wille Katrin (2009%). ,Praxis der Unterscheidung® in: Schonwiélder-Kuntze et al.
(2009%), S. 285-299

Wirth Uwe (1995). ,Abduktion und ihre Anwendungen® in: Zeitschrift fiir Semio-
tik, Bd. 17, S. 405-424

Wood Allen (Hrsg.) (1984). Self and Nature in Kant’s Philosophy. Ithaca: Cor-
nell University Press

Wood Allen (1984). ,Kant’s Compatibility in: Ders. (Hrsg.) (1984), S. 73-101

Zilsel Edgar (1940-45/1976). Die sozialen Urspriinge der neuzeitlichen Wissen-
schaft. Herausgegeben von Wolfgang Krohn. FaM: Suhrkamp.

Zoller Giinter (1984). Theoretische Gegenstandsbeziehung bei Kant. Berlin/NY:
de Gruyter

Zoller Giinter (2001). ,»Die Seele des Systems«: Systembegriff und Begriffssys-
tem in Kants Transzendentalphilosophie‘ in: Hans F. Fulda et al. (2001)
(Hrsg.), S. 53-72

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

Pl-".iloso._ohjc und
Nicht-Philosophie
gill uze

Heideggers
Nietzsche

Gunther Anders
lesen

FriepricH Balkg, Marc Ro111 (Ha.)
Philosophie und Nicht-Philosophie
Gilles Deleuze — Aktuelle Diskussionen

Mai 2010, ca. 350 Seiten, kart., ca. 29,80 €,
ISBN 978-3-8376-1085-7

RiTA CASALE
Heideggers Nietzsche
Geschichte einer Obsession

Juli 2010, ca. 380 Seiten, kart., ca. 29,80 €,
ISBN 978-3-8376-1165-6

CHRISTIAN F1rk

Giinther Anders lesen

Der Ursprung der Medienphilosophie aus dem
Geist der >Negativen Anthropologie«

Dezember 2010, ca. 150 Seiten, kart., ca. 16,80 €,
ISBN 978-3-89942-687-8

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

MARTIN GESSMANN
Wittgenstein als Moralist
Eine medienphilosophische Relektiire

MARTIN GESSHANN
Wittgenstein
als Moralist

2009, 218 Seiten, kart., 23,80 €,
ISBN 978-3-8376-1146-5

C1aus P1as (Ha.)
Abwehr
Modelle — Strategien — Medien

2009, 212 Seiten, kart., 25,80 €,
ISBN 978-3-89942-876-6

JORG VOLBERS

Selbsterkenntnis und Lebensform
Kritische Subjektivitit nach Wittgenstein
und Foucault

cenntnis

2009, 290 Seiten, kart., 29,80 €,
ISBN 978-3-89942-925-1

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

BErRND KRONENBERG

Die Zerbrechlichkeit des Wahren
Richard Rortys Neopragmatismus
und Adornos Negative Dialektik

Mai 2010, ca. 380 Seiten, kart,, ca. 35,80 €,
ISBN 978-3-8376-1410-7

MiriAM MESQUITA SAMPAIO

DE MADUREIRA

Kommunikative Gleichheit
Gleichheit und Intersubjektivitit
im Anschluss an Hegel

Juli 2010, ca. 224 Seiten, kart., ca. 26,80 €,
ISBN 978-3-8376-1069-7

WALTRAUD MEINTS

Partei ergreifen im Interesse

der Welt

Eine Studie zur politischen
Urteilskraft im Denken

Hannah Arendts

Mai 2010, ca. 176 Seiten, kart., ca. 24,80 €,
ISBN 978-3-8376-1445-9

WALTRAUD MEINTS,
MicHAEL DAXNER,
GERHARD KrAIKER (Ha.)
Raum der Freiheit
Reflexionen iiber Idee und
Wirklichkeit

20009, 448 Seiten, kart., 36,80 €,
ISBN 978-3-8376-1143-4

PETER NICKL,

GEeorglos Terizaxis (Ha.)
Die Seele:

Metapher oder Wirklichkeit?
Philosophische Ergriindungen.
Texte zum ersten Festival

der Philosophie in

Hannover 2008

Januar 2010, 244 Seiten, kart., 22,80 €,
ISBN 978-3-8376-1268-4

ULRICH RICHTMEYER

Kants Asthetik im Zeitalter

der Photographie

Analysen zwischen Sprache und Bild

20009, 250 Seiten, kart., 27,80 €,
ISBN 978-3-8376-1079-6

KURT ROTTGERS
Kritik der kulinarischen Vernunft
Ein Menii der Sinne nach Kant

2009, 256 Seiten, kart., 26,80 €,
ISBN 978-3-8376-1215-8

EckARD RoOLF

Der andere Austin

Zur Rekonstruktion/Dekonstruktion
performativer AuRerungen —

von Searle iiber Derrida zu Cavell
und dariiber hinaus

2009, 258 Seiten, kart., 26,80 €,
ISBN 978-3-8376-1163-2

Mirjam ScHAUB (HG.)
Grausamkeit und Metaphysik
Figuren der Uberschreitung
in der abendlindischen Kultur

2009, 420 Seiten, kart., 35,80 €,
ISBN 978-3-8376-1281-3

NikoiAaus URBANEK

Auf der Suche nach einer
zeitgemifen Musikisthetik
Adornos »Philosophie der Musik«
und die Beethoven-Fragmente

Mai 2010, ca. 250 Seiten, kart., ca. 26,80 €,
ISBN 978-3-8376-1320-9

MORRIS VOLLMANN

Freud gegen Kant?
Moralkritik der Psychoanalyse
und praktische Vernunft

Mai 2010, 262 Seiten, kart., ca. 28,80 €,
ISBN 978-3-8376-1360-5

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

- am 14.02.2026, 03:26:3: - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839413661
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
Freiheit als Norm?
	Inhalt
	Dank
	I Einleitung
	II Theoriebildungsanalyse oder Form der Theorie
	1. Wissenstheoretische Betrachtungsweisen von Theorien
	2. Quellen der Betrachtungsform
	a. Die Laws of Form als Pate für Prozess und Form der Theoriebildung
	b. Paten für die Frage nach den nicht-intendierten Effekten

	3. Skizze der Betrachtungsform

	III Kontextualisierung der praktischen Fragestellung
	1. Genealogie der praktischen Fragestellung
	a. Hinweise zum theoriehistorischen Kontext
	b. Motiv und Mittel: Allgemeine Glückseligkeit durch Wissen
	c. Konstitutionsmomente der praktischen Fragestellung
	d. Die praktische Fragestellung

	2. Analyse des kritischen Theoriebildungsprojektes
	e. Der Gegenstand der Theoretisierung
	f. Der sukzessive Theorieaufbau

	3. Skizze der Theoriearchitektur
	g. Erste Unterscheidung im Theorieaufbau
	h. Benennung der Unterschiede im tätigen Erkenntnisvermögen
	i. Benennung der Unterschiede zwischen den gewonnenen Erkenntnissen
	j. Zusammenhang der unterschiedenen Seiten

	4. Resümee der Formaspekte in Bezug auf die praktische Fragestellung

	IV Konzeptualisierung des praktischen Vermögens
	1. Konzeptualisierung des praktischen Vermögens als Wille
	k. Anmerkungen zum Prädikat ‚praktisch‘
	l. Elemente aus der theoretischen Philosophie in der Konzeption des Willens
	m. Momente der Willenskonzeption

	2. Genealogie von Begriff und Prinzip des praktischen Vermögens
	n. Spontaneität und Freiheit im theoretischen Zusammenhang
	o. Konzeptionelle Anforderungen an die Wirkungen praktischer Freiheit
	p. Die Konzeptualisierung des Begriffes praktischer Freiheit und seines Prinzips

	3. Vom reinen praktischen Vermögen zu den Realisierungsbedingungen von Sittlichkeit und Glückseligkeit
	q. Zum Verhältnis von praktischem Freiheitsbegriff, Sittlichkeitsprinzip und intellektueller Glückseligkeit
	r. Sittlichkeit und sinnlich vermittelte Glückseligkeit

	4. Resümee der Konzeptualisierung des praktischen Vermögens

	V Kantische Fluchtlinien: Die Normativität praktischer Freiheit
	1. Ergebnisse der Analyse oder: Was sich mit Kant (nicht) begründen lässt
	2. Effekte der kantischen Konzeption praktischer Freiheit
	a. Theoriebildungseffekte
	b. Ontologische und diskursive Effekte

	3. Kritische Grenzgänge(r)
	4. Folgerungen aus der Analyse oder: Sind wir frei, diese Freiheit zu wollen?

	Literatur

