
4. Posthumanismus 317 

Unterfangen als »The Posthuman as Becoming-animal«349 woran sich aus phytologischer 
Sicht anschließen ließe »[and] to become animate with plants«350. 

Diese Sensibilisierung für unser pflanzliches, tierisches oder anderweitig lebendi
ges Gegenüber stellt ein zentrales Anliegen posthumanistischer Philosophie und Pra
xis dar. In den vorangegangenen drei Teilkapiteln stand deswegen die Sichtbarmachung 
der vitalen Kräfte und Entitäten, welche zur Erzeugung einer mehr-als-menschlichen 
Lebenswelt beitragen, im Fokus. Der generative Impuls, welcher die Welt und ihre We
sen zu immer wieder neuen Entwicklungs- und Ausdrucksformen animiert, weist dabei 
stets über sich selbst hinaus und transformiert auch den Menschen, der sich so eben
falls nur als kontingente Gestaltwerdung eines vitalen Fließens, Braidottis zoë, begrei
fen lässt. Diese Lebendigkeit drückt sich vor allem in den unzähligen Mikroorganismen 
aus, welche den Planeten als erstes und immer noch am umfänglichsten besiedelt haben. 
Archaeen, Bakterien und andere Kleinstlebewesen bevölkern Erdmantel, Ozeane, Land
massen, Lufträume sowie andere Organismen und sind deswegen auch in der evolutio
nären sowie gegenwärtigen Geschichte des Menschen immanenter Anteil und Garant 
seines Daseins. Der Mensch sieht sich so wie alle anderen Bewohnenden des Planeten 
in den unauflöslichen Beziehungsgeflechten von Energie, Nahrung und Informationen, 
welche nur gemeinsam eine vitale Biosphäre hervorbringen können. Im Gegensatz zu 
den modernen humanistischen Singularitätsbestrebungen machen die Lebensverhält
nisse im Anthropozän eine strukturelle Symbiogenese, ein growing-with bzw. becoming- 
with überdeutlich und zeigen so die produktiven wie prekären Abhängigkeiten von den 
mikrobiellen, pflanzlichen und tierischen Anderen auf. 

Doch neben diesen organischen Mitgeschöpfen scheint sich mit dem Beginn des 
menschlichen Zeitalters noch eine andere Form animierter Wesenheiten als realitäts
bestimmend herauszustellen. So prägen fast überall technologische Akteure, artifizielle 
Umwelten und maschinelle Logiken das irdische Wirklichkeitsgefüge und offenbaren 
dabei Prozesse und Funktionsweisen, die sich dem unmittelbaren menschlichen Zugriff 
entziehen. Doch wird auch hier mittels posthumanistischer Perspektive deutlich, dass 
die Beziehung zwischen Werkzeug und Werkzeugmachenden schon immer mehr als 
nur bloße Externalisierung menschlichen Geists oder Willens war. Um diese seit ihrem 
Ursprung viel intimere Beziehung von Mensch und Technik soll es nun im Folgenden 
gehen. 

4.3 Technofiliation: Entwicklung der Maschinenmenschen 

4.3.1 Am Anfang war das Werkzeug: Menschwerdung als Technogenesis 

Die konstitutive Nähe, welche menschliche Wesen schon immer und unauflöslich an die 
tierischen, pflanzlichen und mikrobiellen Mitgeschöpfe bindet, diese Intimität mit vita
len Anderen, durch die die Menschen erst ins Leben treten und sich am Leben halten kön
nen, diese Form engster Verbundenheit besteht auch zu den technischen Objekten. Der 

349 Braidotti 2013a, S. 67. 
350 Boke 2019, S. 211. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019 - am 13.02.2026, 19:11:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


318 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

Mensch existiert nur in einer tiefen Beziehung mit seinen Werkzeugen, Prothesen, den 
künstlichen Komponenten und artifiziellen Medien – also einem technologischen Gefü
ge, welches sich in der Gegenwart zu einem weltumspannenden System aus Energie-, 
Daten- und Warenströmen, einem Netzwerk globaler Informations- und Rohstoffket
ten ausgewachsen hat. Diese Techno- bzw. »Mechanosphäre«351 scheint dabei aber von 
ganz eigenen Gesetzmäßigkeiten geprägt zu sein, einer besonderen »Techno-Logik«352, 
die sich mit dem traditionellen Verständnis und Gebrauch der Technik und dadurch ge
wohnten menschlichen Sinnsetzungen nicht mehr fassen lässt. Die folgenden drei Teil
kapitel versuchen nun, eine posthumanistische Sichtweise auf die technischen Objekte 
zu entwickeln, welche deren Eigengesetzlichkeit erkennbar werden und so auch die ir
dische Situation anders verstehen lässt. 

Wie bereits angedeutet, ist die anthropologische Verfasstheit viel tiefgreifender von 
der Technik beeinflusst. Diese intime Beziehung reicht auch sehr viel weiter zurück, als 
bis zur jüngsten Entwicklung einer industriellen und informationstechnologisch globa
lisierten Welt. Denn nicht erst seit der Neuzeit und dem nun zunehmend ambivalen
ten Verhältnis des Menschen zu einer unkontrollierbaren Technosphäre sowie den ge
steigerten bio- und informationstechnologischen Zugriffen auf das humane Selbstver
ständnis, ist die tiefe Aufeinanderbezogenheit, ein Haut und Hülle durchdringender ge
genseitiger Formungsprozess, menschlicher und maschineller Wesen tatsächlich wirk
sam. Wie sich im Folgenden zeigen wird, befinden sich die anthropologische und tech
nologische Entwicklung nämlich schon seit der Emergenz des ersten Faustkeils, also seit 
der Nutzung frühester Werkzeuge, in einer wechselseitig stimulierten Koevolution. Es kann 
so nachgewiesen werden, dass technologische Objekte eben nicht erst in Gestalt artifi
zieller Geschöpfe, seit dem Erscheinen eines konkurrierenden Geists in der Maschine 
oder fürsorglichen Pflegerobotern – also der Kreation artifizieller Spiegelbilder des Men
schen – strukturgebende Akteure innerhalb einer humanen Gesellschaft sind. Gleich
wohl scheint es, dass aber erst die nun empfundene Ebenbürtigkeit der Maschinen oder 
gar die antizipierte Überflügelung des Menschen – durch künstliche Intelligenzen in 
Form selbstlernender Programme, neuronaler Netzwerke und autonomer Apparate – 
jene bisher verdrängte Perspektive zu Tage treten lässt. Sowohl das nun vermeintlich 
gleichwertige artifizielle Gegenüber als auch die globalen Krisenserscheinungen eines 
techno-ökonomischen Systems erzwingen jetzt nachdrücklich ein anderes Verständnis der 
Technik. 

So verdichten sich spätestens in dem Moment, da die technologischen Objekte eben 
nicht mehr unmittelbar zuhanden sind – also nicht länger als nahtlose und reibungsfreie 
Infrastruktur das selbstverständliche und deswegen kaum erkennbare Gerüst mensch
licher Selbstentfaltung bieten, sondern, ganz im Gegenteil, sich plötzlich als widerstän
dige, handlungsmächtige und nicht selten eigenwillige bis destruktive Elemente in der 
Verfassung planetarer Wirklichkeit auszudrücken beginnen – die Hinweise in Richtung 
eines Sachverhalts, der stets latent spürbar war: nämlich, dass der Mensch ein Produkt 

351 Deleuze/Guattari 1992, S. 100. 
352 Stiegler 2009, S. 53. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019 - am 13.02.2026, 19:11:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Posthumanismus 319 

der Technik ist und nicht (nur) umgekehrt. Dass man »die Anthropologie als Technologie 
begreif[en]«353 muss, den Menschen als Erfindung und nicht als Erfinder.354 

Insbesondere Cary Wolfe macht diese ursprüngliche Technizität, das grundlegend 
prothetisches Wesen des Menschen zum fruchtbaren Ausgangspunkt posthumanen Den
kens: 

»In a fundamental sense, then, what makes us ›us‹ is precisely not us; it is not even 
human – a fact that is particularly clear in the various prosthetic technologies that hu
man beings use to offload and exteriorize memory and communication, which in turn 
reshape the anatomy and physiology of the brain. And what is true of those technolo
gies is true of all semiotic systems and codes, of even rudimentary type. In short, dating 
back thousands of years to the advent of tool use and, later, symbolic systems of com

munication, human beings are prosthetic beings.«355 

Diese hier von Wolfe angesprochene Wechselbeziehung, welche technische Artefakte 
und menschliche Denkprozesse in einem unauflöslichen gegenseitigen Formungspro
zess begreift, wurde jedoch bisher, in einer modernistisch humanfixierten Weltordnung, 
stets einseitig aufgelöst. Hierbei waren die Werkzeuge, Maschinen und künstlichen Ob
jekte als bloßer Ausfluss menschlichen Geistes, als reine Verlängerung menschlichen 
Willens und Schöpfungskraft verstanden worden. Die spezifische Eigenlogik techni
scher Gegenstände hingegen, ihre Ermöglichung oder Verhinderung gewisser Praktiken 
und Perspektiven, die Geschichte ihrer Entwicklung als Grundlage gesellschaftlicher 
Ausdrucksformen, blieb so weitestgehend unergründet. 

Erst jetzt, da uns Maschinen in anthropomorpher Gestalt gegenüberstehen (huma
noide Roboter, Androide), uns mit ätherischen Stimmen direkt ansprechen (Siri, Ale
xa, Google Assistant, Chatbots), uns als selbststeuernde Vehikel durch den Alltag len
ken (autonome Fahrzeuge, GPS-Leitsysteme) und sogar nach eigenem Ermessen töten 
können (autonome Waffensysteme in Drohnen und anderer Militärtechnologie) werden 
technische Objekte auch in einem anthropozentrischen Kosmos als handlungsmächtige 
Akteure wahrgenommen. Es brauchte scheinbar ein gleichartiges Gegenüber, ein me
chanisches Doppel, um der Agentialität der Technik ansichtig werden zu können. Doch 
auch bei den oben aufgeführten Beispielen erscheinen technische Wesen zumeist im
mer nur menschenähnlich, als bessere oder schlechtere Humanoide, die sich in einer (für) 
menschengemachten Welt bewegen und so nach menschlichen Maßstäben und Logiken 
bemessen werden. Trotz der zunehmenden Anerkennung technischer Agentialität wird 
klar, dieser plötzliche »Technozentrismus ist auch, ist noch eine Figur des Anthropozen
trismus, versteht sich immer als solcher […].«356 Und selbst wenn technologische Objek
te einmal nicht als bloße widerspenstige Werkzeuge thematisiert werden, sondern tat
sächlich als mächtige Akteure eigener Funktionalität und Logik, dann werden diese als 
ein Kontrollproblem und eine Bedrohung des Menschen aufgefasst, die eingedämmt und 

353 Ebd., S. 128. Herv. i.O. 
354 Lyotard formuliert es vor dem Hintergrund einer allgemeinen Kybernetik ganz ähnlich: »Ihr wisst 

ja, dass die Technik keine Erfindung des Menschen ist. Eher umgekehrt.« (Lyotard 2014c, S. 23.) 
355 Wolfe 2018, S. 358. 
356 Stiegler 2009, S. 128. Herv. i.O. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019 - am 13.02.2026, 19:11:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


320 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

zerstört werden muss, um die Vorherrschaft und Deutungsmacht einer ›natürlichen‹ an
thropo-logischen Welt wieder herzustellen. 

Kaum wurde sich bisher, insbesondere in den Geistes- und Sozialwissenschaften, ge
fragt, was denn die Besonderheit der Technik jenseits des menschlichen Gebrauchs oder 
außerhalb eines antagonistischen Kampfes um Steuerungsgewalt ausmacht. Genau die
se Leerstelle versucht nun die im Folgenden entwickelte posthumanistische Perspektive 
sichtbar zu machen, wobei so das Spezifische der Technik, also ihr ›für-sich-selbst-Sein‹ 
näher bestimmt werden soll. Wie wäre es also in diesem Sinne, anstatt die Werkzeuge, 
Maschinen und Apparate als bloße Konkretionen humaner Geistesprozesse zu verste
hen, nun nach dem eigenen und damit nicht-menschlichen Wesen dieser Technologien 
zu fragen? Wie sähe ein Verständnis der Technik aus, das nicht nur den Vergleich mit 
dem Menschlichen sucht, sondern von einem spezifischen inkommensurablen Dasein 
ausgeht? Was würde also eine posthumanistische Perspektive, die von der Besonderheit 
und den idiosynkratischen Entwicklungsdynamiken technologischer Wesen ausgeht, zu 
Tage fördern? 

Diesen Fragen stellte sich in seiner Tiefe kaum jemand so ernsthaft und umfang
reich wie Bernard Stiegler, wenn er (ausgehend von Heideggers Unbehagen) nach einem 
nicht-instrumentellen, also nur Mittel seiendem, Wesen der Technik, eben jenseits ei
ner bloßen menschlichen Zuhandenheit, sucht. Dabei ist die Antwortsuche, seiner Mei
nung nach, mit dem Ende des letzten Jahrtausends nicht unbedingt leichter geworden, 
da sich nun zwar die globale Verbreitung der modernen Technik eingestellt hat (die von 
Haff beschriebene Technosphäre357) und damit ihre Emanationen und Funktionsweisen 
überall sichtbar werden, doch gehorcht dieses globale technische System scheinbar kei
ner eigenen, sondern einer gefährlichen ökonomischen Logik. Zumindest diagnostiziert 
Stiegler, dass die »Planetarisierung des technischen Systems [… einer] planetaren Finan
zialisierung des Kapitals [gleichkommt, die so …] eine Misswirtschaft, eine Ökonomie der 
Fahrlässigkeit und darin eine selbstzerstörerische Ökonomie errichtet«358 habe. Dieses 
globale technische System, welches auf der ›Ent-passsung‹ und damit Zerstörung von 
Individuen, Gesellschaften und selbst dem Planeten beruhe,359 stelle dabei aber gerade 
nicht das eigentliche Wesen der Technik dar, sondern nur deren radikale Verengung auf 
eine Logik der Homogenisierung und Austauschbarkeit: »Das technische Werden, das 
vollständig mit einem Zur-Ware-Werden jeder nur erdenklichen Sache zusammenfällt – 
Modernisierung ist zum Synonym der Verwirklichung und Umsetzung des neoliberalen 
Modells geworden«360 – repräsentiert nämlich genau jene Transformation der Welt in 
bloßen Bestand, also jene von Heidegger kritisierte reine Instrumentalisierung und In
strumentalität der Technik.361 

So treffend also diese Gegenwartsdiagnose vielleicht sein mag, so wenig trägt sie 
dabei zur Erschließung des eigentlichen Kerns der Technik, dem produktiven Potenti
al ›technischen Werdens‹ bei. In den Worten Stieglers: »Die instrumentelle Bestimmung 

357 Haff 2014a; Haff 2014b. 
358 Stiegler 2021, S. 111. Herv. i.O. 
359 Vgl. ebd., S. 114. 
360 Ebd., S. 114. Herv. J.P. 
361 Vgl. Heidegger 2000. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019 - am 13.02.2026, 19:11:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Posthumanismus 321 

der Technik ist richtig, aber sie sagt uns nichts über das Wesen der Technik, und deswegen 
muss man über diese richtige Bestimmung hinausgehen.«362 Dieses Aufspüren wird das 
Programm von Stieglers Werkreihe Technik und Zeit bestimmen, worin er über das gegen
wärtige Erscheinungsbild technologischer Gleichmachung und Zerstörung hinausgeht 
bzw. eher zurücktritt, indem er sich insbesondere dem vergessenen Ursprung der Tech
nik widmet. Denn im Zurückgehen vor eine Zeit der modernen Reduktion technischer 
Wissensformen und Praktiken auf bloße »Instrumentalität und Zeughaftigkeit«363, be
vor Technik als Gestell, als rechnerische Handhabe der Dinge verwendet wurde und sich 
schlussendlich auch in der Verrechnung des Menschen selbst verdingt, meint Stiegler 
ihr eigentliches Wesen auszumachen. Das wahrhaftige ›Technisch-Werden‹ sei nämlich 
vielmehr eine Fortführung organischen Werdens auf Grundlage nicht-organischer Ma
terie, also eine andere Form von Expression der Welt, welche dennoch zu produktiven 
Formen des »Entbergen[s, …] eine[es] Her-vor-bringen[s]«364 von Wirklichkeit beitragen 
kann. Das Wesen der Technik ist somit nach Stiegler ein anderer aber ebenfalls genera
tiver Modus der Entbergung von Wirklichkeit, ein offener Schöpfungsprozess, welcher 
den Zugang zum »Sein als Wachstum und Entfaltung«365 ermöglicht. 

In diese Richtung argumentiert auch Bradley Onishi, wenn er, ebenfalls ausgehend 
von Heideggers Technikphilosophie, die Stoßrichtungen des trans- und posthumanen 
Technikverständnisses vergleicht und dabei die reduktionistische Informationslogik ul
trahumanistischer Bestrebungen nach maximaler Berechenbarkeit, einem irreduziblen 
und nie mit sich selbst identischen Dasein der Entzogenheit gegenüberstellt. So führe 
der Transhumanismus in der grenzenlosen Ausdehnung menschlicher Handhabe, der 
Verwandlung der gesamten Welt in kalkulierbare Mittel, zwar zur Erfüllung humanisti
scher Wunschvorstellungen, doch reduzierten sich ein so digitalisiertes Universum und 
omnipotenter Kalkulator in letzter Konsequenz nur zu einer Realität aus maximal aus
tauschbarem Binärcode: 

»In other words, the ultra-humanist logic of transhumanism transfers the informa

tional basis of the cyber-world into the material world. Informational patterns and 
codes make up the substance of existence, including the human body. Consequently, 
the implicit logic of the humanist framework – the separation of the mind from the 
body, the mastery of the material world, and the quest for further autonomy and 
freedom – is extended to a hyperbolic end, and the human itself is taken to be part 
of the standing-reserve [Bestand] as a reducible and calculable set of informational 
patterns. The dominant reducer is reduced to ones and zeros.«366 

Statt dieser ultra-/humanistischen, berechenbaren und ach so ökonomischen Logik zu 
folgen, qualifiziert Onishi einen anderen Aspekt der Technik – nämlich ihr ergänzendes 
und produktives Potential, welches aus einer grundsätzlichen Lücke im menschlichen 

362 Stiegler 2009, S. 20. Herv. i.O. 
363 Ebd., S. 15. 
364 Heidegger nach Ebd., S. 22. 
365 Ebd., S. 21. 
366 Onishi 2011, S. 107. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019 - am 13.02.2026, 19:11:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


322 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

Dasein, seiner »fundamental nullity or absence-from-itself«367 resultiert. So verweist die 
Agentialität und Wirkmächtigkeit der Technik auch auf eine ursprünglichen Entzogen
heit und unüberwindliche Abhängigkeit des Menschen. Anstelle eines vollendeten Indi
viduums, eines selbst-identischen und selbsterzeugenden Rechenoperators zeichne sich 
der Mensch eigentlich als eine »self-absent creature that inhabits a network of relations 
that it can neither master nor comprehend«368 aus. Die technologischen Komponenten 
und Netzwerke zeigen so genau jene Leerstelle, die Lücke und Nicht-Verfügbarkeit im 
menschlichen Wesen an, welche dieses als prothetisches, also qua seines Daseins auf 
künstliche Hilfsmittel angewiesenes Geschöpf, ausmachen. Es ist gerade dieses Zusam
menspiel aus grundsätzlicher Unvollständigkeit und deswegen existenzieller Bezogenheit 
auf nicht-eigene Komponenten, Kräfte und Kollektive, welche Onishi (Heidegger fol
gend) als Wesensmerkmal des Menschen identifiziert – eine onto-technologische Ab
hängigkeit, die einen inhärenten Mangel, eine Ohnmacht und so auch, in der Finalität 
der Sterblichkeit, die unüberbrückbare Leerstelle im Dasein anzeigt.369 

Diese strukturelle Angewiesenheit auf die Technik und deswegen notwendige In
korporierung nicht-menschlicher Artefakte und Apparate repräsentiert nun einen ur
sprünglichen Fehler, ein Fehlen und Vergessen am Anfang der Menschwerdung, was ge
rade von Stiegler nachzuzeichnen versucht wird. Dieser wählt für den ersten Teil sei
ner Abhandlung zur Rolle und Genese der Technik nämlich nicht zufällig den Untertitel 
Der Fehler des Epimetheus, um somit die Rolle des oft vergessenen wie vergesslichen Bru
ders des Prometheus und dessen entscheidende Rolle in der griechischen Schöpfungs
geschichte der Menschheit kenntlich zu machen. Denn es ist Epimetheus, welcher nach 
griechischer Mythologie nicht als vorausschauender, sondern (erst) danach denkender 
Titan, in der Verteilung der Gaben an die irdischen Geschöpfe, den Menschen vergisst. 
So hat Epimetheus »die übrigen Tiere zwar in allen Stücken weislich bedacht, den Men
schen aber nackt, unbeschuht, unbedeckt, unbewaffnet«370 und damit unvorbereitet und 
überlebensunfähig übrig gelassen. Erst aufgrund dieser misslichen Lage, der ursprüng
lichen Mangelhaftigkeit, dem originären Fehler und Fehlen wird dann Prometheus kom
pensatorisch Feuer und Weisheit von den anderen Göttern stehlen und den Menschen als 
Ausgleich ihrer angeborenen Blöße überreichen. Diese Gaben, wie auch alle weiteren an
thropogenen Hilfsmittel, versuchen in dieser mythologischen Annäherung an das We
sen des Menschen damit nur, eine anfängliche Unangepasstheit, eine wesentliche Inad
äquanz, auszugleichen: »Religion, Sprechen, Politik, Erfindung, all dies ist nur der we
sentliche Coup des ursprünglichen Fehlers. Das Wesentliche ist der Zu[- bzw. Un]fall, 
das Fehlen von Eigenschaften.«371 

367 Ebd., S. 108. 
368 Ebd., S. 109. 
369 Die Abhängigkeit von der Technik verweise so auch immer auf eine fundamentale Endlichkeit, wo

durch die »Technologie eigentlich zu einer Thanatologie wird.« (Stiegler 2009, S. 245.) Diese Verbin
dung aus Technik und Tod, welche in Stieglers Analyse eigentlich zum zentralen Gegenstand wird, 
soll hier aber keine weitere Vertiefung erfahren, obwohl sich so erneut die Differenz und diametra

len Positionen des transhumanistischen und posthumanistschen Verhältnisses zur menschlichen 
Sterblichkeit aufzeigen ließen (vgl. Kap. 3.1. zu 4.1.). 

370 Platon nach Ebd., S. 246. 
371 Ebd., S. 253. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019 - am 13.02.2026, 19:11:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Posthumanismus 323 

Erst aus dieser Leerstelle heraus entwickelt der Mensch alle weiteren Eigenschaften. 
Er ist qua mangelbehafteter Kreation dazu gezwungen, sich kompensatorisch, prothe
tisch, Zugang zur Welt und so seine Überlebensfähigkeit herzustellen. Die Technik er
scheint somit als originärer und unverzichtbarer Bestandteil menschlichen Wesens, oh
ne die er seine Existenz nicht bestreiten könnte und die doch immer nur auszugleichen 
versucht, was von Beginn an unpassend war: 

»Aber dort, wo die Tiere positiv mit Eigenschaften ausgestattet sind, ist es die tekhne, 
die das Erbteil des Menschen ist, und sie ist prothetisch, das heißt, voll und ganz künst
lich. Die Eigenschaften der Tiere sind eine Art von Natur, auf jeden Fall aber eine posi
tive Gabe der Götter: Prädestination. Die Gabe für den Menschen ist nicht positiv: sie 
ist ein Ersatz. Der Mensch ist ohne Eigenschaften, nicht prädestiniert: Er muss Eigen
schaften erfinden, verwirklichen und produzieren, damit sie zu seinen werden, und vor 
allem die der Technik.«372 

Die Unterbestimmtheit und fehlende Vorherbestimmung des Menschen wird hier gera
de nicht als positive Freiheit sondern negativ, als Mangel, formuliert. Eine Indetermina
tion, welche in christlichen oder humanistischen Großerzählungen vordergründig akti
vierend und selbstschöpferisch gerahmt wird, erscheint an dieser Stelle eher als Makel, 
welcher mittels prothetischer Kompensation und der Erzeugung einer zweiten, künst
lichen Natur, die Beseitigung eines angeborenen Defekts abverlangt. Damit sind die
se Technikprothesen ursprünglich aber eben gerade keine Limitationen oder Redukti
on menschlicher Existenz – wie sie vielleicht aus kulturkritischer Perspektive durch die 
Wirkung des globalen technischen Systems als nivellierende, entfremdende und zerstö
rerische Kraft gerade erscheinen mögen –, sondern sie bergen das Potential notwendiger
weise ergänzender schöpferischer Ausdrucksformen, die die menschliche Geworfenheit, 
Passivität und Abhängigkeit ausgleichen und so dessen Existenz überhaupt erst ermög
lichen. Die Technik ist so eigentlich nicht limitierend, sie zeigt vielmehr die strukturelle 
Limitiertheit des Menschen an. In dem Maße, wie sich Prothesen, technische Objekte 
und Maschinen als befähigend und zeugungsmächtig erweisen, spiegeln sie gleichzei
tig immer auch das menschliche Unvermögen, sein Außerstandesein wider. Außerstande, 
auf etwas Äußeres, Nicht-Eigenes angewiesen zu sein und damit außenstehend, von sich 
selbst entfernt und entfremdet, wird in der Definition des Menschen als ein existenziell 
prothetisches Wesen auch die radikale Bezogenheit auf das Andere, Nicht-Menschliche 
angezeigt. In diesem Sinne fasst Stiegler zusammen: »Die Pro-These ist das, was vor- 
gesetzt wird, das heißt das, was außen ist […]. Das Sein des Menschen ist außer sich 
(zu sein).«373 Diese strukturelle Entäußerung verweist so auf die posthumanen Antei
le, die von Beginn an Teil der menschlichen Existenz sind, die technischen (aber auch 
nicht-technischen, also organischen oder sozialen) Komponenten, welche das mensch
liche Selbst ausmachen und für die es stets permeabel bleibt.374 

372 Ebd., S. 254. 
373 Ebd., S. 253. 
374 Diese Beziehung findet sich so besonders pointiert etwa auch in der Philosophischen Anthropolo

gie, wo in konzeptionellen Begriffen wie ›Mängelwesen‹ oder ›Organersatz‹ das originäre und exis
tenzielle Bedingungsverhältnis von Anthropo- und Technologie formuliert werden. »Die Technik 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019 - am 13.02.2026, 19:11:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


324 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

Diese ontologische wie mythologische Herleitung eines grundlegend prothetischen, 
qua seiner Existenzbedingungen technologischen Wesens des Menschen vereint damit 
den Ursprung der anthropologischen Seinsgeschichte mit jenem des technischen. Die 
Unbestimmtheit und Vulnerabilität des Menschen fällt so stets mit der ursprünglichen 
Definitions- und Gestaltungsmacht der Technik zusammen. Diese bilden eine Paarung, 
eine neue Form der Symbiose, in der beide Beziehungsteile aufs engste den gegensei
tigen Entwicklungsprozess prägen. Zumindest scheinen Mensch und Technik demnach 
von einer unauflöslichen Dynamik gemeinsamen Werdens bestimmt zu sein, die auch bis 
in die Moderne weitestgehend synchron verläuft. 

Nachdem damit die existenzielle Verwiesenheit auf technologische Objekte und so 
deren anthropologische Definitionsmacht deutlich gemacht wurde, lässt sich nun auch 
das eigentliche Wesen der Technik stärker konturieren. Die Werkzeuge, Maschinen und 
»technischen Ensembles«375 haben nämlich eine eigene Entwicklungsdynamik, eine spe
zifische Eigen- und Funktionslogik, die sich, trotz ihrer vom organischen Menschen un
abhängigen Verfassung, dennoch nach den Prinzipien lebendiger Wesen interpretieren 
lassen. So meint Stiegler durch Leroi-Gourhan »universelle technische Tendenzen, die 
bis zu einem gewissen Punkt mit zoologischen Termini analysierbar«376 sind, auszuma
chen, wodurch den technischen Objekten eine eigene und doch vergleichbare Evoluti
onsgeschichte wie organischen Wesen zukommt. Dies plausibilisiere sich darüber, dass 
die Technik ursprünglich auch im Feld des Lebens entsteht, da sie zusammen mit dem 
Organismus Mensch in Erscheinung tritt und mit diesem koevolviert. Deswegen ließe 
sie sich auch mit ähnlichen Mechanismen beschreiben. Obwohl früheste technische Ob
jekte so Alleinstellungsmerkmale haben und gewisse Eigenschaften lebendiger Wesen 
(noch) nicht teilen (bspw. ihre Reparabilität, die Angewiesenheit und gleichzeitig Offen
heit für neue Komponenten anstatt selbstreproduzierender Eigenschaften)377, entsprin
gen sie dennoch dem organischen Reich und tragen deswegen das Erbe einer biologi
schen Entwicklungsgeschichte in sich. Den Nachvollzug dieser Geschichte verfolgt zu
mindest Bernard Stiegler in seinem Forschungsprogramm. 

Was dieser nun versucht, ist eine gemeinsame Entstehungsgeschichte menschlicher 
und technischer Wesen nachzuzeichnen, wobei sich zeigt, dass die Anthropogenese in 
entscheidender Weise von der Technogenese kodeterminiert wird, also der Mensch erst 
mit und durch die Technik entsteht. Den technischen Objekten kommt somit, wie bereits 

ist so alt wie der Mensch, denn aus den Spuren der Verwendung bearbeiteter Werkzeuge kön
nen wir bisweilen bei Fossilfunden erst mit Sicherheit schließen, dass wir es mit Menschen zu tun 
haben. […] Sinnesarm, waffenlos, nackt, in seinem gesamten Habitus embryonisch, in seinen In
stinkten verunsichert ist er das existenziell auf die [kompensatorische] Handlung angewiesene We

sen. [… So] wird die Notwendigkeit der Technik aus den Organmängeln des Menschen hergeleitet.« 
(Gehlen 2007, S. 6. Herv. i.O.) 

375 Stiegler 2009, S. 94. 
376 Ebd., S. 69. 
377 Das Verschwimmen dieser Grenzen zwischen künstlichen und natürlichen, technologischen und 

biologischen Produkten und Kategorien ist freilich zentraler Erfahrungsgegenstand einer spätmo

dernen Wirklichkeit, wodurch die obsolete Trennung und Dichotomie von technischen Objekten 
und lebendigen Wesen auch auf historisch früher gelagerte Zustände aus- und zurückstrahlt. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019 - am 13.02.2026, 19:11:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Posthumanismus 325 

dargestellt, eine eigene Existenzweise, Agentialität aber eben auch eine eigene bezie
hungsweise parallele Evolutionsgeschichte zu. Ihr Wesen ist dabei, eine Art Fortführung 
der Entfaltungsmöglichkeiten von agentieller Materie, die sich nun zwischen lebendigen 
und nicht-lebendigen Entitäten zu entwickeln beginnt. Das Emergieren von Technik ist 
somit »weniger als Bruch mit der Natur zu verstehen […], sondern eher als neue Organisa
tion des Lebens – wobei das Leben das Anorganische organisiert und sich dadurch selbst 
organisiert.«378 Über das Nachzeichnen einer Kontinuitätslinie und dadurch die Vermei
dung einer exklusiven Dichotomie zwischen technischen Objekten und lebendigen Or
ganismen, hebt Stiegler in gewisser Weise auch die modernistische Trennung zwischen 
Natur und Kultur, also zwischen passiver und amorpher Materie, die erst durch mensch
liche Agentialität in Form gebracht werden muss, auf. Denn »die Materie, die sich tech
no-morphologisch organisiert ist nicht passiv.«379 Sowohl den organischen als auch den 
technologischen Entitäten wird so aktive Gestaltungsmacht zuerkannt, wobei der werk
zeugnutzende Mensch nur eine neue, weitere Expression vitaler Materie repräsentiert. 
Im Kern steht also die Beziehung eines technologisch begabten Tieres, welches, wie al
le anderen Organismen auch, evolutionären Zwängen und Entwicklungsprozessen un
terliegt. Technik fungiert hier nun als entscheidende Mittlerin, Medium und Modera
torin, welche das Verhältnis des anthropologischen Organismus zu seiner Umwelt her
stellt und dabei sich selbst, sowie das innere Milieu (menschliche Lebewesen) und äußere 
Milieu (nicht-menschlich Umwelt) permanent neu organisiert.380 Dadurch kommt ihr 
eine strukturell liminale, hybride und transformative Position zu, welche nicht nur ih
re eigenen Entwicklungsprozesse bedingt. Obwohl die Technik selbst nicht lebendig ist, 
hat sie doch eine bestimmte Organ-isation, sie entwickelt sich in Beziehung zu ihrem 
Milieu, evolviert also im Austausch zwischen Mensch und nicht-menschlicher Umwelt. 
Mit Leroi-Gourhan gesprochen, ist sie eine ›künstliche Hülle‹, eine artifizielle Membran, 
welche gewisse Zugänge zur Welt, aus der sie sich speist, ermöglicht oder verhindert. Sie 
entsteht so an der »Schnittstelle, durch die die lebendige Materie, der Mensch, mit dem 
Milieu in Beziehung tritt.«381 

Die Technik emergiert folglich als neues Phänomen innerhalb der Sphäre des Le
bens, ohne dabei selbst lebendig zu sein und doch, um das Überleben eines spezifischen 
Organismus sichern zu können. Es scheint aus dieser Lesart heraus gerade so, als hätte 
die biologische Evolution bei der Hervorbringung des prothetischen homo sapiens 
eine insofern besondere Lebensform erschaffen, als das hier Überleben nun erstmals 
nicht mehr durch rein biologische Mittel möglich war – eine eigentlich unmögliche 

378 Stiegler 2009, S. 217. Herv. i.O. 
379 Ebd., S. 72. 
380 Stiegler bezieht sich hier umfänglich auf Leroi-Gourhan: »Die menschliche Gruppe verhält sich in 

der Natur wie ein lebender Organismus […, sie] nimmt ihr Milieu durch einen Filter von Objekten 
(Werkzeugen und Instrumenten) in sich auf. Sie konsumiert ihr Holz durch das Beil, ihr Fleisch 
durch den Pfeil, das Messer, den Topf und den Löffel. Durch diesen dazwischen gespannten Film 
ernährt und schützt sie sich, ruht sich aus und bewegt sich fort. […] Das Studium dieser künstlichen 
Hülle ist die Technologie […].« Ebd., S. 82. 

381 Ebd., S. 72. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019 - am 13.02.2026, 19:11:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


326 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

Aufgabe, die sich das Leben selber stellt.382 Margulis und Sagan rahmen die Entste
hung menschlicher Wesen deswegen zumindest als neue Ausdrucksform universellen 
evolutionären Wirkens und Beweis, dass »das Leben sich immer wieder selbst transzen
diert und sich jeglicher Definition entzieht.«383 Technologische Objekte, das supplement 
humaner Organismen, sind so die Produkte einer Dissoziierung der Biosphäre, eines 
erneuten Differenzierungsschubs, welcher den Mannigfaltigkeiten des Werdens eine 
weitere Ausdrucksform und Entwicklungslinie bietet. Als »anorganische organisierte 
Materie«384 unterliegen technische Wesen damit ebenso wie die biologischen spezifi
schen aber vergleichbaren Entwicklungsprozessen. Über Gilbert Simondon vollzieht 
Stiegler deswegen diese Analogie einer technischen und biologischen Evolution für die 
Entstehungsgeschichte der Werkzeuge, Maschinen und Apparaturen nach, wobei er 
Wirkungsprinzipien erkennt, die »›eine allgemeine Technologie oder Mechanologie‹ […] 
eher mit der Biologie als mit der Physik verwandt«385 machen. Dadurch rekonstruiert er 
den Beginn eines jeden spezifischen Artefakts, die Entwicklung eines Prototyps, seiner 
Serienreife und neuerliche Adaption durch veränderte ›techno-ökologische Umweltbe
dingungen‹386, wobei jeweils quasi-darwinistische Mechanismen in der Phylogenese 
wirksam werden. Die Erfindung bzw. Geburt eines technischen Objekts und seine, 
beim Übergang von einer Generation zur nächsten, wirksamen Formungsprozesse 
werden so als Resultat von Anpassungs- und Selektionsmechanismen gedeutet. Somit 
kommt bspw. der Wandel vom ersten Faustkeil, über hochfeine Mikrolithen, zu den aus 
mehreren Komponenten bestehenden komplexen Steinwerkzeugen der Jungsteinzeit 
einer Evolution technologischer Spezies gleich, die deswegen auch spezifischen Adaptio
nen und Mutationen, dem Druck konkurrierender Arten und jeweils einflussreichen 
Umweltveränderungen unterliegt. So beschreibt es zumindest Stiegler: 

»Während seiner Entwicklung bildet das technische Objekt eine Serie von Objekten, 
eine Abstammungslinie oder ein Geschlecht, eine ›Familie‹, deren ›Ahnherr das ur
sprüngliche technische Objekt ist‹, eine Generation, die eine ›natürliche technische 
Evolution‹ darstellt. […] Das technische Wesen ist die Identität der Abstammungs

linie, das familiäre Aussehen, die Besonderheit seines Erbes, das Geheimnis der 
Einzigartigkeit seines Werdens.«387 

Über Ähnlichkeiten und Pfadabhängigkeiten ließe sich die Entwicklung spezifischer 
technologischer Arten rekonstruieren und bis zum Ursprung einer Objektgenealogie 
zurückverfolgen. Wie bei biologischen Wesen ergeben sich hier unterschiedliche Spezia
lisierungen, welche Objekte entweder als hochgradig angepasste Organisationsformen 

382 Dieses ›Rätsel‹ formuliert Stiegler folgendermaßen: »Es die Entwicklung der ›Prothese‹, die selber 
nicht lebendig ist, durch die der Mensch sich jedoch als lebendig definiert, die die Realität der Ent
wicklung des Menschen ausmacht, als ob mit ihm die Geschichte des Lebens mit anderen Mitteln 
als dem Leben weiterverfolgt werden solle.« (Ebd., S. 73.) 

383 Margulis/Sagan 1999, S. 177. 
384 Stiegler 2009, S. 72. 
385 Ebd., S. 109. 
386 Vgl. Hörl 2021, S. 23–34. 
387 Stiegler 2009, S. 108. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019 - am 13.02.2026, 19:11:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Posthumanismus 327 

nur in einem sehr eingeschränkten Milieu agieren lassen (bspw. ein Gravitationswel
lendetektor), quasi universell vorkommend machen (wie etwa aus unterschiedlichen 
Materialen bestehende Schneidwerkzeuge) oder aufgrund veränderter Umweltbe
dingungen langsam aussterben lassen (bspw. Grammophone). Deswegen bekräftigt 
Stiegler erneut: »Die technologischen Abstammungslinien sind eine Beziehung zwi
schen Mensch und Materie, analog zu den zoologischen Linien, aus denen nach Darwin 
die Evolution besteht.«388 

Diese Analogie technologischer und zoologischer bzw. biologischer Entwicklungs
gesetze wurde dabei spannenderweise schon unmittelbar nach der ersten Vorlage von 
Darwins Evolutionstheorie aus dem Jahre 1859 in ähnlicher Weise ausformuliert. Ein ge
witzter Kritiker Darwins, Samuel Butler, skizzierte nur wenige Jahre nach Publikation 
der Origin of Species die Übertragung eben jener im Tier- und Pflanzenreich wirksamen 
Prinzipien der Entwicklung und Auslese auch für das »mechanical kingdom«389. Butler 
arbeitet in seinen zwei Essays Darwin Among the Machines und Lucubratio Ebrio die ori
ginäre technologische Verfasstheit des menschlichen Wesens heraus und beschreibt de
ren vergangene und mögliche zukünftige Entwicklungsgeschichten. So stellt er fest, dass 
»[…] men are not merely the children of their parents, but they are begotten of the insti
tutions of the state of the mechanical sciences under which they are born and bred. These 
things made us what we are. We are children of the plough, the spade and the ship […].«390 
Butler macht deutlich, dass seit dem Beginn menschlicher Entwicklung technologische 
Prothesen Teil des anthropologischen Daseins sind und sich deswegen weltweit keine 
einzige Gesellschaftsform »of men without any mechanical appliances«391 finden lasse. 
So fügt sich die Integrierung von »extra-corporaneous limbs to the members of his own 
body«392 in das evolutionäre Momentum ein, welches den Übergang von prähominiden 
Affen zum Menschen definiert, wodurch homo sapiens »not only a vertebrate mammal, 
but a vertebrate machinate mammal«393 repräsentiere. Den Menschen als maschinelles 
Säugetier zu bezeichnen und der zoologischen Taxonomie so eine technische Spezifizie
rung hinzuzufügen, zeigt die inhärente technologische Bedingtheit der menschlichen 
Spezies an. 

Doch neben dieser Konkretisierung der spezifischen anthropo-technologischen 
Verfasstheit menschlichen Daseins, stellt Butler auch Überlegungen zu den Entwick
lungsprozessen einer maschinellen Evolution und somit einer eignen Geschichte der 
Technik an. Obwohl er vor der Aufgabe zurückschreckt, den »gigantic task of classify
ing machines into genera and sub-genera, species, varieties and sub-varieties«394 zu 

388 Ebd., S. 71. Herv. i.O. 
389 Butler 1914a [orig. 1863], S. 180. 
390 Butler 1914b [orig. 1865], S. 191. Herv. i. O. 
391 Ebd., S. 190. Herv. J.P. 
392 Ebd., S. 188. 
393 Ebd., S. 188. Herv. J.P. Obwohl ›machinate‹ im gegenwärtigen anglophonen Sprachraum einen vor 

allem pejorativen Klang hat, trägt es dennoch den ursprünglich neutraleren ›maschinellen‹ Wort

stamm aus dem Altgriechischen mit sich. Dennoch mag Butler hier durchaus auch bewusst auf 
das intrigante und ausbeuterische Wesen, die Machtunterschiede und Entfremdungen durch den 
Einsatz von Technologie anspielen. 

394 Butler 1914a, S. 180. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019 - am 13.02.2026, 19:11:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


328 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

vollziehen, macht er doch deutlich, inwieweit sich die große Bandbreite phylogene
tischer Ausdrucksformen aus den unterschiedlichen Gebrauchsweisen menschlicher 
Wesen erklären lassen. Denn dieser menschliche Gebrauch repräsentiert so bei der Her
vorbringung unterschiedlichster mechanischen Spezies äquivalente Selektions- und 
Umwelteinflüsse, wie sie etwa auch im Pflanzen- und Tierreich zu evolutionärem Wan
del führen. Deswegen ließen sich auch in aktuellen Objekten noch »rudimentary organs 
which exist in some few machines, feebly developed and perfectly useless, yet serving 
to mark descent from some ancestral type«395 nachweisen. Anhand der Geschichte der 
Zeitmessgeräte, vollzieht Butler so etwa die Evolution von den riesigen mechanischen 
Uhren des 13. Jhd., über Standuhren zu den mobilen Taschenuhren nach, wobei sich 
bereits seinerzeit absehen ließ, dass die älteren Exemplare »will become extinct like the 
saurians, while the watch […] will remain the only existing type of an extinct race.«396 

Ein ähnlich extinktives Schicksal könnte so auch den Menschen ereilen, da Butler 
im weiteren Verlauf seines Artikels den archetypischen Topos der Maschinenrevolution 
beschwört und somit die Beziehung von Mensch und Technik in Form eines antagonisti
schen Kampfes um die »supremacy over the world and its inhabitants«397 rahmt. Obwohl 
die Vernichtung der menschlichen Spezies durch die maschinelle, seiner Meinung nach, 
keine Notwendigkeit darstellt und sich auch einfach in eine Umkehr der Herrschaftsver
hältnisse, eine »beneficient rule of the machines«398, verwandeln könnte, sieht Butler in 
jedem Fall eine Autonomie der Maschinen am Horizont ihrer Evolutionsgeschichte her
aufziehen. Diese Unabhängigkeit und mögliche Dominanz gegenüber ihren einstigen 
Schöpfern scheint ihm nur deswegen noch nicht nahe Realität zu sein, da sich Maschinen 
bisher nicht selbst fortzupflanzen vermögen und somit immer noch auf menschliche Ge
burtshilfe angewiesen seien. Doch ist dieser mögliche nächste Entwicklungsschritt und 
die damit einhergehende vollständige Emanzipation technischer Artefakte ein von But
ler antizipierter Zielzustand, wodurch dieser aber eine Reintegration von Teleologie in 
das eigentlich offene evolutionäre Geschehen vornimmt und diese so im Sinne einer ge
richteten Fortschrittsbewegung, durch die Ablösung überkommener biologischer durch 
höhere maschinelle Wesen, umdeutet.399 

In einer solchen Vorstellung des Maschinenaufstandes drückt sich außerdem nach 
Chude-Sokei, die Angst einer bedrohten humanistischen Weltordnung aus, welche, in 
Konfrontation mit der Grenzdiffusion zwischen Mensch und maschinellen Anderen, 
den Verlust von Vorrechten und Herrschaftsansprüchen fürchtet. Dies wird umso klarer, 
wenn Chude-Sokei auf die historischen wie metaphorischen Parallelen zu den zahlrei
chen Unabhängigkeitsbewegungen und Aufständen der unterdrückten und versklavten 
Bevölkerungsteile in den damaligen Kolonien verweist, die im 19. Jahrhundert ebenfalls 

395 Ebd., S. 181. 
396 Ebd., S. 182. 
397 Ebd., S. 185. 
398 Ebd., S. 183. 
399 Ähnliches schreibt James Lovelock über die Evolution technischer Wesen: »Cyborgs are a product 

of the same evolutionary processes that created us. Electronic life depends on its organic ancestry. 
[…] For cyborg life to emerge requires the services of a midwife. […] It seems probable therefore that 
organic life must always precede electronic life. […] Parents we may be, but equals [to intelligent 
machinces] we cannot be.« (Lovelock 2019, S. 118.) 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019 - am 13.02.2026, 19:11:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Posthumanismus 329 

den ›Rassenaufstand‹ wagten. So auch in Neuseeland, wo Butler als britischer Kolonist 
lebte. 

»Butler schrieb […] während des ›Waikato-Aufstandes‹ in Neuseeland, dem größten 
und brutalsten Feldzug der Neuseelandkriege, in denen die eingeborenen Maori sich 
gegen die kolonialen Siedler erhoben. […] Entscheidend ist, dass Butler darauf achtet, 
Maschinen erstmal als eine ›Rasse‹ zu beschreiben […]. Butler beschreibt sie in der ein
zigen Sprache, die zu jener Zeit Sinn ergab: derjenigen, die aus dem Vokabular der Be
sitzsklaverei zur Verfügung stand. Dieser Erzählung verdanken wir die verlässlichste 
narrative Stilfigur der westlichen Science-Fiction – den Aufstand der Maschinen.«400 

Die hier literarisch ausgedrückte Angst vor der Handlungsmacht und Autonomie der 
Maschinen spiegelt so die reale Furcht vor der Auflösung eines humanen, europäischen, 
kolonialen Subjekts wieder, das seine Privilegien, Machtansprüche und Phantasien qua
si-religiöser Exzeptionalität bedroht sieht. Eine kritische postkoloniale-posthumanisti
sche Deutung hebt so stattdessen die Eigenlogik und den Eigenwert der ›Maschinenras
se‹ hervor, wobei vor allem die strukturelle Abhängigkeit und ein gemeinsamer Werdens
prozesse statt antagonistischen Dualismen und tödlichen Hierarchien zwischen Mensch 
und Maschine (bzw. vermeintlich inferioren menschlichen ›Subpopulationen‹) deutlich 
werden. Denn, wie auch Butler dann gegen Ende eines seiner Essays formuliert, macht 
bis auf Weiteres die strukturelle Verwiesenheit aufeinander und kokonstitutive Evolu
tion menschlicher und technischer Wesen schließlich den Kern anthropo-technologi
schen Werdens aus: »The fact is that our interests are inseparable from theirs, and theirs 
from ours. Each race is dependent upon the other for innumerable benefits, and, until 
the reproductive organs of the machines have been developed in a manner we are hardly 
yet to conceive, they are entirely dependent upon man for even the continuance of their 
species.«401 

Die existenzielle Verbindung von technologischen Objekten und menschlichen We
sen kommt somit einer Art symbiotischen Beziehung gleich, deren Fortbestand und Wei
terentwicklung strukturell von der Verfassung des jeweils anderen Symbionten abhän
gig ist. Diese posthumanistische Perspektive zeigt, dass das menschliche Dasein seit sei
nem Beginn und dadurch stets in entscheidender Weise von seinen Prothesen, den ma
schinellen Komponenten geprägt gewesen ist, womit die Idee des modernen, humanis
tischen, autonomen Selbst durch Sichtbarmachung eines agentiellen, nicht-menschli
chen, technologischen Anderen erneut nachhaltig in Frage gestellt wird. Spannender
weise scheint es dabei sogar einfacher, sich die Entflechtung und Emanzipation selbst

400 Chude-Sokei 2019, S. 153. Literarische Bestätigung erfährt diese Diagnose besonders augenschein
lich bei der Fortführung von Philip K. Dicks Blade Runner in Gestalt der Kinoadaption von Denis 
Villeneuve. Denn im zugehörigen Filmskript heißt es nach der Erschaffung eines neuen Replikan
ten (eines menschenähnlichen Roboters): »Every leap of civilization was built off the back of a dis
posable workforce. We lost our stomach for slaves. Unless… engineered. And I can only make so 
many. […] I cannot breed them. I have tried, so help me. […] We need more Replicants than can 
ever be assembled. Millions so we can be trillions. More. Worlds beyond worlds, diamond shores. 
We could storm Eden and retake her…« (Villeneuve 2017, S. 36.). 

401 Butler 1914a, S. 184. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019 - am 13.02.2026, 19:11:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


330 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

schöpferischer Maschinen vorzustellen – wie sie in der dargelegten Trope des Maschi
nenaufstandes zum Ausdruck kommt und sich womöglich in der digitalen Sphäre selbst
lernender Programme bereits vollzieht – als sich eine Menschheit ohne Werkzeuge oder 
prothetische Unterstützung zu imaginieren. Selbst wenn Mensch und Maschine also als 
getrennte Einheiten gedacht werden, dann wären es zukünftig eher technologische als 
anthropologische Wesen, die sich in neuen Formen evolutionärer Entwicklung ausdrü
cken. Doch schauen wir uns dieses bisher noch unaufgelöste Beziehungsgeflecht techno- 
anthropologischen Werdens etwas genauer an. Wie lässt sich das maschinell-menschli
che Dasein beschreiben, was uns von Grund auf zu einer »›cyborg‹ species«402 macht? 

4.3.2 Die Cyborg Spezies: Von der Erfindung des Menschen 

Im ersten Teilkapitel dieser Annäherung an ein posthumanistisches Verständnis der 
Technik ist deutlich geworden, dass die Verflechtung menschlicher und maschineller 
Werdensprozesse, die evolutionären Geschichten ihrer Entfaltung auf eine parallele 
oder eher interdependente Genesis verweisen – Menschwerdung als Technogenesis. 
Technische Objekte unterliegen dabei augenscheinlich ähnlichen Selektions-, Adap
tions- und Mutationsprozessen wie organische Wesen, sie evolvieren im Austausch 
zwischen der anthropogenen wie nicht-anthropogenen Umwelt, wobei sich aber gerade 
die Beziehung zu den Menschen als eine besonders prägende darstellt. Aus der Lek
türe von Bernard Stieglers Technikphilosophie, welcher die Entstehung mechanischer 
Wesen begrifflich und systemisch in enger Verwandtschaft zu biologischen Organi
sationsstrukturen begreift, drängt sich so das Bild einer erweiterten Symbiogenese, 
einer Symbiose organischer und technologischer Entitäten auf. Es scheint dabei, dass 
sich diese besondere symbiotische Beziehung zwischen Mensch und Maschine ähnlich 
tiefgreifend wie bei manchen rein organischen Interspeziespartnerschaften gestaltet, 
wo das Fortbestehen und die Fortpflanzung nur noch mit und durch den jeweils anderen 
Symbionten möglich sind.403 In ihrer Hybridität, als ›anorganisch organisierte Materie‹ 
gleichen die technischen Wesen somit vielleicht am ehesten den Viren, welche selbst 
nicht reproduktionsfähig sind, sondern einen anderen organischen Wirtskörper oder 
Geburtshelfer brauchen, um sich vermehren und weiterentwickeln zu können.404 

402 Malafouris 2013, S. 177. 
403 Auch Braidotti spricht in der Beziehung von Mensch und Maschine von symbioseartigen 

Verbindungen: »The merger of the human with the technological results in a new transversal com

pound, a new kind of eco-sophical unity, not unlike the symbiotic relationship between the animal 
and its planetary habitat.« (Braidotti 2013a, S. 92. Herv. J.P.) 

404 »Viren leben nach unserer Sichtweise nicht. Sie sind nicht autopoietisch. Sie haben keinen eige
nen Stoffwechsel und sind zu klein, um sich selbst zu erhalten. Viren tun nichts, solange sie nicht 
in ein autopoietisches Gebilde gelangen: in eine Bakterienzelle, die Zelle eines Tieres oder eines 
anderen Lebewesens. Biologische Viren vermehren sich in ihrem Wirt genauso wie digitale Viren 
in einem Computer. Ohne ein autopoietisches, organisches Wesen ist ein biologischer Virus nur 
ein Gemisch chemischer Verbindungen; und ohne Computer ist ein digitales Virus eben nur ein 
Programm. […] Wie Sprache, nackte DNA und Computerprogramme unterliegen auch Viren Mu

tationen und der Evolution; für sich betrachtet sind sie bestenfalls chemische Zombies.« (Margulis/ 
Sagan 1999, S. 23f.) Hier werden die Parallelen zu evolvierenden technischen Wesen, ganz konkret 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019 - am 13.02.2026, 19:11:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Posthumanismus 331 

Wie integral diese eigenlogischen technischen Erfindungen in der menschlichen 
Entstehungsgeschichte jedoch sind, wird insbesondere anhand der Ausbildung und 
Erklärung geistiger Prozesse deutlich. Gerade in der Entwicklung von Gedächtnis, 
Denken, Bewusstsein und Sprache wird die Rolle der Werkzeuge, der Prothese als 
zentrales Element der Menschwerdung offenbar. Denn hier machen Stiegler und an
dere Forschende mittels Methoden der archäologischen Anthropologie deutlich, »dass 
der Mensch und das Werkzeug sich gegenseitig erfinden.«405 Mit dem Auftauchen der 
ersten Werkzeuge aus Feuerstein und damit der Handhabe des Faustkeils als frühes
te Prothese, beginnt nämlich ein wechselseitiger Transformationsprozess, welcher 
menschliches Denken und Bewusstsein erst mit, durch und über ›den Umweg‹ eines 
externen Objektes entstehen lassen – eine technologische Entäußerung, welche auf 
die innere Entwicklung zurückspiegelt. Offenbar fällt dabei die Kortikalisierung, also 
besondere Veränderung der Gehirnstruktur von Vormenschen zum homo sapiens mit 
der Verwendung von Werkzeugen zusammen, was Stiegler im Sinne einer gemeinsamen 
Evolution von Gedächtnis und Gerät, von Kortex und Silex (Feuerstein), von Denken und 
Ding deutet: 

»Die Differenzierung des Kortex wird vom Werkzeug determiniert, so wie die des 
Werkzeugs vom Kortex determiniert wird – ein Spiegeleffekt, bei dem das eine sich 
über das andere informiert und sich dabei zugleich deformiert und: sich dabei zu
gleich transformiert. Es ist von vornherein das Paar, das eine ursprüngliche Dynamik 
in einer transduktiven Relation bildet.«406 

Beide Prozesse, die entsprechende Gehirnentwicklung (welche mit der Bewusstseins
bildung in Zusammenhang gebracht wird) und die Herstellung erster bearbeiteter 
Feuersteine bedingen sich gegenseitig, emergieren gemeinsam, sie koevolvieren, ohne 
dass der eine Prozess dem anderen vorausgeht. So ergibt sich ein doppelter bzw. in sich 
bereits differenzierter Ursprung eines hybriden Wesens: »Das Innere und das Äußere 
sind dasselbe, das Innen ist das Außen, da der Mensch (das Innere) wesentlich durch 
das Werkzeug (das Äußere) definiert wird.«407 Stiegler spricht hier von einem paradoxa
len, weil irreduziblem Spannungsverhältnis zu Beginn der Anthropogenese, welches 
eben genau auf das interdependente Entstehungsmoment von Mensch und Prothese 
verweist, da »es nicht gelingt, zu sagen, ob es der Kortex ist, der den Feuerstein möglich 
macht, oder umgekehrt.«408 Das Nichtmenschliche ist nach dieser archäologischen 
Deutung schon immer konstitutiv für das Menschliche, das Äußere wird verinnerlicht 
und das Innere außer sich gesetzt: das technische Objekt zeigt sich ursprünglich de
finierend für menschliches Selbst und Bewusstsein durch »eine Kopplung von Kortex/ 
Silex, lebendiger Materie/unbelebter Materie«409. 

den Computerviren, gezogen, wobei aber auch in der Bezeichnung ›Zombie‹ die untote und damit 
(noch) nicht lebendige Liminalität dennoch organisierter Materie zum Ausdruck kommt. 

405 Stiegler 2009, S. 233. Herv. J.P. 
406 Ebd., S. 234. 
407 Ebd., S. 191. 
408 Ebd., S. 233. 
409 Ebd., S. 191. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019 - am 13.02.2026, 19:11:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


332 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

Diese These integraler technischer Objekte bei der Herausbildung menschlichen 
Denkens wird auch von der kognitiven Archäologie, also der anhand materieller Hin
terlassenschaften frühester Menschen angestrebten Rekonstruktion des Bewusstseins, 
unterstützt. Lambros Malafouris macht in seinem Buch How things shape the mind und 
der darin vorgestellten »Theory of Material Engagement«410 deutlich, wie Objekte struk
turell Teil kognitiver menschlicher Prozesse sind, und das ebenfalls seit dem Moment 
ihrer Entstehung. Auch er bemüht archäologische Fundstücke, circa zweieinhalb Mil
lionen bis 30.000 Jahre alte Überreste bearbeiteter Steinwerkzeuge, um die Emergenz 
eines »Handmade Mind«411 nachzuvollziehen (siehe Abbildung 6). So rekonstruiert 
Malafouris anhand der verschiedenen Steinwerkzeuge – ersten scharfkantigen Feld
steinen, zweischneidigen Faustkeilen, mehrstufig gefertigten Steinartefakten und 
symmetrischen Kernstücken sowie multiplen Mikrolithen – unterschiedliche Herstel
lungstechniken prähominider und hominider Erzeuger, aber damit einhergehend auch 
unterschiedliche kognitive Entwicklungsstufen, die sich erst mit und durch die spezi
fischen Werkzeuge herausbildeten. Ohne dabei eine prinzipielle Abgrenzung zu den 
anderen Frühmenschen oder werkzeugnutzenden Tieren vorzunehmen, wird dennoch 
eine Parallelisierung von immer komplexeren, standardisierten Steinwerkzeugen und 
der Herausbildung differenzierter geistiger und sozialer Strukturen in der Anthropoge
nese angenommen, wodurch »the view that human technological, social, and linguistic 
capacities evolved together in a mutually reinforcing way«412 plausibilisiert wird.413 Durch 
paläoanthropologische Forschung, Studien zu experimentellem ›Re-Enacting‹ der Her
stellungspraktiken von Steinwerkzeugen sowie der Analyse spezifischer Hirnfunktionen 
und -areale im Zusammenhang mit der Faustkeilerzeugung versucht Malafouris die 
gegenseitige Hervorbringung von steinernem Gegenstand und menschlichem Denken 
nachzuweisen. 

410 Malafouris 2013. 
411 Ebd., S. 153. 
412 Ebd., S. 168. 
413 Da Frühmenschen wie homo erectus, aber auch der parallel existierende homo neanderthalensis, 

sowie gewisse Vogelarten wie auch andere Primaten ebenfalls Werkzeuge nutzen, drängt sich 
hier die These eines mindestens rudimentären Bewusstseins/Denkens/Kognition dieser anderen 
werkzeugnutzenden Lebewesen auf. Malafouris konzentriert sich zwar primär auf den Prozess der 
Anthropogenese, aber dabei wird erneut deutlich, wie wenig trennscharf sich hier vermeintlich 
exklusive Eigenschaften, wie Denken und Reflexionsvermögen von anderen nicht-menschlichen 
Wesen scheiden lassen. Aus dem von Stiegler bereits ausgeführten Moment der Ent-äußerung und 
damit Objektivierung des Selbst durch Werkzeuggebrauch leitet Malafouris implizit alle weiteren 
mentalen (und sozialen Fähigkeiten) wie Sich-selbst-Bewusstsein, Sprache, wechselseitiges Ver
stehen usw. unter dem Konzept einer ›archaeology of mind‹ ab, wobei sich ähnliche Geisteszu
stände somit ebenfalls in Vorstufen oder Äquivalenten bei eben jenen nicht-menschlichen Orga
nismen finden lassen müssten. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019 - am 13.02.2026, 19:11:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Posthumanismus 333 

Abbildung 6: Faustkeilerzeugung als ein verkörperter Denkprozess durch, mit 
und über die verwendeten Steine. Malafouris beschreibt das abgebildete Gesche
hen als »knapping as enactive cognitive prosthesis«414. 

Dabei begreift er kognitive Fähigkeiten als Resultat eines verkörperten Prozesses, als 
›extended bzw. embodied mind‹415, welches die Bearbeitung und Erzeugung von Werk
zeugen miteinschließt – ein interaktives und prozessuales Geschehen, das die Grenze 
zwischen Gehirn und Gegenstand, Geist und Prothese erodieren lässt. Technik wird so 
zum existenzbestimmenden und formgebenden Faktor in der Entstehung des Menschen 
sowie menschlicher Intelligenz: »The possible role of these technocomplexes within the 
co-evolutionary processes that led to the emergence of our own species, Homo sapiens, 
and particularly in the emergence of language and the development of human sense of 
agency and self-awareness, [seems to be central] for the archaeology of mind.«416 

Durch die Anwendung einer Theory of Material Engagement löst Malafouris die Tren
nung zwischen Subjekt und Objekt, Geist und Körper, Gehirn und Gegenstand auf. 
Indem die kontinuierlichen Prozesse der Realitätsentfaltung in actu nachgezeichnet 
werden, verwandelt sich die vermeintliche Hierarchie und ontologische Abgetrenntheit 
von Mensch und Werkzeug in einen Vorgang der permanenten Zirkulation und wech
selseitigen Aushandlung von Formungs- und Gestaltungsmacht. Bewusstsein, Inten
tionalität, Informierung entstehen so erst in rekursiven Schleifen zwischen Geist, Körper 
und Werkzeug, ohne dass sich stabile, geschweige denn trennscharfe Subjekt/Objekt- 
Grenzen herausbilden oder eine Fixierung des definitorischen Verhältnisses, also eine 
unidirektionale Steuerung des Werdens, im Gesamtprozess einstellt. Intentionalität 
wie Agentialität sind deswegen keine alleinigen Eigenschaften des Werkzeugmachers, 
sondern werden auch durch das Artefakt selbst hervorgebracht, sie entstehen erst in 

414 Malafouris 2013, S. 175. 
415 Vgl. ebd., S. 57–65. 
416 Ebd., S. 159. Herv. J.P. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019 - am 13.02.2026, 19:11:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


334 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

einem ununterbrochenen wie oszillierenden Strom gegenseitigen Hervorbringens. Dies 
wird anhand der Herstellung von Faustkeilen exemplifiziert: 

»The flaking intention is constituted, at least partially, by the stone itself. Information 
about the stone is not internally represented and processed by the brain to form the 
representational content of the knapper’s intentional stance. Instead, the stone, like 
the knapper’s body, is an integral and complementary part of the intention to knap. In 
the case of knapping, intentionality is not a property that stops at the boundary of the 
biological organism. The best angles for flake removal are neither identified nor imag

ined in the knapper’s head before the act. The topography of the knapping activity and 
the accurate aiming of a powerful blow are neither pre-planned nor recollected; they 
are embodied, and therefore they must be discovered in action. Every stroke prepares 
and carves the platform for the next.«417 

Was Malafouris hier nachzeichnet, ist also ein sukzessiver Herstellungsprozess in 
Gestalt interdependenter und interaktiver Entfaltungsprozesse. In der Genese des 
Steinwerkzeugs (›knapping‹) wirken Rohling, Schlagstein, Körper und Geist in einem 
permanent sich abstimmenden Tanz aufeinander, ein immer neues Austarieren von 
Impulsen, Ergriffenheit und Widerständen.418 Das Herausbilden von menschlichem 
Denkvermögen, seinen Intentionen und inneren Zuständen, geschieht folglich in enger 
Kopplung mit körperlichen Schaffensmomenten, welche dezidiert andere Objekte und 
insbesondere ausgewählte Artefakte integrieren. Anhand der Produktion frühester 
Steinwerkzeuge stellt sich so eine Reperspektivierung der Entstehungsgeschichte des 
Menschen ein, welche strukturell und von Beginn an die differenzierte Einheit von 
technologischen Komponenten und anthropologischen Wesen als Minimalkategorie 
annimmt – Menschwerdung durch und mit Evolution von Werkzeugen. Im Gegensatz 
dazu bleibt die modernistische Exklusion und Verdrängung der korpo-realen Elemente 
in einem abgetrennten und cogito-zentrierten Menschbild maximal vereinseitigend 
und blind gegenüber den konstitutiven nonhumanen Faktoren, die menschliches Den
ken und Evolvieren mitgestalten. Malafouris Plädoyer für ein ›embedded, embodied 
und plastic mind‹, welches über die Grenzen von ›skin and skull‹ hinausreicht,419 re
präsentiert so eine notwendige Erweiterung des neuzeitlichen Konzept eines isolierten 
und transzendenten menschlichen Subjekts: »[My perspective] is simply a way to avoid 
the wrong image of a central neural engine that merely uses the stone and the human 

417 Ebd., S. 173. 
418 Tim Ingold kommt in seinem Versuch, die Wirklichkeitsentfaltung in Form sich verwebender Li

nien (The Life of Lines) zu beschreiben, ebenfalls auf das Bild des Tanzes zurück. Anhand von Henri 
Matisse Gemälde La Danse (1909–10) wirbt er für einen Darstellungsmodus zur Annäherung an Le
bensprozesse, der sich aus musikalisch-tänzerischen Metaphern anstelle von mechanistisch-kon

struktivistischen speist: »In the life of lines, parts are not components; the are movements. We 
should draw our metaphors, perhaps, not from the language of the construction kit but from that 
of polymorphic music. The dance of Matisse’s painting would be called, in music, a five-part in
vention. As each player, in turn, picks up the melody and takes in forward, it introduces another line of 
counterpoint to these already running. The result is […] a roundel: not a collage of juxtaposed blobs 
but a wreath of entwined lines, a whirl of catching up and being caught.« (Ingold 2015, S. 7. Herv. J.P.) 

419 Vgl. Malafouris 2013, S. 169. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019 - am 13.02.2026, 19:11:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Posthumanismus 335 

body to materialize, and thus externalize, pre-formed ideas and plans.«420 Durch die 
Aufschlüsselung der multifaktoriellen und mehrstufigen Prozesse, welche die Bezie
hung von steinzeitlichen Menschen und ihren Werkzeugen prägen, lässt sich damit 
nicht nur eine Revisionen der Entwicklung früher anthropogener Intelligenz vorneh
men, auch für die Analyse gegenwärtiger anthropo-technologischer Ensemble bietet die 
Anerkennung einer tiefgreifenden Koevolution fruchtbare posthumanistische Perspek
tiverweiterungen, die ebenfalls auf dem ursprünglichen »merging of flesh and stone«421 
basieren. 

Fasst man die archäologischen Befunde zusammen, so veranlasst der Rückgriff 
auf steinzeitliche Artefakte und die Rekonstruktion paläoanthropologischer Entwick
lungen dazu, eine untrennbare Geschichte menschlicher und technischer Evolution 
anzunehmen. Die menschliche Identität wäre somit eine von Grund auf technologische, 
wie Malafouris prägnant kondensiert: »Tools are us: [We are] a ›cyborg‹ species’«422. 
Damit reiht er sich in die vorgestellte technikphilosophische Denktradition ein, welche 
ganz grundlegend die moderne Autonomie und Autopoiesis des Anthropos hinterfragt. 
Mittels dieser versammelten Argumente agentieller technischer Objekte dreht sich 
nun auch die anthropozentrische Lesart in der Erklärung einer zunehmend techno- 
logischen Welt um, da es doch »das Werkzeug, das heißt die tekhne ist, die den Menschen 
erfindet, und nicht der Mensch, der die Technik erfindet.«423 Mit dieser Neubewertung 
stellt sich auch ein anderes Verständnis jüngster disruptiver Technologien und ihrer 
Auswirkungen auf eine vermeintliche ›Natur des Menschen‹ ein. Der vermeintlich on
tologische Bruch, den technologisches Enhancement und Bodyhacking aber auch Bio- und 
insbesondere Gentechnologie für das ›Wesen des Menschen‹ einleiten, repräsentiert 
damit eigentlich nur eine (wenngleich auch ungemein beschleunigte) Weiterentwick
lung bereits bestehender anthropo-prothetischer Tendenzen, also bloß eine weitere 
Transformation der schon immer existenziell aufeinander verwiesenen anthropo-tech
nologischen Entfaltungsmöglichkeiten. Absolut kritikwürdig blieben so im Angesicht 
gegenwärtiger Technologiesprünge die sich dergestalt zementierenden Machtdif
ferenzen, neue Exklusions- und Ausbeutungspotentiale sowie eine unzureichende 
Technikfolgenabschätzung – aber die Verdammung technologischer Mittel in ihrer 
Wirkung auf die Menschen aufgrund einer angenommen ›artifiziellen Unberührtheit‹ 
oder präprothetischen Unschuld, würde sich so ausschließen. 

Trotz einer ontologischen Familiarität von Mensch und Maschine bedeutet dies also 
nicht, dass die konkreten und insbesondere aktuellen Ausformungen dieser Beziehung 
wünschens- oder lebenswerte, vielfältige oder produktive Entwicklungsmöglichkeiten 
darstellen. Ganz im Gegenteil kann eine Erweiterung der Geschichte der Menschheit 
(oder eher der Geschichten menschlicher Gesellschaften) hinsichtlich ihrer technologi
schen Eigendynamiken dabei helfen, die sehr unterschiedlichen und womöglich höchst in
stabilen Strukturen verschiedener »technischer Zeitalter«424 zu analysieren, welche sich 

420 Ebd., S. 174. 
421 Ebd., S. 163. 
422 Ebd., S. 177. 
423 Stiegler 2009, S. 190. 
424 Gehlen 2007. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019 - am 13.02.2026, 19:11:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


336 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

im Zuge »absoluter Kulturschwellen«425, wie etwa der Sesshaftwerdung, Industrialisie
rung oder Digitalisierung einstellen. Um konkret zu werden: Nur weil die Existenzwei
se technischer und anthropogener Wesen unauflöslich und schon immer verknüpft ist, 
lässt sich trotzdem kaum leugnen, dass gegenwärtige ökologische, psychologische und 
soziale Krisen, wie etwa das sechste Massenaussterben, kollektive Entfremdungs- und 
Ohnmachtserfahrungen sowie gesellschaftliche Verwerfungen in Arbeits- und Lebens
welt auf eine zunehmend disharmonische und dysfunktionale Beziehung der mensch
lich-mechanischen Kollektive in ihrer inneren Verfassung sowie ihres Verhältnisses zu 
äußeren Systemen hindeuten.426 Zumindest verweist sogar eine reaktionäre und antimo
dernistische Kulturkritik à la Gehlen oder Heidegger im Kern auf einen unleugbaren und 
gegebenenfalls unvorteilhaften Umbruch technologischer Dynamiken. Dies ist eine Dia
gnose, der sich Stiegler ebenfalls anschließt, wenn er mit der Entstehung früher west
licher Industriegesellschaften eine grundlegende »Disharmonie zwischen dem ›techni
schen System‹ und den ›anderen Systemen‹«427 auszumachen glaubt. Um zur Anschau
lichkeit erneut den Vergleich mit einer viralen Beziehung zu bemühen, ließe sich hier 
eine fehlende Anpassung von technischen Symbionten und menschlichem bzw. ökolo
gischem Wirtsorganismus diagnostizieren, was zu einer extremen Immunantwort, Ab
stoßungsreaktion und in schweren Fällen auch völligem Systemausfall (sprich Tod) des 
lebendigen Beziehungspartners und damit dem Ende der Gesamtbeziehung führt. Die 
techno-anthropologische Symbiose scheint so mit Beginn der Neuzeit durch das un
gleiche und unabgestimmte Evolvieren der Partner gefährdet, was entweder eine fun
damentale Resynchronisierung erforderlich macht (Trans- und Posthumanismus loten 
hierbei gerade das Spektrum dieser gesellschaftlichen Aushandlungen aus), oder zu ei
nem Kollaps führt (eben so etwas wie einer anthropozänen Apokalypse). Die Hybridität 
als solche, die Verwobenheit menschlicher und maschineller Elemente, bleibt als onto
logische Verwandtschaft und Ursprungsmoment jedoch unverhandelbar. 

Eine Denkerin, die sich der Wirkmacht vergangener und neuer Ursprungsgeschich
ten in dieser Hinsicht besonders bewusst zu sein scheint, ist Donna Haraway. Denn sie 
bezeugt in ihrem beinahe selbst schon zum Mythos gewordenen und für ein posthuma
nistisches wie aktuelles Technikverständnis immer noch extrem fruchtbaren Text, ihrem 
Cyborg Manifesto, eindrücklich die Verwandtschaft von Mensch und Maschine. In die
sem programmatischen Text macht Haraway ebenfalls auf das existenzielle wie existenz
bedrohende Spannungsverhältnis mechanischer und menschlicher Komponenten auf
merksam, wobei sie dieses jedoch insbesondere für die westliche, militaristische Tech
nokultur des 20. Jahrhunderts nachweist. Hierbei definiert sie das titelgebende Amal
gam wie folgt: »A cyborg is a cybernetic organism, a hybrid of machine and organism, a 
creature of social reality as well as a creature of fiction.«428 Was Stiegler und Malafouris 

425 Ebd., S. 97. 
426 Ganz im Gegensatz zu transhumanen Deutungen der techno-ontologischen Existenzweise, wel

che bspw. wie bei Sorgner aufgrund einer ebenfalls angenommenen ›kybernetischen Natur des 
Menschen‹ (We have always been Cyborgs) jedoch strukturelle Blindstellen gegenüber den konkre
ten sozialen oder ökologische Krisen, die sich aus den spezifischen technosystemischen Dynami

ken entwickeln, aufweisen (vgl. Sorgner 2022.). 
427 Stiegler 2009, S. 95. 
428 Haraway 1991, S. 149. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019 - am 13.02.2026, 19:11:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Posthumanismus 337 

für die menschliche Frühgeschichte nachzeichnen, stellt Haraway nun durch ihre Analy
se der bio-, nano-, informations- und anderen hochtechnologischen Grenzdiffusionen 
für die globalisierte Gegenwart dar. Dabei zeigt auch sie, wie die modernen Dichotomien 
(und ihre Verlängerungen in die Vergangenheit) keinesfalls der Realität menschlicher 
Lebensverhältnisse entsprechen. Gerade die Informationstechnologien und ihr zweifel
haftes Ideal eines universellen und medienunabhängigen Codes bringen dabei unzähli
ge liminale Phänomene und Grenzgänger:innen hervor, welche die Differenz zwischen 
Menschen und Maschinen obsolet machen: 

»It is not clear who makes and who is made in the relation between human and ma

chine. It is not clear what is mind and what body in machines that resolve into coding 
practices. […W]e find ourselves to be cyborgs, hybrids, mosaics, chimeras. […] There is 
no fundamental, ontological separation in our formal knowledge of machine and or
ganism, of technical and organic.«429 

Haraway ist sich dabei der besonderen Vulnerabilitäten und Ausbeutungsverhältnis
se dieser »real-life cyborgs«430 deutlich bewusst. Die globalen Netzwerke aus Daten, 
Energie, Waren und Werten machen die Hybridisierung mittels disruptiver Tech
nologien nicht nur besonders sichtbar, sie erzeugen auch neue Abhängigkeiten und 
Gefahrenpotentiale. Das zur Welt kommen an den Rändern der thermonuklearen, 
ökotoxischen, petrochemischen und digitalwirtschaftlichen Systeme bringt so bisher 
ungekannte Existenzweisen der Liminalität mit sich, welche nicht nur die Grenze 
zwischen organischer und mechanischer Sphäre irritieren, sondern auch durch das un
vorhersehbare Auftauchen immer wieder neuer technoökologischer Verwerfungslinien 
unzählige hybride Existenzen bedrohen. Global steigende Temperaturen, die Personen 
wie Prozessoren überhitzen lassen, organische und digitale Viren, die die Integrität von 
Körpern und kritischen Infrastrukturen bedrohen, Nuklearkatastrophen, deren hoch
energetische Strahlung Gewebe wie Schaltkreise zerstört, zeigen die multiplen Risiken 
und Vulnerabilitäten für techno-organische Wesen und ihre Lebensverhältnisse auf 
der Grenze zwischen zweitem und drittem Jahrtausend auf. Haraways Cyborgs sind so 
nicht bloß auf der changierenden Schwelle zwischen Mensch und Maschine angesiedelt, 
sondern sie bewegen sich auch in einem sich ständig verschiebenden Zwischenraum 
von Leben und Sterben, in permanenter Gefahr über die Grenze zwischen Dasein und 
Nichtsein hinausgedrängt zu werden. Deswegen meint sie: »Who cyborgs will be is a 
radical question; the answers are a matter of survival.«431 

Doch bei allen neuen Eskalationsstufen und steigenden Risiken durch die immer 
neuen Grenzkonflikte in den umkämpften Zonen zwischen Technik und Leben lassen 
sich trotzdem auch neue Freiheitsgrade und Allianzen zwischen den bisher marginali
sierten und ausgegrenzten Gruppen finden. So existiert, laut Haraway, durchaus auch 
»pleasure in these potent and taboo fusions«432, repräsentieren die Auflösungserschei

429 Ebd., S. 177. 
430 Ebd., S. 177. 
431 Ebd., S. 153. 
432 Ebd., S. 173. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019 - am 13.02.2026, 19:11:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


338 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

nungen vorher stabiler Verortungen und Hierarchien »the basis of conscious coalition, 
of affinity, of political kinship.«433 Obwohl also militärtechnologische Zerstörungsorgien 
und katastrophales Geoengineering die Lebenswelten und Lebensweisen zahlreicher 
cyborgener Entitäten bedrohen, sieht Haraway die multiplen Transgressionen auch als 
Chance produktiver gemeinsamer Entfaltungsmöglichkeiten, die nicht länger auf der 
Illusion stabiler und reiner Identitäten basieren: »From another perspective, a cyborg 
world might be about lived social and bodily realities in which people are not afraid 
of their joint kinship with animals and machines, not afraid of permanently partial 
identities and contradictory standpoints.«434 Die Anerkennung der multiagentiellen 
und unübersichtlichen Weltbildungsprozesse hilft zumindest dabei, die Phantasie 
westlicher, singularisierter und anthropozentrischer Hegemonie zu überwinden, wie 
sie bisher das Fundament religiöser oder humanistischer Geschichte/n ausmachten. 
Haraways Schöpfung eines Cyborgmythos versucht so alternative Ursprungserzäh
lungen und damit auch Zukunftsvisionen zu generieren, welche sich nicht länger an 
eine paradiesische oder unschuldige Vorgeschichte des Menschen klammern. Denn 
spätestens mit der Entfaltung des Anthropozän hat sich gezeigt, dass das Festhalten an 
reinen, trennscharfen und hierarchischen Kategorien nur in der totalen Herrschaft oder 
dem tragischen Untergang des menschlichen Subjekts enden kann: 

»Cyborg writing must not be about the Fall, the imagination of a once-upon-a-time 
wholeness before language, before writing, before Man. Cyborg writing is about the 
power to survive, not on the basis of original innocence, but on the basis of seizing 
the tools to mark the world that marked them as other. The tools are often stories, re
told stories, versions that reverse and displace the hierarchical dualisms of naturalized 
identities. In retelling origin stories, cyborg authors subvert the central myths of ori
gin of Western culture. We have all been colonized by those origin myths, with their 
longing for fulfilment in apocalypse.«435 

Anstatt also von einem bestimmbaren und unschuldigen Ursprungsmoment auszu
gehen, welcher die erlösende Rückkehr in eine paradiesische Welt vor der göttlichen 
Verbannung bzw. technologischen Verführung imaginiert, plädiert Haraway für eine 
grundlegende Revision, eine neue Geschichtsschreibung, welche der gemeinsamen 
Schöpfung von Werkzeug und Werkzeugmachenden Rechnung zollt. Diese Neu- bzw. 
Umschreibungen werden als Wiederaneignung einer kreativen und kreierenden Tech
nik verstanden – ›seizing the tools to mark the world that marked them as other‹ – und 
somit als wesenstypische Praxis der Cyborgs identifiziert. Die Entwicklung einer eige
nen Schriftpraxis, hat angesichts der Dominanz diskursiver, digitaler und genetischer 
Codierungen noch stärkere Relevanz im Selbst- und Weltwerdungsprozess erhalten. 
Eine so vorgeschlagene Reformulierung von Geschichte/n bietet damit das Potenzial, 
sowohl auf die hybride, prothetische Vergangenheit menschlicher Wesen, aber auch de
ren mögliche Zukünfte hinzuweisen. Haraway führt dadurch selber anschaulich einen 

433 Ebd., S. 156. 
434 Ebd., S. 154. 
435 Ebd., S. 175. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019 - am 13.02.2026, 19:11:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Posthumanismus 339 

möglichen subversiven Rekonstruktionsprozess vor. Durch das Beschreiben kokonstitu
tiver Entstehungsprozesse anthropo-technologischer Entitäten (Cyborgs), welche sich 
erst über lithische, dann mechanische und nun informationstechnologische Formen 
gegenseitig weiterentwickeln, wird auch der Raum für alternative Formen des Werdens 
wieder geöffnet. Damit weist auch Haraway die evolutionäre Einheit von Mensch und 
Maschine nach, deren innere Grenzverhältnisse zwar einer ständigen Neuverhandlung 
unterliegen, doch deren originäre und ontologische Verbundenheit irreversibel ist: »The 
machine is not an it to be animated, worshipped, and dominated. The machine is us, our 
processes, an aspect of our embodiment. We can be responsible for machines; they do 
not dominate or threaten us. We are responsible for boundaries; we are they.«436 

Haraways Erzählung eines alternativen Schöpfungsmythos menschlicher Kreaturen, 
die als niemals unabhängig von technologischen Komponenten geschildert werden, be
greift sich damit als notwendige, ja sogar als lebensnotwendige Redigierung der mo
dernen Geschichte, inklusive ihres bisherigen humanen Helden. In der Entwicklung von 
Verantwortlichkeiten für die disruptiven technologischen Transformationen denen sich 
irdische Wesen und Welten ausgesetzt sehen, liegt somit die entsprechende Methode 
und das passende Instrumentarium, dennoch eine lebenswerte Zukunft zu gestalten. 
Anstatt die Maschinen, Werkzeuge und Artefakte als verdammenswerte oder gottglei
che Entitäten zu begreifen, bedarf es einer strukturell interdependenten ja symbioge
netischen Perspektive, welche von Anfang an von cyborgenen, also prothetischen Sub
jekten und Entwicklungsprozessen ausgeht. Denn die technischen Objekte waren ganz 
offenbar stets ein eigenlogischer Teil der menschlichen Evolution sowie Subjektivierung 
und haben dabei immer bestimmte Denk-, Handlungs- und Werdensprozesse ermög
licht oder erschwert. Die vorangegangenen Kapitel sollten mindestens eines gezeigt ha
ben: »Das technische Objekt diktiert sein eigenes Gesetz, es bekräftigt eine Autonomie 
[…].«437 

Mit Stiegler, Malafouris und Haraway ließ sich so eine Rekonstruktion der menschli
chen Werdensgeschichte nachvollziehen, welche die Anthropogenese als Technogenese 
re- bzw. demontiert und damit auch gegenwärtige wie zukünftige Technodynamiken an
ders begreifbar macht. Statt weiterhin auf subjektiver wie kollektiver Ebene eine Hege
monie des Menschen zu betonen, lohnt es sich, die je spezifischen Infrastrukturen und 
Funktionslogiken technischer Objekte zu analysieren, um ein adäquateres Verständnis 
der Wirklichkeit, gerade für ein anthropozänes Zeitalter (sowie die vorherigen), zu ge
winnen. Insbesondere, da die etablierten humanistischen Heuristiken mittlerweile zu 
kurz greifen, um die technischen Transformationen von individueller und globaler Le
benswelt zu verstehen, scheint es angebracht, ein anderes Verständnis der Technik an
zustreben und damit Konzepte zu entwickeln, die in dieser mehr als nur ein willfähriges 
Werkzeug erkennen. Denn »[…] die Logik der Erfindung ist nicht die des Erfinders. Man 
muss von einer Techno-Logik sprechen, einer Logik, durch die die Technik selbst regel
recht belebt wird.«438 

436 Ebd., S. 180. Herv. J.P. 
437 Stiegler 2009, S. 103. Herv. J.P. 
438 Ebd., S. 53. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019 - am 13.02.2026, 19:11:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


340 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

Doch lässt sich diese artifizielle Wirklichkeitsentfaltung auch noch feinschnittiger 
nachzeichnen und damit die Autonomie und Zeugungsmacht technischer Entitäten kla
rer konturieren. Denn selbst auf sub-/atomarer Ebene, in der Ausbildung von Realität in 
Form quantenphysikalische Prozesse, erscheinen Apparate und apparative Strukturen 
als konstitutiv für menschliches und nichtmenschliches Werden der Wirklichkeit. 

4.3.3 Apparate als grenzziehende Praktiken: Eine technologische Entfaltung 
der Wirklichkeit 

Wie in den vorherigen Kapiteln deutlich wurde, lassen sich die anthropologische und 
technologische Entwicklungsgeschichte nicht getrennt voneinander begreifen, sondern 
sind nur als gemeinsamer und koevolutiver Werdensprozess wirklich zu verstehen. 
Menschliche Wesen sind folglich seit ihrem ersten Erscheinen durch Werkzeuge und 
deren Gebrauch geprägt, wodurch sich die Charakterisierung von homo sapiens als 
Cyborg-Spezies, als ein originär prothetischer Organismus aufdrängt. 

Obwohl diese tiefen Verwandtschaftsbeziehungen schon viel länger bestehen, sind 
es doch gerade die jüngsten Hochtechnologien, insbesondere die Bio- und Informati
onstechnologien, welche die Diffusion der künstlichen Grenzziehung zwischen Mensch 
und Maschine besonders deutlich hervortreten lassen. So stellt etwa Haraway fest, 
»[c]ommunications sciences and biology are constructions of natural-technical objects 
of knowledge in which the difference between machine and organism is thoroughly 
blurred; mind, body, and tool are on very intimate terms.«439 Diese Intimität wird gera
de jetzt sichtbar, da sich die technischen Objekte immer mehr von ihren menschlichen 
Beziehungspartnern zu emanzipieren beginnen und so eigene artifizielle Lebensräume 
und Lebensweisen entwickeln, deren Funktions- und Evolutionsprinzipien nun kaum 
mehr anthropologisch einholbar sind. Obwohl diese diachronen Dynamiken, wie aus der 
umfangreichen Kultur- und Technikkritik ersichtlich wird, wohl schon mit der Indus
trialisierung einsetzen, kann doch gerade mit dem Beginn der Großen Beschleunigung 
ein erneuter quantitativer und qualitativer Veränderungsschub diagnostiziert wer
den.440 Denn Mitte des 20. Jahrhunderts setzt eine gesonderte Periode in der Evolution 
technischer Objekte ein, welche zum einen deren Autopoiesis durch das Aufkommen di
gitaler »nicht-trivialer Maschinen«441 (Computer) eindeutig hervortreten lässt, und zum 
anderen eine bis dato ungekannte Permeabilität und Programmierbarkeit menschlicher 
Körper nachweist (kybernetischer genetischer Code). Auf informations- und biotech
nologischer Ebene erscheint der Mensch so hochgradig modifizierbar und nicht länger 
grundsätzlich von den molekularen und digitalen Maschinen unterscheidbar. Obwohl 
die Evolution technologischer Objekte tendenziell schon immer eigenen Entwicklungs
pfaden folgte und die physiologische Beschaffenheit des Menschen stets artifiziellen 
Formbildungen und Einschreibungen unterlag, stellen die Operabilität mit digitalen 
und genetischen Codes und damit die Ausgestaltung entsprechender virtueller und 

439 Haraway 1991, S. 165. 
440 Vgl. Steffen et al. 2015. Siehe auch Kap. 1.1.3. 
441 von Foerster 1988, S. 26. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019 - am 13.02.2026, 19:11:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Posthumanismus 341 

biomolekularer Medien dennoch eine neue hochauflösende ›Interchangeability‹ und In
terdependenz zwischen menschlichen und technischen Artefakten bzw. »Biofakten«442 
dar. 

Catherine Waldby rekonstruiert dieses Aufeinanderzubewegen von Mensch und 
Maschine in Richtung einer friktionsfreien Substituierbarkeit und gegenseitigen Pro
grammierung in ihrer Analyse des Visible Human Projects, der digitalen Schwester des 
Human Genome Projects (HGP) besonders anschaulich. Das Visible Human Project (VHP), 
welches die erste vollständige und feinschnittige Digitalisierung eines menschlichen 
Körpers und seine virtuelle Reanimation im Cyberspace beinhaltete, verdeutlicht 
nämlich genau jene Aspekte einer posthumanen Qualität und »posthumous vitali
ty«443, welche das Kontinuum zwischen menschlichen und technischen Elementen 
auszeichnet.444 Die digitale Wiederauferstehung von Verstorbenen und ihre potentiell 
unendliche Reproduzier- sowie ewige virtuelle Konservierbarkeit wecken dabei eben 
jene erwartbaren Horror- oder Wunschvorstellungen, welche die Grenzverschiebungen 
zwischen Mensch und Maschine in einem anthropozentrischen Realitätsverständnis 
mit sich bringen. Löst man sich aber von der fixen Idee einer ontologischen Differenz, 
dann zeigen das VHP und andere Humanprojekte einen fließenden Übergang zwischen 
belebter und unbelebter Materie sowie zwischen biologischen und technischen Kom
ponenten und verdeutlichen so erneut die volatile Grenze zwischen menschlichem und 
nicht-menschlichem Organ-/Ersatz. So meint Waldby, »[t]he biotechnologies […] work 
by temporarily or permanently suspending any distinction between endosomatic organs 
and the exosomatic organs that comprise technology in general.«445 

Die fundamentale Prothetik menschlicher Körperlichkeit zeigt sich gerade bei der 
Ausdehnung und Übertragung in digitale Räume, wobei die spezifische Beschaffenheit 
des Mediums zwar jeweils eigene Gesetzmäßigkeiten und Ausdrucksmöglichkeiten mit 
sich bringt, aber die menschliche Existenz sich nie nur auf den Bereich des Gehirns, 
bis zur Hautgrenze, an den Rand der Prothese oder die Ausläufer der virtuellen Sphäre 
beschränken lässt. Vielmehr zeugen die Bio- und Informationstechnologien von einer 
strukturellen Gestaltungsoffenheit und dynamischen Grenzziehung in der Definition 
des Menschen, der sich so eher als Fluidum oder multimediale Verkörperung verschie
denster nicht-menschlicher Elemente verstehen lässt: »[These] Human Projects and bio
technics more generally, […] address the human precisely as an incarnate openness. [… An] 

442 Karafyllis 2003. 
443 Waldby 2000, S. 36. 
444 Das VHP wurde in der letzten Dekade des 20. Jhd. realisiert und versteht sich als paralleles (medi

zin-technologisches) Großprojekt, welches, ähnlich wie das HGP, ein universelles digitales Archiv 
bzw. eine virtuelle Karte des Menschen erstellen sollte. Der zum Tode verurteilte 39-jährige Jo
seph Paul Jernigan und eine nicht namentlich genannte 59-jährige Herzkranke wurden in diesem 
Projekt nach ihrem Ableben in millimeter- bzw. submillimeter-feinen Schnitten seziert, um da
nach in Form von mehreren Tausend hochauflösenden CT-Bildern als digitale Kopien reanimiert 
zu werden. Diese erste »virtual family in cyberspace« (ebd., S. 1.) irritiert zahlreiche Grenzverhält
nisse zwischen Mensch und Maschine (Realität/Virtualität, Reproduktion/Rekonstruktion, Leben/ 
Tod, humanes Subjekt/technisches Objekt, …) und macht so die Technogenese menschlicher We

sen sehr anschaulich. 
445 Ebd., S. 40. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019 - am 13.02.2026, 19:11:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


342 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

openness [of the human body] to profound, technically driven transformation, and its in
difference to differences between human and nonhuman.«446 Diese Programme weisen den 
Menschen in seiner Körperlichkeit und als Kategorie so strukturell als ein technologi
sches Produkt, als eine Erfindung aus. Die Anthropogenese zeigt sich damit gegenwär
tig wie auch ursprünglich, in epistemischer wie ontologischer Weise stets von nicht- 
menschlichen, artifiziellen Instrumenten und Einflüssen informiert. 

»The VHP, the Human Genome Project, tissue engineering, in-vitro fertilisation pro
cedures, cloning – each of these plays off the openness of the human to modes of 
engineering and technogenesis. Each demonstrates that the point of human ori
gin, whether phylogenic or ontogenic, the origin of species-being or of a particular 
organism, is susceptible to technical production, the human not as inventor but as 
invention. […T]he very category ›human‹ owes its coherence to technologies which 
configure bodily morphology according to the medium-specific qualities of the archive 
itself – the book, the photographic archive, the computer archive and so forth. The 
human body as a norm of species-being can only be isolated out from the processes of 
the world and other organisms through a thoroughgoing technological specification, 
which in turn involves a complete contamination of the human with its techniques of 
analysis.«447 

Was der Mensch als Spezies, Organismus oder Daseinsform bedeutet, hängt also in 
grundlegender Weise von den spezifischen Techniken ab, die ihn hervorbringen. Wald
by macht hier deutlich, inwieweit konkrete technische Instrumente und Methoden, 
jeweils (nur) ganz bestimmte Existenzformen und Existenzmodi des Menschlichen Ge
stalt annehmen lassen. Sowohl die spezifischen Abbildungs- und Archivierungsmedien 
(Buch, Fotographie, Computer, genetischer Code, kryonisierte Gewebeprobe, …) als auch 
die ganz alltäglichen Medien, welche als »technologisches Unbewusstes«448 den norma
litätskonstituierenden, also automatischen Hinter- und Untergrund bilden, generieren 
je eigene Weisen menschlichen Seins. Die Entbergung als sprachliches, denkendes, 
spirituelles, handwerkliches, biochemisches, elektromagnetisches, taxonomisches, 
entschlüssel- und programmierbares etc. Wesen wird dementsprechend nur durch die 
technologische Zeugungsmacht, also die Erzeugung mittels spezifischer technischer 
Instrumente und Praktiken realisiert. Dieser instrumentelle Zusammenhang ist dabei 
stets generativ wie restriktiv, lässt bestimmte Ausprägungen menschlicher Entfaltung 
zu oder verhindert sie. Was der Mensch ist, als Spezies wie Individuum, was er* war 
und was er* sein kann, hängt somit entscheidend von der techne ab. 

Diese essenzielle Rolle der Technologie in der Hervorbringung des Menschen, wel
che hier nachgewiesen wurde, lässt sich darüber hinaus aber auch für einen generellen 
Modus der Entfaltung von Wirklichkeit feststellen. Insbesondere der von Waldby be
schriebene Sachverhalt der ›Kontamination des Menschen mit seinen Analysetechniken‹ 
verweist auf ein fundamentaleres Phänomen im Werdensprozess der Welt. So macht 
nämlich Karen Barad mittels quantenphysikalischer Modelle deutlich, dass Realität ganz 

446 Ebd., S. 43. Herv. J.P. 
447 Ebd., S. 161. 
448 Hörl 2021, S. 29. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019 - am 13.02.2026, 19:11:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Posthumanismus 343 

grundlegend auf der »Unzertrennlichkeit/Verschränkung intraagierender ›Agenzien‹«449 
beruht. Im Kern der Wirklichkeit liegt quasi schon eine Inseparabilität von Analysetech
nik und Phänomen, von Instrument und Forschungsgegenstand und damit von Subjekt 
und Objekt vor. 

Ausgehend von einer Erweiterung der Bohrschen Interpretation quantenphysikali
scher Phänomene entwickelt Barad eine Erklärung der Welt, die sie in ihrem Buch Mee
ting the Universe Halfway auf eine Prozessontologie zurückführt,450 die von Relationen, also 
der Beziehung »innerhalb des Phänomens«451, als Minimalkategorie ausgeht. Die Technik 
wird so in Gestalt spezifischer Apparate, also inseparabler Arrangements realitätskonsti
tuierend. Anhand der Neuinterpretation von klassischen quantenmechanischen Model
len, wie dem Welle-Teilchen-Dualismus und der Heisenbergschen Unschärferelation, schließt 
Barad damit auf eine Konstitution von Wirklichkeit, die erst durch die spezifische Be
ziehung, »the inseparability of ›observed object‹ and ›agencies of observation‹«452, her
gestellt wird. Diese als Kopenhagener Interpretation der Quantenmechanik bekannte Deu
tung inkludiert so den Messakt und damit den Beobachter als unerlässliches wirklich
keitserzeugendes Element. Dadurch ergibt sich auf den ersten Blick vermeintlich eine 
Zementierung des menschlichen erkennenden Subjekts, durch dessen Beisein Welt und 
Wirklichkeit erst Gestalt annehmen können und so aus ihrer Indifferenz befreit werden. 
Doch versteht Barad ihr System dezidiert als eine »Posthumanist Performativity«453, als 
eine performative und prozessuale Entfaltung der Realität, die zwar menschliche We
sen inkludiert, diese aber nicht voraussetzt, sondern als Produkte eines größeren Wer
densprozesses annimmt, der auch sehr gut für sich selbst und ganz ohne humane Sub
jekte funktioniert: »›Human bodies‹ and ›human subjects‹ do not preexist as such; nor 
are they mere end products. ›Humans‹ are neither pure cause nor pure effect but part of 
the world in its open-ended becoming.«454 Die von ihr sogenannten Intraaktionen (im Ge
gensatz zu Interaktionen, welche auf vordefinierte und stabile Entitäten verweisen) sind 
Ausgangspunkt einer umfänglichen »Onto-epistem-ology«455, welche die jeweiligen Rela
tionen anstatt der Relata, also die Paarungen und eben nicht die einzelnen Partner, zum 
realitätsdefinierenden Merkmal erheben.456 

Da Barad ihr Konzept eines »Agentiellen Realismus«457 aus der Interpretation 
und Lektüre quantenphysikalischer Experimentalmodelle gewinnt, steht die Bezie
hung zwischen Messinstrument und gemessenem Objekt, zwischen Beobachter und 
Beobachtungsgegenstand, und damit die je spezifische Apparatur im Zentrum ihrer 
Erklärungsprinzipien. Diese Apparate repräsentieren dabei mehr als nur ein konkretes 
Arrangement von quantenmechanischen oder anderen wissenschaftlichen Laborauf
bauten, sondern sie werden als allgemeine »grenzziehende Praktiken – spezifische 

449 Barad 2017, S. 585. Herv. i.O. 
450 Barad 2007. 
451 Barad 2017, S. 586. 
452 Barad 2003, S. 814. 
453 Barad 2003. 
454 Ebd., S. 821. 
455 Ebd., S. 829. Herv. i.O. 
456 Vgl. Barad 2017, S. 586. inkl. FN. 
457 Barad 2017. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019 - am 13.02.2026, 19:11:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


344 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

materielle (Re-)Konfigurationen der Welt –, die sich materialisieren und Relevanz 
erlangen«458, verstanden. Durch die Analyse von Barads Apparatkonzept lässt sich 
deswegen eine Interpretation der Welt erlangen, die Werdensprozesse grundsätzlich 
an instrumentelle Ensembles und damit in einem erweiterten Sinne stets apparati
ve Grenzziehungen, an »abstrakte Maschinen«459, knüpft. So wird eine posthumane, 
nicht länger von einem menschlichen Beobachter oder Akteur abhängige, Entfaltung 
der Wirklichkeit generiert. Denn laut Barad ist die »Intelligibilität eine ontologische 
Leistung der Welt in ihrer fortlaufenden Artikulierung. Sie ist keine vom Menschen 
abhängige Eigenschaft, sondern ein Merkmal der Welt in ihrem jeweiligen Werden. Die 
Welt artikuliert sich selbst auf unterschiedliche Weise.«460 

Apparate werden somit, in intendierter Äquivalenz zu Foucaults Diskurskonzept, 
als die »Bedingungen der Möglichkeit für bestimmte Grenzen und Eigenschaften von Ob
jekten [und Subjekten]«461 verstanden. Sie sind die Schnittstellen, Knotenpunkte oder 
Aktionsfelder durch die sich Kausalität und basale Beziehungsverhältnisse überhaupt 
erst herstellen. Sie fungieren als quasi-konstante Gerinnungsorte an denen sich die 
»fortlaufende Materialisierung verschiedener Raum-Zeit-Topologien«462 vollzieht. Die
se spezifischen Materialisierungen sind aber nie abgeschlossen, sondern bilden immer 
nur eine temporäre Relevanz- bzw. Konkretisierungsform im fortlaufenden Werden der 
Welt. Ihre Ausprägungen sind dabei jedoch keinesfalls willkürlich. Vielmehr drückt sich 
in den konkreten Raum-Zeit-Topologien, den Tendenzen, Widerständen und Disposi
tionen der materiellen Entfaltung eine spezifische »Geschichtlichkeit«463 aus. Apparate 
sind damit ganz spezifische Konkretisierungen der Materie, sie sind sinnsetzende 
und kausalitätserzeugende Grenzziehungen, die sich als Expression historischer und 
machtgeladener Topologien verstehen lassen.464 Sie sind aber vor allem Ausdruck einer 
absoluten Immanenz, eine Selbst(ent)äußerung von Welt in der Welt. Apparate zeugen 
als Subjekt/Objekt-Dissoziationen so nur von Erkenntnis- oder Wirkungsmomenten 
innerhalb einer Gesamtheit der Wirklichkeit. 

»Das Subjekt kann sich nicht vollständig charakterisieren, ohne sich aufzuspalten. 
Oder, was vielleicht in diesem Zusammenhang einschlägiger ist: die Welt kann sich nie 
in ihrer Gesamtheit charakterisieren; nur durch verschiedene Vollzüge von agentiellen 
Schnitten, verschiedene Unterschiede, kann sie zur Erkenntnis verschiedener Aspekte 

458 Ebd., S. 587. 
459 Deleuze/Guattari 1992, S. 706–710. In ihrer abschließenden ›Bedienungsanleitung‹ von Tausend 

Plateaus schreiben Deleuze und Guattari unter dem Abschnitt ›Abstrakte Maschinen‹, dass »die 
kontinuierliche Variation [der Welt/Wirklichkeit] zwangsläufig Inhalt und Ausdruck insgesamt be
einflusst, aber auch beide dissymmetrischen Rollen als Elemente ein und desselben Werdens aufteilt, 
oder auch als Quanten ein und desselben Stroms.« (Ebd., S. 707. Herv. J.P.) Dies ließe sich im Sinne ei
nes inhärent gespaltenen Werdensprozesses, einer strukturell unentscheidbaren Unschärfe (siehe 
die folgende Erklärung der Heisenbergsche Unschärferelation) als Kernelement, oder besser Kernmo

mentum, der Welt deuten. 
460 Barad 2017, S. 601. 
461 Ebd., S. 592. Herv. i.O. 
462 Ebd., S. 588. 
463 Ebd., S. 588. 
464 Vgl. ebd., S. 596. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019 - am 13.02.2026, 19:11:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Posthumanismus 345 

›ihrer selbst‹ gelangen. Nur ein Teil der Welt kann jeweils zu einem bestimmten 
Zeitpunkt verständlich gemacht werden, weil der andere Teil der Welt derjenige Teil 
sein muss, für den der Unterschied markiert wird.«465 

Um diese Unmöglichkeit absoluter Selbsterkenntnis und damit die ontologische Spal
tung bzw. irreduzible Verschränktheit als realitätskonstitutives Merkmal deutlich zu 
machen, greift Barad auf die Erklärung durch einschlägige quantenphysikalische Ex
perimente zurück. So steht etwa das Verhalten des Lichts im Doppelspaltexperiment 
exemplarisch für eine Untrennbarkeit von Experimentalaufbau und beobachteten 
Eigenschaften, also von messendem Subjekt/Instrument und Forschungsobjekt, die 
jeweils nur spezifische Ausdrucksweisen der Welt oder eines Phänomens zulassen. Je 
nachdem, welche materielle Konfiguration die Laborsituation aufweist, also welches 
Arrangement von Emitter, Wellenkanal, Spalt und Schirm vorliegt, lässt das Licht entwe
der als Welle (Diffraktionsmuster) oder Partikel (Photon) emergieren. Dabei löst Barad 
mit Bohr dieses Paradoxon sich exkludierender Eigenschaften des Lichts (Welle oder 
Teilchen), indem sie eben nicht von einer ontologischen unveränderlichen Gestalt und 
Qualität des Phänomens (dem Licht) ausgeht, sondern sich dieses erst durch den konkre
ten Messapparat in einer spezifischen Form realisiert. Unterschiedliche Beobachtungen 
des Forschungsobjekts sind auf die unterschiedlichen Apparate zurückzuführen, welche 
je unterschiedliche ›agentielle Schnitte‹ innerhalb des Phänomens (das Experimental
aufbau und Gegenstand umfasst) hervorbringen: »There are no such independently 
existing objects with inherent characteristics. The two different apparatuses effect 
different cuts, that is, draw different distinctions delineating the ›measured object‹ 
from the ›measuring instrument.‹ […] There is no conflict because the two different 
results mark different intra-actions.«466 Der Welle-Teilchen-Dualismus von Licht und 
anderen Quantenobjekten ist somit kein Paradox oder gar eine Frage noch genauerer 
Messinstrumente (also nur ein Problem der entsprechenden Auflösung), sondern die 
sich scheinbar widersprechenden Ergebnisse liegen in der apparativen Struktur selbst, 
also in der konkreten und jeweils differenten Einheit von Beobachter und Beobach
tungsgegenstand, die Licht in Form von Welle oder Teilchen ausdrückbar machen.467 Die 
besondere Qualität von Barads Wirklichkeitsverständnis liegt nun noch darin, dass die 

465 Ebd., S. 619. FN. 
466 Barad 2003, S. 816. FN. 
467 Ganz ähnlich verhält es sich auch mit quantenphysikalischen Phänomenen beschrieben durch die 

Heisenbergsche Unschärferelation, welche zwei komplementäre Eigenschaften eines Quantenobjek
tes (Position oder Impuls) erst durch die spezifische Messapparatur in Erscheinung treten lässt. 
Das Messen von Position oder Impuls setzt die apparative Fixierung der jeweils anderen Eigen
schaft voraus, wodurch sich der Beobachtungsgegenstand (und damit auch die Welt in ihrer To
talität) nie vollständig, sondern nur in ›intraaktiver Abtrennung‹ bestimmen lässt: »[T]he simul

taneous indeterminacy of ›position‹ and ›momentum‹ (what is commonly referred to as the Hei
senberg uncertainty principle) is a straightforward matter of the material exclusion of ›position‹ 
and ›momentum‹ arrangements (one requiring fixed parts and the complementary arrangement 
requiring movable parts).« (Ebd., S. 814.) Interessanterweise fügt sich dabei eine Vorstellung der 
Welt ohne Messung/agentielle Schnitte, die quantentheoretisch als indifferente (nicht ausdiffe
renzierte) Superposition begriffen wird, sehr gut in Darstellungsweisen zur Beschreibung der Rea
lität als ›Fluss des Werdens‹, ›Chaosmos‹ oder ›virtuelle Sphäre‹ ein, wie sie von Braidotti, Bergson, 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019 - am 13.02.2026, 19:11:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


346 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

Beobachterposition eben nicht (nur) von einem menschlichen Subjekt eingenommen 
werden kann, sondern sich Realität unabhängig vom Menschen selber ausagiert, sepa
riert und dadurch realisiert. Tatsächlich sind die Grenzverhältnisse zwischen Menschen 
und Nicht-Menschen, Subjekt und Objekt, Instrument und Gegenstand sowie allen 
anderen Entitäten eben erst das Ergebnis solcher apparativen agentiellen Schnitte: 
»Agential intra-actions are specific causal material enactments that may or may not 
involve ›humans.‹ Indeed, it is through such practices that the differential bound
aries between ›humans‹ and ›nonhumans,‹ ›culture‹ and ›nature,‹ the ›social‹ and the 
›scientific‹ are constituted.«468 

Auch wenn der Versuch von Quantenphänomenen auf die Makroebene zu schließen, 
womöglich kein Problem einfacher Skalierbarkeit darstellt und die so abgeleiteten on
tologischen Implikationen damit nicht unmittelbar zu für anthropogene Wesen in ih
rem Alltag bedeutungsvollen Effekten führen, profiliert Barad dennoch ihre aus quan
tenmechanischen Modellen gewonnene Realitätsdeutung als bedeutsam für menschli
che Epistemologie, Ethik und Politik.469 Phänomene und Funktionslogiken im sub-/ato
maren Raum werden von Barad in den makroskopischen Sozial- und Realraum über
setzt. Insbesondere in der Konstitution anthropogener Körper wird die so schon einge
führte prozessuale Gestaltwerdung durch spezifische agentielle Schnitte relevant, da diese 
ebenfalls das prothetische Dasein des Menschen belegen. Mittels Merleau-Ponty und an
deren phänomenologischen Perspektiven qualifiziert Barad eine techno-sensible Sicht
weise, welche die Apparate und damit Instrumente, Maschinen, Medien und Prothe
sen als entscheidende Elemente menschlichen Weltzugangs hervorheben. Denn schließ
lich seien wir in der Alltagsbewältigung schon »[…] von der Erweiterung unseres ›In- 
der-Welt-Seins‹ [durch] das Instrument abhäng[ig], wodurch die als selbstverständlich 
betrachtete Unterscheidung zwischen dem Innen und Außen des Körpers untergraben 
wird.«470 Diese variable Unterscheidung zwischen endo- und exosomatischen Organen 
veranschaulicht Barad anhand des in der Phänomenologie und Philosophie des Geis
tes berühmten Beispiels der Welterschließung mittels eines Blindenstocks. Denn schon 
Bohr zeigt über den exemplarischen Fall der Zuhilfenahme von Körpererweiterungen 
die volatile Grenzziehung zwischen Subjekt und Objekt. So lässt sich nämlich das In
strument (der Blindenstock) jeweils unterschiedlich, entweder als externalisierter Ge
genstand oder internalisierter Prothese, wahrnehmen, je nachdem wie dieser ge- bzw. 
begriffen wird. Die Orientierung mittels einer Tasthilfe in dunklen Räumen oder die all
tägliche Welterschließung sehbehinderter Menschen mit ihrem Blindenstock wird somit 
als generelles Zeugnis der uneindeutigen Differenzierung zwischen menschlichem Kö
per und künstlicher Körperextension präsentiert: »Wenn der Stock locker gehalten wird, 
scheint er für den Tastsinn ein Objekt zu sein. Wenn man ihn jedoch fest hält, verliert 
man die Empfindung, dass er ein Fremdköper ist, und der Eindruck der Berührung wird 

Deleuze und anderen posthumanistischen Vertreter:innen gewählt werden, um das kreative Po
tential der Welt vor oder nach einer Konkretisierungsphase auszudrücken. 

468 Ebd., S. 817. 
469 Vgl. Lemke 2017, S. 566. 
470 Barad 2017, S. 613. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019 - am 13.02.2026, 19:11:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Posthumanismus 347 

sofort an dem Punkt lokalisiert, an dem der Stock den zu untersuchenden Körper be
rührt.«471 Diese dynamische Erweiterung der Körpergrenze und des Wahrnehmungsfel
des wird von Barad als eine grundsätzliche Indeterminiertheit und Offenheit der ma
teriellen Beschaffenheit menschlicher und anderer Körper verstanden, die über keine 
vordefinierten Ränder, Kanten oder Konturen verfügen.472 Vielmehr sind die Grenzver
hältnisse und damit auch Kausalität und Deutungsmacht zwischen Subjekt und Objekt 
variabel und unterliegen immer neuen Aushandlungsprozessen (wie durch die unter
schiedlichen Griffarten (Praxis) und damit Instrumentalisierung (Apparat) des Blinden
stocks). Erst die agentiellen Schnitte legen, laut Barad, eine quasi-stabile Verteilung der 
Rollen oder Relata fest: »Die Grenze zwischen Subjekt und Objekt ist zwar nicht fest, 
aber sobald ein Schnitt vorgenommen wird (d.h. eine bestimmte Praxis vollzogen wird), 
ist die Identifikation nicht willkürlich, sondern im Hinblick auf eine bestimmte Praxis 
in der Tat materiell spezifiziert und bestimmt.«473 

Diese dynamischen aber dennoch manifesten Grenzziehungen expliziert Barad 
anhand weiterer Beispiele der Lebenserfahrung köperbehinderter Menschen, wobei 
so eine allgemein prothetische Natur des anthropologischen Weltzugangs deutlich 
gemacht wird, welche Behinderung ebenfalls als nicht-feststehende und immer wie
der neu hergestellte Kategorie offenbart. Der Erfahrungsbericht der Rollstuhlfahrerin 
Nancy Mairs und die Beschreibung des künstlichen Sprachsystems des Physikers Ste
phen Hawking unterstreichen hierbei jeweils situative und performative Herstellungen 
agentieller Schnitte, welche etwa einen Rollstuhl als integrales Körperteil und einen 
Lautsprecher als extendiertes Sprechorgan ausweisen. Die variablen Grenzziehungen 
werden klar, wenn etwa Mairs aus ihrem Alltag berichtet, dass »der Rollstuhl, den ich 
erlebe, nicht ›da draußen‹ [ist], so dass ich ihn beobachten kann, genauso wenig wie 
meinen übrigen Körper«474, aber in anderen Situationen, etwa bei einer technischen 
Wartung der ›Körperhilfe‹, eine Abtrennung von der Prothese geschieht. Die gleiche 
Variabilität wird deutlich, wenn durch Schilderung von einer Vortragssituation von 
Hawking das künstliche Sprachsystem Vortex seine Stimme von seinem Körper zu lösen 
und dadurch für Zuhörende räumlich unabhängig zu machen scheint.475 

Was Barad über diese Berichte zu zeigen versucht, ist eine Parallelisierung mit den 
Erfahrungen ›nicht-behinderter‹ Menschen, die sich bspw. nach Verletzungen oder 
anderen Wahrnehmungsstörungen ebenfalls von ihrem Körper dissoziiert haben und 
diesen erst wieder (quasi durch Verhandlung über die Schnittführung) in ihr Leibschema 
integrieren müssen. Dadurch wird diese uneindeutige und prekäre Integration externer 
Körperteile als Regelfall, nicht als Ausnahme des Daseins erkennbar. Denn egal ob es sich 
um einen biologischen Arm, eine Armprothese oder instrumentelle Armverlängerung 
handelt, immer bedarf es einer performativen Aneignung und dadurch Aushandlung 
über die Grenze des Körpers. Denn auch der ›Normalzustand‹ ›nicht behinderter‹ Men
schen setzt eine Angewöhnung und Aneignung des Körperapparats voraus, wie die 

471 Bohr nach Ebd., S. 609. 
472 Vgl. ebd., S. 610. 
473 Ebd., S. 609. 
474 Mairs nach ebd., S. 614. Herv. J.P. 
475 Ebd., S. 616. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019 - am 13.02.2026, 19:11:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


348 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

motorischen Lern- und Experimentierphasen im frühen Kindesalter oder eben nach 
körpertraumatisierenden Unfällen zeigen. Erst hierbei, im zumeist ausgeblendeten Fall 
von Widerständigkeit und Defekt, wird die eigentliche Praxis und Herstellungsleistung, 
welche es für ein ›Bewohnen des eigenen Körpers‹ braucht, sichtbar. Dementsprechend 
zeigt Barad über diese phänomenologischen Schilderungen schon die grundsätzliche 
Differenz zwischen ›Leib sein‹ und ›Körper haben‹ als strukturelles Problem volatiler 
Grenzziehungen an, der sich alle Menschen, ob mit und ohne Behinderung im Gebrauch 
ihrer Köper und Prothesen ständig ausgesetzt sehen.476 Somit stellt sie heraus, dass die 
erlebte Realität als immer schon prothetische Verkörperung des Selbst, eigentlich nur im 
Störfall des konkreten Mediums zu Tage tritt, sei es nun in der Abspaltung einer organi
schen Gliedmaße oder dem Defekt einer mechanischen Körperhilfe. Wie das Werkzeug 
oder das technologische Unbewusste erst im Moment scheiternder automatischer 
Vollzüge aus dem Hintergrund alltäglicher und normalisierter Handlungsroutinen 
auftauchen, wird auch der Körperapparat erst im Verfall, der ›Befehlsverweigerung‹ 
oder dem Funktionsverlust als eigenmächtige und eigenlogische Struktur offenbar: 

»Erst wenn der Körper nicht mehr funktioniert – wenn er ›eine Panne hat‹ –, treten sol
che Voraussetzungen im Allgemeinen an die Oberfläche. Häufig wird der Apparat erst 
dann bemerkt, wenn die Dinge nicht mehr funktionieren. Wenn es zu solchen Gele
genheiten (oder Verlegenheiten) kommt, tauchen die verschränkte Natur von Phäno
menen und Bedeutung des agentiellen Schnitts und ihrer entsprechenden Ausschlüsse 
auf. Dann wird klar, dass ›Nicht-Behinderung‹ kein natürlicher Seinszustand, sondern 
eine spezifische Form der Verkörperung ist, die durch die grenzziehenden Praktiken 
mitkonstituiert wird, die ›nicht-behindert‹ von ›behindert‹ unterscheiden.«477 

Diese ›spezifischen Formen der Verkörperung‹ sind ein Verweis auf die notwendigen 
aber mindestens teilautonomen »elements of our posthuman embodied and embedded 
subjectivity.«478 Prothesen und Apparate zeugen so von den variablen Grenzziehungen 
zwischen menschlicher und nicht-menschlicher Gestaltwerdung, welche organisch 
wie anorganisch organisierte Materie umfassen kann, wobei diese Materialisierung 
jedoch nach je eigenen Gesetzen funktioniert sowie je eigene Beschränkungen und 
Entwicklungsmöglichkeiten mit sich bringt.479 Dadurch wird das beständige Ringen 
um stets neue Inkorporierungen und Ausdrucksweisen posthumaner Subjekte zum 
Ausdruck gebracht. Nach Barad agieren sich so Welt und Wesen in permanenten Re-/ 
Aktualisierungen agentieller Schnittmuster, als schöpferische Akte eines performativen 

476 Vgl. Plessner 1975, S. 231. 
477 Barad 2017, S. 615. 
478 Braidotti 2013a, S. 82. 
479 Obwohl die Grenzen zwischen biologischer und technologischer Materie und Funktionsweisen zu

nehmend verschwimmen (wie anhand von Bio- und Informationstechnologien gezeigt) bzw. nie 
wirklich trennscharf zu unterscheiden waren, ist die spezifische Organisation der Materie, also die Be
schaffenheit des konkreten Organs, dennoch entscheidend dafür, welche Expressionen und Ent
wicklungspotentiale für das jeweils so verkörperte Wesen möglich sind. Ein organischer Arm im

pliziert (noch) andere Wachstums-, Abnutzungs- und Empfindungspotentiale als ein mechani

scher. Das spezifische Medium der Verkörperung definiert und situiert menschliche und nicht
menschliche Subjekte immer in einer spezifischen Weise. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019 - am 13.02.2026, 19:11:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Posthumanismus 349 

Werdensprozesses aus. In diesem Prozess nehmen Menschen keine Sonderposition, 
aber dennoch eine spezifische, gewachsene und relationale Position ein: »Um es zu 
wiederholen, menschliche Subjekte haben eine Rolle zu spielen, und zwar eine kon
stitutive Rolle, aber wir müssen uns über die Eigenart dieser Rolle im Klaren sein.«480 
Die vermeintliche Privilegierung und Handlungsmacht menschlicher Wesen zeigt sich 
damit als eigentlich kontingenter und keinesfalls garantierter Gestaltungsspielraum, 
welcher vor allem erst durch die Beziehung zu unzähligen nonhumanen Einflüssen, 
Elementen und Entitäten zustande kommt. 

Wie auf Mikro- und Mesoebene, wird auch auf planetarer Makroebene die Ver
schränkung von technischer und menschlicher Wirklichkeit(serzeugung) erkennbar. 
In diesem Sinne verweisen insbesondere die Erfahrungen von Kontrollverlust und 
Ohnmacht im Zeitalter des Anthropozän auf die strukturelle Dependenz und Defini
tionsmacht der Technik. Denn die technologischen Umgestaltungen im sogenannten 
Erdzeitalter des Menschen funktionieren ganz offenbar nicht notwendigerweise nach 
anthropologischen Prinzipien und erzeugen so auch keineswegs immer humane oder 
menschenwürdige Phänomene. 

Das vierte Kapitel hat nun ein Plädoyer im Sinne eines erkenntnis- und sozialkriti
schen Posthumanismus geliefert, welches die besondere Stellung des Menschen als histo
risches wie soziomaterielles Produkt eines modernen hierarchischen und exkludieren
den Anthropozentrismus begreift. Jene anthropozentrische Standortbestimmung und 
Prinzip der Weltaneignung ist mittlerweile jedoch ans Ende ihrer Deutungsmacht und 
Erklärungsreichweite gekommen. Stattdessen offenbaren die chronologischen, biologi
schen und technologischen Perspektiven mindestens eine Eigenlogik und kokonstitutive 
Rolle von vor-, nach-, nicht- und mehr-als-menschlichen Einflussfaktoren in der Erklärung 
der aktuellen irdischen Situation. 

Nach dieser Rekonstruktion und Gegenüberstellung der Theorie und Konzepte von 
Trans- und Posthumanismus, die sich als notwendige doch diametrale Resituierungsver
suche des Menschen angesichts der terrestrischen Transformationen verstehen, bleibt 
jetzt noch die Aufgabe, eine Beschreibung der irdischen Lebensverhältnisse und Exis
tenzweisen zu leisten, die zu einem veränderten und vielleicht hoffnungsvolleren Ver
ständnis der aktuellen planetaren und sozialen Realität führt. Eine wahrhaftigere und 
komplexere Darstellung der sozio-planetaren Situation kann so vielleicht auch zur Er
zeugung eines neuen, fruchtbaren und zukunftsweisenden Bodens der Tatsachen, also ei
ner entsprechend angepassten sozio-materiellen Grundlage, beitragen. Aufgrund der 
ideengeschichtlichen und wissenssoziologischen Rekonstruktion trans- und posthuma
nistischer Denkströmungen ist dabei offensichtlich geworden, dass diese Aufgabe der 
Schaffung eines an die Disruptionen den 21. Jahrhunderts angepassten Verständnisses 
gesellschaftlicher Wirklichkeit einerseits nur durch eine fundamentale Überarbeitung 
und Kritik der bestehenden trans-/humanistischen Erkenntnis- und Handlungsprakti
ken geschehen kann, und damit andererseits über einer Freilegung und Hervorhebung 
produktiver posthumanistischer Elemente und Perspektiven führen muss. Für die Er
öffnung eines Horizonts weiterführender menschlicher Geschichte wird es in jedem Fall 
nötig sein, endlich die Limitationen einer anthropozentrischen Weltsicht zu reflektieren 

480 Barad 2017, S. 638. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019 - am 13.02.2026, 19:11:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


350 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

und sich so des Beitrags der mannigfaltigen nicht-menschlichen Akteure bewusst zu werden. 
Dieses erweiterte Verständnis irdischer Wirklichkeit unter Berücksichtigung mehr-als- 
menschlicher Entitäten kann dabei auch seitens der Geistes- und Sozialwissenschaf
ten geleistet werden, welche bisher qua ihrer Gründungsgeschichte und ihres Selbstver
ständnisses von der Zentralität und Unverzichtbarkeit menschlicher Akteure ausgingen. 
Insbesondere die Soziologie, als Wissenschaft gesellschaftlicher Krisen, könnte hierbei 
in einer Sensibilisierung für die posthumanen Anteile sozio-planetarer Ordnungen zum 
besseren Verständnis und zur Bewältigung der aktuellen Disruptionen beitragen. Im ab
schließenden Kapitel soll deswegen versucht werden, eine Deutung der mehr-als-mensch
lichen sozialen Realität auf und insbesondere in der Erde zu entwickeln. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019 - am 13.02.2026, 19:11:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

