
Friedrich Adolph Wilhelm Diesterweg – Entwurf einer liberalen 
Pädagogik im 19. Jahrhundert

Horst F. Rupp

Nachfolgend soll die Frage untersucht werden, inwiefern man Friedrich 
Adolph Wilhelm Diesterweg (1790–1866) als liberalen Pädagogen bzw. den 
vom ihm vertretenen pädagogischen Entwurf als liberale Pädagogik bezeich­
nen kann. Dabei geht es im Kern bei diesem Problem um die Frage nach dem 
Verhältnis von Staat und Individuum im Erziehungs- und Bildungsbereich. 
Diesterweg hat hier ein ganz bestimmtes Modell bzw. genauer: zu unterschied­
lichen Zeiten auch unterschiedliche Modelle vertreten, die es nachfolgend im 
Detail herauszuarbeiten gilt. Hatte er sich zu Beginn seines pädagogischen 
Wirkens noch für ein stärkeres staatliches Eingreifen im Schulbereich ausge­
sprochen – insbesondere um etwa den kirchlichen Einfluss zurückzudrängen 
–, so trat er in späteren Jahren eher für ein Zurückdrängen dieses staatlichen 
Einflusses im Erziehungs- und Schulbereich und für eine Stärkung der Kom­
petenzen des einzelnen Bürgers im Kontext seiner kommunalen Verankerung 
ein, nachdem der Staat nach der bürgerlichen Revolution von 1848 aus der 
Sicht Diesterwegs in der Gefahr stand, sein Wirken im Schulbereich zu miss­
brauchen.

Wir werden dazu in einem ersten Durchgang Aspekte bzw. Stationen des 
Lebens von Diesterweg Revue passieren lassen, an denen sich wichtige Deter­
minanten seiner Pädagogik festmachen lassen. In einem zweiten Abschnitt 
werden wir Eckpunkte von Diesterwegs liberalem pädagogischen Entwurf 
benennen, wie er sie insbesondere in seinem wichtigsten Werk, dem „Wegwei­
ser für deutsche Lehrer“1, entwickelt hat. Ein dritter Abschnitt setzt sich mit 
dem Gegenentwurf zu Diesterwegs Pädagogik auseinander: den „Stiehlschen 
Regulativen“, die ab 1854 in Preußen zur Staatspädagogik erhoben wurden und 
über einige Jahrzehnte das preußische (Elementar-)Schulwesen bestimmten. 

1 Friedrich Adolph Wilhelm Diesterweg: Wegweiser zur Bildung für Lehrer und die 
Lehrer werden wollen, und methodisch-praktische Anweisung zur Führung des Lehr­
amtes. In Gemeinschaft mit Bormann, Hentschel, Lüben, Mädler und Schubart. Essen 
1835. Drei Jahre später erschien die zweite Auflage unter dem Titel: Wegweiser für 
deutsche Lehrer. In Gemeinschaft mit Bormann, Hentschel, Hill, Knebel, Knie, Lüben, 
Mager, Mädler und Prange. Neue Auflage in zwei Bänden. Essen 1838. 1844 legte 
Diesterweg eine dritte und 1850 eine vierte Auflage des Werks vor.

53

https://doi.org/10.5771/9783748965121-53 - am 19.01.2026, 09:15:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In einem Schlussabschnitt werden dann zusammenfassende und weiterfüh­
rende Thesen zum liberalen pädagogischen Ansatz Diesterwegs formuliert.

1. Das Leben Diesterwegs2 – und seine pädagogischen Impulse

Diesterweg wurde am 29. Oktober 1790 in Siegen geboren, im Jahr nach der 
Französischen Revolution, aber noch im Jahrhundert der Aufklärung. 1790 ist 
ja auch das Jahr, in dem Kants „Kritik der Urteilskraft“ erschienen ist. Das 
18. Jahrhundert kann auch als das Säkulum der Pädagogik bezeichnet werden, 
zumal es auch pädagogische Genies wie den Schweizer Johann Heinrich Pesta­
lozzi, den Genfer Jean Jacques Rousseau sowie die sogenannten Philanthropen 
hervorgebracht hat, die bisweilen als „Rousseau in Deutschland“ apostrophiert 
wurden. Beispielhaft wären als Vertreter des Philanthropismus in Deutschland 
etwa die Theologen und Pädagogen Johann Bernhard Basedow, Friedrich 
Eberhard von Rochow oder auch Christian Gotthilf Salzmann zu nennen.

Diese hier nur schlaglichtartig angeführten Phänomene und Personen präg­
ten auch Diesterwegs Leben und Schicksal entscheidend. Nach dem für ihn 
nicht sonderlich inspirierenden Schulbesuch in seiner Heimatstadt Siegen 
begann er ab 1808 ein Studium, zuerst an der Hohen Schule in Herborn, 
dann an den Universitäten Heidelberg und Tübingen, wo er seine Studien mit 
einer mathematischen Dissertation abschloss – die leider verschollen ist. Seine 
Studienfächer waren nach dem Grundstudium insgesamt sehr stark mathema­
tisch-naturwissenschaftlich ausgerichtet. Ziel dieser universitären Ausbildung 

2 Vgl. hierzu insbesondere Hugo G. Bloth: Adolph Diesterweg. Sein Leben und Wirken 
für Pädagogik und Schule. Heidelberg 1966. Horst F. Rupp: Fr. A. W. Diesterweg. 
Pädagogik und Politik. Göttingen/Zürich 1989. Horst F. Rupp: Diesterweg im Fokus. 
Bildungs- und schulgeschichtliche Beiträge. Würzburg 2017. Gert Geißler: Friedrich 
Adolph Wilhelm Diesterweg (1790–1866). Hohengehren 2002. Weitere wichtige Lite­
ratur zur Biographie und zum Werk Diesterwegs: Gert Geißler/Horst F. Rupp: Dies­
terweg – zwischen Forschung und Mythos. Texte und Dokumente zur Forschungsge­
schichte. Neuwied und Berlin 1996; Gerd Hohendorf/Horst F. Rupp (Hrsg.): Diester­
weg: Pädagogik – Lehrerbildung – Bildungspolitik. Weinheim 1990; Lotte Köhler: Der 
Reformpädagoge Adolph Diesterweg (1790–1866). Psychoanalytische Betrachtungen zu 
seiner Biographie. Hrsg. v. Horst F. Rupp. Gießen 2016; Albert Reble: Diesterweg, 
Friedrich Adolf Wilhelm. In: Neue Deutsche Biographie 3. Bd. Hrsg. von der Histori­
schen Kommission bei der Bayerischen Akademie der Wissenschaften. Berlin 1957, 
S. 666 f.; Horst F. Rupp: Adolph Diesterweg: Schulpädagoge. In: <https://www.rhein
ische-geschichte.lvr.de/Persoenlichkeiten/adolph-diesterweg/DE-2086/lido/57c693
f8891fb8.76837553> (2016). Diesterwegs Werke sind zugänglich in: Friedrich Adolph 
Wilhelm Diesterweg: Sämtliche Werke. Bearb. v. Ruth Hohendorf u.a. 24 Bde. Berlin 
u.a. 1956–2014 (projektiert auf insgesamt 26 Bände).

Horst F. Rupp

54

https://doi.org/10.5771/9783748965121-53 - am 19.01.2026, 09:15:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.rheinische-geschichte.lvr.de/Persoenlichkeiten/adolph-diesterweg/DE-2086/lido/57c693f8891fb8.76837553
https://doi.org/10.5771/9783748965121-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.rheinische-geschichte.lvr.de/Persoenlichkeiten/adolph-diesterweg/DE-2086/lido/57c693f8891fb8.76837553


sollte für ihn der Beruf eines Vermessungsingenieurs sein. Als er sich im Jahre 
1811 auf den Weg nach Düsseldorf machte, um das entsprechende Examen 
abzulegen, kamen ihm Napoleons kriegerische Unternehmungen dazwischen, 
die einem Abschluss im Wege standen. Um sich eine Lebenssubsistenz zu 
sichern, erteilte Diesterweg schließlich in Mannheim und Worms Unterricht 
– und hatte dann mit diesem Umstieg in das Feld von Erziehung, Schule 
und Unterricht unverhoffterweise seinem Leben eine vollkommen neue Aus­
richtung gegeben, die sein weiteres Schicksal entscheidend prägen sollte. Von 
1813 bis 1818 war er als Lehrer an der sogenannten Musterschule in Frankfurt 
am Main tätig, einer pädagogischen Reformeinrichtung, die neue Wege in 
Unterricht und Erziehung gehen wollte, etwa durch die Aufnahme realistischer 
Unterrichtsstoffe oder auch durch die Anwendung neuer Unterrichtsmetho­
den.

Friedrich Adolph Wilhelm 
Diesterweg (1790-1866), 
unbekannter Maler, um 1860 
(Wikimedia commons).

Abb. 1:

Die Mainmetropole war zur damaligen Zeit das Zentrum des politischen 
Lebens in Deutschland: Der Deutsche Bund hatte hier seine Zentrale, und die 
geistige Elite Deutschlands versammelte sich vor Ort, um den weiteren Weg zu 
einer Nation zu beraten und zu begleiten. So lernte Diesterweg etwa Friedrich 
Ludwig Jahn kennen, den so genannten „Turnvater Jahn“, und ließ sich von sei­
nen Ideen inspirieren, ja begeistern, wie er auch in diesen Frankfurter Jahren 
insgesamt lernte, Erziehung und Unterricht unter nationalen und politischen 
Vorzeichen zu interpretieren. In seiner Frankfurter Zeit begegnete er auch dem 
im nahen Wiesbaden tätigen Johannes de Laspée, einem persönlichen Schüler 
von Pestalozzi – und ließ sich über de Laspée von den Ideen des Schweizers 
beeindrucken. Neben der pädagogischen Praxis an der Musterschule näherte 

Friedrich Adolph Wilhelm Diesterweg

55

https://doi.org/10.5771/9783748965121-53 - am 19.01.2026, 09:15:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


er sich so auch der pädagogischen Theorie seiner Zeit intensiv an, wovon erste 
einschlägige Publikationen aus diesen Jahren Zeugnis ablegen.

Neben seiner pädagogischen Tätigkeit entfaltete er in Frankfurt eine ganze 
Reihe weiterer Aktivitäten. So war er etwa Mitbegründer und aktives Mitglied 
der „Gesellschaft zur Beförderung nützlicher Künste und deren Hilfswissen­
schaften“, der späteren „Polytechnischen Gesellschaft“, in deren Zielsetzung 
soziale und humanitäre, nationale und ökonomische, pädagogische wie auch 
religiös-praktische Vorstellungen eine enge Verbindung eingegangen waren – 
womit uns auch ein erstes wichtiges Indiz für Diesterwegs sozialpädagogische 
Interessen vorliegt. Durch unentgeltlichen Unterricht in einer Sonntagsschule 
für Handwerker wollte er seinen Teil zur Bildung dieser einfachen Leute 
beitragen, um ihnen eine Teilhabe am nationalen, ökonomischen, kulturellen 
und gesellschaftlichen Leben zu ermöglichen. Aufgrund einer unerfreulichen 
Auseinandersetzung mit dem Direktor der Schule musste Diesterweg jedoch 
im Jahre 1818 Frankfurt und die Musterschule wieder verlassen.3

Eine Anschlussstelle ergab sich für ihn als Konrektor einer im konfessionel­
len Sinne reformierten Lateinschule in Elberfeld, an der er die realistischen 
Inhalte des Lehrplans abdecken sollte. Diesterweg wurde jedoch in Wuppertal 
nicht glücklich. Seine Schule war die streng konfessionelle Einrichtung der 
dortigen reformierten Kirchengemeinde, deren Pfarrer der weithin bekannte 
Erweckungsprediger Gottfried Daniel Krummacher4 war. Dessen Theologie 
war von einer rigiden Sünden- und Prädestinationslehre geprägt. Schon bald 
stieß sich Diesterweg an der damit zwangsläufig verbundenen negativen An­
thropologie, die sich für seine Pädagogik, die von einer optimistischen Sicht 
des Menschen und seiner Fähigkeit zur Verbesserung der Welt und seiner 
selbst lebte, als nicht kompatibel erwies. Seit seinen Erfahrungen in Elberfeld 
war für Diesterweg zudem klar, dass die Kirche mit ihrer Glaubenslehre in der 
Schule keinen Einfluss ausüben dürfe und auch eine geistliche Schulaufsicht 
dysfunktional für die pädagogischen Gesetzmäßigkeiten sei. Positive Anstöße 
in Elberfeld empfing Diesterweg von dem Rochow-Schüler Johann Friedrich 
Wilberg, der dort für die Schulen und das Armenwesen verantwortlich zeich­

3 So störte sich der Leiter der Schule an den von Diesterweg im Geiste Friedrich Ludwig 
Jahns mit den Schülern abgehaltenen Turnübungen.

4 Der ältere Bruder von Gottfried Daniel Krummacher, Friedrich Adolf Krummacher, 
war von gleichem Geist beseelt. Er publizierte im Jahr 1823 die Schrift „Die christliche 
Volksschule im Bunde mit der Kirche“, in der er die Elementarschule gänzlich in der 
Verantwortung und unter Aufsicht der Kirche sah (vgl. Horst F. Rupp: „Schule als 
kirchliche Anstalt“ – Friedrich Adolf Krummacher (1767–1845) und seine Schrift „Die 
christliche Volksschule im Bunde mit der Kirche“ (1823). In: Denk-Würdige Stationen 
der Religionspädagogik. Festschrift für Rainer Lachmann zum 65. Geburtstag. Hrsg. v. 
Horst F. Rupp/Reinhard Wunderlich/Manfred L. Pirner. Jena 2005, S. 163–180).

Horst F. Rupp

56

https://doi.org/10.5771/9783748965121-53 - am 19.01.2026, 09:15:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nete. Durch die frühe Industrialisierung der Region waren hier Phänomene 
wie Fabrikarbeit von Kindern, soziale Verwahrlosung und Ähnliches drän­
gende Probleme. Wilberg lenkte Diesterwegs Blick auf diese tiefgreifenden 
sozialen Erscheinungen, die dieser in seine pädagogischen Überlegungen und 
Sichtweisen integrierte. Und noch etwas lernte Diesterweg in diesen wenigen 
Jahren in Elberfeld von seinem Mentor: Wilberg versammelte jeden Sonn­
abend die Elementarschullehrer der Gegend und vermittelte ihnen zum einen 
Allgemeinwissen wie dann auch eine spezifische pädagogisch-didaktische Ex­
pertise zur Ausübung ihres Berufes. So wurde Diesterwegs Blick auch auf die 
multiplikatorischen Möglichkeiten der Lehrer(fort)bildung gelenkt – ein Feld, 
das sein weiteres Leben grundlegend prägen sollte.

Aufgrund der Differenzen mit seinen kirchlichen Scholarchen zog es Dies­
terweg aber schon bald wieder weg von Elberfeld. Er bewarb sich schließlich 
auf die Stelle des Direktors eines neu zu gründenden Seminars zur Bildung für 
Elementarschullehrer in der niederrheinischen Stadt Moers, die er letztlich zu­
gesprochen bekam, wenn auch nur vorläufig, denn die endgültige Bestätigung 
des Seminars wie auch seines Direktors sollte noch etwa drei Jahre auf sich 
warten lassen. Dies hing mit der politischen „Großwetterlage“ in Preußen zu­
sammen: Das Lehrerseminar als eine Einrichtung zur Hebung der Bildung des 
einfachen Volkes war noch zu einer Zeit beschlossen worden, als die Impulse 
der Preußischen Reformen und des Neuhumanismus das Land prägten. In 
der Zeit nach dem Wiener Kongress und den Karlsbader Beschlüssen waren 
diese Reformimpulse in Preußen, die mit Namen wie Freiherr vom Stein, 
Wilhelm von Humboldt, Johann Wilhelm Süvern, Friedrich Daniel Ernst 
Schleiermacher5 und Georg Heinrich Ludwig Nicolovius verbunden waren, 
jedoch schon wieder im Abklingen. Personen wie der streng konservativ-re­
staurativ denkende Ludolph von Beckedorff, der ein ständisch gegliedertes 
Schulwesen sowie eine antirepublikanische Staatsauffassung vertrat und der 
1827 zum Katholizismus übertreten sollte, bestimmten in diesen Jahren die 
preußische Schul- und Bildungspolitik.6 Diesen konservativen Bestrebungen 
wären beinahe auch das Seminar in Moers und sein designierter Direktor zum 

5 Diesterweg hatte nach seinem Wechsel nach Berlin im Jahr 1832 noch einige Vorlesun­
gen Schleiermachers, des „Vaters der liberalen Theologie im 19. Jahrhundert“, kurz vor 
dessen Tod 1834 miterlebt. In einer Gedenkrede vor der Berliner „Pädagogischen Ge­
sellschaft“, die 1834 publiziert wurde, spricht er in panegyrischen Worten von Schleier­
macher: „[…] ein Stern ist untergegangen, und Jahrhunderte, vielleicht Jahrtausende, 
werden verfließen, ehe er wieder erscheint; denn seit Sokrates Tod hatte, so weit meine 
Kunde reicht, also seit 22 Jahrhunderten hatte die Welt nichts Ähnliches oder Gleiches 
mehr gesehen.“ (Zitiert nach Rupp: Diesterweg Pädagogik Politik (wie Anm. 1), S. 65).

6 In einer Denkschrift gegen die liberalen Ideen im Bildungsbereich, wie sie etwa 
vom Entwurf eines Schulgesetzes durch Nicolovius präsentiert wurden, polemisierte 

Friedrich Adolph Wilhelm Diesterweg

57

https://doi.org/10.5771/9783748965121-53 - am 19.01.2026, 09:15:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Opfer gefallen. Einer Koalition einflussreicher Förderer gelang es schließlich 
doch, das Seminar vor der gänzlichen Eliminierung zu retten und auch die 
Bestätigung seines Direktors Diesterweg zu erreichen.

Nach der endgültigen Bestätigung wirkte Diesterweg jedoch in Moers als 
allseits anerkannter Seminar-Lehrer und -Direktor – er war angekommen in 
dem Metier, das sein weiteres Berufsleben bestimmen sollte. Hier verbrachte 
er bis 1832 seine erfülltesten Jahre. Neben der Anerkennung in seiner beruf­
lichen Arbeit eröffnete er sich mit seinem ab dann intensiv einsetzenden 
publizistischen Wirken ein neues Betätigungsfeld. Sowohl als Verfasser päda­
gogisch-didaktischer Schriften wie auch als Herausgeber und Hauptbeiträger 
einer Zeitschrift (der „Rheinischen Blätter für Erziehung und Unterricht“) 
erlangte er in diesen Jahren überregionale Bekanntheit und Anerkennung und 
war auf dem Weg, zur bewunderten Leitfigur der Elementarschullehrer in 
ganz Deutschland zu werden. Diese überregionale Anerkennung drängte ihn 
vermutlich Anfang der dreißiger Jahre dazu, sich auf eine bedeutendere Stelle 
als die Direktorenstelle in Moers zu bewerben.

Als 1832 in der preußischen Metropole Berlin die Stelle eines Direktors des 
neugegründeten Seminars für Stadtschullehrer zur Besetzung anstand, gab er 
seine Bewerbung ab. Obwohl er nicht die allererste Wahl der restaurativ ausge­
richteten Kultusverwaltung war, erhielt er schließlich nach einem persönlichen 
Gespräch mit dem preußischen Kultusminister Karl vom Stein zum Altenstein, 
den er wohl mit seiner geradlinigen Art von seiner pädagogischen Expertise 
zu überzeugen wusste, die Stelle übertragen. In seiner autobiographischen 
Darstellung (1851 „Wie es mir erging, oder: Geschichte meines amtlichen 
Schiffbruchs“) schildert Diesterweg, wie er sich praktisch seit seinem Amtsan­
tritt in Berlin mit einer misstrauischen Kultusverwaltung konfrontiert sah, die 
ihn – sicherlich zu Recht – als liberalen Pädagogen und Schulmann einschätz­
te, der nicht das Ideal der damaligen tendenziell konservativ-restaurativen 
preußischen Kultusbürokratie verkörperte. Dennoch konnte er in Berlin über 
Jahre hinweg sowohl an seinem Seminar wie auch als Publizist mit sichtlichem 
Erfolg wirken. Die prekären Verhältnisse für Diesterweg verschärften sich 
nochmals im Jahr 1840 mit dem Thronwechsel zu dem streng gläubigen und 

Ludolph von Beckedorff im Februar 1821 massiv, indem er die Vorstellungen von 
einer Gleichheit der Staatsbürger, der Anwendung des Leistungsprinzips in der Ge­
sellschaft, des Zurückdrängens der Kirche(n) im Schulwesen und einer intendierten 
Verstaatlichung scharf zurückwies. All dies waren für ihn Zeichen einer liberalen, 
demokratischen und republikanischen Gesinnung, wie sie seiner Meinung nach für 
ein monarchisch-autokratisches Staats- und Bildungswesen keineswegs nahelagen (vgl. 
Franzjörg Baumgart: Zwischen Reform und Reaktion. Preußische Schulpolitik 1806–
1859. Darmstadt 1990, S. 92–102).

Horst F. Rupp

58

https://doi.org/10.5771/9783748965121-53 - am 19.01.2026, 09:15:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


konservativ-autoritär denkenden Friedrich Wilhelm IV. Ab diesem Zeitpunkt 
war absehbar, dass es zum Eklat und Bruch zwischen Diesterweg und den ihm 
vorgesetzten preußischen Kultusbehörden kommen würde.

1845 kulminierte die Situation, als Diesterwegs Kollegen und Schüler eine 
Feier anlässlich seines fünfundzwanzigjährigen Jubiläums als Seminardirektor 
veranstalteten. Bei dieser Feier war auch der Bruder des Historikers Leopold 
von Ranke anwesend, der Schuldirektor Karl Ferdinand Ranke. Mit ihm lie­
ferte sich Diesterweg einen hitzigen Wortwechsel, der sich darum drehte, ob 
momentan in der preußischen und deutschen Gesellschaft eher Mut oder 
Demut erforderlich sei – wofür Diesterweg plädierte, das konnte nicht zweifel­
haft sein. Der Disput schlug hohe Wellen im politischen Berlin, bis hin zu 
Friedrich Wilhelm IV., der in der Stellungnahme Diesterwegs einen direkten 
Angriff auf das politische System der preußischen Monarchie erkennen konnte 
und wollte. Fortan sah sich Diesterweg einer ständigen Drangsalierung seitens 
seiner vorgesetzten Dienstbehörde ausgesetzt, was schließlich im Jahr 1847 zur 
vorläufigen und 1850 zur endgültigen Entlassung aus seinem Amt führte.

Kurzzeitig sah es im Revolutionsjahr 1848 noch so aus, als ob sich für Dies­
terweg – der sich zwar nicht an den Barrikadenkämpfen beteiligte, jedoch mit 
dem revolutionären Gedankengut sympathisierte – und sein pädagogisches 
und politisches Denken und Handeln eine günstige Konstellation einstellen 
sollte, er vielleicht gar eine leitende Stellung im sich neu aufstellenden preußi­
schen Kultusministerium übernehmen könnte. Doch sollten sich die Verhält­
nisse schon bald wieder grundlegend ändern: Mit der einsetzenden staatlichen 
Reaktion verloren die liberal-fortschrittlichen und demokratisch tendierenden 
Kräfte in Staat und Gesellschaft an Einfluss bzw. wurden gänzlich eliminiert.

Mit großer Desillusionierung, ja Verbitterung erlebte Diesterweg diese Jahre 
nach der Revolution von 1848. Mit den ihm zur Verfügung stehenden Mitteln 
versuchte er seinen liberalen Vorstellungen Wirkung und Durchschlagskraft zu 
verleihen. Nachdem man ihm sein offizielles Amt genommen hatte, blieb ihm 
dazu nur noch der Kampf mit dem Wort. Und so intensivierte er in diesen 
Jahren seine publizistische Tätigkeit, veröffentlichte Bücher und Broschüren, 
nachdem er schon vor der Märzrevolution auch die „National-Zeitung“ mit­
begründet hatte. Schließlich gründete er neben den „Rheinischen Blättern 
für Erziehung und Unterricht“ ein zweites Periodikum, mit dem er seinen 
Vorstellungen und Ideen eine breitere Aufmerksamkeit in der Gesellschaft 
verschaffen konnte und wollte, das „Jahrbuch für Lehrer und Schulfreunde“ 
(ab 1851).

1854 gewann die konservativ-reaktionäre Elementarschul-Politik in Preußen 
eine eigene Gestalt, und zwar in Form der Preußischen Regulative, die nach 
ihrem Verfasser, dem Preußischen Geheimrat Ferdinand Stiehl, auch als die 

Friedrich Adolph Wilhelm Diesterweg

59

https://doi.org/10.5771/9783748965121-53 - am 19.01.2026, 09:15:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stiehlschen Regulative bezeichnet wurden. Für die Elementarschule, die Prä­
paranden- und Seminarausbildung in Preußen wurde hier intentional-inhalt­
lich festgeschrieben, was für einige Jahrzehnte das Schulwesen in Preußen 
insgesamt prägen sollte: Ziel war nicht der selbsttätige und selbstständige 
Mensch und Staatsbürger, der sich selbstbewusst an der Gestaltung der res 
publica beteiligte – wie es vielleicht einer aufgeklärten Vorstellung von Mensch 
und Gesellschaft entsprochen hätte und wie Diesterweg es vertrat; sondern 
das Ziel dieser Art von Erziehung und „Bildung“ – wobei man sich fast 
scheut, diesen im 18. Jahrhundert so emphatisch aufgeladenen Begriff der 
„Bildung“ hier zu verwenden – war der obrigkeitshörige, unkritisch angepasste 
und naive, kirchlich-fromme Bürger, der die elementaren Kulturtechniken 
des Lesens, Schreibens und Rechnens sich nur soweit anzueignen hatte, wie 
dies für sein Funktionieren im autoritär gelenkten Staat vonnöten war. Die 
in der Präparanden- und Seminarschule zu instruierenden Lehrkräfte hatten 
sich unkritisch in den Dienst dieser gesellschaftlichen und pädagogischen 
Vorstellungen zu stellen.

In seinem publizistischen Wirken der fünfziger und sechziger Jahre setzte 
sich Diesterweg ausführlich und an vielen Stellen sicherlich auch polemisch 
mit dieser Art von schulischer Erziehung und Lehrerbildung auseinander.7 
Um seinen gegen den konservativ-reaktionären Zeitgeist gerichteten Vorstell­
ungen eine entsprechende Wirkung zu verschaffen, betrat er in diesen Jahren 
auch noch ein für ihn neues und bislang unbekanntes und ungewohntes Feld 
der Auseinandersetzung mit seinen Gegnern: Er wurde zum Politiker, der 
sich in seiner politischen Arbeit insbesondere natürlich mit den Fragen von 
Bildung und Erziehung beschäftigte. Von 1858 bis 1866 wirkte er als Abgeord­
neter der Deutschen „Fortschrittspartei“ im Preußischen Landtag, war dort 
Mitglied in den entsprechenden Ausschüssen und hielt in der preußischen 
und deutschen Gesellschaft vielbeachtete Parlamentsreden, denen er durch 
Abdruck in seinen Periodika zusätzliche Aufmerksamkeit verschaffte. Diester­
weg musste jedoch in diesen Jahren auch miterleben, wie viele der Lehrer, 
die ihn ursprünglich verehrt, bewundert und unterstützt hatten, unter dem 
Druck der gegebenen politischen Verhältnisse in Preußen und Deutschland 
in opportunistischer Weise sich von ihm abwandten und in diesem konserva­

7 Vgl. etwa zentral seine drei Reden im Preußischen Landtag gegen die Regulative, 
die er 1855 publizierte (vgl. die Wiedergabe der drei Reden in: Friedrich Adolph Wil­
helm Diesterweg: Sämtliche Werke. II. Abteilung: Verstreute Beiträge und selbständige 
Schriften. Bd. 20: Texte aus den Jahren 1842–1857. Bearb. v. Christa Breschke u. Sylvia 
Schütze. Hrsg. v. Ruth Hohendorf/Horst F. Rupp. Neuwied/Kriftel 2000, S. 141–190, 
191–258 und 259–339).

Horst F. Rupp

60

https://doi.org/10.5771/9783748965121-53 - am 19.01.2026, 09:15:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tiv-reaktionären System „mitspielten“ – aus Angst vor möglichen Nachteilen, 
Repressionen und Sanktionen.

So kündigte auch der eine oder andere Verleger Diesterweg die Zusam­
menarbeit auf. Da sein Sohn Moritz Diesterweg in dieser Zeit jedoch durch 
die Übernahme der vormaligen Hermann‘schen Sortiments- und Kommissi­
onsbuchhandlung in Frankfurt am Main in das Verlagsgeschäft einstieg und 
zumindest einen Teil seiner Publikationen verlegte, konnte er sich durchaus 
Ersatz und seiner Stimme in der Öffentlichkeit unverändert Gehör schaffen. 
Unter dem Strich bleibt jedoch festzuhalten, dass die Zeitläufte im Umfeld des 
„Reaktionsjahrzehnts“ Diesterweg und seinen pädagogischen und politischen 
Vorstellungen nicht eben freundlich gesinnt waren. Die Jahre bis zu seinem 
Tod 1866 hat er als einen Kampf gegen geradezu übermächtige Kräfte erlebt, 
die ihn ein ganzes Stück weit auch verbitterten und ihn nicht wenig an Le­
bensfreude kosteten.

2. Diesterwegs liberaler pädagogischer Entwurf

Diesterwegs pädagogischer Entwurf war von Anbeginn seiner Tätigkeit im Be­
reich von Erziehung und Unterricht liberal und tendenziell auch demokratisch 
geprägt. Dies gilt, auch wenn er derartige politisch „imprägnierte“ Begriffe in 
seinen mündlichen und schriftlichen Äußerungen nicht verwenden konnte. 
Denn sein Leben und sein berufliches Wirken in Deutschland und speziell in 
Preußen spielten sich unter einem monarchischen und autoritär strukturierten 
politischen Ordnungssystem ab, das zunehmend restriktiv auf liberale und de­
mokratische Erscheinungen in der Gesellschaft reagierte. Diesterwegs pädago­
gischer Ansatz speiste sich aus den Quellen von Aufklärung und Preußischen 
Reformen. Ihm ging es um die Bildung des Individuums, das befähigt werden 
sollte, sich als bewusste und reflektierte Persönlichkeit in die Gesellschaft und 
ihre weitere Entwicklung einzubringen. Alles, was wir von Diesterweg wissen 
und an veröffentlichten Äußerungen vorliegen haben, ist von diesem Denken 
geprägt. Die vielleicht umfassendste und konsequenteste Umsetzung dieses pä­
dagogischen Ansatzes liegt uns in seinem pädagogischen Bestseller „Wegweiser 
zur Bildung für deutsche Lehrer“8 vor, der 1835 einbändig in erster Auflage 
erschien und der zu Diesterwegs Lebzeiten drei weitere Auflagen (1838, 1844, 
1850) erlebte, und zwar schon ab der zweiten Auflage 1838 in zwei Bänden, 
wobei Diesterweg im ersten Band die Grundlagen seiner Pädagogik entwickel­
te, während im zweiten Band die Didaktiken der einzelnen Unterrichtsfächer 
durch von ihm zur Mitarbeit eingeladene Autoren verfasst wurden.

8 Vgl. Anm. 1.

Friedrich Adolph Wilhelm Diesterweg

61

https://doi.org/10.5771/9783748965121-53 - am 19.01.2026, 09:15:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wir wollen nachfolgend einige von ihm aufgestellte pädagogische Grund­
sätze festmachen, die in den Ohren von uns Heutigen, die wir seitdem fast 
zweihundert Jahre intensiver und differenzierter pädagogischer Reflexion „ab­
solviert“ haben, in mancher Hinsicht vielleicht trivial und unterkomplex klin­
gen mögen. Die Unterlassung einer historischen Kontextualisierung verführt 
den einen oder anderen heutigen Pädagogen auch dazu, Diesterwegs päd­
agogisches Denken als „Schulmännerklugheit“9 abzuqualifizieren. Eine solch 
überhebliche Annäherung an Diesterweg verkennt jedoch ganz fundamental 
das geradezu revolutionäre Moment seiner Pädagogik, das ihn in eine Reihe 
mit Jan Amos Comenius, Jean-Jacques Rousseau, Johann Heinrich Pestalozzi 
und Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher stellt. Dies wird besonders deut­
lich, wenn man sich vergegenwärtigt, in welchem Zustand sich die (schul)päd­
agogische Wissenschaft im 19. Jahrhundert befand und wie etwa auch die 
pädagogischen Entwürfe der Gegner Diesterwegs sich in seiner Zeit präsen­
tierten. Wir haben oben bereits auf Ferdinand Stiehl und seine „preußische 
Staatspädagogik“ hingewiesen, wie er sie in seinen Regulativen entwickelt hat 
und auf die wir unten noch etwas genauer eingehen werden.

Zuerst seien hier jedoch einige Grundzüge von Diesterwegs Pädagogik prä­
sentiert, wie er sie in seinem „Wegweiser zur Bildung für deutsche Lehrer“ 
entworfen hat. Wir bieten nachfolgend die „Regeln für den Unterricht in 
Betreff des Schülers, des Subjekts“ nach seinem „Wegweiser“10:

– Unterrichte naturgemäß.
– Richte dich bei dem Unterrichte nach den natürlichen Entwicklungsstufen 

des heranwachsenden Menschen.
– Beginne den Unterricht auf dem Standpunkt des Schülers, führe ihn von da 

aus stetig, ohne Unterbrechung, lückenlos und gründlich fort.
– Lehre nichts, was dem Schüler dann, wann er es lernt, noch nichts ist, und 

lehre nichts, was dem Schüler später nichts mehr ist.
– Unterrichte anschaulich.

9 Vgl. etwa die entsprechende Charakterisierung in einem ansonsten ganz vorzüglichen 
Standardwerk zur Geschichte der Pädagogik: Karl-Ernst Jeismann/Peter Lundgreen 
(Hrsg.): Handbuch der deutschen Bildungsgeschichte. Band III: 1800–1870. Von der 
Neuordnung Deutschlands bis zur Gründung des Deutschen Reiches. München 1987, 
S. 92.

10 Wir zitieren hier nach einer populären Ausgabe von Diesterwegs „Wegweiser“ aus 
dem Jahr 1921: Adolf Diesterwegs Wegweiser zur Bildung für deutsche Lehrer. Bear­
beitet und mit einer Einleitung versehen von Dr. K. Wacker, Seminardirektor in 
Koblenz. 7. Aufl. Paderborn 1921. Hier bietet der Autor auf den Seiten 97–144 die 
genannten „Regeln für den Unterricht“ samt ausführlichen Erläuterungen.

Horst F. Rupp

62

https://doi.org/10.5771/9783748965121-53 - am 19.01.2026, 09:15:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


– Schreite vom Nahen zum Entfernten, vom Einfachen zum Zusammenge­
setzten, vom Leichteren zum Schwereren, vom Bekannten zum Unbekann­
ten fort.

– Unterrichte nicht wissenschaftlich, sondern elementarisch.
– Befolge überall den formalen Zweck oder den formalen und materialen zu­

gleich, errege den Schüler durch denselben Gegenstand möglichst vielseitig, 
verbinde namentlich das Wissen mit dem Können und übe das Erlernte so 
lange, bis es dem untern Gedankenlauf übergeben ist.

– Lehre nie etwas, was der Schüler noch nicht fasst.
– Sorge dafür, dass die Schüler alles behalten, was sie gelernt haben.
– Nicht abrichten, nicht ad hoc erziehen und bilden, sondern die allgemeine 

Grundlage zur Menschen-, Bürger- und Nationalbildung legen.
– Gewöhne den Schüler ans Arbeiten, mache es ihm nicht nur lieb, sondern 

zur andern Natur.
– Berücksichtige die Individualität deiner Schüler.

Diese Art von Pädagogik traute dem Schüler als dem zukünftigen Staatsbürger 
und als dem verantwortlichen Partizipanten an Gesellschaft, Kultur und auch 
Ökonomie etwas zu, wollte seine individuellen Fähigkeiten zur Entfaltung 
bringen, setzte eben auf seine „Bildung“ im emphatischen Sinne, wie sie sich 
in der Geistes- und Kulturgeschichte Europas in den vorangehenden Jahrhun­
derten herauskristallisiert hatte.

Diesem im engeren Sinne pädagogischen Entwurf sollte auch die Form 
des (Elementar-)Schulsystems entsprechen. Federführend hatte Diesterweg 
dafür zusammen mit einigen anderen im Frühjahr 1848 Vorschläge für die 
Ausformulierung von Schulparagrafen einer neuen Preußischen Verfassung 
entworfen, die bestimmte Defizite des bisherigen Schulsystems beheben woll­
ten, wie die Verantwortung der Kirchen für die Schule, also etwa die „geistli­
che Schulaufsicht“ und die Überführung der Schule in eine rein staatliche 
Verantwortung.

In sieben knappen Paragrafen präsentierte sich dieser „Vorschlag“11:

„§ 1 Die Schule ist Staatsanstalt; sie ist von der Kirche unabhängig.
§ 2 Der Staat gewährleistet dem Kinde jedes Preußen den zur allgemeinen 
Menschen-, Bürger- und Nationalbildung erforderlichen Unterricht.
§ 3 Dieser Unterricht wird auf den verschiedenen Stufen der Volksschule un­
entgeltlich erteilt. Auch in allen höheren Bildungsanstalten empfangen Unbe­
mittelte unter dem im Gesetze näher zu bestimmenden Bedingungen freien 
Unterricht.

11 Zitiert nach Horst F. Rupp: Religion und ihre Didaktik bei Fr. A. W. Diesterweg. Ein 
Kapitel einer Geschichte der Religionsdidaktik im 19. Jahrhundert. Weinheim und 
Basel 1987, S. 307 bzw. Rupp: Diesterweg Fokus (wie Anm. 1), S. 318.

Friedrich Adolph Wilhelm Diesterweg

63

https://doi.org/10.5771/9783748965121-53 - am 19.01.2026, 09:15:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


§ 4 Der Unterricht ist allen Konfessionen gemeinschaftlich. Der allgemeine 
Religionsunterricht verbleibt der Schule, der konfessionelle ist von derselben 
ausgeschlossen.
§ 5 Jeder kann Unterricht erteilen und Bildungsanstalten errichten, der die 
gesetzlichen Bestimmungen erfüllt, an welche diese Berechtigung geknüpft ist.
§ 6 Der Staat überwacht alle Erziehungs- und Unterrichtsanstalten ohne Aus­
nahme.
§ 7 Das Unterrichtsgesetz regelt die Ausführung der vorstehenden Bestimmun­
gen.“

3. Die Stiehlschen Regulative – der zur preußischen Staatspädagogik erhobene 
Gegenentwurf zur liberalen Pädagogik Diesterwegs

Mit dem Sieg der staatlichen Reaktion nach 1849 in Preußen und in Deutsch­
land geriet verstärkt auch Diesterwegs pädagogische und Lehrerbildungskon­
zeption ins gesellschaftliche Abseits. Endgültig festgeschrieben wurde dieser 
Sachverhalt in Form der Stiehlschen Regulative von 1854, die sich explizit – 
nach Feststellung ihres Autors Ferdinand Stiehl – in prinzipiellem Gegensatz 
zu Diesterwegs Konzeption verstanden.12 Mit der von den Regulativen fest­
geschriebenen Form der Lehrerbildung wurden großenteils die Fortschritte 
eliminiert, die ursprünglich mit dem Konzept der Seminarbildung verbunden 
waren; so beispielsweise

– die Rezeption und Integration von pädagogischer und didaktischer Theorie 
im Seminarrahmen. Die Regulative dekretierten: „Was bisher an einzelnen 
Seminarien noch unter den Rubriken Pädagogik, Methodik und Didaktik, 
Katechetik, Anthropologie und Psychologie usw. etwa gelehrt sein sollte, ist 
von dem Lectionsplan zu entfernen und ist statt dessen für jeden Kursus 
in wöchentlich zwei Stunden ‚Schulkunde’ anzusetzen“13. An pädagogischer 
Theorie sollte genügen „eine Zusammenstellung und Erläuterung der in 
der heiligen Schrift enthaltenen hierher gehörenden Grundsätze. […] Die 
Lehre von der Sünde, menschlichen Hilfsbedürftigkeit, von dem Gesetz, 
der göttlichen Erlösung und Heiligung ist eine Pädagogik, welche zu ihrer 

12 Vgl. Ferdinand Stiehl: Aktenstücke zur Geschichte und zum Verständnis der drei 
Preußischen Regulative vom 1., 2. und 3. October 1854. Berlin 1855, S. 5.

13 Die drei Preußischen Regulative vom 1., 2. und 3. October 1854 über Einrichtung 
des evangelischen Seminar-, Präparanden- und Elementarschul-Unterrichts. Im amt­
lichen Auftrage zusammengestellt und zum Drucke befördert von F. Stiehl. Berlin 
1854. 51855. 61858, S. 12.

Horst F. Rupp

64

https://doi.org/10.5771/9783748965121-53 - am 19.01.2026, 09:15:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anwendung für den Elementarlehrer nur weniger Hülfssätze aus der An­
thropologie und Psychologie bedarf “14;

– eine fundierte Einführung in die den Schulfächern zugeordneten Fachdiszi­
plinen. Der für die Seminaristen bestimmte Umfang des Wissens orientierte 
sich engstens an den für die einklassige Landschule vorgesehenen Inhal­
ten15, was etwa eine radikale Reduzierung des mathematischen Wissens und 
Könnens, des realistischen Lehrstoffs usw. bedeutete;

– eine tendenziell formal ausgerichtete Bildung, die sich abwandte von einem 
material orientierten, auf Anhäufung oft unverstandener Wissensbestände 
abzielenden Bildungsideal. Die Forderung formaler Bildung, wie sie etwa 
von Aufklärung und Neuhumanismus erhoben worden war und wie sie 
Diesterweg unter der Bezeichnung einer „allgemeinen Menschenbildung“ 
fasste, hatte das selbständige, mündige Subjekt im Blick, dem damit die 
Möglichkeit zu autonomer, an seinen individuellen Anlagen orientierter 
Entwicklung eröffnet werden sollte. Stattdessen forderten die Regulative von 
den Seminaristen insbesondere das Memorieren immenser religiös-dogma­
tischer Stoffmassen (Lieder, Katechismus- und Bibelverse);

– die Forderung einer fachkompetenten Schulaufsicht. Die geistliche Schul­
aufsicht wurde bestätigt. Das „ganze Leben im Seminar“ sollte „eine evange­
lisch-christliche Lebensgemeinschaft“16 verkörpern. Ungeniert sprachen die 
Regulative vom „Kirchendienst des Schullehrers“ und seiner „Aufgabe des 
künftigen Organisten“17; die Seminarzöglinge wurden „als künftige Diener 
des Staats und der Kirche“18 gesehen;

– das Bildungsideal des kritischen, selbsttätigen und zur Selbstbestimmung 
zu befähigenden Seminaristen – und damit letztlich auch Schülers und 
Staatsbürgers. Seminar und Schule hatten in den Regulativen dahingehend 
zu wirken, dass „die Jugend erzogen werde in christlicher, vaterländischer 
Gesinnung und in häuslicher Tugend“19.

Es ist hier nicht möglich, alle Punkte im Detail aufzuführen, an denen die 
Regulative hinter den schon erreichten Fortschritt in der Lehrerbildung zu­
rückfielen20; die oben aufgewiesenen Aspekte mögen an dieser Stelle zur Illus­

14 Ebd., S. 14.
15 Ebd., S. 6 et passim.
16 Ebd., S. 24.
17 Ebd., S. 44.
18 Ebd., S. 13.
19 Ebd., S. 8.
20 Vgl. dazu Reble: Diesterweg (wie Anm. 2), S. 666 f., und Rupp: Religion Didaktik 

(wie Anm. 11), S. 342–372.

Friedrich Adolph Wilhelm Diesterweg

65

https://doi.org/10.5771/9783748965121-53 - am 19.01.2026, 09:15:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tration genügen. Deutlich ist aber, dass sich mit Diesterwegs Konzeption der 
Lehrerbildung und derjenigen der Regulative zwei konträre Modelle gegen­
überstanden: zum einen das vom Zielpunkt einer normativen Einpassung des 
Seminaristen – und damit natürlich auch des Schülers – in das obrigkeitsstaat­
lich-reaktionär und kirchlich-dogmatisch geprägte Weltbild, und zum anderen 
die Orientierung am Bildungsideal des kritischen und dialogfähigen, auf brei­
ter Wissensbasis gebildeten, zu autonomem Handeln zu befähigenden Indivi­
duum, womit gleichsam das neuhumanistische Bildungsideal etwa eines Wil­
helm von Humboldt auch auf das Seminar und die Elementarschule appliziert 
und damit seiner ursprünglichen Intention nach demokratisiert wurde, wie es 
Humboldt z.B. in seinem Litauischen Schulplan gefordert hatte21. Durch den 
politischen Sieg der Reaktion bestimmte aber nicht etwa Diesterwegs Konzep­
tion der Lehrerbildung die nächsten Jahrzehnte der preußischen Entwicklung, 
sondern die Stiehlschen Regulative, die – mit einigen moderaten Änderungen 
– bis 1872 in Geltung standen und dann von den „Allgemeinen Bestimmungen 
betreffend das Volksschul-, Präparanden- und Seminarwesen“ abgelöst wur­
den. Aber weder diese „Allgemeinen Bestimmungen“ noch die 1901 im Wil­
helminischen Preußen-Deutschland diese ersetzenden neuen „Lehrpläne für 
Präparandenanstalten und Lehrerseminare“ brachten eine prinzipielle Rich­
tungsänderung. Helmuth Kittel stellt wohl zu Recht fest: Sie bedeuten eine 
„geradlinige Fortführung des einmal eingeschlagenen Weges […]“ der Regula­
tive22. Die politische „Okkupation der Schule“ im letzten Drittel des 19. Jahr­
hunderts hat Christa Berg recht klar mit ihrer Untersuchung belegt23. Dies­
terwegs umfassende aufklärerisch-neuhumanistisch, liberal und demokratisch 
geprägten Bildungsvorstellungen hatten im obrigkeitsstaatlichen und monar­
chisch-autokratischen Preußen-Deutschland keine Realisierungschancen. Al­
lenfalls den „schulpraktischen“ Diesterweg rezipierte man etwa in der Leh­
rerbildung. Seine empirisch-deskriptiv basierte und pragmatisch-realistisch 
orientierte Unterrichtstechnik und -methodik, wie er sie in seine Schulbücher 
und insbesondere in seinen „Wegweiser“ hatte einfließen lassen, wurden nach 
wie vor als unübertroffen in die Seminararbeit integriert. Diesterweg erlitt auf 
seine Art damit ein ähnliches Schicksal wie sein Zeitgenosse Johann Friedrich 

21 Wilhelm von Humboldt: Schriften zur Anthropologie und Bildungslehre. Frankfurt 
am Main 1984, S. 76–82. Vgl. auch Rupp: Diesterweg Pädagogik Politik (wie Anm. 2), 
S. 110 ff.

22 Helmuth Kittel: Die Entwicklung der Pädagogischen Hochschulen 1926–1932. Eine 
zeitgeschichtliche Studie über das Verhältnis von Staat und Kultur. Berlin/Hanno­
ver/Darmstadt 1957, S. 25.

23 Christa Berg: Die Okkupation der Schule. Eine Studie zur Aufhellung gegenwärtiger 
Schulprobleme an der Volksschule Preußens (1872–1900). Heidelberg 1973.

Horst F. Rupp

66

https://doi.org/10.5771/9783748965121-53 - am 19.01.2026, 09:15:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Herbart, der – von den Herbartianern trivialisiert und auf simple Strukturen 
reduziert – gleichsam als „Vater der Formalstufen“ rezipiert wurde und in 
Erinnerung blieb, ohne dass für viele seine komplexe, philosophisch fundierte 
Pädagogik in den Blick geriet. Auch in Bezug auf Diesterweg gilt es unseres 
Erachtens, die auf selektiver Wahrnehmung beruhende restringierte Rezeption 
zu überwinden und wieder den „ganzen“ Diesterweg zu sehen, dessen Pädago­
gik und Lehrerbildungsentwurf in eine umfassende Bildungstheorie und einen 
demokratisch, sozial und liberal orientierten Gesellschaftsentwurf eingebettet 
waren. In seiner Konzeption der Lehrerbildung hatte er darüber hinaus ein 
Modell inauguriert, das eine in seiner Zeit praktikable Lösung des für uns 
heute wieder offenen Theorie-Praxis-Vermittlungsproblems bot. Eine abquali­
fizierende Charakterisierung von Diesterwegs Pädagogik, Didaktik und Leh­
rerbildung als „Schulmännerklugheit“ – wie sie in einem im Übrigen sicherlich 
wichtigen, ja vorzüglichen „Handbuch der deutschen Bildungsgeschichte“24 

zum Ausdruck gebracht wird – würde, soweit ich sehe, einer genaueren Kennt­
nisnahme und Analyse seines Werkes wohl nicht standhalten.

4. Weiterführende Thesen zu Diesterwegs liberaler Pädagogik

1. Diesterwegs primäres Interesse als Pädagoge galt dem Individuum und 
dessen Bildung. Ganz bewusst griff er diesen Terminus aufklärerisch-neuhu­
manistischen Denkens auf, der von der Bildungsfähigkeit und auch dem 
Recht auf Bildung eines jeden menschlichen Individuums ausgeht. Mün­
digkeit, Selbsttätigkeit und Selbstbestimmung waren die intentional-inhalt­
lichen Äquivalente des Bildungsbegriffs. Damit sollte aber keiner individua­
listischen Verengung pädagogischer Theorie und Praxis das Wort geredet 
werden.

2. In dem sich zu seiner Zeit formierenden gesellschaftlichen Subsystem (Ele­
mentar-)Schule galt es, Versuche verschiedener weltanschaulich-politischer 
Richtungen abzuwehren, öffentliche Erziehung in ihrem Sinne zu instru­
mentalisieren: Zum einen waren die Erziehungsoptimisten bzw. -utopisten 
versucht, die Schule als Hebel zur Veränderung der Gesellschaft einzuset­
zen. Diesterweg wehrte dies klar ab, auch wenn er vielleicht bisweilen 
gewünscht hätte, dass eine Veränderung der Gesellschaft auf diesem We­
ge möglich gewesen wäre. Aber er war Realist genug, die Unmöglichkeit 
eines solchen Unterfangens zu sehen und – unter pädagogisch-ethischen 
Aspekten betrachtet – auch die „Anrüchigkeit“ eines solchen Instrumentali­

24 Jeismann/Lundgreen: Handbuch (wie Anm. 9), S. 92.

Friedrich Adolph Wilhelm Diesterweg

67

https://doi.org/10.5771/9783748965121-53 - am 19.01.2026, 09:15:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sierungsversuches von öffentlicher Erziehung und damit auch des Individu­
ums abzuweisen. Zum zweiten – und dies sah er realistischerweise in der 
gegebenen historischen Situation als die größere Gefahr – gab es massive 
Versuche von Seiten der herrschenden Mächte, sprich des restaurativen bzw. 
reaktionären Staates und der orthodox tendierenden Kirche, die Schule in 
ihrem Sinne zum Erhalt des gesellschaftlichen Status quo zu instrumentali­
sieren und sozusagen den obrigkeitshörigen, frommen Untertanen mit Hilfe 
der Schule zu sozialisieren. In den drei Preußischen Regulativen von 1854 
kulminierte diese Entwicklung. In ihnen wird der Elementarschule die Auf­
gabe zugewiesen, „die Jugend […] in christlicher, vaterländischer Gesinnung 
und in häuslicher Tugend“25 zu erziehen. Diesterweg hat sich ganz klar und 
in aller Schärfe gegen diese Art der Staatspädagogik gewandt, die sich im 
Bunde mit der Staatskirche befand.

3. Aufgrund dieser Erfahrungen hat er in den fünfziger Jahren ein neues 
institutionelles Modell von Schule vertreten. Nachdem er jahrelang für eine 
konsequente Verstaatlichung der Schule gekämpft hatte, sprach er sich nun 
für eine stärkere Beteiligung der Bürger über ihre Kommunen an der Schul­
organisation aus.

4. Diesterweg hatte schon sehr früh die Dimension der Gesellschaft in sei­
ne pädagogische Theorie integriert. Er unterschied vier Lebens- und Er­
ziehungskreise, die unterschiedlich starken Einfluss auf das Individuum 
nähmen: Familie, Staat, Schule und Kirche. In Relativierung eines aufkläre­
rischen Erziehungsoptimismus billigte er den Kreisen Familie und Staat, da 
sie näher am Leben angesiedelt seien, einen sehr viel größeren Einfluss auf 
Erziehung und Sozialisation der Individuen zu. Auch aus diesem Grunde 
müsse eine Veränderung der Gesellschaft im gesellschaftlichen und politi­
schen Bereich, und nicht im pädagogischen ansetzen.

5. Für die Schule selbst forderte Diesterweg einen Freiraum, eine Autonomie in 
Theorie und Praxis, die den pädagogisch Verantwortlichen die Möglichkeit 
belasse, in ihrem Handlungsfeld primär nach pädagogischen Kategorien 
und Normen zu entscheiden und alle sachfremden Instrumentalisierungen 
abzuweisen.

6. Schule hatte also nicht die Aufgabe, für eine politische Richtung, für eine 
bestimmte Religion, Konfession bzw. Kirche oder auf einen bestimmten Be­
ruf hin zu erziehen – „Erziehung ad hoc“ zu betreiben, wie Diesterweg dies 
immer wieder bezeichnete –, sondern „allgemeine Menschenbildung“ hatte 
ihre Intention und Funktion zu sein. In dieser „allgemeinen Menschenbil­
dung“ war aber selbstverständlich die Dimension der Gesellschaft mitge­

25 Preußische Regulative (wie Anm. 13), S. 8.

Horst F. Rupp

68

https://doi.org/10.5771/9783748965121-53 - am 19.01.2026, 09:15:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dacht. Der Mensch war in Diesterwegs dialektisch geschulter Sicht eben 
nicht nur Individuum, isoliertes Subjekt, sondern auch ein Gesellschaftswe­
sen. Er musste deshalb in der öffentlichen Schule auch vorbereitet werden 
auf eine verantwortliche und demokratische Teilhabe und Teilnahme an der 
Gesellschaft. Daran war nun aber die konservativ-reaktionäre preußische 
Staatspädagogik überhaupt nicht interessiert.

7. Diesterweg war hiermit ganz klar über das Konzept einer ständisch struk­
turierten Klassengesellschaft hinausgegangen und vorgedrungen zum – in 
seiner Zeit noch uneingelösten – Ideal eines auf der Partizipation aller Bür­
ger beruhenden liberalen und demokratischen Staatswesens. Das große, im 
19. Jahrhundert erst angedachte, aber auch heute noch umstrittene Problem 
war, wie diese Partizipation der Bürger am Staatswesen zu organisieren 
sei. Diesterweg präferierte an verschiedenen Stellen seines Werkes eine 
korporative, berufsständische Organisation. Diese lag ihm wohl vor allem 
aufgrund seiner Tätigkeit im Bereich des Lehrerbildungswesens nahe. Hier 
hatte er dieses Modell etwa in Form von Lehrervereinen mit demokrati­
schen Entscheidungsstrukturen propagiert und auch praktiziert. Vor dem 
Hintergrund dieser Erfahrungen setzte er sich dafür ein, aufbauend auf 
der gesellschaftlichen Struktur der modernen neuzeitlichen Berufe die de­
mokratische Organisation der Gesellschaft insgesamt zu betreiben. Dies ist 
unseres Erachtens als eine Art „Suchbewegung“ nach möglichen Modellen 
der demokratischen Formierung der Gesellschaft zu interpretieren, da ja 
erprobte andere Modelle, die man hätte übernehmen können, überhaupt 
noch nicht vorhanden waren.

8. Von dem aufgewiesenen prinzipiell demokratischen Denkansatz Diester­
wegs sind nahezu alle seine Äußerungen geprägt, so etwa, wenn er auf 
die „allgemeine Menschenbildung“ aufklärerisch-neuhumanistischer Prove­
nienz rekurriert. Dies schlug sich auch in der Struktur seiner Pädagogik 
und Didaktik nieder. So interpretierte er das Verhältnis von Lehrer und 
Schüler von der Kategorie des Dialogs her. Der Schüler war nicht mehr 
der passive Rezipient vorgegebener Stoffe – und damit auch einer für ihn 
nicht verfügbaren Weltsicht –, sondern er war über die Kritikfähigkeit zur 
Selbsttätigkeit und Mündigkeit zu bilden. Oder: Es sollte für die Elementar­
schule keinerlei inhaltliche Bildungsbegrenzung mehr geben, wie dies die 
ständisch-reaktionäre Staatspädagogik vertrat.

Friedrich Adolph Wilhelm Diesterweg

69

https://doi.org/10.5771/9783748965121-53 - am 19.01.2026, 09:15:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748965121-53 - am 19.01.2026, 09:15:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

