Jiirgen Meyer

Musils mathematische Metaphorik
Geometrische Konzepte in »Die Verwirrungen des Zéglings
ToérleB« und in »Die Vollendung der Liebe«

| Voraussetzungen

Nicht von Goéthe, Hebbel, Hélderlin werden wir lernen, sondern von
Mach, Lorentz, Einstein, Minkowski, von Couturat, Russel, Peano.... Und
im Programm dieser Kunst das Programm eines einzelnen Kunstwerks
kann dies sein: Mathematischen Wagemut, Seclen in Elemente auflosen,
unbeschrinkte Permutationen dieser Elemente, alles hiangt dort mit allem
zusammen und lafit sich daraus aufbauen.!

Diese Satze schrieb Robert Musil 1912 im »Programm eines Profils«.
Nicht die Dichter stehen im Zentrum der Aussage, sondern Physiker,
Mathematiker und Logiker riicken in das Blickfeld der Aufmerksam-
keit. Selbst ein solch vielseitiger Poet und Naturwissenschaftler wie
Goethe gerit in den erkenntnistheoretischen Schatten der Nachgebo-
renen. Musil betont in diesen Sitzen auch die Verwobenheit von My-
stischem (»Seelen«) und Rationalem (»Elemente«), die synthetische,
vereinigende Kraft menschlichen Denkens wie auch die Fahigkeit zur
Analyse, Trennung. Mathematik wird derart mit Kunstwerken in
Verbindung gebracht, dafl aus dieser Kreuzung zweler traditionell ge-
trennter Denkweisen eine holistische Asthetik entsteht. Insofern
bringt Musil hier auf einen Nenner, was er seinerzeit schon seit eini-
gen Jahren angestrebt hatte und mit den beiden Novellen der
»Vereinigungen« zum Ausdruck brachte.

Dafl Robert Musil sich intensiv mit mathematischen Konzepten
auseinandergesetzt hat, ist in der Sekundirliteratur zum Gemeinplatz

! Robert Musil: Gesammelte Werke. Hg. von Adolf Frisé. Band 2: Prosa und Stiicke.
Kleine Prosa, Aphorismen. Autobiographisches. Essays und Reden. Kritik. Reinbek bei
Hamburg 1978, S. 1318. Im folgenden werden die Zitate aus Musils Schriften wie folgt im
Text markiert: Gesammelte Werke = GW; Tagebiicher in zwei Banden. Hg. von Adolf
Frisé. Hamburg *1983 = TB.

Bei den folgenden Ausfithrungen handelt es sich um die Ausarbeitung eines Vortrags,
der in einem Hauptseminar bei Bernhard Buschendorf an der Universitit Freiburg i.Br.
gehalten wurde, Thm und den Teilnehmern danke ich ebenso fir Anregungen und Kritik
wie Armin von Ungern-Sternberg fiir wertvolle Korrekturvorschlige.

Musils mathematische Metaphorik 317

- am 17.01.2026, 16:21:19. [ —


https://doi.org/10.5771/9783968217055-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

geworden; es gibt zahlreiche Untersuchungen zu diesem Thema.? Da-
bei stehen seine Auseinandersetzung mit dem 1924 gegriindeten Wie-
ner Kreis um Moritz Schlick und Rudolf Carnap in den dreifliger Jah-
ren und seine Beschiftigung insbesondere mit Richard von Mises’
‘Wahrscheinlichkeitsrechnung an erster Stelle. Letzterer, tiberdies auch
ein engagierter Rilke-Forscher, stand der inoffiziellen Berliner Musil-
Gesellschaft nahe (gebildet um 1932), und Musil ging bei v. Mises’
Einrichtung privater Gelehrtentreffen ein und aus; zu thm pflegte er
in Berlin persénlichen Kontakt: derlei Verbindungen stiitzen die An-
nahme eines guten Laien-Verstindnisses von Naturwissenschaften,
doch fallen sie in eine viel spétere Zeit als der hier zu behandelnde
Zeitraum zwischen 1906 und 1913. Es gab einen Vorldufer des Wie-
ner Kreises, der sich iiber den Logischen Empirismus« definierte: Er
war als Salonereignis

um 1907 mit Diskussionsrunden ins Leben gerufen worden, an denen [...]
auch katholische Philosophen und romantische Mystiker beteiligt waren.
Dort wurde, ausgehend vom Problem der (Un-)Wissenschaftlichkeit der
damaligen Philosophie und inspiriert durch Ernst Mach, iiber eine Syn-
these von Empirismus und symbolischer Logik, namentlich beispielsweise

?  Vgl. dazu die Studien von Peter Berz: I-Welten, in: Hans-Georg Pott (Hg.): Robert
Musil: Dichter, Essayist, Wissenschaftler. Miinchen 1993, 5. 171-192; Elisabeth Emter: Li-
teratur und Quantentheorie: Die Rezeption der modernen Physik in Schriften zur Literatur
und Philosophie deutschsprachiger Autoren (1925-1970). Berlin-New York 1995, bes. S.
101-116; Charles N. Genno: The Nexus between Mathematics and Reality and Phantasy
in Musil's Work, Neophilologus 70 (1986), S. 270-278; Eberhard Hilscher: Geschichte
und Naturwissenschaften als Musen der Moderne: Episodische Faszination durch Robert
Musil, Musil-Forum 16 (1990), S. 81-91, bes. S. 86f.; Bernd Hiippauf: Das Ich und die
Gewalt der Sinne: Doéblin, Musil, Mach, in: Eberhard Limmert u. Barbara Naumann
(Hgg.): Wer sind wir? Européische Phidnotypen im Roman des 20. Jahrhunderts. Miinchen
1996, S. 115-152; Gerolf Jassl: Mathematik und Mystik in Robert Musils Roman »Der
Mann ohne Eigenschaften« (Eine Studie tiber das Weltbild Ulrichs). Miinchen 1963; Jiir-
gen Kaizik: Die Mathematik im Werk Robert Musils. Zur Rolle des Rationalismus in der
Kunst. Wien 1980; Gerhard Meisel: Licbe im Zeitalter vom Menschen: Robert Musils
Prosa-Werk. Opladen 1991; Gerd Miiller: Dichtung und Wissenschaft. Studien zu Robert
Musils Romanen »Die Verwirrungen des Zoglings TorleR« und »Der Mann ohne Eigen-
schaften«. Uppsala 1971; Guntram Vogt: Robert Musils »dichterische Erkenntnis: Vom
mechanischen zum kybernetischen Denken, in: Hanno Mdébius u. Jérg J. Berns (Hgg.): Die
Mechanik in den Kiinsten: Studien zur ésthetischen Bedeutung von Naturwissenschaften
und Technologie. Marburg 1990, S. 267-280; sowie Hans-Georg Potts Abschnitt
»Vexationen der Liebe« iiber die Vercinigungen in seiner Monographie Robert Musil.
Minchen 1984, bes. S. 26-30.

318 Jiirgen Meyer

- am 17.01.2026, 16:21:19. [C—



https://doi.org/10.5771/9783968217055-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

liber Brentano, Meinong, Husserl, Schréder, Helmholtz, Hertz und Freud
debattiert. Im besonderen sollte Machs Empirismus durch den franzosi-
schen Konventionalismus (Duhem, Poincaré) modernisiert [...] werden.?

Musils Interesse an der Mathematik ist in mehrfacher Hinsicht zu be-
griinden. Zum einen steht seine eigene Ausbildung zum Ingenieur im
biographischen Hintergrund, wenngleich er wihrend seiner Studien
in Berlin das Fach Mathematik nur als Nebenfach betrieb (1903—
1908); zu diesem Zeitpunkt wurden Probleme debattiert, die seit Carl
Friedrich Gauf die Diskussion beherrscht haben. Hierbei geht es u.a.
um nichteuklidische Geometrien, die als Alternativen zu der euklidi-
schen im 19. Jahrhundert entstanden sind, sowie um das Konzept der
Unendlichkeit, das schon die deutschen Romantiker, insbesondere
Novalis und Friedrich Schlegel, hinsichtlich der Anwendbarkeit auf
die Literatur beschaftigt hat. Gerade seit den 70er Jahren des letzten
Jahrhunderts wurde es von dem Mathematiker Georg Cantor im Zu-
sammenhang der von ihm erstellten Mengenlehre besprochen. Die
Romantiker, die die Theorie des enzyklopidischen Romans sogar in
mathematische Formeln hiillen wollten, iibten eine grofle Faszination
auf Musil aus, ebenso wie sich Konzepte von Mathematikern wie
Hermann Helmholtz in Musils Abschriften aus der Fachliteratur sei-
ner Zeit in den Tagebtichern finden.

Eine detaillierte Analyse der Konzepte hinter der geometrischen
Bildersprache, wie sie in »Die Vollendung der Liebe« zu finden ist,
liegt bislang noch nicht vor, abgesehen von pauschalen Hinweisen auf
die mathematische Dimension in Musils gesamtem Schaffen, wie sie
sich vom »Torlef}« iiber die »Vereinigungen« bis hin zum »Mann ohne
Eigenschaften« nachweisen liflt. sImaginare Zahlen« und Wahrschein-
lichkeitsrechnung bilden hierbei die Eckpfeiler der Argumentation; oft
wird zudem auf die Ausfiihrungen in seinen Essays verwiesen. Hier-
fir sei stellvertretend die »Skizze der Erkenntnis des Dichters« (1918)
genannt.

Die folgenden Uberlegungen beschrinken sich auf die Untersu-
chung geometrischer Konzepte, da besonders sie in Musils frithem
Schaffen prominent sind, so in »Die Verwirrungen des Zoglings Tor-

3 Friedrich Stadler: Richard von Mises (1883-1953) — Wissenschaft im Exil, in:

Ders. (Hg.): Richard von Mises: Kleines Lehrbuch des Positivismus. Einfithrung in die
empiristische Wissenschaftsauffassung. Frankfurt a.M. 1990, S. 11.

Musils mathematische Metaphorik 319

- am 17.01.2026, 16:21:19. [C—


https://doi.org/10.5771/9783968217055-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lefi« (1906) und in »Die Vollendung der Liebe« (1910). Aber auch
Probleme der Arithmetik lieflen sich insbesondere im »Torlefi«, so in
der Diskussion um imagindre Zahlen und den Unendlichkeitsbegriff,
nachweisen. Gerade der »Torlef3« erweist sich als ein Roman, in dem
die Philosophie der Mathematik und die Erkenntniskrittk an ihren
Methoden sehr genau aufzuschliisseln wiren.

Uber Jahrhunderte hinweg waren die Grundsitze der Geometrie,
die der griechische Mathematiker und Philosoph Euklid 300 v.Chr. in
den »Elementen der Geometrie« logisch zu begrinden gesucht hatte,
allgemein akzeptiert und angewandt worden. Lediglich zwei der
Axiome, die er aufstellte, waren nicht logisch hergeleitet, sondern
durch »Anschauungs bewiesen — darunter das fiinfte oder Parallelen-
Axiom. Es besagt, dafl ein Punkt p von genau einer Gerade M durch-
zogen wird, die eine andere Gerade L im Unendlichen schneidet (vgl.
Abb. 1). Hier trigt die wahrnehmungsphysiologische Tatsache, daf}
sich zwei gerade Linien in der Natur an einem Punkt zu schneiden

L

P M
Abb. 1: Veranschaulichung zu Euklids Parallelen-Axiom

scheinen, der sichtbar aber unerreichbar ist, entscheidend dazu bei,
den Befund, den man auf einem Stiick Papier machen kann, neu zu
beurteilen: Dort werden sich die zwei Linten nicht schneiden. Es ist al-
so die Unterscheidung von (flachem) plangeometrischem Raum und
(dreidimensionalem) Sichtraum zu treffen. Dessen war sich schon Eu-
klid bewuflt, was aus seiner vorsichtigen Formulierung des Axioms
hervorgeht — er streitet einen plangeometrischen Schnittpunkt nicht
ab, aber er siedelt thn im Sichtraum an.

Die euklidische Plan-Geometrie erwies sich iiber 2000 Jahre lang
als verwendungsfihiges Instrumentarium, weil in ihr auch dreidimen-
sionale Korper projiziert werden kénnen, obgleich in der Abbildung
eine Dimension fortfillt. Im Denken, das die Kategorien »Raum« und
»Zeit« streng voneinander schied, bestand daher keine andere als die
logische Notwendigkeit zu einer Erweiterung dieses Theoriegebaudes.
Erst seit dem 17. Jahrhundert gab es Versuche, aus diesem erkenntnis-

320 Jiirgen Meyer

- am 17.01.2026, 16:21:19. [ —


https://doi.org/10.5771/9783968217055-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

theoretischen Dilemma einen Ausweg zu finden, und im 19. Jahrhun-
dert zeitigte diese Auseinandersetzung mit den »Elementen« konkrete
Ergebnisse: Wihrend namlich die Vorlaufer von Gaufl das Parallelen-
Axiom immer so zu 16sen suchten, dafl der Rest des euklidischen Sy-
stems gewahrt blieb, war Gauf} selbst der erste, der in seinem Ta-
gebuch auf ganz andere, auf alternative Geometrien hinwies, die
ebenso schlissig sind wie Euklids.! Wenngleich Gauf} eine ungeheure
Autoritit auf dem Gebiet der Mathematik darstellte, getraute er sich
doch nicht, mit einer solch schier unglaublichen Méglichkeit &f-
fentlich aufzuwarten — er fiirchtete um seine Reputation im Anschluf
an eine eventuelle Verffentlichung seiner Uberlegungen: »|...] da ich
das Geschrei der Bootier scheue, wenn ich meine Ansicht ganz aus-
prechen [sic] wollte.«®

Georg Bernhard Riemann war Mitte des 19. Jahrhunderts derje-
nige, der die folgenreichste nichteuklidische Geometrie erdachte — sie
ist sphirisch konzipiert und lafit sich folgendermafien umreiflen (vgl.
Abb. 2): Im Gegensatz zur euklidischen Geometrie, die von dem
Grundkonzept der Ebenen ausgeht, auf dem die Strecke die kiirzeste
Verbindung zwischen zwei Punkten darstellt, und in dem die Paralle-
len sich eben :im Unendlichen< (nicht: gar nicht!) schneiden, stellt
Riemann eine gekriimmte zweidimensionale Oberfliche vor. Dies lafit
sich am Bild der Kugeloberfliche veranschaulichen, wobei betont
werden muf}, daf es hier nur um flachige, nicht um raumliche Veran-
schaulichungen geht — rédumliche Bezichungen, die vom Innenraum
einer solchen Kugeloberfliche abhingen (z.B. die Querachse zwischen
Nord- und Siidpol), bleiben unberiicksichtigt: Auf solch einer ge-
kriimmten Ebene wird man eine Linie zeichnen konnen, die an ihren
Ursprungsort zuriickkehrt — eine Eigenschaft, die in Euklids Geome-
trie ausgeschlossen ist: es ist die Rede von der Geodite. Die Aquator-
linie ist eine solche Geodite, von der aus man eine Senkrechte in
Richtung Nord- oder Stidpol, d.h. entlang der Hauptkriimmungsrich-
tung, konstruieren kann. Eine zweite Linie in derselben Richtung
schneidet sich mit der ersten im Pol, obgleich sie eigentlich »parallel«

4 Vgl. Christian Houzel: The Birth of Non-Euclidean Geometry, in: Luciano Boi,
Dominique Flament u. Jean-Michel Salanskis (Hgg.): 1830-1930: A Century of Geometry.
Epistemology, History and Mathematics. Berlin 1990, 5. 3-22, bes. S. 5ff.

5 Zitiert nach ebd., S. 6.

Musils mathematische Metaphorik 321

- am 17.01.2026, 16:21:19. [C—


https://doi.org/10.5771/9783968217055-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

verlduft. Zu einer Geraden ist in Riemanns System also keine
»Parallele« moglich, weil sich alle Linien, die in gleicher Weise von ei-
ner Ausgangslinie konstruiert werden, in einem Punkte schneiden
werden. Aus dieser sphérischen Geometrie folgt auch, dafl es nicht

Pol

.- »Parallelen«

. grofler Kreis
(Geodiite)

Abb. 2: Veranschaulichung von Riemanns sphiirischer Geometrie

nur eme Moglichkeit gibt, zwei Punkte auf kiirzestem Wege miteinan-
der zu verbinden, sondern mehrere; im Falle der beiden Polpunkte
sind es gar unendlich viele. Schliefilich ist ein rechter Winkel auf die-
ser gekrimmten Oberfliche nicht gleich 90°, sondern er ist grofier,
daher ist auch die Winkelsumme in einem Dreieck gréfler als 180°.

Riemanns System nun schliefit Euklids mit ein, indem er nachweist,
dafl bei unendlich kleinen Ausschnitten einer solchen gekriimmten
Oberfliche der Kriimmungsfaktor gegen Null geht. Riemann hat of-
fenbar beabsichtigt, seiner Geometrie eine physikalische Deutung zu
verleihen. Dazu kam es wegen seines frithen Todes nicht mehr. Doch
bleibt festzuhalten, daf} er den letzten Abschnitt seiner Antrittsvorle-
sung »Uber die Hypothesen, welche der Geometrie zu Grunde liegen«
(1854) folgendermafien beschliefit:

Nun scheinen aber die empirischen Begriffe, in welchen die rdumlichen
Mafibestimmungen begriindet sind, der Begriff des festen Korpers und des
Lichtstrahls, im Unendlichkleinen ihre Giiltigkeit zu verlieren; es ist also
sehr wohl denkbar, daf} die Mafiverhaltnisse des Raumes im Unendlich-
kleinen den Voraussetzungen der Geometric nicht gemifl sind, und dies
wiirde man in der Tat annehmen miissen, sobald sich dadurch die Erschei-
nungen auf einfachere Weise erklaren lieflen. [...] Es fithrt dies hiniiber in

322 Jiirgen Meyer

- am 17.01.2026, 16:21:19. [—



https://doi.org/10.5771/9783968217055-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

das Gebiet einer andern Wissenschaft, in das Gebiet der Physik, welches
wohl die Natur der heutigen Veranlassung nicht zu betreten erlaubt.®

In anderem Kontext duflert er sich im Hinblick darauf, »den Zusam-
menhang von Licht, Flektrizitit, Magnetismus und Gravitation« er-
kunden zu wollen. Waren Elekurizitit und Magnetsmus schon durch
Faradays und Maxwells Theorien vereinheitlicht worden, so stellte die
grofie vereinheitlichte Theorie der vier genannten Krifte das Primir-
ziel der physikalischen Wissenschaften im 19. Jahrhundert dar.

Riemanns Geometrie sorgte seinerzeit fiir viel Aufsehen, etablierte
sich schnell und wurde 1916 mit Einsteins Allgemeiner Relativitits-
theorie vollends hoffihig gemacht, indem dieser darlegte, wie die An-
sammlung von Masse in einem Raumpunkt die Geometrie in dessen
unmittelbarer Umgebung stirker kriimmt als den Raum in grofierer
Entfernung. Auch Einstein aber erklirte die alte Geometrie in einem
kleinen Raumbereich fiir giiltg — die unmittelbare Umgebung der
massearmen Erde stellt als vergleichsweise winziger Ausschnitt im
kosmischen Maflstab einen »quasi-euklidischen Raum« dar, in dem
die Raumkriimmung empirisch kaum nachweisbar ist.

Einstein geht insofern tiber Riemann hinaus, als er den Faktor Zeit
in sein System mit einbezieht und die Auswirkungen von Masse nicht
nur auf raumliche, sondern auf raumzeitliche Bedingungen ausweitet.
In seinen Uberlegungen hinsichtlich der wahrnehmungsphysiologi-
schen Konsequenzen der Relauvititstheorie gniff Einstein auf Mach-
sche Konzepte zuriick und dankte seinem ehemaligen Lehrer fiir des-
sen inspirierende Kraft. Mach beklagte sich spiter, weil er die Urhe-
berschaft fiir den Begriff der Raumzeit beanspruchte, mit dem Ein-
stein und Hermann Minkowski so viel mathematischen Ruhm ein-
fuhren.® Theoretische Unterstiitzung hinsichtlich seiner Gedankenex-
perimente erhielt Einstein vom niederlandischen Physiker Hendrik

6

Hermann Weyl (Hg.): B. Riemann: Uber die Hypothesen, welche der Geometrie zu
Grunde liegen. Berlin °1923, §. 20.

7 Zitiert nach ebd., IV

8 Vgl. John Blackmore u. Klaus Hentschel (Hgg.): Ernst Mach als Aussenseiter.
Machs Briefwechsel iiber Philosophie und Relativititstheorie mit Personlichkeiten seiner
Zeit. Auszug aus dem letzten Notizbuch (Facsimile) von Ernst Mach. Wien 1985, S. 52: »In
Fichtes Zeitschrift fiir Philosophie, 1865, S. 232 spreche ich vom physikalischen Raum,
welcher auch die Zeit enthilt -als Abhiingigkeit der Erscheinungen voneinanders, als einer
Stufe der »Zusammenfassungen(d.« (Brief an Rudolf Willy vom 28.07.1908)

Musils mathematische Metaphorik 323

- am 17.01.2026, 16:21:19. [C—


https://doi.org/10.5771/9783968217055-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Antoon Lorentz. Erneut 1afit sich hier ein Teil von Musils beinahe
prophetischer Formulierung resimierend zitieren: »Nicht von Géthe,
Hebbel, Hoélderlin werden wir lernen, sondern von Mach, Lorentz,
Einstein, Minkowski [...].« Damit nimmt Musil einen Paradigmen-
wechsel in Bildungsinhalten vorweg, wie er im 20. Jahrhundert mani-
fest geworden ist: Hatten die Naturwissenschaftler bis zum Beginn
dieses Jahrhunderts oftmals auch einen humanistischen Bildungshori-
zont, so orientieren sich seit dem 2. Weltkrieg die Humanwissenschaf-
ten zunchmend an Methoden naturwissenschaftlicher Disziplinen.
Einsteins Anwendung von Riemanns Geometrie und der Erfolg der
Relativitdtstheorie tiber die Newtonsche Gravitationslehre zeigen, dafy
die abstraktere Variante der Wirklichkeitsbeschreibung zutreffender
zu sein scheint als die naheliegendere konkrete, »sichtbare«. In der Fol-
ge wurden auch die Dimensionen problematisiert: Es gab urspriing-
lich, bei den Aristotelikern und Pythagoriern, diskrete ganzzahlige
Dimensionsgrofien, die den nulldimensionierten Punkt, die eindimen-
sionale Linie, die zweidimensionale Fliche und die dreidimensionalen
Kérper umfafiten. Dazwischen gab es nichts bzw. es wurde nicht
beriicksichtigt. Dies dnderte sich infolge der neuartigen Geometrien:
Nun war auch die Rede von Dimensionen, die zwischen ganzen Werten
lagen, und man konstruterte geometrische Gebilde, deren Dimensi-
onalitét gebrochen war, weil diese Formen einerseits die Moglichkeit
zur Rekursivitit ins Unendliche aufweisen und andererseits das Kon-
zept des Begrenzten, aber Unendlichen deutlich vor Augen fithren.
Da man sie nicht genau bestimmen konnte, bargen sie paradoxale
Charakterziige und wurden infolgedessen als »Monster« bezeichnet.?
Insbesondere der Bereich der Geometrie liel wegen dieser Vielzahl
von revolutioniren Verinderungen im 19. Jahrhundert in der
Mathematik das Bewufitsein einer Krise des Faches aufkommen, das
als Inbegriff von Rationalitat und Logik schlechthin gegolten hatte.®
Das Gleiche gilt auch im Bereich der Arithmetik, die ihrerseits grofie
Impulse aus der Geometrie empfing. Am Ende des 19. Jahrhundert
erkannte man, daf} es mehrere gleichberechtigte mathematische Sy-

9 Vel. dazu Benoit Mandelbrot, Die fraktale Geometrie der Natur. Basel etc., 1987, S.
15. Mandelbrot verleiht diesen »Monstern« entsprechend ihren gebrochenen Dimensions-
werten den weniger aufregenden als deskriptiven Namen »Fraktale«.

19 Vel. Houzel, a.a.0. (Anm. 4).

324 jirgen Meyer

- am 17.01.2026, 16:21:19. Op [


https://doi.org/10.5771/9783968217055-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

steme gibt, die logisch einwandfrei konstruiert sind und mit deren
Hilfe man zu schlissigen Resultaten gelangt. Diese Einsicht, daf} es
eine ‘Relativitit« der Systeme gebe, bereitete das Fundament fir die
Erkenntnisse, die Einstein im Jahre 1905 als Spezielle Relativititstheo-
rie formulierte und 1916 zur Allgemeinen Relativitdtstheorie aus-
baute: Auch Einstein stand also, was seine Genialitét keineswegs
schmalert, auf den Schultern einer Reithe von Riesen — wie Newton es
vor ihm dber dic Traditionsverpflichtung der cigenen Leistungen
formuliert hatte.!!

Il Mathematik als poetisches Programm

Robert Musil setzte sich von Beginn seiner Schreibtitigkeit an mit der
Kluft zwischen Wirklichem und Méglichem, Sein und Schein, Sinn
und Gefiihl auseinander. In Heft 4 seiner Tagebiicher, etwa zwischen
1899 und 1904 verfafit, stellt er in der Skizze »Aus dem stilisirten
Jahrhundert (Die Strasse)« die Unmaoglichkeit der Definition des Be-
griffs »Straflec heraus. Er verweist dabei auf die »2x2=4 Menschen«
(TB 1, S. 8) und deren mangelnde Bereitschaft, in einer Strafle mehr
zu sehen als lediglich den Gegenstand. Jemand, der {iber diese einfa-
che Betrachtung hinausgeht und sich eine neue Perspektive aneignet,
wird in einer Strafie eine Vielzahl von Dingen, vor allem aber unter
der Oberfliche auch eine Tiefendimension sehen, »etwas Vielver-
zweigtes, Geheimnis- und Rithselvolles [...], mit Fallgruben und unter-
irdischen Gingen, versteckten Kellern und vergrabenen Kirchen« (TB
1, S. 8). Eine Strafle ist fiir Musil ein gegebener raumzeitlicher Zu-
stand, der unter seiner sichtbaren Oberfliche zeitliche, kulturell defi-
nierte Zustinde und Informationen speichert.

In diesem Tagebuch werden auch Musils Zweifel an der Ausdrucks-
fahigkeit von Fachsprachen immer wieder deutlich, die er wie folgt
umschreibt:

In ihnen [den Formal-Wissenschaften] kommt die Wirklichkeit gar nicht

vor, nicht einmal als Problem; ebensowenig als die Frage, welchen Werth

tiberhaupt eine solche Zeichen-Convention, wie die Logik ist, hat. (TB 1,
S.33)

11 Daf Einstein sich dessen bewufit war und sehr bescheiden auf seine Vorliufer ver-
wies, referiert Banesh Hoffman: Einsteins Ideen: Das Relativititsprinzip und seine histori-
schen Wurzeln. Aus dem Amerikanischen von Hajo Suhr. Heidelberg 1992.

Musils mathematische Metaphorik 325

- am 17.01.2026, 16:21:19. [—


https://doi.org/10.5771/9783968217055-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Damit stellt Musil den Aussagewert einer »reinens, dinglosen Denk-
Welt in Frage, wie sic diec Mathematiker mit ihren Konventionen er-
stellen. Diese Konventionen beruhen letztlich auf intuitiven Konzep-
ten wie der undefinierten Zahl »Eins« und dem nulldimensionalen
»Punkte, aber sie vereinfachen durch ihre praktische und ékonomi-
sche Anwendbarkeit dem Menschen das Leben und werden ihrer Be-
quemlichkeit wegen als giiltig betrachtet. Ahnliches gilt fiir den Be-
reich der natiirlichen Ausdruckssysteme: Erst die Abkehr von den
Denkgewohnheiten, die »die unsichtbarsten und starrsten Schranken«
(TB 1, S. 23) einer umfassenden Versprachlichung des Wirklichen
bilden, sowie die Bewufltwerdung iiber die Verwobenheit von Ratio-
nalem und Gefiihlsméfigem fithren zu einer erweiterten Erkenntnis
des Subjekts gegentiber dem »2x2=4 Menschen«. Doch lafit auch die-
se Bewufitheit das diskursiv Eindeutige vermissen — »reine« Erkennt-
nis bleibt unfafibar, da sie in einer uniiberwindlichen sprachlichen
Spannung zwischen den Polen von Rationalem und Irrationalem
steht. Schon ganz frith, 1904/05, schreibt Musil in sein Tagebuch:
»Eine objektive Wahrheit, eine Wahrheit schlechthin, — gibt es nicht«
(TB 1, S. 130). Dieser Wahrheitskritik stellt Musil ein eigenes Kon-
zept von Wirklichkeitsbetrachtung gegeniiber; bezeichnenderweise
schafft er dafiir einen Neologismus, da die herkommliche Sprache
keinen Ausdruck fiir diese Bipolaritit der Erkenntnis hat. Nach eini-
gen offenbar unbefriedigenden Versuchen einer Begriffsfindung durch
Komposita wie z.B. »emotio-rational« oder »senti-mental« — sie sind in
dem kleinen Essay »Analyse und Synthese« (GW 2, 5. 1008) abzule-
sen — spricht er 1918 in der »Skizze der Erkenntnis des Dichters« vom
»ratioiden Gebiet« und meint damit die mefibare, empirische Welt. Je-
doch schriankt er deren Mefibarkeit ein und spricht vom ratioiden
Gebiet als einer »fictio cum fundamentum i re« (GW 2, S. 1026f;
Hervorhebung J.M.).

Zwischen dem ratioiden und dem nicht-ratioiden Pol siedelt Musil
die Denkformen der Mathematik an, da sie zwar einerseits um Ex-
aktheit bemiiht sei, sich aber andererseits oftmals in der Klirung bis-
her ungeloster Probleme die Intuition, den Gedankensprung zunutze
mache. Insofern ist die Mathematik der Dichtung verwandt, welche
die Welt mittels gedanklicher Prozesse, Fiktionen, zu analysieren und
umzugestalten habe. Zugleich berge die Intuition des Mathematikers

326 Jirgen Meyer

- am 17.01.2026, 16:21:19. [C—



https://doi.org/10.5771/9783968217055-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auch eine mystische Qualitdt. Das Kontinuum, das Musil entwirft, be-
ruht auf der Ansicht, daf} die technischen Wissenschaften in dem ra-
tioiden Gebiet ausschliefllich objektgebunden und auf ékonomische
Interessen ausgerichtet seien,” wahrend das nichtratioide Gebiet von
groferer Subjektivitait und Leidenschaft gekennzeichnet ist. Wie-
derum steht hier die Mathematik zwischen beiden Gebieten, da sie die
Grundlage der Technik ist und dem denkenden Subjekt reine Freude
(oder Frustration) bietet. In dem Essay »Der mathematische Mensch«
(1913) verweist er auf das Spannungsfeld, in dem sich der Mathema-
tiker bewegt:

Die Mathematik ist Tapferkeitsluxus der reinen Ratio, einer der wenigen,
die es heute gibt. [...] Es gibt heute keine zweite Moglichkeit so phantasti-
schen Gefiihls wie die des Mathematikers. (GW 2, S. 1006)

Obwohl Musil der wahrheitsbeanspruchenden mathematischen Aus-
drucksweise im Bereich der »6konomischen Notwendigkeiten:, wie
Ernst Mach sie vertrat, kritisch gegeniiberstand und sich wegen der
wirklichkeitsverkiirzenden positivistischen Methoden in naturwissen-
schaftlichen Berufen von diesen abgewandt hat, blieb er der Mathe-
matik sein Leben lang mit Interesse verbunden. Er hielt an seinem
Bemiihen fest, sexaktes« Gedankengut mit seiner intuitive Seinsberei-
che erschliefenden Dichtung zu kombinieren. Dazu beschaftigte er
sich neben der Kritik am Bestehenden auch mit neueren Stromungen
in der Epistemologie. Er rezipierte das Problem der komplexen und
transfiniten Zahlen® und begab sich somit in das Gebiet der Mengen-
lehre, wie Georg Cantor sie in den 70er Jahren des 19. Jahrhunderts
schuf. Er wandte sich schon 1904/5 im Tagebuch Heft 24 der Wahr-
scheinlichkeit zu und wurde insbesondere durch Edmund Husserls
Relativismus  beeinfluflt, der der speziellen Relauvititstheorie Ein-

2 Auf diese Tendenz weist Musil verschiedentlich schon in seiner Dissertation von
1906 hin: »Alle ihre [der Wissenschaften] Gesetze, Begriffe und Theorien erscheinen [...]
als 6konomische Hilfsmittel, uns mit unserer Umwelt in ein praktisch hinreichendes Ver-
hiltnis zu setzen.« (Robert Musil: Beitrag zur Beurteilung der Lehren Machs und Studien
zur Technik und Psychotechnik. Reinbek bei Hamburg 1980, S. 17)

13 Zu ersteren vgl. TB 1, 8. 299 ff; zu letzteren vgl. TB 1, 8. 87: »0 + 1 = co.« Es wiire
hier einmal zu priifen, ob dem Herausgeber nicht ein Transkriptionsfehler unterlaufen sein
kénnte, weil im Zusammenhang mit der sog. Kontinuumshypothese Cantors Notation fiir
die transfiniten Ordnungszahlen »omega« (0 + 1 = ©) lautet.

Musils mathematische Metaphorik 327

- am 17.01.2026, 16:21:19. [ —


https://doi.org/10.5771/9783968217055-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

steins unwesentlich vorausging. In Heft 10 (gefiihrt ab etwa 1918)
findet sich dann eine Liste mit Buchtiteln zur wissenschaftlichen und
philosophischen Wahrscheinlichkeitslehre (vgl. TB 1, 460 ff.), auf die
Exzerpte zur Statistik und Erkenntnistheorie folgen.”* In die spiten
zwanziger und dreifliger Jahre fillt die Beschéftigung mit der Lehre
des italienischen Logikers Guiseppe Peano, deren Einfluf} sich auch in
Musils eigener Spitinterpretation der »Vereinigungen« niederschlagt.’s
Das Geriist der Beschiftigung mit diesen (Natur-)Wissenschaftlern
und ihren Theorien wurde durch die intensive Rezeption von Stand-
punkten anderer Forscherpersonlichkeiten, die seinerzeit diskutiert
wurden, ergénzt.

Musil geht mit seiner Poetik weit iiber die bestchende Literatur-
konzeption hinaus, aber mit dem Experimentalcharakter seines Schaf-
fens sieht er die Rechtfertigung zur Verbindung der Gebiete Kunst
und Wissenschaft gegeben. Folgt das Erstlingswerk »Die Verwirrun-
gen des Zoglings Torlef« noch einem traditionellen Erzahlschema mut
Handlung und Spannungsbdgen, so hat Musil dieses mit dem »Mann
ohne Eigenschaften« zugunsten des nicht erzihlenden, sondern ver-
suchsweise umschreibenden Essayismus (»Essay« = Versuch) aufge-
geben und mifit thm eine groflere Abbildungsgenauigkeit von Wirk-
lichkeit zu als der linearen Poetik des sRealismuse.

Musil erhebt moderne Stromungen der Wissenschatft, die die aiber-
kommene Weltanschauung mit ihrer normierten Moral aus ihren ra-
tionalistischen Angeln heben, zusammen mit der kontemplativen In-
tuition, die das Erfassen der Wirklichkeit in ihrer relativistischen
Komplexitit erméglicht, zu Grundlagen fiir Asthetik und Kunst: Lite-
ratur vereint nach seiner Ansicht das zweckgebundene Wesen der
normierenden Wissenschaften mit dem subjektiven »anderen Zu-
stand«, so dafl damit die Wirklichkeit zumindest gefiihlsmafig erfafit
werden kann. Mit diesem Selbstverstandnis ist Musil Grenzginger
zwischen einem dichterischen Selbstverstindnis als poeta doctus und als
poeta vates.

" Vgl. die Exzerpte aus dem Statistischen Jahrbuch fiir das Deutsche Reich 34. Jhrg.
1913, Tagebuch Heft 19 (1919-1921), TB 1, S. 532-539.

5 Vgl. TB 1, S. 779 sowie S. 934 und dazu GW 2, S. 972. Diesen Einflufl zeigt Hart-
mut Bohme: Erinnerungszeichen an unverstindliche Gefithle, in: Ders. (Hg.): Robert Mu-
sil: »Vereinigungen«. Frankfurt a.M. 1990, S. 185-221.

328 Jirgen Meyer

- am 17.01.2026, 16:21:19. [C—



https://doi.org/10.5771/9783968217055-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il Musils sParallelen-Axiom¢: »Die Verwirrungen des Zoglings TérleB«

Torle} veranschaulicht in einem grofien Mafle Musils Bildungskritik.
Er ist der Auffassung, dafl die Welt der Erwachsenen allzu unkritisch
auf utilitaristische Prinzipien gebaut sei und dafl dabei jegliches Be-
wufitsein Gber die tatsichliche Komplexitit der Welt unterdriickt
werde. Die Beschneidung des Intellekts geschehe schon in der Institu-
tion Schule, die auf die Denk- und Lebensformen der Erwachsenen-
‘Welt vorbereiten solle und zu diesem Zweck den Schiilern puppenar-
tige Typen vorstelle, welche tiber die cigenen Grenzen nicht mehr
hinausblicken kénnen: Den einfiltigen Mathematiklehrer und den be-
schrankten Religionslehrer. Die Art, in der Mathematik und Religion
an der Schule unterrichtet werden, 1afit sie als wenig erstrebenswerte
Denkformen erscheinen: So nahe sie einander im Stundenplan stehen
(vgl. GW 2, §. 22), so ihnlich sind sich ihre Lehrer — sie unterstehen
vollkommen ihrer Funktionalitit und damit dem Utilitarismus. Diese
Funktionalitdt raubt dem Individuum jegliches Profil; der philistrose
Mathematiklehrer ist ebenso die Karikatur eines einseitig verbildeten
Menschen wie sein Kollege, der Religionslehrer, dessen Wahrneh-
mung allein auf das Erklingen des Wortes »Seele« ausgerichtet ist (vgl.
GW 2, S. 138). In seinem Essay »Der mathematische Mensch« spricht
Musil vom »intellektuellen Skandal« (GW 2, S. 1007) und meint da-
mit die Diskrepanz zwischen dem vergeblichen holistischen Welter-
kldrungs-Bemiihen auf seiten der rexakten Wissenschaften< und ihrer
materialistisch-ckonomisch ausgerichteten Verwirklichung. In dieser
Unstimmigkeit erkennt Musil ein moralisches Defizit, das er im Tage-
buch Heft 21 (gefiihrt zwischen 1920-1926) besonders scharf verur-
teilt: »Felix Klein sagt »Gewohnung zum funktonellen Denkent
(Beobachtung der Variation eines Elements in einer komplexen Er-
scheinung). Dazu soll der mathematische Unterricht erzichen!
(Ethikl)« (TB 1, S. 575). Musil stort die Elementarisierung der Er-
scheinung — wenn die Padagogik ihren Auftrag ernst nehme, darfe sie
den Schiiler nicht an partikularisierende Sichtweisen gewdéhnen; hier
liege die ethische Crux der Forderung Kleins sowie der beiden fikt-
ven Lehrer-Gestalten.

Urspriinglich jedoch gehorchten weder die Religion noch die Ma-
thematik diesemn Funktionalismus, sondern sie waren kreative Denk-

Musils mathematische Metaphorik 329

- am 17.01.2026, 16:21:19. [ —



https://doi.org/10.5771/9783968217055-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

weisen, die Emotion und Ratio miteinander verbanden: Beide setzen
eine begriffliche Konstruktion des Unbegreiflichen voraus — was die
Religion in allegorischer Bildersprache auszudriicken und durch My-
stik zu erfahren sucht, wihrend die Mathematik den Anspruch hegt,
das Unendliche durch Formeln und Symbole zu erfassen. Beide wol-
len die Welt auf ithre Weise erkldren: durch mystische Ekstase oder
durch Intuition und anschliefiend logische Beweisfithrung. Noch lan-
ge vor der Begriffsfindung des »Ratioidens, in einem Essay von 1912,
»Das Geistliche, der Modernismus und die Metaphysike, in dem er
auch die Unterwerfung des Glaubens unter die »akademische Klein-
biirgerlichkeit« (GW 2, 5. 989) anprangert, belegt Musil seine Ansicht
durch das Argument, dafl Wissenschaftler, die weltanschauliche Para-
digmenwechsel in der Geschichte einleiteten, wie z.B.

Galilei, Copernicus, Newton und ihre geistigen Artgenossen, noch durch-
aus kirchlich [waren], ihre Methode sollte keine Abwendung einleiten, son-
dern einstens verstirkend in die Rechtglaubigkeit zuriickflieflen [...]. (GW
2, 8. 990)

Was Musil schon im »Torlefi« ebenso wie in seinen Tagebiichern be-
absichtigt, ist, den existentiellen Spannungszustand, der aus der Ho-
monymie von religioser und mathematischer Unendlichkeit entsteht,
am Beispiel einiger Heranwachsender herauszuarbeiten.

Im »Torlefl« wird eine Mathematik in Frage gestellt, die srichtige:
Ergebnisse nach >sunméglichen¢ Operationen liefert: Das Unendliche
und das Imaginire werden als Moglichkeiten verwendet, um die
Grenzen des Bewufitseins zu erweitern, selbst wenn die Logik dabei
noch weiter unterhohlt wird. Dadurch kann, wie das Beispiel Beine-
berg zeigt, der Verstand in rein sinnliche Sphiren abgleiten, die nur
noch das Irrationale herauskehren. Beineberg vertritt schliefllich trotz
seines Verstandes eine dermafien heftig anti-mathematische Position,
daf} Torlef} sich genotigt sicht, die Mathematik mit seinem Vertrauen
zu verteidigen: »Die Mathematik wird schon recht haben« (GW 2, S.
82). Er sieht sein Unverstindnis jener kaum nachvollziehbaren, aber
logischen Rechenschritte und Zahlenkonstruktionen nicht im Wesen
des Faches begriindet, sondern in der eigenen intellektuellen Unreife:
Begriffe wie »imagindre« Zahlen und dhnliches mehr sind fiir Torlef§
im Grunde mathematische Entsprechungen zu seinen eigenen Versu-

330 Jirgen Meyer

- am 17.01.2026, 16:21:19. [ —


https://doi.org/10.5771/9783968217055-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

chen, den Wahrnehmungs- und Ausdruckshorizont zu erweitern.”
Doch besteht fiir ihn das erkenntnistheoretische Problem darin, dafl
selbst das Bewufltsein dariiber, dafl der herbstliche Himmel das
»Unendliche« vor den eigenen Augen sei, den Ausdruck nicht be-
stimmter werden liflt (vgl. GW 2, S. 62), obgleich die Mathematk
das Unendliche »rational¢ erfassen kann.

In seinem Bemiihen, diesen Wesensbereich des »Unendlichen« zu
begreifen, sieht Torlef} sich von der Umwelt allein gelassen: Beson-
ders der Mathematiklehrer enttauscht ithn, obwohl er in dem fachlich
kompetenten Erwachsenen die einzige Instanz gesehen hatte, auf die
er zuriickkommen konne, nachdem ihn Beinebergs Ausfilhrungen
nicht uberzeugten. Doch der Lehrer fordert Torlefl auf, an die Ma-
thematik zu »glauben« (GW 2, S. 77), ohne sie zu verstehen. Das Ver-
trauen, das Torlefl in die Mathematik setzt, wichst auf einem ganz
anderen Boden als der »Glaubes, den der Lehrer von ithm abverlangt:
Der Lehrer transzendiert die Elemente der Mathematik und ihre Mit-
tel und unterbindet so jegliches exakte Denken. Torle}’ Denken ist
jedoch in der Welt verankert, kann aber die Rechenoperationen nicht
begrifflich erfassen:

‘Wenn man es sich so vorstellt, ist es eigenartig genug. Aber das Merkwiir-
digste ist ja gerade, dafl man trotzdem mit solchen imaginéren oder sonst-
wie unméglichen Werten ganz wirklich rechnen kann und zum Schlusse
ein greifbares Resultat vorhanden ist! (GW 2, S. 73f.)

Mit der Kritik an dieser Vermischung von Ratio und Glauben setzt
Musil im »Torlefl« an: Indem er die beiden Facher eng miteinander
verwebt, verfolgt er das Ziel, diese der Mathematik inharente Unge-
nauigkeit und den damit einhergehenden Verlust an Erkenntnisfahig-
keit bewufit zu machen. Ohne der Umwelt eine akzeptable Alternative
fiir das allzu transzendental verstandene Konstrukt der Unendlichkeit
anbieten zu kénnen, laflit Musil Torlef vergeblich nach einer Erfah-
rung suchen, die im endlichen Sprachduktus fafibar ist.

16 Karlheinz Rossbacher: Mathematik und Gefiihl: Zu Robert Musils »Dic Verwirrun-
gen des Zoglings TorleB«, in: Sigurd P. Scheichl und Gerald Stieg (Hgg.): Osterreichische
Literatur des 20. Jahrhunderts: Franzosische und deutsche Beitrage. Akten der Jahresta-
gung der franzosischen Universititsgermanisten (A.G.E.S.) in Innsbruck. Innsbruck 1986,
S. 127-140.

Musils mathematische Metaphorik 331

- am 17.01.2026, 16:21:19. [—



https://doi.org/10.5771/9783968217055-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der »Torlefi« beginnt mit der Beschreibung des Bahnhofs, an dem
Torlef von seinen Eltern Abschied nimmt. »Endlos gerade liefen vier
parallele Eisenstrange nach beiden Seiten« (GW 2, S. 7). Diese Formu-
lierung kann in doppelter Weise gelesen werden. Euklids Parallelen-
Axiom besagt, daf} sich diese Eisenstrange im Unendlichen schneiden
werden. Liest man Musils Satz mit der iiblichen Perspektive, so >weifi«
man, daf} sie sich in einem Punkte auf der Horizontlinie treffen wer-
den. Dieses *Wissene ist jedoch falsch, denn es beruht auf einer opt-
schen Tauschung, da sich die Schienen nicht wirklich gegen den Ho-
rizont hin verjiingen.

Die andere Lesart der Formulierung jedoch beriicksichtigt, dafi der
Erzahler diese falsche Perspektive des Augenscheins eben nicht inne-
hat, sondern dariiber steht und betont, dafl die Schienen endlos ge-
rade verlaufen, d.h. sich nicht schneiden. Der Punkt, auf den sie zuzu-
laufen scheinen, ist kein echter; wer ihm folgt, gelangt nicht ans Ziel.
Dies ist Torle}’ Problem, das durch den kurzen Erzihler-Einwurf zu
Beginn des Romans vorausgespiegelt wird: Er sucht jenen Punkt, wo
es moglich ist, das Unendliche — die Sinnlichkeit — rational zu erfas-
sen. Er lduft quasi den parallelen Eisenbahnschienen nach und er-
reicht den Schnittpunkt am Horizont nicht:

Zwischen den Ereignissen und seinem Ich [...], das nach ihrem Verstandnis
begehrte, blieb immer eine Scheidelinie, die wie ein Horizont vor seinem
Verlangen zuriickwich, je niher er ihr kam. (GW 2, S. 25).

Fast scheint es, als wire hier zu Beginn die sWeichenstellung: auch fiir
den Leser vorgegeben. Die Entscheidung fiir die erste der beiden
Lesarten — d.h. entgegen dem Wortlaut mit einem optischen Schnitt-
punkt vor dem geistigen Auge — bedeutet, sich unweigerlich der
Gruppe der kurz darauf karikierten >Marionetten< des »Puppenthea-
ters« (GW 2, S. 7) anzuschliefien, d.h. dem Funktionalismus der Er-
wachsenenwelt zuzusprechen und damit dem Roman unverwandt ge-
geniiberzustehen. Mit der zweiten Lesart neigt man sich zur »wissen-
denc« Partei, die sich iiber die Sinnestiuschung im klaren ist. Dann je-
doch empfindet man die Problematik, die aus dieser Optik erwachst,
am Ende als ebenso quilend wie Torlefl.

332 Jirgen Meyer

- am 17.01.2026, 16:21:19. [C—



https://doi.org/10.5771/9783968217055-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV »Drei plus eins«< Die Dimensionen vollendeter Liebe

Anders als in »Die Verwirrungen des Zoglings Torleff« thematisiert
Musil in den »Vereinigungen« keine mathematischen Probleme, die im
vorangegangenen Roman zwar auch bildliche Ausdruckskraft haben,
aber mit ebenso viel Berechtigung auf der Bedeutungsebene als Kritik
an der Mathematik verstanden werden kénnen. In den »Vereinigun-
gen« gestaltet er sein Experiment anders: er formt die Sprache in der
Novelle »Die Vollendung der Licbe« in ciner eigenen Weise, indem er
sie mit unkonventionellen Metaphern aus der Geometrie anreichert.
Dieses Verfahren wendet er im »Torleff« nur vereinzelt an.

Wie der »Torlefl« zeigt auch die Novelle »Die Vollendung der Lie-
be« einen zweifachen Deutungsraum auf: hier ist es weniger »Wissens
versus »Glaubenc« als vielmehr »Zufallc gegeniiber >Notwendigkeit:, die
in dieser Verbindung das Konzept der »Moglichkeit« gegeniber der
»Wirklichkeit« entstehen lassen. Es ist daher kein Zufall, dafl Claudi-
ne, die Reflektorfigur dieser Novelle, ausgerechnet mit der Eisenbahn
auf Besuch zu ihrer Tochter im Internat fihrt. Wahrend der Fahrt
dorthin iiberdenkt sie aufgrund der Anwesenheit des mitreisenden
Ministerialrates, der einen ritselhaften Einflufl auf thren Gemiitszu-
stand ausiibt und mit dem sie spiter den Ehebruch begehen wird, ih-
re gegenwirtigen Lebensumstiande:

Und mit einemmal fiel ihr ein, daf} auch sie [...] in sich gefangen und auf ei-
nen Platz gebunden dahinlebte, in emer bestimmten Stadt, in einem Hause
darin, emer Wohnung und emem Gefiihl von sich. (GW 2, S. 166; Hervor-
hebung ].M.)

Thre Wirklichkeit reduziert sich auf eine kontrahierte Einheit; ihr
Abenteuer erdffnet ithr wieder den scheinbar verlorengegangenen
»Maoglichkeitssinn«, wie Musil eine dhnliche Disposition im »Mann
ohne Eigenschaften« nennen wird.

Sie erkennt am Ende der Bahnfahrt, »daf} jetzt etwas begannl,)]
wirklich zu werden« (GW 2, S. 168), und zu Beginn der Schlittenfahrt
steht das Bewufitsein, »daf} sie zwischen zwei Reihen hoher Biume
fuhren wie in einem dunklen Gang, der gegen ein Ziel zu immer en-
ger wurde« (GW 2, 5. 168). Anders als Torlef} findet Claudine ihr
Ziel — die personenungebundene »Vorstellung von ihrer Liebe« (GW
2, S. 194) —, gesteuert vom Bewufitsein tiber die Zufilligkeit der Part-

Musils mathematische Metaphorik 333

- am 17.01.2026, 16:21:19. [—


https://doi.org/10.5771/9783968217055-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nerwahl: »irgendwo unter diesen [Menschen] lebt ein Mensch, ein
unpassender, ein anderer, aber man hitte sich ihm noch anpassen
kénnen« (GW 2, S. 187). Nicht der Mensch, an dem sich das Gefiihl
orientiert, sei der Liebesinhalt, sondern das Erlebnis an sich, zu dem
man durch die Zufilligkeit ohnehin geleitet werde. Die Vielfalt des
Lebens offenbart sich ihr also als ein sinnlicher Determinismus, der
unweigerlich zu einer zufélligen Verbindung zweier Menschen fiithrt,
selbst wenn sie in keiner anderen Weise als der rein geschlechtlichen
zusammenpassen. Jener Determinismus, an den Claudine glaubt,
kindigt sich schon frithzeitig durch die Bahn- und die anschlieflende
Schlittenfahrt an. Doch ist dieses Ziel eine (strukturelle) Leerstelle, die
mit einem zufélligen Inhalt gefillt werden muf: z.B. elf Jahre zuvor
mit dem amerikanischen Zahnarzt, dem Vater ihrer Tochter, fiir ihren
Exfreund; jetzt mit dem Ministerialrat fir ihren Mann. Claudine figu-
riert in ihrer Determination auf das impersonalisierte Liebeserlebnis
auch als mythische femme fatale.

Wie sich im Verlauf der Erzahlung herausstellt, liebt Claudine ih-
ren Mann, jedoch hat sich in ihrem Verhiltnis eine Art Routine her-
ausgebildet, die eine gewisse Entfremdung zwischen beiden verur-
sacht. Zwar herrscht zwischen den Partnern eine scheinhafte Einheit:
»Die Gedanken liefen nun eine Weile Seite an Seite« (GW 2, S. 158),
aber Claudine erinnert ihren Mann an ihr Empfinden, dafl beim letz-
ten Liebesakt »etwas zwischen uns war« (GW 2, S. 159).

Damit erhalt das Konzept der gedanklichen Parallelitit — tiber ih-
ren oben interpretierten triigerischen Schein der erreichbaren Unend-
lichkeit hinaus — eine weitere negative Note: Sie bezeichnet eigentlich
die geistige Trennung des Paares im Beisammensein. Spéter wird die
Frage aufgeworfen, ob es eine echte Einheit iberhaupt gebe: »Ist nicht
jedes Gehirn etwas Einsames und Alleiniges?« (GW 2, S. 158) Wenn
diese Frage lediglich mit einer Echofrage erwidert werden kann, ohne
daf} das >Alleinige« bestimmt wire, so veranschaulicht dies zum einen
die Parallelitat der Gedanken im sprachlichen Raum der Novelle mit
einer beinahe wortgleichen Formulierung: die Gegenfrage beantwortet
die Frage nicht. Es stellt sich zum anderen die Frage, ob dieses Unde-
finierte tatsichlich die Basis fiir ein umfassendes Verhiltnis zwischen
zwei Menschen bilden kann: Undefinierbarkeit kennzeichnet die in-
nersten Zustinde im Denk- und Fithlapparat des einzelnen nicht nur

334 Jirgen Meyer

- am 17.01.2026, 16:21:19. [C—



https://doi.org/10.5771/9783968217055-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

an dieser Stelle. Gedanken und Gefiihle lassen keine eindeutige Iden-
tifikation zu. Die »Seite an Seite« laufenden Gedanken #dnnen daher
gar nicht zusammenfinden und laufen beriihrungslos nebeneinander
her. Dies verstimmt das Paar, »weil sie nicht alles bis ins Letzte einan-
der gemeinsam machen konnten« (GW 2, S. 159).

Der Komplex von Linearitat und deterministischem Zufall umfafit
auch Hinweise des erzihlenden Mediums auf das Zeitempfinden
Claudines, die in den Momenten der Depression ihr Leben wie eine
lineare Verkettung von Einzelereignissen wahrnimmt und sich dieser
unbeeinfluflbaren Macht ausgesetzt sieht: »das Leben, das knocherne,
das entscheidende Leben hakt sich achtlos anderswo Glied an Glied,
man handelt nicht« (GW 2, S, 190f.). Infolge dieser Perspektive sieht
Claudine in den Momenten ihrer gréfiten Entfremdung von sich
selbst und ihrer Umwelt das Leben als Ansammlung von »kleinen,
dunklen, zusammenhanglosen Piinktchen« (GW 2, S. 176). Im Ideal-
fall einer menschlichen Beziehung, denkt Claudine, erhalten diese
Pinktchen die geometrische Idealform der Kugel, aber in der Regel
bilden sie im zwischenmenschlichen Bereich »kleine wirbelnde Mittel-
punkte, mit einem Kreisen um sich, einer nach innen sehenden Bewe-
gung, die irgendwo plétzlich, blind, fensterlos ans Gleichgiltige grenz-
te« (GW 2, S. 187). Das Kreisen um die Mittelpunkte kann als die
standige, suchende Bewegung der Partner nach dem jeweils anderen
verstanden werden, die jedoch, weil sie nie zum Ziel fithrt (darin be-
steht ihre Blindheit), zu einer Gleichgiltigkeit leitet, deren sich die
Partner in Momenten der Einsicht bewuf3t werden. Diese Gleichgiil-
tigkeit verbindet Claudine mit dem Ministerialrat, wenn sein sinnli-
ches Verlangen und ihre Kérperlichkeit sich »wie Punkte fremd im
Raum einander anschn, die irgendetwas Ungreifbares zu einem zufil-
ligen Gebilde vereint« (GW 2, S. 182). Anders als in der Beziechung zu
threm Mann empfindet Claudine ithr Verhaltnis zu diesem Fremden
nicht als wohlgeformte, abbildbare Figur, sondern als unbeschreibli-
ches Chaos, als ein »zufalliges Gebilde«.

Dem Parallelen-Motiv wird ein Bild aus dem Vorstellungsbereich
des Zirkularen gegeniibergestellt: Claudine glaubt schon wihrend der
Bahnfahrt, »einen schneidenden Reif um die Stirn zu fithlen, so un-
sichtbar und unwirklich wie aus Traum und Glas, und manchmal war
es nur ein fernes kreisendes Singen in ihrem Kopf....« (GW 2, S. 162)

Musils mathematische Metaphorik 335

- am 17.01.2026, 16:21:19. [C—


https://doi.org/10.5771/9783968217055-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der »Reif« als Bild fir den Druck, der von aufien auf Claudine ein-
wirkt, das »kreisende« Singen, sowie kurz darauf der »Tone, der ihre
Gedanken in »weiten schwankenden Kreisen« (GW 2, S. 162) nach
sich zieht — dies sind Bilder auch fiir ihre innerlich angespannte Lage:
In dhnlichem Zusammenhang findet sich die Projektion der mentalen
Kreise auf ihre Wahrnehmung des Lichts in ihrem Pensionszimmer:

eine triibe Lampe [...] warf fiinf helle, schwankende Kreise an die Decke,
dann verrann ihr Licht wie Spuren schmierig tastender Hinde auf dem
Kalk der Winde. Wie eine Wache vor einer sonderbar erregten Leere wa-
ren diese fiinf hellen, sinnlos schwankenden Kreise... (GW 2, S. 172).

Das menschliche Denken und Fihlen, das im normalen Sinneszu-
stand als triigerische Einheit empfunden wird, erweist sich hier als
Undefinierbares, das nur durch sprachliche Analogien und Bilder va-
ge erfaflt werden kann. Dazu eignet sich der Kreis, die bildhafte
Kombination von Kriimmung (als Metapher fiir Wirklichkeitsverfil-
schung) und Zirkularitit (als Metapher fiir gleichférmig wiederholte
Wirklichkeitserfahrung).

Die erzihlerische Gestaltung von Claudines Entfremdung zeigt bis
in kleinste Einzelheiten, wie Musil versucht, Erzahlmodi fiir Betrach-
tungsweisen von nicht-materieller Wirklichkeit zu finden, die iiber
herkémmliche Beschreibungen hinausgehen. Die Geometrie wird hier
zu einem polaren Ausdruckssystem fiir jenes Unbekannte zwischen
Rationalitat und Gefithlssphare. Mit einer sehr durchdachten Anwen-
dung dieser Sprache versucht Musil dem gesuchten Zwischenbereich
naherzukommen. Sie wird zur Chiffre fir die mechanistische (am eu-
klidischen Pol ausgerichtete) bzw. fiir emne intuitionistische, sprung-
hafte Lebensweise (die sich am nichteuklidischen Pol ausrichtet und
die lediglich Claudine anstrebt). Die Bereiche, die neben den Punkten,
Linien und Parallelen angesprochen werden, fithren iiber die Zweidi-
mensionalitdt von Flichen und Kreisen hinaus zur Dreidimensionali-
tat von Kristallen und Kugeln. Damit aktiviert Musil das gesamte
vorstellbare Potential traditioneller Geometrie fiir die Beschreibung
von Seinszustanden jenseits aller begrifflichen Vorstellung, die Clau-
dine realisiert.

Gleich zu Beginn siedelt der Erzihler die Eingangsszene zwischen
Claudine und ihrem Mann in einem geometrisierten Raum an: Wor-

336 Jirgen Meyer

- am 17.01.2026, 16:21:19. Op [


https://doi.org/10.5771/9783968217055-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ter wie »Winkel«, »Flichen« und »Kristall« (GW 2, S. 156f.) beschrei-
ben die raumlichen Relationen, wie sie zwischen Menschen und Ge-
genstanden bestehen. Wihrend der »Winkel« allein Claudines Arm
und den Blick auf ihren namenlosen Mann verbindet, sind die
»Flachen« umfassender; der »Kristall« endlich schliefit den ganzen
Raum mit all seinem Interieur und das darin anwesende Paar mit sei-
ner emotionalen Befindlichkeit ein: Hierin liegt eine Steigerung vom
Partiellen zum Komplexen. Uber dem menschlichen Paar herrscht
scheinbar ein Zustand der Erstarrung, welcher durch einige der Statik
entnommene Termini wie »Saule«, »Strebe aus hértestern Metall« und
»Achse« (GW 2, S. 156f.) sowie durch ein ganzes Wortfeld des Still-
stands ausgedriickt wird. Die Beschreibung der Architektur und des
Rauminneren wird fiir die Schilderung eines Gefiithls diaphan; die
»leise zitternde Achse« (GW 2, S. 157) ist der Vergleich fiir die Festig-
keit und gleichzeitige Leichtigkeit dieses den Raum umspannenden
Gefithls. Das Interieur hingegen ist belebt, so dafl die Jalousien als
»ein Paar dunkel und gleichmitig herabgelassener Lider« (GW 2, S.
156) prisentiert werden, und die »Gegenstinde hielten umher den
Atem an« (GW 2, S. 157). Zwischen Mensch und Ding hat ein Aus-
tausch stattgefunden — Belebtes ist erstarrt, Unbewegliches belebt.””

Mit diesem erzihltechnischen Griff und den damit verbundenen
Stilmitteln der Prosopopoéie, Vergegenstindlichung und Geometrisie-
rung erfaflt Musil den besonderen Zustand, von dem die beiden
Menschen ergriffen sind. Intensiviert wird die Prasentation dieser Stil-
le durch die Darstellung der Zeit im Raum: Flielendes ist unbewegt,
so der Tee, der »im Strahle stillzustehen schien« (GW 2, S. 156), das
Licht, das »an der Wand erstarrte zu goldenen Spitzen« (GW 2, S.
157), und die Zeit selbst,

die wie ein endlos glitzernder Faden durch die Welt lauft, schien mitten
durch dieses Zimmer zu gehen und schien mitten durch diese Menschen zu
gehen und schien plétzlich einzuhalten und steif zu werden, ganz steif und
still und glitzernd [...]. (GW 2, 8. 157)

Kurz vor der Auflosung dieses Zustandes findet eine letzte Intensivie-
rung statt, namlich in jenem Moment, da die beiden Menschen sich
»wieder so ansahen, als ob sie einander zum erstenmal erblickten«

7 Vel. die gleichen Befunde, die Vogt, a.a.0. (Anm. 2), §. 272, aufzihit.

Musils mathematische Metaphorik 337

- am 17.01.2026, 16:21:19. [C—


https://doi.org/10.5771/9783968217055-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(GW 2, S. 157): Der gegenwiirtige Zeitfluf hat nicht allein innegehal-
ten, in seinem Erstarren wird auch die Vergangenheit wieder prisent.
Auch dieses Motiv findet in der ganzen Erzihlung Entsprechungen
wie u.a. in folgenden Formulierungen: »Sie [Claudines Gedanken]
lehnten sich zuriick und suchten das Gestern zu erreichen« (GW 2, S.
162) oder »Es war, als sinke sie ohne Aufhéren in ihre Vergangenheit
hinein« (GW 2, S. 184). Entgegen dem ersten Anschein spielt »Die
Vollendung der Liebe« nicht in einem euklidischen Raum, sondern in
einer nichteuklidischen, zweidimensionalen Riemannschen Sphire.

Es sei an dieser Stelle nochmals daran erinnert: In die Zeit von Mu-
sils Arbeit an den »Vereinigungen« fallt auch die Arbeit Einsteins an
der Formulierung der Allgemeinen Relativititstheorie, die durch die
mathematische Fundierung der »Raumzeit« 1908 durch Minkowski
einen starken Impuls erhielt. Der Grund, weshalb an dieser Stelle der
Analyse eine solch genaue Aufschliisselung der Bildebenen gegeben
wurde, liegt auf der Hand: Musil beschreibt hier eine Eiheit von
geometrischem Raum mit der Zeit; er schildert einen psychologischen
Zeit-Raum in Raum-Zeit und stellt sich mit dieser Darstellung gegen
alle herkommlichen Erzihltraditionen, denen die Mittel solcher Pra-
sentation ganzlich fremd sind. Uberdies prafiguriert diese einfiihrende
Textpassage der »Vollendung« schon Musils Konzept des »anderen
Zustandes«, den er spiter theoretisch beschreibt. Zeitenthobenheit
und Starre, die er hier schildert, sind ebenso Urzellen des »anderen
Zustandes« wie die Einheit von Subjekt und Welt: Das Interieur ist
deswegen belebt, so dafl die Jalousien als »ein Paar dunkel und
gleichmiitig herabgelassener Lider« (GW 2, S. 156) prisentiert wer-
den, und Belebtes starr aus dem gleichen Grund als verraumlicht
vorgestellt, so dafl die beiden Menschen mit Winkelrelationen be-
schrieben werden.

Auch die planare Kreismetaphorik wird wie die Bildebene der Fla-
chen an verschiedenen Stellen der Novelle um eine Tiefendimension
erweitert. Die daraus entstechenden sphirischen Bilder heben sich
deutlich von den Bereichen des Linearen und Zweidimensionalen ab.
Der Doppelcharakter der Kugel wird schon in der Ausgangssituation
der Novelle vom Erzéihler verdeutlicht; er fiihrt sie als eine Entitit ein,
die »uns einschliefit und uns manchmal fremd und glédsern ansieht«
(GW 2, 5. 158). Sie trigt auflerliche Zeichen wie z.B. »eine unver-

338 Jiirgen Meyer

- am 17.01.2026, 16:21:19. [ —


https://doi.org/10.5771/9783968217055-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

standlich taumelnde Linie« (GW 2, S. 158). Mit dieser Gestaltung des
Kugel-Bildes umschreibt Musil einen besonderen psychischen Zu-
stand, der weder auf einem eindeutigen Gefithlsfaktor beruht noch in-
terpretierbar ist: Die Linie verlduft nicht gerade, sondern zufillig, aber
zugleich zielgerichtet auf einen Hohepunkt zu.

Das Bild der Kugel bezeichnet den Bereich, in dem die Geradlinig-
keit der Ereignisse im Leben ihre Giiltigkeit vollends verliert und
nach unvorhersehbaren, ungelenkten Einfliissen ihre Richtung dndert.
Es spiegelt einerseits Claudines Einheit mit threm Mann (»zwei wun-
derbar aneinandergepafite Halften, die [...] thre Grenze nach auflen
verringern, wihrend ihr Inneres grofier ineinanderflutet« [GW 2, S.
159]), andererseits die raumliche und gefithlsméflige Trennung von
ihm. Als sie kurz nach dem Finzug in thr Zimmer an den Ministerial-
rat denkt und spiirt, dafl er ein Verlangen nach ihr empfindet, fithlt
sie sich von einer »heifle[n] Kugel« iiberrollt (GW 2, S. 172). Hier be-
tritt Claudine den Weg, auf dem sie nicht geradlinig aber determiniert
zu dem Fremden (und fremd Bleibenden) kommt: Sie, die sich des
Treuebruchs an threm Mann bewufit ist und sich zugleich wegen der
sie schon zu Beginn der Novelle quilenden Einsamkeit in emer
»peitschengerade[n] Enge« (GW 2, S. 172) wihnt, versucht die Gewis-
sensbisse auszuschalten, indem sie sich widerwillig dem Gefiihl der
»zerstorende[n] Lust« (GW 2, S. 172) hingibt. Spater stellt sie sich vor,
wie es sein miifite, die »ddimmernden Kugeln von solchem fremden
Gefiihl [...] um sich [...] schlieflen zu fithlen« (GW 2, S. 177). An die-
sem Punkt endet ihr Treuebruch und es wird deutlich, daf} sie sich
mit keinem anderen als ihrem Mann so vollkommen vereinigen kénn-
te. Das Bild der Kugel erhilt wieder die erste, positiv empfundene
Qualitdt: »Wie in eine warme, strahlende Kugel konnte sie in jenes
Gefiihl zu threm Mann schliipfen, sie war dort geschiitzt« (GW 2, S.
187). Hier bedeutet die Kugel die Einheit der beiden, und die Er-
fahrung des unausdriicklichen Gefiihls der Liebe jenes »etwas, das sie
nur mit ihrem Mann gemeinsam hatte« (GW 2, S. 181). Dieses Etwas
ist der Garant dafiir, daf} ithre Liebe sich nicht in jene Blindheit und
Gleichgiiltigkeit auflost, die das Verhiltnis anderer Menschen kenn-
zeichnen. Von nun an gibt ihr die Kugel das Gefithl von potenzieller
Geborgenheit bei threm Mann — obwohl Claudine sich entschliefit,
zunichst noch nicht in diese Kugel zu schliipfen und statt dessen dem

Musils mathematische Metaphorik 339

- am 17.01.2026, 16:21:19. [C—


https://doi.org/10.5771/9783968217055-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ministerialrat den Wunsch zu erfiillen und sich ihm hinzugeben: Sie
will per Ehebruch die »innere Vereinigung« (GW 2, S. 181) mit threm
Mann erfahren.

Es sei nochmals darauf hingewiesen, daf} hier in dem Rekurs auf
sphirische Bilder auch die Vorstellung von Riemanns nichteuklidi-
scher Geometrie evoziert wird, die spéter als Grundlage fiir Einsteins
Allgemeine Relativititstheorie diente, aber selbst schon Hinweise auf
physikalische Komplexe barg. Insofern scheint es nicht {iberraschend,
daf} Musils Anwendung geometrischer Metaphorik bis in die Gestal-
tung von Claudines Wahrnehmung des Ministerialrates reicht und
dabei quasi-relativistische Ziige annimmt. In ithren Augen scheint die-
ser massige Fremde den Raum um sich herum zu kriimmen und so
tiber >Attraktivitdt,, Anziehungskraft, im physikalischen Sinne des
Wortes zu verfiigen:

Sie fithlte die Gewalt, die von dem alltiglichen Menschen ausging, — es

war ein unmerkliches Verschieben der Welt und Vorsichhinriicken, eine

einfache Kraft der Lebendigkeit, sie strahlte von thm aus und bog die Din-
ge in ihre Oberfliche (GW 2, S. 181).

V SchluBbetrachtungen: Imaginare Raume als »Virtuelle Realitit¢

Nachdem die Analyse des Wortmaterials und der Bildersprache ge-
zeigt hat, dafl Musil in »Die Vollendung der Liebe« versucht, eine
konsistente geometrische Diktion zu realisieren, soll nun kurz die
Konstruktion der Novelle behandelt werden, an der dieses Programm
erneut ablesbar ist. Es 1afit sich feststellen, dafl auch sie geometrischer
Natur ist: Die zeitgenossische Diskussion um grundlegende Probleme
der Mathematik bietet Musil die Gelegenheit, Konzepte vom Imagina-
ren, Irrationalen und Realen sowie die Abbildbarkeit von Welt auf
seine Asthetik inhaltlich wie formal zu iibertragen. Er benutzt dabei
seinerzeit rivalisierende Verfahren, die im zweidimensionalen euklidi-
schen Raum, im zweidimensionalen nichteuklidischen Raum oder in
vierdimensionaler Raumzeit verankert sind und lafit dabei seinen ei-
genen quasi-relativistischen Standpunkt unmifiverstindlich deutlich
werden.

Die Figurenkonstellation in »Die Vollendung der Liebe« stellt den
Einbruch eines Dritten in eine Zweierbeziehung dar, der die Entfrem-
dung Claudines von sich selbst und threm Mann auslost: Ihrer beider

340 Jirgen Meyer

- am 17.01.2026, 16:21:19. Op [


https://doi.org/10.5771/9783968217055-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

plangeometrischen« Gedanken, die eingangs »Seite an Seite« laufen
und nicht zueinander finden, erreichen ihre »innere Vereinigung« in
der Sphirenoberfliche — so wie zwei Senkrechte zu einer Aquatorlinie
auf einer Kugel im Pol ineinanderflieRen. Der geistigen Trennung im
Beisammensein, wie sie zu Beginn der Novelle geschildert ist, steht
am Ende die imaginare Vereinigung in der raumlichen Trennung ge-
geniiber. Beide Empfindungen sind die Eckpfeiler jener paradoxalen
Zustande Claudines, deren Wahrnehmung — verkiirzt gesagt — als
Kontraktion von einer Ebene zum Punkt und dann als Expansion zur
Kugel beschrieben ist. Der Entwicklungsprozef}, den Claudine durch-
lauft, fahrt sie rdumlich und zeitlich von threm Mann weg und raum-
zeitlich — »taumelnde« gleichwohl — wieder zu ihm hin: zufillig deter-
miniert waren sie schon frither »geheimnisvoll durch Raum und Jah-
re« (GW 2, S. 190) aufeinander zugekommen, doch auch diesen Ehe-
bruch empfindet Claudine als etwas Gemeinsames. In ihrer ima-
ginaren Rechtfertigung fiir ihr Vergehen fihrt sie an: »sie hatte das
seltsame Gefiihl, alles was ich tue, tust du« (GW 2, S. 191). Die un-
ausgesprochene Parallelitit kann nur fiir einen sphirischen Raum gel-
ten, da sie sonst — im Vergleich zur negativ besetzten planaren Paralle-
litat der Eingangsszene — keinen Sinn macht: Gerade im Ehebruch
aber fiihlt sie sich mit ihrem Mann vereint, wobei der vorweggenom-
mene imagindre Ehebruch gegeniiber dem vollzogenen Akt mit dem
Ministerialrat zugleich den narrativen Héhepunkt und die sexuelle
Klimax im »Pol der Sphire« darstellt.

Claudines Wahrnehmung schwingt bei diesem Prozefl zwischen
dem Méglichen und dem Wirklichen:* Indem sie ithre Affire mit dem
Ministerialrat zunéchst als ein »Spiel mit Maglichkeiten« (GW 2, S.
180) betrachtet, bewegt Claudine sich die ganze Zeit auf der Grenze
zwischen zwischen dem >schon-nicht-mehr< und dem >noch-nicht-
ganzs; sie lebt damit bis zum Vollzug des Ehebruchs in einem virtuel-
len Raum, wie der Philosoph und Medientheoretiker Vilém Flusser
ihn versteht. Dieser greift dabei auf ein seit Musils eigener Utopie-
Definition im »Mann chne Eigenschaften« (Utopien werden als nicht
verwirklichte Moglichkeiten betrachtet) immer wieder umgeschrie-
benes Bild zuriick:

'® Vegl. hierzu auch Thomas Pekar: Ordnung und Méglichkeit: Robert Musils -Mog-
lichkeitssinn¢ als Poetologisches Prinzip. Wachsmann-Preis 1989. Oldenburg 1990.
¥ Vel GW 1.1, S. 246.

Musils mathematische Metaphorik 341

- am 17.01.2026, 16:21:19. [—


https://doi.org/10.5771/9783968217055-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Stellen Sie sich den Ozean der Moglichkeiten vor. Das ist uns bereits ein
ziemlich geldufiges Bild. Dieser Ozean der Moglichkeiten wirft schéu-
mende Wellen, die irgendwo nach oben greifen. Die Wellen versuchen,
wenn Sie wollen, wirklich zu werden, die Mdglichkeiten versuchen, sich zu
realisieren, sie neigen mit Kraft in Richtung der Wirklichkeit. Die Wellen,
die diesem Ziel am nichsten kommen, kann man svirtuellc nennen. Ich
schlage Ihnen also vor, virtuell bedeutet das, was aus dem Moglichen auf-
taucht und beinahe ins Wirkliche umschligt.”®

Diese virtuelle Realitit, in der »Vollendung« als ein »Strom von nie-
mals Wirklichem« (GW 2, S. 179) begriffen, wird vom erzihlenden
Medium in der Vielzahl von Vergleichen und Metaphern erschaffen,
die Jurgen Schroder zum Gegenstand seiner Studie macht: »Am
Grenzwert der Sprache« zu schreiben, das heifit bei Musil, den sprach-
lichen Raum im »komplementare[n] bewegliche[n] Grenzverhaltnis
des Wirklichen und Moglichen«*! auszuloten und z.B. mit geometri-
schen oder psychologischen Bildern zu vertiefen. Claudines Eintau-
chen in die Vergangenheit, bzw. der Embruch der Vergangenheit in
ihr Empfinden, erscheint ihr oftmals wie eine Bedrohung, »wie ein-
stens diese schreckliche Wehrlosigkeit ihres Daseins hinter den Trau-
men, fern, unfafibar, im Imagindren« (GW 2, S. 173). Es entsteht so
eine imagindre Welt, die — wie die nichteuklidischen Geometrien des
19. Jahrhunderts — weit tiber »die beste aller Welten« (so noch Leibniz
im 17. Jahrhundert tiber die euklidische Geometrie) hinausreicht.?
»Die Vollendung der Liebe« ist auf mehreren Ebenen geometrisch
konzipiert: An der Oberfliche ist die Metaphorik, die das nichtli-
neare, deterministische Hinstreben Claudines auf den Ministerialrat

20 Vilém Flusser: Vom Virtuellen, in: Florian Rétzer u. Peter Weibel (Hgg.): Cyber-
space: Zum medialen Gesamtkunstwerk. Miinchen 1993, §. 65-71, hier S. 65f.

# TJirgen Schroder: Am Grenzwert der Sprache, Euphorion 60 (1966), S. 311-334;
wieder in: Renate von Heydebrand (Hg.): Robert Musil. Darmstadt 1982, 5. 380—411,
hier S. 385f.

# In diesem Zusammenhang sei auf eine Studie hingewiesen, die Musils Nihe zur
fraktalen Geometrie der modernen Chaostheorie untersucht: Albert Kiimmel: Méglich-
keitsdenken: Navigation im fraktalen Raum, Weimarer Beitrige 41, 4 (1995), S. 526-546.
Kiimmel konstatiert: »Auf der wissenschaftlichen Hohe seiner Zeit stehend und alte rheto-
rische Mittel - Analogie und Variation - benutzend, gelingt Musil [besonders im »Mann
ohne Eigenschaften«, J.M.] die Darstellung eines turbulenten Systems, die mit heutigen
Konzepten, die heute unter dem Schlagwort *Chaostheorie« zusammengefafit werden, kon-
vergiert. [...] Der sMoE« wire ein Frakeal, [...] denn als Fraktal entspriche der \MoEs der
Organisation der besten aller méglichen Welten, wie Leibniz sie sich vorstellte.« (S. 538£)

342 Jirgen Meyer

- am 17.01.2026, 16:21:19. [C—


https://doi.org/10.5771/9783968217055-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zu schildert; die Tiefenschicht jedoch offenbart eine sphirische Paral-
lelitdt in Claudines mystischer Vereinigung mit ihrem Mann im Héhe-
punkt, dem »Pol« der Geschichte, sowie eine zyklische Wiederholung
fritherer Zustinde. Schliefllich potenziert Musil Claudines Erlebnis
(beinahe an Schlegels und Novalis’ Romantheorien anschlieend)
durch die Einfihrung »G.s«, der das Verhalten des Ministerialrats als
fiktive Romanfigur binnenliterarisch vorausspiegelt:* Auch hier findet
sich wieder eine Verbindung zwischen dem nicht Wirklichen, das erst
nur moglich wird (wihrend der Reise zum Internat) und schliefilich in
Claudines Welt in Realitit umschligt, aber fiir den Leser Fiktion
bleibt und damit doch nicht ganz wirklich wird.

Diese Welt bleibt imaginar, bleibt eine »fictio cum fundamentum in
re«, aber die »res« der Novelle ist schliefilich ein Teil von Musils dich-
terischer Bewiltigung seiner eigenen vergangenen Beziehungen zu
Herma Dietz, die er wegen Martha Marcavaldi verlie. Parallel zu die-
ser Novelle versuchte Musil, seine Befindlichkeit auch in drei Frag-
menten unter dem Titel »Grauauges nebligster Herbst« (1907, 1910,
1912%) zu verbildlichen. Grauauge — ein Pseudonym Musils in seinen
Tagebiichern — dringt dabei in eine schon bestchende Zweierbezie-
hung ein, wie G. in dem nicht weiter genannten Roman, der in »Die
Vollendung der Liebe« zur Sprache kommt. Somit fithrt eine
»Vektorlinie< aus der »fictio« zuriick zur »res« von Grauauge tber G.
und den Ministerialrat bis hin zu Ulrich im »Mann ohne Eigenschaf-
ten« und Musil selbst.

Es laf}t sich das Fazit ziehen: Die Novelle »Die Vollendung der Lie-
be« birgt eine geometrischen Konzepten analoge Struktur, wobei Mu-
sil sich nicht scheut, auf seinerzeit modernste und heifl diskutierte
Vorstellungen zuriickzugreifen. Sein Projekt besteht nicht allein darin,
Verstand und Gefiihl begrifflich-metaphorisch zu erfassen und mit der

# Vel. zur Figur »G.« dic Ausfithrungen von Roger Willemsen: Claudine und Gilles:
Die Latenz des Verbrechens in Robert Musils Novelle »Die Vollendung der Liebe, in: Jo-
sef und Johann Strutz (Hgg.): Robert Musil und die kulturellen Tendenzen seiner Zeit.
Miinchen-Salzburg 1983, S. 29-58. Die folgenden Anmerkungen verstehen sich als Ergiin-
zungen zu Willemsens Quellenanalyse an Robert Musils Novelle unter der Fokussierung
von Franz Bleis »Prinz Hippolyte und andere Essays«.

% Zum Grauauge-Komplex vgl. Peter Henninger: Grauauge selbdritt oder: Musilkri-
tik und Psychoanalyse, in: Wolfgang Freese (Hg.): Philologie und Kritik: Klagenfurter Vor-
trige zur Musilforschung. Miinchen-Salzburg 1981, S. 81-110.

Musils mathematische Metaphorik 343

- am 17.01.2026, 16:21:19. [C—


https://doi.org/10.5771/9783968217055-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Terminologie aus der Mathematik eine neue Bildlichkeit fiir die Lite-
ratur zu erschlieffen. Vielmehr tibertragt er realitatsgeloste mathema-
tische Denkschemata zundchst in gegenstandliche und dann sogar
psychologische Bereiche. In gewisser Weise verdinglicht er die Ma-
thematik, die per se Nichtgegenstindliches beinhaltet und deren Teil-
bereich der Geometrie mit Hilfe der Analysis immer unanschaulicher
wurde. Vom Standpunkt des Mathematikers aus gesehen begibt Musil
sich mit diesem Veranschaulichungs- und Vergegenstandlichungsbe-
muhen auf verbotenes Terrain; aber genau dieses bildet fiir ihn den
dichterischen Reiz. Die Rechtfertigung dafiir bietet Musil mit seiner
kritischen Auseinandersetzung um die Anschaulichkeit und Trans-
zendenz bzw. Immanenz von Mathematik im »Torlef«. Die
»Vollendung der Liebe« arbeitet nicht mehr mit Rechtfertigungen und
wissenschaftsphilosophischen Standpunkten, sondern iberfithrt die
mathematische Theorie in dichterischen Ausdruck. Musil befindet
sich inmitten jenes erkenntnistheoretischen Spannungsfeldes, das ein
anderer Schriftsteller des 20. Jahrhunderts, der ebenfalls um Natur-
wissenschaft und Literatur bemiht war, sehr treffend umreifit. Fried-
rich Dirrenmatt konstatiert schon frith in einem Essay »Vom Sinn der
Dichtung in unserer Zeit« (1956): »Ein mehrdimensionaler Raum,
aber auch ein Atom, ist ein sinnlicher, doch nicht ein mathematischer
Unsinn.«* Unanschaulich und gegenstandslos, wie die Mathematik
sich definiert, gehorcht sie den strengen Gesetzen der Logik. Und
doch betonen Diirrenmatt wie auch Musil die inharente Irrationalitit
dieser Wissenschaft, da sie mit logisch unentscheidbaren Sitzen ope-
riere (Godel hat dies als erster bewiesen). Sie sei darin dem Glau-
bensgebdude der Religion vergleichbar, dessen Grundannahme die
unentscheidbare These ist, daf} es einen Gott gebe.

Erleichtern kann das Bewufitsein iiber die gedankliche Nahe von
Wissenschaft und Religion die Lektire insbesondere der »Vereini-
gungens« sicherlich nicht. Musil ist sich tber die Hermetik der beiden
Texte mm klaren und versteckt deshalb einen Lesetip in einem Kom-
mentar — im »Vorwort zu Novellen« schreibt er im Jahre 1911:

% Friedrich Diirrenmatt: Vom Sinn der Dichtung in unserer Zeit, in: Ders., Gesam-
melte Werke in siecben Binden. Hg. von Franz Josef Goertz. Ziirich 1991. Bd. 7: Essays
und Gedichte, S. 419-428, hier S. 421.

344 Jiirgen Meyer

- am 17.01.2026, 16:21:19. [ —


https://doi.org/10.5771/9783968217055-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hier ist nur Konzentration fast mathematischer Strenge, engstes Gedan-
kenmosaik. Interessant die Technik als Konsequenz der Grundeinstellung:
Alles Erzihlende ins Beiwerk, Bild, Satz genommen [...] Wenn ich es als
Ganzes lese bin ich ermiidet u[nd] ein wenig bose. Beliebige 10 Seiten ent-
ziicken mich immer wieder. (GW 2, S. 1314)

Musils mathematische Metaphorik 345

- am 17.01.2026, 16:21:19. Op [


https://doi.org/10.5771/9783968217055-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 17.01.2026, 16:21:19.


https://doi.org/10.5771/9783968217055-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

