
11

VON MARSYAS BIS KÜBLBÖCK.
EINE KLEINE GESCHICHTE UND THEORIE 

MUSIKALISCHER WETTKÄMPFE

Dietrich Helms 

 »Während er schreit, wird die Haut ihm über die Glieder gerissen, 
Und er ist nur eine Wunde: es rinnt ihm das Blut von dem Körper, 

Bloß sind die Sehnen, enthüllt, die Adern vibrieren ihm ohne 
Jegliche Haut; man könnte die Eingeweide, die zucken, 

Zählen und auch in der Brust die deutlich schimmernden Fasern« 
(Ovid, Metamorphosen, Buch 6, V. 387-391). 

Der Wettstreit als Horrortrip. Da findet jemand ein Instrument, übt darauf 

wie besessen, ein Autodidakt zweifellos, ein Typ von ganz unten, der sich 

erheben will über seine Verhältnisse, seine eigene Bedeutungslosigkeit. 

Schließlich fordert er den besten Musiker heraus, den er kennt — einen Gott 

der Musik. Doch er hat keine Chance, denn die Jurorinnen stehen auf der 

Seite der Macht. Sie selber sind Teil des herrschenden Systems, singen zur 

Musik des Herausgeforderten. Und so muss der Verlierer für seine Anmaßung 

bezahlen. Er wird wahrhaft bloßgestellt, das Innerste nach außen gekehrt, 

schonungslos dem fremden Blick offenbart. Er wird geschunden, seine Haut 

zu Markte getragen — und dort vergeht sie, weht im Wind und zuckt noch im 

Reflex, wenn bestimmte Melodien ertönen — an einem Baum auf dem Markt 

von Kelainai in Phrygien. 

Die antike Sage vom Wettstreit des Silens Marsyas gegen den Gott der 

Harmonie Apollon, mit der meine Geschichte des musikalischen Wettkampfs 

in der europäischen Kultur beginnt, ist heute nach Deutschland sucht den 

Superstar noch genauso aktuell, wie sie es zu Ovids Zeiten war. Musik eignet 

sich zum Wettbewerb, doch sie braucht ihn nicht. Es gibt lange Abschnitte 

in der Musikgeschichte und im Verlauf der Geschichte viele musikalische 

Kulturen, für die Wettkämpfe ohne Bedeutung sind. Natürlich lässt sich be-

haupten, Konkurrenz unter Musizierenden habe es immer gegeben. Dass uns 

https://doi.org/10.14361/9783839404065-002 - am 14.02.2026, 12:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404065-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIETRICH HELMS

12

die Musikgeschichte jedoch als eine Folge von Vergleichen und Ranglisten 

erscheint, liegt auch daran, dass die Feststellung, dass jemand der Beste 

gewesen sei, charakteristisch für unsere Art der Musikhistoriographie ist, die 

im Kern immer noch als Heroengeschichte geschrieben wird. Sind nicht die 

ersten bekannten Komponisten der abendländischen Musikgeschichte der 

»optimus organista« Leonin und der »optimus discantor« Perotin? Und wird 

nicht das erste »Ausnahme-Genie« (Finscher 2003: Sp. 1214) der Musik-

geschichte, Josquin des Prez, vor allem durch einen Brief des Girolamo da 

Sestola legitimiert, in dem dieser schreibt, er komponiere besser als Isaac — 

allerdings nur dann, wenn er wolle?  

Im musikologischen Anekdotenschatz wird über beinahe jeden, dem die 

Geschichte den Titel eines großen Meisters zuschreibt, von mindestens ei-

nem virtuosen Scharmützel berichtet. Auch wenn ihr Wahrheitsgehalt gele-

gentlich nur anhand zweifelhafter Quellen zu belegen ist, sind diese Ge-

schichten offenbar unentbehrlich für den Nachweis der Qualitäten, die den 

Meister oder gar das Genie auszeichnen. Legendär ist der musikalische Ver-

gleich zwischen Georg Friedrich Händel und Domenico Scarlatti im Jahre 

1707, von dem John Mainwaring allerdings erst 1760 berichtet (1987: 66-67; 

vgl. auch Pont 1991).1 Nicht ganz vertrauenswürdig auch der dennoch in  

allen Bach-Biographien wiedergegebene Bericht vom Wettstreit zwischen 

Johann Sebastian Bach und Louis Marchand, dem sich der französische  

Virtuose durch Flucht entzogen haben soll (Geck 2000: 14). Gesicherter sind 

die Auseinandersetzungen Mozarts2 — so z.B. im Jahr 1781 mit Muzio Cle-

menti (vgl. Komlós 1989) —, wenn auch Mozarts Briefe alles andere als aus-

gewogene Quellen sind. Die Aufzählung ließe sich beliebig fortführen z.B. 

mit Haydns Sieg über seinen Schüler Ignaz Joseph Pleyel 1792 oder Beetho-

vens Beweis seines Genies gegen Daniel Gottlieb Steibelt 1800.  

Die »Sieger« dieser Konkurrenzen wurden per Akklamation durch die 

Anwesenden festgestellt und nicht offiziell durch eine Jury proklamiert. So 

gab es auch keine erklärten Verlierer. Von Preisgeldern ist selten die Rede;

                                                          

1  Scarlatti musste selbstverständlich verlieren, zumal Mainwaring zuvor schon da-
von berichtet, Scarlatti (ob Domenico oder Alessandro geht aus der Quelle nicht 
hervor) habe bereits bei einem ersten Treffen in Venedig festgestellt, dass nur 
zwei so auf dem Flügel spielten: der berühmte »Sachse« und der Teufel (Main-
waring 1987: 62). 

2  Weitgehend legendär bleibt dagegen die wohl bekannteste Konkurrenz Mozarts 
mit Antonio Salieri. Der historisch gesicherte Kern der Legende ist allerdings die 
Aufführung von Mozarts Einakter Der Schauspieldirektor in der Folge von Salie-
ris Prima la musica e poi le parole 1786, die allein durch die zeitliche Nähe den 
Vergleich zwischen den Komponisten herausforderte. Weitere Vergleiche Mo-
zarts sind u.a. mit Sixt Bachmann auf der Orgel (1766) und Johann Wilhelm 
Häßler (Orgel und Klavier) überliefert (s. Siegele 1999 und Keym 2002: Sp. 845).  

https://doi.org/10.14361/9783839404065-002 - am 14.02.2026, 12:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404065-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON MARSYAS BIS KÜBLBÖCK

13

es ging vermutlich vor allem um Ehre und Ansehen, die sich allerdings 

durchaus auszahlen konnten. Die Vergleiche dienten Publikum und Musikern 

in höfischen Kammern und großbürgerlichen Salons vor allem als Gegenstand 

von Gesprächen (vgl. das Beispiel in Komlós 1989: 7), wobei — und hier wird 

ihr eigentlicher sozialer Sinn gelegen haben — mit den jeweiligen Ge-

schmacksurteilen und der Kunst, diese zu begründen, Konkurrenzen inner-

halb des Publikums ausgetragen werden konnten, die halfen einen Konsens 

zu bilden.3

Hier geht es jedoch nicht um die Beschreibung eines Phänomens, dass 

ich zur Unterscheidung Konkurrenz nennen möchte, und dass tatsächlich ein 

universales Prinzip der Kommunikation ist. Als solches sagt es jedoch kaum 

etwas über die Spezifik musikalischer Kommunikationssysteme aus. Huizin-

gas (1956: 158) Behauptung, kein kultureller Bereich sei stärker vom Prinzip 

des Wettbewerbs durchzogen als die Musik, ist nur aufrecht zu erhalten, 

wenn man, wie er, Konkurrenzen, Parteienstreite (wie den Buffonisten-

streit, die Auseinandersetzungen zwischen Gluckisten und Piccinnisten oder 

die Fehden zwischen Wagnerianern und Brahminen) und tatsächliche Wett-

bewerbe undifferenziert nebeneinander stellt. In der Tat haben alle diese 

Auseinandersetzungen eines gemeinsam: Sie definieren Grenzen sozialer 

Kommunikationssysteme. Da sie jedoch hierzu unterschiedliche Mechanis-

men verwenden und unterschiedlich in sozialen Systemen wirken, sind sie 

kaum unter einen Begriff zu subsumieren. An dieser Stelle soll es aus-

schließlich um die Untersuchung von Wettbewerben gehen, die ich als stark 

formalisierte und regularisierte Vergleiche definiere, die eine im Vorhinein 

bestimmte, institutionalisierte Entscheidungsinstanz und einen festgelegten 

Preis für den Gewinner aufweisen.  

                                                          

3  Der direkte Vergleich war vor der Erfindung der Schallaufzeichnung die einzige 
Möglichkeit des Publikums, instrumentale Fähigkeiten und schließlich auch indi-
viduelle Interpretation differenzieren zu lernen, Geschmack auszubilden und zu 
demonstrieren. Die im 18. Jahrhundert zunehmenden Berichte von Konkurren-
zen sind eine Begleiterscheinung der fortschreitenden Trennung der Systeme 
von Musikern und Hörern, die mit der Etablierung des bürgerlichen Konzerts ab-
geschlossen war. Im Salon waren diese Grenzen weniger starr. Musiker im Kon-
zert konnten sich allein durch ihre in der Interpretation ausgedrückte Individua-
lität differenzieren. Ihre Hörer wiederum mussten lernen, diese Individualität 
zu erkennen und gleichzeitig Geschmack an Interpretationen als neues soziales 
Distinktionsmittel zu entwickeln. Konkurrenzen wie die beschriebenen dienten 
der diskursiven Annäherung an das, was guter Geschmack war resp. genannt 
wurde. Die Musiker erfuhren aus erster Hand, was ihre Hörer von ihnen erwar-
teten — eine Rückkoppelung, die im bürgerlichen Konzert kaum noch möglich 
ist. Um 1800 übernahm das Musikfeuilleton diese Funktion. 

https://doi.org/10.14361/9783839404065-002 - am 14.02.2026, 12:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404065-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIETRICH HELMS

14

Theorie:  Einige Vorbemerkungen 

Ich möchte die These aufstellen, dass musikalische Wettbewerbe immer 

dann für soziale Systeme oder gar die gesamte Gesellschaft wichtig werden, 

wenn Kommunikation durch oder mit Musik gefährdet ist. Die system-

theoretische Kommunikationstheorie Niklas Luhmanns, von der mein Modell 

angeregt ist, geht von der aus dem Konstruktivismus übernommenen An-

nahme aus, dass das Zustandekommen von Kommunikation im Prinzip un-

wahrscheinlich ist. Da versuchen zwei Bewusstseine miteinander in Kontakt 

zu treten, sich gegenseitig zu beeinflussen, obwohl beide füreinander völlig 

undurchschaubar sind. Man schaut dem anderen eben nur vor den Kopf, man 

kann seine Reaktionen beobachten, nicht jedoch, was er wirklich denkt. Die 

Evolution hat allerdings, so Luhmann, Mittel geschaffen, diese Unwahr-

scheinlichkeit von Kommunikation wahrscheinlicher zu machen: Medien 

(Luhmann 1984: 220). Diese Definition von Medien ist ungewohnt, jedoch für 

die Beschreibung von Kommunikationsprozessen durchaus fruchtbar, weil sie 

gegensätzliche Phänomene des Alltagsbegriffs »Medium« (z.B. das »Medium 

Sprache« als Mittel der Kommunikation und das »Medium Radio« als Kanal 

der Kommunikation) in einer Funktion zusammenführt. Luhmann geht von 

drei zentralen Problemen der Kommunikation aus: Verbreitung, Verstehen 

und Erfolg. Jedes wird durch ein spezifisches Medium gelöst.  

Das Problem der Verbreitung entsteht aus der Unwahrscheinlichkeit, 

dass eine Mitteilung den anderen über Orte und Zeiten hinweg überhaupt 

erreicht. Dieses Problem wird durch Verbreitungsmedien wie die Schrift  

oder auch die Schallaufzeichnung gelöst.  

Das Problem des Verstehens entsteht durch die Unwahrscheinlichkeit, 

dass zwei Kommunizierende den Eindruck haben, tatsächlich dasselbe zu 

meinen. Sie haben keine Möglichkeit, die Gedanken des anderen zu lesen. 

Ihr gegenseitiges Verstehen können sie nur feststellen, indem sie die Reak-

tionen ihres Gegenübers auf ihre Mitteilung beobachten. Entsprechen diese 

Reaktionen den eigenen Erwartungen, müssen sie von Verstehen ausgehen. 

Medien wie die Sprache machen Verstehen wahrscheinlich, da durch einen 

komplexen Code die möglichen Reaktionen des Gegenübers festgelegt und 

stark begrenzt werden. Medien, die Verstehen herstellen, werden in der 

Systemtheorie Luhmanns Verstehensmedien genannt.  

Das dritte Problem ist der Erfolg einer Kommunikation, d.h. die Unwahr-

scheinlichkeit, dass ein Gegenüber in der Kommunikation in genau der Wei-

se auf eine Mitteilung reagiert, wie man es wünscht. Dieses Problem wird 

durch Erfolgsmedien gelöst, wie z.B. die Macht, das Geld oder die Liebe. Sie 

https://doi.org/10.14361/9783839404065-002 - am 14.02.2026, 12:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404065-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON MARSYAS BIS KÜBLBÖCK

15

fließen als symbolische Generalisierungen (z.B. durch Gesten der Macht, 

Versprechen finanzieller Belohnung oder Zeichen von Liebe) in die Kommu-

nikation mit ein und können den anderen motivieren, das Gewünschte zu 

tun.

Niklas Luhmann hat die Evolution der Kommunikation als ein »hydrau-

lisches Geschehen der Repression und Verteilung von Problemdruck«  

beschrieben (Luhmann 1984: 219). Damit beschreibt er die Beobachtung, 

dass mit einem Problem der Kommunikation, das von einem sozialen System 

gelöst wurde, ein anderes umso drängender wird. Durch die Entwicklung 

komplexer Codes z.B. wird das Verstehen wahrscheinlicher, die möglichen 

Anschlusshandlungen eindeutiger und in der Anzahl reduziert. Gleichzeitig 

verhindert jedoch eben diese Komplexität eine weite Verbreitung — man 

denke nur an wissenschaftliche Fachsprachen. So können komplexe Codes 

auch dazu genutzt werden, die Zahl der Personen, die das System tragen, 

klein zu halten und gleichzeitig das (Ein-)Verständnis unter diesen zu för-

dern.

Benutzt ein System dagegen ein Verbreitungsmedium wie den Noten-

druck, um das Problem der Reichweite von Kommunikation zu lösen, wird 

gleichzeitig das Verstehen erschwert, die Zahl möglicher Anschlusshandlun-

gen wächst. Die Notation machte es Komponisten möglich, über räumliche 

und zeitliche Distanzen hinweg mit Musikern zu kommunizieren. Gleichzeitig 

gaben sie damit die Möglichkeit aus der Hand, die Reaktionen der Musiker 

auf ihre Mitteilung in Noten, das Verstehen, zu beobachten, zu kontrollieren 

und gegebenenfalls auch zu korrigieren. Ohne die Erfindung der Noten-

schrift gäbe es keine Diskussion um Interpretationen, keine Musikkritik und 

keine Musikwissenschaft im heutigen Sinne.  

Gelingt es einem System schließlich, das Problem des Erfolgs zu lösen, 

werden wiederum das Verstehen und auch die Verbreitung unwahrschein-

licher. Ein komponierender König wird nie Gewissheit haben, aus welchem 

Grund seine Höflinge seine Kompositionen loben: Ist es ihre musikalische 

Qualität oder die Macht, die er symbolisiert? Trägt letzteres tatsächlich ent-

scheidend zum Erfolg bei, bleibt die Verbreitung wahrscheinlich auf den 

Machtbereich des königlichen Komponisten beschränkt. Ein ähnliches Bei-

spiel lässt sich für das Erfolgsmedium Liebe konstruieren: Die Mitglieder  

einer Boygroup können nie wissen, ob ihr Erfolg auf eine bestimmte Eigenart 

ihrer Songs oder auf ihr gutes Aussehen, ihre (ver-)liebenswürdige Show zu-

rückgeht. Ist es tatsächlich auch und vor allem die Liebe, grenzen sie damit 

die Verbreitung ihrer Songs auf all diejenigen ein, die auf das Liebesangebot 

ansprechen.  

https://doi.org/10.14361/9783839404065-002 - am 14.02.2026, 12:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404065-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIETRICH HELMS

16

Man kann die These Luhmanns vom »hydraulische[n] Geschehen der  

Repression und Verteilung von Problemdruck« anschaulich als ein System  

kommunizierender Röhren beschreiben, das aus der Physik bekannt ist. Wird 

der Flüssigkeitsspiegel in einer der untereinander verbundenen Röhren ge-

senkt, muss er unweigerlich in den anderen beiden ansteigen.4

   

Abbildung 1:  Modell des »hydraulischen Geschehens« der Repression und Verteilung 
von Problemdruck in der Kommunikation 

Auf dieser theoretischen Grundlage lässt sich eine These für die Beschrei-

bung der Funktion musikalischer Wettbewerbe formulieren: 

Wettbewerbe helfen sozialen Systemen immer dann, ein Gleichgewicht 

wieder herzustellen, wenn in der Kommunikation die Verbreitung so ver-

einfacht und so überaus wahrscheinlich wird, dass die Eindeutigkeit des 

Verstehens durch die anwachsende Kontingenz gefährdet ist. Sie tun dies, 

indem sie die individuellen Codes des Siegers mit dem Erfolgsmedium  

(Definitions-)Macht ausstatten. 

Eindeutigkeit herrscht vor allem in einfachen Kommunikationssystemen, 

wenn z.B. Musiker und Hörer eine Einheit bilden (wie etwa in Reigentän-

zen), wenn Kommunikationssysteme überschaubar und Codes eindeutig sind. 

Ein Gegeneinander mit und durch Musik wird erst dann wahrscheinlicher, 

wenn Kommunikation komplexer wird, wenn sich Teilsysteme ausdifferen-

zieren und gegeneinander abschließen: Komponisten von Musikern, Musiker 

von Hörern, Hörer von anderen Hörern. 

                                                          

4  Ob man dieses Bild so weit treiben kann, dass man hieraus rechnerische Vorher-
sagen auf die Zunahme des Problemdrucks in den anderen Röhren ableiten kann 
(z.B. in der Art, dass sich bei drei gleich starken Röhren die verdrängte Flüssig-
keit, die den Problemdruck repräsentiert, zu jeweils 50 Prozent auf die beiden 
anderen Röhren verteilt), sei dahingestellt. 

  Verstehen  Verbreitung  Erfolg

wahrscheinlicher

unwahrscheinlicher

https://doi.org/10.14361/9783839404065-002 - am 14.02.2026, 12:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404065-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON MARSYAS BIS KÜBLBÖCK

17

Eine Gefahr für das Verstehen, d.h. für die Eindeutigkeit möglicher  

Anschlüsse, besteht immer dann, wenn durch die Verbreitung Möglichkeiten 

struktureller Koppelung zwischen Systemen geringer werden, wenn die 

Chancen einer gegenseitigen Verstehenskontrolle der Kommunikationspart-

ner abnehmen und die verwendeten Codes dadurch immer beliebiger wer-

den. In einem Wettbewerb einigt sich das System auf »gute« und »schlech-

te« bzw. wahrscheinlichere und unwahrscheinlichere Codes, gibt ersteren 

Eindeutigkeit und schließt letztere entweder aus dem System aus oder gibt 

ihnen nachrangige, weniger wahrscheinliche Bedeutungen. Es wird mit dem 

Sieger ein symbolischer Konsens hergestellt, der mit genügend Macht ausge-

stattet ist, zukünftige Kommunikationen — Kompositionen, Interpretationen 

oder auch Publikumsreaktionen — in seinem Sinne zu determinieren.  

Ich werde meine These an vier Stationen der Musikgeschichte erläutern, 

die gleichzeitig wichtige Daten einer Geschichte des Wettbewerbs in der 

Musik darstellen: den Agonen des antiken Griechenlands, den Puis der fran-

zösischen Trouvères und den damit vergleichbaren Singschulen der Meister-

singer, den Nachwuchs- und Amateurwettbewerben seit dem Beginn des 19. 

Jahrhunderts und schließlich den aktuellen Castingshows. 

Selbstdefinition: Griechische Agon(i)e 

Organisierte Wettbewerbe begegnen uns in der griechischen Antike bereits 

dort, wo Mythen und Legenden in Geschichten und dann in Geschichte über-

gehen. Bereits die ältesten schriftlichen Quellen, in die Jahrhunderte alte 

mündliche Überlieferung einfloss, berichten wie selbstverständlich von  

musischen Wettbewerben. Homer erzählt im 8. Jahrhundert v. Chr. in der 

Odyssee, wie Alkinoos, König des mythologischen Volkes der Phaiaken, gym-

nische Wettkämpfe zu Ehren des Odysseus ausrichtete. Nachdem der Held 

alle Disziplinen außer dem Laufen gewonnen hat, gibt Alkinoos zu, dass sein 

Volk zwar keine guten Boxer und Ringer hervorgebracht habe, im Laufen, 

Tanzen und Singen jedoch alle anderen übertreffe. Dies möge Odysseus sei-

nen Freunden berichten, wenn er wieder zuhause sei (Homer, Odyssee VIII, 

246-67).  

Glaubt man den autobiographischen Aussagen in den Texten Hesiods (um 

700 v. Chr.), war der Dichter, der sich selbst als einen Bauern beschrieb, 

den die Musen das Anfertigen von Hymnen lehrten, der erste bekannte  

Sieger eines musischen Wettkampfs, der weder Gott noch mythologische 

Gestalt war. Er erwähnt in seinen Erga (650-662), dass er bei den Spielen 

https://doi.org/10.14361/9783839404065-002 - am 14.02.2026, 12:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404065-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIETRICH HELMS

18

zur Beisetzung des Königs von Chalkis, Amphidamas, mit einem Hymnos den 

Preis gewann.  

Seit dem 7. Jahrhundert sind Wettkämpfe für Kitharoden bei den alle 

acht Jahre stattfindenden Pythischen Spielen in Delphi und bei dem Fest des 

Apollon Karneios in Sparta belegt (West 1992: 19). Der erste Superstar die-

ser Zeit war der Kitharode Terpander. Er gewann die ersten Spiele in Sparta 

im Gesang zur Kithara zur Zeit der 26. Olympiade (676-672 v. Chr.), wie  

Athenaios von Naukratis (Deipnosophistae, 635e) um 200 n. Chr. aus einem 

Text des Dichters Hellanicos über die Sieger der Karneia zitiert. Mit Siegen 

bei vier aufeinander folgenden Wettkämpfen prägte Terpander die Pythien 

für eine ganze Generation. Pseudo-Plutarch beschreibt noch in römischer 

Zeit seinen Ruhm als Gründervater des Gesangs zur Kithara (Ps.-Plutarch, 

Peri mousices, 1132E).

Im frühen 6. Jahrhundert wurden die großen panhellenischen Feste 

durch weitere musische Wettkämpfe aufgewertet. Es gab neben den zahl-

reichen Disziplinen für Dichter und Rezitatoren, d.h. z.B. für Rhapsoden, 

Tragöden und Komöden, viele Wettbewerbe für Kitharisten und Kitharoden, 

Auleten und Auloden, d.h. für Instrumentalsolisten und Sänger zu Instru-

menten, für Chorgesang und Instrumentalisten, die Chöre begleiteten. Bei 

den Panathenaeen in Athen wurden vermutlich seit 525 v. Chr. Rhapsoden-

wettbewerbe organisiert, bei denen in einer Art rezitatorischem Staffellauf 

die vollständige Illias und die Odyssee vorgetragen wurden (West 1992: 19). 

Von den vier großen panhellenischen Festen, den Olympien, den Pythien, 

den Isthmien und den Nemeen, blieben nur die Olympischen Spiele die  

gesamte Zeit ihres Bestehens in der Antike ausschließlich gymnische Wett-

kämpfe (Herz 1990: 175).5

Neben den großen, den Göttern gewidmeten Festen von panhellenischer 

Strahlkraft, deren Sieger prestigeträchtige, symbolische Preise sowie eine 

ganzen Reihe von rechtlichen Privilegien gewannen, entstanden auf lokaler 

Ebene eine Vielzahl kleinerer Spiele, für die Geldpreise ausgelobt wurden. 

Sie fanden im Gegensatz zu den nur alle vier bis acht Jahre veranstalteten 

panhellenischen Spielen meist jährlich statt oder wurden auch nur einmalig 

zu besonderen Anlässen wie z.B. Trauerfeiern veranstaltet. Die große Zahl 

von Agonen, die finanzielle Entlohnung versprachen, begünstigte die Ent-

wicklung eines Berufsmusikertums, das sich in mächtigen Verbänden so ge-

nannter Techniten organisierte, die wiederum eigene Agone organisierten.  

                                                          

5  Das änderte sich allerdings in den neuzeitlichen Olympischen Spielen mit den 
Spielen von Stockholm 1912, bei denen zum ersten Mal ein Kunstwettbewerb 
ausgeschrieben wurde (Heinze 2005: 34). Vgl. auch den Beitrag von Fred Ritzel 
in diesem Band.

https://doi.org/10.14361/9783839404065-002 - am 14.02.2026, 12:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404065-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON MARSYAS BIS KÜBLBÖCK

19

Die Techniten hatten einen ähnlichen Status und ähnliche Rechte wie 

Priester (Kübler 1934). Agone waren immer zuerst kultische Handlungen, 

Gottesdienste, Annäherungen an Gottheiten, die sich ihre Göttlichkeit durch 

ständige Konkurrenz erkämpfen und erhalten mussten. Die Bewohner des 

Olymps lebten es denen vor, die an sie glaubten: Ihre Macht wurde ständig 

herausgefordert, musste immer wieder im Kampf bestätigt werden. Der  

unbedeutende Quellgott Marsyas zweifelte die Herrschaft Apollons an und 

musste dafür bitter bezahlen. Die Musen, im Wettstreit zwischen Marsyas 

und Apollon zwar nicht die Unparteiischen, aber doch die Jurorinnen, fühl-

ten sich ihrerseits durch die Kunst des Kitharisten Thamyris heraus-

gefordert. Sie blendeten ihn und verwirrten seinen Geist, so dass er für  

immer verstummte (Homer, Illias II, 594-600, oder Ps.-Plutarch, Peri mou-

sices, 1132B). Auch Orpheus stellte eine Provokation göttlicher Macht dar, 

die nicht ungesühnt blieb.6

Die Mythen machen deutlich: Wer das Sagen hat, will auch das Singen 

haben — und umgekehrt. Macht kann auch als Definitionsmacht bei der Fest-

legung musikalischer Codes bewiesen werden. Die Musenkünste waren ein 

Attribut der Göttlichkeit. Die Funktion der musiké wird auch noch von Pseu-

do-Plutarch als Kommunikation mit den Göttern angesehen (Peri mousices,

1131D-E). Nicht nur die Pythagoreer verehrten die Musik als Abbild der gött-

lichen Harmonie, die sie in der ganzen Schöpfung erkannten. Platon stellt 

im 4. Jahrhundert v. Chr. dar, dass ein Dichter oder Musiker nicht aus sich 

selbst heraus schöpft, sondern von den Musen besessen wird. Aus seinem 

Mund spricht die Gottheit (Platon, Ion, 533b-535a). Platon verwendet in  

seiner Beschreibung ein aufschlussreiches Bild: Die göttliche Inspiration 

funktioniere wie ein Magnetstein, der Eisenringe anzieht und sie magne-

tisiert, so dass diese wiederum andere Eisenringe anziehen. So inspirierten 

die Musen den Dichter mit göttlichem Feuer, dieser seine Interpreten und 

diese wiederum die Hörer. Die Beliebtheit eines Stücks und die Kunstfertig-

keit seiner Ausführung werden so zu Zeichen göttlicher Inspiration.  

Man kann diese Begeisterung für Wettkämpfe einem »allgemeinen Ge-

fühl des Wettbewerbs«, welches das »gesamte Leben Griechenlands […] von 

Anfang an« durchdrang (Herz 1990: 175),7 zuschreiben und die Erklärung 

hierfür in religiösen Vorstellungen suchen. Doch verkürzt eine solche Er-

klärung die Ursachen, die sich hinter einer so ausgeprägten Kultur des Wett-
                                                          

6  In römischer Zeit berichtet Ovid vom Wettkampf der Musen gegen die Periden. 
Die Nymphen als Jurorinnen sprechen den Musen den Sieg zu und die Periden 
werden in Elstern verwandelt (Ovid, Metamorphosen, Buch 5, 294-678). 

7  Vgl. zu dieser Einschätzung auch Meier 1893: 840, ebenso seine Beschreibung 
der tiefen Verwurzelung des agonistischen Prinzips in der griechischen Gesell-
schaft. 

https://doi.org/10.14361/9783839404065-002 - am 14.02.2026, 12:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404065-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIETRICH HELMS

20

kampfes verbergen. Jeder Grieche gehörte verschiedenen sozialen Gruppen 

an. Er war eingebunden in den Genos, seine Sippe, die Phyle, seinen 

Stamm, und schließlich seine Polis — ein Begriff, der sich mit Stadt nur un-

zureichend übersetzen lässt, denn wie auch Genos und Phyle definierte sich 

die Polis nicht durch topographische Grenzen oder einen politischen Ein-

flussbereich, sondern allein als Personalverband (Meyer 1980: 68-70).8 Das 

gleiche gilt für das Griechische, das keinen Staat, kein Territorium, keinen 

politischen oder ökonomischen Einflussbereich und keine Ethnie bezeichnet, 

sondern einen Verband von Menschen, die sich zu einem bestimmten Kult 

und einer bestimmten Kultur bekannten. Während es Territorialstaaten zur 

Selbstdefinition ausreicht, die eigenen Grenzen durch militärische Mittel zu 

erkämpfen, und Monarchien sich durch Anerkennung und Durchsetzung der 

Gewalt des Herrschers selbst bestimmen, brauchen Systeme oder Gesell-

schaften, die sich als Personalverbände verstehen, die Einigung auf Codes, 

die von allen Beteiligten möglichst gleich und eindeutig verstanden werden: 

auf einen gemeinsamen Götterhimmel z.B., auf gemeinsame Gesetze oder 

eine gemeinsame Sprache. 

Die musikalische Agonistik begann in dem historischen Augenblick im 7. 

Jahrhundert v. Chr. aufzublühen, als sich die griechische Kultur, die ohne-

hin in einer zerklüfteten Landschaft und auf Hunderten von Inseln früh 

schon das Problem der Kommunikation kannte, weiter ausdehnte und Kolo-

nien bildete, rund um das Mittelmeer und das Schwarze Meer, von Marseille 

bis Zypern, von der Krim bis nach Ägypten. Die Verbreitung einer Kultur  

über große räumliche und damit auch zeitliche Distanzen und die Nach-

barschaft zu sehr unterschiedlichen, lokal vorgefundenen Kulturen gefähr-

det das Verstehen, die Eindeutigkeit der Codes. Die panhellenischen Spiele 

hatten für die griechische Kultur eine überlebenswichtige Funktion: Sie  

produzierten angesichts des Problems der Verbreitung Verstehen durch das 

Herstellen von Konsens. Auf den Treffen der Agonisten wurden immer  

wieder neu Grenzen gezogen zwischen dem, was als Griechisch, und dem, 

was als Nicht-Griechisch gelten konnte.  

Die Sieger der Agone, d.h. diejenigen Kulturschaffenden im wahrsten 

Wortsinne, die bei den Wettkämpfen am eindeutigsten verstanden wurden, 

die die meisten gleichen Anschlusshandlungen auf sich vereinigen konnten, 

zogen mit der so gewonnenen Autorität und göttlich begründeten Defini-

tionsmacht durch das Land und stimmten die Kultur auf sich ein. Sie sorgten 

für ein eindeutiges Verstehen kultureller Codes und verbreiteten diese Kon-

                                                          

8  Auch wenn in Athen später die Phylen aufgelöst und als Stadtteile neu organi-
siert wurden, blieb das Prinzip, dass die Menschen nicht nur Familie und 
Stamm, sondern auch den Staat (aus-)machten. 

https://doi.org/10.14361/9783839404065-002 - am 14.02.2026, 12:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404065-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON MARSYAS BIS KÜBLBÖCK

21

sens-Kunst so lange, bis das Erfolgsmedium Macht, der Ruhm, den ein Sieg 

in Sparta, Delphi oder Athen bedeutete, verblasste. Die Sieger vieler wichti-

ger Agone wurden Teil der Tradition, ihre Namen sind bis heute überliefert. 

Bezeichnend ist, dass die Spielweisen, die entwickelt wurden, Nomoi, über-

setzt: Gesetze genannt wurden und Terpander, der Sieger vieler Wett-

bewerbe, als Nomothetes, als Gesetzgeber angesehen wurde (Ps.-Plutarch, 

Peri mousices, 1132C ff., bes. 1133B; vgl. auch Platon, Politeia, 424c ff.; 

West 1992: 337). Reisende Techniten brachten ihre Kunst bis an die Grenzen 

der bekannten Welt. So berichtet Plutarch (Alexander, Kap. 72), dass bei 

einem Aufenthalt Alexanders des Großen in Ekbatana (das heutige Hamadan 

im westlichen Iran) 3000 Techniten zu Festspielen zusammen kamen — eine 

gewaltige Zahl angesichts der relativ kleinen Trägerschicht der Kultur und 

der Entfernung vom eigentlichen Kern der Kultur. Als die griechische Kultur 

in der römischen aufging, erreichte die Agonistik ihre größte Verbreitung. 

Aus dem 3. Jahrhundert n. Chr. stammt das Grab eines 16-jährigen Chor-

aules in Köln, eines Aulos-Spielers, der Chorgesang begleitete. Der Knabe 

kam aus dem kleinasiatischen Mylasa und war auf seiner Tournee zusammen 

mit seinem Vater bis an die Grenzen Germaniens gekommen (Herz 1990: 

181/187). 

Mit der Eroberung der griechischen Siedlungsgebiete zwischen Süditalien 

und Kleinasien durch das römische Reich endeten die griechischen Agone 

nicht. Der römische Staat definierte sich als territoriale Macht, er konnte 

daher eklektizistisch die verschiedenen Kulturen der eroberten Gebiete in 

sich aufnehmen. Das Griechische blieb als die wichtigste Kultur des römi-

schen Reichs bestehen. Die Agone, die auf römischem Territorium und auch 

für Römer veranstaltet wurden, waren letztendlich griechische Spiele. Die 

Römer übernahmen lediglich das Protektorat über die Technitenverbände 

und garantierten ihre Privilegien — sicherlich auch, um sie zu kontrollieren. 

In Rom selbst organisierte sich eine »Societas cantorum Graecorum« (Wille 

1967: 362). Doch erst mit der römischen Kaiserzeit blühten die Wettbe-

werbe mit einer großen Zahl von Neugründungen stark auf und es entwickel-

ten sich Ansätze einer genuin römischen Agonistik. Die große Zahl der neu 

gegründeten Agone diente der Verehrung des zum Gott erhobenen Kaisers. 

In einem Reich, dessen Grenzen immer schwerer zu kontrollieren waren, 

dessen Sprachen, Kulturen, Gottheiten unüberschaubar wurden, wurde ei-

ne, den Gottkaiser ehrende und von ihm legitimierte »Leitkultur« wichtig. 

Spezielle Preise für lateinische Dichtung sollten die Gleichwertigkeit der 

römischen Kultur mit der griechischen belegen — ohne jedoch großen oder 

auch nur nachvollziehbaren Einfluss auf die lateinische Literatur zu erlangen 

(White 1998: 85). 

https://doi.org/10.14361/9783839404065-002 - am 14.02.2026, 12:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404065-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIETRICH HELMS

22

Rom, das Zentrum der Macht, erlebte die ersten periodisch wiederkeh-

renden Wettkämpfe erst unter Kaiser Nero ab 60 n. Chr.9 Die so genannten 

Neronien, die in Abständen von fünf Jahren stattfanden und musische, gym-

nische und hippische Wettkämpfe umfassten, endeten mit dem Tod des Kai-

sers. Zu sehr waren sie mit der Person ihres Ausrichters, Teilnehmers und — 

wen wundert es — ständigen Siegers verknüpft (Wille 1967: 340-350). Erst 

Domitian richtete 86 n. Chr. mit den alle vier Jahre statt findenden ludi  

Capitolini den ersten dauerhaften und wichtigsten römischen Agon nach 

griechischem Muster ein, der in der Rangfolge gleich nach den vier klassi-

schen panhellenischen Spielen gezählt wurde (Leppin 1992: 171; umfassend 

dazu Caldelli 1993). Spätere Kaiser gründeten — als Teil ihres Herrscher-

kultes — weitere Agone (Herz 1990: 184f.), so dass Rom im 2. und 3. Jahr-

hundert n. Chr. zur wichtigsten Wettkampfstätte im Westen wurde (Leppin 

1992: 171). Die griechische Agonistik endete zusammen mit dem römischen 

Gottkaisertum. Das aufkommende Christentum stand dem heidnischen Kult 

der Spiele kritisch gegenüber (Herz 1990: 185). Ihre Funktion für die Produk-

tion eines den Staat vereinigenden kulturellen Konsens hätte das Christen-

tum, das 391 von Kaiser Theodosius als Staatsreligion eingeführt wurde, in 

West- wie auch in Ostrom übernehmen können — wäre nicht die Stadt Rom 

kurz darauf von den Westgoten überrannt worden.  

Die Bedeutung der Musenkünste für die Selbstdefinition ihrer Gesell-

schaft war den Griechen selbst bewusst. Im letzten Viertel des 5. Jahrhun-

derts v. Chr. entstand ein Streit zwischen Tradition und Innovation, der 

nicht zuletzt durch die Entwicklung der Wettkämpfe ausgelöst wurde. Die 

Demokratisierung hatte eine Verbreiterung der kulturellen Trägerschicht 

mit sich gebracht, die nach einfacheren Codes verlangte, um Verstehen zu 

sichern. Als erster warnte Damon vor den gesellschaftlichen Folgen, die  

Änderungen in der Musik nach sich zögen, und Platon spricht, sich auf  

Damon berufend und durch den Mund des Sokrates, den Gründungssatz der 

Musiksoziologie, dass man Neuerungen in der Musik scheuen solle, denn 

noch nie seien die Gesetze der Musik geändert worden, ohne dass sich auch 

die Gesetze der sozialen Ordnung geändert hätten (Platon, Politeia, 424c). 

Aus diesem Grund fordert er auch in seiner Schrift Nomoi, dass bei Wett-

kämpfen nicht der Geschmack der Mehrheit entscheiden solle, wie dies z.B. 

bei Wettbewerben in griechischen Siedlungsgebieten in Sizilien und Italien 

der Fall sei. Die Masse falle zu leicht auf denjenigen herein, der ihr Genuss 

                                                          

9  Nichtperiodische Agone zu besonderen Anlässen veranstalteten in Rom aller-
dings bereits Caesar und Augustus (Meier 1893: 866). Augustus richtete mit den 
Actia einen alle vier Jahre in Nikopolis stattfindenden Agon zum Gedenken an 
seinen Sieg in Actium ein.  

https://doi.org/10.14361/9783839404065-002 - am 14.02.2026, 12:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404065-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON MARSYAS BIS KÜBLBÖCK

23

durch seine Kunststückchen bereitet. Vielmehr sollten die Gebildetsten, Tu-

gendhaftesten und Tapfersten als Richter den Sieger bestimmen. Musik habe 

einen pädagogischen, charakterbildenden Effekt, der durch den Massen-

geschmack viel zu leicht korrumpiert werde (Platon, Nomoi II, 657d-659d). 

Platon versuchte vergeblich, die Eindeutigkeit von Codes, die Profanisierung 

ihrer göttlichen Herkunft durch handwerkliche Kunststückchen, durch Ein-

schränkung von Verbreitung mit Hilfe von Expertenjurys zu bewahren. Eine 

Generation später, in Aristoteles' Politika, ist von der Musik bei Wett-

bewerben nur noch als Genussmittel die Rede, als bloßes Präsentieren von 

Kunstfertigkeit professioneller Musiker, das des Freien Bürgers nicht würdig 

sei, denn es sei gemein und mache gemein (Aristoteles, Politika VIII, 1341b 

10-15). 

Zum ersten Mal in der Geschichte begegnet uns hier eine Diskussion der 

Differenz von Qualität und Quantität, aus der heraus sich die Dynamik von 

Wettbewerben speist. Es soll der Beste gewinnen. Doch die Beurteilung von 

Qualität — ob man sie ethisch definiert, wie Platon und Aristoteles, oder 

handwerklich oder künstlerisch-ästhetisch — fragt nach einem komplexen 

Code, der fehlerfrei beherrscht, d.h. eindeutig verstanden wird. Gleichzei-

tig kann der Gewinn nur durch einen Konsens erzielt werden, der wiederum 

durch einen auf das Allgemeinverständliche reduzierten und daher wenig 

eindeutigen Code gefördert wird. In dem Problem, das rechte Maß von  

Qualität und Quantität, von Verstehen und Verbreitung zu finden, liegt die 

gesellschaftliche Funktion musischer Wettbewerbe begründet. Weder eine 

reine Expertenkultur, die einen beschränkten Code als traditionell betoniert 

und ihn in immer größerer Komplexität bei immer größerer Eindeutigkeit 

des Verstehens, aber um den Preis des Rückgangs von Verbreitung durch-

führt, noch die Massenkultur, die immer neue, einfache, vieldeutige Codes 

in sich aufsaugt und zu einer Beschleunigung der Innovation von Äußerlich-

keiten und damit zur Auflösung der Tradition durch Beliebigkeit führt, ist 

für ein soziales System und letztendlich für eine Gesellschaft wünschens-

wert.

Hermetik:  Vom Pui  zum Meistersang und zurück 

Überschaubare, klar hierarchisch gegliederte Systeme wie z.B. die Höfe des 

Adels im Mittelalter brauchen an sich keine organisierten musikalischen 

Wettbewerbe. Sie produzieren aus sich selbst heraus genug Konkurrenz und 

sind hermetisch genug, um eine Stabilität des Systems zu gewährleisten. 

Höfische Musik und Dichtkunst suchen nicht die Verbreitung, sondern eher 

https://doi.org/10.14361/9783839404065-002 - am 14.02.2026, 12:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404065-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIETRICH HELMS

24

das Gegenteil: die Privatheit. Durch musikalische Fähigkeiten versucht der 

Höfling, die Aufmerksamkeit des Ranghöheren, der Hohen Dame und durch 

sie des Lehnsherrn zu gewinnen. Er beweist seine Liebe und Treue, um das 

Vertrauen der Besungenen zu erhalten. Was uns in mittelalterlicher Epik 

und Lyrik als Liebesdienst verbrämt begegnet, war in der Realität nichts an-

deres als eine durch das zivilisatorische Ritual der Liebe gebändigte Macht-

politik.10 Musik diente der individuellen Distinktion, der eigenen Abgrenzung 

und der Ausgrenzung der Mitbewerber. Sie war umso erfolgreicher, je mehr 

sie die übrigen Zuhörer vom Konsens zwischen Sänger und Besungener aus-

schloss. Das Geheimnis, das die Sänger um den Namen ihrer Geliebten 

machten, zeigt, dass die Verbreitung von Bedeutungen sogar ausgeschlossen 

werden sollte. Der singende Höfling musste Konsens nur mit einem oder  

einer herstellen, musste nur dem Herrn oder der Herrin gefallen.  

In Dichtungen, die für Kontexte außerhalb der Liebeshöfe geschrieben 

wurden, erscheinen allerdings prompt Merkmale der Konkurrenz: politische 

und moralische Fragen werden von Troubadours und Trouvères meist in 

Streitgedichten wie den Sirventés und den Tenzonen bzw. den jeux partis 

ausgetragen. Die verwendeten Codes sind — abgesehen vielleicht vom in-

tellektuelleren jeu parti — entsprechend einfach: Gern werden Konkurren-

ten oder politische Gegner mit den übelsten Schimpfworten überhäuft.11

Auch diese Konkurrenzen haben die Funktion, Gemeinsamkeit durch den 

Ausschluss anderer herzustellen, wie Catherine Leglu (1996: 64) feststellt. 

Tatsächliche Wettbewerbe entstanden, als Verbreitung und Verstehen 

aus dem Gleichgewicht zu geraten drohten. Der wachsende Wohlstand des 

Bürgertums ermöglichte Muße und ließ ein Standesbewusstsein wachsen, das 

auf eine Aneignung der höfischen Kultur drängte. Die Entstehung der Puis, 

der städtischen Sängerwettstreite, die seit der ersten Hälfte des 13. Jahr-

hunderts in Nordfrankreich nachgewiesen sind, ist ein typisches Übergangs-

phänomen. Die Übernahme von Codes von einem anderen sozialen System 

ist immer mit Verstehensproblemen verbunden. Die Welt des Dienstes an 

Gott, dem Feudalherrn und der Hohen Frau, in der der Adel lebte, ent-

sprach nicht der des Bürgertums. Die Herkunft der Lieder aus dem Adel und 

das damit verbundene Prestige sorgten zwar für ihren Erfolg, bewirkte je-

doch auch Verstehensprobleme. In der Stadt konnte höfische Liebesdichtung 

die Funktion des Dienens, der Monopolisierung von Verstehen zwischen Dich-

                                                          

10  Eine aufschlussreiche, wenn auch späte Quelle zur Funktion höfischer Kultur ist 
Baldesar Castigliones Cortegiano vom Anfang des 16. Jahrhunderts (Castiglione 
1955: besonders Buch IV, Kap. 4f.).  

11  Das Beschimpfen von Konkurrenten in Gedichten und Liedern hat eine Tradi-
tion, die mit dem »Dissen« der Rapper bis in die Gegenwart reicht. 

https://doi.org/10.14361/9783839404065-002 - am 14.02.2026, 12:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404065-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON MARSYAS BIS KÜBLBÖCK

25

ter und Rezipient, nicht mehr erfüllen. Der neue soziale Kontext brauchte 

ein anderes Verstehen, das Verbreitung ermöglichte und dennoch so ein-

schränkte, dass Distinktion möglich blieb. Diese Funktion erfüllten die Puis.  

Ein Zentrum dieser Entwicklung war die nordfranzösische Stadt Arras, 

die sich im 12. Jahrhundert zu einem wichtigen Handels- und Banken-

zentrum entwickelt hatte. Eine große Anzahl erhaltener Texte lassen sich 

dem Pui von Arras zuschreiben. Aus den Textquellen wissen wir einiges über 

die Sänger der Puis, die zu einem großen Teil aus dem Bürgertum kamen, 

also Laien waren, zu denen jedoch auch einige Adelige und fahrende Sänger 

gehörten. Ein erstes Statut, das Aufschlüsse über den Ablauf der Wett-

bewerbe gibt, ist allerdings erst vom Londoner Pui um 1300 erhalten (vgl. 

Rösler 1921). Der Londoner Pui war sicherlich keine Veranstaltung, die für 

Berufsmusiker attraktiv war, denn die Teilnehmer mussten verschiedene 

Gebühren entrichten und es gab — soweit bekannt — außer der Ehre der 

Krönung des Liedes keinen Preis zu gewinnen. Zudem war der Londoner Pui 

außerordentlich hermetisch organisiert. Nichtmitglieder durften zwar noch 

am vorausgehenden Festschmaus teilnehmen, mussten zum Wettsingen  

jedoch den Saal verlassen. Hier imitierte der Pui in gewisser Weise die Ab-

geschlossenheit der höfischen Gesellschaft. Frauen allerdings waren nicht 

zugelassen und das, obwohl der Pui laut Statuten nicht nur zu Ehren Gottes, 

der Jungfrau Maria, aller Heiligen, des Königs und Adels sowie der Stadt 

London abgehalten wurde, sondern auch »por loial amour ensaucier«: um 

die treue Liebe zu verbreiten (Rösler 1921: 115). Schließlich ging es —  

anders als am Hofe — um das Prinzip und nicht um tatsächliche Werbung. 

Jedes Jahr wurde ein angesehener Bürger als prince gewählt, der den Vor-

sitz führte. Ihm zur Seiten standen in London bis zu 15 Juroren, von denen 

— so eine spätere Version des Statuts — mindestens zwei oder drei in der 

Musik erfahren sein sollten. Der Sieger wurde zu Pferd durch die Stadt ge-

führt, die erfolgreiche, »gekrönte« Chanson, die chanson couronnée, als 

Vorbild an der Wand des Festsaals aufgehängt (vgl. van der Werf/Frobenius 

1983; Rösler 1921: 114).  

Während die hermetische Organisation der Puis die Verbreitung be-

grenzte und damit auch den Erfolg, das Prestige des Genres sicherte, muss-

ten neue Codes, ein neuer Konsens des Verstehens herausgebildet werden. 

In der Stadt wurde eine neue soziale Funktion der Musik gegründet. Das 

Werben um die Gunst des Höhergestellten machte in einer Gesellschaft von 

de jure weitgehend Gleichen kaum Sinn und das Werben um die Gunst der 

Bürgerstochter hätte die Musik erniedrigt. Stattdessen wird sie zu einer 

Kunst: es geht jetzt vor allem um die Faktur des Liedes, seine Form und  

Regelhaftigkeit — die immer mehr kodifiziert wird. Das kritisierte im Über-

https://doi.org/10.14361/9783839404065-002 - am 14.02.2026, 12:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404065-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIETRICH HELMS

26

gang von höfischer zu städtischer Kultur z.B. der Dichter Robert de le Piere 

aus Arras (gest. 1258) in einem Gedicht:  

»Jene, die mich für mein gekröntes Lied tadelten, haben nur nicht genau ge-
prüft, was ich fühle und bis an mein Ende denken werde. Freilich singe ich 
auch nicht für sie. Für Euch, Schöne, ist [mein Lied] erfunden worden — und 
Ihr habt es nicht getadelt! Darauf bin ich stolz« (zit. n. Räkel 1997: Sp. 1911). 

Ähnliche Formen von Wettkämpfen sind mit den jeux floraux in Toulouse 

und den Rederijkers in den Niederlanden bekannt. Auf die Existenz von ver-

gleichbaren Wettbewerben im deutschsprachigen Raum kann man nur aus 

der Literatur wie der anonym überlieferten Geschichte vom Sängerkrieg auf 

der Wartburg schließen. Es ist jedoch nicht auszuschließen, dass der Wart-

burgkrieg eine literarische Fiktion des späten 13. und 14. Jahrhunderts ist 

(vgl. z.B. Müller 1996: 39). Mit Sicherheit fiktiv ist der ebenfalls in einem 

höfischen Kontext angesiedelte Sängerwettstreit, den Jehan de Le Mote in 

seinem Parfait du Paon (1340) schildert (Räkel 1997: Sp. 1915). Gesichert 

ist dagegen der Wettbewerb am 1400 gegründeten Liebeshof Karls VI. von 

Frankreich (Green 1983: 93-97). Offenbar wirkten die bürgerlichen Puis auf 

die höfische Kultur zurück, machten dort die implizite Konkurrenz explizit, 

ritualisierten sie in einem Prozess der Zivilisation im Sinne von Norbert  

Elias.  

Spätestens seit dem Beginn des 15. Jahrhunderts gibt es vor allem aus süd-

deutschen Städten Hinweise auf Vereinigungen von Meistersängern. Ihre  

— selbst überlieferte — Entstehungslegende will, dass Heinrich von Meißen, 

genannt Frauenlob, in Mainz die erste Singschule abhielt. Diese Legende 

wird jedoch erst etwa 200 Jahre nach Frauenlobs Tod 1318 in einer Quelle 

greifbar (Hahn 1985: 19). Konkrete Fakten über städtische Meistersänger-

vereinigungen liegen erst ab etwa 1500 vor. Das betrifft auch die Kenntnis 

von den Sängerwettstreiten der Meistersinger. Der Nürnberger Dichter Hans 

Folz vermerkt unter einem seiner Lieder, es sei 1496 in einer Singschule um 

den Preis eines Kleinods vorgetragen worden (ebd.: 27/30). Auch Schul-

ordnungen, die bezeugen können, dass und wie die Sängerwettbewerbe  

der Meistersänger abgehalten wurden, sind erst ab dem 16. Jahrhundert 

überliefert.  

Die Singschulen der Meistersänger stehen — wie die früheren Pui — an 

historischen Stellen des Übergangs von Codes, reduzieren Verbreitung und 

sichern Verstehen. Sie markieren die Übernahme der Kunst der fahrenden 

Sangspruchdichter durch bürgerliche Laien. Ihre Blüte erlebten sie jedoch in 

einer anderen Zeit des Wandels, die ein gänzlich neues Verstehen forderte, 

https://doi.org/10.14361/9783839404065-002 - am 14.02.2026, 12:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404065-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON MARSYAS BIS KÜBLBÖCK

27

und die bald nach 1500 einsetzte: die Reformation. Die Singschulen hatten 

nur eine kleine Jury mit drei, maximal vier so genannten Merkern, die aus-

gesprochene Experten waren und noch dazu auf schriftlich niedergelegte 

Regelwerke, die Tabulaturen, zurückgriffen. Sie verglichen die formale 

Richtigkeit des vorgetragenen Tons, d.h. der Sangweise, aber auch die in-

haltliche Richtigkeit. Jede Abweichung von tradierten Formen und Inhalten 

wurde mit Strafpunkten belegt. Die Hauptsingen, die in Kirchen nach dem 

sonntäglichen Gottesdienst abgehalten wurden und in denen nur Lieder mit 

Inhalten aus der Bibel vorgetragen werden durften, dienten auch zur Kon-

trolle religiöser Bildung. Ein Merker war ausschließlich dazu da, die Überein-

stimmung der vorgetragenen Verse mit der Lutherbibel zu vergleichen. Als 

letzte wurde erst 1875 die Memminger Meistersingergesellschaft aufgelöst — 

der letzte Meistersinger, Friedrich Hummel, starb 1922. Wie bei allen ande-

ren Gesellschaften hatte sich der Schwerpunkt ihrer Aktivitäten nach dem 

Ende der religiösen Wirren des 17. Jahrhunderts von den Singschulen auf das 

Theaterspiel verlagert (Hahn 1985: 86).  

Auch die Gegenreformation förderte die Bildung von Wettbewerben, so 

z.B. den um 1575 eingerichteten Puy de Ste Cécile in Evreux. Sänger der  

Kathedrale und Einwohner der Stadt gründeten 1570, kurz nach dem Ende 

des auch für die Zukunft der Kirchenmusik entscheidenden Tridentinischen 

Konzils 1563, mit Zustimmung des Kapitels eine Bruderschaft, die es sich zur 

Aufgabe machte, den Gottesdienst musikalisch zu unterstützen. Der von 

dieser Bruderschaft ausgeschriebene Wettbewerb belohnte die besten  

Motetten, Chansons, Airs und Sonette, also mehrstimmige Kompositionen. 

Die verdienten Stücke wurden in einem Buch gesammelt, damit man sich  

ihrer erinnere (Fédorov 1954: Sp. 1638-1641). Der Puy von Evreux — zu des-

sen Preisträgern auch Orlando di Lasso (1575 und 1583) gehörte — hatte 

nichts mehr mit den mittelalterlichen Veranstaltungen gleichen Namens zu 

tun. Er existierte bis 1790 und markiert den Übergang von den Sänger- und 

Dichterwettstreiten des Mittelalters zu den modernen Kompositionswett-

bewerben. Der Puy de Ste Cécile in Evreux war nicht der erste, aber lange 

der bedeutendste Wettstreit seiner Art; an Ste Cécile in Rouen (vor 1565) 

und Ste Cécile in Paris (vor 1575) waren kurz zuvor ähnliche Wettbewerbe 

gegründet worden. Diese Tradition der Wettbewerbe von Cäcilien-Bruder-

schaften wurde 1633 mit einem Wettbewerb in Le Mans und 1669 in Caen 

fortgesetzt. Die heilige Cäcilie war bereits lange vor dem Caecilianismus des 

19. Jahrhunderts ein Symbol für die Suche nach einem Konsens über die  

ideale Kirchenmusik.   

https://doi.org/10.14361/9783839404065-002 - am 14.02.2026, 12:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404065-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIETRICH HELMS

28

Anpassung:  
Vom 19. Jahrhundert bis zur Gegenwart 

Seit dem Anfang des 19. Jahrhunderts lässt sich ein sprunghaftes Anwachsen 

der Anzahl öffentlicher, regelmäßig stattfindender Wettbewerbe feststel-

len, eine Entwicklung, die nach wie vor anhält. Das Musikinformationszent-

rum des Deutschen Musikrats (www.miz.org) verzeichnete im Frühjahr 2005 

unter der Kategorie »Förderung« allein für Deutschland 280 Wettbewerbe 

sowie 192 Preise.12 Auffällig bei den neu gegründeten Wettbewerben sind 

die Motivationen, die sich deutlich von Wettbewerben aus der Zeit vor 1800 

unterscheiden. Es geht jetzt in der Regel nicht mehr darum, einen Konsens 

darüber zu erzielen, wer unter hervorragenden, etablierten Musikern der 

Beste sei. Hauptbeweggründe für Stifter sind seit dem 19. Jahrhundert zum 

einen die Ausbildung bzw. die Förderung des Nachwuchses sowie zum ande-

ren die Förderung des Laienmusizierens. 

Die Tradition der Auslobung von Wettbewerben für junge Musiker be-

gann zunächst auf dem Gebiet der Komposition. Der 1803 von Napoleon aus 

einem älteren Wettbewerb für bildende Künstler heraus gegründete Prix de 

Rome, der ursprünglich nur für junge Franzosen unter 30 Jahren zugelassen 

war, ist sicherlich der älteste noch existierende Preis für Komponisten — 

wenn sich auch seine Modalitäten seit 1971 stark verändert haben. Im Ver-

lauf des 19. Jahrhunderts mehrten sich die Preise und Stipendien zur Unter-

stützung talentierter Musikstudierender. In Deutschland wurden z.B. die 

Mozartstiftung (1838), die Mendelssohn-Stiftung (1861) oder die Franz Liszt-

Stiftung (1887) gegründet. Die Zeit der großen, regelmäßigen Interpreta-

tionswettbewerbe für Solisten und Kammermusikensembles begann 1890 mit 

dem Rubinstein-Wettbewerb in St. Petersburg. 

Die neuen Wettbewerbe zur Nachwuchsförderung sind ein Spiegelbild 

der Veränderungen des Musikverständnisses und der sozialen Kontexte des 

Musizierens. Ein Faktor ihres Entstehens und ihrer sozialen Notwendigkeit 

war sicherlich das mit der Aufklärung aufgekommene neue Kunstverständ-

nis. Originalität oder gar Genialität lassen sich zwar konstatieren, aber 

kaum messen, geschweige denn vergleichen. Das Ideal vom Kunstwerk als 

einem individuellen, originellen Werk birgt ein Problem des Verstehens. 

Wenn es darauf ankommt, anders zu sein, und diese Verschiedenheit zu dem 

Faktor wird, der die Qualität der musikalischen Kommunikation auszeichnet, 

entstehen hoch spezialisierte, individualisierte Codes, die die Verbreitung 
                                                          

12  Die Landeswettbewerbe von »Jugend musiziert« sind als einzelne Wettbewerbe 
aufgeführt. 

https://doi.org/10.14361/9783839404065-002 - am 14.02.2026, 12:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404065-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON MARSYAS BIS KÜBLBÖCK

29

gefährden. Eine mögliche Lösung dieses Problems der drohenden Destabili-

sierung der Kommunikation ist die Einführung einer Übergangszeit zwischen 

Ausbildung und Meisterschaft, in der mit Hilfe von Wettbewerben ein Vor-

wand geschaffen wird, Originalität zu bewerten und damit zu kontrollieren. 

Wettbewerbe werden so zum »Erziehungsprinzip« (Rohlfs 1998: Sp. 1996). In 

einem sozialen System, das nach wie vor einen romantischen Kunstwerk-

begriff zelebriert, sorgen Wettbewerbe für die notwendige Bodenhaftung, 

für den Konsens, wie originell Kunst sein darf und wie groß die zumutbaren 

Verstehensprobleme sein dürfen. Da diese Wettbewerbe in der Regel mit 

Expertenjurys besetzt sind, definieren sie jedoch auch die Grenzen nach  

unten, verhindern allzu einfache Codes, eine allzu mühelose Verbreitung 

und erhalten damit den Expertenstatus von Kunstmusik. Joachim Kaiser  

beschreibt die Funktion moderner Wettbewerbe in einer Diktion, die be-

zeichnender Weise an den Sozialdarwinismus vergangener Zeiten erinnert:  

»Wer nicht fähig ist, sich herauszuheben, wer nicht genügend Individualität 
besitzt, einen eigenen Interpretationston zu finden, wer den technischen An-
forderungen nicht genügt, der empfängt in den Wettbewerben eine schmerz-
liche, aber heilsame Lehre. […] Wettbewerbe lehren doch, wer gesunde Kraft, 
auffallende Individualität und wohlerworbenes Können in die Waagschale zu 
legen hat« (Kaiser 1979). 

Ist ein Musiker jedoch erst einmal mit genug Erfolg ausgestattet, wird er 

sich hüten, an direkten Vergleichen teilzunehmen. Er hat dann genug eigene 

Definitionsmacht gesammelt, ist vom Gesellen zum Meister aufgestiegen. Er 

ist im Idealfall unvergleichlich geworden und zum Maßstab, an dem der 

Nachwuchs gemessen wird.  

Zum Anstieg der Zahl der Wettbewerbe dürfte jedoch auch die ge-

änderte berufliche Situation der Musiker beigetragen haben. Mit der Verbür-

gerlichung der Musikpflege im 19. Jahrhundert änderte sich das kommunika-

tive Umfeld der Musikpraxis. Im Gegensatz zum Spiel in der Kammer oder im 

Salon eines Fürsten bietet das öffentliche Konzert vor einer möglichst gro-

ßen Masse zahlender Zuschauer nur noch sehr eingeschränkte Möglichkeiten 

der strukturellen Koppelung. Der Schlussapplaus gibt dem Musiker nur global 

Auskunft über seine Leistung. Zudem fehlt der egalisierten Hörermasse des 

Konzerts, deren sozialer Rang, ausgedrückt in der gewählten Sitzplatz-

kategorie, sich nicht auf eine Autorität in Geschmacksdingen erstreckt, die 

Wortführerschaft des Fürsten oder Gastgebers einer Akademie oder eines 

Salons, die zuvor die Kontingenz der Kommunikation zwischen Musikern und 

Hörern stark einschränkte und damit die Verständigung eindeutiger machte. 

Diese Funktion mussten im 19. Jahrhundert Musikkritik und Wettbewerbe 

https://doi.org/10.14361/9783839404065-002 - am 14.02.2026, 12:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404065-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIETRICH HELMS

30

übernehmen. Sie regulieren als gesellschaftlich legitimierte Institutionen 

der Zuschreibung von Erfolg die Verbreitung von Kunst.  

Ein drittes Problem der Kommunikation zwischen Musikern und Hörern, 

dass seit dem 19. Jahrhundert immer stärker spürbar wird, ist die Zunahme 

der Zahl der Hörer, zunächst durch das bürgerliche Konzert, dann durch die 

Massenmedien, und ebenso die Zunahme der Zahl der Musiker durch den 

Übergang der Ausbildung vom klassischen Lehrer-Schülerverhältnis auf pri-

vate und staatliche Konservatorien. Was als Nachwuchsförderung durch 

Wettbewerb schöngeredet wird, ist nicht viel mehr als eine harte Selektion, 

die verhindert, dass in der Kommunikation aus zu vielen Musikern Künstler 

werden. Wettbewerbe übernehmen hier eine Funktion, die das System der 

Kommunikation zwischen Musikern und Hörern aufgrund des Originalitäts- 

und Individualitätsideals selbst nicht leisten kann. Ob Wettbewerbe jemals 

die Originalität und Individualität eines Musikers tatsächlich gefördert ha-

ben, sei dahingestellt. Liest man die Studie Hans Günther Bastians zu  

»Jugend musiziert«, scheint es darum auch nicht zu gehen (Bastian 1987; 

vgl. auch Cossé 1981).  

Allerdings befinden wir uns heute in der paradoxen Situation, dass die 

Verbreitung von Wettbewerben selbst so zugenommen hat, dass diese kaum 

noch wirksam die Verbreitung von Codes kontrollieren können. Abgesehen 

vom Gewinn einiger weniger international renommierter Preise bedeutet 

ein Platz auf dem Siegertreppchen kaum noch einen Zugewinn an Erfolg, 

denn viele andere Musiker haben ähnliche Auszeichnungen vorzuweisen (vgl.  

Cossé 1981: 6). Die Kunstexperten verlieren an Einfluss; längst haben sich 

Umsatzzahlen als wichtigster Indikator für Erfolg etabliert, doch diesen Er-

folg erhält man in einem Prozess, der zwar auch Wettbewerb genannt wird, 

in dem jedoch ganz andere Regeln der Kommunikation herrschen. 

Neben diesen Wettbewerben für Musiker, die eine professionelle Karriere 

eingeschlagen haben, wurden seit der Mitte des 19. Jahrhundert zunehmend 

auch Preise für Laienchöre bzw. -musikensembles ausgeschrieben. Grund-

lage dieser Entwicklung war die Zunahme musikalischer Fähigkeiten in im-

mer breiteren Bevölkerungsschichten durch die Einführung eines allge-

meinen Musikunterrichts in verschiedenen europäischen Ländern. Eine Ge-

schichte der musikalischen Wettbewerbe sollte zumindest die britischen 

(und später auch US-amerikanischen) Brass Band Contests und die Gesangs-

konkurse der belgischen, französischen und deutschen Männergesangs-

vereine erwähnen.  

Wird Musik in der Freizeit, ohne existentielle Motivation getrieben,  

überlagern häufig andere soziale Funktionen das Bemühen um eine ideale 

https://doi.org/10.14361/9783839404065-002 - am 14.02.2026, 12:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404065-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON MARSYAS BIS KÜBLBÖCK

31

musikalische Kommunikation. Rückt z.B. die Geselligkeit in den Vorder-

grund, entsteht eine gewisse Beliebigkeit der musikalischen Codes. Man 

singt oder musiziert zum Spaß oder zur Erholung und legt damit Wert auf 

ganz andere Dinge als jemand, der sich den Status des Künstlers erarbeiten 

will oder erarbeitet hat. Den Laienmusikwettbewerben kann so durchaus 

auch — aus dem Blickwinkel des Kunstsystems — eine erzieherische Funktion 

zugesprochen werden, die — durch den Erfolg motiviert — Laien an kunst-

musikalische Standards heranführt und so, trotz der Verbreitung der  

Kommunikation, Verstehen im Sinne des Kunstsystems aufrecht erhält und 

Beliebigkeit in der Interpretation einschränkt.  

Dass die Kategorien des Kunstsystems in der Laienmusik jedoch nur ein 

Aspekt der Kommunikation sind, zeigt der Streit um die Wettbewerbe der 

deutschen Männerchöre im 19. Jahrhundert. Philipp Spitta und Otto Elben 

z.B. sahen am Ende des 19. Jahrhunderts die Chorbewegung im Kontext ei-

nes ganz anderen sozialen Systems. Ihnen ging es nicht um Kunst, sondern 

um Nation und Nationalcharakter. Spitta sah den Impuls der Männer-

chorbewegung im »Bewußtsein vom Werthe der deutschen Nation«, der 

»Liebe zum Vaterlande«, dem »Streben, die nationalen Tugenden zu pfle-

gen« (Spitta 1894: 311). Aus dieser nationalen Idee heraus stiftete Kaiser 

Wilhelm II. 1895 einen Preis für Männerchöre — obwohl Wettbewerbe in der 

Bewegung selbst heftig umstritten waren und vom Deutschen Sängerbund 

abgelehnt wurden (Heemann 1992: 99-101). Otto Elben, Gründungsmitglied 

und erster Vorsitzender des 1861 gegründeten Deutschen Sängerbundes, 

wurde nicht müde zu betonen, dass dieser Brauch dem Männerchorwesen 

fremd sei: 

»Man kann auch einräumen, daß der Sporn solchen Kampfes ein für das 
Kunststreben eindringlicher sein kann [gesperrt im Orig., D.H.] — und den-
noch wird man nicht umhin können, diesen Wettstreit unter die Schatten des 
Sängerwesens einzureihen! Die wahre Kunst hat keinen Gewinn zu hoffen: 
die Ueberreizung in den Schwierigkeiten der Tonwerke, welche absichtlich 
schwer komponirt werden, das Uebermaß von auf die Wirkung berechneten 
Feinheiten fördern nicht mehr die wahre Kunst. Und am allerwenigsten 
stimmen sie zu der Natur des Männergesangs, dem Natürlichen, Kräftigen, 
Volksmäßigen. Es ist eine fremde, französisch-belgische Pflanze, welche auf 
deutschen Boden nicht gehört […]. Es wäre Verschwendung deutscher Kraft, 
sich in diese weichliche, eindruckhaschende und doch schaale, übermäßige 
Verfeinerung einzuleben; die Menschenstimme ist kein Instrument! Noch 
mehr aber widerstrebt der volksmäßige Karakter unseres Männergesangs, 
seine Stellung im öffentlichen Leben, sein nationaler Gehalt dieser Schule der 
Eitelkeit« (Elben 1887: 475f.). 

https://doi.org/10.14361/9783839404065-002 - am 14.02.2026, 12:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404065-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIETRICH HELMS

32

Nationalität kann man feststellen, nicht jedoch vergleichen und steigern. 

Das soziale System, das Nationalität im 19. Jahrhundert zu definieren ver-

suchte, suchte Merkmale, nicht Steigerungen des Deutschen. Diese Merk-

male fand man im Männergesang und seinem Repertoire, nicht im Streben 

nach künstlerischer Qualität.  

Mit einer Beschreibung des britischen Brass Band Movements nähern wir 

uns dem Beginn einer Geschichte der Wettbewerbe in der populären Musik. 

Bis heute ist die britische Blasmusikbewegung vor allem eine Arbeiterkultur. 

Sie begann gegen Ende der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts mit dem  

Gedanken der Verbesserung der Bildung der Unterschicht durch Verbreitung 

musikalischer Fähigkeiten und klassischer, populärer Konzertliteratur. Diese 

erzieherische Funktion wurde dadurch gestärkt, dass das Brass Band Move-

ment von der Mittelschicht unterstützt wurde, in dem Glauben, dass durch 

Bildung und (besonders Kunst-)Musik Charakter und Moral der Arbeiterklasse 

verbessert werden könnten. Namen früher Gewinner von Wettbewerben wie 

die Mossley Temperance Band oder Bramley Temperance Band weisen auf 

die Förderung der Arbeiterkultur durch die von der Mittelschicht getragene 

Temperenzlerbewegung hin (Herbert 2000a: 328; 2000b: 32). Zu einer Be-

wegung wurde das Spielen in Blechblasensembles jedoch erst mit dem Ein-

setzten eines wahren Booms von Wettbewerben zu Beginn der 1850er Jahre:  

»It is clear that it is this feature of the movement — the idea that bands con-
test against each other to be judged best or worst, according to commonly 
understood criteria — which has produced almost all its idiomatic character-
istics« (Herbert 2000a: 8). 

Angesichts der zunehmenden Verbreitung einer gewissen Form musikalischer 

Kommunikation dienten Wettbewerbe auch hier dazu, die drohende Viel-

deutigkeit von Codes einzuschränken und Verstehen zu sichern. Mit den 

brass band contests entstanden standardisierte Besetzungen, ein eigenes 

Repertoire, musikalische Standards, ein Gefühl der Zusammengehörigkeit 

sowie das Bewusstsein, zu einer nationalen Bewegung zu gehören. Schließ-

lich verhinderten sie auch — trotz der teilweise lukrativen Geldpreise —  

eine Professionalisierung der Bands (vgl. Gammon/Gammon 2000 und Hind-

marsh 2000). Die Wettbewerbe wirkten so stabilisierend, dass das Brass 

Band Movement bis nach dem 2. Weltkrieg zwar immer wieder Zusammen-

schlüsse von Bands auf regionaler und nationaler Ebene bildete, diese  

jedoch nie einen alleinigen Vertretungsanspruch hatten. Oft entstanden  

Zusammenschlüsse allein aus praktischer Notwendigkeit für die Organisation 

von contests (Russell 2000: S. 82f.). Aufschlussreich ist der Vergleich mit 

den Strukturen, die diejenigen Teile der deutschen Männerchorbewegung 

https://doi.org/10.14361/9783839404065-002 - am 14.02.2026, 12:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404065-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON MARSYAS BIS KÜBLBÖCK

33

ausbildeten, die Wettbewerbe ablehnten. Sie bildeten schnell einen streng 

hierarchisch strukturierten Überbau von Sängerbünden heraus, der Richt-

linienkompetenzen beanspruchte (vgl. z.B. Elben 1887). Zusammengehörig-

keit, eine Vereinheitlichung der kommunikativen Codes, lässt sich auch 

durch Satzungen oder gar Gesetze erzwingen — wenn die gesetzgebende  

Autorität stark genug ist.  

Wettbewerbe grenzen Kontingenz ein, die durch Verbreitung entsteht, 

indem sie bestimmten Codes zu Erfolg verhelfen, ihnen eine gewisse Defini-

tionsmacht verleihen bzw. ihnen den Vorrang vor anderen geben. Nach die-

sem Prozess der Selektion müssen die selegierten Codes wiederum zurück in 

den Prozess der Verbreitung gelangen, denn Erfolg gewinnt nur dann an  

Bedeutung, wenn die erfolgreichen Codes möglichst weit verbreitet werden. 

Diese anschließende Verbreitung haben wir bei allen hier besprochen Statio-

nen der Geschichte der musikalischen Wettbewerbe gesehen: bei den  

Wanderungen griechischer Techniten, der Dokumentation siegreicher Lieder 

durch Aushang und Kodifizierung bei Puis und Singschulen oder überhaupt 

der Preisverleihung, die Symbole des Erfolgs überträgt, die bei späteren 

Kommunikationen — symbolisch generalisiert — implizit oder explizit immer  

wieder erscheinen. Doch mit der Verbreitung — zeitlich oder räumlich — 

verschärft sich immer wieder auch das Problem des Verstehens, womit eine 

periodische Wiederkehr von Wettbewerben notwendig wird.  

Den Prozess der Verbreitung von anerkannten, im Wettbewerb ausge-

zeichneten Codes, aber auch schon die Aufmerksamkeit, die ein Wett-

bewerb per se generieren muss, um Erfolg zu produzieren, kann sich ein  

anderes Kommunikationssystem zu Nutze machen, das auf maximale Ver-

breitung seiner Kommunikation angewiesen ist: beispielsweise die Wirt-

schaft. Die brass band contests in Großbritannien waren von Beginn an ein 

wichtiger Geschäftszweig der Unterhaltungsindustrie — professionell organi-

siert, unter Einsatz modernster Mittel der Wertschöpfung (Herbert 2000b: 

49-53). Ohne den Unternehmergeist einzelner hätten Wettbewerbe von 

Blaskapellen kaum eine solche Bedeutung gehabt und es ist fraglich, ob es 

überhaupt ein Brass Band Movement gegeben hätte. Die contests schufen 

einen Massenmarkt, der die riesigen Tempel viktorianischer Unterhaltung 

wie z.B. den Crystal Palace füllte, der den Absatz von Fachzeitschriften, 

Noten und Instrumenten anschob und Synergien bis hin zu Transportunter-

nehmen für Gruppenreisen schuf.  

https://doi.org/10.14361/9783839404065-002 - am 14.02.2026, 12:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404065-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIETRICH HELMS

34

Produktion: Castingshows 

In der Geschichte der Ausbildung des Kommunikationssystems der populären 

Musik hat es immer wieder Wettbewerbe gegeben. Einige werden in diesem 

Buch vorgestellt: Der gescheiterte Versuch der Funktionäre des Dritten 

Reichs, die Verbreitung bestimmter Codes der Tanzmusik zu unterbinden 

und einen Konsens über eine »deutsche Tanzmusik« herzustellen und zu 

verbreiten (vgl. den Beitrag von Fred Ritzel), der erfolgreiche Versuch, in 

Zeiten europäischer Einigung ein europaweit akzeptiertes Fernsehformat 

mit dem European Song Contest zu entwickeln (vgl. den Beitrag von Irving 

Wolther), oder auch der ebenfalls erfolgreiche Versuch, nationale Eigenhei-

ten angesichts einer Globalisierung der Kultur mit Hilfe der brasilianischen 

TV-Festivals auszubilden (vgl. den Beitrag von Carsten Heinke). In allen dort 

erwähnten Motivationen von Wettbewerben populärer Musik geht es nicht 

um kommunikative Probleme des Systems Pop (im Sinne von Helms 2005) 

bzw. des Systems der Wirtschaft. Das Kommunikationssystem, das durch den 

Tausch von Waren und Geld existiert, profitiert von musikalischen Wett-

bewerben. Es koppelt sich an das System des Wettbewerbs an und versucht, 

den Erfolg einer Kommunikation zwischen Musikern und Hörern auf das ei-

gene System der Kommunikation zwischen Nachfragern und Anbietern von 

Waren zu übertragen. D.h. es versucht, die im musikalischen Wettbewerb 

gewonnene Definitionsmacht für »gute« Musik — durch Verdinglichung der 

erfolgreichen Kommunikation als Ware — in Tauschwert und damit konkret 

in Umsatzzahlen und finanziellen Gewinn zu verwandeln. Dass diese Koppe-

lung nicht immer gelingt und weder das System Sound, die Kommunikation 

zwischen Musikern und Hörern (Helms 2003: 202f.), vom System Wirtschaft, 

der Kommunikation zwischen Käufern und Verkäufern, gezielt gesteuert 

werden kann, noch umgekehrt, belegt die gegenseitige Geschlossenheit der 

Systeme.13

Die Konkurrenz, die das System der Wirtschaft durch Festlegung von  

Codes wie z.B. Preisen für Waren stabilisiert und auch hier Verstehen si-

chert, war bisher oft Profiteur, nie jedoch Motivation organisierter und for-

malisierter musikalischer Wettbewerbe14 — bis zur Erfindung von Fernseh-

                                                          

13  So bedeuteten Erfolge beim European Song Contest nicht zwangsläufig auch Er-
folge bei der Vermarktung eines Songs, vgl. den Beitrag von Irving Wolther in 
diesem Band.  

14  Charts sind das Erfolgsbarometer der Konkurrenz im System der Wirtschaft. Sie 
sagen nichts aus über den musikalischen Erfolg, d.h. die Qualität in der Kom-
munikation zwischen Musikern und Hörern. Vgl. hierzu die Diskussion um die 

https://doi.org/10.14361/9783839404065-002 - am 14.02.2026, 12:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404065-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON MARSYAS BIS KÜBLBÖCK

35

formaten wie Popstars und Pop Idols. Um die Verbesserung der Kommuni-

kation zwischen Musikern und Hörern geht es in diesen neuen Wettbewerben 

ganz offensichtlich kaum. Das Verstehen musikalischer Codes kann nicht zur 

Disposition stehen, wenn nur bekannte Songhits, die bereits stark mit dem 

Erfolgsmedium (Definitions-)Macht aufgeladen sind, im Halbplaybackverfah-

ren vorgetragen werden (vgl. den Beitrag von Marc Pendzich in diesem 

Band),15 wenn die Fachjury häufig globale Geschmacksurteile statt konkre-

ter, musikalisch begründeter Wertungen abgibt (vgl. die Beiträge von Ralf 

von Appen und Lothwesen/Müllensiefen/Tiemann/Matterne in diesem 

Band), wenn sie den Ausgang der Endrunde zwar beeinflussen, aber nicht 

bestimmen kann. Das Problem, dass diese Wettbewerbe lösen helfen sollen, 

liegt in der Kommunikation zwischen Anbietern und Konsumenten. 

Die Krise der Musikindustrie in den letzten Jahren entspringt Problemen 

der Verbreitung. Zum einen wirkt sich die inzwischen extreme Diversifi-

kation des Angebots bei gleichzeitiger Globalisierung des Marktes aus: Der 

Gebrauchswert der Produkte wird hierdurch gefährdet; es wird immer un-

klarer, welchen Nutzen der Käufer überhaupt vom Kauf hat, da sich die Be-

deutungen zunehmend individualisiert haben. Das Repertoire von Codes mit 

Konsensbedeutungen, das durch die wirtschaftliche Konkurrenz entsteht: 

der Mainstream wird durch die Diversifikation immer schwerer wahrnehm-

bar. Zum anderen hat die Einführung eines neuen Verbreitungsmediums, des 

Internets, die Verbreitung noch weiter vereinfacht (und Globalisierung und 

Diversifikation weiter gefördert) sowie gleichzeitig den Warencharakter von 

Musik überhaupt in Frage gestellt — durch die Loskoppelung der Musik von 

einer dinglichen Form (wie der CD) und durch die Destabilisierung und teil-

weise völligen Annullierung des Kommunikationscodes »Tauschwert« bzw. 

»Preis«. 

Die Wettbewerbe der Formate Popstars und Pop Idols sind Medien, die 

Kommunikation zwischen der Musikindustrie und ihren Konsumenten durch 

die Einschränkung von Verbreitung wieder wahrscheinlich machen. Im Ver-

gleich zu der problematisch gewordenen Kommunikation im herkömmlichen 

System der Musikwirtschaft mit verschlungenen Vertriebswegen, komplexen 

Marketingmaßnahmen und selten aussagekräftigen Marktforschungen schlie-

ßen diese Formate Kommunikation zwischen Anbietern und Konsument  

wieder kurz: das Publikum wird durch das Televoting unmittelbar an der 

Herstellung des Produkts »Superstar« beteiligt und muss gleichzeitig dafür 

                                                                                                                                                              

Aussagefähigkeit von Charts als Merkmal von Popularität populärer Musik z.B. in 
Hamm 1982 und Middleton 1990: 6f.  

15  So dass der Informationswert zumindest der musikalischen Parameter Komposi-
tion, Text und Arrangement gegen Null tendiert.  

https://doi.org/10.14361/9783839404065-002 - am 14.02.2026, 12:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404065-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIETRICH HELMS

36

bezahlen. Das Verhältnis der Einnahmen aus den verschiedenen Quellen 

(vgl. von Appen in diesem Band) macht deutlich: Die Ware, die mit diesen 

Formaten verkauft wird, sind weniger die CDs und in der Hauptsache auch 

nicht die Werbeminuten, sondern es ist vor allem das Recht an der Pro-

duktion eines »Stars«. Bezahlt wird diese Ware mit Telefonanrufen, dem so 

genannten Televoting. Einfluss auf Produkte hat der Kunde im System der 

Wirtschaft immer nur durch sein Kaufverhalten, nur dass hier, in genauer 

Umkehrung der Verhältnisse des alltäglichen Konsumgeschehens, dieser  

Einfluss spürbar wird und der Kauf unbewusst geschieht. 

Die Kandidaten der Castingshows treten nicht als Persönlichkeiten auf, 

sondern als zu formender Rohstoff. Ziel des Trainings während des Wettbe-

werbs, das zeigen die Kommentare der Jury, die von Appen (in diesem 

Band) gesammelt hat, ist nicht die Ausbildung der Musikerpersönlichkeit, 

sondern die Versicherung, dass der Prozess der Formung der Ware weiter 

aufrechterhalten wird. In Castingshows treten nur zum Schein Musiker  

gegeneinander an. In Wirklichkeit wetteifern verschiedene fiktive Allianzen 

von Produzenten, denen sich der einzelne Televoter zugehörig fühlt, um die 

Definitionsmacht bei der Formung von Produkten. 

Die Zahl der Produkte, der unterschiedlichen Codes, wird mit jedem 

Ausscheiden eines Kandidaten geringer. Die Verknappung der Waren steigert 

die Nachfrage. Die Form des Wettbewerbs stellt sicher, dass trotz der  

anwachsenden Verbreitung, durch die sich Erfolg im System der Wirtschaft 

definiert, Verstehen durch immer größere Eindeutigkeit gesichert wird. So 

kann der Markt, trotz und gerade wegen der Verknappung der Waren, wei-

ter wachsen. Die Fachjury dient dazu, den Schein der Ausbildung aufrecht 

zu erhalten — nicht zuletzt auch durch Kommentare, die den Widerstand 

der Televoter provozieren, um den Verkauf von Stimmrechten zu stimulie-

ren. Dass die Jury selbst nicht mit abstimmen darf, ist wichtig für das Fort-

bestehen des Kommunikationssystems: Fachjurys bewirken, wie oben ge-

zeigt, Hermetik und verhindern die für die Wirtschaft wichtige Verbreitung. 

Dass die »Superstars« zumindest in Deutschland nach dem Ende der je-

weiligen Sendestaffel kaum kommerziellen Erfolg hatten, war vorhersehbar. 

Ihr Erfolg lag in dem Spaß begründet, den sie dem Publikum beim Wettbe-

werb der Entscheidungsträger gegeneinander boten. Mit dem Ende der Show 

endete auch diese Funktion. Das verkaufte Produkt der Shows war ja die 

Produktion, nicht die fertige Ware. Auf dem Musikmarkt müssen Alexander, 

Daniel, Elli und Co. wieder ganz von vorn als Ware aufgebaut werden. Bei 

diesem Übergang kann den »Superstars« nur ihre Bekanntheit helfen, nicht 

jedoch eine besondere Qualität als Musiker, die mit dem Wettbewerb nicht 

attestiert wird. Gerade diese musikalische Kompetenz wird ja durch die Öf-

https://doi.org/10.14361/9783839404065-002 - am 14.02.2026, 12:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404065-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON MARSYAS BIS KÜBLBÖCK

37

fentlichkeit der Produktion der Ware in Frage gestellt. Casting gilt in 

Deutschland für viele Hörer populärer Musik als ein negatives Label, das der 

Glaubwürdigkeit und Authentizität der Musiker schadet. Bei keiner Band  

oder keinem Interpreten auf dem Musikmarkt ist die Tatsache des Castings 

so bekannt wie bei den ehemaligen Kandidaten. Sie sind und bleiben in der 

Wahrnehmung des Publikums die »Superstars« und keine wirklichen Stars 

(vgl. Lothwesen/Müllensiefen/Tiemann/Matterne in diesem Band). 

Die Televoter, deren Favoriten die Wahlen gewannen, konnten sich für 

eine kurze Zeit erfolgreich fühlen. Dieses kleine Gefühl der Befriedigung 

war im Preis inbegriffen. Wirklichen Erfolg über das Ende des Wettbewerbs 

hinaus hatte jedoch lediglich das Fernsehformat der Wettbewerbsshow mit 

Televoting. Die Götter, die die Regeln machen, gewinnen immer, ob sie  

Apollon oder BMG heißen. Wer sich auf ihr Spiel einlässt, muss seine Haut zu 

Markte tragen, ob bocksbeiniger Marsyas oder Daniel Küblböck. 

Literatur

Bastian, Hans Günther (1987). Jugend musiziert. Der Wettbewerb in der Sicht von 
Teilnehmern und Verantwortlichen. Mainz u.a.: Schott. 

Caldelli, Maria Letizia (1993). L'agon Capitolinus: storia e protagonisti dall'istitu-
zione domizianea al IV secolo. (= Studi publicati dall'istituto italiano per la sto-
ria antica 54). Rom: Istituto Italiano per la Storia Antica. 

Castiglione, Baldesar (1955). Il Cortegiano con una scelta delle Opere minori di 
Baldesar Castiglione. Hg. v. Bruno Maier. Turin: Unione Tipogr. Ed. Torinese. 

Cossé, Peter (1981). »Die Sieger stehen sich gegenseitig im Wege.« In: Neue Musik-
zeitung, H. 4, S. 1/6.

Elben, Otto (1887). Der volksthümliche deutsche Männergesang. Geschichte und 
Stellung im Leben der Nation; der deutsche Sängerbund und seine Glieder.
Tübingen: Verlag der H. Laupp'schen Buchhandlung. 

Fédorov, Vladimir (1954). »Evereux.« In: Die Musik in Geschichte und Gegenwart.
Bd. 3. Hg. v. Friedrich Blume. Kassel: Bärenreiter (1. Aufl.), Sp. 1637-1647. 

Finscher, Ludwig (2003). »Josquin des Prez.« In: Die Musik in Geschichte und Ge-
genwart. Personenteil, Bd. 9. Hg. v. Ludwig Finscher. Kassel, Stuttgart: Bären-
reiter/Metzler (2. Aufl.), Sp. 1210-1282. 

Gammon, Vic/Gammon Sheila (2000). »The Musical Revolution of the Mid- 
Nineteenth Century: From ›Repeat and Twiddle‹ to ›Precision and Snap‹.« In:  
Herbert 2000a: S. 122-154. 

Geck, Martin (2000). Bach. Leben und Werk. Reinbek: Rowohlt. 
Green, Richard Frith (1983). »The Familia Regis and the Familia Cupidinis.« In: 

English Court Culture in the Late Middle Ages. Hg. v. Vincent J. Scattergood 
und James W. Sherborne. London: Duckworth, S. 87-108. 

Hahn, Reinhard (1985). Meistergesang. Leipzig: VEB Bibliographisches Institut. 
Hamm, Charles (1982). »Some Thoughts on the Measurement of Popularity in Mu-

sic.« In: Popular Music Perspectives 1, S. 3-15. [Auch in: Ders. (Hg.) (1995). Put-
ting Popular Music in its Place. Cambridge, S. 116-130.]. 

https://doi.org/10.14361/9783839404065-002 - am 14.02.2026, 12:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404065-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIETRICH HELMS

38

Heemann, Annegret (1992). Männergesangvereine im 19. und frühen 20. Jahrhun-
dert. Ein Beitrag zur städtischen Musikgeschichte Münsters. Frankfurt/M. u.a.: 
Peter Lang. 

Heinze, Carsten (2005). »Der Kunstwettbewerb Musik im Rahmen der Olympischen 
Spiele 1936.« In: Archiv für Musikwissenschaft 62, H. 1, S. 32-51. 

Helms, Dietrich (2003). »Auf der Suche nach einem neuen Paradigma: Vom System 
Ton zum System Sound.« In: Pop Sounds. Klangtexturen in der Pop- und Rock-
musik. Basics – Stories – Tracks. Hg. v. Thomas Phleps und Ralf von Appen  
(= texte zur populären musik 1). Bielefeld: transcript, S. 197-228. 

Helms, Dietrich (2005). »›We're Only In It For The Money‹. Populäre Musik, Jugend-
lichkeit und das Geld aus systemtheoretischer Perspektive.« In: Kongressbericht 
Weimar 2004 (im Druck).  

Herbert, Trevor (Hg.) (2000a). The British Brass Band. A Musical and Social History.
Oxford: Oxford University Press. 

Herbert, Trevor (2000b). »Nineteenth-Century Bands: Making a Movement.« In: 
Herbert 2000a: 10-67. 

Herz, Peter (1990). »Die musische Agonistik und der Kunstbetrieb der Kaiserzeit.« 
In: Theater und Gesellschaft im Imperium Romanum / Théâtre et société dans 
l'Empire Romain. Hg. v. Jürgen Blänsdorf in Verbindung mit Jean-Marie André 
und Nicole Fick (= Mainzer Forschungen zu Drama und Theater 4). Tübingen: 
Francke, S. 175-195.  

Hindmarsch, Paul (2000). »Building a Repertoire: Original Compositions for the  
British Brass Band, 1913-1998.« In: Herbert 2000a: 245-277. 

Huizinga, Johan (1956). Homo Ludens. Vom Ursprung der Kultur im Spiel. Reinbek: 
Rowohlt.

Kaiser, Joachim (1979). »Was beweisen Musikwettbewerbe?« In: Neue Musikzei-
tung, H. 5, S. 5. 

Komlós, Katalin (1989). »Mozart and Clementi: A Piano Competition and its Inter-
pretation.« In: Historical Performance 2, S. 3-9.  

Keym, Stephan (2002). »Häßler, Johann Wilhelm.« In: Die Musik in Geschichte und 
Gegenwart. Personenteil, Bd. 8. Hg. v. Ludwig Finscher. Kassel, Stuttgart:  
Bärenreiter/Metzler (2. Aufl.), Sp. 844-847.  

Kübler, B. (1934). »Technitai«. In: Paulys Realencyclopädie der Classischen Wissen-
schaft. 2. Reihe, 10. Halbband. Neue Bearbeitung von Georg Wissowa. Stuttgart: 
Alfred Druckenmüller, Sp. 2473-2558.  

Léglu, Catherine (1996). »A Reading of Troubadour Insult Songs: the Communals 
Cycle.« In: Reading Medieval Studies 22, S. 63-83. 

Leppin, Hartmut (1992). Histrionen: Untersuchungen zur sozialen Stellung von Büh-
nenkünstlern im Westen des Römischen Reiches zur Zeit der Republik und des 
Principats (= Antiquitas I. Abhandlungen zur alten Geschichte 41). Bonn: Habelt.  

Mainwaring, John (1987). G. F. Händel. Nach Johann Matthesons deutscher Aus-
gabe von 1761. Hg. v. Bernhard Paumgartner. Zürich: Atlantis (2. Aufl.). 

Meier, P. J. (1893). »Agones.« In: Paulys Realencyclopädie der Classischen Alter-
tumswissenschaft. 1. Halbband. Neue Bearbeitung von Georg Wissowa. Stutt-
gart: Alfred Druckenmüller, Sp. 836-867. 

Meyer, Ernst (1980). Einführung in die antike Staatskunde. Darmstadt: Wissen-
schaftliche Buchgesellschaft. 

Middleton, Richard (1990). Studying Popular Music. Milton Keynes, Philadelphia: 
Open University Press. 

Müller, Ulrich (1996). »Der Sängerkrieg auf der Wartburg. Text und Musik einer mit-
telalterlichen Quelle zu Wagners Tannhäuser.« In: Individuum versus Institution. 

https://doi.org/10.14361/9783839404065-002 - am 14.02.2026, 12:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404065-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON MARSYAS BIS KÜBLBÖCK

39

Zur Urfassung (1845) von Richard Wagners »Tannhäuser«. Hg. v. Udo Bermbach, 
Ulrich Müller und Matthias Theodor Vogt. Leipzig: Leipziger Universitätsverlag, 
S. 33-46.

Ovidius Naso, Publius (1988). Metamorphosen. Hg. u. übers. v. Hermann Breiten-
bach. Stuttgart: Reclam. 

Pont, Graham (1991). »Handel versus Domenico Scarlatti: Music of an Historic  
Encounter.« In: Göttinger Händel-Beiträge 4, S. 232-247. 

Räkel, Hans-Herbert (1997). »Pui.« In: Die Musik in Geschichte und Gegenwart.
Sachteil, Bd. 7. Hg. v. Ludwig Finscher. Kassel, Stuttgart: Bärenreiter/Metzler 
(2. Aufl.), Sp. 1910-1916. 

Rohlfs, Eckart (1998). »Wettbewerbe und Preise.« In: Die Musik in Geschichte und 
Gegenwart. Sachteil, Bd. 9. Hg. v. Ludwig Finscher. Kassel, Stuttgart: Bärenrei-
ter/Metzler (2. Aufl.), Sp. 1984-2001. 

Rösler, Margarete (1921). »Der Londoner Pui.« In: Zeitschrift für Romanische Phi-
lologie 41, S. 111-116. 

Russell, Dave (2000). »›What is Wrong with Brass Bands?‹: Cultural Change and the 
Band Movement, 1918-c.1964.« In: Herbert 2000a: 68-121. 

Siegele, Ulrich (1999). »Bachmann, Sixt.« In: Die Musik in Geschichte und Gegen-
wart. Personenteil, Bd. 1. Hg. v. Ludwig Finscher. Kassel, Stuttgart: Bären-
reiter/Metzler (2. Aufl.), Sp. 1566-1567.  

Spitta, Philipp (1894). »Der deutsche Männergesang.« In: Musikgeschichtliche Auf-
sätze. Hg. v. dems. Berlin: Gebrüder Paetel. 

Van der Werf, Hendrik/Frobenius, Wolf (1983). »Cantus coronatus.« In: Handwör-
terbuch der musikalischen Terminologie. 11. Lieferung. Hg. v. Hans Heinrich  
Eggebrecht. Stuttgart: Steiner. 

West, Martin Litchfield (1992). Ancient Greek Music. Oxford: Clarendon.  
Wille, Günther (1967). Musica Romana. Die Bedeutung der Musik im Leben der  

Römer. Amsterdam: P. Schippers. 

Abstract 

The communication theory of musical contests developed in this paper is inspired 

by Niklas Luhmann's definition of media as evolutionary means to reduce the fun-

damental improbability of communication and his description of the evolution of 

communication as a hydraulic process of balancing the three problems of communi-

cation: comprehension, circulation and success. This paper suggests that musical 

contests help to stabilize social systems whenever the circulation of communica-

tion becomes so very likely that codes become increasingly ambiguous and under-

standing unlikely. Contests produce a consensus. They enrich the successful code 

with power to define meaning and help thus to reduce ambiguity. This hypothesis is 

applied to various forms of contests in the history of music: the agones of ancient 

Greece, the puis of troubadour France and England, the schools of German Meister-

singer, the talent contests in art music, the contests of German men's choral socie-

ties, the contest of the British Brass Band Movement and finally the TV talent 

shows of the recent past. 

https://doi.org/10.14361/9783839404065-002 - am 14.02.2026, 12:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404065-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839404065-002 - am 14.02.2026, 12:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404065-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

