678

parts of government and administration. Reynolds shows
the many contradictory uses of the term and how it is ar-
ticulated in different political conjunctures.

After these two theoretical chapters follow some case
studies. James Haughton discusses the influence of capi-
talism and the opposition of community and globalized
modernity or morality and economy in Thailand. He ar-
gues that a correct understanding of the economic con-
ditions is crucial in order to alleviate poverty in devel-
opment projects. He makes a critical analysis of the
community culture concept and the idea of sufficiency
economy, which were used from the 1970s to the 1980s as
core concepts by NGOs in counterstrategies against capi-
talist intrusion into village communities. But as Haughton
demonstrates, rice banks, buffalo banks, saving groups,
handicraft groups (under royal protection), and other vil-
lage-based funds became a stepping stone for local en-
trepreneurs and small-scale capitalists which are now en-
gaged in market economic relations. There has always
been trading involving the villages. However, the mode
of surplus extraction is the determining factor. Now labor,
land as well as crops are commodities, and the state in-
tervenes in resource management, building of dams (e.g.,
Pak Mun Dam), and in other infrastructure projects. Thus,
extended resource conflicts are an important dimension of
the village-state relations today. Yet a traditional patron-
client hierarchy still exists. The “traditional” village com-
munity has adapted to the new determining conditions.
The exiled Prime Minister Thaksin Shinawatra’s strate-
gy of “capitalism from below” combined the traditional
community and the modern ideas of a nationalized econ-
omy in a globalized world. He appealed to a chumchon
(community)-capitalist alliance with his village funds. In
all, Haughton’s article is a fine analysis with a solid his-
torical foundation.

Nicholas Farrelly discussed the Shan (Tai from Bur-
ma) in Thailand, where they are marginalized. Still they
figure as an example of an authentic, primordial Tai com-
munity in what the author calls “the Tai studies project”
(68). They contribute to “nationalism by villagers and
not the state” (73). In the discussion led by the influen-
tial Thai historian, Chatthip Nartsupha, the community is
based on “self-sufficiency.” Basically it is a antimodernity
critique based on a somewhat romanticized description of
village communities and projected into a Pan-Tai sym-
bolic construction of a common culture across national
boundaries. The Thai academics seem to search for a lost
world: A peaceful, harmonic Buddhist community, inde-
pendent of the state and the markets — a national identity
across borders. The Shan in Thailand are though more
a disfranchised class in towns, harassed by authorities,
working as prostitutes or low-paid workers, being deport-
ed by Thai authorities after having escaped from Burmese
persecution. Hopefully, we will learn more about Shan so-
ciety and culture in Burma in the future.

Holly High writes about the role of the local guard-
ian spirit in community making. Ritual offerings for the
local spirit are not only a manifestation of the symbolic
construction of community in a Lao village, but includes
relatives migrated from the village. She revived the dis-

1P 218.73.216.60, am 23.01.2026, 20:17:32.
Inhalts Im far

Rezensionen

cussion led by M. Weber and F. Tonnies on the subjective
and objective aspects of open and closed communities.
The guardian spirit is asked to watch over the members
of village households. The rituals, which exclude some
relatives and outsiders, are thus protective of the included
members and emotive representations of community and
kinship. However, networks of migrants also contribute to
poverty alleviation by the gifts they send back.

In a second article, Andrew Walker takes up the dis-
cussion of religion and ritual, representing the subjective
feeling of belonging together in a northern Thai village:
“... symbols serve both to create and maintain collec-
tive sentiments” (117). The collective effort in organizing
a Buddhist festival is analyzed with reference to Durk-
heim and Anthony Cohen. Monks, relatives, and guests
from near and far are mobilized. However, the case also
demonstrates how internal conflicts, concerning a con-
troversial monk and money, undermine the symbols of
community. Phra Upakhut, the mythical monk related to
the Buddha, is called upon to create coolness during the
ceremony. Despite his critical view in the introduction,
Walker shows that the simplified symbolic construction
in rituals is providing legitimacy to community relations.

The following two chapters are based on studies in
Laos by Sarinda Singh and Warren Mayes and describe a
dormitory community of Lao forestry officials in a poor
village and a Vespa Scooter Club. The two cases are in-
teresting, but seem somehow marginal in relation to the
general discussion.

The last chapter by Antonella Diana on Tai in Yun-
nan is an interesting case. She shows how the young Tai
Lue manages a double identity, i.e., he is striving to be-
come modern (urbanized) and developed according to the
official state/party policy, while at the same time he is
following the traditions in marriage and religious rituals.
The Tai in Yunnan are both Tai or daizu and zhongguoren
(Chinese people). They often identify themselves more
in relation with China than with Pan-Tai identity. This
case clearly demonstrates the problems in part of the Tai
studies project on an imagined pan-national Tai identity.

Andrew Walker concludes the book with an emphasis
on the concept of a “modern Tai community” as an alter-
native framework for both analysis and empowerment.
There are multiple ways of forming communities and
senses of belonging. The book is a valuable contribution
to the discussion of the community concept as well as to
Tai studies. Mikael Gravers

Wiencke, Markus: Kulturen der Gesundheit. Sinn-
erleben im Umgang mit psychischem Kranksein. Eine
Anthropologie der Gesundheitsférderung. Bielefeld: tran-
script Verlag, 2011. 302 pp. ISBN 978-3-8376-1690-3.
Preis: € 32.80

Die Frage, was Gesundheit ist, kann nicht allgemein-
und endgiiltig beantwortet werden. Viele Faktoren spie-
len eine Rolle, zumal bekannt ist, dass Gesundheit nicht
nur die Abwesenheit von Krankheit ist, wie auch schon
die Weltgesundheitsorganisation (1967) betont hatte. Ge-
sundsein heift, sich in allen Aspekten wohlfiihlen, kor-

Anthropos 107.2012

Erlaubnis Ist

oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-678

Rezensionen

perlich, geistig, seelisch und sozial, und schon bei dieser
Aufzihlung wird deutlich, dass Gesundheit unterschied-
liche Bedeutungen erhalten kann. Nicht jeder wiirde diese
Unterscheidungen im gleichen Malle machen. Schon die
Definition dessen, was korperlich ist, wie der Korper ver-
standen bzw. gelesen wird, ist abhéngig von dessen kul-
tureller und sozialer Dimension. Was nun die Psyche, die
Seele oder den Geist angeht, wird es nicht einfacher. Ist
es dann nicht verwegen, wie im Titel von “Kulturen der
Gesundheit” zu sprechen, wenn es doch um “psychisches
Kranksein” geht, das je nach Kontext anders interpretiert
und ergo behandelt wird? Markus Wiencke hat dazu Feld-
forschungen im ethnologischen Sinn gemacht, die er zum
Teil als psychologisches Praktikum “tarnte”. Er forsch-
te in einer psychosomatischen Klinik in Deutschland, in
Candomblé- und Umbanda-Tempeln in Recife im Nord-
osten Brasiliens sowie in der Gemeindepsychiatrie fiir die
Mapuche im Zentrum Chiles. Leitfrage seiner Arbeit ist,
“... wie es moglich ist, im Alltag mit einer Psychose zu-
rechtzukommen” (160), oder, psychologisch gesprochen
— schlieBlich wurde das Buch als Doktorarbeit in Psy-
chologie an der Freien Universitit Berlin vorgelegt — lau-
tet die zentrale These: “Ein moglicher Weg Gesundheit
zu konstruieren, ist, sie als ein emotionales, korperliches
und soziales Geschehen zu begreifen. In dem im Rahmen
dieser Arbeit entwickelten Konzept des ‘geteilten Sinn-
erlebens’ wird Gesundheit in der physischen Umgebung
eines Settings und gleichzeitig alltdglichen Vollziigen ver-
ankert. In alltagsnahen, mit anderen Personen geteilten
Praktiken wird eine Wirklichkeit erzeugt, die fiir die teil-
nehmenden Personen gesundheitsfordernd sein kann. Da-
mit bewegt sich das Konzept im Spannungsfeld zwischen
einem subjektiven und objektiven (sic! KG) Gesundheits-
begriff. Auf das Phidnomen der Schizophrenie bezogen,
lasst sich die These zuspitzen: Eine spezifische Sinnstif-
tung kann bei Schizophrenie ... gesundheitsférdernd sein.
Die positive Sinnstiftung ist an die emotionale und kor-
perliche Teilnahme am sozialen Geschehen spezifischer
Settings gekniipft. Dabei ist unter ‘gesundheitsfordernd’
in erster Linie ein Zurechtkommen mit der Erkrankung im
Alltag zu verstehen” (16f.).

In “dichten Beschreibungen” (146) werden die Zu-
sammenhinge dargestellt und analysiert, die gesundheits-
fordernd wirken, zum einen aus der psychosomatischen
Klinik “mit ihrem spirituellen Diskurs” (146), sowie aus
brasilianischen Candomblé- und Umbanda-Tempeln und
der chilenischen gemeindebasierten Psychiatrie mit ihrer
aufsuchenden Versorgung von Mapuche-Patienten.

Schwieriger als in Deutschland war die Verstindigung
in Chile und Brasilien, die jeweils mit Dolmetscher ins
Englische erfolgte und entsprechend auch im Text doku-
mentiert ist. Das irritiert etwas, aber diente wohl letztlich
der genaueren Dokumentation des Verhandelten. Uber-
haupt ist hervorzuheben, dass sich der Autor bemiiht, sei-
ne Beweggriinde transparent darzustellen, wofiir er in der
Einleitung “Konkrete Griinde fiir die Auswahl der Unter-
suchungsorte” beschreibt. Das 2. Kapitel widmet sich der
“Entwicklung der Fragestellung”, das 3. den “Methoden
und Durchfiihrung”, das 4. den “Untersuchungsorten”, bis
es schlieBlich zum zentralen 5. Kapitel kommt, der “Ge-

Anthropos 107.2012

1P 218.73.216.60, am 23.01.2026, 20:17:32.
Inhalts Im far

679

sundheitsforderung als soziales Geschehen”. Bis dahin
hat man sich durch 140 Seiten gearbeitet, die viel iiber
psychologische und Kommunikationstheorien und ihren
Bezug zum jeweiligen (immer dreifachen) “Setting” sa-
gen. Das 6. Kapitel fiihrt die “Diskussion” und am Ende
stehen “Schlussbemerkungen”.

Medizinethnologen wissen, dass Krankheit nicht iiber-
all konzipiert ist wie in der Biomedizin, und dass ihre
Besserung/Behandlung/Therapie nicht notwendig indivi-
duumszentriert ist (s. auch Zaumseil im Vorwort), schon
gar nicht in Fillen, die “psychiatrische” genannt werden.
Allerdings ist “unsere” Psychiatrie auf den Einzelnen ge-
richtet, auch wenn es Gruppenprozesse geben mag, wie
sie Wiencke fiir die psychosomatische Klinik in Deutsch-
land mit ihren spirituellen Praktiken — aus anderen Kul-
turen entlehnt — beschreibt.

Er ist sehr ehrlich, wenn er schreibt: “Ich ging in mei-
ner Forschung davon aus, dass eine psychische Krankheit
eine Personlichkeitsverdnderung ist. Doch fiir den pai-de-
santo [Anm. KG: Priester im Umbanda-Tempel in Recife/
Brasilien] verindert sich durch die ‘Krankheit’ nichts in
der Person. Der Geist kommt und kann auch wieder ge-
hen” (155). Die Krankheit wird zum spirituellen Problem,
womit — so Wiencke — eine optimistische Grundeinstel-
lung gefordert wird. Als Medizinethnologin mochte ich
an dieser Stelle Einspruch erheben angesichts eines Ge-
dankengangs, der sich durch die ganze Arbeit zieht: der
Umbanda-Priester deutet nichts um, er befindet sich in ei-
nem anderen Erkldrungszusammenhang, mit dem er kre-
ativ umzugehen imstande ist. Auf leisen Pfoten schleicht
sich immer wieder ein, was “unsere” Psychologie anders
(richtiger?) erklirt, ohne dies hinreichend transparent zu
machen. Andererseits: es handelt sich um eine psycholo-
gische Arbeit, und eventuell diirfen/miissen deren Grund-
pfeiler der Wissenschaft nicht problematisiert werden.

Auch die Medizin der Mapuche kennt das Konzept
der psychischen Erkrankung nicht, vielmehr werden auch
hier “Geister” unterschiedlicher Provenienz verantwort-
lich gemacht. Wiencke beschiiftigte sich in Chile beson-
ders mit den Menschen, die zu Hause psychiatrisch be-
treut werden, indem ihnen die Psychopharmaka nach
Hause gebracht werden und im Gesprich mit ihnen und
der Familie ein Bezugsrahmen gegeben wird. Das ldsst
sich auch als “Gesundheitsforderung als soziales Gesche-
hen” (so die Kapiteliiberschrift) beschreiben, wie es auch
fiir die beiden anderen Systeme (Umbanda und Biomedi-
zin mit Spiritualitdt) gezeigt wird.

Die Arbeit ist interessant, vor allem an den Stellen, in
denen die “dichten Beschreibungen” mit wortlichen Zi-
taten versehen werden. Diese werden dann im Anschluss
aber noch einmal paraphrasiert, was etwas ermiidet. Wa-
rum das Buch im Untertitel eine “Anthropologie der Ge-
sundheitsforderung” genannt wird, bleibt der Rezensentin
ritselhaft, handelt es sich doch eher um eine ethnopsy-
chologische Analyse von sozialen und kulturellen Ele-
menten, die dazu beitragen, dass sich “Erkrankte” aufge-
hoben und damit besser fiihlen — hier und anderswo. Vor
allem Psychologie- und Medizinstudenten mit Speziali-
sierung in Psychiatrie sei dieses Buch wiarmstens empfoh-
len: Sie konnen damit in ihrem eigenen “Setting” inklu-

Erlaubnis Ist

oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-678

680

sive Vokabular lernen, dass “Psychosen” auch in anderen
Sinnzusammenhingen positiv beeinflusst werden konnen,
aber vor allem, dass es sich immer lohnt, {iber den eige-
nen Tellerrand zu schauen. Fiir Ethnologen, die an Psy-
chologie und deren ethnologischer Analyse interessiert
sind, ist es gleichfalls empfehlenswert, weil der Autor
seine Gedankenginge transparent darlegt und damit zu
einer Metaanalyse geradezu einlddt.

Katarina Greifeld

Woodward, Mark: Java, Indonesia, and Islam. Dor-
drecht: Springer Science+Business Media, 2011. 275 pp.
ISBN 978-94-007-0055-0. (Muslims in Gobal Societies
Series, 3) Price: € 106,95

Der Autor des vorliegenden Buches erforscht bereits
seit den spidten 1970ern die lokalen Auspriagungen des
Islams in Yogyakarta, zeitweilig die Hauptstadt der un-
abhiingigen indonesischen Republik und bis heute das
einzige noch bestehende politische Sultanat in Indone-
sien. Das Buch enthélt Aufsitze, die zwischen 1985 und
2010 verfasst worden sind, und welche die Thematik fort-
fiihren, mit der Mark Woodward durch seine Monogra-
phie “Islam in Java. Normative Piety and Mysticism in
the Sultanate of Yogyakarta” (Tucson 1989; urspriinglich
seine Dissertation an der University of Illinois, 1985), in
der Fachwelt bekannt und umstritten geworden ist. Seine
damalige Dissertation kdnnte man als eine akademische
Pflichtschrift betrachten, in der versucht wurde, die Sicht-
weise auf die “Religion von Java”, so wie sie von Clifford
Geertz geradezu paradigmatisch definiert worden war, ra-
dikal umzuéindern. Woodward meint, dass amerikanische
Doktoranden, wie er selbst, in den 1970ern tiberhaupt
keine Ahnung hatten, dass “Javanese really are Muslims.
That would not happen today” (65). Ganze Generationen
sind mit der Pflichtlektiire des Buches “Religion of Java”
von Clifford Geertz aus dem Jahre 1960 grofl geworden
und obwohl ich Woodward vollkommen zustimme, dass
Geertz das islamische Element in der “Religion von Java”
zu wenig beriicksichtigt hat, nimmt Woodward doch eine
unhaltbare Extremposition ein, wobei er mit “blindem”
Eifer iiberall den Islam in Java entdecken mochte.

Seine Informanten, vor allem hochrangige Hofdiener
am Sultanshof, haben ihn gerne mit Informationen gefiit-
tert, die beweisen sollten, dass die mystische javanische
Weltanschauung (kejawen) immer mit dem klassischen
Sufismus identisch gewesen sei. Dabei bleibt unbeachtet,
dass diese Gewihrsleute ein grofies Interesse daran hat-
ten, das Sultanat von Yogyakarta nicht nur, wie iiblich,
als Zentrum der traditionellen javanischen Kultur, son-
dern zugleich als Hochburg des Islams hochzustilisieren.
In Indonesien werden nur fiinf (seit kurzem sechs) Weltre-
ligionen anerkannt und alle Biirger miissen einer Religion
angehoren. Die Daten der Feldforschung entstammen ei-
ner Periode, in der sich im indonesischen Diskurs die Idee
durchgesetzt hatte, dass die mystische javanische Weltan-
schauung nicht als “Religion”, sondern blof als “Glaube”
gelten diirfte. Woodward beteiligt sich als Hobbytheolo-
ge nach Kriften an der “Verreligionisierung” der java-
nischen Kultur: So soll z. B. das Essritual slametan, das

1P 218.73.216.60, am 23.01.2026, 20:17:32.
Inhalts Im far

Rezensionen

von Geertz als Herzstiick der javanischen Kultur betrach-
tet wurde, seine Begriindung im Koran und in Propheten-
iberlieferungen gehabt haben (118-121). Hier verdingt
sich ein Regionalwissenschaftler als Islamwissenschaftler
ohne Arabischkenntnisse (66) und mit mangelhaften Java-
nischkenntnissen. Es ist vielbezeichnend, dass javanische
und indonesische Termini fast immer falsch geschrieben
sind. Leser mit Indonesischkenntnissen werden sich iiber
phantastische Neubildungen wie obat ngamuk (80, lese:
obat nyamuk) oder muafigh (242, lese: munafik) freuen.

Die horrende Vielzahl an Tippfehlern ist eine echte
Zumutung. Was bedeutet z. B. “One I worked with insist-
ed that I become proficient in archery before his would
discuss more than the outline of his understanding of the
path leading to knowledge of and union with God” (77)?
Oder: “This framework also allows for the explanation of
the Javanese view if relations between bio-medical and
traditional models of health and illness” (104)? Sitze blei-
ben unvollendet wie: “Often these are carried in These
structural similarities provide few clues about the histo-
ry of either ritual” (179). Das Kopieren, Ausschneiden
und Einfiigen per Tastatur kann auch schlimme Folgen
haben wie z.B.: “This is one of the reason the reasons
why few young people indulge in it on a regular basis”
(183). “What follows is a schema ... in the course of his-
tory” (40) wird wortlich wiederholt auf S. 42; “Reformist
Muslims, who regard the visitation of graves as sinful in-
novation, never do this” (212 Zeile 17-18 wird in Zeilen
31-32 wiederholt).

Leider ist das Buch nicht zu empfehlen, aber da es als
Band 3 in der Reihe “Muslims in Global Societies” er-
schienen ist, wird es ohnehin automatisch fiir teures Geld
von den Universitéts- und Institutsbibliotheken gekauft
werden. E.P. Wieringa

Zigon, Jarett (ed.): Multiple Moralities and Religions
in Post-Soviet Russia. New York: Berghahn Books, 2011.
238 pp. ISBN 978-0-85745-209-2. Price: $ 70.00

Advocates of new ethnographies of morality tend to
bemoan the anthropology’s longstanding inattention to
morality as an autonomous sphere of human life, rather
than simply a synonym of cultural cohesion. However,
ethnographies of postsocialist societies have yielded no
shortage of work on morality. Starting with the volume
“Markets and Morality. Ethnographies of Postsocialism”
(R. Mandel and C. Humphrey [eds.]. Oxford 2002) and
moving to a number of recent works on religion and com-
munity, ethnographers have taken the social, economic,
and political upheavals that accompanied the collapse of
state socialism as a starting point for interrogations of
how people cope with the breakdown of familiar moral
orders and social ideals. Jarett Zigon’s edited volume con-
tinues this tradition.

A feature that distinguishes the volume from some of
its predecessors is the effort to present a coherent concep-
tual and terminological framework. In the introduction,
Zigon reiterates a distinction between morality and eth-
ics he proposed in previous works. In his usage, “moral-
ity” refers to understandings of good and evil that exist

Anthropos 107.2012

Erlaubnis Ist

oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-678

