
678

Anthropos  107.2012

Rezensionen

parts of government and administration. Reynolds shows 
the many contradictory uses of the term and how it is ar­
ticulated in different political conjunctures.

After these two theoretical chapters follow some case 
studies. James Haughton discusses the influence of capi­
talism and the opposition of community and globalized 
modernity or morality and economy in Thailand. He ar­
gues that a correct understanding of the economic con­
ditions is crucial in order to alleviate poverty in devel­
opment projects. He makes a critical analysis of the 
community culture concept and the idea of sufficiency 
economy, which were used from the 1970s to the 1980s as 
core concepts by NGOs in counterstrategies against capi­
talist intrusion into village communities. But as Haughton 
demonstrates, rice banks, buffalo banks, saving groups, 
handicraft groups (under royal protection), and other vil­
lage-based funds became a stepping stone for local en­
trepreneurs and small-scale capitalists which are now en­
gaged in market economic relations. There has always 
been trading involving the villages. However, the mode 
of surplus extraction is the determining factor. Now labor, 
land as well as crops are commodities, and the state in­
tervenes in resource management, building of dams (e.g., 
Pak Mun Dam), and in other infrastructure projects. Thus, 
extended resource conflicts are an important dimension of 
the village-state relations today. Yet a traditional patron-
client hierarchy still exists. The “traditional” village com­
munity has adapted to the new determining conditions. 
The exiled Prime Minister Thaksin Shinawatra’s strate­
gy of “capitalism from below” combined the traditional 
community and the modern ideas of a nationalized econ­
omy in a globalized world. He appealed to a chumchon 
(community)-capitalist alliance with his village funds. In 
all, Haughton’s article is a fine analysis with a solid his­
torical foundation.

Nicholas Farrelly discussed the Shan (Tai from Bur­
ma) in Thailand, where they are marginalized. Still they 
figure as an example of an authentic, primordial Tai com­
munity in what the author calls “the Tai studies project” 
(68). They contribute to “nationalism by villagers and 
not the state” (73). In the discussion led by the influen­
tial Thai historian, Chatthip Nartsupha, the community is 
based on “self-sufficiency.” Basically it is a antimodernity 
critique based on a somewhat romanticized description of 
village communities and projected into a Pan-Tai sym­
bolic construction of a common culture across national 
boundaries. The Thai academics seem to search for a lost 
world: A peaceful, harmonic Buddhist community, inde­
pendent of the state and the markets – a national identity 
across borders. The Shan in Thailand are though more 
a disfranchised class in towns, harassed by authorities, 
working as prostitutes or low-paid workers, being deport­
ed by Thai authorities after having escaped from Burmese 
persecution. Hopefully, we will learn more about Shan so­
ciety and culture in Burma in the future.

Holly High writes about the role of the local guard­
ian spirit in community making. Ritual offerings for the 
local spirit are not only a manifestation of the symbolic 
construction of community in a Lao village, but includes 
relatives migrated from the village. She revived the dis­

cussion led by M. Weber and F. Tönnies on the subjective 
and objective aspects of open and closed communities. 
The guardian spirit is asked to watch over the members 
of village households. The rituals, which exclude some 
relatives and outsiders, are thus protective of the included 
members and emotive representations of community and 
kinship. However, networks of migrants also contribute to 
poverty alleviation by the gifts they send back.

In a second article, Andrew Walker takes up the dis­
cussion of religion and ritual, representing the subjective 
feeling of belonging together in a northern Thai village: 
“… symbols serve both to create and maintain collec­
tive sentiments” (117). The collective effort in organizing 
a Buddhist festival is analyzed with reference to Durk­
heim and Anthony Cohen. Monks, relatives, and guests 
from near and far are mobilized. However, the case also 
demonstrates how internal conflicts, concerning a con­
troversial monk and money, undermine the symbols of 
community. Phra Upakhut, the mythical monk related to 
the Buddha, is called upon to create coolness during the 
ceremony. Despite his critical view in the introduction, 
Walker shows that the simplified symbolic construction 
in rituals is providing legitimacy to community relations.

The following two chapters are based on studies in 
Laos by Sarinda Singh and Warren Mayes and describe a 
dormitory community of Lao forestry officials in a poor 
village and a Vespa Scooter Club. The two cases are in­
teresting, but seem somehow marginal in relation to the 
general discussion.

The last chapter by Antonella Diana on Tai in Yun­
nan is an interesting case. She shows how the young Tai 
Lue manages a double identity, i.e., he is striving to be­
come modern (urbanized) and developed according to the 
official state/party policy, while at the same time he is 
following the traditions in marriage and religious rituals. 
The Tai in Yunnan are both Tai or daizu and zhongguoren 
(Chinese people). They often identify themselves more 
in relation with China than with Pan-Tai identity. This 
case clearly demonstrates the problems in part of the Tai 
studies project on an imagined pan-national Tai identity.

Andrew Walker concludes the book with an emphasis 
on the concept of a “modern Tai community” as an alter­
native framework for both analysis and empowerment. 
There are multiple ways of forming communities and 
senses of belonging. The book is a valuable contribution 
to the discussion of the community concept as well as to 
Tai studies.  Mikael Gravers 

Wiencke, Markus: Kulturen der Gesundheit. Sinn­
erleben im Umgang mit psychischem Kranksein. Eine 
Anthropologie der Gesundheitsförderung. Bielefeld: tran­
script Verlag, 2011. 302 pp. ISBN 978-3-8376-1690-3.  
Preis: € 32.80

Die Frage, was Gesundheit ist, kann nicht allgemein- 
und endgültig beantwortet werden. Viele Faktoren spie­
len eine Rolle, zumal bekannt ist, dass Gesundheit nicht 
nur die Abwesenheit von Krankheit ist, wie auch schon 
die Weltgesundheitsorganisation (1967) betont hatte. Ge­
sundsein heißt, sich in allen Aspekten wohlfühlen, kör­

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-678 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 20:17:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-678


Anthropos  107.2012

679Rezensionen

perlich, geistig, seelisch und sozial, und schon bei dieser 
Aufzählung wird deutlich, dass Gesundheit unterschied­
liche Bedeutungen erhalten kann. Nicht jeder würde diese 
Unterscheidungen im gleichen Maße machen. Schon die 
Definition dessen, was körperlich ist, wie der Körper ver­
standen bzw. gelesen wird, ist abhängig von dessen kul­
tureller und sozialer Dimension. Was nun die Psyche, die 
Seele oder den Geist angeht, wird es nicht einfacher. Ist 
es dann nicht verwegen, wie im Titel von “Kulturen der 
Gesundheit” zu sprechen, wenn es doch um “psychisches 
Kranksein” geht, das je nach Kontext anders interpretiert 
und ergo behandelt wird? Markus Wiencke hat dazu Feld­
forschungen im ethnologischen Sinn gemacht, die er zum 
Teil als psychologisches Praktikum “tarnte”. Er forsch­
te in einer psychosomatischen Klinik in Deutschland, in 
Candomblé- und Umbanda-Tempeln in Recife im Nord­
osten Brasiliens sowie in der Gemeindepsychiatrie für die 
Mapuche im Zentrum Chiles. Leitfrage seiner Arbeit ist, 
“… wie es möglich ist, im Alltag mit einer Psychose zu­
rechtzukommen” (160), oder, psychologisch gesprochen 
– schließlich wurde das Buch als Doktorarbeit in Psy­
chologie an der Freien Universität Berlin vorgelegt – lau­
tet die zentrale These: “Ein möglicher Weg Gesundheit 
zu konstruieren, ist, sie als ein emotionales, körperliches 
und soziales Geschehen zu begreifen. In dem im Rahmen 
dieser Arbeit entwickelten Konzept des ‘geteilten Sinn­
erlebens’ wird Gesundheit in der physischen Umgebung 
eines Settings und gleichzeitig alltäglichen Vollzügen ver­
ankert. In alltagsnahen, mit anderen Personen geteilten 
Praktiken wird eine Wirklichkeit erzeugt, die für die teil­
nehmenden Personen gesundheitsfördernd sein kann. Da­
mit bewegt sich das Konzept im Spannungsfeld zwischen 
einem subjektiven und objektiven (sic! KG) Gesundheits­
begriff. Auf das Phänomen der Schizophrenie bezogen, 
lässt sich die These zuspitzen: Eine spezifische Sinnstif­
tung kann bei Schizophrenie … gesundheitsfördernd sein. 
Die positive Sinnstiftung ist an die emotionale und kör­
perliche Teilnahme am sozialen Geschehen spezifischer 
Settings geknüpft. Dabei ist unter ‘gesundheitsfördernd’ 
in erster Linie ein Zurechtkommen mit der Erkrankung im 
Alltag zu verstehen” (16 f.). 

In “dichten Beschreibungen” (146) werden die Zu­
sammenhänge dargestellt und analysiert, die gesundheits­
fördernd wirken, zum einen aus der psychosomatischen 
Klinik “mit ihrem spirituellen Diskurs” (146), sowie aus 
brasilianischen Candomblé- und Umbanda-Tempeln und 
der chilenischen gemeindebasierten Psychiatrie mit ihrer 
aufsuchenden Versorgung von Mapuche-Patienten.

Schwieriger als in Deutschland war die Verständigung 
in Chile und Brasilien, die jeweils mit Dolmetscher ins 
Englische erfolgte und entsprechend auch im Text doku­
mentiert ist. Das irritiert etwas, aber diente wohl letztlich 
der genaueren Dokumentation des Verhandelten. Über­
haupt ist hervorzuheben, dass sich der Autor bemüht, sei­
ne Beweggründe transparent darzustellen, wofür er in der 
Einleitung “Konkrete Gründe für die Auswahl der Unter­
suchungsorte” beschreibt. Das 2. Kapitel widmet sich der 
“Entwicklung der Fragestellung”, das 3. den “Methoden 
und Durchführung”, das 4. den “Untersuchungsorten”, bis 
es schließlich zum zentralen 5. Kapitel kommt, der “Ge­

sundheitsförderung als soziales Geschehen”. Bis dahin 
hat man sich durch 140 Seiten gearbeitet, die viel über 
psychologische und Kommunikationstheorien und ihren 
Bezug zum jeweiligen (immer dreifachen) “Setting” sa­
gen. Das 6. Kapitel führt die “Diskussion” und am Ende 
stehen “Schlussbemerkungen”.

Medizinethnologen wissen, dass Krankheit nicht über­
all konzipiert ist wie in der Biomedizin, und dass ihre 
Besserung/Behandlung/Therapie nicht notwendig indivi­
duumszentriert ist (s. auch Zaumseil im Vorwort), schon 
gar nicht in Fällen, die “psychiatrische” genannt werden. 
Allerdings ist “unsere” Psychiatrie auf den Einzelnen ge­
richtet, auch wenn es Gruppenprozesse geben mag, wie 
sie Wiencke für die psychosomatische Klinik in Deutsch­
land mit ihren spirituellen Praktiken – aus anderen Kul­
turen entlehnt – beschreibt. 

Er ist sehr ehrlich, wenn er schreibt: “Ich ging in mei­
ner Forschung davon aus, dass eine psychische Krankheit 
eine Persönlichkeitsveränderung ist. Doch für den pai-de-
santo [Anm. KG: Priester im Umbanda-Tempel in Recife/
Brasilien] verändert sich durch die ‘Krankheit’ nichts in 
der Person. Der Geist kommt und kann auch wieder ge­
hen” (155). Die Krankheit wird zum spirituellen Problem, 
womit – so Wiencke – eine optimistische Grundeinstel­
lung gefördert wird. Als Medizinethnologin möchte ich 
an dieser Stelle Einspruch erheben angesichts eines Ge­
dankengangs, der sich durch die ganze Arbeit zieht: der 
Umbanda-Priester deutet nichts um, er befindet sich in ei­
nem anderen Erklärungszusammenhang, mit dem er kre­
ativ umzugehen imstande ist. Auf leisen Pfoten schleicht 
sich immer wieder ein, was “unsere” Psychologie anders 
(richtiger?) erklärt, ohne dies hinreichend transparent zu 
machen. Andererseits: es handelt sich um eine psycholo­
gische Arbeit, und eventuell dürfen/müssen deren Grund­
pfeiler der Wissenschaft nicht problematisiert werden.

Auch die Medizin der Mapuche kennt das Konzept 
der psychischen Erkrankung nicht, vielmehr werden auch 
hier “Geister” unterschiedlicher Provenienz verantwort­
lich gemacht. Wiencke beschäftigte sich in Chile beson­
ders mit den Menschen, die zu Hause psychiatrisch be­
treut werden, indem ihnen die Psychopharmaka nach 
Hause gebracht werden und im Gespräch mit ihnen und 
der Familie ein Bezugsrahmen gegeben wird. Das lässt 
sich auch als “Gesundheitsförderung als soziales Gesche­
hen” (so die Kapitelüberschrift) beschreiben, wie es auch 
für die beiden anderen Systeme (Umbanda und Biomedi­
zin mit Spiritualität) gezeigt wird.

Die Arbeit ist interessant, vor allem an den Stellen, in 
denen die “dichten Beschreibungen” mit wörtlichen Zi­
taten versehen werden. Diese werden dann im Anschluss 
aber noch einmal paraphrasiert, was etwas ermüdet. Wa­
rum das Buch im Untertitel eine “Anthropologie der Ge­
sundheitsförderung” genannt wird, bleibt der Rezensentin 
rätselhaft, handelt es sich doch eher um eine ethnopsy­
chologische Analyse von sozialen und kulturellen Ele­
menten, die dazu beitragen, dass sich “Erkrankte” aufge­
hoben und damit besser fühlen – hier und anderswo. Vor 
allem Psychologie- und Medizinstudenten mit Speziali­
sierung in Psychiatrie sei dieses Buch wärmstens empfoh­
len: Sie können damit in ihrem eigenen “Setting” inklu­

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-678 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 20:17:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-678


680

Anthropos  107.2012

Rezensionen

sive Vokabular lernen, dass “Psychosen” auch in anderen 
Sinnzusammenhängen positiv beeinflusst werden können, 
aber vor allem, dass es sich immer lohnt, über den eige­
nen Tellerrand zu schauen. Für Ethnologen, die an Psy­
chologie und deren ethnologischer Analyse interessiert 
sind, ist es gleichfalls empfehlenswert, weil der Autor 
seine Gedankengänge transparent darlegt und damit zu 
einer Metaanalyse geradezu einlädt.

Katarina Greifeld

Woodward, Mark: Java, Indonesia, and Islam. Dor­
drecht: Springer Science+Business Media, 2011. 275 pp. 
ISBN 978-94-007-0055-0. (Muslims in Gobal Societies 
Series, 3) Price: € 106,95

Der Autor des vorliegenden Buches erforscht bereits 
seit den späten 1970ern die lokalen Ausprägungen des 
Islams in Yogyakarta, zeitweilig die Hauptstadt der un­
abhängigen indonesischen Republik und bis heute das 
einzige noch bestehende politische Sultanat in Indone­
sien. Das Buch enthält Aufsätze, die zwischen 1985 und 
2010 verfasst worden sind, und welche die Thematik fort­
führen, mit der Mark Woodward durch seine Monogra­
phie “Islam in Java. Normative Piety and Mysticism in 
the Sultanate of Yogyakarta” (Tucson 1989; ursprünglich 
seine Dissertation an der University of Illinois, 1985), in 
der Fachwelt bekannt und umstritten geworden ist. Seine 
damalige Dissertation könnte man als eine akademische 
Pflichtschrift betrachten, in der versucht wurde, die Sicht­
weise auf die “Religion von Java”, so wie sie von Clifford 
Geertz geradezu paradigmatisch definiert worden war, ra­
dikal umzuändern. Woodward meint, dass amerikanische 
Doktoranden, wie er selbst, in den 1970ern überhaupt 
keine Ahnung hatten, dass “Javanese really are Muslims. 
That would not happen today” (65). Ganze Generationen 
sind mit der Pflichtlektüre des Buches “Religion of Java” 
von Clifford Geertz aus dem Jahre 1960 groß geworden 
und obwohl ich Woodward vollkommen zustimme, dass 
Geertz das islamische Element in der “Religion von Java” 
zu wenig berücksichtigt hat, nimmt Woodward doch eine 
unhaltbare Extremposition ein, wobei er mit “blindem” 
Eifer überall den Islam in Java entdecken möchte. 

Seine Informanten, vor allem hochrangige Hofdiener 
am Sultanshof, haben ihn gerne mit Informationen gefüt­
tert, die beweisen sollten, dass die mystische javanische 
Weltanschauung (kejawèn) immer mit dem klassischen 
Sufismus identisch gewesen sei. Dabei bleibt unbeachtet, 
dass diese Gewährsleute ein großes Interesse daran hat­
ten, das Sultanat von Yogyakarta nicht nur, wie üblich, 
als Zentrum der traditionellen javanischen Kultur, son­
dern zugleich als Hochburg des Islams hochzustilisieren. 
In Indonesien werden nur fünf (seit kurzem sechs) Weltre­
ligionen anerkannt und alle Bürger müssen einer Religion 
angehören. Die Daten der Feldforschung entstammen ei­
ner Periode, in der sich im indonesischen Diskurs die Idee 
durchgesetzt hatte, dass die mystische javanische Weltan­
schauung nicht als “Religion”, sondern bloß als “Glaube” 
gelten dürfte. Woodward beteiligt sich als Hobbytheolo­
ge nach Kräften an der “Verreligionisierung” der java­
nischen Kultur: So soll z. B. das Essritual slametan, das 

von Geertz als Herzstück der javanischen Kultur betrach­
tet wurde, seine Begründung im Koran und in Propheten­
überlieferungen gehabt haben (118–121). Hier verdingt 
sich ein Regionalwissenschaftler als Islamwissenschaftler 
ohne Arabischkenntnisse (66) und mit mangelhaften Java­
nischkenntnissen. Es ist vielbezeichnend, dass javanische 
und indonesische Termini fast immer falsch geschrieben 
sind. Leser mit Indonesischkenntnissen werden sich über 
phantastische Neubildungen wie obat ngamuk (80, lese: 
obat nyamuk) oder muafiqh (242, lese: munafik) freuen. 

Die horrende Vielzahl an Tippfehlern ist eine echte 
Zumutung. Was bedeutet z. B. “One I worked with insist­
ed that I become proficient in archery before his would 
discuss more than the outline of his understanding of the 
path leading to knowledge of and union with God” (77)? 
Oder: “This framework also allows for the explanation of 
the Javanese view if relations between bio-medical and 
traditional models of health and illness” (104)? Sätze blei­
ben unvollendet wie: “Often these are carried in These 
structural similarities provide few clues about the histo­
ry of either ritual” (179). Das Kopieren, Ausschneiden 
und Einfügen per Tastatur kann auch schlimme Folgen 
haben wie z. B.: “This is one of the reason the reasons 
why few young people indulge in it on a regular basis” 
(183). “What follows is a schema … in the course of his­
tory” (40) wird wörtlich wiederholt auf S. 42; “Reformist 
Muslims, who regard the visitation of graves as sinful in­
novation, never do this” (212 Zeile 17–18 wird in Zeilen 
31–32 wiederholt). 

Leider ist das Buch nicht zu empfehlen, aber da es als 
Band 3 in der Reihe “Muslims in Global Societies” er­
schienen ist, wird es ohnehin automatisch für teures Geld 
von den Universitäts- und Institutsbibliotheken gekauft 
werden.  E. P. Wieringa 

Zigon, Jarett (ed.): Multiple Moralities and Religions 
in Post-Soviet Russia. New York: Berghahn Books, 2011. 
238 pp. ISBN 978-0-85745-209-2. Price: $ 70.00

Advocates of new ethnographies of morality tend to 
bemoan the anthropology’s longstanding inattention to 
morality as an autonomous sphere of human life, rather 
than simply a synonym of cultural cohesion. However, 
ethnographies of postsocialist societies have yielded no 
shortage of work on morality. Starting with the volume 
“Markets and Morality. Ethnographies of Postsocialism” 
(R. Mandel and C. Humphrey [eds.]. Oxford 2002) and 
moving to a number of recent works on religion and com­
munity, ethnographers have taken the social, economic, 
and political upheavals that accompanied the collapse of 
state socialism as a starting point for interrogations of 
how people cope with the breakdown of familiar moral 
orders and social ideals. Jarett Zigon’s edited volume con­
tinues this tradition. 

A feature that distinguishes the volume from some of 
its predecessors is the effort to present a coherent concep­
tual and terminological framework. In the introduction, 
Zigon reiterates a distinction between morality and eth­
ics he proposed in previous works. In his usage, “moral­
ity” refers to understandings of good and evil that exist 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-678 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 20:17:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-678

