Dritter Zyklus:
Komparative Fallbeschreibungen —
Individuelle Lebens- und Leidenswege

Die buddhistischen Schulen sind heterogener als mancher zunichst ver-
muten wiirde. Wie bereits dargelegt bieten die verschiedenen Traditionen
und Schulungswege auf der abstrakten Ebene der Lehrsysteme unter-
schiedliche Praxiswege und vor allem auch unterschiedliche Betonungen
der Lehrinhalte selbst an. Die konkreten empirischen Verhiltnisse las-
sen hier noch mehr Komplexitit erwarten. Bei mehr als 120 Interviews
ist fiir den Forschenden somit Selektion, d. h. Reduktion von Komplexi-
tat zwingend notwendig. Damit entstehen jedoch gleichzeitig Gefahren
des potentiellen Eklektizismus oder der reinen Illustration. Aus diesem
Grund haben wir uns bei der Darstellung der empirischen Ergebnisse fiir
ein zweistufiges Verfahren entschieden.

In einem ersten Schritt sollen zunichst drei ausfithrliche Fallbeschrei-
bungen einzelner Praktizierender angefertigt werden, die die jeweiligen
biografischen Details mit einer ersten Analyse der Diskursebenen der In-
terviews in Verbindung bringen. Ein solches Vorgehen wird zwar nicht
mehr haufig gewihlt, denn im ,,Zuge einer starkeren Orientierung an der
komparativen Analyse und damit an generalisierungsfahigen Ergebnis-
sen [...] ist die Fallbeschreibung (mit ihrer starken Bindung an den Ein-
zelfall) in neueren Untersuchungen [...] zunehmend in den Hintergrund
getreten zugunsten der Typenbildung®. Demgegeniiber steht fir uns der
konkrete individuelle Lebensweg zunichst in gleichem Interesse wie der
Versuch generalisierender Aussagen (Bohnsack 2008, S. 141).

In einem zweiten Schritt dienen diese Fallbeschreibungen anschliefSend
als roter Faden einer Komparatistik, die versucht, von den Rekonstrukti-
onen des Einzelfalls auf generalisierbare Orientierungsmuster zu schlie-
B3en. Dieses Vorgehen sehen wir vor allem dem Feld geschuldet, in dem
sowohl die einzelnen Schulungswege als auch die Lebenswege der einzel-
nen Praktizierenden ganz eigene Erfahrungsmoglichkeiten versprechen.
Zwar bietet jeder Fall seine ganz eigene Geschichte, der durch die Fallbe-
schreibung ein entsprechender Platz verschafft wird. Dennoch steht das
hier vorgelegte Forschungsprogramm dafur ein, Gemeinsames im Un-
terschiedlichen und Unterschiedliches im Gemeinsamen zu rekonstruie-
ren. Die drei Fallbeschreibungen dienen also vor allem dem Einstieg in
die zu erwartenden Themen und Orientierungen in Bezug auf die Aus-
ubung und Reflexion der buddhistischen Praxis, das besondere Lehrer-
Schiiler-Verhiltnis und den Umgang mit dem prominenten soteriologi-
schen Ziel der Erleuchtung.

193

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE PRAXIS DER LEERE

Von einer methodischen Warte aus betrachtet, fungiert die Fallbe-
schreibung im Sinne der von uns priferierten dokumentarischen Metho-
de somit vor allem als Versuch, die ,,Gesamtgestalt des Falles* zusam-
menfassend zu charakterisieren. Dabei ibernimmt die Fallbeschreibung
in der Regel drei Aufgaben: a) die Darstellung der zentralen Orientie-
rungen oder Rahmenkomponenten, b) die Beschreibung der drama-
turgischen Entwicklung der Passagen und bereits ansatzweise c) die
Beschreibung der Diskursorganisation (insbesondere im Falle von Grup-
pendiskussionen).

Das Hauptaugenmerk der Fallbeschreibung liegt damit vor allem in
der Darstellung der Verkntuipfung von Inhalt (Orientierungsmuster) und
Form (Dramaturgie). Zudem sollte in den Fallbeschreibungen moglichst
»das Spannungsverhiltnis zwischen der Sprachebene der Erforschten,
der Diskursteilnehmer einerseits und derjenigen der Interpreten ande-
rerseits und damit die Fremdheitsrelation erkennbar bleiben und mogli-
cherweise pointiert herausgearbeitet werden“ (Bohnsack 2008, S. 140;
Hervorhebung im Original).

Damit wird klar, dass die Fallbeschreibungen hier einem besonderen
Zweck dienen. Aus dem Grunde, dass es dem vorliegenden Forschungs-
programm nicht um Biografieforschung geht, in der die Individuen und
die Genese ihrer Identititskonstruktionen im Fokus stehen, sondern um
einen Vergleich der Praxen im Kontext ihrer Schulungswege, dienen die
drei Fallbeschreibungen vor allem dem Zweck, die Aussagen der Befrag-
ten aus ihrem spezifischen Kontext heraus zu verstehen. An den Fallbe-
schreibungen — so lautet die Vermutung — dokumentiert sich bereits ein
besonderer Welt- und Selbstbezug, der sich im Verhiltnis von Lehrsys-
tem, Lehrenden und der Gemeinschaft der Praktizierenden herausbildet.
Die drei Fallbeschreibungen stellen damit ein wichtiges Fundament fiir
die anschliefende komparative Analyse bereit.?'* Die leitenden Fragen
lauten somit: Welche Erwartungen, Vorstellungen und insbesondere wel-
che Haltungen gegenuiber der eigenen Praxis mit allem, was dazugehort,
zeigen sich in den Fallen?

Die Darstellungen der drei Fallbeschreibungen sind in ihrer Selektivi-
tat der Ausschnitte entsprechend der dokumentarischen Methode ent-
lang von auftretenden und inhaltlich relevanten Eckpunkten zustande
gekommen. Sie lassen sich in ihrer Gesamtgestalt wie folgt charakteri-
sieren und bilden damit auf einer iibergeordneten Ebene sogleich die

214 Den drei nun folgenden Fallbeschreibungen kommt damit nolens volens eine
prominente Bedeutung zu, die sich allein schon dadurch ergibt, dass diesen
drei Fillen mehr Raum gegeben wird, als den tibrigen. Eine solche Asymme-
trie zwischen den erhobenen Fillen liegt jedoch empirisch nicht vor. Die drei
hier prisentierten Fille wurden einzig aus dem Grunde ausgewihlt, da sie in
sich und im Verhiltnis zueinander mehr oder weniger alle zentralen Aspekte
aufzeigen konnen, um die es in dieser Arbeit gehen soll.

194

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

systematisierende Grundfolie fiir die Struktur des empirischen Haupt-
teils, in dem es darum geht, in Form von komparativen Analysen ty-
pisierbare, also zunehmend generalisierbare Aspekte zu identifizieren:

Frau Miriam Kraft praktiziert seit 15 Jahren tibetischen Buddhismus
in der Schule des Diamantwegs. An ihrem Fall wird insbesondere deut-
lich, wie spezifische Erfahrungen im eigenen Praktizieren zu epistemi-
schen Evidenzen fihren, die den weiteren Gang von Sozialisation und
Erfahrung rahmen. Miriam Krafts biografischer Werdegang ist zunachst
durch eine wechselnde Suche nach einer spirituellen Heimat gepragt.
Mehrfache Drop-outs aus verschiedenen Schulungssystemen zeichnen ih-
ren Weg, bis die Teilnahme an der Phowa als zentrales Evidenz-Ereignis
auf ihrem Praxisweg einen Unterschied macht. Mit Hilfe ihrer eigenen
Erfahrung und deren Reflexion im sozial angelieferten Sinn der sangha
entwickelt Frau Kraft eine Form der Hingabe an Lama Ole Nydahl (wie
auch er sie seinerseits dem Karmapa entgegenbringt). Damit gelingt es
ihr, eine fiir den Diamantweg typische Haltung einzunehmen, die zwar
die Integration von Kritik, Zweifel und Glaube (bzw. heilig und profan)
aufzulGsen vermag, aber keine eigene Reflexionsperspektive bereitstellt,
die es Frau Kraft ermoglichen wiirde, zwischen differenten Kontexturen
(der Kontingenz der eigenen Praxis und der hochsten Sicht als Wissen
um die Leerheit und Kontingenz aller denkbaren Praxen) zu vermitteln.

Frau Veronika Roth praktiziert in der Tradition des Rinzai-Zen. In ih-
rem Fall finden sich vor allem wichtige Einsichten in die Binnenbeziehung
zwischen Lehrern und Schiilern. Ganz konkret wird die Besonderheit die-
ser fur die Praktizierenden zentralen Beziehung an der Erfahrung und Re-
flexion einer ,,Demiitigung als geschicktem Mittel“ deutlich. Frau Roths
Besuch bei einem Zen-Meister kulminiert in kommunikativen Verstri-
ckungen, die aufzeigen, dass sich Reflexion und Erleben im Wege stehen,
aber auch mit Hilfe Dritter ineinander uiberfuhrt werden konnen. Die Leh-
rer (respektive Meister) erscheinen hier als Ubungsobjekt fiir die Einheit
der Unterscheidung Heiliger/Mensch. Besondere Zen-spezifische Kommu-
nikationsformen wie die prominenten Koans erlauben beispielsweise, uber
den Fortschritt der Schiller zu informieren, ohne diesen explizit benennen
zu dirfen. Dabei kommen nolens volens vor allem nonverbale Kommu-
nikationsformen in den Blick, aber auch die fir den Zen-Buddhismus ty-
pischen Reflexionsformen tiber die Praxisanforderung, den ewig tibenden
Anfingergeist aufrecht zu erhalten (Suzuki 20171).

Frau Britta Henschel praktiziert seit mehr als 30 Jahren in der Tradi-
tion der Vipassana-Vereinigung, bis es zu einer deutlichen Verschiebung
der Sinngebung in ihrem habituellen Handeln kommt. Dabei dokumen-
tiert sich, wie der buddhistische Weg vor allem als ein Lernprozess auf-
gefasst werden kann, der auf Verdnderung der Sinngebungsprozesse ab-
zielt. Denn wihrend Britta Henschels erste Jahre des Praktizierens stark
teleologisch strukturiert waren, zeigt sich nach einer langjahrigen und

195

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

auch existenziell konfliktreichen Auseinandersetzung mit der vermeint-
lichen Exklusivitdt von Wahrheit innerhalb einzelner Schulungssysteme
eine neue Reflexionsperspektive, die vor allem auf pragmatische Ziel-
losigkeit setzt. Der Fall Britta Henschels gibt also vor allem Aufschluss
dartiber, wie buddhistische Lernprozesse zu einer moglichen Kontextur-
transformation im Sinne eines Bildungsprozesses fithren konnen (Ma-
rotzki 1990). Am vorldufigen Ende ihrer spirituellen Odyssee steht eine
Transformation, die als eine hochspezifische und besondere Form der In-
formierung alles bisher Gewesene — vor allem auch ihr spirituelles Stre-
ben — in einem anderen Licht erscheinen lasst.

Analytisch soll mit den drei hier vorgestellten Fallbeschreibungen eine
fallbasierte Strukturierung der weiterfithrenden komparativen Analysen
der folgenden Kapitel abgebildet werden. Wihrend das analytische Be-
griffspaar Praxis/Evidenz elementar ist fur die Erfahrung und das Erle-
ben, welche den buddhistischen Weg pragen, stellen soziale Beziehungen
und hier insbesondere die Lebrer-Schiiler-Beziehungen wichtige stabili-
sierende Faktoren dar, die das Setting fur diese Erfahrungen und Erleb-
nisse nicht nur erst erméglichen, sondern auf spezifische Art und Wei-
se auch plausibilisieren und auf Dauer stellen konnen. Als dritte Form
praktischen Wissens dokumentiert sich schliefslich, dass all das Erleb-
te und mit sozial angeliefertem Sinn Stabilisierte in einen ebenso um-
fassenden wie tiefgrindigen Lernprozess minden kann, der im Sinne
von Marotzki als ,,Kontexturtransformation® zu verstehen wire. Dieser
Wandlungsprozess konnte im buddhistischen Sinne als eine Form der Be-
freiung vom Leiden (bzw. als ,,Erwachen®) gesehen werden.

Die Namen sowie manche Details in den folgenden Interviewanalysen
wurden zugunsten der Anonymitit der Interviewpartner verandert. Alle
zeitlichen Angaben sind jeweils in Relation zu dem Tag, an dem das In-
terview gefuhrt wurde, zu verstehen.?!?

III.1 Miriam Kraft — Praxis und Evidenz

Die Vorgeschichte: ein religios geprdgtes Umfeld und die Suche nach
einer erfabrungsorientierten Spiritualitit

Miriam Kraft ist in einem stark christlich gepragten Umfeld aufgewach-
sen. Thre Kindheit erlebt sie im Nachhinein als gliicklich. Thr Elternhaus
sei liebevoll gewesen. Nach der Schule ldsst sie sich in einer spirituell aus-
gerichteten Gemeinschaftspraxis zur Physiotherapeutin ausbilden. Wih-
renddessen beschiftigt sie sich intensiv mit dem theosophischen Gedan-
kengut. Auch nach ihrer Ausbildung bleibt Frau Kraft zunichst beruflich
wie ideell der Theosophie verbunden.

215 Alle hier verwendeten Interviews wurden zwischen Dezember 2012 und Ok-
tober 2014 gefiihrt.

196

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PRAXIS UND EVIDENZ

Parallel zur Erwerbstatigkeit bildet sie sich fachlich weiter und erwirbt
auf diese Weise die Qualifikation, an Fachschulen fiir Sozial- und Ge-
sundheitswesen zu unterrichten. Ungefihr zeitgleich beginnt Frau Kraft
ernsthaft an der theosophischen Bewegung zu zweifeln, weil eine psy-
chisch labile Freundin in einer an deren religiosen Werten orientierten
Einrichtung in den Selbstmord getrieben worden sei.

Miriam Kraft ist ca. 30 Jahre alt, als sie schliefSlich der theosophischen
Bewegung den Riicken kehrt und eine Dozententitigkeit in einem Be-
rufskolleg fir Heilerziehungspflege annimmt. Der Bruch mit der theo-
sophischen Gemeinschaft fillt ihr nicht leicht, da sie sich dort immer
wohl gefiihlt habe. Kurz darauf wird sie schwanger und kommt bei der
Geburtsvorbereitung in Kontakt mit Anhdngerinnen des indischen Guru
Shree Rajneesh — besser bekannt als Bhagwan oder Osho.

Retrospektiv erzihlt Frau Kraft tiber die drei, vier Jahre, in denen sie
Sannyasin war, eher Gutes tiber Osho, seine Lehre und die Formen der
Moglichkeiten des praktischen Auslebens. Den Kult um seine Person und
die Hierarchien innerhalb der Bewegung bewertet sie allerdings negativ.
In Bezug auf die Praxis dokumentiert sich eine eindeutige Praferenz des
Korperbetonten. Sogar in ihrer Bezugnahme auf Gedankliches gebraucht
sie ein Verb der Einverleibung: ,,die Biicher von Osho habe ich aufge-
fressen“. Mehrfach betont sie die Bedeutung der ,,Kérpermeditationen“
fur ihren Werdegang. Oshos Ansatz — Menschen aus dem Westen miiss-
ten zunichst Spannungen korperlich abbauen — stofSt bei ihr dement-
sprechend auf grofle Resonanz. Insbesondere die Ubungen mit ,, Tanz*
und ,,Schreien findet sie ,,ganz toll“. Aus heutiger Perspektive betrach-
tet sie diese Praktiken zunichst als ,,was ganz Archaisches und was Ver-
ricktes®, erinnert sich aber ebenso an ,,transzendentale* Erfahrungen,
wie Raumwahrnehmungen und Lichterfahrungen und mehr ,, Tolle[s],
was zur mehrmaligen, starken Betonung und Bejahung der Methoden
fuhrt. Wenngleich sie diese Praktiken und damit auch die Sannyas-Be-
wegung als ,,nicht gesellschaftsfahig® und , komisch“ bewertet, denkt
sie bis heute gerne daran zuriick und ist zudem tiberzeugt, dass ihr die
»Korpermeditationen® fir ihr ,,Energiesystem* bzw. ihr gesamtes Leben
»extrem viel gegeben“ haben.

Nach etwa vier Jahren sehnt sie sich aufgrund zunehmenden Missfal-
lens beztiglich der Organisationsformen der Sannyasins sowie des ,,Cha-
os“ im Privatleben zunehmend nach klaren Strukturen, die sie zunichst
bei einer Zen-Gruppe findet:

Frau Kraft: Und die Sannyasins waren mir dann irgendwann zu freakig

und so ging das irgendwie, dass ich Mitte/ Also, gut das sind jetzt 30 Jahre

her, also ich war damals Mitte 30, bin jetzt 58, wie ich so den Zen-Bud-
dhismus getroffen habe und der hat mich richtig auch angeturnt, also vor
allem so dieses, ich weif$ nicht, damals in dem/ in der Zeit meiner Lebens-
phase hatte ich so das Gefiihl, ich brauche so ein Strukturen, ich brauche

197

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

so diesen ganz klaren/ klaren/ diese Klarheit und diese Einfachheit. Die
hat mich im Zen-Buddhismus sehr angesprochen.

Himwendung zum tibetischen Buddhismus: Suche nach einer
Hilfestellung im Umgang mit dem Tod der Mutter

Die Zen-Praxis hilft Frau Kraft zunichst, ihr damaliges Leben zu sta-
bilisieren. Allerdings bleibt ihr die strenge und niichterne Ritualform
fremd. Zudem findet sie keinen zufriedenstellenden Zugang zu den an-
deren Mitgliedern der Zen-Gruppe. Der eigentliche Anlass fir die Ab-
wendung vom Zen ist jedoch schliefSlich die todliche Erkrankung ihrer
noch recht jungen Mutter. Die ntichterne Philosophie des Zen kann auf
ihre damit aufkommenden religiosen Bediirfnisse keine befriedigende
Antwort geben:

Frau Kraft: soo aber die ganze Frage mit dem Thema Tod und Sterben das
war alles irgendwie sowieso, bin ich nicht so richtig weitergekommen und
meine Mama lag damals, die hat, ich hab so quasi ihr Krebsleiden beglei-
tet und es war absehbar, dass sie bald sterben wird und sie war halt noch
relativ jung und dann hab ich von dem tibetischen Buch vom Leben und
Sterben gehort das hab ich gelesen boah fand ich spannend und da hab
ich so das Gefiihl gehabt so jetzt geh mal, such mal im tibetischen Bud-
dhismus such da mal rum schau dich da einfach mal um.

Frau Kraft wendet sich dem tibetischen Buddhismus aufgrund eines Be-
diirfnisses zu, das ihre damalige Zen-Praxis nicht erfiillen konnte. Sie
sucht Antworten und Trost in Hinblick auf den Umgang mit dem Ster-
ben ihrer an Krebs erkrankten Mutter. Die Konfrontation mit ihrem
frithzeitigen Ableben fuihrt sie zu der Frage nach dem Tode, bzw. wie es
danach weitergehe. Wihrend der Zen-Buddhismus hier ublicherweise
agnostisch bleibt und auf die Klarheit des gegenwartigen Augenblicks
des Lebens setzt (vgl. Kap. 1.3), bietet der tibetische Buddhismus mit
dem Totenbuch ein religioses Deutungsangebot als Landkarte fir die
Zeit nach dem Ableben einer Person an.

In diesem Sinne verwundert es zunichst nicht, dass Frau Kraft die
Lektiire des ,,tibetischen Buchs vom Leben und Sterben® besonders be-
rithrt, welches dan auch ihr Interesse an den von Ole Nydahl angebote-
nen Phowa-Kursen zum ,,bewussten Sterben“ weckt. Der Kurs selbst er-
scheint aus der Retrospektive der Erziahlung als eine ,,geniale Methode“,
um ,,vor allem praktisch damit zurecht zu kommen*. Interessant ist hier,
dass mit dem Begriff ,,praktisch“ im Gegensatz zu theoretisch oder argu-
mentativ begriindeten Geltungsanspriichen eine pragmatische Perspekti-
ve markiert wird. Es geht darum, im Angesicht des Problems des Todes
etwas tun zu konnen. Im Nachhinein stellt sich die Aneignung des tibe-
tischen Buddhismus als ein langerer ,,Weg oder Prozess“ heraus, doch
der ,,Anfang“ ist nun vor allem auch in emotionaler Hinsicht getan. Frau

198

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PRAXIS UND EVIDENZ

Kraft ist vor allem von Lama Ole Nydahl ,,sehr inspiriert* und nimmt
nun auch in formeller Hinsicht ,,Zuflucht“ zum Diamantweg:

Frau Kraft: und da wars dann so, dass ich vom Lama Ole Nydahl gehort
hab von seinen groflen Kursen von seinen Phowa-Kursen. Kursen des be-
wussten Sterbens und das war soo daaa, das war auch ganz spannend,
weil das passte genau, dass meine Mama eigentlich gestorben ist. Es war
ein Phowa-Kurs und der war in Hildesheim und ich war in der Nihe von
Hildesheim, ich lebte in der Nihe von Hildesheim joa und so bin ich zum
Diamantwegs-Buddhismus gekommen. Hab ich den Lama Ole kennen
gelernt, hab den Phowa-Kurs gemacht, hab fir mich das Gefiihl gehabt
das ist die geniale Methode tiberhaupt damit, auch vor allem praktisch
damit zurecht zu kommen, ist natiirlich ein Weg und ein Prozess, aber
der Anfang war dafiir getan und war sehr inspiriert vom Lama Ole, hab
dann sofort Zuflucht genommen und das war wie ich vierzig war. Also
vor acht/ Moment mal, nein, warte mal. Nein, 15/ Das war jetzt vor 15
Jahren. Meine Mama ist 15 Jahre tot.

Schon in dieser kurzen Interviewsequenz deutet sich ein komplexes Wech-
selspiel zwischen den individuellen Bedirfnissen und Sehnstichten der
Schilerin, dem Verhiltnis von Praxis und Reflexion, der vermittelnden
Methode, der formellen Bindung an den Schulungsweg und nicht zuletzt
der emotionalen Bindung zum Lehrer an. Zudem wird deutlich, dass die
Erfahrung, von der Frau Kraft hier berichtet, bereits 15 Jahre zuriickliegt.

Die folgenden Erzahlungen zum ersten Phowa-Kurs sind gerade des-
halb interessant, weil sich hier unterschiedliche Zeitebenen in einer Weise
verzahnen, die Aufschluss dariiber geben kann, wie sich Erleben und Re-
flexion wechselseitig zu einem Evidenzerleben im Sinne koharenter Glau-
bensvorstellungen verzahnen, die schliefSlich in eine stabile, langjahrige
spirituelle Praxis und Gruppenzugehorigkeit miinden.

Zum einen finden wir hier Narrative vor, die sich offensichtlich auf
das emotional hoch signifikante und deshalb immer noch gut zu erin-
nernde Erleben beziehen, das sich wihrend des ersten Phowa-Kurses er-
eignete. Hierin sind Erzdhlungen und Kommentare eingelagert, die sich
aus der Perspektive einer Schiilerin ergeben, die bereits einige solcher
Kurse absolviert hat. Drittens zeigen sich abstraktere Reflexionsfiguren,
die sich aus einer bereits stabilisierten und in Hinblick auf die Konzepte
und Glaubensvorstellungen angeeignete Praxis ergeben.

Setting der Phowa-Kurse — die Praxis des bewussten Sterbens

Gehen wir kurz etwas ausfiihrlicher auf das Setting der vom Diamant-
weg angebotenen Phowa-Kurse ein. Der Begriff ,,Phowa* bezeichnet
im Tibetischen die Praxis des sogenannten bewussten Sterbens bzw. die
Ubertragung des Bewusstseins zum Zeitpunkt des Todes. In den ent-
sprechenden Kursen soll eben diese Praxis gelehrt und eingetibt werden.

199

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

Der Kurs wird jeweils am Vortag des Kursbeginns durch einen Vor-
trag von Ole Nydahl eingeleitet,?!® in dem er iiber einige grundlegende
Konzepte des tibetischen Buddhismus sowie tiber einige Kursregeln in-
formiert. Dartiber hinaus wird angekiindigt, dass die Praktizierenden auf
unterschiedlichen Ebenen ,,Zeichen® erhalten werden. Zum einen wiir-
den duflere Zeichen erscheinen, die auf der Oberfliche des Kopfes, in
der Nihe der Fontanelle sichtbar sein wiirden, und zwar dort, wo das
Bewusstsein austrete. Manchmal sei ein Riss in der Kopfthaut, manchmal
sogar ein Blutstropfen, oftmals aber auch nur ein kleiner Schorf zu se-
hen. Die Schiiler werden zudem angehalten, wihrend des Kurses auf das
Waschen der Haare zu verzichten, da hierdurch kleinere, weniger sicht-
bare Zeichen vernichtet wiirden, wodurch eine Uberpriifung durch den
Lehrer erschwert wiirde. Dartiber hinaus wird angektindigt, dass innere
Zeichen auch im psychischen Erleben auftreten. Diese wiirden sich einer-
seits in einer Vielzahl von Problemen, andererseits aber in den Freuden
der Reinigung und Befreiung manifestieren. SchliefSlich wiirden drittens
auch Zeichen auf der geheimen Ebene auftreten, wie etwa Zweifel oder
Affinitdten gegeniiber bestimmten spirituellen Traditionen. Zudem wiir-
de der Lama im Positiven wie im Negativen als Projektionsfliche erschei-
nen. All dies sei in Ordnung und ein Hinweis darauf, dass die Meditati-
onspraxis funktioniere und man einfach weitermachen solle.

SchlieSlich wiirden die Bemithungen darin munden, die eigene Bud-
dha-Natur zu erkennen, also zu erfahren, dass man den Buddha drau-
Sen nur deshalb sehen und visualisieren kann, weil man innerlich selbst
schon immer Buddha gewesen sei. Letztendlich wiirde es mehr und mehr
gelingen, die Dinge von der hochsten Sicht aus wahrzunehmen und das
Vertrauen in die eigene Buddha-Natur aufrechtzuerhalten und sie als
Ausgangspunkt der eigenen Gesinnung werden zu lassen.

Dariiber hinaus werden die Schiiler angewiesen, untereinander nicht
uber ihre eigenen inneren Erfahrungen zu reden, da jeder Schuler ande-
re Erfahrungen mache und durch das Vergleichen mit anderen konne die
Meditation — und damit der eigene spirituelle Fortschritt — empfindlich
gestort werden. Uber alle anderen Dinge kénne allerdings gesprochen
werden. Fiir den Kurs selbst gilt also kein Schweigegebot.

Der Vortrag stellt allein schon deshalb einen essentiellen Teil des Kur-
ses dar, weil hiermit eine Reihe von Erwartungen formuliert und kana-
lisiert wird, insbesondere das Auftreten von Zeichen sowie deren Spezi-
fizierung in einer Vielfalt unterschiedlicher Ausdrucksformen, in denen
sich ein Meditationsschiiler mit seinen individuellen Erfahrungen per-
sonlich wiederfinden kann.

216 Siehe als Beispiel fiir eine solche Einfithrung den von Ole Nydahl am
23.07.1993 in Immenhausen bei Kassel gehaltenen Vortrag (https://www.you-
tube.com/watch?v=FgZDoq1 VINI, aufgerufen am 09.12.2014).

200

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PRAXIS UND EVIDENZ

Der eigentliche Kurs erstreckt sich tiber eine Dauer von vier bis sieben
Tagen, wobei jeder Tag durch drei jeweils dreistiindige Meditationssitzun-
gen strukturiert ist. In diesen Sitzungen wird eine bestimmte Visualisierung
aufgebaut, die darin mundet, das eigene Bewusstsein tiber dem Kopf mit
dem Buddha Amitabha zu verschmelzen, indem das Bewusstsein in der Vor-
stellung aus der Schideldecke herausgeschleudert wird. Diese Ubung ist
mit der Rezitation eines spezifischen Mantra verbunden, das in einen be-
stimmten Schlissellaut miindet und mit einem eindriicklichen Sprech- und
Atemrhythmus einhergeht.?” Schiiler, die zum ersten Mal einen Phowa-
Kurs besuchen, werden angewiesen, im vorderen Bereich zu sitzen, also
zwischen der Bithne, auf welcher der Lama sitzt, welcher die Ubung instru-
iert und orchestriert, und dem hinteren Bereich des Raumes, in dem die be-
reits erfahrenen Schiiler sitzen. Da die Veranstaltungen oftmals mit 2.000
bis 3.000 Schiilern durchgefithrt werden, entsteht allein schon durch die
Menge der Praktizierenden eine eindrucksvolle Gruppendynamik:

Frau Kraft: Also es ist eine Energiemeditation und das hat viel mit Man-
tren sprechen zu tun und mit Atmung. Und das heifSt, wir sprechen ein
Mantra, das Mantra wiirde ich jetzt ungern sagen, aber wir sprechen
ein Mantra. Wir konzentrieren uns auf die Atmung und wir konzentrie-
ren uns auf den Buddha-Aspekt des grenzenlosen Lichtes, was tiber uns
ist, und ich wiirde immer sagen, schleudern quasi durch das Mantra un-
ser/ durch das Mantra und durch unseren Energiekanal geben wir dem
Buddha-Aspekt des grenzenlosen Lichtes quasi das Mantra. Und was das
macht ist, wenn du das halt iiber vier, fiinf Tage jeweils drei Stunden, drei-
mal am Tag machst, also es geht auch mit Gerauschen einher, dann 6ffnet
sich ein bisschen was in der Schadeldecke. Und das ist dann so quasi der
Erfolg und das ist das, was dann auch tberpriift wird. [...] und ich hatte
das Gliick, in Immenhausen im Sommerkurs, wo halt auch viele Leute da
sind, 3.000 Schiiler, die dieses Mantra sprechen und diese Atemgerausche
machen und diesen Laut, ist eine irre Energie da.

Im letzten Drittel des Kurses kontrolliert der Lehrer mit seinem Team die
Kopfe der Praktizierenden und entdeckt nahezu bei jedem neuen Schiiler
das dufsere Zeichen. Dies wird entsprechend der tibetischen Phowa-Be-
lehrung als Indiz dafiir genommen, dass beim Praktizierenden ein Kanal
geoffnet wurde, durch den der Schiler wihrend seines Sterbeprozesses
unmittelbar in das reine Land des Buddha Amitabha eingehen kann. Al-
lerdings wird betont, dass man die Ubungspraxis aufrechterhalten und
regelmifSig aktualisieren solle. In den Worten von Frau Kraft ausge-
drickt:

Frau Kraft: Und er hat eigentlich too/ Er hat eigentlich 99,9 Prozent Er-
folg. Das heifit, danach wird gecheckt, ob eine Offnung in der Schideldek-
ke da ist und dass/ manchmal macht sich das bemerkbar mit einem kleinen

217 Das Mantra sowie der Schliissellaut, der mit dem Atemgerdusch verbunden
wird, werden auf Wunsch der Informanten geheim gehalten.

20I

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

Blutstropfen. Manchmal macht sich das bemerkbar, dass man das/ dass
man wirklich eine Offnung sieht oder das Fliissigkeit auftritt und vor allem
absolut bemerkbar halt durch eine absolute Sensibilitit. Also das ist so ein
bisschen ein Gefiihl wie/ Ich habe das immer so fir mich beschrieben wie
die Kinder, die eine Fontanelle haben und die Schiadeldecke ist noch nicht
zu. Das ist so ein diinnes Hautchen. Und der Sinn und der Zweck davon
ist, dass einfach wir durch diese Art von Meditationspraxis getibt haben, im
Moment des Todes quasi sofort ins reine Land gehen zu konnen. Das rei-
ne Land bedeutet eben, dass auch dieser Buddha-Aspekt, den/ auf den wir
meditieren. Das heifSt, wir iiben das auch immer wieder. Es ist auch wich-
tig, dass wir immer wieder zu den/ Also es gibt immer wieder Kurse tiber
die Jahre/ also iibers Jahr hin, aber wir machen auch in den Zentren diese
Phowa-Meditation. Also dass wir immer wieder auch in dem Kontakt blei-
ben. Dass das nicht einmal gemacht ist und dann so quasi nicht mehr und
das wird uns schon nahe gelegt, dass wir diese Meditation auch immer re-
gelmifSig machen und das spannende bei der Meditation ist halt, das Pho-
wa kann man fur sich selber natiirlich machen zum Zeitpunkt des Todes.

Dariiber hinaus wird die Ubung auch als Mittel kommuniziert, mithil-
fe dessen verstorbene Angehorige und Freunde nach ihrem Tod in eine
bessere Wiedergeburt begleitet werden konnen. Alternativ konnen tibe-
tische Lamas, wie auch Ole Nydahl, gebeten werden, den Verstorbenen
dementsprechend zu begleiten. Die Phowa-Meditation erscheint damit
als eine universell einsetzbare Ubung, um mit dem eigenen und dem Tod
anderer umgehen zu konnen, und wird somit zu einem alltagsprakti-
schen Instrument im Umgang mit dem Tode:

Frau Kraft: Aber das spannende ist, das Phowa kann man fiir andere Men-
schen machen. Und das habe ich auch schon mehrmals mir zunutze ge-
macht, dass ich das habe, weil ich halt auch leider schon einige Freunde
auch verloren habe. Und man kann durch das Phowa, das man fiir andere
macht, kann man, sofern da eine Offenheit von dem anderen Menschen
dazu da ist und auch das gewollt ist [...] Und der Lama Ole macht immer
fir verstorbene Menschen auch das Phowa. Das kann ich gleich nochmal
erzihlen, wie das geht. So das heifst, wir machen das Phowa/ Wir konnen
das Phowa fir/ Also zum Beispiel, letztes ist mein Freund gestorben, mein
Liebhaber, und das war sehr hart und da habe ich so gemerkt, super kost-
bar, dass ich die Methode habe, weil ich auch wusste, dass er Buddhist ist.
Und dann habe ich das Phowa eben fiir ihn gemacht.

Der Phowa-Kurs von Ole Nydahl vermittelt in kompakter Form die spi-
rituelle Grundkonzeption des tibetischen Buddhismus, wie sie im tibeti-
schen Totenbuch formuliert ist: Es gibt eine transzendente Wirklichkeit,
die tiber den physischen Tod eines Menschen hinausreicht. Die Vorgin-
ge, die wihrend des Sterbevorgangs und im Anschluss daran stattfinden
und schlieSlich zu einer weiteren Wiedergeburt fithren, kénnen genau
beschrieben und in Hinblick auf ihre Abldufe kartographiert werden.
Ein entsprechend fortgeschrittener Lama kann die hiermit verbunde-
nen Zwischenzustiande erreichen, um Verstorbene spirituell zu begleiten.

202

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PRAXIS UND EVIDENZ

Zudem (oder: vor allem) kann er seine Schiiler in diesen Praktiken trai-
nieren, sodass auch sie anderen Menschen diesbeztiglich dienen und hel-
fen und nicht zuletzt auch selbst eine segensreiche Wiedergeburt im Ein-
flussbereich der Buddhas erlangen kénnen.?!®

Evidenz generieren: ,,es fiiblt sich so an wie ...

Anders als der Theravada- oder der Zen-Buddhismus beansprucht der
tibetische Buddhismus, mit den tantrischen Praktiken einen Zugang zu
esoterischem Wissen vermitteln zu konnen, das den Praktizierenden be-
reits im diesseitigen Leben von hohem Nutzen sein kann. Aus einer so-
ziologischen oder ethnologischen Perspektive ist an dieser Stelle vor
allem von Interesse, auf welche Weise die hiermit verbundenen Trans-
zendenzen in die Immanenz, also in die konkrete Lebenspraxis einge-
fithrt und mit Evidenz ausgestattet werden.

Es soll also rekonstruiert werden, wie hier immanent eine transzen-
dente Wirklichkeit hergestellt wird im Sinne eines doing religion. Aus ei-
ner sozialwissenschaftlichen Perspektive geht es dabei nicht um Fragen
der Ontologie und Metaphysik, also nicht darum, ob diese transzenden-
ten oder esoterischen Wirklichkeiten tatsdchlich existieren. Von Interes-
se ist hier allein, wie Menschen durch bestimmte Praxen — die im Nach-
hinein als Initiation erscheinen mogen — lernen, die vermittelten Inhalte
als wirklich bzw. glaubhaft wahrzunehmen und zu fiihlen.

Wenngleich wir im Folgenden die methodologische Perspektive eines
Agnostikers einnehmen, der davon ausgeht, dass die mit dem tibetischen
Buddhismus formulierten metaphysischen Geltungsanspriiche nicht ge-
klart werden konnen bzw. grundsitzlich nicht geklart werden konnen,
hindert uns dies nicht daran, zu rekonstruieren, welche Evidenzen in Fol-
ge der Aufnahme entsprechender Praxen entstehen. Analysieren wir des-
halb ausfihrlicher zunachst all jene Stellen aus dem Interview, in denen
diesbeziiglich tiber die Phowa-Praxis berichtet wird.

Zunichst schildert Frau Kraft, dass ein bestimmter Konnex zwischen
der Phowa-Praxis und einem spezifischen Muster von Kérperempfin-
dungen besteht. Diese Verbindung aktualisiere sich selbst in der Inter-
viewsituation:

Frau Kraft: Ja. Das ist/ Das splirt man auch. Also man spiirt, wenn man
das Phowa hat, spiirt man, dass das manchmal so ein Gefiihl von wie
wenn Ameisen auf dem Kopf laufen. Das ist genau an der Stelle. Oder
wenn das so ein kleines, manchmal kriegt man auch so ein kleines. Also
ich merke das jetzt auch wihrend ich driber rede witziger Weise, das ist
50, ja, so ein Gefiihl wie so ein Kribbeln oder so Ameisen driiber. Und das
ist eine hochst sensible Stelle. Auch wenn man manchmal so mit der Hand

218 Siehe zu einer kompakten und einfiihrenden Darstellung der Bedeutung und
praktischen Umsetzung der Phowa-Ubungen Nydahl (2011).

203

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

oder mit dem/ driiber geht oder so manchmal so wie/ Also fiir mich, kann
ich sagen, fuhlt sich das an wie so ein kleines, diinnes Hautchen. Aber
wenn ich drauf driicke, passiert nichts.

Als Evidenz tritt zunidchst das Kribbeln an der vermeintlichen Stelle des
Bewusstseinsaustritts auf. Hier scheint eine ,,hochst sensible Stelle“ zu
bestehen, die jedoch merkwiirdigerweise nicht besonders sensitiv auf du-
Bere Berthrungen reagiert (,,wenn ich da drauf driicke, passiert nichts“).
Es hat den Anschein, dass da ,,ein kleines, diinnes Hautchen“ ist, wobei
sich aber physisch nichts Besonderes abhebt, wie etwa ein reales Loch
oder eine kleine Wunde oder Narbe. Sinnlogisch erklart sich die Diskre-
panz zwischen der wahrgenommen Sensibilitat und dem Fehlen einer be-
sonderen Bertithrungssensitivitat wohl am ehesten dadurch, dass es sich
bei diesem Phanomen um eine Suggestion bzw. aus der Retrospektive um
eine Autosuggestion handelt, welche das in der Phowa-Meditation evo-
zierte Erleben reproduzieren lisst, ohne jedoch dabei sichtbare physio-
logische Zeichen hervorzurufen. Nichtsdestotrotz ist dieser Konnex auf
Ebene des phanomenologischen Erlebens evident.

Frau Kraft spricht tiber ihre Erfahrung und spiirt simultan ein entspre-
chendes Empfindungsmuster auf ihrer Schiddeldecke. Dass Suggestionen
nach einer hinreichenden Ubungs- oder Praxisphase verankert werden
konnen — man denke hier etwa an das Autogene Training —, ist zunichst
nichts AufSergewohnliches, sondern stellt ein aus der Hypnoseforschung
gut bekanntes Phanomen dar.?** Auch in Hinblick auf die phinomenolo-
gische Erlebensqualitit handelt es sich zundchst nicht um etwas beson-
ders Dramatisches, wenngleich es als evident erscheint.

Genese von Erfabrung im Konnex von Theorie und Praxis:
wenergetisch passiert da sebr viel

Wie kommt es nun aber zur Verbindung zwischen dieser Evidenz und
den in Hinblick auf ihre metaphysischen Implikationen zunachst wohl
ebenso fremden wie herausfordernden Deutungsschemata des tibeti-
schen Buddhismus?

Frau Kraft schildert, dass sie zunichst einiges vom tibetischen Bud-
dhismus gelesen hat. Die Praxis sei ihr zu Beginn fremd gewesen, da sie
den Buddha, auf den sich die Rezitation der Mantren bezieht, nicht ge-
kannt habe. Im Kurs sei aber gerade auf der Ebene der Gefiithle und Emp-
findungen sehr viel passiert. Eine wichtige Rolle habe dabei die Beglei-
tung durch Lama Ole Nydahl gespielt:

Frau Kraft: Und ich war auch nicht/ Ich war auch noch nicht so/ Ich war
ja auch nicht gesettlet. Also ich war auch noch nicht so/ Ich fand das alles
spannend, hatte theoretisch schon relativ viel Ahnung zum Buddhismus.

219 Siehe zur Einfithrung in die Hypnoseforschung Revenstorf (1993).

204

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PRAXIS UND EVIDENZ

Habe sehr viel auch gelesen, auch aus verschiedenen Linien. Das tibetische
Totenbuch hat mich kolossal beeindruckt [...] aber das war alles dieses
mehr so diese Kopfgeschichte. Und das andere war ja dann die Praxis. Das
war ja dann das Praktische. Und dann war ich auch noch nicht so ganz/
Was mache ich da eigentlich? Spreche da irgendwie Mantren zu einem Bud-
dha, den ich eigentlich irgendwie gar nicht richtig kenne. Also ich war da
schon noch nicht so in der Vorbereitung war ich tiberhaupt noch nicht klar.
Ich habe es gemacht, aber ich kann da nicht sagen, dass ich da so richtig, ja,
wie soll ich sagen, dass das so/ so Hand und Fuf§ hatte. Das kam erst, wie
ich Lama Ole kennengelernt habe und wie ich dann auch dieses Phowa halt
gemacht habe und plotzlich gedacht habe, ups, und das war/ das ist super
anstrengend und es geht auch einem auch nicht nur gut dabei. Also ich habe
ganz viel Kopfschmerzen gehabt. Und es gibt viele, die das haben. Also es
ist/ energetisch passiert da sehr viel. Es gibt auch viele, denen es nicht gut
geht. Also der Ole sagt, es kommen so Speicher/ aus dem Speicherbewusst-
sein einfach viele, viele Gefiihle hoch. Also das ist kein Spaziergang. (lacht)
Und andere Leute empfinden das als Spaziergang. Also es gibt Menschen,
die lachen dabei. Die sind total Gliicksgefiihl und es gibt Menschen, denen
fallt es einfach schwer. Aber das sind ja Sachen, die wir einfach nicht kon-
trollieren konnen. Konnen wir nicht vorher wissen, aha, wie geht’s dir? Und
deshalb sagt auch Ole, ihr miisst euch vorbereiten. Thr musst diese Mantren
sprechen. Und ihr misst das im geschiitzten Rahmen machen, deshalb lauft
das ja auch im Rahmen dieser Kurse ab. Wir machen das ja nicht irgendwo
auf der Wiese. Sondern wir machen es nur im Kontakt mit unserem Lama.
Also das ist auch ein Schutz, der dahinter steht.

Frau Kraft sucht hier zuniachst nach Worten, welche ihre globale Be-
findlichkeit vor und wihrend des Kurses ausdriicken. Sie wihlt die Be-
grifflichkeit ,,nicht gesettlet, was einerseits als nicht gefestigt oder noch
nicht geordnet verstanden werden kann. Andererseits ldsst sich die Be-
grifflichkeit auch so deuten, dass sie damals noch keine spirituelle Hei-
mat im Sinne einer verbindlichen Gruppe und Lehre gefunden hatte, also
noch auf der Suche war.

Dariiber hinaus — dies lassen die anschlieSenden Explikationen deut-
lich werden — scheinen Theorie und Praxis fur sie noch unverbunden
nebeneinander zu stehen. Sie empfindet die metaphysischen Konzepte
des tibetischen Buddhismus zwar als ,, kolossal®“ beeindruckend, doch
sie bleiben vorerst eine ,,Kopfgeschichte“. Homolog erfihrt sie auch die
Praxis des tibetischen Buddhismus zunichst als unvermittelt (,,Spreche
da irgendwie Mantren zu einem Buddha, den ich eigentlich irgendwie
gar nicht richtig kenne®). Sie fiihrt die Ubungen zwar aus, hat sie irgend-
wie ,gemacht®, kann aber zunachst nicht feststellen, ob das ,,so Hand
und Fuf8 hat. Das Bild der Korperextremititen verweist auf das fehlen-
de Tun im Sinne einer vermittelnden Praxis.

Von Interesse ist nun, welche Charakteristika die Praxis aufweist, die
hier fiir Frau Kraft eine Vermittlung leisten kann. Zunachst wird deut-
lich, dass diese Praxis anstrengend ist und mit Schmerzen einhergeht (,,ist

205

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

super anstrengend®, ,,ganz viel Kopfschmerzen gehabt“). Dartber hin-
aus wird sie von emotionaler Aufwithlung begleitet (,,energetisch passiert
da sehr viel“). Dabei schliefst Frau Krafts Rede an eine der Physik ent-
lehnte Energiemetaphorik an. Auf diese Weise werden objektive Prozesse
(ndmlich Energiefliisse) und das subjektive Erleben emotionaler Prozesse
in eine physikalische Analogie gesetzt, wodurch letztere einen objektiven
Charakter bekommen. Es kann also festgehalten werden, dass hier harte
Arbeit geleistet wird (,,also das ist kein Spaziergang“), wenngleich mitre-
flektiert wird, dass sich dieser Prozess fur andere als nicht so anstrengend
darstellen kann. Arbeit erscheint nichtsdestotrotz in sich selbst evident,
denn sie geht mit korperlichen Mithen und Selbstiiberwindung einher.
Daher spiirt man, dass man wirklich etwas getan hat.

Auffallig ist an dieser Stelle jedoch, dass der Deutungsrahmen, wel-
cher die Verbindung von der Arbeit und den erlebten psychologischen
Prozessen ermoglicht, fur Frau Kraft anscheinend noch nicht selbstevi-
dent ist, sondern weiterhin der Vermittlung durch einen Dritten bedarf.
Wahrend sie die energiereichen emotionalen Prozesse als nackte Faktizi-
tdt sieht, ist das Wissen um die Bedeutung dieser Emotionen ein kommu-
nikativ vermitteltes. Denn erst wenn der Lama das Geschehen im Rah-
men der Karma-Lehre des tibetischen Buddhismus deutet (,,also der Ole
sagt, es kommen so Speicher/ aus dem Speicherbewusstsein®), erschei-
nen die erlebten psychologischen Prozesse im Rahmen des Phowa-Kur-
ses bedeutend und damit sinnvoll.

Zugleich ist damit allerdings auch kontingent, was erlebt wird. Das
Setting des Kurses stellt lediglich sicher, dass etwas erlebt und erfahren
wird. Der vom Lama angebotene Deutungsrahmen des Speicherbewusst-
seins erscheint auf der einen Seite so abstrakt, dass sich hier nahezu jeder
psychische Inhalt integrieren liefSe. Auf der anderen Seite ist das Setting
der Kurses so gestaltet, dass ein ebenso eindrucksvoller wie auch inten-
siver Prozess durchlaufen wird — allein schon deshalb, weil es sich wie
eben erwihnt um eine ernsthafte und Anstrengung erfordernde Arbeit
handelt — und allein dies sorgt dafiir, dass der Schiiler etwas Besonde-
res wahrnehmen und fiihlen wird, sofern er sich auf das Ganze einlisst.

Die Unbestimmtheit, oder wenn man so will: das Abenteuer, in Hin-
blick auf das, was man wihrend des Kurses erfihrt — man kann buch-
stablich Himmel oder Hélle erleben —, wird wiederum durch die strenge
Ritualform des Kurses stabilisiert. Aus einer praxistheoretischen Per-
spektive schiitzen die Mantren die Praktizierenden dementsprechend
nicht etwa deshalb, weil den gesprochenen Silben eine transzendente
Kraft innewohnt, sondern weil jede rituelle Tatigkeit unter Anweisung
des Ritualmeisters per se jenen Rahmen herstellt, in dem Beliebiges —
auch Krisenhaftes — erfahren und ausgehalten werden kann (,also das
ist auch ein Schutz, der dahinter steht“).

206

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PRAXIS UND EVIDENZ

Verzahnung von Ritual und individueller Erfahrung, ,dass das
irgendeine Bedeutung haben muss, aber ich wusste noch nicht welche®

Die folgende Interviewsequenz gibt Auskunft dartiber, wie sich Ritualform
und personliches Erleben in einem konkreten Prozess produktiv verbin-
den konnen. Im Vordergrund stehen hier zunachst erneut die korperlichen
Qualen, die mit der intensiven Phowa-Ubung einhergehen, dann aber auch
die innerpsychische Auseinandersetzung mit dem Tod und dem Sterben der
Mutter. Zudem gibt dieser Interviewausschnitt in recht detaillierter Form
Auskunft tber die Wechselbeziehung von Praxis und Theorie:

Frau Kraft: Also korperlich ging‘s mir schlecht. Ich habe halt einfach ra-
sende Kopfschmerzen gehabt.

Interviewer: Gleich von Anfang an?

Frau Kraft: Ja. Relativ schnell. Viel Kopfschmerz und ich fand es sauan-
strengend. Ich kann‘s nicht anders sagen, aber das war ich auch nicht ge-
wohnt. Also ich war nicht gewohnt, dreimal am Tag drei Stunden mich
hinzusetzen. Das muss ich einfach so sagen. Habe aber gemerkt, ja, da ist
was. Da war so ein gewisse, aber vielleicht auch so dieser Gruppenzwang-
geist. Und ich habe irgendwie ganze Zeit das Gefiihl, also/ das ist relativ
kompli/ Ja, das ist nicht kompliziert, das ist ein bisschen verrickt, weil,
ich wusste, ich bin mit meiner Mutter zum Zeitpunkt ihres Todes war ich
sehr verbunden. Also ich habe das den Moment gesehen, gemerkt. Ich war
mit ihr auf einer energetischen Ebene verbunden.

Interviewer: Also nicht jetzt physisch?

Frau Kraft: Nein. Den Todeszeitpunkt gesehen und so weiter. Also das
war eh schon so was spezielles, wo ich eigentlich mit meinem Kopf und
mit meinem (unklar) gar nicht so richtig hinter gekommen bin. Das fand
ich so grofSartig, neben dem, dass ich natiirlich traurig war, aber ich war
so tief mit ihr verbunden energetisch, dass mir das so viel Kraft gegeben
hat, dass ich an so was geglaubt habe wie, es gibt noch was, was du nicht
fassen kannst. Und das hat mich eigentlich das Phowa tiber getragen.
Also ich spreche jetzt zum ersten Mal driber. Ich/ Weil finde ich gera-
de spannend die Frage. So. Und dann habe ich gedacht, wenn das/ wenn
das, auch wenn es so weh tut, und wenn es so anstrengend ist und der
Kopf tut so weh und der Hintern und du weifSt nicht mehr, wie du sitzen
magst und tiberhaupt, wenn da/ wenn da offensichtlich, und wir kriegten
ja eine Einfithrung und abends gab es immer Fragen und Antworten. Also
die Sitzungen sind auch so schon auch auf der intellektuellen Ebene be-
gleitet worden, dachte ich, wenn du so eine tiefe energetische Verbindung
zu dem Todeszeitpunkt mit deiner Mutter hattest, und sie auch beglei-
tet hat das/ in ihrem Weg zwar, also sie war Christin und ich wusste, die
kommt in Him/ wird abgeholt also so in ihrer Vorstellung, dann hast du
die Kraft fiir diese Praxis. Und das hat mich schon getragen. Das hat mich
eigentlich die Ta/ die Zeit tiber getragen. Und ich habe eigentlich die gan-
ze Zeit wihrend des Phowas das nicht gedacht, dass/ ich mache das fir

207

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

mich. Ich mache das einfach erst mal und dann/ das kam spater. Das kam
beim zweiten und beim dritten Phowa, wo ich dann halt einfach gemerkt
habe, dass das auch fiir mich eine riesen Qualitit ist. Also fiir mein/ fiir
mein/ Ja, Leben und Sterben, keine Ahnung. Kann (unklar) und kann tot
sein und keine Ahnung. Und das war dann/ Das hat die dann ganz/ Hatte
dann eine ganz anderen/ Ganz anderen Tick gekriegt. Aber die vier Tage
war das so die Kraft, dass ich irgendwie total tiberzeugt war, dass, ja, dass
das irgendeine Bedeutung haben muss, aber ich wusste noch nicht welche.

Frau Kraft beschreibt zunichst die Schwierigkeiten, denen sie wahrend der
ersten Tage des Kurses begegnete. Dariiber hinaus verweist sie mit der ei-
genttimlichen Wortschopfung ,, Gruppenzwanggeist auf eine Ritualdyna-
mik, der man sich nicht entziehen kann. Allein die Gruppendynamik bringt
einen dazu, mitzumachen. Parallel durchliuft Frau Kraft einen intensiven
inneren Erlebensprozess, der sich auf die Beziehung zu ihrer verstorbenen
Mutter bezieht (,,war mit ihr auf einer energetischen Ebene verbunden®).
Ihre Antwort auf die immanente Nachfrage des Interviewers ldsst deut-
lich werden, dass hiermit keine im physikalischen oder objektiven Sinne
zu verstehende Verbindung gemeint ist, sondern allein die hiermit einher-
gehenden Emotionen und Vorstellungen. Frau Kraft vollzieht also keinen
esoterischen Analogieschluss, nach dem Innen und Auffen bzw. Psyche und
Physik gleichgesetzt werden. Sie bleibt sozusagen in einer realistischen Me-
taphysik, welche die Unterscheidung von Subjekt und Objekt beibehilt.
Bemerkenswert ist in diesem Zusammenhang, wie genau und begriff-
lich exakt Frau Kraft an dieser Interviewstelle zwischen unterschiedli-
chen Formen des Wissens und Glaubens differenzieren kann. Sie weifd
einerseits, dass die emotionale Verbindung mit ihrer Mutter eine Reali-
tat darstellt und ebenso weif$ sie um den Konnex, dass genau diese Be-
ziehung ihr die Kraft gegeben hat, die Ubungen des Phowa-Kurses in
der gezeigten Intensitiat und Hingabe durchzufithren. Andererseits for-
muliert sie, dass eben hierdurch erst die ,,Kraft“ entstanden sei, an eine
transzendente Dimension zu ,,glauben“ (,,aber ich war so tief mit ihr ver-
bunden energetisch, dass mir das so viel Kraft gegeben hat, dass ich an so
was geglaubt habe wie, es gibt noch was, was du nicht fassen kannst“).
Der Begriff ,,Glaube“ markiert per se eine Differenz zum Wissen, wes-
halb es von Bedeutung ist, dass Frau Kraft diese Begrifflichkeit selbst
wahlt. Wenn wir hier die emotionale Kraft mit der Willenskraft gleich-
setzen, konnte man mit William James sagen: Frau Kraft entscheidet
sich, den Glauben zu wollen.??° Bezeichnenderweise sind es in diesem Be-
richt auch noch nicht die metaphysischen Konzepte des tibetischen Bud-
dhismus, die Frau Kraft tragen, sondern die Vorstellungen einer christ-
lichen Spiritualitdt, an die sie mit ihren Vorstellungen andocken kann
(»also sie war Christin und ich wusste, die kommt in Him/ wird abge-
holt also so in ihrer Vorstellung, dann hast du die Kraft fur diese Praxis.

220 Hier in Anspielung an die Abhandlung ,,Der Wille zum Glauben® (James 1975).

208

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PRAXIS UND EVIDENZ

Und das hat mich schon getragen®). Gleichwohl ist dabei zu bedenken,
dass auch die Willenskraft keiner grundlosen Schopfung unterliegt, son-
dern vor allem sozialen Beziechungen geschuldet ist. Die Beziehungen in
der sangha, aber vor allem die Beziehung zur Mutter konfiguriert hier
den personlichen Willen zum Glauben.

Im Einklang mit Dewey (1986; vgl. Kap. I.7) entsteht auch hier die
religiose Qualitit des Erlebens nicht aufgrund der konzeptionellen oder
theoretischen Konsistenz einer bestimmten religiosen Vorstellung, son-
dern auf Basis einer Erfahrungsqualitit, die auf aufSerordentliche Wei-
se durch sozial angelieferten Sinn angereichert wurde und den Willen
in Richtung des Glaubens wendet. Dabei ist der Sinn noch nicht refle-
xiv als Bedeutung angeeignet worden, geschweige denn dass er elabo-
riert oder systematisch ausformuliert sein muss. Wieder gelingt es Frau
Kraft, dieses auf den ersten Blick paradox anmutende Reflexionsverhalt-
nis sprachlich auflerordentlich genau zu fassen (,, Aber die vier Tage war
das so die Kraft, dass ich irgendwie total iberzeugt war, dass, ja, dass das
irgendeine Bedeutung haben muss, aber ich wusste noch nicht welche®).

In Zusammenhang mit unserer Analyse ist dies ein wichtiger Befund:
Wir treffen hier auf ein Erleben, dass im Sinne eines doing religion in
eine starke Glaubensbewegung mundet, dabei aber noch nicht reflexiv
konzeptionell angeeignet zu sein braucht. Die tibetische Kosmologie und
hiermit einhergehend der Amitabha-Buddha, zu dem man in der Phowa-
Ubung sein Bewusstsein ausschleudert, stellen hier noch abstrakte, eher
unverbindliche Konzepte dar. Tragend ist zu diesem Zeitpunkt allein die
durch die starke Trauer aufgeladene emotionale Kraft der Praktizieren-
den sowie der hieraus erwachsende Wunsch, einen heilsameren Selbst-
und Weltbezug fur sich zu (er-)finden (hier konkret eine reaktualisierte
Beziehung zur verstorbenen Mutter).

Erst aus der Retrospektive und im Anschluss an den Besuch weiterer
Phowa-Kurse gewinnt die Konzeption des tibetischen Buddhismus fiir
Frau Kraft auch in reflexiv-theoretischer Sicht an Bedeutung. Diese liegt
darin, auch in Hinblick auf das eigene ,,Leben und Sterben® eine Ah-
nung zu bekommen, wo man zuvor ,,keine Ahnung“ gehabt habe. Die
hiermit verbundene reflexive Aneignung verleiht der damals vollzoge-
nen Praxis nochmals einen ,,ganz anderen Tick“. Doch diese weitere Di-
mension besteht auch hier weniger in einer theoretisch-konzeptionellen
Prazisierung metaphysischer Fragen, sondern vor allem in der nun auch
fir die individuelle Lebenspraxis nachvollziehbaren Bedeutung des tibe-
tischen Buddhismus (,,dann halt einfach gemerkt habe, dass das auch fiir
mich eine riesen Qualitdt ist“). Eine Ahnung zu haben, reicht hier voll-
kommen aus, denn ein Mehr an Reflexivitit konnte die Praxis untermi-
nieren. Die Praxis des Glaubens braucht, zumindest an bestimmter Stel-
le, eine Reflexionssperre. Das Numinose (,,was du nicht fassen kannst*)
wirde allzu schnell durch das Licht des Zweifels an Strahlkraft verlieren.

209

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

Freilich findet die sich hier anbahnende Konversion von Frau Kraft
zum tibetischen Buddhismus nicht unvorbereitet statt. Die Bereitschaft,
sich auf korperorientierte spirituelle Praktiken einzulassen, wird bereits
in ihrer Zeit als Sannyasin gebahnt:

Frau Kraft: Und als/ Das andere war davor war mehr so, ich habe es ge-
macht, ich wollte das auf der energetischen Ebene habe ich das Vertrau-
en gehabt, das habe ich schon gehabt. Habe auch das Vertrauen in mich
gehabt, das ist nimlich auch ein Punkt, das haben nicht immer alle. Da
geht auch manchmal einfach sehr schlecht, weil sie sich plétzlich wun-
dern, was da so im Korper passiert. Aber dadurch, dass ich vorher viel
Energiearbeit gemacht habe, habe ich auch das Vertrauen gehabt, dass
ich jetzt nicht ausflippen muss oder so. Und das andere, dieses Vertrau-
en zum Lama und den Schutz und das alles, habe ich zu dem Zeitpunkt
mehr intuitiv gehabt, aber noch nicht so mit einer klaren Entscheidung.

Erneut wird hier die Differenz zwischen der praktischen und der reflexi-
ven Ebene deutlich. Weil Frau Kraft bereits Erfahrungen mit korperori-
entierten Meditationspraktiken gesammelt hat, kann sie ihrem eigenen
korperlichen und emotionalen Prozessen vertrauen und sich im aktio-
nistischen Modus auf ein neues spirituelles Abenteuer einlassen. Auch
die Beziehung zum Lama erscheint hier weitgehend intuitiv und entspre-
chend vorreflexiv gestaltet. Erst spater wird sie sich bewusst fur den Di-
amantweg entscheiden.

Generierung der Evidenz des Durchbruchs:
Lwwusste natiirlich nicht, dass das Lachen vielleicht auch Gliick ist*

Wie bereits geschildert, sollen mit dem erfolgreichen Vollzug der Phowa-
Meditation dufSerliche und innerlich wahrnehmbare Zeichen auftreten.
Schauen wir auf eine weitere Interviewsequenz, in der deutlich wird, in
welcher Form sich Frau Kraft diese Zeichen zeigen:

Frau Kraft: Ich war schon skeptisch auch. Ich habe halt mitgemacht, aber
uberzeugt hat mich, wie ich das Loch gesehen habe. Da war ich vollkom-
men geflasht. [...]

Interviewer: Und wenn driiber gesprochen werden kann, dass man diesen
Flash dann plotzlich hatte, ja, plotzlich da hitte ich es vorweg genommen.
Wer weifs ob es stimmt? War das so/ so/

Frau Kraft: Das ist ein Prozess.
Interviewer: Ja.

Frau Kraft: Und das kommt so am dritten Tag ungefahr. Allerdings bei
mir. Da habe ich so das Gefiihl gehabt, boah, jetzt schiefdt da irgendwas
durch, was, ja, was man schon als Flash nennen kann. Das passt schon.
Der Begriff passt schon. Und das kann ja auch sein, dass es da schon
geoffnet war. Also wir machen den Check oder unser Lama macht den

2I0

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PRAXIS UND EVIDENZ

Check nach vier Tagen. Aber wir diirfen auch nebenher/ Wir durfen kei-
ne Haare waschen und so. Wir sollen moglichst auch keine Haare wa-
schen und ist klar. Weil, es/ Manchmal ist das auch nur ein Kriistchen
oder so was. Und er ist auch super, super/ Er und seine Frau sind super
genau und checken echt 2.000 Kopfe oder 2.500 Kopfe extrem genau. Da
konnen wir auch dran teilhaben. Also so macht er meistens im Sommer
draufen. Und das, denke ich, schon bei mir vielleicht so nach dem dritten
Tag durch, keine Ahnung. Aber es ist schon, ja, es baut sich schon auf.

Frau Kraft schildert zunachst ihre dufSere Skepsis, dann aber habe sie das
Loch gesehen, was sie tiberzeugt habe. Allerdings stellt sich der anatomi-
sche Sachverhalt so dar, dass man sich selbstverstindlich nicht selbst auf
den Kopf schauen kann. Es findet sich zudem an dieser Stelle kein Hinweis
darauf, dass Hilfsmittel wie Spiegel oder Kameras verwendet wurden, da-
mit die Schiiler das eigene Loch hitten sehen konnen. Sinnlogisch sind hier
dementsprechend alternative Lesarten der Situation wahrscheinlich, die
sich zudem nicht ausschliefSen, sondern sich wechselseitig erganzen kon-
nen in Hinblick auf die Generierung von Evidenz: Frau Kraft konnte bei
einer anderen Person ein deutliches Zeichen gesehen haben und sie ver-
traut dem Lama und seiner Gefihrtin, dass sie bei ihr wirklich das dufSere
Zeichen gesehen haben (sie wiirde damit in Hinblick auf die Bestatigung
gleichsam durch seine Augen blicken), oder sie driickt sich zunachst un-
genau aus und rekurriert dabei auf die im Diamantweg uibliche Redewei-
se, dass eben jedermann die dufleren Zeichen sehen konne.

Auf die immanente Nachfrage des Interviewers, worin denn nun die
Stimmigkeit bestanden habe, die zu dem ,,Flash“ gefithrt habe, entsteht
ein genauerer und reflektierterer Bericht. Zunichst verweist Frau Kraft
auf die phanomenale Qualitit ihres inneren Erlebens. Sie habe das ,,Ge-
fihl“ gehabt, es ,,schiefi[e] da irgendwas durch®. Diese Erfahrung kon-
ne man ,,schon als Flash“ benennen. Allerdings wird hier auch deutlich,
dass sich Frau Kraft epistemisch unsicher ist, ob das innere Erleben mit
einer realen Offnung der Schideldecke einhergegangen ist. Moglich sei
es, aber es sei nicht nachgeprift oder nachgewiesen worden (,,kann ja
auch sein, dass es da schon geoffnet war“). Die einzige Verifizierung ge-
schieht einen Tag spiter in Form einer Uberpriifung durch Ole Nydahl
und seine Frau. Die Interviewerzihlung ldsst hier deutlich werden, dass
es keinesfalls immer markante Merkmale sind, die als Zeichen identifi-
ziert werden, sondern oftmals nur ein kleines Kriistchen auf der Haut.
Offiziell ist zwar die Rede davon, dass ein Blutstropfen austreten konne,
aber in der Regel seien es eher kleine, unspektakulire Zeichen irgendwo
im Bereich der Fontanelle.

Unter unseren vielen Interviewpartnern der Schule des Diamantwegs
findet sich nur ein Bericht, in dem eine Kursteilnehmerin explizit schil-
dert, den besagten Blutstropfen bei einem anderen Schiiler, der eine Glat-
ze hatte, wirklich gesehen zu haben. Alle anderen Schiiler berichten zwar,

21T

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

dass sie erfolgreich tiberprift worden seien, dass die Zeichen, an denen
ihr Erfolg festgemacht wurde, aber nicht so spektakuldr gewesen seien.
Aufsehenerregende Zeichen scheinen also wihrend der Phowa-Kurse
eher die Ausnahme, denn die Regel darzustellen.

Andererseits wissen wir aus der Hypnoseforschung, dass bei Men-
schen mit bestimmten Personlichkeitsmerkmalen durch Suggestion reli-
giose Stigmata hervorgerufen werden konnen. Es gibt einige wenige Fal-
le, in denen die Wundmale Jesu Christi bis hin zu realen Blutungen und
Wunden durch Hypnose reproduziert werden konnten. Dabei zeigen
die Forschungen allerdings auch auf, dass die Stelle der Blutung und die
Merkmale der Stigmata allein durch die Art der verwendeten Vorstel-
lung bestimmt sind, also weniger transzendente Merkmale einer hoheren
Wirklichkeit darstellen, denn Produkte der verwendeten Suggestion.??!

Wenn also im Kontext christlicher Religiositit Stigmata auftreten
konnen, warum sollte dies nicht auch im tibetischen Kontext geschehen
konnen, zumal hier die Stigmabildung sogar explizit angeleitet wird und
oftmals eine hohe Identifikation der Praktizierenden mit den durch die
Ubungen suggerierten Bildern stattfindet? Der Wahrheitsgehalt entspre-
chender Berichte briauchte dann nicht per se angezweifelt werden. Viel-
mehr wire in einzelnen, allerdings eher seltenen Fillen durchaus damit
zu rechnen, dass eindrucksvolle Zeichen, wie Blutungen oder spontane
Wundentstehungen, auftreten konnen.???

Doch bei Frau Kraft wie auch den meisten anderen interviewten Schii-
lern finden sich keine dramatischen Zeichen, sondern ,,nur“ der Kon-
nex zwischen einem intensiven innerpsychischen Erleben, das als Durch-
bruch interpretiert werden kann, und den durch den Lehrer Giberpriiften
und bestatigten, ihrer Natur nach eher unspektakuliaren Zeichen, die
fur einen AufSenstehenden vielleicht gar unbedeutend erscheinen mogen.

Zusammen mit der Rahmentheorie, dass spektakulidre Zeichen auf-
treten konnen (und sich vermutlich auch von Zeit zu Zeit wahrend eines
Kurses ereignen), reicht im Falle Kraft und einer Reihe anderer von uns
interviewter Praktizierender die Bestitigung durch den Lehrer aus, um
Zweifel in Uberzeugung zu iiberfithren. An dieser Stelle ist auf den Preis
hinzuweisen, der im Falle der Aufrechterhaltung eines starken Zweifels
zu zahlen wire: Man hitte entweder anzunehmen, dass die Lehrer das
Auffinden der Zeichen nur vortiuschen, also die Schiiler bewusst belii-
gen, oder es wire zu vermuten, dass sie einer Selbsttauschung aufsitzen,
da sie Merkmale als Zeichen identifizieren, die nicht als Hinweis fiir

221 Siehe zur Phinomenologie der Stigmata, ihrer Genese durch Hypnose und zu
den psychischen bzw. psychopathologischen Personlichkeitsmerkmalen dies-
bezuglich suggestiv besonders empfanglicher Menschen Wilson (1988).

222 Nicht nur fiir den religits empfanglichen Menschen wohnt diesen psychoso-
matischen Phinomenen weiterhin ein Zauber inne, sondern auch fiir den So-
ziologen oder Ethnologen. Zumindest wird hier deutlich, in welchem Ausmafs
physiologische Prozesse durch Vorstellungen beeinflusst werden konnen.

212

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PRAXIS UND EVIDENZ

den im Phowa vollzogenen Bewusstseinsaustritt und somit den Erfolg
der Ubung genommen werden koénnen. Gegen diese Lesarten spricht ei-
nerseits das grofSe Vertrauen in die Kompetenz der Lehrer, das sich im
Vollzug der intensiven Ubungspraxen aufbaut. Zum anderen wiirde sich
eine Diskrepanz zum inneren Erleben ergeben. Denn hier zeigen sich in
der Regel markante Verdnderungen in der Selbstwahrnehmung, welche
den Phowa-Kurs begleiten. Dartiber hinaus miisste den Auffassungen
einer Gruppe widersprochen werden, fur die das Auftreten solcher Zei-
chen selbstverstiandlich ist.

Schauen wir deshalb auf eine weitere Interviewsequenz, die uns Auf-
schliisse tiber das Verhaltnis von Erleben und Reflexion geben kann:

Interviewer: Und wenn es denn schon passiert ist bevor Phowa zu Ende
ist, die vier, finf Tage. Wie geht’s ab dem Moment weiter, wenn man das
Gefiihl hat oder tiberzeugt ist, da ist jetzt/ das ist jetzt passiert? Wie geht’s
dann da weiter?

Frau Kraft: (essend) Da kam viel Lachen. Kommt auch bei vielen viel Gliick.
Also das ist manchmal sehr spannend. Also das war bei mir auch so, wobei
ich muss dazu sagen, ich fand es extrem schmerzhaft. Also ich habe so ra-
sende Kopfschmerzen gehabt und ich habe das Gefiihl gehabt, das/

Interviewer: Auch danach noch?

Frau Kraft: Ja, schon. Danach war das/ Nein. Der rasende Kopfschmerz,
das war wie so eine Spannung, die sich aufgetan hat in der Schadeldecke.
Und danach nicht mehr, aber es war noch so, okay, was ist denn das so?
(lachend) Das war alles noch so, ha. Und es kribbelte immer so und wir
sind ganz, ganz viel Lachen dann. Also wir haben ganz viel/ Ich habe ganz
viel gelacht. Wusste natiirlich nicht, dass das Lachen vielleicht auch Gliick
ist, aber ich habe irgendwie so (lacht) (lachend) das hatte manchmal so
eine Mischung zwischen/ man bewertet das ja so schnell. Das ist ja zurtck,
dann packt er immer gleich ein Konzept drauf. Ich sage, was machen wir
jetzt hier noch. Jetzt schreiben wir noch weiter (unklar). Das ist immer das
[Laut-Bezeichnung]-Gerdusch. Und eigentlich/ Es geht ja doch/ ist alles gut
und dann aber auch ganz viel/ Also ich habe ganz viel Licht. Bei mir ist
ganz viel Licht da. Ganz viel Licht gesehen.

In dieser Sequenz wird nochmals deutlich, dass bei Frau Kraft auffillige
Verianderungen des Empfindungserlebens auftreten. Zunichst stehen die
»rasenden Kopfschmerzen“ im Vordergrund. Die ,,Spannung®, die sich
hiermit einhergehend ,,aufgetan hat“, lokalisiert sich in der ,,Schiadelde-
cke“. Dann lost sich die Spannung und damit auch der Schmerz (,,und
danach nicht mehr®). Die mit der Phowa-Ubung verbundene Aufmerk-
sambkeit fiir die Schadeldecke bleibt jedoch weiter bestehen, nun aller-
dings mit einem veranderten Empfindungsmuster (,,und es kribbelte im-
mer s0“). Im gemeinsamen Lachen wird die Situation sozial stabilisiert.
Zudem geht die Ubung mit inneren Lichterscheinungen einher (,,ganz
viel Licht gesehen).

213

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

Unabhingig davon, wie man als Leser zur tibetischen Kosmologie
steht, lasst die Erzahlung sichtbar werden, dass der Vollzug der Phowa-
Meditation im letzten Drittel des Kurses mit einer signifikanten Veran-
derung des inneren Erlebensflusses von Frau Kraft einhergeht. Die emo-
tionale Wirkung scheint dabei so stark gewesen zu sein, dass sich die mit
ihr verbundenen Empfindungsmuster in der Interviewsituation reprodu-
zieren. Auch hier beginnt Frau Kraft zu lachen, genau wie sie in anderen
Interviewsequenzen erneut das Kribbeln gespiirt hat.

Wenn wir spontanes Lachen hier als eine Form der Kommunikation
begreifen, die auf vorreflexiver Ebene etwas mitteilen lasst, was reflexiv
noch nicht angeeignet worden ist, verweist die Erzahlung im Sinne einer
Initiation auf die unmittelbare Uberwindung einer qualvollen, anstren-
genden Lebenslage, ohne dass die Betroffene zu diesem Zeitpunkt weifs,
was sie durchgestanden hat und was dies fiir sie personlich bedeutet
(analog konnte man etwa an Menschen denken, die im Anschluss an eine
langwierige und belastende Priifung unkontrolliert zu lachen anfangen).

Bemerkenswerterweise kommentiert bzw. bemerkt Frau Kraft hier er-
neut selbst ihr damaliges Reflexionsdefizit und den hiermit verbunden
Unterschied zu ihrem gegenwartigen Wissen (,,wusste natiirlich nicht,
dass das Lachen vielleicht auch Gliick ist“). Innerhalb des Deutungsrah-
mens des tibetischen Buddhismus wird die gelungene Ubertragung des
eigenen Bewusstseins in den Buddha Amitabha mit dem Eintritt in das
Feld ,,purer Glickseligkeit“ gleichgesetzt. Der Eintritt in das sogenannte
Buddhafeld wird durch die Visualisierung begleitende Lichterscheinun-
gen indiziert. Frau Kraft weif$ zum Zeitpunkt ihres ersten Phowa-Kurses
noch nichts von diesen Konzepten, bzw. hat diese noch nicht hinreichend
als die ihren verinnerlicht. Deswegen kann sie ihr Erleben, das sich ge-
gen Ende des Kurses ereignet, auch noch nicht mit ,,Gliick“ verbinden.
Diese Deutung wird erst aus der Retrospektive der mittlerweile angeeig-
neten Denkformen des tibetischen Buddhismus als emotional-kognitiver
Konnex von gemeinsamem Lachen und eigener Gliickseligkeit moglich.
Hierdurch erscheinen die wihrend des Kurses gemachten eindrucksvol-
len Erfahrungen nochmals bedeutsamer.

Hiermit schliefit sich der Kreis: Individuelle, personliche Faktoren ver-
binden sich mit dem Kurssetting zu einer die spirituelle Biografie pra-
genden Erfahrung.

Eine Praxis, die sich in schwerer Arbeit und Auseinandersetzung du-
Bert, die emotionale Kraft, im Angesicht des Todes der Mutter glauben
zu wollen, die Evokation innerer Erlebnisse, an die spirituelle Deutun-
gen andocken konnen, und eine charismatische Lehrerpersonlichkeit,
die kommunikativ entsprechende Deutungsangebote vermittelt, mit dem
,»Gruppenzwanggeist® zu einer sozialen Praxis, die erhebliche spirituelle
Sinnuberschiisse birgt. Der Phowa-Kurs kann dementsprechend fiir Frau
Kraft buchstiblich als die Initiation in den tibetischen Buddhismus

214

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PRAXIS UND EVIDENZ

gesehen werden. Wie bei jedem Initiationsprozess wird dabei zunichst
der Leib vergemeinschaftend eingenommen, anschliefSend folgt die Deu-
tung im Rahmen bereits bestehender oder neu erworbener Sinnangebote.
Eine den Prozess selber thematisierende Reflexion eignet das Geschehe-
ne — wenn Uberhaupt — erst wesentlich spater an. Oftmals zeichnen sich
Initiationen vielmehr dadurch aus, dass eine Reflexionssperre aufrecht-
erhalten wird.

In diesem Sinne ldsst sich auch die in dieser Interviewsequenz aufschei-
nende leichte Diskrepanz deuten, entsprechend der das Lachen fir Frau
Kraft nur ,vielleicht“ das Gliick bedeutet. So wie sie sich nicht ganz si-
cher sein kann, ob ihre Schadeldecke wirklich geoffnet wurde, kann sie
auch diesen Konnex fur sich nicht in absolute Gewissheit tiberfuhren.
Glaube ist kein Wissen und dementsprechend bleibt der epistemische
Zweifel als Keim bestehen. Nichtsdestotrotz gelingt die Initiation, denn
Frau Kraft braucht kein Wissen, sondern nur den als Evidenz gefiiblten
Glauben. Die Bedeutung des Erlebens im Rahmen der Bewiltigung der
Trauer um ihre Mutter entfaltet eine derartige Kraft, dass der tibetische
Buddhismus von nun an ihre spirituelle Heimat darstellt. Praxis, Grup-
pe, Erleben und der durch die Lehrer vermittelte religiose Deutungsrah-
men fallen nun zusammen.

Es wundert deshalb nicht, dass Frau Kraft dem tibetischen Buddhis-
mus und schlieflich auch dem Diamantweg treu bleibt. Beschreiben wir
im nachsten Abschnitt kurz ihre weitere spirituelle Biografie.

Manfred Seegers formuliert die Bedeutungsebenen der Phowa-Praxis
aus der Innenperspektive des tibetischen Buddhismus folgendermafen:

,Wihrend der Phowa-Praxis lernt man, seinen Geist auf Buddha
Amitabha auszurichten und sein Bewusstsein in das Reine Land der Gro-
Sen Freude zu tibertragen. Dadurch ist es moglich, eine sichere Verbin-
dung mit Buddha Amitabha aufzubauen und zu einem direkten Erlebnis
dieses extrem reinen und freudvollen Zustandes zu gelangen. Dies ist
insbesondere zum Zeitpunkt des Todes sehr niitzlich. Anstatt durch den
Zwischenzustand (tib. bardo) in eine neue Geburt innerhalb des Kreis-
laufes der Existenz getrieben zu werden, geht man direkt in den Zustand
hochster Glickseligkeit, von wo aus man frei wihlen kann, ob man zum
Wohle anderer zuriickkommt oder nicht. Wahrend man in dem Zustand
des Buddhas selbst ist, erhdlt man weiterfithrende Lehren und entwik-
kelt sich sehr schnell zur Ebene der vollen Erleuchtung.

Tatsichlich ist es durch diese Praxis sogar moglich, mehr und mehr
die wahre Natur des Geistes zu erkennen. Das bedeutet, dass man das
reine Land hier und jetzt manifestiert. In diesem Fall ist es nicht mehr
notwendig, das Bewusstsein in das reine Land zu tibertragen und man
braucht nicht mehr auf das letztendliche Resultat zu warten, wenn man

215

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

die Ursachen dafir aufbaut. Stattdessen kann man bereits innerhalb
dieser Lebenszeit eine grofse Fahigkeit entwickeln, anderen zu helfen
und sie vom Leid zu befreien. Das ist die eigentliche Bedeutung der
Phowa-Praxis. Sie ist ein grofles Geschenk und die kraftvollste unter
all den verschiedenen Praktiken auf den Buddha Amitabha.“ (Seegers
2013, S. 273)

Kritik, Reflexion und Festigung: .ich bin so voller Dankbarkeit und
Demut und Hochachtung und Respekt™

Frau Kraft beginnt nach dieser ersten Erfahrung regelmifSig das lokale
Zentrum des Diamantweg-Buddhismus zu besuchen. Nach einigen Jah-
ren wendet sie sich eine Zeitlang dem tibetischen Lehrer einer anderen
Tradition zu, kehrt dann aber zum Diamantweg-Buddhismus zurtick.
Als Grund fiir die erneute Suche gibt sie an, ,ein bisschen skeptisch zu
der Person Lama Ole“ gewesen zu sein. Dennoch holt sie zuvor die ,,Er-
laubnis von Lama Ole* ein, eine Zeitlang einen anderen Lama bzw. eine
andere Schule ausprobieren zu durfen.

Nach ihrer Ruckkehr identifiziert sich Frau Kraft zunehmend mit dem
Stil und der Gemeinschaft des Diamantwegs, den sie nun zugleich als
attraktiv wie auch modern erlebt. Riickblickend sieht sie den Buddhis-
mus als Rettung im Angesicht der vielen Schicksalsschlige, die sie hat
erleiden miissen:

Frau Kraft: mein/ das Leben hat mir so viele Schicksalsschlage gegeben und
ich wusste ganz genau, ich kann das nur schaffen, wenn ich/ wenn ich/ ich
sage es nochmal ganz platt, am Ball bleibe. Also das ist mit ein Punkt ge-
wesen. Also ich habe extra (unklar) Sorge um mein Kind gehabt. Ich habe
eine Krebsdiagnose gehabt. Also ich habe so einiges schon gehabt. Und da
war es so/ Und da war ich so ganz klar, wenn ich das Dharma nicht habe,
also den Weg, dann kannst du mich auch in der Psychiatrie finden, (la-
chend) mal so ein bisschen platt gesagt. Und das war/ Da ging‘s/ Gab‘s ei-
gentlich iiberhaupt keinen Zweifel, weil ich das Gefiihl hatte, das sind/ das
Leben gibt dir jetzt einfach die Herausforderung und du hast jetzt immer
wieder die Wahl zu sagen, das oder das. Und die/ Aber die Tiefe/ Das tiefe
Wissen in mir oder die tiefe Erfahrung, dass das, ich sage mal, der Buddhis-
mus der Weg ist, die hatte ich schon. Das Vertrauen. Und so bin ich da aus
der Krise auch wieder rausgekommen. Also ich habe dann halt einfach/ Ich
habe dann/ Bin dann aber auch zum Diamantweg gegangen, weil der Dia-
mant mir/ der Dia/ na, der Diamantweg mir mehr Freude vermittelt hat.
Der Mahayana-Buddhismus hat mir nicht so viel Freude vermittelt. Und
ich habe das Gefiihl gehabt, das ist mein/ Also meine sangha, da fiihle ich
mich wohl. Das ist einfach, ja, die stehen im Leben, die sind tatkriftig, da
gibt es viel Freude, da gibt’s Partys, da lacht man, das ist nicht dieses gar so
steife Gedons, man darf keine Zigarette rauchen und so halt. Und das war
schon so was, also wo ich dann gemerkt habe, danke wirklich auch den

216

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PRAXIS UND EVIDENZ

Lehrern und auch danke den ganzen Erfahrungen in/ Also ich war kurz
darauf ins Kloster zu gehen (unklar — murmelt). Das ist es aber (lachend)
auch nicht irgendwie. Dazu liebe ich das Leben zu sehr. Und jetzt bin ich
absoluter Diamantwegs-Buddhist durch und durch. Weil ich einfach das
jetzt begreife, was das fiir Tiefen sind, was uns unsere Lehrer geben. Lama
Ole ist einer davon, aber wir haben ja auch noch andere Lehrer.

Nach 15 Jahren Praxis innerhalb des Diamantwegs fiihlt sich Frau Kraft
Ole Nydahl und seinen Reiselehrern treu und voller Hingabe verbunden.
Sie hat die Ngdndro-Praxis abgeschlossen, wenngleich ihr die T111.000 Nie-
derwerfungen aufgrund korperlicher Probleme nicht leicht gefallen sind.

Gegen Ende des Interviews betont sie mehrmals die Legitimation Ole
Nydahls durch den 16. Karmapa, auf dessen ausdriicklichen Wunsch
Ole Nydahl und seine Frau Hannah die buddhistische Lehre im Wes-
ten verbreiten. Ferner beschreibt sie den hingebungsvollen, unentweg-
ten Einsatz Lama Oles fur seine riesige Anhdngerschaft und schildert
seine Qualititen als Lehrer. Sein Boddhicitta-Streben und sein dem Bo-
dhisattva-Versprechen gewidmetes Verhalten wiirden ihr zeigen, dass er
die hochste Sichtweise des tibetischen Buddhismus verkorpert. Einerseits
stehe er in ungebrochener Linie der Ubertragung der Lehre, andererseits
sei er ,modern“ und poche auf demokratische Strukturen, zum Beispiel
befiirworte er eine zeitgemifSe sexualmoralische Einstellung.

Die Zweifel, die anfangs noch an der Person des Lamas wie auch
an der Gemeinschaft bestanden, spielen nun offensichtlich keine Rolle
mehr. Frau Kraft sieht sich inzwischen eindeutig der Tradition der Kar-
ma Kagyii-Linie zugehorig und verteidigt zudem den von ihr verehrten
Lama gegen Kritik von aufSen:

Interviewer: Also an der Stelle muss ich noch mal ein bisschen nachfragen.
Es war ja nicht immer ungebrochen das Verhiltnis zum Lama Ole. [...]

Frau Kraft: Also ich muss das richtig verste/ Ich muss es richtig/ Das passt
nicht ganz sozusagen. Es war nicht ungebrochen. Das Ding, es war so, ich
hatte noch nicht/ Ich wusste nicht, ob der Lama Ole wirklich mein Wur-
zellama wird. Und ich war in Skepsis. Und/ Ja, und das war so das Thema,
dass ich/ Und/ Also Ole erzieht uns ja alle zu extrem kritischen Schiilern.
Und der sagt eigentlich auch immer, die Worte vom historischen Buddha
waren. Vertraue nie blind, sondern priife immer. Und das war was, was
mich so/ Wo ich so das Gefiihl hatte, boah, das ist/ finde ich cool und so
bin ich jetzt auch unterwegs. Und das/ Und Ole war immer/ Ich habe den
Kontakt zu Ole immer gehalten. Also ich bin schon, auch wo ich bei den
Nyingmapas war, zu Lama Ole mal zu den Kursen gegangen und so wei-
ter, um halt auch mit dem Wissen, was ich da gelernt habe, ihn zu prifen.
Und das hat sich dann natiirlich eigentlich mehr verfestigt. [...] Also ich
mochte der Vajrayana-Linie folgen, weil die mir mit dieser ganzen Identi-
fikation der Buddhas doch noch mal eine sehr viel, ja, wie soll ich sagen,
(unklar) also sehr viel Kraft von der Linie ist und ich habe halt extreme
Hingabe zum Lam/ zum Lama gekriegt und vor allem zu unseren ganzen

217

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

Reiselehrern und zu unseren ganzen, ich sage es jetzt mal, zu unserer Or-
ganisation. Weil, ich meine, also ich war dann sehr, und das halt immer
an, aber da bin/ ich bin so voller Dankbarkeit und Demut und Hochach-
tung und Respekt, also gibt’s eigentlich gar keine Worte fiir, was ich sehe,
was auf der ganzen Welt durch den Diamantwegs-Buddhismus passiert.
Also auf ganz vielen Ebenen. Und das hat mich so kolossal davon iiber-
zeugt und das ist ungebrochen. [...] Wenn andere Menschen Kritik oder
mal so Lama Ole und/ Dann bin ich die/ Ich halte alle Fahnen hoch fiir
unseren Diamantwegs-Buddhismus und fiir den Lama. Alle. Aber das sind
alles personliche Dinge.

Hier wird deutlich, dass sich Frau Kraft nun als Teil einer spirituellen
Tradition versteht, die grundlegenden Praxen und Konzepte verkorpert
und genau um die Spezifika ihrer eigenen Schule in Abgrenzung zu an-
deren Traditionen weifs. Sie hat die Konversion zum tibetischen Bud-
dhismus im Allgemeinen und zum Diamantweg im Besonderen auf ei-
ner tiefen habituellen Ebene vollzogen. Frau Krafts religiose Bindung
festigt sich im Modus der Hingabe an die Lamas, an die spirituelle Pra-
xis und die hiermit verbundene Gemeinschaft. Damit nimmt sie eine fiir
viele Schiiler des Diamantwegs typische Haltung ein, entsprechend der
sie sich in den hier ublichen religiosen Praktiken und Projektionen haus-
lich einrichtet. Sie gewinnt auf diese Weise eine spirituelle Gemeinschaft,
die auch in Hinblick auf die geteilten Deutungsrahmen zu ihrer Heimat
wird. Die an verschiedenen Stellen der Analyse angedeuteten Briiche und
Reflexionsdefizite bleiben damit allerdings ausgeblendet.

Frau Kraft bildet keine eigene Reflexionsperspektive aus, die zwischen
differenten Kontexturen (etwa der Kontingenz des Glaubens und dem
wissenschaftlichen Blickwinkel des Wissens) vermitteln. Die Evidenz
der Priifung der Lehren des Buddhismus liegt dementsprechend im Ge-
fiihl (,,wo ich so das Gefiihl hatte, boah, das ist/ finde ich cool und so
bin ich jetzt auch unterwegs“) und in der Attraktivitit der vorgelebten
Lebenspraxis, von der im vorangehenden Interviewzitat berichtet wird
(,die sind tatkraftig, da gibt es viel Freude, da gibt’s Partys, da lacht
man, das ist nicht dieses gar so steife Gedons“).

Eine Reflexion, welche die Reflexion selbst, also die Beziehung von
Glaube, spirituellen Bedurfnissen und Streben sowie dem immer mogli-
chen Zweifel thematisiert und Frau Kraft folglich ggf. auf eine neue Ebe-
ne des Selbst- und Weltbezugs im Sinne einer Kontexturtransformation
heben lasst, muss ihr fremd bleiben. Das soteriologische Ziel des tibeti-
schen Buddhismus die hochste Sicht in die eigene Lebenspraxis zu brin-
gen, erscheint hier dementsprechend (noch) als ein aufSerlich bleibendes
religioses Ideal. Daher bleibt es Ole Nydahl vorbehalten, Frau Kraft zu
einem ,extrem kritischen Schiler® zu erziehen, der nicht blind zu ver-
trauen, sondern zu priifen hat. Die jedem Glauben und Vertrauen inhi-
rente Moglichkeit des Zweifels wird hiermit in die verehrte Person des
Lamas verschoben.

218

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PRAXIS UND EVIDENZ

Auf diese Weise gelingt Frau Kraft die Integration von Kritik und
Glauben — doch dies ist nicht das Wissen um die Leere und Kontingenz
der Wirklichkeit, auf welche die mystische Dimension des Buddhismus
mit dem soteriologischen Ideal der Erleuchtung verweist. Wir begegnen
hier Tugendhats Unterscheidung von Religion und Mystik. Erstere be-
notigt weiterhin einer Reflexionssperre, wihrend letztere die Bodenlo-
sigkeit selbst zum Anlass nimmt, von den eigenen egozentrischen Moti-
ven und Beweggrinden absehen zu konnen (vgl. Kap. I1.2).

Doing religion? Sprache, Gemeinschaft und
die Moglichkeit nicht-religioser Transzendenz

Die vorangehende Fallanalyse zeigt zum einen auf, wie doing religion funk-
tioniert, d. h. unter welchen Bedingungen Glaubensvorstellungen — hier die
Idee vom bewussten Sterben — als real empfunden werden und durch wel-
ches Setting solche Empfindungen (re)produziert werden konnen.??® An-
dererseits wird ebenso deutlich, was es bedeutet, einen solchen Prozess
als sprach- und reflexionsfihiges menschliches Wesen zu durchlaufen. Fiir
die Beruhigung des Zweifels im Glauben ist ein Dritter — also Kommuni-
kation — vonnoten. Auf einer vorreflexiven kommunikativen Ebene ist die
Gemeinschaft der Praktizierenden von zentraler Bedeutung, denn gerade
hier wird im Meadschen Sinne die vorpradikative Begegnung und Prigung
zweier ,,I’s“ moglich (vgl. Kap. Il.7). Auf Ebene der bewussten Reflexion
spielt demgegentber der spirituelle Lehrer eine prominente Rolle in der re-
ligiosen Kommunikation, denn nur er kann glaubhaft jene Deutungsrah-
men vermitteln, die im Sinne eines displacement den Zweifel in Bereiche
verschieben lassen, wo er den Glauben nicht stort. Die blofSe Schriftform
der religiosen Texte erscheint hierfiir viel zu abstrakt. Sie mogen zwar ins-
pirieren und begeistern, konnen jedoch nicht wissen lassen, wo innerhalb
der religiosen Welt ,,Hand und Fuff“ sind. Letzteres wird durch intensive,
die abstrakten Konzepte in der Leiblichkeit verankernde Praxen moglich.
Erst auf dieser Ebene wird der Buddha Amitabha real und der Lama als eine
Verkorperung der mitfithlenden und helfenden Aspekte Amitabhas erkenn-
bar. Vor diesem Hintergrund erscheint der tibetische Buddhismus auch in
Hinblick auf die Bedeutung des Lamas als einer zugleich immanenten wie
auch transzendenten, weil heiligen, Figur real.

Es stellt sich nun die Frage, ob auch eine Form der buddhistischen Unter-
weisung denkbar ist, die nicht allein in der Produktion religioser Bindungen
und Gefiihle aufgeht, sondern im Sinne von Tugendhat auf ein mystisches
Erleben abzielt, das die Egozentrik der eigenen Winsche selbst transzen-
diert? Aufschlisse hierzu geben die beiden folgenden Fallbeschreibungen.

223 Siehe zu einer ausfiihrlichen Darstellung und Diskussion des Falls im Kontext
von doing religion Vogd/Harth/Ofner (2015).

219

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

III.2 Veronika Roth —
Komplexe Lehrer-Schiler-Verhaltnisse

Der Fall Veronika Roths ist im Zusammenhang der eben gestellten Fra-
ge vor allem deshalb interessant, weil er ein besonderes Licht auf die in
der Praxis so prominente Lehrer-Schiiler-Beziehung wirft. Denn Frau
Roths Vater ist Zen-Lehrer und in der Koprasenz bzw. Vermischung un-
terschiedlicher Beziehungsebenen wird hiermit die Eigentiimlichkeit der
Lehrerrolle in besonderer Weise deutlich.

Dariiber hinaus erhalten wir in der Darstellung der Begegnung mit
einem Zen-Meister eine hochgradig aufschlussreiche Schilderung des
Einsatzes des so genannten geschickten Mittels der Demitigung, das
insbesondere in der Rinzai-Tradition des Zen-Buddhismus vielfach an-
gewendet wird. Ferner wird mit der Erzahlung von Frau Roth nochmals
deutlich, dass die Vermittlung der buddhistischen Lehre nicht allein in
einem kommunikativen Transfer von Wissensinhalten aufgehen kann,
sondern auf einer besonderen Form der individuellen Erfahrung beru-
hen muss. Zudem zeigt sich insbesondere in den Traditionen des Zen-
Buddhismus eine besondere Weise der Kommunikation, die mit all den
hierin eingelagerten Problemlagen reflexiv umzugehen gelernt hat, in-
dem sie das Verstehen von Nicht-Verstehen zu einer authentischen Hal-
tung erhebt und genau dies kommuniziert wird.

Die Vorgeschichte: eine berufliche Krisenerfahrung
und ein Vater der Zen-Lehrer ist

Frau Roth ist zum Zeitpunkt des Interviews 43 Jahre alt und prakti-
ziert seit etwas mehr als 12 Jahren regelmafig Zen in der Rinzai-Traditi-
on. Dabei steht sie in einer ungewohnlichen Beziehung zum Leiter ihrer
Zen-Gruppe, in der sie regelmifSig praktiziert, denn dieser ist gleichzei-
tig ihr Vater. Gemeinsam mit seiner Ehefrau leitet er seit den T99oer Jah-
ren eben jene Zen-Gruppe, die sich in den privaten Raumlichkeiten des
Familienhauses in einer stiddeutschen Grof$stadt trifft. In regelmafSigen
Abstinden finden hier Wochenend-Sesshins statt. Zusitzlich veranstal-
tet die Gruppe auch lingere Sesshins mit einer Dauer von bis zu einer
Woche. Bereits in jungen Jahren kommt Frau Roth tiber die Praxis ihrer
Eltern mit dem Zen-Buddhismus in Kontakt. Sie kann jedoch zunichst
nicht viel damit anfangen:
Frau Roth: Friher, als ich das so mitgekriegt habe als Jugendliche, da fand
ich das immer total bescheuert wie die da so rumrennen. (lacht) Und also
meine Eltern haben auch nicht gesagt, ja, dann guck doch mal und setz
dich mal hin und so. Die haben eher gesagt, ja, fir Kinder/ Ich weif$ nicht,

220

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

KOMPLEXE LEHRER-SCHULER-VERHALTNISSE

die haben das nie so gesagt, aber ich hatte immer das Gefiihl, fiir Kinder
ist das nichts oder so.

Erst nach einer beruflichen Krisenerfahrung, die sich tiber einen Zeit-
raum von insgesamt zwei Jahren erstreckt, empfiehlt ihr ihr Vater, sich
an Meditation zu versuchen:

Frau Roth: Wie ich dazu gekommen bin? Also ich hatte so zwei sehr
schlechte Jahre berufsmifig in meinem Leben. Sehr schlecht. Und da hat
mein Vater mir geraten, einfach so zehn Minuten mich mal auf den Boden
zu setzen und zu gucken wie irgendwie. So hat das angefangen.

Frau Roth beginnt daraufhin mit ein- bis zweimaligem kurzem ,,Sitzen
pro Woche. Thre Zen-Praxis ist somit von Beginn an durch ihre Eltern
geprigt. Auch ihre erste Teilnahme an einem Sesshin, das fiir viele Prak-
tizierende eine hohe Bedeutung hat, wird durch ihre Eltern gerahmt:

Interviewer: Kannst Du Dich noch an Dein erstes [Sesshin] erinnern, wo
Du teilgenommen hast?

Frau Roth: Nicht mehr wirklich. Also das ist ja schon so lange her. Es
war ein Wochenend-Sesshin und ich weifs nur noch, dass mir nachher gra-
tuliert wurde und ich fand das total unnotig. (lachend) Also ich dachte,
mein Gott, echt, wofiir. Blof$ kein Aufheben machen. (lacht)

Interviewer: Von wem? Von den anderen Teilnehmern?

Frau Roth: Ja, von meinen Eltern. Ich meine, war ein netter Zug. Die gra-
tulieren jedem ersten Sesshin-Teilnehmer und so. Aber ich dachte, mein
Gott, mach doch nicht so einen Umstand, echt. (lacht)

Problematische Lebrerfigur:
wweil ich sehe meinen Vater mehr so als normalen Menschen®

Wenngleich diese Konstellation den Beginn von Frau Roths Praxis bzw.
die Umstande ihrer Weiterfuhrung begunstigt, fihrt die immanente El-
tern-Kind-Beziehung zu einer Bewegung der Emanzipation und Opposi-
tion. So berichtet sie von einer langen, ca. zehn Jahre andauernden Pha-
se, in der sie sich von ihren Eltern habe ,,distanzieren® miissen, weil sie
sich ,,sonst nicht wohl gefiihlt hitte (,,Da hatte ich gar nicht viel mit de-
nen am Hut®). Thr gegenwirtiges Verhaltnis mit ihren Eltern beschreibt
sie hingegen als ,,freundschaftlich®, was es ihr auch erleichtere, an den
Wochenend-Sesshins im Elternhaus teilzunehmen. Dennoch dokumen-
tiert sich auch heute noch ein gewisses Spannungsverhaltnis zwischen den
beiden Polen der Emanzipation von den Eltern und der Nihe zu ihnen:

Frau Roth: Wenn es nur meine Eltern wiren dem Gefiihl nach, dann wire
das irgendwie blod. So immer (lachend) noch/ Ja, so (lacht) jeden Sams-
tag zu meinen Eltern gehen, da wiirde ich denken immer, ja, (lacht) ewig
Tochter bleiben. Das bin ich jetzt natiirlich auch, aber nicht nur.

221

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

Auf erneutes Nachfragen nach den Umstianden, welche zur Aufnahme
der Zen-Praxis gefithrt haben, benennt Frau Roth neben dem berufli-
chen Misserfolg noch ein ungewohnliches ,, Anfangserlebnis“, von dem
sie ihrem Vater berichtet habe:

Frau Roth: Ich habe mal irgendwann erzihlt von irgend so einem Erlebnis,
was ziemlich ungewohnlich war. Und ich glaube, darauf ist er dann ge-
kommen. Das ist so ein Anfangserlebnis oder so. Ich meine, das hatte ich
ganz unabhingig von Zen. Und das war auch schon/ Das war, als ich 17
war oder so hatte ich das. Ich habe das jahrelang tiberhaupt nicht erzihlt.

Interviewer: Was fiir ein Erlebnis?

Frau Roth: Ja, kann man schlecht sagen. Also/ Also man spricht da eigent-
lich nicht so driiber, weil man mit jedem Wort das schon wieder komplett
verfremdet. Also es war im Wald als ich einen Baum angesehen habe. Das
war Wahnsinn und das war komischerweise gar nicht so ein riesen gutes
Gefiihl, so wie man denkt, wow, ja. So gar nicht, sondern einfach komplett
anders und als ich das mal erwihnt habe, ich glaube, da ist mein Vater
drauf gekommen, dass ich mich vielleicht mal auf den Boden setzen sollte
und Zen machen sollte. Also es waren vielleicht zwei Griinde. Deswegen
und wegen den zwei schlechten Jahren so beruflich.

Unabhingig davon, dass Frau Roth das ,,Anfangserlebnis* nicht naher
erldutert, wird es als bedeutend fiir die Aufnahme einer buddhistischen
Praxis markiert. Damit nennt sie zwei Aspekte, die wesentlich fiir den
Beginn ihrer Praxis waren: auf der einen Seite der berufliche Misserfolg
(externe Sphire) und auf der anderen Seite eine aufSergewohnliche, auch
verstorende Wahrnehmungserfahrung in Bezug auf einen Baum, die sie
im Alter von 17 Jahren gemacht hatte (innere Sphire). Thr Vater gibt ihr
als langjahriger Zen-Lehrer die Empfehlung, sich umgehend ,,mal auf
den Boden zu setzen“, womit er implizit das meint, was in der Tradition
des Zen als zazen (in Versunkenheit sitzen) bezeichnet wird.

In dieser das Erlebnis schildernden Erziahlung dokumentiert sich be-
reits eine erste Spur zur fur die Zen-Praxis konstitutiven Wechselbezie-
hung von Erleben und Reflexion, die sich im Verlauf des Interviews an
anderen Stellen noch starker zeigen wird. Es geht hier einerseits um ein
Erleben, das beeindruckt und motiviert. Andererseits wird dieses zu-
gleich wieder heruntergespielt: Was auch immer man erlebt, es geht letzt-
lich darum, buchstiblich wieder auf den ,,Boden®“ zu kommen.

Der Einschub, dass man uiber Erleben/Erfahrungen nicht sprechen soll-
te, entspricht dabei voll und ganz einer Zen-Praxis, in der das Gebot der
Differenz von Erlebtem und dem Sprechen dartuber hochgehalten wird.
Damit prasentiert sich Frau Roth zunichst als eine gelehrige Schiilerin,
gleichwohl sie direkt anschlieflend das Erlebnis in groben Ziigen schildert.

Wihrend eines einjahrigen Aufenthalts im Ausland festigt sich Frau
Roths Zen-Praxis zunehmend. Sie nimmt sich tiglich 1o bis 20 Minuten

222

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

KOMPLEXE LEHRER-SCHULER-VERHALTNISSE

Zeit, um sich auf ihr Bett zu legen, die Augen zu schliefSen und sich zu
sammeln (,,komm zurlick, so von den ganzen super dufleren Einfliissen,
die eigentlich ganz toll waren und super interessant waren, aber es war
einfach ganz gut so, einfach mal sich zu sammeln*).

In Anschluss an ihre Ruckkehr nach Deutschland beginnt Frau Roth
zunichst mit ein- bis zweimaligem ,,Sitzen“ pro Woche, heute hinge-
gen versucht sie, tiaglich zu meditieren. Zudem besucht sie wahrend ei-
ner einjahrigen Vorbereitungsphase fiir ihren Berufseinstieg jedes Wo-
chenend-Sesshin, das ihre Eltern veranstalten. Die Beziehung zu ihrem
Vater bringt jedoch ein ambivalentes Verhiltnis zur Zen-Schulung mit
sich, denn Frau Roth neigt dazu, ihm auf immanenter Ebene die Rolle
eines Zen-Lehrers abzusprechen. Dies wird an verschiedenen Stellen im
Interview deutlich: ,,Zu meinem Vater. Also der ist in erster Linie mein
Vater.“ Oder: ,,Und fiir mich ist es schwer, den als meinen Zen-Lehrer
an so/ so zu bezeichnen.“ Wenngleich es Frau Roth nicht vollstindig ge-
lingt, ihren Vater als den eigenen Zen-Lehrer anzuerkennen, erlebt sie
ihn im Umgang mit anderen Schiilern zwangslaufig als Lehrer, insbeson-
dere wenn sie seine Sesshins besucht.

Dementsprechend gestaltet sich fiir sie die fiir Rinzai typische Praxis
der Koan-Ubungen kompliziert. Ublicherweise gibt der Lehrer den Schii-
lern eine Koan-Aufgabe, um sie darauthin im Einzelgesprach (Dokusan)
zu testen. In dieser Priifung geht es nicht um ein intellektuelles oder for-
mal erlernbares Wissen, sondern um das Zeigen der richtigen Haltung,
also um eine Verkorperung des richtigen Verstehens.

Suche nach Authentizitiit:
»jedes Mal einen schonen Wutausbruch generiert®

Frau Roths Vater Joachim geht in der Ubung mit Koans eher langsam
und behutsam vor, indem er seinen Schiilern zunichst einfache Vor-
Kaoans gibt, bis sie nach und nach zur Losung schwieriger Kaan-Ubungen
fortschreiten. Obwohl die Schiiler iiber ihre Ubungen nicht sprechen sol-
len, berichtet Frau Roth von ihrem einzigen Koan, das sie bei ihrem Va-
ter gelost habe:

Frau Roth: Also ich kann‘s mal so sagen, obwohl man jetzt nicht so riesig
davon reden soll und so weiter. Also ich hatte die Frage/ Also ich sage schon
mal, das hort ein bisschen komisch an, aber das/ Wo ist Buddha, wenn ich
Geschirrspule? Und ich dachte, was ist denn das? Wo ist Buddha? Wo soll
der denn sein, mein Gott, echt. (lacht) Und das war dann so wie, wo ist
Deine Buddha-Haltung, wenn Du Geschirr spilst? Und mit Buddha-Hal-
tung ist ja so Zen-Haltung und so dabei sein richtig von ganz (unklar) und
dann habe ich erst mal mich in dem Sesshin mich mit dem/ meine Aufga-
be mit dem getauscht, der Geschirr spiilen musste. (Lachen) War angeb-
lich gar nicht notig, aber fir mich war das notig, weil ich musste erst mal

223

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

die Tatigkeit machen, um da niher ranzukommen. War echt nicht nétig
theoretisch, aber fiir mich war es absolut notig. Und ich hatte irgendwie/
Ich habe ja schon gesagt, ich hatte zwei Jahre beruflich, wo ich nur auf die
Nase gefallen bin, jede Woche wieder. Und das war ziemlich direkt danach
und ich hatte tiberhaupt nicht das Gefiihl, dass ich da irgendwie so wusste,
wo da irgendwie der Sinn des Lebens ist. Der Sinn, des Zen-Machen und
so weiter. Buddha, alles komische Formulierungen, aber ich wusste uiber/
Ich hatte tiberhaupt nicht das Gefihl, das ich da irgendwie die Harmonie
des Universums erlebt hatte, auch wenn ich da schon Zen gemacht hatte.
Null. Gar nicht. So. Und ich konnte nur das zum Ausdruck bringen. Ich
konnte nicht zum Ausdruck bringen, wo jetzt der/ Genau. (Lachen) Wie
die richtige Haltung ist so. Ich konnte nur zum Ausdruck bringen, wie sie
nicht ist. Und dann habe ich eine von den guten Teetassen mit zum Einzel-
gesprach genommen und habe gesagt, so ich kann leider nicht sagen wo
Buddha ist, wenn ich Geschirr spiile. Ich kann nur sagen, wo der nicht ist,
wenn ich Geschirr spiile. Und dann habe ich die Tasse fallen gelassen und
das war so richtig gut. Das war das/ hat das Too Prozent gesagt, was ich sa-
gen wollte. Wire noch ganz gut gewesen, wenn die kaputt gegangen wire.
[...] Also ich habe die Frage eigentlich nicht beantwortet. (lacht) Aber das
war so eine andere Art von Antwort, eine Ausweichantwort, aber die war
so 100 prozentig echt, dass ich da schon irgendwie/ dass mich das total be-
geistert hat so im Moment und nachher auch noch. Und, ja, das war das
einzige was ich da gemacht habe. Und nachher ging’s ja, wo ist Buddha,
wo nicht. Wenn ich am Computer sitze und da habe ich schon zu viel ge-
kriegt, dass ich (unklar - lachend und Bauldrm) (Lachen) Und da hatte ich
keine Lust, irgendwelche Sachen vorzuspielen. Besonders auch, weil ich das
gar nicht gefiihlt habe. Wo soll denn da die Buddha-Haltung sein oder die
Zen-Haltung. Hatte ich da nicht gespuirt. Dann konnte ich die auch nicht
zeigen. Und, ja, da war dann das/ das mal/ also die Sesshins, wo ich regel-
mafig die Krise gekriegt habe, aber so doll, dass ich da im Einzelgesprich
jedes Mal einen schonen Wutausbruch (Lachen) so, ja, generiert habe und
dann war das irgendwie so, dass es eher besser aussah. Also es sah so bes-
ser aus, wenn ich das irgendwie erst mal zur Seite schob, so Fragen. Also
viele verlidsst bestimmt total Klasse und bringen die Leute wahrscheinlich
auch richtig schon intensiver rein. Tja, fiir mich ist jetzt eben nicht jetzt
oder gerade jetzt. Und die letzte eben nicht. Keine Ahnung.

Koans stellen eine Priifungsform dar, welche immanent nur durch Hie-
rarchie bzw. eine asymmetrische Beziehung entsteht. Frau Roth scheint
zudem eine starke Erwartungshaltung beziiglich der Unterscheidung
von richtig/falsch in Hinblick auf hohe Ehrlichkeit bzw. Authentizitit
zu haben. Diese Figur ist strukturell bereits in der Rinzai-Tradition ange-
legt, die ihren Designationswert auf das (richtige) Losen von Koans und
den graduellen Fortschritt in Richtung des erleuchtenden Durchbruchs,
des Satori, setzt. In diesem Sinne erscheint das Fallenlassen der Teetas-
se in der Tat als befreiende Losung. In ihrer derzeitigen Lebenssituati-
on kann es Frau Roth namlich nicht gelingen, sich aus der Perspektive

224

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

KOMPLEXE LEHRER-SCHULER-VERHALTNISSE

der ,Harmonie des Universum“ das Geschirrspiilen anzueignen, weder
konzeptionell noch in real vollzogener Praxis.

Die authentische Losung — und somit ein Verstehen im Sinne des Zen —
besteht darin, authentisch zu sein, also weder sich selbst noch dem Leh-
rer etwas vorzuspielen. Vor diesem Hintergrund l6st Frau Roth hier in
der Tat das Koan, indem sie im Einzelgesprich in ritualisierter Form zu
einer Antwort findet. In den weiteren Ubungen — etwa bei der Frage, wo
der Buddha ist, wenn man am Computer sitzt — findet sie demgegeniiber
zu keiner fiir sie befriedigenden Losung mehr. Vielmehr driangt sich nur
noch unkontrollierte Wut in den Vordergrund.

Koan-Ubungen lassen sich, wie bereits angedeutet, nur als Teil einer
Lehrer-Schiler-Beziehung verstehen. Fiir sich allein genommen funkti-
onieren sie nicht. Denn fiir eine Koan-Ubung bedarf es der Asymmet-
rie zwischen Lehrer und Schiiler, damit die verschachtelte (und paradox
anmutende) Kommunikation des Nichtverstehens (Fuchs 1997) erfolg-
reich verlaufen kann. Eine im Sinne des Alltagsverstindnisses unsinnig
erscheinende Aufgabe kann nur angenommen werden, wenn man dem
Lehrer, der einem diese Aufgabe zuteilt, eine entsprechende Stellung und
Kompetenz zuerkennt, sodass man die Losung bei sich selbst, also im
Inneren suchen kann.

In der Schilderung von Frau Roth wird demgegeniiber die Beziehung
selbst zum Thema. Sei es der unkontrollierte Wutausbruch in der Lehrin-
teraktion, im Prinzip aber auch schon das In-Kauf-nehmen der Zersto-
rung der Tasse der Eltern — der Vater erscheint nicht als die geeigne-
te Autoritit, die Frau Roth angesichts ihrer zum Ausdruck gebrachten
Emotionen zu sich selbst zuriickfihren kann. Sie bleibt hier vielmehr in
der Projektion ihrer Wut stecken.

In diesem Sinne ist es auch folgerichtig, dass sich Frau Roth mit ihrem
Vater nach nur wenigen weiteren Versuchen der Koan-Praxis darauf ei-
nigt, keine Koans mehr zu l6sen, sondern die vor allem in der Sat0-Schule
prominente Sitzmeditation ,,Shikantaza“ zu tiben. Mit dieser Losung ge-
lingt es beiden, sich im Vater-Tochter-Gefiige auf Augenhohe zu begeg-
nen, indem der asymmetrische Prifungscharakter der Lehrer-Schiiler-Be-
ziehung umgangen wird. Mit dem Vater gemeinsam zu sitzen ist etwas
anderes, als ihn als spirituellen Lehrer anzuerkennen. Der potentielle
Konflikt zwischen Vater und Tochter wird durch die Suspension der dies-
beziiglichen prekiren Kommunikation aufgelost. Der Vater ist folglich
nur noch Vater und kann dadurch von seiner Tochter akzeptiert werden:

Frau Roth: Also mein Vater, der ist irgendwie vollig okay an sich, aber ich

kann nicht mich nicht so auf den einlassen, als ob ich so sein Zen-Schiiler,

Junger oder sonst jemand wire. Geht einfach nicht. Und deswegen lassen

wir das eher parallel laufen. Also ich mache das Shikantaza. Ist natiirlich ein

hohes Wort. Es heifst, ich versuche das bei jedem Sesshin auf neu.

225

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

Bereits hier wird an der Bedeutung der Verschachtelung der Rollen Leh-
rer/Vater und Schiilerin/Tochter deutlich, wie wichtig die soziale Kom-
ponente ist, die in der Beziehung von Lehrer und Schiiler zum Ausdruck
kommt. Die gewissermaflen neutrale und eindeutige Rolle des Lebrers
ist fur den Fortschritt der Praxis des Schilers zumindest in Frau Roths
Fall hilfreicher. Andere Varianten sind durchaus denkbar, wenn etwa
zwischen Lehrer und Schiiler durch die lange gemeinsame Praxis eine
Freundschaft auf Augenhohe erwichst, die aber gleichzeitig der stren-
gen und ritualisierten Praxis keinen Abbruch tut (siehe Kapitel IIL5).

Die Suche nach einem richtigen Lehrer:
wweil ich sehe meinen Vater mehr so als normalen Menschen®

Frau Roth ist in Bezug auf das fur die buddhistische Unterweisung be-
deutsame Lehrer-Schuler-Verhaltnis in der exponierten Lage, von An-
fang an hinter die Kulissen schauen zu konnen. Sie ist gar gezwungen,
den prekaren Status von Lehrern in besonderer Weise auszuhalten, was
verstindlich werden lisst, warum sie sich auf die Suche nach einem an-
deren Lehrer bzw. sogar nach einem Meister begibt:

Frau Roth: Weil ich sehe meinen Vater mehr so als normalen Menschen.
(lacht) Mehr als normalen Menschen, als Zen-Lehrer. Ich meine, ist wahr-
scheinlich auch gut so. (lacht) Aber, na ja, so als Tochter kenne ich den/
kenne ich verschiedene Seiten von dem und dann manchmal denke ich,
mein Gott, echt, passt doch gar nicht. Ich meine, ist normal. Bei jedem
Menschen so, den man so niher kennt so eine. Aber, ja, irgendwie wollte
ich/ war ich auch ein bisschen auf der Suche nach Leuten, die mich noch
mehr tiberzeugen. Ich meine, mein Vater ist/ Mein Vater ist vollig okay und
der iiberzeugt in seinem Rahmen auch komplett. Nur manchmal ist ja noch
was, das einen total begeistert. Und ich meine, an Menschen, an Haltungen,
an dem, wie die so wirken oder drauf sind oder so. Und ich meine, dass mit
dem Begeistern, das ist es, das zu suchen, das ist jetzt auch nicht so Zen
total, wiirde ich mal sagen. Weil das ist ja wieder so eine Art suchen nach
was, was sich gut anfiihlt. Aber es war trotzdem dabei. Also ich bin eben
so gestrickt und deswegen habe ich das auch nicht nur deswegen. Ich wollte
auch was kennenlernen, was noch purer ist oder noch tiberzeugender oder
noch durchgangiger, aber (unklar) oder irgendwie so was. Was heifdt woll-
te? Wenn ich jetzt einen Anhaltspunkt hitte, wiirde ich das immer noch/

Die in allen buddhistischen Traditionen anzutreffende ambigue Erwar-
tungshaltung an Lehrer zeigt sich auch bei Frau Roth: Lehrern wird
eine derart herausgehobene Stellung zugeschrieben, dass sie einen pre-
kdren Status des Lehrers als Menschen zur Folge hat. Einerseits wird
von ihnen qua Zuschreibung als ,,Erleuchtete®, ,,vollkommen Befreite*
oder ,Erwachte“ eine spezielle Sichtweise erwartet, die sich holistisch
durch die Person und ihr Verhalten zieht. Andererseits hat man es aber
immer nur mit Menschen zu tun, die fehlbar sind. Fur Frau Roth wird

226

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

KOMPLEXE LEHRER-SCHULER-VERHALTNISSE

die Erwartungshaltung Mensch/Heiliger durch die Rollendifferenz Va-
ter/Lehrer nochmals gebrochen. Sie muss ihren Lehrer mehr als Mensch
erleben, weshalb sie die Rollenprojektion einer wissenden und heiligen
Lehrautoritit nur schwer aufrechterhalten kann, denn sie sieht, wie er
den Lehrer im Sinne eines doing herstellt.

In der Suche nach etwas, ,,was noch purer ist oder noch tiberzeugen-
der®, deutet sich nicht nur an, dass Frau Roth ein Gespur fiir die prin-
zipielle Kontingenz im Lehrerdasein besitzt, sondern sie legt zudem ein
Begehren offen, das der Lehre nach (eigentlich) abgelehnt werden muss:
»,Und ich meine, das mit dem Begeistern, das ist es, das zu suchen, das
ist jetzt auch nicht so Zen total, wurde ich mal sagen. Weil das ist ja
wieder so eine Art suchen nach was, was sich gut anfiihlt.“ Theoretisch
geht es im Zen nicht um gute Gefiihle der Begeisterung gegeniiber dem
Lehrer. Faktisch — und auch in der fiir Zen typischen Didaktik — spie-
len diese Formen der Projektion oder Ubertragung der eigenen Heilser-
wartungen auf einen signifikanten Anderen jedoch eine wichtige, wenn
nicht gar zentrale Rolle. Beides macht in der Praxis die Erwartungshal-
tung an einen authentischen und redlichen, aber gleichzeitig in besonde-
rer Weise befreiten Lehrer aus.

Produktive Asymmetrie: ,ich hatte so ein Gefiibl, ich muss alles total
an mir vorbei fliegen lassen, nur um die Situation zu bestehen

In der folgenden Passage offenbart Frau Roth das besondere Bedin-
gungsverhiltnis zwischen ihrer eigenen Zen-Praxis und der Vermitt-
lung durch den Lehrer. Es wird deutlich, wie sich die Gegentibertragung
in einer produktiven Weise ausdifferenzieren kann, obwohl das Leh-
rer-Schiiler-Verhiltnis zunéchst durch die Vermischung von Vater- und
Lehrerrolle suspendiert ist und hiermit die entsprechende Autoritét als
unterminiert erscheint.

Frau Roth beginnt mit der Schilderung der Differenz zwischen dem,
was sich auf Basis von Vortriagen lernen lisst, und der wertvolleren in-
direkt verlaufenden Belehrung durch das, was der Lehrer tut. Die Zen-
Vortrige ihres Vaters stehen fiir ersteres. Die fur sie schockierende, aber
im Nachhinein produktive Konfrontation mit dem Zen-Meister Jiirgen
Markwart steht fiir letzteres. Im Folgenden geben wir die Passage, in der
diese wichtige Differenzierung am konkreten Beispiel deutlich wird, in
ganzer Lange wieder:

Frau Roth: Ja, also vom Lehrer/ Was erfahre ich vom Lehrer? Ich denke,
dass indirekt, was man erfihrt vom Lehrer ist, noch wertvoller als das,
was man in Vortragen gesagt kriegt. Generell. Vielleicht nicht in Einzelhei-
ten, aber generell bedeutet mir das ziemlich viel so. Einfach wenn ich sehe,
wie jemand drauf ist, ist ganz Klasse. Sonst was ich so von Zen weifs sozu-
sagen, so was man so im Vortrag vermitteln kann, das ist eigentlich ganz

227

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

gut zu wissen. Auf jeden Fall. Und da ist mein Vater auch ziemlich gut mit
vortragen. Ich meine, er war sein Leben lang Philosophielehrer. Hat sich
mit allen moglichen Weltanschauungen und Religionen beschaftigt, inklu-
sive sonstigen Sachen. Also ich denke, da haben wir es in der Miinchener
sangha super gut mit dem Vortragen. Das ist ganz gut. Aber das ist, ja, ob
mir das hilft? Ich denke, indirekt sicher. Aber ich hatte nie irgendwie so ein
Aha-Erlebnis aufgrund eines Vortrages oder so. Das hatte ich nicht. AufSer
einmal. Ja. (Lachen) Das war echt (lachend) schon ein Ding. Da war ich in
Diisseldorf bei dem Markwart. [...] Der hat ein paar Biicher geschrieben
und hat eine grofle sangha, 124 Leute oder (lachend) so, (lacht) Wahnsinn.
Ja, das war echt Wahnsinn. Ich bin da eigentlich als/ aus Neugier hingegan-
gen. Ich dachte, okay, mal was anderes sehen, kann nicht schaden einer-
seits. Und andererseits, dachte ich mir, ja, mal einen Zen-Meister. Vielleicht
ein komische Haltung, aber egal (lachend) hatte ich da so. Ich dachte, ja
mal gucken, wie die so drauf sind. (lacht) Und damit bin ich dahin gegan-
gen. Und da konnte man ein Einzelgesprach machen und habe gesagt, ja,
ich habe ein Buch von ihm gelesen und wollte mal gucken, wie er so ist.
War vielleicht auch ein bisschen provokant und, ja, habe mich mit dem so
ein bisschen unterhalten. Weil, bin ich jetzt nicht so riesig warm geworden
oder umgekehrt auch nicht. Und dann meinte der irgendwann, so, jetzt ist
aber Schluss. Und ich, upps. (lacht) Und dann war auch Schluss. Dann bin
ich rausgegangen und dann bei dem Vortrag hat der irgendwie fast jedes
einzelne Wort von dem, was ich mit ihm gewechselt habe, erwihnt, aber
total schlecht gemacht. Total! Und was mich sehr irritiert hat, der hat auch
Sachen gesagt, die ich nicht ihm, sondern einem Schiiler vorher gesagt habe.
Also da war so eine Warteschlange fiir das Einzelgesprich. Und da habe ich
mich mit jemand unterhalten und was ich dem gesagt habe, hat der im Vor-
trag auch irgendwie so [...] Die wollten natirlich wissen, woher ich kom-
me und so. Ja, habe ich gesagt, in Miinchen, da ist auch eine kleine sangha
und mein Vater/ Ich mache das bei meinem Vater, der ist Zen-Lehrer. Und
ist ganz nett, aber ich wollte trotzdem mal was anderes kennenlernen und
so und bla, bla. So Small-Talk-mafig. ich habe nichts Falsches gesagt, aber
irgendwie hat der Markwart das dermafSen schlecht gemacht so, ich kann
das nicht ganz nachmachen, aber irgendwie war das so, ja, und da denken
welche, ja, nur weil der Vater Zen-Meister oder Zen-Lehrer ist so, klopft
man sich am besten schon auf die Schulter und so. Ja, wir sind ja Kolle-
gen und so. Da kommen da so Leute rein und denken nun, wer weifs, nur
weil die gerade sitzen, wer weifs was sie sind und so. Und ich dachte, oh,
das war total verletzend. Total! Ich dachte, mein Gott, wie kann man das
denn so ausdriicken. Also nach meiner Meinung war es auch komplett ver-
falscht irgendwie. Aber das war Wahnsinn. Und ich glaube nicht nur, dass
es mir so ging. Also da waren so, ich glaube, so sechs Leute, die da zum
ersten Mal waren, die jetzt nicht zur sangha gehorten oder einfach mal da
guckten und vor mir/ Bevor das da losging bei meinen Sachen, da ist eine
irgendwie heulend rausgegangen. Also hat er die wahrscheinlich auch fer-
tig gemacht. Und ich hatte/ Ich habe auch mit den Leuten, die sonst neu
waren, mich so ein bisschen unterhalten und die safSen auch neben mir und
als er da anfing/ Also der hat ja nicht mal Namen gesagt, aber ich dachte,

228

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

KOMPLEXE LEHRER-SCHULER-VERHALTNISSE

okay, die wissen sofort, wer gemeint ist. Die neben mir einer guckte mich
schon an mit dem ich da geredet hatte. Und ich dachte, so, alles weg. Ich
mochte die Situation bestehen. Ich hatte so ein Gefiihl, ich muss alles to-
tal an mir vorbei fliegen lassen. Nur um die Situation zu bestehen. Ich darf
nicht rechts und nicht links gucken. Der von mir/ der da neben mir saf§ und
genau wusste, wer gemeint war/ Der hat mich so angeguckt so nach dem
Motto, (Gerdusch) so eine und iiberhaupt ich hatte totale Scheuklappen.
Ich dachte, so, ich muss da geradeaus durch irgendwie so atmen und zack
aus. Nichts anderes so. Ich hatte/ Also ist jetzt im iibertragenen Sinne hat-
te ich mir das/ hatte ich das Gefiihl, die Sachen fliegen mir rechts und links
mir um die Ohren. Zack. Aus. Und ich habe nichts anderes machen kon-
nen, aufSer versuchen, durch die Situation durchzukommen. Das war ein
Wahnsinns-Erlebnis. Also danach sind mir schon die Tranen gekommen,
als die Pause war. [...] Dann bin ich nach Hause gefahren und im Zug da
bin ich echt so was von in Trianen ausgebrochen. Ich dachte, also das ist,
ich/ Das war alles aufgelost, weil, ich war ja nicht mit einer schlechten Hal-
tung gekommen und ich kam mir bewusst auch nicht toll vor. Und dann so
niedergemacht zu werden. Das war Wahnsinn. Wahnsinn! Also ich wusste
gar nicht, was ich dariiber denken sollte. Das ist erst mal ein Unding vor
120 Leuten dann das so was von verfilscht und so was von negativ da-
zustellen. Und ich wusste gar nicht, was ich von dem Zen-Meister halten
sollte. Aber das war gut, dass ich das nicht wusste und mir nicht gleich ir-
gendwie ein Urteil gebildet habe. Das war sehr gut.

Vom Lehrer konne man einerseits durch das Horen seiner Vortrage ler-
nen, andererseits konne man jedoch auch ,indirekt“ etwas von ihm er-
fahren, was ,noch wertvoller [ist] als das, was man in Vortrigen ge-
sagt kriegt“. Vortrige seien zwar prinzipiell ganz hilfreich (,,ganz gut zu
wissen“), wiirden aber im Vergleich zur Beobachtung ,,wie [der Lehrer]
drauf ist“ weniger Bedeutung haben. Hierbei zeigt sich, dass die Haltung
des Praktizierenden eine besondere Rolle spielt, und dass eine solche nur
schwer bis unmoglich tiber (theoretisierende) Vortrage zu transportieren
ist. Die Haltung — hier: die Zen-Haltung — lsst sich nur am konkreten
Menschen ablesen und zwar indem man beobachtet, wie er beobachtet
und sich hieran mimetisch angleicht.

Als Vorlage fur Mimesis und damit: als Vorlage fiir die Sozialisation in
der Zen-Haltung, dient ein Vortrag ebenso wenig wie das blofSe Lesen ei-
nes Buches. Beim Horen von Vortragen liefse sich gegebenenfalls lernen,
wie man gute Vortrage konzipiert und durchfiihrt. Aber erst durch die
Beobachtung von Verhalten im Rahmen einer habituellen Verankerung
lasst sich dieses kopieren bzw. spiegeln. Der Zen-Lehrer, sofern man ihn
im Sinne leiblicher Reprasentation der Lehren ernst nehmen kann, er-
scheint damit prinzipiell als kopierwiirdiges Vorbild.

Frau Roth verschirft ihre aufgeworfene Differenzierung noch, indem
sie betont, dass ihr Vater iiberaus gute Vortrige halten konne, da er von
Beruf Philosophielehrer war. Trotzdem habe sie ,,nie irgendwie so ein

229

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

Aha-Erlebnis aufgrund® eines seiner Vortrige erfahren.?** Diese Verall-
gemeinerung wird jedoch direkt im Anschluss durch die Erwahnung ei-
ner Ausnahme eingeschrankt: ,,Aufler einmal. (.) Ja. (Lachen) Das war
echt (lachend) schon ein Ding. Da war ich in Diisseldorf bei dem Mark-
wart.“

Wihrend also im Rahmen der Vortrige ihres Vaters/Lehrers kein
»Aha-Erlebnis“ (im Sinne eines Begreifens, Einsehens oder Einleuch-
tens) vorgekommen sei, konnte Frau Roth bei Zen-Meister Markwart
eine Ausnahme der von ihr selbst aufgestellten Regel erfahren. (Wie sich
herausstellen wird, ist die Ausnahme der Regel folgende: Worte eines
Vortrags konnen insofern Wirkung zeigen, als dass sie zur Waffe wer-
den, also als Mittel genutzt werden, um das Selbstbild des Zuhorers zu
zerstoren. Wir kommen darauf zuriick.)

Im weiteren Verlauf der Passage dokumentiert sich eine besondere
Erwartungsstruktur hinsichtlich der unterschiedlichen Titel ,,Lehrer*
versus ,,Meister“. Innerhalb der Traditionslinie der Zen-Schulen stehen
Meister tiber Lehrern, da in der Regel nur diejenigen, welche den Meis-
terstatus innehaben, eine Lehrbefugnis erteilen dirfen. Frau Roth, die
Zen bislang ausschliefSlich bei einem Lehrer erfahren durfte, stellt sich
ihrer Neugier und kombiniert diese mit einer provokanten Haltung, um
zu erfahren wie ein Zen-Meister ,,so drauf ist“ bzw. ,,wie er so ist“.

Das Aufsuchen anderer, fremder Lehrer oder Meister ist dabei zu-
néchst nichts Ungewohnliches. Zum einen findet sich im Westen in je-
der Tradition die Empfehlung an den Schiiler, genau zu priifen, welcher
Lehrer fur einen selbst in Frage kommt. Zum anderen sind die Geschich-
ten des Zen voll von Beispielen, in denen einzelne Schiiler teils beschwer-
liche Wege auf sich nahmen, um berihmte Meister zu besuchen. Dabei
scheint immer auch ein Gespur fur die prinzipielle Kontingenz in der
Ubertragung des Dharma mitzuschwingen, also dafiir, dass verschiede-
ne Lehrerpersonlichkeiten auch verschiedene Lehren (zumindest Aspek-
te davon) verkorpern konnten.?

224 Inwiefern die Doppelrolle Lehrer/Vater und damit die Beziehung zwischen Leh-
rer und Schiilerin als prinzipiell in zweifacher Weise zu imitierendes bzw. zu-
gleich in Rivalitdt zu iberwindendes Verhalten (Girard 1997) gerahmt wird,
muss hier offen bleiben.

225 Eventuell griindet eine solche (scheinbar typische) Suchbewegung darin, dass
versucht wird, das Unsagbare bzw. Un-informierbare (vgl. Fuchs 1997) durch
Vergleich und Kontrastierung in eine positivsprachlich fassbare Information
zu Uberfihren. Doch gerade die vielfiltigen Koan-Sammlungen berichten da-
von, dass diese Versuche der Adressierung von Lehrern als (notwendige) An-
fangerfehler gelten miissen, welche nur mit teils brachialen Mitteln zu tiberwin-
den sind. Beispielsweise: ,Der Monch Ting kam zu LinChi und fragte: ,Was ist
das Wesen des Buddhismus?‘ Chi stand von seinem Strohstuhl auf, packte den
Maonch, gab ihm eine Ohrfeige und lief§ ihn gehen. Ting blieb noch stehen. Ein
anwesender Monch fragte: Warum verbeugst du dich nicht, Ting? Der war im

230

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

KOMPLEXE LEHRER-SCHULER-VERHALTNISSE

An dieser Stelle dokumentiert sich also zunichst in einem grundlegen-
den Sinne noch einmal die wichtige Stellung des Lehrers im Zen. Wih-
rend von der Lehre her jeder Mensch (jedes Lebewesen) die Buddha-Na-
tur in sich tragt und alle Wesen damit sozial symmetrisiert sind, findet
man als angehender Schiiler bis heute eine seit Jahrhunderten tradierte
Hierarchie vor, die einzelne Personen als primus inter pares erscheinen
lasst. In Hinblick auf Frau Roths Vater, der auch ihr Lehrer ist, ist die-
ses Hierarchiegefille aufgrund der Rollenvermischung zwar problema-
tisch, aber dennoch legitim. Obwohl sie sich nicht vollkommen auf ihn
einlassen kann, stellt sie seine Rolle als Lehrer nicht infrage. Der Kon-
flikt wird dadurch beruhigt, dass die Konfrontation im Einzelgesprich
des Dokusan vermieden wird, um auf diese Weise in allen weiteren As-
pekten des Zen-Trainings die Asymmetrie und damit das durch den Leh-
rer aufgespannte Setting anerkennen zu konnen.

Demgegentiber wird die besondere Stellung von Meister Markwart?*
im Modus eines unverbindlichen Gesprachs abgetastet (,,habe ein Buch
von ihm gelesen und wollte mal gucken, wie er so ist“, ,,habe mich mit
dem so ein bisschen unterhalten). Im Nachhinein muss dieser Versuch
der Symmetrisierung der Lehrer-Schiiler-Beziehung in einem unverbind-
lichen Gesprich als Provokation erscheinen (,,vielleicht auch ein biss-
chen provokant®). Denn die hiermit verbundene Interaktion hat nicht
in einem beliebigen Kontext stattgefunden, sondern im Rahmen eines
Wochenend-Sesshin, genauer: im Dokusan, also dem fir Rinzai typischen
Einzelgesprach zwischen Lehrer bzw. Meister und Schiiler, in dem keine
andere Person anwesend ist. Die Rahmung eines solchen Einzelgesprachs
steht somit ganz grundlegend unter dem Aspekt der Meister-Schiiler-Be-
ziehung.?*” Nolens volens wird hier jede Kommunikation — auch die im
Modus der Provokation — zunichst die Asymmetrie der Beziehungsdi-
mension bestatigen, weil man sich im Sesshin bereits im Kontext einer
hierarchischen Unterweisung befindet. In Frau Roths Fall wird dies spa-
testens dann deutlich, als der Meister im Rahmen eines Vortrags vor ver-
sammelter Mannschaft Einzelheiten des vermeintlich privaten Gesprachs
diskutiert. Thr erscheint es — tibrigens in der Rahmung eines radikalen,

Begriff, seine Verbeugung zu machen, als ihm Erleuchtung zuteil wurde (Suzu-
ki o. J., S. 88, zitiert nach Fuchs 1989a, S. 59).

226 Wihrend Frau Roths Vater Teil einer groferen sangha ist, die auch international
eingebunden ist und sich der Rinzai-Tradition verhaftet sieht, beruft sich Jirgen
Markwart nur auf einen Lehrer und pflegt einen ganzheitlichen Ansatz, der Bud-
dhismus mit christlicher Mystik und anderem verbindet. Markwart ldsst sich so-
mit weder dem So070 noch dem Rinzai zuordnen, sondern geht einen eigenen Weg.

227 Eine solche hierarchische Ordnung zieht sich gewohnlich durch das gesamte Zu-
sammentreffen und wird ganz formlich inszeniert: Der Meister/Lehrer sitzt be-
reits im Zimmer, der Schiiler klopft an, verbeugt sich beim Eintritt und vor der
Lehrperson, um sich dann an eine Seitenwand zu setzen. Zudem sitzt der Leh-
rer in der Regel etwas erhoht auf einer Art Thron.

23T

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

fast magisch anmutenden Selbstbezugs —, als ob von Markwart ,,fast je-
des Wort von dem*, was sie mit ihm oder einem seiner Schiiler ,,gewech-
selt habe erwdhnt* wurde.

Die soziale Dynamik und die emotionale Gestimmtheit Frau Roths
hindern sie an einem Aufbegehren gegen die Autoritit des Meisters, wo-
durch sich dessen Autoritat weiter reproduziert (Autoritit ist immer be-
dingt). Zudem wurde den meisten Anwesenden in einer solchen Situa-
tion der Widerspruch nur als ein weiteres Zeichen der Anhaftung und
der Gier nach positiver Darstellung des Selbst erscheinen. Das Beharren
auf der Richtigstellung vermeintlich falscher Darstellungen wiirde ein zu
uberwindendes Identitdtsproblem markieren, das in der Anhaftung an ein
spezifisches ,,Ich bin nicht wie dargestellt, sondern so!“ bestehen wurde.
Frau Roth absolviert somit zumindest diese Priufung im Modus des Aus-
sitzens fehlerfrei, denn entsprechend der immanenten Logik des Lehrsys-
tems ware es ein ,,Fehler® aufzustehen und sich selbst zu ,,verteidigen®.

Gleichwohl ist auf Seiten des Meisters und gerade in Bezug auf die
Deutungshoheit von Fragen der ,richtigen® spirituellen Haltung bzw.
des ,richtigen® Verstehens (,es ist so, dass“ bzw. ,,nur weil sie gera-
de sitzen konnen, denken sie sie sind wer weifd was“) die Reproduktion
von Autoritit (zumindest vor der sangha, der Gemeinschaft der Prak-
tizierenden) nichts anderes als eine Form der Unsicherheitsabsorption:
Kritisches Nachfragen oder die Einfithrung andersartiger Ansichten und
Meinungen ist nicht nur nicht erwiinscht, sondern wird ganzlich ausge-
schlossen. Durch das autoritative Verhalten gelingt also nicht nur die
SchliefSung einer Gruppe (wer gehort dazu, wer nicht; was ist erwtnscht,
was muss abgelehnt werden), sondern vor allem wird durch autoritati-
ve Deutung erst das hergestellt,”?® um was es hier eigentlich geht. Da-
mit garantiert Autoritdt performativ den Ausschluss von Kontingenz.

An Frau Roths Schilderung wird daher deutlich, dass sie und Meister
Markwart im Dokusan eine Situationsdeutung vornehmen miissen. Denn
da sie auf keine gemeinsame Interaktionsgeschichte zurtckblicken kon-
nen, muss in der Dyade festgestellt werden, wer welchen Status tragt. In
ihrer Erwartungshaltung, das Meisterhafte im Meister zu sehen zu be-
kommen, und der Auffassung, es noch nicht gesehen zu haben, scheint
sich Frau Roth nicht vollkommen der Hierarchie untergeordnet zu ha-
ben, sondern tritt — wie sie selbst es beschreibt — ,,ein bisschen provo-
kant“ auf. Die Metapher des ,,Schulterklopfen[s]“ lasst sich vor diesem
Hintergrund einerseits als Versuch des Sprechens auf Augenhohe lesen,
also als Versuch der Symmetrisierung der Beziehung. Andererseits ldsst
sich ein ,auf die Schulter klopfen* dahingehend verstehen, dass man
sich das Erreichte gegenseitig bestitigt. An diese Lesart schliefSt Meister
Markwart in seinem Vortrag an.

228 Siehe in Anlehnung hierzu auch Lindemann (2009).

232

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

KOMPLEXE LEHRER-SCHULER-VERHALTNISSE

Das geschickte Mittel der Demiitigung: ,,danach brauchte ich erst mal
drei Tage, ich wusste gar nicht so, wer ich bin“

Es lisst sich also festhalten, dass das Zusammentreffen von Frau Roth
und Meister Markwart von einigen Differenzen gepragt ist. Sowohl die
Differenz bezuglich der (traditionell erwarteten) Achtung der Hierarchie
als auch die Differenz bezuglich der Interpretation und damit der Miss-
achtung der Lehre wird von Meister Markwart jeweils qua Autoritat
(»jetzt ist aber Schluss“ und die 6ffentliche Demiitigung) annulliert. Frau
Roths Welt- und Selbstbild wird mit Markwarts autoritativ hergestell-
ter Sinngebung konfrontiert. Auf kommunikativer Ebene ist hiermit eine
stabile Rahmung der Situation hergestellt, die allerdings sehr stark von
der ersten Situationsdeutung Frau Roths abweicht. Diese fiihlt sich zu-
ndchst ,komplett“ missverstanden (,,nach meiner Meinung war es auch
komplett verfalscht irgendwie®). Die hiermit offensichtlich werdende
Diskrepanz muss nun auch auf individueller Ebene verarbeitet werden.

Die kanonischen Schriften des Zen geben ein wohl formuliertes Skript
vor, wie im Kontext der Unterweisung mit dem Schock einer solchen
Demiitigung umzugehen sei: Die Ohrfeige der Demiutigung ist als Ge-
schenk anzunehmen. Wenn einem dies gelingt, zeigt man, dass man die
Situation richtig verstanden hat. Einer Zen-Schilerin ist ein solches Ver-
stehen jedoch nur moglich, wenn sie bereits Zen-Unterweisungen erhal-
ten hat sowie sich auf habitueller Ebene bereits jene stoische Haltung
antrainiert hat, die es hier zu zeigen gilt. Erst auf dieser Basis kann das
Missverstandnis bzw. die Demiitigung produktiv werden. An dieser Stel-
le braucht nicht entschieden zu werden, ob Herr Markwart Frau Roth
absichtlich bzw. aus didaktischen Griinden missversteht oder ob er ein
quadlsiichtiger Lehrer ist, der seiner eigenen Eitelkeit aufsitzt. Entschei-
dend ist hier allein die Kommunikation, also die Anschliisse, welche sei-
ne offentliche Rede Frau Roth ermdoglicht.

Die Figur der Demiitigung findet sich nicht nur in den kanonischen
Texten der traditionellen Zen-Literatur, sondern ebenso in den Schrif-
ten zeitgendssischer Zen-Meister. So formuliert etwa der Zen-Meister

Michael Sabafs:

,»Stell Dir vor, da sitzen hundert Leute, und Du traust dich, eine Frage zu
stellen. Und ich da vorne — der ,Meister, als den mich alle ansehen, — ma-
che mich tber dich lacherlich, tiber deine Frage, ich blamiere dich bis auf
alle Knochen. In dir entsteht Totenstille, du horst und siehst nichts mehr,
kein Gedanken in deinem Kopf, nichts Schlagfertiges, Selbstbewusstes,
sondern du ,versinkst im Boden‘. Du hast ,den Boden unter den FiifSen
verloren®, du weif$t nicht mehr, wer du bist. Im Augenblick einer solchen
Demiitigung ist die ,Person‘ plotzlich zunichte gemacht. Benoit weist ge-
nau auf den Punkt ,da unten‘ hin, an dem du nicht mehr weifdt, wer du

233

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

bist: ,Von dem Augenblick an, da es mir gelingt, mich im Zustand der De-
miitigung nicht mehr von der Stelle zu rithren, werde ich zu meiner Uber-
raschung erkennen, dass hier der ,Ort der Ruhe* ist, das einzige Tor zum
Heil und die einzige Stelle der Welt, wo ich vollkommen geborgen bin.*
Wenn es dir gelingt, ,da unten® zu bleiben, dich nicht wieder aufzubauen,
dann kannst Du spiiren, dass das ein Ort ist, an dem du vollstindig frei
bist, wo dir nichts mehr passieren kann.“ (Sabaf$ 2012, 32f.)**

Authentische Demut: ,keine Abnung*

Wie aber verarbeitet Frau Roth diese innerhalb der Zen-Unterweisung
keineswegs untypische Demiutigung in der Lehrer-Schiiler-Kommunikati-
on? Wie gestaltet sich im Anschluss ihr Erleben? Und mit welchen weite-
ren Reflexionen schliefit sie an? Es wird deutlich werden, dass auch Re-
flexion nicht blofs aus sich heraus (gewissermafSen unbedingt) entsteht,
sondern sich vielmehr aus einem Arrangement von Sozialbeziehungen,
Gefiihlslagen und theoretischen Konzepten speist.

Nicht nur die emotionale Verarbeitung, sondern auch ein Gesprich
mit ihrem bisherigen Lehrer, ihrem Vater, aber vor allem ein weiterer Be-
such bei Meister Markwart fuhren bei Frau Roth zu einem Reflexions-
und Lernprozess, der die Bedeutung der zuvor erlebten ,,Demutigung*
hin zu einer Zen-Unterweisung verschiebt. Bereits das ,,Gldnzen in den
Augen“ ihres Vaters verspricht ihr auf nonverbaler Ebene, dass etwas
Bedeutsames vorgefallen sein muss. Wir geben deshalb den entsprechen-
den Bericht ausfiihrlich wieder:

Interviewer: [Hast du danach] mit Deinem Lehrer dann gesprochen? Mit
Deinem Vater?

Frau Roth: Ja. Mein Vater hatte gleich das Glanzen in den Augen und ich
dachte, Scheifle, du verstehst (lachend) mich ja gar nicht. (lachend) Er hatte
sofort so ein (unklar — lachend) wow, so nach dem Motto ich gesagt habe,
weifst du eigentlich, was ich da durchgemacht habe. Ich war noch zwei Tage
danach véllig aufgeldst. Ich wusste gar nicht, was und wie. Also ich kann
das jetzt nicht so wiedergeben, aber der hat mich wirklich fertig gemacht.
Der hat meinen Vater auch noch zusitzlich fertig gemacht und so. Alles.
Alles! Von oben bis unten. Und ich dachte zwischendurch auch so, ja, ich
konnte jetzt irgendwie aufstehen und sagen, horen sie mal, das ist komplett,
falsch dargestellt. Aber es kam mir nicht so ganz toll vor. Ich meine, sich
(lachend) bei so einem Zen-Lehrer oder Zen-Meister da vor 120 Leuten/
Ich meine, okay, in einer anderen Situation hatte ich es gebracht, wenn es
mir gut vorgekommen wire, hitte ich es gebracht. Aber es kam mir nicht
so ganz richtig vor. Und deswegen habe ich das alles iiber mich ergehen las-
sen. Und habe versucht, da einfach gegen den Strom anzuschwimmen und
nichts anderes. Ich konnte nichts anderes, weil, ich hatte zu nichts anderes
Kraft. Es war nichts anderes moglich und das war ein Wahnsinns-Erlebnis.

229 Siehe auch Benoit (1958, Kapitel XXIV).

234

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

KOMPLEXE LEHRER-SCHULER-VERHALTNISSE

Ich kann das nicht mehr so riiberbringen jetzt, aber es hat mich jahrelang,
ja, jahrelang danach dachte ich noch, wow, das war Wahnsinn. [...] Also
danach brauchte ich erst mal drei Tage, ich wusste gar nicht so, wer ich
bin. Aber nicht schlimm. Aber das fiihlte sich komplett verunsichert an.
War total schlecht drauf und so. Und im Nachhinein dachte ich, okay, der
hat mir echt/ mir ein echt tolles Erlebnis verschafft, der Zen-Meister. (lacht)
Aber jetzt habe ich auch ein paar Mal nachher gehort, dass die die Leute
ziemlich priifen und ich denke, das war eine Priffung. Ich meine, war ein
Unding, was der sich da geleistet hat, A) das komplett falsch darzustellen,
komplett falsch. Aber ich denke, das war eine Prifung.

Interviewer: Hast Du so eine Priifung dann (unklar) Also bist Du auch
noch mal zu einer anderen Gruppe gegangen danach oder (unklar — Uber-
lappung)

Frau Roth: Ja. Also erst mal hat es mich/ Ich dach/ Das auch, aber ein hal-
bes Jahr danach, war ich noch mal bei ihm, bei dem Markwart.

Interviewer: Ach nochmal ja?

Frau Roth: Weil es mich beeindruckt hat, diese Priifung. Das hat mich echt
beeindruckt.

Interviewer: Ja. Nochmal nach Diisseldorf (unklar — zu leise)

Frau Roth: Ja, genau. Und ich glaube, oberflichlich wollte ich die Situa-
tion nochmal bestehen. Ich meine, ich hatte sie ja schon bestanden, aber
ich wollte das Einzelgesprach auch nochmal mit ihm bestehen. Und/ Aber
tiefer drin war es vielleicht auch so, dass mich das total beeindruckt hat
das Erlebnis. Also ich konnte an gar nichts mehr festhalten von dem, was
ich als Selbstbild aufgebaut hatte. Gar nichts mehr. Und das ist Wahnsinn.
Ich habe mir nachher nochmal gewiinscht, dass das listige Selbstbild weg-
geht, aber ich meine so (lacht) geht das nicht (lachend) automatisch. Und
das zweite Mal war gar nicht so spektakulir. Vielleicht hatte ich auch sehr
aufgepasst, dass es nicht noch mal spektakulir (lachend) wird. (Lachen)

Interviewer: Du bist/ Warst schon auch wieder im Einzel-Dokusan?

Frau Roth: Ja. War ich. Und davor habe ich gar nicht viel geredet. Obwohl,
ich habe gemerkt so irgendwie hat jemand von der Gruppe auch wieder
mit den Neuen oder mit den Gisten da irgendwie sich auch gerne unter-
halten. Aber ich habe gar nicht viel gesagt und ich habe auch ein paar Sa-
chen gehort von den Gisten da wo ich da/ da wo ich dachte so, ja, mein
Gott, Madchen halt doch besser den Mund. Aber das hatte ich da irgend-
wie nicht gesagt. (lacht) In dem anderen/ Und als ich da safs und da warte-
te habe ich auf einmal eine ziemliche Wut gesptirt. Und als ich da rein kam
war ich auch ziemlich verstockt. Da konnte ich nicht grof§ reden, weil ich
immer noch so einen Klof§ vor Wut im Hals hatte. Und dann war es aber
irgendwie ganz gut, da bin ich bei mir und bei dem, was ich gut finde, ge-
blieben. Und das war super wichtig. Super wichtig. Der hat dann gefragt,
ja, also ich konnte da/ habe von mir aus nicht viel gesagt, habe den nur so
angeguckt und er meinte/ er hat dann so ein bisschen angefangen so auch
Small-Talk-mifig, ja, wie lange machst du denn schon Zen? Und ich so,

235

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

ja, ein paar Jahre. Nachher, erst nicht. Meinte er so, ja, wie lange machst
du denn? Ja, in Miinchen und so einige Jahre schon und so. Er meinte,
ja, dann meinst/ dann bist du also schon fortgeschritten? Und ich so (Ge-
rausch) keine Ahnung. Weil ich mich an das erste erinnerte und das war
genau das richtige. Keine Ahnung zu sagen. Oh, das war zum Gliick auch
ehrlich dabei. Weil, wenn ich jetzt gesagt hitte, ja, wire falsch. Wenn ich
gesagt hatte, nein, keine Ahnung, wire vielleicht auch falsch. Aber oder
wenn ich gesagt hatte, nein, aber ich komme noch dazu oder ich bin auf
dem Weg dahin. Alles falsch.

Interviewer: Alles falsch. Ja.

Frau Roth: Und da war so der Frust von dem ersten Gesprach, der so in
dem Satz war ,,Keine Ahnung®. Und das war richtig gut. Das war voll-
kommen ehrlich und ich glaube, das war dann die einzige richtige Ant-
wort. Also es war schon wieder eine Priifung. (lacht) [...] Und da war der
Markwart gerade so um die Ecke gekommen und da sah ich irgendwie so
ein Lacheln, wo der das mitgekriegt hat, wo ich da okay gesagt habe. Und
irgendwie hatte ich das Gefiihl, die Situation da so bestanden zu haben.
Aber dieses Lacheln hat mich an was anderes noch erinnert. Nachher als
ich das in der sangha ein paar Leuten nachher erzihlt habe, dann meint
die, wow, jetzt hast du es/ jetzt hattest du ja Erfolg oder irgendwie so was.
Und ich dachte, Vorsicht, jetzt mit/ mit Yes-Erfolg und so. Ist schon wie-
der was, was man nachher da an Gedanken schon aufstellt. Und da habe
ich mich an das Lacheln erinnert. Weil, der Markwart hat bei seinem Vor-
trag, wo es um was ganz anderes ging, von seinem japa/ chinesischen Zen-
Meister erzihlt, der meinte, ja, der hatte manchmal so ein versonnen/ ge-
rissenes Lacheln. Da wusste ich nach dem ersten Mal, da muss man jetzt
aufpassen. Da blinkte so ein Goldzahn in seinem (lachend) Mund so. (La-
chen) Und jetzt muss man aufpassen wo der freundlich und gerissen lichelt.
(lacht) Und also er hat jetzt nicht genauso gelachelt, aber ich dachte auch
bei dem Licheln, okay, blofs nichts drauf einbilden. Weil, das wire schon
wieder komplett falsch. Blof§ nicht sagen, jetzt habe ich gewonnen. Weil,
das wiren ja zwei Seiten. Und ich hitte mich da Gber den gestellt. Erst mal
vollig falsch und aufSerdem noch véllig unnotig. Und (lacht) ja, das war ein
ziemliches Erlebnis. (lacht)

Das ,,Keine Ahnung* erscheint als der Schliissel zum positiven Entkom-
men aus den kommunikativen Fallen des Dokusan. Frau Roth gelingt
damit zu sagen, bzw. vielmehr zu zeigen, dass sie versteht, worauf der
Meister abzielt. Denn da sie offenbart, dass sie keine Ahnung habe, ob
sie fortgeschritten ist oder nicht, bekommt der Meister die Chance zu
erfahren, ob sie richtig verstanden hat.

Dies gelingt jedoch nur, weil Frau Roth eine verkorperte Praxis an den
Tag legt und nicht etwa ein auswendig gelerntes Mantra aufsagt. Waih-
rend sie beim ersten Besuch als Fortgeschrittene aufgetreten ist (mein
Vater ist Zen-Lehrer, damit bin ich automatisch weit), bleibt sie beim
zweiten Besuch bescheidener, wacher und zuriickhaltender. Wihrend sie
den ersten Besuch als demutigende Niederlage bewertet, die sie dann als

236

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

KOMPLEXE LEHRER-SCHULER-VERHALTNISSE

geschicktes Mittel mit Dankbarkeit bedenkt, wertet sie den zweiten Be-
such als Bestehen der Priffung durch den Meister — also zunichst als Sieg.

Gleichwohl bleibt ihr ,,Sieg* nur ein schwebender und untiberprifba-
rer Sieg. Hierin zeigt sich vermutlich bereits ein Spezifikum des Zen-We-
ges: Frau Roth erhilt kein explizites ,Du hast es geschafft‘, sondern sie
muss sich das Verstehen der Bestitigung selbst organisieren. Beim Ver-
lassen des Sesshins beobachtet sie den Meister wie er sie beobachtet und
versteht sein Grinsen als Bestitigung ihres Weges. Es wiren auch ande-
re Deutungen denkbar, denn gerade nonverbale Kommunikation ist be-
kanntlich enorm anfillig fir Missverstehen und ladt zu Spekulation ein.

Das Non-verbale ermoglicht Frau Roth, sich im Sinne des Zen als er-
folgreich Praktizierende zu verstehen. Der Fortschritt darf jedoch nicht
explizit gemacht werden, sonst wiirde sich eine AnmafSung dokumentie-
ren, die jede Form von Fortschritt wieder negieren wiirde.

Soziale Bestdtigungen und Plausibilisierungen sind damit zwar von
enormer Bedeutung fiir die einzelnen Schiiler, diirfen aber unter kei-
nen Umstdnden expliziert werden, da hierdurch nur ausgedriickt wiirde,
dass man doch nichts verstanden hat (,, Weil, das ware wieder komplett
falsch®). So wie die Priifung nicht explizit als Priiffung gerahmt werden
darf, damit ihre Einsichtsfunktion wirken kann, darf auch die Bestiti-
gung Uber den Fortschritt bzw. dessen Ausbleiben nicht explizit bezeich-
net werden — und dies zu verstehen erscheint Frau Roth als ,,ziemliches
Erlebnis“. Hieraus folgt die niichternere, weniger aufwihlende Refle-
xion der krisenhaften ersten Begegnung. Aus der (,,keine“) Ahnung er-
wachst nun ein Verstehen.

Gesprdch zwischen dem Ersten Patriarchen des Zen (Bodhidharma) und dem
Kaiser Wu-Ti der Liang-Dynastie (zitiert nach Bi-Yan-Lu 1980, S. 37):

»Der Kaiser frug den groflen Meister:

,Was ist der erste Sinn der heiligen Wahrheit?¢
Dharma antwortete:

,Weit aufgeraumt. Nichts Heiliges!®

Der Kaiser frug noch:

,Wer ist der, der mir gegentibersteht?*
Dharma sagte:

JIch weif$ nicht.<«

Der ,verriickte Sinn des Zen und seine Didaktik

Was aus Sicht des Lehrers als ,,geschicktes Mittel “ erscheinen und aus Mit-
gefiihl gegentiber dem Schiiler erforderlich sein mag, kann aus einer an-
deren Perspektive mit guten Griinden als unverschimte AnmafSung — oder

237

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

wie Frau Roth es ausdriickt: als ,,Unding“ — bezeichnet werden. Die mora-
lisch verwerfliche Tat des 6ffentlichen Demiitigens offenbart nochmals an-
schaulich den prekaren Status des Lehrers. Dieser tritt gleichsam als Qua-
si-Objekt an der Grenze dessen, was gesellschaftlich noch akzeptabel ist,
auf. Seine transgressiven Handlungen bedurfen einer Referenz aus dem Be-
reich eines transzendenten Sinns, um sozial akzeptiert werden zu konnen.

Die Zen-weit bekannte Ohrfeige, eine 6ffentliche Beleidigung oder auch
das Anschreien erscheinen nur im Lichte des hoheren Sinns padagogisch
wertvoll, anstatt moralisch verwerflich. Nichtsdestotrotz bleiben solche
aggressiven Akte befremdlich. Die Irritation entsteht vermutlich dadurch,
dass eine moralische Beobachtung stets auf ontische Eineindeutigkeit ab-
zielt, welche das Richtige vom Falschen unterscheiden zu konnen scheint.
Dem steht, wie in der Erzidhlung von Frau Roth deutlich wird, eine Pers-
pektive gegeniiber, die die vermeintliche Eineindeutigkeit der Dinge aufzu-
heben und die Unterscheidung selbst in den Blick zu nehmen versucht. Vor
diesem Hintergrund wird die unmoralische, ungehorige Handlung mit Re-
ferenz auf einen Sinn ,,dahinter®, via Vertrauen in den Lehrer und die Leh-
ren sowie durch die Referenz auf die prinzipielle ,,Einsichtsfahigkeit* des
Adepten mit weiterem bzw. tieferem Sinn ausgestattet. Dieser gegentiber
den alltaglichen Maf3stiben gewissermafSen ,,verriickte“ Sinn kann jedoch
nur in Ko-Produktion von Lehrer und Schiiler gelingen.?3°

Von Interesse sind in der vorliegenden Erzdhlung die Verschiebungen
in Hinblick auf die moralische und soziale Kausalitdt. Wahrend die Ver-
fehlung zunichst personalisiert und im Modus einer vermeintlichen Ein-
deutigkeit (richtig/falsch) ausschliefSlich Meister Markwart zugeschrie-
ben wird (,,Das ist erstmal ein Unding vor 120 Leuten®), folgt dem
Aussitzen der Demitigung im Rahmen der eingeiibten Zen-Haltung ein
Erleben, das den Keim einer weiteren Deutungsmoglichkeit birgt (,,Es
war nichts anderes moglich und das war ein Wahnsinns-Erlebnis“). In
Folge sind vorerst Frau Roths Selbstkonzepte erschiittert (,,also danach
brauchte ich erst mal drei Tage, ich wusste gar nicht so, wer ich bin“).
Dies geht mit Emotionen und Trinen einher, und insbesondere im Kon-
takt mit ihrem Vater entsteht eine neue Deutungsmoglichkeit. Die De-
mitigung wird zur Prifung. Und die Prifung — auch wenn sie zunachst
als ,,nicht bestanden® verstanden wird — deutet zumindest ein rudimen-
tares Einvernehmen an. Hierdurch wird es moglich, die gemachte Er-
fahrung nicht nur als Initiation wahrzunehmen, sondern sie auch als
solche zu deuten. Die Faszinationskraft des Erlebten ist in dem MafSe
wirksam gewesen, dass Frau Roth, ein zweites Mal zu Markwart nach
Diisseldorf reist, um mit ihm wihrend eines Sesshins erneut das Einzel-
gesprich zu suchen.

230 Siehe fiir einen guten Einblick in verschiedene Charakterisierungen der Di-
daktik von Zen-Meistern unter dem besonderen Blickwinkel von Sprache und
Korperlichkeit auch Fuchs (2009, S. 133f.).

238

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

KOMPLEXE LEHRER-SCHULER-VERHALTNISSE

Wihrend der erste Besuch von einer Suche nach der ,,Meisterschaft*
Meister Markwarts gepragt ist und der von Frau Roth gewihlte Mo-
dus in Form von Provokation und Herausforderung als Versuch der
Symmetrisierung (seitens Markwart) abgelehnt wird, vollzieht sich der
zweite Besuch in einem reflexiven und unspektakuliren Modus des re-
gelkonformen Zusammenseins. Beim ersten Besuch findet Frau Roth
ihren Meister, denn die Demutigung funktioniert. Die ,,Priifung® wird
nicht bestanden, was ihr Gliick ist, denn auf diese Weise bekommt sie
die Chance zur Reflexion und zum Lernen. Der zweite Besuch hingegen
wird als erfolgreich bestandene Priifung beschrieben: Die Antwort ,,kei-
ne Ahnung® zu haben, erscheint ihr als einzig richtige Losung.

Der Leser erhilt hier eine Rekonstruktion des bedingten Entstehens
von Einsicht. Wie jede Sinngebung nur retrospektiv gelingen kann, er-
scheint auch das zunichst (im konkreten Moment erlebte) unange-
nehme, weil im Selbstbild demiitigende Erlebnis in der sangha Meister
Markwarts im Nachhinein als ,tolles Erlebnis“. Wihrend der Gefiihls-
ausbruch (das Weinen auf der Riickfahrt) und die kommunikative Ab-
lehnung des Gehorten noch als Immunisierungsfunktionen??! von Frau
Roths Selbstwahrnehmung gelten konnen, kommt spatestens mit der ge-
zielten Verunsicherung und der daran gekoppelten Auflosung des Selbst-
konzepts (,,Ich habe mir nachher nochmal gewiinscht, dass das lastige
Selbstbild weggeht) eine Reflexion in Gang, die eine Neurahmung des
Geschehens wahrscheinlich werden lasst.

Frau Roths Verunsicherung wird durch Reflexion und Rahmungsar-
beit langsam aufgelost und es gelingt ihr, das Unangenehme angenehm
werden zu lassen. Die ehemalige Demiitigung wird zur Priifung und aus
dem Erlebnis (Fremdzuschreibung) wird Einsicht (Selbstzuschreibung).
Sie schildert hier also eine umfangreiche Lernerfahrung, die in ihrer Qua-
litat nur als Produkt verschiedener Ebenen zustande kommen konnte.

Zu nennen sind hier insbesondere:

a) eine stabilisierende, tragende Beziehung zu ihrem Zen-Lehrer und
Vater, in der sie die wesentlichen Aspekte der Zen-Haltung lernt: Krisen
im Sitzen auszuhalten und vorbeiziehen zu lassen, ohne dabei den Inhal-
ten allzu grofse Bedeutung zu geben,

b) eine (gliicklicherweise) enttauschte Erwartungshaltung gegentiber
Meister Markwart,

¢) Zen-Meister Markwart, der sich gegentiber Frau Roth einerseits sei-
ner Autoritit (und der seiner Gruppe) versichern muss und andererseits
(womoglich) um die Machtigkeit der geschickten Mittel weif3,

d) das Entstehen einer neuen dyadischen Beziehung im Dokusan, die
ihr Binnenverhiltnis zunidchst noch auszuhandeln hat,

231 Siehe zur Konzeptionierung von Emotionen als Immunisierungsfunktion fir
den Systemerhalt Fuchs (2004).

239

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

e) die sangha, die wihrend des Vortrags dafiir Sorge zu tragen hat,
dass Frau Roth sich der Demiitigung aussetzen kann,

f) die Gefiihle, die das Erlebte mit Bedeutung und einer besonderen
Ernsthaftigkeit erftllen,

e) eine Zen-Tradition, die nicht nur um solche Vorgange weifs, son-
dern auch reich an entsprechenden Geschichten ist,

f) eine signifikante Person (hier der Vater), die sich als Spiegel und Re-
flexionsinstanz zur Verfiigung stellt,

¢) und die prinzipielle Fihigkeit eines Menschen zur Reflexion und
ein entsprechender Wille zum Glauben, dass auch dem Unangenehms-
ten zumindest auf Ebene des Heiligen noch etwas Besonderes abgewon-
nen werden kann. Andernfalls wire Frau Roth nicht in der Lage gewe-
sen, ihr Erleben in Hinblick auf die damit einhergehende Sinngebung
neu zu konfigurieren.

Zusammenfassend gibt der Fall Veronika Roths wichtige Einblicke in
die komplexe, aber konstitutive Rolle der Lehrer-Schiiler-Beziehung fiir
die buddhistische Unterweisung. Die Beziehung erscheint hiermit als ein
unverzichtbares Medium fiir die Transformation von conceptual know-
ledge zu embodied knowledge (Pagis 2010a). Bei diesen Prozessen geht
es deshalb immer auch um die Beobachtung der und die Einsicht in die
Haltung des Lehrers, die sich schliefSlich in der Verkérperung eines ei-
genen Weges ausdriickt. Der iiberpersonal und historisch-kulturell ge-
wachsene Schulungsweg und die einzelne Lehrpersonlichkeit gemeinsam
mit dem einzelnen Praktizierenden verweben sich damit in der Sozialbe-
ziehung zu einem besonderen Arrangement, das nicht mehr ohne weite-
res in die einzelnen Bestandteile dekomponierbar ist.

Mit Chung und Girard konnte in Kapitel II.5 bereits aus einer mime-
tischen Perspektive die prekire Figur des buddhistischen Lehrmeisters
deutlich gemacht werden: Einerseits wird dessen (moralisch immer auch
zweifelhafte) Willkiir des ,,vollkommen Befreiten strukturell im System
gebraucht. Anderseits wird aber genau dies immer wieder zum Problem,
wenn deutlich wird (was unvermeidlich ist), dass auch der vermeintlich
befreite ,,Meister“ nur ein Mensch mit menschlichen Schwichen ist.?3?

Die in allen buddhistischen Schulen geforderte Authentizitit des Leh-
rers darf aus der mimetischen Perspektive nicht als Reinheit der Lehre

232 An dieser Stelle liefSe sich mit Girard auch die Schattenseite von Mimesis auf-
zeigen, ndamlich, dass in jeder mimetischen Beziehung ein bedrohliches und
rivalisierendes Moment enthalten ist. Der Versuch der mimetischen Symme-
trisierung muss Meister Markwart dementsprechend als ein ungebiihrliches
Konkurrenzverhalten erscheinen, das via ,,Opferung® vor der eigenen sangha
zerstort werden muss. Die ,,Demiitigung® als Opferung liefe sich aus dieser
Perspektive erneut einerseits als Stabilisierung der autoritiren Ordnung des
Meisters in der sangha via Opferung der fremden Person lesen oder im Sinne
der geschickten Didaktik als eine Opferung des ,,Selbstbildes“ von Frau Roth.

240

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

KOMPLEXE LEHRER-SCHULER-VERHALTNISSE

missverstanden werden, sondern meint hier eher die gelungene Verkor-
perung einer Praxis, die von anderen als nachahmenswert angesehen
wird. Gleichzeitig heifst dies aber auch, dass damit bestimmte kulturelle
Dilemmata einer Traditionslinie in die Gemeinschaft der Praktizieren-
den hineinkopiert werden, da auch diese mimetisch tbernommen wer-
den.?33 Aus Perspektive der mimetischen Theorie kann deshalb auch im
ganz wortlichen Sinne von einer Schule gesprochen werden.

Problematisch ist dabei — vor allem im Zen —, dass die blofse Kopie
unerwunscht ist. Im Kopieren muss Authentizitit gefunden werden, da-
mit die jeweilige Befreiung bzw. Meisterschaft bezeugt werden kann.
Eine bewusstlose Imitation allein reicht nicht aus. Ein Zogling wird da-
mit schon strukturell vor die Herausforderung gestellt, als originelles In-
dividuum in der gemeisterten Kopie bestehen zu miissen.?** Hier finden
sich auch die konfuzianischen Wurzeln des Chan-Buddhismus wieder,
die auch im japanischen Buddhismus zur Blite trieben (vgl. Dumoulin
19852a; 1985b).

Die Fallbeschreibung von Frau Veronika Roth liefert uns wichtige Ein-
sichten in die Lehrer-Schiiler-Beziehung, die konstitutiv fiir den buddhis-
tischen Pfad ist. Die Beziehung zeigt sich dabei als wichtiges Element, das
im Arrangement von Lehren und Erfahrungen Reflexion und Einsicht zu
vermitteln vermag. Es wird deutlich, dass neben dem sangha vor allem
der Lehrer als signifikanter Dritter eine bedeutsame Sdule fiir die sozia-
le Plausibilisierung eigener Erfahrungen darstellt.

Bei der Konjunktion entsprechender Lehrer-Schiiler-Kommunikatio-
nen und eigener Erfahrungen kann es zu den hier gezeigten Einsichten
und Veranderungen in der Haltung des Schiilers kommen. Im nun fol-
genden dritten Fall bekommen wir ein noch genaueres Bild davon, wie
sich ein solcher Einsichtsprozess als Lernprozess ausdriickt, und so weit
geht, dass es zu einer Transformation des Selbst- und Weltverhaltnis-
ses fuhrt.

233 Da aus mimetischer Perspektive Lernen und Sozialisation in Referenz auf ein
konkretes Gegentiber verlaufen, kann es streng genommen keinen vollkommen
dekontextualisierten Buddhismus geben, denn ein solcher hitte keine kulturel-
le Durchsetzungsfihigkeit. Buddhistische Praxen sind in diesem Sinne immer
schon als konkret durchgefiihrte und von konkreten Personen verkorperte zu
verstehen. Sie stellen also im wortlichen Sinne Ubertragungslinien dar, in de-
ren Schnittpunkten sich unterschiedliche kulturelle Formationen vereinen und
arrangieren. Dies gilt umso mehr fiir einen westlichen Buddhismus, von dem
ausgegangen werden muss, dass er teils hochst unterschiedliche kulturelle For-
mationen zu einem Arrangement bringen konnen muss.

234 Siehe zu dieser herausfordernden Zumutung fiir das Individuum in der Mo-
derne auch Luhmann (1995).

241

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

I1I.3 Britta Henschel —
Lernprozesse und Kontexturtransformation

Der Fall Britta Henschels zeichnet sich vor allem durch eine ausgeprig-
te spirituelle Suchbewegung aus, die zum Zeitpunkt des Interviews ein
Ende gefunden zu haben scheint.??’ Britta Henschel geht es vor allem um
die Suche nach der Einlésung des soteriologischen Versprechens des ,,Er-
wachens®, welches fir sie in der Einheit von innerem Erleben und von
duflerlich angeliefertem Sinn zu liegen scheint (in ihren Worten: ,,De-
ckungsgleichheit“). Diese Suche miindet schlieflich in einer Erfahrung,
die von ihr selbst als eine Art Erleuchtungserlebnis markiert wird. Der
dabei von ihr zurtickgelegte Weg ist steinig, allein schon in dem Sinne,
dass er von existenziellen Depressionen, Zweifeln, Enttauschungen und
Loyalitatskonflikten gegeniiber ihren spirituellen Lehrern begleitet wird.

Dabei wird je offenbar, dass ihr eine vermittelnde (dritte) Reflexions-
perspektive auf ihrer Suche erst mit dem temporiren Austritt aus dem
buddhistischen Weg moglich wird. Es dokumentiert sich ferner, dass erst
die Riickkehr in die aus der Kindheit vertrauten Gefilde religioser Hinga-
be Frau Henschel die erhoffte Einheit von Erleben, Reflexion und Praxis
ermoglicht. Durch eine ,,Informierung von aufSen gelingt ihr der epis-
temic shift (oder wie sie selbst sagt: der ,,cut through), im Sinne einer
grundlegenden Transformation des Welt- und Selbstbezugs. Infolgedes-
sen kann sich Frau Henschel wieder ihrer buddhistischen Praxis zuwen-
den, diesmal jedoch in einer entspannten und pragmatischen Form.

Im Folgenden versuchen wir, ihren spirituellen Weg entsprechend der
im Interview aufgezeigten Chronologie nachzuzeichnen.

Vorgeschichte: beimische christliche Geborgenbeit
in Diskrepanz zum wissenschaftlichen Weltbild

Britta Henschel wichst in einer stark christlich gepragten Familie auf, in
der Religion und Spiritualitat als etwas sehr Wichtiges betrachtet wer-
den: ,Habe sozusagen von zuhause mitbekommen, dass (..) Religion
oder (..) das Spirituelle so das Wichtigste im Leben ist. [...] Also alle an-
deren Dinge hat man gemacht, aber der tragende Grundstein war Reli-
gion“. Die Formulierung ,alle anderen Dinge hat man gemacht®, lasst
sich in zweierlei Weise lesen: Einerseits wird deutlich gemacht, dass sie
in keiner fundamentalistischen oder anderweitig exkludierenden Fami-
lie aufgewachsen ist, da kein Ausschluss von bestimmten ,,Dingen“ dar-
gelegt wird, sondern die fundierende Rahmung. Andererseits wird ver-
standlich, in welchem Gefiige Dinge und Religion stehen: Dinge werden

235 Ob dieses Ende der Suche nur ein vorldufiges ist und erneut aufgelost wird,
muss an dieser Stelle noch offenbleiben.

242

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LERNPROZESSE UND KONTEXTURTRANSFORMATION

(zwar) alle ,,gemacht®, also erledigt oder erfullt, aber vor dem Hin-
tergrund des ,,Grundsteins“ Religion erscheinen sie nur minder bedeu-
tungsvoll. Religion — was auch immer das aus ihrer Sicht genau heifSt —
ist die Essenz, auf die es (eigentlich) ankommt.

Frau Henschel: Und als Kind war ich komplett in dieser Welt und habe
mich auch davon so getragen gefiihlt. Also ich weifS noch, dass ich nie
eingeschlafen bin, ohne mich vorher mit Jesus zu unterhalten. Das war
irgendwie so/ War einfach so ganz natiirlich und normal.

Diese fundierende religiose Rahmung erscheint zugleich als eine tiefe ko-
gnitiv-emotionale Verortung, niamlich als ein ,,komplett in dieser Welt“-
Gewesensein. Als Kind habe sie einen solchen Umgang mit Religiosem
als ,,natiirlich und normal“ empfunden, ja sie habe sich sogar davon
»getragen gefuhlt“, was zunichst als positive Bewertung ins Auge fillt.
Exemplarisch fiir die Normalitit und das ,,getragen fithlen“ berichtet
Frau Henschel, dass sie ,,nie eingeschlafen® sei, bevor sie sich mit Je-
sus ,unterhalten“ hat. Die religiose Praxis ist hier derart habitualisiert,
dass es nicht fraglich erscheint, sich taglich vor dem Einschlafen mit Je-
sus zu unterhalten.

Mit dem Eintritt ins Jugendalter und bedingt durch den schulischen
Kontakt mit wissenschaftlichen Konzepten, etwa der Evolutionstheorie,
erfihrt Frau Henschel zunehmend eine ,,Diskrepanz“ zwischen dem alten
,»Gefuhl getragen worden zu sein® und den Theorieangeboten der Kirche.
In Hinblick auf die grofSe Bedeutung der religiosen Verortung entsteht
bei ihr die Sehnsucht und Suche nach einem ,,konsistenten Weltbild*:

Frau Henschel: Also einerseits hatte ich diese vielen Jahre der Erfahrung
iiber/ mit diesem Gefiihl, so getragen worden zu sein oder die Wirkung
auch von Gebet und dass man sich irgendwie so hinwenden kann und
dass dann was passiert. Und meine Diskrepanz war, dass ich die Theorie
dahinter oder die/ [...] Also es hat meine Suche nach einem konsistenten
Weltbild/ da gab es immer diesen Clash.

Existenzielle Sinnkrise: ,,habe ich, anstatt Abitur zu machen,
meinen Rucksack gepackt und bin nach Indien gefahren*

Kurz vor ihrer Abiturpriifung kulminiert das Erleben dieser ,,Diskre-
panz® in einer ,totalen Krise“: der fundamentale ,,Grundstein® des
christlichen Weltbilds bricht plotzlich weg. Frau Henschel verliert den
religiosen Boden unter den FufSen: ,,Also ich konnte nachts nicht mehr
schlafen, weil mich diese Frage so beschaftigt hat.“ Der innere Dialog
mit Jesus gibt keine befriedigenden Antworten mehr. Die sich hieraus er-
gebende Suche nach einem (neuen) ,,konsistenten Weltbild“ abseits der
christlichen Tradition erscheint als spirituelle Krise, an die eine erneute
Sinnsuche im Medium der Religion anschlief3t.

243

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

Ein Freund Frau Henschels gibt ihr den Ratschlag, mit einer buddhis-
tischen Meditationslehrerin in Frankreich Kontakt aufzunehmen. Thre
Suchbewegung findet darin einen Anschluss:

Frau Henschel: Und dann habe ich/ hatte ich Pfingstferien und habe das ei-
nem Freund erzihlt und dann hat er gesagt, ich glaube, du solltest dich mal
mit der und der Person unterhalten. Und dann habe ich die angerufen, das
war eine ehemalige Goenka-Lehrerin, die in Frankreich aber ihr eigenes
Zentrum aufgemacht hatte. Und ich wusste weder was von Goenka noch
von Buddhismus noch von ihrer Tradition, aber ich habe die angerufen.

Am Horizont der Erziahlung scheint nun das sogenannte ,,Dharma*“ auf,
also die buddhistische Lehre tiber die Wahrheit, wie die Dinge sind. Dass
Religion auch weiterhin das Wichtigste in Frau Henschels Leben dar-
stellt, lassen die weiteren Erzahlungen deutlich werden:

Frau Henschel: Und dann bin ich hingefahren [zur Lehrerin; Anm. d. Au-
tors] und habe einfach eine ganze Woche in Stille mit ihr einfach da nur
gesessen und meditiert und/ und dann hatte ich/ hat sie gesagt, ich soll ein
Bild malen, wie es fir mich weitergeht. Und dann habe ich intuitiv den
indischen Kontinent gemalt und habe oberhalb von Bombay einen roten
Punkt gesetzt. Ich wusste nicht, warum ich das mache. Und dann hat sie
gesagt, sie wiirde auch denken, dass es gut fiir mich wire, nach Indien zu
fahren. Dann habe ich, anstatt Abitur zu machen, meinen Rucksack ge-
packt und bin nach Indien gefahren. (lacht)

Der Besuch bei der Lehrerin in der Tradition des Vipassana-Lehrers S. N.
Goenka bringt die zu diesem Zeitpunkt 17-jahrige Britta Henschel zu
dem Entschluss, eine Reise nach Indien zu wagen. Die Suche nach dem
Sinn des GrofSen und Ganzen und schlieSlich auch die Reise nach In-
dien erscheinen ihr wichtiger als ihr Abschluss durch die staatliche Ab-
iturprifung. Auf der einen Seite prasentiert sich Frau Henschel damit
als eine sehr selbstbestimmte junge Frau, die einer dringlichen personli-
chen Frage nachgeht und dafur allein den Weg bis nach Indien auf sich
nimmt. Auf der anderen Seite ist dieser Weg zugleich die Suche nach ei-
nem dufSeren sinngebenden Element, das ihr verloren gegangenes Welt-
bild neu zusammensetzt. Dabei kann gefragt werden: warum gerade In-
dien? Warum nicht Dianemark oder Angola?

Die prinzipielle Kontingenz in der praktischen Umsetzung von
Sinnsuche(n) wird durch den Rat des Freundes, den Besuch bei der Lehre-
rin und das Malen des Bildes zu einem logischen Schluss verengt. Alle Zei-
chen deuten darauf hin, dass Frau Henschel nach Indien reisen muss, da
sie dort (und nur dort?) Antworten auf ihre Fragen bekommen wird. Hier
scheint ein spezifischer Aspekt auf, der die Besonderheit sozialer Kopplun-
gen mit Psychen betrifft: Sich seine eigene Frage zu beantworten und da-
fur auf die Antwort anderer angewiesen zu sein; sich seine Antwort von
anderen zu holen bzw. in die Ferne zu reisen, um bei sich anzukommen.

244

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LERNPROZESSE UND KONTEXTURTRANSFORMATION

Aufgrund von terminlichen Problemen gelingt es Frau Henschel je-
doch zunichst nicht, einen Kurs in einem Zentrum der Tradition Goen-
kas zu besuchen. Aus diesem Grund besucht sie zundchst den Aschram
in Poona, von dem sie auf ihrem Flug nach Indien erfuhr. Obwohl sich
kurz zuvor Oshos Tod (im Jahre 19971) ereignet hat, trifft sie auf ein re-
ges Leben im Zentrum. Dennoch wird Frau Henschel schnell klar, dass
sie hier nicht finden wird, wonach sie sucht. Das Ablegen eines AIDS-
Tests, das Tragen der roten Kleidung und die Gespriache iiber den Fluss
von Energien schreckten sie davon ab, im Zentrum zu bleiben und be-
kraftigten sie darin, ,irgend so was ganz reines und cleanes“ zu finden.

Riickkebr ins christliche Paradies:
ich war in einem Ogzgean der Liebe*

Nach den unbefriedigenden Erfahrungen in Poona reist Frau Henschel
nach Igatpuri in das Vipassana-Meditationszentrum ,,Dhamma Giri“. Sie
beschreibt ihren ersten Vipassana-Kurs in rein positivem Lichte. Hohere
Tone des Lobes lassen sich kaum mehr finden: Bereits bei der Registrie-
rung sei ihr klar geworden, dass sie am gesuchten (richtigen) Ort ange-
kommen ist. Allein durch das Licheln des Mannes bei der Anmeldung sei
sie ,,innerlich so geschmolzen® und die zehn Tage des Meditationskurses
seien ,,wie auf LSD“ vergangen. Thr Gefiihl sagt ihr, dass sie gefunden
hat, wonach sie sucht, auch wenn sie zuvor nicht klar benennen kann,
was sie sucht. Sie sei von den Erlebnissen so tiberwiltigt gewesen, dass es
»manische“ Ziige angenommen habe. Das Essen sei gleich ,,Ambrosia“
gewesen. Im Vergleich zu den anderen Teilnehmern sei ihr der Kurs nicht
schwer gefallen, sondern im Gegenteil wie ,,Honeymoon“?3 vorgekom-
men. An den ersten beiden Tagen habe sie jeweils sogar ein ,,Bhanga-Er-
lebnis“ gehabt?*” und auch Goenka selbst sei zu dieser Zeit vor Ort ge-
wesen. Insgesamt, so Frau Henschel, sei es ,,wie im Paradies“ gewesen:

Frau Henschel: [E]s war ein absolutes Heimatgefithl. Es war so ein Ge-
fithl von Wiedererkennung. Und auch dieses Verstindnis davon, dass ich

236 Neben einer allgemeinen Erwartung von Gliicksmomenten deutet die Metapher
des ,,Honeymoon“, also der Flitterwochen, zusitzlich eine lingere Beziehung
zur Tradition Goenkas an, wenn man unterstellen mag, dass Frau Henschel
hier eine Eheschliefung mit all ihren Treuegeliibden bis in den Tod mitdenkt.
Und in der Tat zeigen sich im spiteren Verlauf des Interviews Stellen, in denen
es um Treue bzw. Treuebruch gegentiber Goenka und seiner Schule geht.

237 Bhanga (bzw. bhanganu-passana) ist ein meditatives Stadium, in dem die Auf-
losung der korperlichen Festigkeit erfahren wird. Im Rahmen der kanonischen
Literatur wird diesem Stadium eine wichtige Rolle in der Entwicklung der Ein-
sicht zugeschrieben. Hierfiir ist es allerdings von Bedeutung, dass der Schiiler
dieses Stadium seinerseits als problematisch und krisenhaft versteht und sich
nicht durch den ebenfalls moglichen ekstatischen Charakter dieser Erfahrung
blenden lisst. Siehe ausfiihrlich Kapitel I.3.

245

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

dachte, darum war ich so auf der Suche. Ich habe sozusagen das gesucht,
was ich schon kannte. Und ich war deshalb so gliicklich, weil ich wusste,
ich bin auf dem Weg zur Befreiung. [...] Also so bin ich durch diese zehn
Tage gesegelt. Und dann diese Merta-Sitzung am zehnten Tag, das war auch
noch mal/ Da habe ich wirklich/ Also ich war in einem Ozean der Liebe. Ich
war/ Ich hatte das Gefiihl, ich bestehe nur aus Liebe und als Goenka das
gesagt hat, ich war/ Also es war/ Ich hatte das Gefiihl, alles in mir schmilzt

Es wird offenbar, dass das Erleben selbst als Eigenwert fiir die hohe Be-
deutung dieses ersten Kurses herangezogen wird. Dies ldsst auch die Me-
tapher des ,,absoluten Heimatgefiihls“ deutlich werden. Zudem scheinen
Frau Henschel die in der Erinnerung an 20 Jahre alte Ereignisse auf-
scheinenden Gliicksgefiihle auch im Interview wieder prisent zu wer-
den. Denn es fallt auf, dass die Erzahlungen im Interview alles andere als
abstrakt sind, sie sind vielmehr sehr emotional und nah am Geschehen.

Konfrontation mit der buddbhistischen Lebre:
» Und in dem Moment ist fiir mich eine Welt zusammen gebrochen

Umso dramatischer erscheint die Erzdhlung dartber, wie diese innere
Evidenz der Liebe, die sie wahrend der zehn Tage des Schweigens und
konzentrierten Versenkens erlebte, durch den Kontakt mit der lokalen
Lehrerin (,,AT“ = Assistant Teacher) gebrochen wird:

Frau Henschel: Und dann hatte ich so ein Schockerlebnis gehabt. Das war
eine junge Amerikanerin, ich weifs nicht, wer das war. Die Lehrerin, die
AT-Lehrerin, und dann habe ich einfach nur gesagt, dass ich spiiren konn-
te, dass ich nur aus Liebe bestehe und dass das alles/ dass alles, was exi-
stiert, nur Liebe ist. Und dann hat sie zu mir gesagt, dass das nicht stimmt.
Dass, ich weifS nicht mehr die Worte, aber dass/ Sie hat nicht gesagt, dass
das nichts mit Liebe zu tun hat, aber sie hat irgendwie so was gesagt/ Also
sie hat mir jedenfalls dieses, zumindest die Worte, die ich gewihlt habe/ Es
gibt/ Ich habe irgendwie so was gesagt, es gibt nichts aufSer Liebe oder so
was. Und das hat sie mir genommen. Sie hat gesagt, das wiirde nicht stim-
men. Und in dem Moment ist fiir mich eine Welt zusammen gebrochen.

Die Erschiitterung durch das ,,einschneidende Erlebnis“ mit der Lehre-
rin ist so grofS, dass es Frau Henschel auch in den darauf folgenden sechs
Monaten in Indien nicht gelingt, eine Perspektive zu entwickeln, aus der
heraus das Erlebte — die gefiihlte spirituelle Ekstase und die kommunika-
tiv vermittelte Enttduschung — einen Sinn ergibt. Die Evidenz des Erle-
bens von Liebe scheint dermaflen tiberragend gewesen zu sein, dass kei-
ne Form der Reflexion die Liebe und den Schock der Kommunikation in
Beziehung zu setzen vermag. Natiirlich liefSe sich einwenden, dass Frau
Henschel zu diesem Zeitpunkt eine junge Frau von nur 17 Jahren ist und
man ihr zu viel Reflexionsvermogen unterstellen wiirde. Nichtsdesto-
trotz liefSe sich einwenden, dass insbesondere der indische Subkontinent

246

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LERNPROZESSE UND KONTEXTURTRANSFORMATION

bei einem so langen Aufenthalt vielfiltige Moglichkeiten der Reflexion
bietet. Es zeigen sich hier aber vielmehr generellere Reflexionssperren,
die sich auch dadurch dokumentieren, dass sich Frau Henschel in ihren
Welt- und Selbstbeziigen auch wihrend des Interviews aus der Perspek-
tive der Erzahlerin nicht retrospektiv relativiert.

Die Erzihlung tiber die Begegnung mit der Assistenzlehrerin verweist
interessanterweise aus Perspektive der buddhistischen Didaktik auf ge-
nau das, wonach Frau Henschel von Anfang an sucht: das Zerschneiden
der Illusion (,,cut through*) bzw. das Loslosen von Ich-bezogenen An-
haftungen, einschliefSlich der Illusion religioser Erhabenheit. Dass ein sol-
cher Schock nichts Ungewohnliches ist, sondern vielmehr als eine Form
der bereits erwdhnten geschickten Mittel innerhalb der Lehrer-Schiiler-
Unterweisung angesehen werden kann, zeigt nicht nur die vorhergehende
Fallbeschreibung von Veronika Roth, sondern vor allem eine Passage aus
dem (insbesondere fiir Menschen der westlichen Welt) vermutlich bekann-
testen Buch zur Vipassana-Meditation nach Goenka von William Hart:

»[Schiiler:] Gestern hatte ich eine Erfahrung, bei der mein ganzer Korper

sich anfuihlte, als ob er sich aufgelost hitte. Es fihlte sich an, als wire er

nichts als eine Masse von Vibrationen.

[Goenka:] Ja?

[Schiiler:] Und als das geschah, erinnerte ich mich daran, dafs ich als Kind

einmal eine dhnliche Erfahrung hatte. All diese Jahre habe ich nach einem

Weg gesucht, zu dieser Erfahrung zuriickzukommen. Und dann war sie

auf einmal wieder da.

[Goenka:] Ja?

[Schiiler:] Deshalb wollte ich natiirlich, daf§ diese Erfahrung anhailt, ich

wollte sie verlingern. Aber sie veranderte sich und ging vorbei. Und dann

arbeitete ich nur noch mit einem einzigen Ziel, daf$ sie wiederkommt,
aber sie kam nicht wieder. Statt dessen hatte ich heute morgen nur noch
grobe Empfindungen.

[Goenka:] Ja?

[Schiiler:] Und dann merkte ich, wie unglicklich ich mich dadurch mach-
te, dafs ich versuchte, unbedingt zu dieser Erfahrung zu kommen.

[Goenka:] Ja?

[Schiiler:] Und dann ging mir auf, daf§ wir in Wirklichkeit gar nicht hier
sind, um irgendeine spezielle Erfahrung zu machen. Richtig?

[Goenka:] Richtig.

[Schiiler:] Dafs wir in Wirklichkeit hier sind, um zu lernen, jede Erfahrung
zu beobachten, ohne darauf zu reagieren. Richtig?

[Goenka:] Richtig.

[Schiiler:] Das heifst, worauf diese Meditation in Wirklichkeit hinausliuft,
ist, Gleichmut zu entwickeln. Richtig?

[Goenka:] Richtig.“ (Hart 2006, 141f.)

247

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

Aus buddhistischer Perspektive fehlt Frau Henschel einzig die Einsicht in
den didaktischen Kniff, dass man sich — egal was geschieht — nichts da-
rauf einbilden sollte, wenn bestimmte Erlebnisse des Geistes oder Kor-
pers auftreten. Die im Zitat von Hart jeweils erfolgende Antwort ,,Ja?“
driickt in diesem Sinne sowohl Anerkennung (Bejahung) als auch Gleich-
mut (,,Ja und?“) aus, was in der Folge zur Einsicht des Schiilers fuhren
soll. Die Reflexionssperre — und damit auch die sich hieraus ergebende
spirituell-religiose Agonie — scheint somit ziemlich tief zu gehen, wie sich
auch im weiteren Verlauf des Interviews zeigen wird.

Britta Henschel kann den Hinweis auf die Kontingenz und Verging-
lichkeit ihrer Erfahrung in diesem recht frithen Stadium ihrer Begegnung
mit dem Buddhismus hingegen noch nicht als legitime Reflexionspers-
pektive integrieren. Sie reagiert vielmehr mit Ablehnung gegenuber der
Lehrerin und der Organisation als ganzer:

Frau Henschel: Und dann bin ich/ war ich ja danach noch ein halbes Jahr
in Indien. Aber ich wusste nicht, was ich mit dieser Erfahrung anfangen
sollte. Einerseits hatte ich diese grandiosen zehn Tage, andererseits war
mein Vertrauen in die Organisation und in das, was die da machen total
erschiittert. Durch diese Begegnung mit dieser Lehrerin.

Krise und Wiederaufnabhme der Meditationspraxis:
»es war so als hdtten mich die Lebensgeister verlassen®

Nach der Ruckkehr nach Deutschland schliefSt Frau Henschel zunachst
ihr Abitur ab. Anschlieflend beginnt sie ein geisteswissenschaftliches Stu-
dium, doch bereits im ersten Semester stiirzt sie in eine existenzielle De-
pression:
Frau Henschel: Und ich stand in der Bibliothek und ich habe gedacht, ich
werde niemals die Energie aufbringen, mir ein Buch ausleihen zu konnen.
[...] Und ich wohnte in einer WG. Und dann bin ich nach Hause und habe
mich irgendwie hingelegt und dann hat mein damaliger Mitbewohner hat
dann meine Eltern angerufen. Die haben mich dann abgeholt. Und dann
lag ich einfach drei Wochen bei meinen Eltern im Bett und habe einfach
nur die Decke angeguckt und es ging nichts mehr. (2) [weinerliche Stim-
me] Ich wusste einfach nicht, wie ich in dieser Welt irgendwie/ Also ich
hatte/ Ich hatte/ Es war so als hitten mich die Lebensgeister verlassen.

Auch diese Krise kann homolog zu der zu Beginn des Interviews geschil-
derten spirituellen Agonie als ein Dilemma zwischen Erleben und The-
orie gelesen werden. Frau Henschel kann Gefiihl und Sehnsucht auf der
einen Seite sowie Theorie und Institution auf der anderen Seite reflexiv
nicht zu einer Lebenspraxis verbinden. Beide Sphiren bleiben voneinan-
der dissoziiert und zwar in einem biografischen Kontext, der im buch-
stablichen Sinne existenziell erfahren wird.

248

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LERNPROZESSE UND KONTEXTURTRANSFORMATION

Die Depression und die existenziellen Zweifel sind teilweise mit suizida-
len Gedanken gekoppelt. Frau Henschel versucht diese in einer Psychothe-
rapie zu bearbeiten. Die Therapie selbst erscheint ihr jedoch ,,lacherlich*.
Erst ein zweiter Meditationskurs (nun auf deutschem Boden) fiihrt sie aus
der Depression heraus. Insbesondere die Gesprache mit der deutschen Me-
ditationslehrerin helfen ihr, sich wieder selbst vertrauen zu konnen:

Frau Henschel: Und sie hat nur gesagt, ach, lass das doch alles, was je-
mand sagt und wie sich jemand verhilt und trau einfach deinem/ deiner
eigenen Erfahrung. [...] Dann konnte ich diese Indien-Geschichte mit die-
ser Erfahrung, mit dieser Lehrerin loslassen und dann habe ich mich ein-
fach nur diesem/ meiner eigenen Erfahrung hingegeben.

Die folgenden Jahre sind gepragt von dem nun produktiv verlaufenden
universitiaren Studium und auch dem regelmifSigen Selbststudium durch
Meditation. Die tagliche Praxis der Meditation in der Tradition von S. N.
Goenka triagt Frau Henschel ,,das ganze Studium hindurch® und wichst
zu einer elementaren Sdule fur ihre alltdgliche Lebensbewiltigung heran:

Frau Henschel: Ich weifS nicht, ich habe einfach meine Praxis gemacht
und habe immer wieder gemerkt, wenn ich morgens und abends sitze,
und tagsiiber irgendwas war, irgendeine Welle, irgendwas, was mich emo-
tional aufgewiegelt hat, das/ Wenn ich dann gesessen habe, war die Welt
wieder in Ordnung.

Bindung, Praxis, Theorie und immer noch der Zweifel:
wIch kam mir wie so eine Verrdterin vor*

Nachdem Frau Henschel einen 30-Tage-Kurs in Indien ,,gesessen® hat,
wird ihr klar, dass sie sich auch in theoretischer Hinsicht mit den bud-
dhistischen Lehren auseinandersetzen mochte. Die Ausiibung der bud-
dhistischen Praxis scheint sich in dieser Lebensphase immer starker in ihr
gesamtes Leben und Denken einzuweben. Auch der 30-Tage-Kurs ver-
lauft ohne negative Erfahrungen oder Schwierigkeiten; ganz im Gegen-
teil wird Frau Henschel durch die Erlebnisse vor Ort in ihrem Weg weiter
bestiarkt. So hat sie beispielsweise mehrmals die Gelegenheit, mit Goen-
ka selbst zu sprechen und gewinnt vor diesem Hintergrund das Gefiihl,
»dass ich/ dass ich getragen bin“.?*8 In diesen Beschreibungen scheint

238 Die hier verwendete Metaphorik erinnert vermutlich nicht zuféllig an die Spra-
che ganz zu Beginn des Interviews, wo Frau Henschel davon berichtet, dass
die Religion das Fundament der Familie gewesen sei. In ihrer Kindheit sei sie
komplett in dieser Welt gewesen und habe sich auch davon so getragen gefiihlt.
In der hier vorgestellten Passage iiber den 30-Tage-Kurs in Indien schildert sie
das Gefiihl des Getragen-werdens als ,,I was home“ oder ,,Ich hatte so das Ge-
fithl, ich komme heim zu Mama und Papa “. Die Metapher der Heimkehr lasst
sich damit erneut als fundamentale Orientierung an Religion interpretieren.

249

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

sich das zuvor angesprochene existenzielle Dilemma, die Diskrepanz
zwischen eigenem Erleben und fremder Reflexion (Theorie) aufzulosen.

Trotz der vielen positiven Erfahrungen verspiirt Frau Henschel jedoch
weiterhin ,ein[en] Zweifel“, auf den sie die indische Lehrerin des 30-Ta-
ges-Kurses anspricht. Diese gibt den Ratschlag, sich dem Zweifel durch
eine einjahrige intensive Meditationspraxis zu stellen:

Frau Henschel: Ich habe all diese grandiosen Erlebnisse in der Meditation
und gleichzeitig merke ich, dass ab und zu so ein Zweifel in meinen Geist
sich einschleicht, der mir sagt, moglicherweise bist du nur brainwashed.
So. Und dann hat sie gelacht und hat zu mir gesagt, do one thing, hat sie
gesagt. Wenn du jetzt nach Hause gehst, zuriick nach Deutschland, dann
versuche ein Jahr nichts anderes zu machen, als zu meditieren.

Zuriick in Deutschland gelingt es Frau Henschel recht gut, diesen Rat
umzusetzen, zumal sie im Rahmen eines Stipendiums finanzielle Unter-
stiitzung erhilt, die ihr hinreichend Freirdaume eroffnet, sich intensiver
mit den kanonischen Schriften des Theravada-Buddhismus zu beschaf-
tigen. Riickblickend erfihrt sie dieses Jahr als die mithin gliicklichste
Zeit ihres Lebens:

Frau Henschel: Und es war so, dass die Zweifel dann weggegangen sind,
wie sie es vorhergesagt hat (atmet aus) Und/ Und dieses Jahr, das war,
glaube ich, so das beste Jahr meines Lebens. Es war einfach/ Ich war/ Ich
war einfach der glicklichste Mensch auf der Welt. (lacht)

Doch entgegen der Vorhersage der indischen Lehrerin tilgt auch dieses
Jahr den Zweifel nicht, sondern nahrt vielmehr einen weiteren Zwiespalt.
Im Sinne des Stufenweges des Buddhismus wirkt nun der Wunsch nach
Erleuchtung als Stachel, der Frau Henschel weiter antreibt. Thr Wunsch
nach einer absoluten und endgiiltigen Wahrheit wird durch die intensi-
ve Auseinandersetzung mit sich selbst und mit den buddhistischen Leh-
ren®*’ weiter gesteigert (,,es geht irgendwie ums Aufwachen oder um die-
se Illusion zu durchtrennen und ich wollte auch nichts anderes mehr®).
Das soteriologische Versprechen des Erwachens (Erleuchtung) wird fur
Frau Henschel exklusiv, da nichts anderes mehr daneben geduldet wer-
den kann. Fiir sie scheint nun der nachste logische Schritt darin zu be-
stehen, eine Praxis zu finden, die ihr den Stromeintritt (sotapanna), also
das in den Schriften angekuindigte erste Erleuchtungsstadium ermoglicht.

Fur dieses Unterfangen kann Frau Henschel jedoch keine Hilfe von
der Goenka-Schule erwarten, denn hier wird die Vipassana-Meditation
und der damit zu entwickelnde, mehr und mehr zu habitualisierende
Gleichmut gegentiber den sich immerfort verandernden Sinnesspharen
bereits als die Losung gesehen. Die Versuche, ihr Anliegen im Gesprach

239 Ein Befund, der insbesondere aus wissenschaftlicher Perspektive nicht zu er-
staunen vermag, da es ja gerade in der Wissenschaft darum geht, weitere Fra-
gen (also Nicht-Wissen) zu produzieren (siche Luhmann 1992).

250

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LERNPROZESSE UND KONTEXTURTRANSFORMATION

mit ihrem Mentor Herrn Ransom, einem erfahrenen Meditationslehrer,
zu kladren, fithren fir sie zu keinem zufriedenstellenden Ergebnis.

In Folge beginnt Frau Henschel auch auflerhalb ihrer bisherigen Tra-
dition nach einem Lehrer zu suchen: ,Ich weif$ nicht warum, aber ich
hatte das Gefiihl, ich brauche einen Lehrer, der mir hilft, das zu durch-
trennen. Diese Illusion.“

SchlieSlich nimmt sie Kontakt zu dem thailindischen Monch Ajahn
Somchai auf, der ihr von einem Freund empfohlen wurde. Zugleich emp-
findet sie jedoch ein starkes inneres Dilemma, da sie die Hinwendung zu
einem anderen Lehrer als Bruch mit ihrer Tradition versteht (,,ich kam
mir wie so eine Verriterin vor®). Verstirkt wird dieses Dilemma durch
die in der Goenka-Schule geltende Regel, dass die lingeren Meditati-
onskurse nur jenen Schiilern offen stehen, die sich dieser Tradition ver-
pflichtet sehen:

Frau Henschel: Und dann ging das Dilemma los. Ich wusste, wenn ich
gehe, dann darf ich keinen langen Kurs mehr bei Goenka sitzen. Und
ich wusste/ Und es kam mir wie ein Verrat vor. Ich war/ Goenkaji und
all meinen Weg/ Ich hatte eine so unendliche Dankbarkeit ihm und dem
Weg gegentiber und ich kam mir wie so eine Verriterin vor, jetzt zu Ajahn
Somchai zu fahren. Und letztendlich habe ich mich entschieden, es nicht
zu tun, weil/ weil ich unbedingt wieder einen langen Kurs sitzen wollte.
Aber es war irgendwie schlimm, weil ich wollte ja aus der Illusion und
ich hatte nicht das Gefiihl, dass ich das/ dass mir bei Goenka irgendje-
mand helfen kann und Goenka war auch nicht zugianglich in der Weise.

Somit entscheidet sich Frau Henschel zunachst gegen einen Besuch des
Klosters von Ajahn Somchai. Als dieser jedoch drei Jahre nach ihrer
Kontaktaufnahme fiir einen Kurs nach Deutschland kommt, trifft sie den
Entschluss, zumindest seinen Vortrag zu besuchen. Wihrend des Vor-
trags wird ihr Dilemma von Treue und Verrat erneut akut:

Frau Henschel: Und dann habe ich fiir mich einen Deal gemacht. Ich habe
mir gesagt, ich gehe zu dem Vortrag, aber wenn er anfangt dann, die Me-
ditation anzuleiten und zu teachen, dann gehe ich raus. Und in der Hal-
tung bin ich dahin gefahren. Und dann hat er einen Vortrag uber [For-
men der Erkenntnis] gehalten und es war ein/ Das war das El Dorado fur
mich. Ich safs in der ersten Reihe. Ich habe an seinen Lippen gehangen
und auch als er reinkam. Also/ Na ja und dann war der Vortrag zu Ende
und ich hatte ja meine Entscheidung getroffen, dass ich sofort nach dem
Vortrag gehe und dieses Teaching nicht mitnehme. Und als ich rausgehen
wollte aus der Halle hatte ich einen solchen Migrineanfall, also ich konn-
te nicht mehr stehen so. So richtig totale Kopfschmerzen, war iibel, und
dann musste ich mich in der Halle hinlegen. Es ging nicht anders. Mir
war einfach/ ging mir so schlecht. Und ich konnte nicht aufstehen. Ich
lag einfach in dieser Halle und er war rausgegangen. Es gab so eine Pause
und er kam wieder rein und ich konnte immer noch nicht aufstehen. Ich
musste einfach da liegen bleiben. Also musste ich dieses ganze Teaching

25T

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

tiber mich ergehen lassen, obwohl ich ja die Absicht hatte, das nicht zu
horen. Also lag ich da, ich weifs nicht, es ging so, glaube ich, drei Stun-
den, lag ich da in der Halle auf dem Boden, unfihig, mich zu bewegen und
habe das Ganze (lachend) Teaching tiber (lachend) mich ergehen lassen.

In dieser Interviewsequenz zeigt sich vor allem die enorme Leistung, die
notig ist, um ein vermutlich existenzielles Dilemma unter Vermeidung ei-
ner bewussten reflexiven Leistung zu losen. Frau Henschel nimmt Kon-
takt mit dem Monch auf, er lidt sie ein, sie lehnt zunichst ab und erst ihr
Korper bringt sie dazu, bei ihm zu bleiben. Die geschilderte Begebenheit
operiert in dem Sinne atheoretisch und unreflektiert, als es Frau Henschel
nicht in den Sinn kommt, eine Entscheidung zu treffen, die ein Sowohl-
als-auch zulassen wiirde (und wenn etwas als unreflektiert gilt, dann wohl
der Korper). Frau Henschel tragt drei Jahre lang Sehnsucht und Zweifel
in sich und findet keine Reflexionsperspektive, die beide buddhistische
Linien zusammenzubringen vermag. Ihre Orientierung liefe sich an die-
ser Stelle somit vor allem als ausschlieSender Fundamentalismus charak-
terisieren, der eine auch leiblich manifestierte Reflexionssperre generiert.

In diesem Sinne wird dann auch die Problematik von Treue und Ver-
rat uber den eigenen Korper gelost: Frau Henschels Korper macht, was
er will, und nicht, was sie will. Dariiber hinaus findet sich in dieser Pas-
sage ein weiterer Hinweis auf Frau Henschels hohen Loyalititsanspruch
gegeniiber einer Tradition bzw. ihres Glaubens an die Exklusivitit von
Wabhrheit. Eigentlich mochte sie den Vortrag bis zum Ende horen: Sie
»hangt ihm an den Lippen®, sie ,sitzt in der ersten Reihe®, es ist ,,El Do-
rado“. Aber es ist eben auch ein Fremdgehen, ein Betriigen oder ein Ver-
rat an der Goenka-Schule. Ein Sowohl-als-auch — etwa im Sinne einer lo-
ckeren Haltung a la ,,Ich mache eben beides, bleibe dabei aber meinem
Weg treu — scheint ausgeschlossen zu sein. Frau Henschel kann das Di-
lemma nur 16sen, indem sie die Verantwortung an ihren Korper abgibt
bzw. indem eine hohere Macht (,,Migrane®) eingreift und ihren Korper
unbeweglich werden lasst.

Einzig auf diese Weise kann sie die Schwierigkeit l6sen, den Vortrag
bis zum Ende zu horen, was sie eigentlich nicht will, obwohl sie es doch
will. Denn es liegt nicht mehr in ihrer Kontrolle. Es bleibt ihr somit
nichts anderes tibrig, wie sie treffend und — so scheint es — nicht ohne Au-
genzwinkern (so auch durch ihr lachendes Sprechen im Interview indi-
ziert) beschreibt, als das Ganze in ,totaler Hingabe“ iiber sich ,,ergehen®
zu lassen. In diesen Sequenzen wird auch deutlich, in welchem MafSe
Glaube, Treue, Zweifel und Schuld — und ebenso die Erlosung durch die
Perspektive des Nicht-Ich — leibliche Vorgange darstellen:

Frau Henschel: Ich lag da auf dem Boden. Ich konnte mich nicht bewe-

gen. Und ich lag am/ genau am/ da wo Ajahn Somchai auch dann vorbei

gelaufen ist. Und er ist an mir vorbei gelaufen und ich konnte spiiren, was

252

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LERNPROZESSE UND KONTEXTURTRANSFORMATION

das in meinem Korper gemacht hat. Und ich lag da einfach nur in totaler
Hingabe und musste dieses Teaching tiber mich ergehen lassen. Und dann
war ich sozusagen drin.

Dieser hochst passiv gerahmte Eintritt in die sangha von Ajahn Somchai
besiegelt nicht nur den ersten Bruch mit der Goenka-Schule, sondern er-
offnet Frau Henschel zugleich neue Perspektiven hinsichtlich ihrer Hoff-
nung auf das Ziel einer ,,vollkommenen Befreiung“. Im Rahmen eines
Entwicklungshilfeprojekts gelingt es Frau Henschel daraufhin, Ajahn
Somchai fiir ein halbes Jahr in Thailand zu begleiten. Dort angekommen
hat sie ,,gemerkt/ Also es kam mir vor, als ob ich in einer anderen Liga
sitze“. Wahrend es in der Goenka-Schule nur darum gehe, ,,dass man
halt besser funktioniert im Alltag und dass man ein bisschen gleichmi-
tiger“ werde, gehe es bei Ajahn Somchai ,,wirklich um den Durchbruch
und er hat auch nichts anderes gepredigt und er hatte auch mir im Ge-
sprach deutlich gesagt, dass er sieht, dass ich das machen kann®.

Wihrend Frau Henschel von Somchais sangha auf ihrem Weg in Rich-
tung sotapanna, dem ersten Erleuchtungsstadium, bekraftigt wird, muss
sie die damit verbundene, langsame Abkehr von der Linie Goenkas in
Kauf nehmen. Der damit verbundene Loyalitdtskonflikt wird zu dem
Zeitpunkt erneut akut, als sie dieses Dilemma gegeniiber Somchai zur
Sprache bringt:

Frau Henschel: Und dann habe ich ihm gesagt, schau, ich habe diese/ Ich
habe Goenkaji und die Tradition, die mich zu all dem gebracht hat und
ich habe/ Und dann hatte ich diese Erfahrung mit Michael Ransom, der
mir in meinen Augen, so einen Mist erzahlt hat. (lacht) Und mich geriigt
hat fir das, was ich mache und wie ich bin und dass ich so abtriinnig bin
und so. Und dann war er/ Einerseits war er sehr liebevoll und hat auch
lange geschwiegen und dann habe ich gemerkt, dass es ihm schwerfallt.
Aber dann hat er was gesagt und dann hat er/ hat er nichts Gutes tiber
die Tradition gesagt bei Goenkaji. Und das hat mir so wehgetan, was er
dann gesagt hat. (rduspert sich) Er hat gesagt, this tradition is a danger
for our Buddha Ssana. And Goenkaji keeps people from awakening. Und
ich habe geheult, weil, ich habe die Goenka-Tradition geliebt und ich habe
auch Ajahn Somchai geliebt und ich dachte, wie kann er so was sagen?
Und ich konnte es auch nicht glauben. Ich habe gedacht, es stimmt nicht,
was er sagt. Und ich habe auch gemerkt, dass er gezogert hat das zu sa-
gen. Aber er hat gesagt, it’s a danger for our Buddha Sasana and it keeps
people from awakening. Keeps people/ Also prevents people from awa-
kening. Und danach ging es mir richtig schlecht. (lacht)

Die schwerwiegende Behauptung, Goenka wiirde seine Schiiler vom Er-
wachen abhalten, bringt Frau Henschel wieder in eine Situation, die sie
nicht auf Anhieb l6sen kann. Sie bleibt zwischen den Stiihlen sitzen und
spurt auch emotional, dass sie keine Zugehorigkeit (kein ,,Zuhause®)

253

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

mehr hat. Erneut gelingt es ihr nicht, eine eigene (also dritte) Perspekti-
ve der Beobachtung aufzubauen.

Das Dilemma, nicht zu wissen, was sie tun soll, wird abermals akut,
weil die beiden Schulungssysteme (Goenka versus Ajahn Somchai) als
Differenz unvermittelt nebeneinander gestellt bleiben. Die Enttauschung
gegenliber Ajahn Somchai wiegt umso stirker, da sie die sechsmonati-
ge Zeit mit ihm als ein ganz besonderes Erlebnis rahmt (,,das war wie
in einem/ in so einer Loka“?*’; ,.es waren nicht irdische Zustande dort*;
»Es war nicht so wie im (lacht) normalen Leben bei Ajahn Somchai®).

Verlust der spirituellen Heimat:
whabe gedacht, ich bin in einer Karnevals-Veranstaltung“

Erschittert, enttduscht und gewissermafSen spirituell orientierungslos
kehrt Frau Henschel schliefSlich wieder nach Deutschland zuriick. Sie
stellt zunehmend die Erfahrungen mit Ajahn Somchai in Frage und ver-
sucht zunéchst, erneut einen Anschluss an die Vipassana-Vereinigung in
der Tradition Goenkas zu finden. Doch ihre Perspektive auf den Schu-
lungsweg hat sich mittlerweile geandert:

Frau Henschel: Ich wollte meditieren, also musste ich wieder zu Goenka
gehen, aber nach dieser Erfahrung bei Ajahn Somchai in diesem Kloster.
Ich weif$ noch, ich bin dann hier zum Vereinstreffen gegangen. Ich habe
gedacht, ich bin in einer Karnevals-Veranstaltung. Es schien mir ldcher-
lich. Und dann habe ich die Lehrer hier erlebt und ich habe gedacht, wenn
Ajahn Somchai hier wire, der wiirde entweder anfangen zu weinen oder
zu lachen. Also es schien mir alles/ die totale Karnevals-Veranstaltung.
Ich dachte, es war ein/ Also bei Ajahn Somchai, das war eine andere Liga.
Anders kann ich das nicht sagen.

Wie bereits erwihnt, befindet sich Frau Henschel zu diesem Zeitpunkt
in der Situation, keinen spirituellen Ort mehr zu haben, an dem sie sich
im Sinne einer gemeinschaftlichen Kontinuitit aufgehoben fiihlt. Hieran
dokumentiert sich auch, welche enorme Bedeutung die sangha, aber na-
turlich vor allem der Lehrer bzw. Meister fir den Praxisweg eines Schii-
lers hat. Ohne ein Zugehorigkeitsgefiihl oder einen gemeinsam geteilten
Erfahrungsraum wirft jeder Zweifel und jede vom Kanon der Traditi-
on abweichende Erfahrung die Schiiler radikal auf sich selbst zurtick.
Gleichwohl liegt hier natiirlich auch eine Chance — namlich die Moglich-
keit, den eigenen Blick dafiir zu schirfen, was wirklich ist. Nichtsdesto-
trotz zeigt sich am Fall Britta Henschels sehr deutlich, welche existen-
ziellen Schwierigkeiten entstehen konnen, wenn die soziale Absicherung
des spirituellen Bodens unter den Fufsen wegbricht.

240 Gemeint sind hier wohl die Brahma-Loka, die Gotterebenen innerhalb der in-
dischen Kosmologie.

254

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LERNPROZESSE UND KONTEXTURTRANSFORMATION

Auch in Bezug auf die in Thailand vollzogene meditative Praxis zei-
gen sich deutliche Abweichungen von der Tradition Goenkas. Wahrend
der Zeit bei Ajahn Somchai vertieft sich Frau Henschel in verschiedene
Jhanas, die es ihr ermoglichen, zu sehen ,,wie der ganze Korper leuchtet
und wie die Energie so dieses rising und passing [...] also es hatte eine
ganz andere Qualitdt von Vipassana, als die die ich bei Goenka gekannt
habe“. Thr gelingt es zwar, an den Kursen in der Tradition Goenkas teil-
zunehmen und die dort gelehrten Meditationstechniken zu praktizieren,
aber in Hinblick auf den Kontakt mit den Autorititen (insbesondere den
Assistenzlehrern) machen sich Ablehnung, Distanzierung und Emanzi-
pationsbewegungen breit. Sie nimmt zwar teil, es wird ihr aber zuneh-
mend klar, dass sie sich nicht mehr dazugehorig fuhlt.

Bereits an dieser Stelle kiindigt sich ein weiterer Ausstieg aus der sang-
ha Goenkas an, der diesmal jedoch anders motiviert zu sein scheint.
Wihrend Frau Henschel zuvor nach einem Mehr an Erfahrung suchte,
das ihr auflerhalb der Schule Goenkas ermoglicht werden wiirde, steht
sie nun vor der Schwierigkeit, dass sie gewissermaflen ein Mehr an Er-
fahrung bereithalt, das fir sie nicht mehr von dieser Schule aufgefan-
gen wird. Wenn man so mochte, dokumentiert sich hier eine Befreiung
im Sinne einer inneren Abwendung bzw. Emanzipation von der Schu-
le Goenkas. Frau Henschel gewinnt hiermit eine gewisse Unabhingig-
keit und Eigenstandigkeit, die sie dazu befahigt, die Tradition Goenkas
in einem anderen Licht zu sehen. Manifest wird dieser hier noch latent
aufscheinende Wechsel von Beobachtungs- und Handlungsperspektiven
insbesondere in den folgenden, pragenden Erlebnissen. Denn wihrend
die bisherigen Erfahrungen im Modus eines kontinuierlichen Lernpro-
zesses gedeutet werden konnen, kommt in der folgenden Passage eine
Erfahrung zum Ausdruck, die auf einen Transformationsprozess hindeu-
tet, der Frau Henschels Welt- und Selbstbezug im Sinne einer Kontextur-
transformation (siehe Kap. II.7) zur Veranderung bringt.

Die Befreiung: ,ich konnte einfach nur dariiber lachen und ich habe
gedacht, wie konnte ich jemals denken, dass das real ist*”

Im Rahmen einer journalistischen Recherche erfihrt Frau Henschel
von Eckart Tolle**' und der Neo-Advaita-Bewegung.?*? Kurz dar-
auf reist sie in die USA zu einer Konferenz, wo tiber Erfahrungen des

241 Eckart Tolle ist ein in der Neo-Advaita-Szene bekannter spiritueller Lehrer.

242 Advaita Vedanta verweist auf ein altindisches philosophisch-spirituelles Lehrsy-
stem, das im Sinne der Upanishadenlehre alle weltlichen Phinomene auf ein
Urprinzip zuriickfithrt. Die offensichtliche Welt erscheint als Maya, als Schleier
bzw. Illusion und es gilt diesen Schleier zu durchschneiden, um zu Atman, dem
wahren Grund des Seins zu gelangen. Die zeitgendssische Neo-Advaita-Bewe-
gung betont dartber hinaus stark das Prinzip der Nicht-Dualitit und dass die

255

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

nicht-buddhistischen ,,anatta-Erlebens“ referiert werden soll. Aufgrund
ihrer Vorerfahrungen und Sozialisationsgeschichte erscheint es nur na-
turlich, dass Frau Henschel fiirs Erste ,,die Skepsis in Person ist, denn
innerlich fuhlt sie sich weiterhin ausschliefSlich dem buddhistischen Weg
verbunden. Fiir sie ist zunichst klar, dass sie ,,so Leute wie Ajahn Som-
chai oder so was* dort nicht finden wird. Dennoch — oder gerade auf-
grund dieser skeptischen Erwartungshaltung? — kommt es auf dieser
Konferenz im Rahmen eines Interviews mit einer Lehrperson zu einem
Schlusselerlebnis, das in der Dramaturgie ihrer Falldarstellung eine be-
sondere Stellung einnimmt.

Deshalb geben wir hier die entsprechende Interviewpassage in aller
Ausfuhrlichkeit wieder:

Frau Henschel: Und dann im ersten Interview (rduspert sich) hatte ich dann
meinen Fragenkatalog rausgekramt und dann hat der Interviewpartner zu
mir gesagt, weiflt du, fur mich ist das sehr schwer, in diese Intellektuali-
tit einzutauchen und Fragen zu beantworten, die aus diesem Geist gestellt
sind. Und dann hat er gesagt, warum sprechen wir nicht einfach iiber dich
und mich? (lacht) Und/ dann wusste ich erst nicht, was ich machen soll. Ich
hatte natiirlich gedacht, ich muss jetzt da ein wichtiges Interview fiihren,
aber ich habe gemerkt, dass ihm das total zuwider ging. Und dann habe ich
gedacht, okay, das ist der erste. Man hat am Anfang diese Drop-outs, also
ich lass mich jetzt einfach drauf und werte das/ und nehme das Interview
da nicht mit rein. Und dann habe ich gesagt, okay. Ja, und dann hat er ein-
fach nur gesagt, ich soll die Augen zu machen. Na ja, und dann hatte ich ein
paar Minuten spater halt ein Erlebnis, wie ich es vorher noch nicht kannte
in den ganzen/ Ich hatte damals genau 20 Jahre Vipassana praktiziert und
ich weifs nicht, ob es gut ist zu sagen, aber ich glaube, ich hatte so ein Dip of
Nirvana in dem Moment als ich da saf8. Und es war jenseits von dem/ Also
von alldem, was ich in diesen 20 Jahren bei Vipassana erlebt habe. All diese
grandiosen Erfahrungen, die ich gemacht habe, es war jenseits davon so ja?
Und es/ Und ich war aber ganz sicher, dass es halt so, es war ganz klar das/
(4) Und ich war/ Ich hatte/ Ich hatte einen Schock. Ich dachte/ Ich safs ein-
fach nur neben dem. Ich habe/ Wir haben noch nicht mal richtig praktiziert,
noch habe ich mich zehn Tage irgendwie gereinigt oder so. Es war einfach/
Ich saf§ nur da. Und das hat mich total geschockt, dass ich jetzt einfach nur
im/ in der Begegnung mit diesem Interviewpartner dieses Erlebnis hatte. Und
ab dem Moment wusste ich auch/ Also es war so klar, dass es hilt, dass ich
wusste, dass ich jetzt wirklich nichts anderes im Leben mehr will als das

Einsicht in die wahre Natur der Wirklichkeit im Prinzip leicht zu erlangen ist.
Philosophisch erscheint diese Position problematisch, da hier weiterhin eine on-
tologisch prekire Seinsvorstellung mitgefiihrt wird. Demgegeniiber erscheint der
Buddhismus mit der Idee der Leere als die radikalere Konzeption, da die sote-
riologische Perspektive rein negativsprachlich konzipiert und dementsprechend
auch auf eine verborgene Seinsdimension verzichtet werden kann (vgl. Tugend-
hat 2006). Dies schliefst jedoch nicht aus, auch die buddhistischen Lehren unter
einer Advaita-Perspektive lesen bzw. verstehen zu konnen (vgl. Albahari 2006).

256

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LERNPROZESSE UND KONTEXTURTRANSFORMATION

auszubauen oder das zu meiner Realitdat zu machen oder so. Ich hatte das
Gefiihl, ich habe die/ Und ich musste/ Erst habe ich/ Also als ich das Erlebnis
hatte, ich habe bestimmt zehn Minuten gelacht. Ich konnte nicht aufhéren
zu lachen. Ich habe gedacht, also diese ganze/ dieses ganze Sein, indem ich
jetzt die letz/ also indem ich mein ganzes Leben war, schien mir einfach so,
wie so ein absurdes Theater. Es war einfach alles nur/ Ich konnte einfach nur
dartiber lachen und ich habe gedacht, wie konnte ich jemals denken, dass
das real ist. Wie konnte ich jemals denken/ Wie konnte ich mich jemals da-
mit zu identifizieren. Es schien/ Also ich habe einfach nur gelacht. (2) Und
es war so eine Art turning point dieses Erlebnis.

Es wird schnell deutlich, dass sich hier eine bedeutende Wendung in der
bisherigen Narration zeigt. Denn obwohl Frau Henschel bereits mehrfach
»schockierende Erlebnisse in Bezug auf ihre Praxis hat — beispielsweise in
der teilweise auch verstorenden und konfrontierenden Interaktion mit den
Assistenzlehrern der Goenka-Schule —, kam es bislang nicht zu einer solch
grundlegenden und fundamentalen Ruptur ihrer gewohnten Denk- und
Wahrnehmungsschemata. Die Begegnung mit dem kalifornischen Neo-
Advaita-Lehrer scheint derart bedeutend, dass Frau Henschel das ,,gan-
ze Sein“ bzw. ,,ihr ganzes Leben® in neuem Lichte betrachten kann. Auch
wenn nicht klar ist, was in den wenigen Minuten des Zusammenseins
zwischen ihr und dem Neo-Advaita-Lehrer vorfillt oder gesagt wird —
und was nicht —, zeigt sich hier eine strukturelle Differenz zu den bisheri-
gen Erfahrungen Britta Henschels mit buddhistischen Schulungssystemen.

Bislang stand sie jeweils einem klaren, mehr oder weniger elaborierten
programmatischen Kanon gegeniiber. Dies ermoglichte es ihr, im Modus
einer starken Identifikation mit den Lehren, Regeln und Anweisungen die
Reflexion uber andere, dritte Moglichkeiten auszuschalten. Hier hinge-
gen scheint sie gezwungen zu sein, das Erlebte radikal auf sich selbst zu
beziehen und mit ihrer eigenen Erwartungshaltung abzugleichen.

Mit Bezug auf Gregory Bateson liefSe sich der hier dargestellte
»Schock® als ein Ubergang vom Lernen 11 zu einem Lernen 111 rekons-
truieren (Bateson 1992, S. 390). Denn wihrend Frau Henschel bislang
jeweils zwischen zwei Mengen von Alternativen gewihlt hat (der Goen-
ka-Schule auf der einen Seite oder der Somchai-Schule auf der anderen)
und aus diesem Grund die oben dargelegten Dilemmata und Proble-
me aushalten muss, scheint sie nun in der oben geschilderten Situation
eine dritte Perspektive einnehmen zu konnen, womit sich die Mengen
an Moglichkeiten und Alternativen nochmals relativieren. Im Sinne von
Marotzki stellt Lernen II eine Anderung der Primissen der vom Indivi-
duum konstruierten ,, Weltaufordnung“ dar: ,,Auf der Lernebene II gilt,
daf$ Pramissen der Weltaufordnung gedndert werden. Genauer: Pramis-
sen der Weltaufordnung bzw. der Erfahrungsverarbeitung werden durch
andere ersetzt, die dann dominant werden und fiir die dann der Selbst-
bestatigungscharakter wiederum gilt.“ (Marotzki 1990, S. 44)

257

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

Der von Frau Henschel proponierte ,,Dip of Nirvana“ stellt genau die-
se dritte Perspektive dar, welche die bislang ungepriiften Pramissen der
Denk-, Wahrnehmungs- und Handlungsschemata, die sich im Modus ei-
ner Gewohnheit (habit) ausdriicken, zur Veranderung bringt. Nach Ba-
teson werden im Modus des Lernens III genau diese ,,ungepriiften Pra-
missen offen in Frage gestellt und der Verdnderung ausgesetzt“. Damit
werden allerdings auch die ,,Pramissen dessen, was gemeinhin ,Charak-
ter genannt wird“ verandert (Bateson 1992, S. 392).

Dass dies kein triviales Unterfangen ist und strukturell ein Betreten
von Neuland bedeutet, wird unter anderem daran deutlich, dass Frau
Henschel zundchst mit Lachen auf ihr Erleben reagiert. Unter kommu-
nikationstheoretischen Gesichtspunkten hat ein lang anhaltendes La-
chen?® unter Anwesenden zweierlei Bedeutung bzw. Funktion: Einerseits
steht es fiir eine unbestimmte Zustimmung bezuglich des Gegeniibers,
ohne dass diese Zustimmung konkretisiert werden, also in eine sprach-
lich-propositionale Ausdrucksform gebracht werden muss. Andererseits
aber gewinnt Frau Henschel durch diese Form der Suspendierung von
Sprache zunichst hinreichend Zeit, um sich der Tragweite ihrer hier er-
lebten Reflexion bewusst zu werden. Nicht zuletzt erscheint Frau Hen-
schel gerade das Lachen tiber sich selbst und tiber die Welt als die einzig
mogliche Form, die Absurditit und Sinnlosigkeit auszudriicken, deren
sie in diesem Moment gewahr wurde.

Das Erleben des Schocks, die Reflexion des Seins und des Lachens iiber
sich selbst und die Welt markieren damit den Ubergang von einer Ge-
wohnbheit in eine andere. Frau Henschel verliert hier ihren bisherigen Sta-
tus einer teleologisch (auf den Status eines sotapanna) orientierten und ex-
klusiv nur jeweils einer Schule angehorenden Schiilerin und gewinnt den
neuen Status einer unabhangigen und von den Spezifika einer Schulungs-
tradition befreiten Praktizierenden. Dieser Ubergang, diese verinderte
Perspektive bzw. diese Transformation der Selbst- und Weltverhaltnis-
se wird von ihr selbst als ,,turning point“ bezeichnet. Diese Formulie-
rung rahmt all das zuvor im Interview Gesagte im Modus einer Konklu-
sion und bekriftigt damit nochmals die hohe Bedeutung, die aus Frau
Henschels Sicht diesem Erlebnis als Veranderung ihrer Gewohnbheit (ha-
bit) zukommt:

Interviewer: Also war das Lachen, also Du beschreibst jetzt, dass das, was
Du vorher machst, als ein absurdes Theater wahrgenommen hast.

Frau Henschel: Ich hatte das Gefiihl, in einem Traum gefangen gewesen zu
sein fur 38 Jahre. Ich hatte das/

Interviewer: Also absurdes Theater auch jetzt zu den Kursen zu gehen oder/

243 Die von Frau Henschel angemerkte Dauer von zehn Minuten erscheint uns als
dramaturgische Ubertreibung. Davon aufSer Acht gelassen, besteht natiirlich
die Moglichkeit, dass Frau Henschel die entsprechende Zeitspanne subjektiv
tatsichlich wie to Minuten erschien.

258

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LERNPROZESSE UND KONTEXTURTRANSFORMATION

Frau Henschel: Nein, das nicht. Das nicht.
Interviewer: Sondern was war das/ Was war das traumhafte? Was war/

Frau Henschel: Einfach identifiziert zu sein mit meinen/ mit/ zu denken,
dass das hier alles real ist. Das so ernst zu nehmen. Dann mich mit meinen
Gefiihlen, Gedanken/ zu denken, es gibe irgendein Problem. Zu denken,
ich miisste mich irgendwo hin entwickeln. Zu denken, ich hitte nur Sorge
oder so was. Also es war einfach/ oder dass ich mir das Leben so schwer
gemacht habe, das war einfach alles so absurd.

Auch in der Reaktion auf die immanenten Nachfragen des Interviewers
scheint sich die Transformation des allgemeinen Selbst- und Weltbezugs
abzuzeichnen. Es sind explizit nicht irgendwelche spezifischen Gescheh-
nisse in Frau Henschels Leben, die als ,,absurd* disqualifiziert werden.
Es ist vielmehr ihr 38 Jahre langes Leben als Ganzes, das aus dieser neu
gewonnenen Perspektive als ,,absurdes Theater® erscheint. Die grund-
legende Transformation des Selbst- und Weltbezugs vollzieht sich so-
mit in einer Neu-Rahmung der Realitat: Die bisherige Realitat wird als
»Iraum®, als irreal gedeutet und fihrt zu einer Desidentifikation mit
dem bisherigen Leben — als Konsequenz bleibt zumindest temporar nur
noch das Lachen ubrig (iiber sich selbst und tiber die Welt).

Fir eine grundlegende Neu-Rahmung des Selbstverhiltnisses von
Frau Henschel spricht in dieser Passage vor allem die Abkehr von einem
erwarteten Ziel der personlichen Entwicklung (,,zu denken, ich miiss-
te mich irgendwo hin entwickeln®). Diese Einsicht iiberrascht vor al-
lem deshalb, weil die antizipierte Entwicklung zu einem hoheren spi-
rituellem Stadium in den vorangegangenen Passagen des Interviews als
die Hauptmotivation fiir Frau Henschels Streben sowie den Grund der
hiermit einhergehenden existenziellen Agonie fungiert. Frau Henschels
bisherige Prasentation ihres Selbst ist bis zu diesem Punkt an der Hoff-
nung auf Erlosung orientiert gewesen (Erlosung durch Liebe, durch den
Lehrer, durch den ,,cut through®, durch den Stromeintritt). Zum ersten
Mal wird genau diese Orientierung in den Blick genommen und schlief3-
lich als absurde Gewohnheit verworfen. Die teleologische Orientierung
und die damit verbundene Hoffnung auf Erlosung werden aus der neu
gewonnenen Perspektive zur Absurditit eines irrealen Traums.

Dabei bleibt jedoch zunichst die Frage offen, ob hier ,,nur® ein situa-
tiver Lernprozess stattgefunden hat, der eine neue Perspektive einfiihrt,
diese aber noch nicht nachhaltig als neues Strukturprinzip verankert,
also ob diese neue Perspektive in einem grundlegenden Wechsel des Ori-
entierungssystems miindet und das neue Strukturprinzip nachhaltig auf
Dauer stellt. Mit Marotzki liefSe sich erst dann in Anschluss an Giinther
von einer Kontexturtransformation sprechen.?**

244 ,Strukturprinzipien stellen bildungstheoretisch den Modus der jeweiligen Selbst-
und Weltreferenz dar. Mit einer Kontexturtransformation vollzieht sich ein

259

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

Fiir eine Kontexturtransformation spricht hingegen, dass sich auch
Frau Henschels Problemdefinitionen transformiert haben: Das, was sie
zuvor als Problem gerahmt hat (Entwicklung auf ein Ziel hin, standige
Sorge und Identifikation mit Umstanden und Gefiihlen), erscheint plotz-
lich nicht mehr als Problem: ,,Kontexturen stellen auch problemdefinie-
rende Rahmen dar. Das bedeutet, dafd im Falle der Kontexturtransfor-
mation auch die Problemdefinitionen sich andern mufSten. Ansonsten
wiren mit Recht Zweifel an der These einer Kontexturtransformation
anzumelden“ (Marotzki 1990, S. 338).

Allerdings spricht Frau Henschel selbst von einem ,,Dip of Nirvana,
was tendenziell ein nur temporares und akzidentelles Ereignis andeu-
tet. Nichtsdestotrotz kann dieser ,,Dip“ (ein kurzes Eintauchen) ausrei-
chend sein, um die damit verbundene Perspektive auch spater wieder ein-
nehmen zu konnen. In welcher Hinsicht es Frau Henschel gelingt, diese
Sichtweise als Denk-, Wahrnehmungs- und Handlungsschema zu inkor-
porieren und damit auf Dauer zu stellen, ist hingegen eine andere Frage.
Von daher bleibt an dieser Stelle noch offen, inwiefern sich eine Kontex-
turtransformation vollzogen hat, und zwar weg von einer Orientierung
an Teleologie (Entwicklung) hin zu einer neuen ontologischen Perspek-
tive — oder wie es Frau Henschel in der folgenden Passage ausdriickt: zu
»dieser Art von beingness*.

Frau Henschel: Und als ich dieses Erlebnis hatte und da dieses, was immer
bertihrt hatte, und einfach/ und es ist so/ Ich kann es nicht beschreiben,
weil es/ Ich hatte wirklich das Gefiihl, es ist beyond mind and matter. Weil
es war/ hatte nichts mehr von diesen Kategorien, in denen man sonst er-
lebt, also mit Geist oder Materie. Es war jenseits davon. Und/

Interviewer: Also jenseits heifSt/ Aber es ist ja ein Erleben?

Frau Henschel: (2) Nein, es ist ein Sein. Es ist/ Es war auch nicht mehr
dieses Geftihl von einer Erfahrung. Es war so als wire ich in einem ande-
ren Sein so. Und dass dann, als ich in dem Erleben war/ Irgendwann kam
dann der Punkt, wo ich/ wo dann eine Angst aufkam, wo ich dachte, ich
werde das nicht halten konnen. Ich werde wieder rausfallen. Und dann
habe ich das dem Interviewpartner auch gesagt. Dann hat er gemeint, yes.
Aber er hat gesagt, but I am here to remind you. Also er meinte damit,
dass er mich immer wieder an diese/ an dieses Sein oder an dieses Art von
beingness erinnern wird.

Wechsel des jeweiligen Strukturprinzips. Beides ist nach dem Modell des quali-
tativen Sprunges zu denken und — philosophisch gesehen — mit dem Auftauchen
von Neuem verbunden. Ein Wechsel der Kontextur und damit des Strukturprin-
zips, das ist jedenfalls Gunthers Verstehensangebot, bedeutet, einen Stellungs-
wechsel im Sein zu vollziehen, bedeutet, sich und die Welt von einem anderen
ontologischen Ort, der eine neue Weise existentieller Rechtfertigung ermoglicht,
aus zu sehen, zu verstehen und auszulegen.“ (Marotzki 1990, S. 225)

260

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LERNPROZESSE UND KONTEXTURTRANSFORMATION

Die obige Passage ist gerahmt von dem Oberthema, die neue Sichtweise
konstant zu halten. Denn auch in ihrer eigenen Erzihlung wird die Frage
akut, ob Frau Henschel dieses Erleben bzw. diese Form des Seins ,,hal-
ten kann® — also ob es bzw. sie sich auf Dauer stellen ldsst. Erleben und
Sein werden zunichst als widerspriichlich gegeniibergestellt, dann aber
abschlieflend als ,,Erleben aufgelost (,,Und dass dann, als ich in dem
Erleben war“). Diese besondere Form eines ,,seienden Erlebens® bzw.
»erlebenden Seins“ kann homolog zu dem in der buddhistischen Lehre
zentralen Konzept anatta gelesen werden — als Erleben ohne Erlebenden,
als ,,einfaches Sein®.2*

Auch die Formulierung ,,beyond mind and matter* verweist auf eine
religiose Rahmung und zwar auf Transzendenz. Da hier jedoch nicht der
Geltungsanspruch des Gesagten beriihrt werden soll, richten wir unseren
Blick ausschliefSlich darauf, was sich dokumentiert, wenn Frau Henschel
auf einen Bereich jenseits von ,,Geist und Materie® verweist, d. h. wel-
ches implizite Wissen sie mit dieser Metapher auszudriicken versucht.?#
Es lasst sich also auch ohne ein Verstindnis davon, was genau sie mit
einem Erleben jenseits von ,,mind and matter® gemeint haben konnte,
an der Markierung erkennen, dass es sich um etwas Bedeutungsvolles
handelt. Frau Henschels Kategorien des Erlebens haben sich aufserhalb
des Alltaglichen befunden, auflerhalb dessen, was sie sonst gewohnt ist.
Hiermit deutet sich ein Erleben in der Differenz zu den bisherigen Wahr-
nehmungsgewohnheiten an. Dies wiederum verweist auf die Moglichkeit
eines Lernprozesses, der eine Verdnderung des Habitus (also der Denk-,
Handlungs- und Wahrnehmungsschemata) mit sich bringt und damit zu-
vor Selbstverstandliches fraglich werden lasst.

Es kann hier zumindest festgestellt werden, dass Frau Henschel zum
ersten Mal eine Form der Emanzipation (bzw. Befreiung) gelingt, wobei
es sich weniger um eine Befreiung von institutionellen Zwingen und Er-
wartungen handelt, sondern vielmehr um eine Emanzipation bzw. Be-
freiung von eigenen Zwingen und Erwartungen. Sie gewinnt Einsicht in

245 In der Visuddhi-Magga heifst es entsprechend: ,,Nicht findet man der Taten Ti-
ter, kein Wesen, das die Wirkung trifft. Nur leere Dinge zieh’n voriiber: Wer so
erkennt, hat rechten Blick. Genauso auch die Karmawirkung im Karma nicht zu
finden ist, auch aufSerhalb des Karmas nicht, und Karma in der Wirkung nicht.
Leer von der Wirkung ist das Karma, im Karma nicht die Wirkung haust. Durch
jenes Karma doch bedingt, die Wirkung zum Entstehen kommt. Da gibt es we-
der Gott noch Brahma, der dieses Daseinsrad erschuf: Nur leere Dinge zieh’n
vortber, durch viele Ursachen bedingt.“ (Buddhaghosa 2003, S. 719f.)

246 Die Ausformulierung und das Erleben von Transzendenz kann nur immanent
geschehen, die Widerspriichlichkeit der Position eines Jenseits im Diesseits
kann sprachlich und von Seiten des Erlebens nicht aufgelost werden. Der spe-
zifisch buddhistisch formatierte Bildungsprozess in Bezug auf bodenlose bzw.
freischwebende Welt- und Selbstbeziige verbleibt damit weiterhin in der Spe-
zifik einer religiosen Semantik. Wie auch sonst?

261

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

die Absurditat ihres bisherigen Strebens und Tuns und der hiermit ver-
bundenen Problemdefinitionen. Vor allem eroffnet ihr diese Erkenntnis
bezuiglich ihrer eigenen Seins- und Standortverbundenheit neue Freiheits-
grade fiir die weitere Austibung ihrer spirituellen Praxis.

Transformation des Selbst- und Weltbezugs:
»Es gab kein Zuriick mebr, aber es gab ein Zuriick in die Technik

Dass der in diesem Erlebnis indizierte Prozess auch auf eine Veranderung
in der strukturierenden Anlage des Habitus hindeutet, driickt sich unter
anderem dadurch aus, dass Frau Henschel im weiteren Verlauf der obi-
gen Passage die Frage nach der Aufrechterhaltung der Sichtweise mit ei-
ner weiteren Erzahlung fiir sich selbst positiv beantwortet:

Frau Henschel: Na ja, und das ab/ Und dann habe ich nach/ kurz nach
dem Interview einen 20-Tages-Kurs gesessen. Ich war eingeschrieben und
wollte auch/ Ich hatte ein Bediirfnis, auch wirklich zu sitzen, weil ich
dachte, ich wollte das verdauen. Und dann bin ich aber hingefahren und
nach 20 Tagen habe ich gedacht, ich kann hier noch 20 Jahre sitzen. Und
vor allen Dingen, ich habe dann gemerkt, all die 20 Jahre in Vipassanal Es
gab naturlich diese Entwicklung und es gab all das, was sich in meinem
Leben veriandert hat, aber das war innerhalb des circles und das Erlebnis,
dass ich mit diesem Interviewpartner hatte, das war aufSerhalb des circles.
So. [...] Und als ich in dem 20-Tages-Kurs war, habe ich gemerkt, und
wenn ich hier noch 20 Jahre sitze, werde ich den Circle nicht verlassen.

Auch wenn es im ersten Teil der zuvor analysierten Passage noch so
klingt, als benotige Frau Henschel die Hilfe des Neo-Advaita-Lehrers, um
die Sichtweise des besonderen Erlebens bzw. Seins halten zu konnen, lisst
sich in der hier wiedergegebenen Erzihlung ein Hinweis auf eine bereits
eher inkorporierte Haltung finden. Frau Henschel habe im Anschluss an
das Erlebnis nach einer nur kurzen Zeit an einem bereits zuvor gebuchten
20-Tages-Kurs der Vipassana-Vereinigung teilgenommen. Nach diesen 20
Tagen sei ihr klar gewesen, dass sie noch weitere ,,20 Jahre“ hier sitzen
konnte, ohne aus dem ,,circle* ausbrechen zu konnen. Die Metapher des
Kreises?" (,,circle“) wirkt hier in mindestens doppeltem Sinne: erstens als
Form der Kreislinie, die eine Grenze zwischen drinnen und draufSen mar-
kiert und zweitens als eine wiederkehrende Struktur, die dort endet, wo
sie begonnen hat, bzw. umgekehrt dort beginnt, wo sie geendet hat. In

247 Zur Kreis-Metapher: Alle bisherige Entwicklung sei innerhalb des ,,circle“ ge-
schehen. Was sie nun erfahren habe, liege hingegen aufSerhalb dieses Kreises. In-
teressanterweise findet sich hier eine fast passgenaue Homologie zu Batesons
(1992) Theorie der Lernebenen. Wihrend namlich das Lernen I die Auswahl aus
einer Menge 1 betrifft und das Lernen II das Lernen (in verschiedenen Kontex-
ten) zwischen verschiedenen Mengen bedeutet, meint Lernen III das Lernen, das
Ausgewibhltes aus verschiedenen Mengen zu verindern vermag.

262

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LERNPROZESSE UND KONTEXTURTRANSFORMATION

jedem Fall dokumentiert sich mit der Metapher des Kreises ein Entwick-
lungs- und Verdnderungshindernis, welches Frau Henschel im Zuge der
Erfahrung mit dem Neo-Advaita-Lehrer iberwinden kann. Es wird hier
deutlich, dass sie die mit der Uberwindung erméglichte Sichtweise auch
ohne die Anwesenheit des Lehrers aufrechterhalten kann.

Auch die vergangenen ,,20 Jahre Vipassana“ erscheinen nun in neuem
Lichte. Zwar wird die personliche Entwicklung auf dem Pfad der Schu-
lungstradition nicht abgesprochen, also eine Entwicklungsdimension,
die Frau Henschels Praxis und ihren Lebensstil wesentlich gepragt hat.
Es wird aber eine Markierung vorgenommen, die sich von der bisherigen
Entwicklung im Sinne der Lehrtradition abhebt. Zudem erlebt sich Frau
Henschel nicht mehr in Konflikt mit den Lehrern oder dem Kurssetting,
sondern empfindet einfach nur Dankbarkeit, in der Stille des Kurses ihre
neuen Erfahrungen ,,verdauen® zu konnen:

Frau Henschel: Es hat bis heute diese Kontinu/ Also ich meine, dieses
Erlebnis, dass ich in dem Moment hatte und deswegen glaube ich eben,
dass es das war. Das war so ein starker Imprint in meinem System. Es hat
mich/ Ab dem Moment hatte ich den taste. Ich wusste sozusagen, um was
es geht. Und als ich bei Goenka war/ Naturlich will das System oder der
Organismus oder was auch immer wieder dahin zuriick. Das ist wie die
Motte, die dann immer wieder zum Licht fliegen will. Und als ich in dem
20-Tages-Kurs war, ich hatte weder ein Problem mit den Lehrern noch
mit dem Setting noch mit meinem Sein. Ich war sehr dankbar, dass ich
da sein konnte, weil ich den Raum hatte, in dieses/ weil ich die Stille und
das Setting forderlich fiir mich war, das zu verdauen. [...] Also es war
einfach so, ich hatte das Gefiihl, ich weif nicht, ob dieser Kreis eine gute
Metapher ist, aber das war mein Bild. Ich hatte das Gefiihl, ich poliere
diesen Kreis. Ich gehe auch/ reinige den Kreis, aber ich verlasse ihn nicht.

Die Prigung der bedeutungsvollen Erfahrung (,,imprint“) scheint also
doch eine Kontinuitit zur Folge zu haben. Frau Henschel wisse ab die-
sem Zeitpunkt, ,,um was es geht“. Thre spirituelle Praxis ist damit durch
eine veranderte Sinnfundierung konfiguriert worden. Aus dieser Pers-
pektive gelingt es ihr nun auch zum ersten Mal, die Praxis und die sang-
ha bzw. im Besonderen die Lehrer der Goenka-Tradition wertneutral zu
reflektieren. Sie muss nicht mehr in einem fundamentalistischen Sinne
alles verneinen oder alles bejubeln, was ihr begegnet. Sondern die Re-
flexion der ausgetibten Praxis (hier: Vipassana) vollzieht sich nun aus
einer eigenen Perspektive. Vor allem die Tatsache, dass Frau Henschel
nicht mehr mit den Lehrern der Goenka-Tradition in Konflikt gerat und
eine distanziertere Haltung gegeniiber der Lehrtradition aufrechterhal-
ten kann, ldsst gleich zweierlei Riickschliisse zu: Einerseits spezifiziert
sich Frau Henschel hiermit als eine Personlichkeit, die nicht mehr or-
thodox-konform innerhalb des Kreises (also der impliziten Regeln und
Normen der Schulungsinstitution) verbleibt. Dies verweist andererseits

263

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

auf eine Verdanderung ihrer inneren Haltung, die sich als Wandlung des
Habitus ausdriickt. Denn gerade die Tatsache, dass sie nicht mehr mit
Lehrern der Schule aneinandergerit und ,,kein Problem*“ mehr mit dem
Setting hat, verweist auf einen Lernprozess, der das Lernen in Bezug auf
die Selbst- und Weltverhiltnisse beinhaltet.

Frau Henschels Befreiung bzw. Unabhangigkeit driickt sich somit al-
lein schon darin aus, dass ihr zum ersten Mal eine distanzierte und re-
flektierte Sichtweise auf ihr Handeln in der Tradition Goenkas moglich
wird, eine Sichtweise, die weder auf Basis einer Exklusivitit noch einer
Rivalitit (wie zu der Zeit, als sie Ajahn Somchai besuchte) beruht. Frau
Henschel vereint also zum ersten Mal, zwei verschiedene Modi des Prak-
tizierens zu vereinen. Dabei erscheinen die Lehrmethoden und Praktiken
der Goenka-Tradition nun jedoch vor allem als Techniken, die situativ
zur Anwendung gebracht werden konnen. Sie vermitteln damit keinen
letztgiiltigen Sinn; man konnte auch sagen, sie haben damit fur Frau
Henschel ihre religiose Aufladung verloren:

Frau Henschel: Und wenn ich jetzt die Technik praktiziere, dann prakti-
ziere ich die sozusagen fiir mein Sein in der Welt und fiir meinen Umgang
mit der Situation. Sprich, ich muss einen Vortrag halten. Ich bin aufge-
regt. Ich mache Anapana.

Aufgrund der neuen Perspektive konfiguriert sich auch die Sicht auf die
Praxis der Goenka-Tradition neu. Die existentiellen Ubungen, die — wie
oben dargestellt — lange Zeit in totalitirer bzw. fundamentaler Weise
gegeniiber anderen Ubungen abgegrenzt wurden — und damit teilweise
in ihrer Bedeutung tiberhoht wurden —, werden von Frau Henschel nun
gewissermaflen in ihrem soteriologischen Sinn degradiert. Insbesondere
das Arbeiten an und mit sankharas, das als elementare Form der Praxis
in der Tradition Goenkas gesehen werden kann, wird von Frau Henschel
als diesbeziiglich nicht mehr zielfithrend beschrieben:

Frau Henschel: Und ich wusste, wenn ich da sitzen bleibe und wenn ich
da noch 20 Jahre sitze, werde ich in diesen Kreis wunderbar, alle mogli-
chen sankharas auflosen. Daran hatte ich keinen Zweifel und es hat auch
weiterhin funktioniert. Aber ich konnte den Kreis nicht verlassen und ich
wusste, dass dieses nibbana aufSerhalb des Kreises liegt. Es ist nicht inner-
halb des Kreises.

Die Befreiung vom Leiden (,,nibbana*“) liegt fiir Frau Henschel nun au-
Berhalb der Ubungen der Tradition Goenkas — man kénnte vermutlich
erginzen: auflerhalb aller denkbaren Ubungen. Das Abarbeiten von Geis-
tesformationen (sankharas) wird damit zwar als Technik der psychischen
Bearbeitung von Leidensfaktoren weiterhin im positiven Sinne aner-
kannt, es wird der Tradition aber gleichzeitig das Erreichen des ,,gro-
Ben Ganzen“ abgesprochen. Vielmehr deutet sich aus Frau Henschels
Perspektive nun das an, was sie bereits zuvor von Ajahn Somchai horen

264

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LERNPROZESSE UND KONTEXTURTRANSFORMATION

musste: Das Praktizieren im Kreis hilt davon ab, nibbana zu erreichen.
Im Unterschied zu der Episode mit Ajahn Somchai, kann Frau Henschel
dies nun aber aus eigenen Stiicken heraus feststellen. Sie ist zu einer eige-
nen Uberzeugung gekommen, die in eine verinderte Praxis miindet. Und
dies bedeutet auch: in gewissem Sinne gibt es kein Zurtick mehr.

Frau Henschel: Und wirklich die Dankbarkeit war grenzenlos. Also es war/
Ich wusste, ohne ihn [S. N. Goenka; Anm. d. V.| hitte ich das nie, nie,
niemals erleben konnen. Und gleichzeitig wusste ich, es gab kein Zuriick.
(lacht) [...] Und ich sitze ja auch noch tdglich. So. Aber es ist sozusagen ein
bisschen aus einer anderen Perspektive oder ein bisschen aus einer ande-
ren Erfahrung heraus oder so. Aber ich will damit sagen, deswegen stimmt
der Satz nicht, es gab kein Zurtick mehr. Es gab kein Zuriick mehr, dass
ich diese Erfahrung nicht leugnen konnte, aber es gab ein Zuriick in die
Technik. So. Macht das irgendwie Sinn fiir mich/ fiir Dich, was ich erzihle?

Eingebettet in die hier zum Ausdruck kommende Dankbarkeit gegen-
uber Goenka (respektive mit seiner Schule) finden sich zwei weitere As-
pekte, die auf eine Transformation Frau Henschels Welt- und Selbstbe-
zugs hindeuten. Zum einen lasst sich feststellen, dass die Perspektive der
Dankbarkeit hier bereits eine spezielle Form der Distanzierung markiert.
Der Dank gilt Goenka deshalb, weil sie mit ihm tiber die von ihm gelehr-
te Technik hinauswachsen konnte. Das, was Frau Henschel erlebt hat —
ihr ,,Dip of Nirvana“ —, ist ihr ausschliefSlich auf Basis des von Goenka
gelegten Fundaments gelungen.

Der Dank gegentiber der Schule Goenkas ist somit zugleich eine Form
des Abschiednehmens: ,,Und gleichzeitig wusste ich, es gab kein Zu-
ruck.“ Hiermit wird eine Entwicklung angedeutet, die im Modus einer
veranderten Reflexion geschieht. Das Uberwundene erscheint zwar nicht
mehr ausreichend, wird aber auch nicht komplett negiert. Wahrend es in
den zuvor dargestellten Episoden um eine totale Negation und die hier-
mit einhergehenden Reflexionssperren ging (Ajahn Somchai oder S. N.
Goenka), gelingt es Frau Henschel nun, die vor der Entwicklung liegen-
den Erfahrungen zu integrieren.

Jenseits von Exklusivitdt und Fundamentalismus:
whabe ich nicht das Gefiibl, dass ich irgendwas beurteilen kann“

Diese Verschiebung der Perspektive wird auch von Frau Henschel selbst
angesprochen, wenn sie erzihlt, dass sie zwar noch die Meditationspra-
xis ausiibt, dies aber aus einer ,anderen Perspektive oder ein bisschen
aus einer anderen Erfahrung heraus oder so“ tut. Hieran deutet sich der
zweite Aspekt der Transformation von Welt- und Selbstbezug an, der auf
die Austibung und Sinngebung der Praxis selbst abzielt. Frau Henschel
relativiert ihre Aussage ,,es gab kein Zurtick“ anhand einer auf den ers-
ten Blick paradoxen Form: Es gibt kein Zuriick mehr, aber es gibt ein

265

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

Zuriick. Der scheinbare Widerspruch 16st sich jedoch sehr schnell auf,
wenn man naher betrachtet, worauf Frau Henschel das ,,Zuriick® je-
weils bezieht. Einerseits kann sie sich seit der Erfahrung ,,beyond mind
and matter“ nicht mehr vorstellen, in die Schule Goenkas zuriickzu-
kehren, und zwar in dem Sinne, dass sie erneut eine exklusive Schiilerin
Goenkas wiirde. Die Verdnderung, die sie durchgemacht hat, liefSe es als
einen Riickschritt erscheinen, wenn sie wieder ausschliefSlich konform
der Tradition Goenkas praktizieren und leben wurde. Spannend ist fer-
ner, dass der Ausspruch ,kein Zuriick® nicht im Sinne einer Negation
oder Rejektion geschieht — Goenka und seiner Tradition wird wohlwol-
lende Dankbarkeit entgegengebracht, anstatt sie komplett abzulehnen
oder zu verschmihen. Frau Henschel findet nun sogar eine Moglich-
keit, mittels der Kontinuitit in der Praxis weiterhin in der Tradition zu
bleiben. Nur so lasst sich der scheinbare Widerspruch erklaren: ,,Es gab
kein Zurtick mehr, dass ich diese Erfahrung nicht leugnen konnte, aber
es gab ein Zuriick in die Technik.

Wie bereits gesagt, ermoglicht Frau Henschels veranderter Welt- und
Selbstbezug ihr, eine Position jenseits von Exklusivitit und Fundamen-
talismus einzunehmen. Thr Bezug zur Tradition Goenkas (Weltbezug)
wird von Exklusivitit auf Pluralitdt umgestellt. Wihrend zuvor Loyali-
tatskonflikte und Theoriekonflikte derart brisant sind, dass sie bis hin zu
korperlichen Lihmungserscheinungen fiihren (alter Selbstbezug), gelingt
es Frau Henschel nun, ein entspanntes Sowohl-als-auch der Zugehorig-
keit bzw. Nicht-Zugehorigkeit auszuhalten (neuer Selbst- und Weltbe-
zug). Dies kann nur deshalb gelingen, weil sie eine dritte Reflexionsper-
spektive einnehmen kann, die ein Entweder-oder umgeht, und die als
neuer Modus des Seins angenommen wird. Die spirituelle Odyssee von
Frau Henschel lisst zudem deutlich werden, dass die hiermit verbunde-
nen religiosen Fragen und Probleme keine abstrakten Phinomene dar-
stellen, sondern im wortlichen Sinne existenziell berithren. Dementspre-
chend wird deren Losung leiblich, namlich als eine neue und entspannte
Form des Habitus reprisentiert.

Auch ihre mit Exklusivitit und Orthodoxie beladenen Konflikte mit
den fir sie bedeutsamen Lehrerpersonlichkeiten erscheinen nun ent-
scharft. Insbesondere die zuvor sehr kritisch erfahrene Beziehung zu dem
Assistenzlehrer Michael Ransom wird nicht nur reflexiver, sondern vor
allem auch konfliktfreier beschrieben:

Frau Henschel: Und ich habe ja gesagt, zwischendurch war ich dann auch
mal sauer auf Michael und ich habe auch gedacht/ Also Michael hatte mir
erzihlt, dass Goenka ihn ja natiirlich personlich ernannt hitte und gesagt
hat, dass er mochte, dass er Lehrer wird und so. Und dann dachte ich, also
wie konnte der den auswiahlen. Also Wutgedanken und Aversion und so.
Und um ehrlich zu sein, habe ich auch gedacht, also wie kann man nur so
eine ignorante Person zu einem Lehrer machen. Aber das ist jetzt weg. Also

266

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LERNPROZESSE UND KONTEXTURTRANSFORMATION

erstens mal, habe ich nicht das Gefiihl, dass ich irgendwas beurteilen kann
und dann weif$ ich auch, dass alles an irgendeiner Stelle seine Berechtigung
hat. Und fiir mich, wenn ich die Tradition nicht gehabt hitte, ich wire
nirgendwo hingekommen. Ich weif$ nicht mal, ob ich noch leben wiirde.

Auch in Hinblick auf fiir sie signifikante Sozialbeziehungen gelingt es
Frau Henschel, eine neue Sichtweise zu installieren und zumindest am
Beispiel von Michael Ransom auf Dauer zu stellen. Dem zuvor als ,,ig-
norante Person® abgewerteten Herrn Ransom wird nun nicht mehr mit
negativen Gedanken und Gefiihlen wie Eifersucht oder Wut begegnet.
In Bezug auf diesen Sichtwechsel wird nochmals der Aspekt der Dank-
barkeit aufgegriffen und in seiner existenziellen Bedeutung erneut deut-
lich gemacht: Ohne den Schulungsweg in der Tradition Goenkas wiiss-
te Frau Henschel ,,nicht mal, ob [sie] noch leben wiirde“. Insbesondere
aus dieser existenziellen Perspektive heraus werden die vorherige starke
Emotionalitit gegeniiber und der Konflikt mit Michael Ransom plausi-
bilisiert. In der Veranderung ihres Welt- und Selbstbezugs hat sich nicht
nur Frau Henschels Sichtweise auf ihren Lehrer Ransom veriandert (von
aversiv zu reflexiv), sondern auch ihre Sichtweise auf sich selbst. Dies
wird deutlich, wenn sie sich selbst gegentiber zum ersten Mal im Inter-
view eine reflexive Perspektive einnimmt. Sie beginnt nun, ihre eigenen
Wahrnehmungen und Erfahrungen zu relativieren:

Frau Henschel: Ich wiirde jetzt nicht behaupten, dass ich ihn [Michael
Ransom)] in jede Metta-Sitzung mit einschliefSe, aber es ist kein Gefiihl von
Aversion mehr da und ich weifs, dass er sein very best gibt und ich weifs
auch, wenn er nicht diese ganze Arbeit machen wiirde, die er macht, dann
hitte ich auch nicht meine Kurse machen konnen. Also er ist da in der
Reihe von denen, die einen selbstlosen Service anbieten, damit ich davon
profitieren kann. Und das steht tiber allem. So. Und wer weif3, vielleicht
hat er auch was anderes gesagt/ hat er auch die Worte gesagt, die er gesagt
hat, und ich habe sie aus Ignoranz falsch verstanden. Das weifS ich ja auch
nicht. Oder/ Jedenfalls bin ich in Frieden mit ihm und der Organisation.

In dieser Passage wird ebenfalls die Bedeutung verindert, die Frau Hen-
schel der Person Michael Ransom zuschreibt. Wahrend Ransom in vor-
herigen Interviewpassagen die Kompetenz des Lehrers abgesprochen
wurde, wird ihm nun anerkennend eine wichtige Leistung und Funk-
tion zugeschrieben (,selbstlos* Kurse managen). Gleichwohl geschieht
dies in Form einer Einklammerung: Frau Henschel wiirde ihn nicht in
»jede Metta-Sitzung“ miteinbeziehen, was unterschiedlich interpretiert
werden kann, aber eindeutig darauf hinweist, dass ihm keine sonderlich
grofSe Bedeutung zugesprochen wird.

Daruber hinaus dokumentiert sich in der kommunikativen Anerken-
nung der Leistungen Michael Ransoms ein Moment der Relativierung,
vielleicht sogar eine Markierung der eigenen Uberlegenheit: Indem Frau
Henschel die Limitationen von Ransom benennt, kann sie ihn einerseits

267

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

gewissermafSen in seinem personlichen samsara beobachten, andererseits
kann sie sich aber auf diese Weise auch von ihm distanzieren. Micha-
el Ransom gibt zwar ,,sein very best*, was aber implizit in ihren Augen
nicht mehr ultimativ, sondern relativ ist. Festzuhalten ist also, dass aus
Frau Henschels Perspektive der zuvor existenziell aufgeladene Konflikt
zwischen Ransom und ihr nun in eine distanzierte und funktionale Be-
ziehung tberfithrt wird.

Neben der verinderten Rahmung des Verhaltens von Ransom wird
auch Frau Henschels eigenes Verhalten neu interpretiert. Sie stellt es in
der Reaktion auf Ransom in Frage und reflektiert: ,,Kann ich das tiber-
haupt beurteilen?“ Hat er etwas Verletzendes gesagt oder habe ich das
nur in meiner eigenen Ignoranz so verstanden? Somit gelingt es Frau
Henschel tiber die Moglichkeit einer neuen Perspektive eine Reflexion
anlaufen zu lassen, durch die der Konflikt mit Ransom als organisatio-
nal bedingt bzw. funktional beschrieben werden kann und aus der die
eigene Wut und Krankung als Ignoranz gesehen werden kann. Erst von
diesem neuen Standpunkt aus gelingt Frau Henschel der ,,Frieden mit
ihm und der Organisation®.

Auch in Bezug auf ihre alltigliche und berufliche Lebensplanung
scheint sie einem ahnlichen Muster zu folgen. Die teleologische Streb-
samkeit, die in den oben aufgefithrten Passagen teils in konfliktreichen
Fundamentalismen endete, scheint nun einer pragmatischen Gelassenheit
zu weichen, mit deren Hilfe sie das Leben nehmen kann, wie es kommt:

Frau Henschel: Ich habe keinen Grund, dass es mir wirklich gut geht,
weil, das mit Robert geht jetzt zu Ende ab Februar und ich habe noch
nichts Neues. Also ich habe keine Ahnung, wie es mit mir weitergeht und
auch was ich mache. Aber ich bin innerlich so gelassen und ruhig und ich
wei/ Also ich frage mich, wie ich dazu komme. Ich denke mir manchmal,
moglicherweise bist Du dann ab Marz arbeitslos und so. Und aber es ist
alles in Ordnung. Also ich fiihle mich einfach/ (2) Es geht mir gut. (lacht)

In Welten ohne Grund zubause sein: ,,und ich habe so tief den
Wunsch, dass ich das irgendwie mache, was das Leben von mir will
und nicht was ich denke, was ich gerne hdtte*

Auch wenn die dufseren Umstande ihres Berufs keine positiven Perspek-
tiven bieten mogen und Britta Henschel nicht genau weifS, wie es ,,mit
mir weitergeht®, spiirt sie eine innere Gelassenheit. Thr ist wichtig, dass
es ihr gut geht, auch wenn sie ,,keinen Grund [habe], dass es mir wirk-
lich gut geht“. Diese Widerspriichlichkeit lasst sich nur durch die Be-
rucksichtigung verschiedener Beobachtungsperspektiven auflosen. Die
,»Griinde“, warum es ihr nicht gut gehen miisste, sind mit gesellschaftli-
chen Erwartungen unterfiittert, es sind also externe Griinde. Demgegen-
tiber steht die Beobachtung innerer Befindlichkeiten, die als von diesen

268

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LERNPROZESSE UND KONTEXTURTRANSFORMATION

externen ,,Griinden®“ unabhingig konstruiert werden kann. Frau Hen-
schel vermag zwei Perspektiven auf ihre Situation einnehmen. Die dabei
beobachtbare Divergenz wird mit der Priferenz und Betonung der eige-
nen Perspektive aufgelost. Frau Henschel stellt sich somit als von gesell-
schaftlichen Erwartungen emanzipierte, autonom tiber ihr Wohlbefinden
verfugende Person dar. Diese Unabhingigkeit ist mit einer emotionalen
Distanzierung gekoppelt:
Frau Henschel: Also ich habe ein Angebot, dass ich bei jemandem [be-
ruflich] einsteige, aber ich/ das weifs nicht, ob das Geld da/ das ist noch
eine Frage mit dem Geld. Aber ich merke, dass es mich innerlich nicht
beriihrt. Und ich wundere mich, aber ich vermute, das ist durch das Er-
lebnis aufSerhalb des Kreises zusammenhingt, dass mich das irgendwie
alles so bedingt tangiert. (lacht) (Husten) So.

Die hier prisentierte Emanzipation und Unabhingigkeit schrammt leicht
an der Grenze zum Nihilismus vorbei, der zu einer Auflésung von Be-
deutung und Verbundenheit fihrt, bekommt aber eine andere emotio-
nale Farbung. Die von Frau Henschel dargelegte Perspektive des ,,nur
bedingt tangieren[s]“ ldsst sich namlich auch derart verstehen, dass vor
dem Hintergrund einer besonderen Transzendenzerfahrung das imma-
nente Erleben an Bedeutung verliert. Die mit Bezug auf Transzendenz
markierte ,, Weltentsagung des Buddhismus“ (Chung 2009) birgt zwar
die Gefahr einer emotionalen Abgestumpftheit, reprasentiert aber gleich-
zeitig das Ideal der mit dem Begriff anarta bezeichneten Einsicht in die
Illusion des personlichem Begehrens. Der Verlust emotionaler Verwo-
benheit entspricht auf dieser Ebene dem Ideal der buddhistischen Sote-
riologie. Indem Frau Henschel hiermit einen neuen (potentiellen) Prob-
lembereich anspricht, dokumentiert sich nochmals in anderer Form die
oben angemerkte Kontexturtransformation, die sich immer auch als eine
Verschiebung von Problemdefinitionen bemerkbar machen muss (vgl.
Marotzki 1990, S. 338): Vor der Erfahrung, welche diesen Unterschied
herbeigefuhrt hat (,,Dip of Nirvana“), war Emotionalitit von grofSer
Bedeutung — beispielsweise in Hinblick auf die Lehrer, die Bindung an
die Tradition —, wodurch ein jeweils eigener Problembereich definiert
wurde (Loyalitit, Zugehorigkeit und die dadurch entstehenden Dilem-
mata und Konflikte). Doch nun scheint Emotionalitit keine solche Rol-
le mehr zu spielen.

Diese neue Haltung zeichnet sich erneut am Ende des Interviews ab,
wenn Frau Henschel dezidiert auf ihre gegenwartige Situation und auf
Projektionen in die nahe Zukunft eingeht:

Frau Henschel: Und einfach nur/ Ich gucke einfach, was passiert. Also/

Und ich kann mir auch vorstellen, Blumen zu verkaufen. Das ist ganz ab-

surd so. Ich habe noch nicht mal das Gefiihl, ich miisste in der [Branche]

bleiben. Also/ Aber ich habe keine Ahnung, wo es mich hinfiihrt. (4) Ja.

Und ich habe so tief den Wunsch, dass ich das irgendwie mache, was das

269

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

Leben von mir will und nicht was ich denke, was ich gerne hitte. Da habe
ich irgendwie gar kein Bediirfnis mehr danach. (5) Ja, so/ So sieht das aus.

Frau Henschel elaboriert hier einmal mehr ihre innere Perspektive auf
das Leben. Im Gegensatz zu der zu Beginn des Interviews deutlich gewor-
denen teleologischen Haltung, die sich in einem deutlichen Streben und
Suchen nach Befreiung ausdriickte, zeigt sie hier eine viel hingebungsvol-
lere Haltung zum Leben. Mit der Formulierung ,,Ich gucke einfach, was
passiert®, ist schliefSlich kein externes oder von Frau Henschel unabhin-
giges Etwas gemeint, sondern sie selbst und ihre Lebenszusammenhinge.
Wahrend vorher Stringenz und Strebsamkeit im Vordergrund standen,
sieht sie heute kontingente Moglichkeiten. Damit geht aber die oben be-
reits kurz angesprochene Gefahr von Gleichgultigkeit einher, die nicht
nur im Wortsinne das Gleiche giiltig setzt, sondern im Nihilismus endet,
in dem keinerlei Priferenz mehr gesetzt wird. Die Verschiebung von ei-
nem zielorientierten Streben zu einer pragmatischen Haltung der Ziel-
losigkeit ist fundamental.

Die Differenz zwischen den beiden Sichtweisen zeichnet sich also lo-
gisch durch eine Verschachtelung aus: die Logik, welche sie mit der Tra-
dition Goenkas verbindet, ist fur Henschel nur ein Teil der im Nachklang
der Begegnung mit dem Neo-Advaita-Lehrer erfahrenen und umfassen-
deren Wahrheit. Dementsprechend findet sich eine homologe Sichtweise
auf den Alltag und das Berufsleben: Alltag und Beruf sind nur Aspekte
eines limitierten Ausschnitts der Wirklichkeit (,,circle®), die ihre Sinn-
haftigkeit aus einer umfassenderen Perspektive verlieren. Auch in Bezug
auf Alltag und Beruf wird die Positionierung ,,beyond mind and matter*
zum transzendenten Referenzpunkt einer tibergreifenden Sinngebung.

Biografisch gesehen geschieht hiermit gleichsam ein spezifischer re-
entry der Form in die Form. Wahrend in Frau Henschels Kindheit die
christliche Religiositit — genauer: die christlich fundierte Sinngebung
durch die Referenz auf gefiihlsmafig verankerte transzendente Aspekte
— das Fundament allen Handelns und Denkens gewesen ist, geht diese im
Laufe der Adoleszenz verloren, worauthin sie in der religiosen Rezeption
buddhistischer Praxis eine Alternative findet, die jedoch - reflexiv unver-
mittelt — weiterhin den Keim des Zweifels mitfuhren lasst.

Religio

Mit der semantischen Figur ,,aufSerhalb des circle“ findet Britta Hen-
schel zu einer transzendental formatierten Referenz zuriick. Erst vor
dem Hintergrund eines erlebten Zustands jenseits des Erlebens (,,beyond
mind and matter“) bekommen ihr Leben und die vielen Auseinanderset-
zungen einen Sinn (ndmlich dass sich diese von nun an buchstédblich als
absurd darstellen). Ihre eigene Geschichte — und damit die fundierende

270

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LERNPROZESSE UND KONTEXTURTRANSFORMATION

Sinngebung durch Religion — verschwinden damit jedoch nicht, sondern
konnen im Sinne einer religio angeeignet werden, ndmlich in Form ei-
ner versohnenden Riickkehr, die das eigene Sein annehmen lasst, ohne
es jedoch durch religiose Projektionen aufzuladen, die dieses Sein erneut
spalten wirden. Die religio geschieht mit Reflexion — Affirmation und
Zweifel finden zu einem ubergreifenden Arrangement zueinander, wel-
ches sowohl den Zweifel als auch die religiose Aufladung der spirituellen
Praxis von nun an unbedeutend erscheinen lassen. Der in den buddhis-
tischen Lehren mit dem ,,Stromeintritt® indizierte Wegfall des Zweifels
ist aus dieser Perspektive also keineswegs als hellseherische Allwissenheit
zu verstehen, sondern manifestiert sich vielmehr als eine neue epistemi-
sche Haltung, aus deren Perspektive der Zweifel soteriologisch bedeu-
tungslos ist. Ebenso bedeutet die Einsicht in die Nichtigkeit der Person-
lichkeit nicht, dass das subjektive Empfinden aufhort.

Im Sinne der Lernen IlI-Erfahrung wird aber auf der erfahrungsmafSi-
gen Ebene realisiert worden sein, dass es keinen stabilen inneren Person-
lichkeitskern gibt. Ubrig bleibt allein die Riickbindung an jene sozialen
Geflige, denen sich das eigene Leben verdankt — aus Perspektive einer
Offenheit gegentiber den Chancen und Gelegenheiten, welche das Leben
bereitstellt. Die sich hiermit dynamisierenden Selbst- und Weltverhalt-
nisse erscheinen selbst als Form — und zwar als eine reflexive, sich selbst
zugleich affirmierende wie auch transzendierende Form.>*®

Nach der zuletzt referierten Passage endet das Interview nach einigen
methodischen Nachfragen an den Interviewer. Die Formulierung ,,Ja, so/
So sieht das aus® lasst sich damit als konkludierend-ritualisierte Form
fiir die Beendigung des Gesprichs lesen: Es ist nun alles gesagt worden.

III.4 Erkennen ist Tun —
Praxen, die weitere Praxen evident werden lassen

Mit dem Beispiel Frau Krafts haben wir aufzuzeigen versucht, wie spe-
zifische Erfahrungen innerhalb der Praxis zur Entstehung epistemischer
Evidenzen fiuhren, die den weiteren Gang von Sozialisation und Er-
fahrungen rahmen. Im Sinne einer praxistheoretischen Perspektive gilt
hier mit Maturana und Varela das Primat des neurobiologischen Kon-
struktivismus: ,,Jedes Tun ist Erkennen, und jedes Erkennen ist Tun.“
(Maturana/Varela 1987, S. 32) Die Fallanalyse zeigt zum einen auf, wie
doing religion funktioniert, das heif$t unter welchen Bedingungen Glau-
bensvorstellungen — hier die Idee vom bewussten Sterben — als real emp-
funden werden und durch welche Art von Setting solche Empfindungen

248 Genau im Sinne der leeren Selbstreferenz des Formkalkiils von Spencer-Brown
(2005), das ein Reflexionsverhiltnis konstituiert, ohne dabei in eine stabile
Ontologie einrasten zu miissen.

27T

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

(re)produziert werden konnen. Letzteres wird erst durch intensive, die
Konzepte in der Leiblichkeit verankernde Praxen méglich. Dadurch wird
der Buddha Amitabha real und der Lama als eine Verkorperung der mit-
fuhlenden und helfenden Aspekte Amitabhas erkennbar. Es wird dartiber
hinaus deutlich, was es fiir ein sprach- und reflexionsfihiges menschli-
ches Wesen bedeutet, dies zu tun. Fur die Beruhigung des Zweifels im
Glauben ist der Dritte — also Kommunikation — vonnoten. Abstrakt for-
muliert gelingt Frau Kraft die Konversion zum tibetischen Buddhismus
durch ein besonderes Arrangement, das vor allem durch die Ich-Du-Re-
lation zur verstorbenen Mutter getragen wird. Nur der gefithlte Geist
der Mutter vermag die notwendige emotionale Kraft zu generieren, um
den ,,Gruppenzwanggeist“ in einer Weise zu nutzen, die an die Refle-
xionsangebote des tibetischen Buddhismus als Glauben andocken lasst.
Die Vernunft — und die hiermit verbundene Moglichkeit des Zweifels
— ist damit zwar nicht suspendiert, wird jedoch an einen Ort verscho-
ben, der die Stabilitat der gefiihlten spirituellen Praxis nicht stort. Glau-
be und Wissenschaft konnen in einem solchen Arrangement koexistie-
ren, ohne einander in Frage stellen zu miissen. Im Sinne Deweys (1986,
S. 14f.) gelingt hier die Integration der shifting scenes in die imagindre
Totalitit eines befriedigenden Selbst- und Weltbezuges und damit einer
Praxis, die sich fortwahrend sowohl in ihrem Geltungsbereich als auch
in ihren Grenzen reaktualisiert.

Diese Praxis generiert als Tun (doing) die Evidenzen, welche die weite-
ren Schritte der Praxis evident erscheinen lassen. In diesem Kapitel wer-
den wir zunachst auf Lama Ole Nydahl, einen weiteren Reprasentanten
des Diamantweg-Buddhismus, schauen. Im Vergleich mit der Zen- und
der Vipassana-Meditation werden hier andere buddhistische Praxisfor-
men in den Blick genommen, die entsprechend auch andere Zyklen der
Evidenz und Praxis hervorbringen. Vor diesem Hintergrund wird die
Frage aufscheinen, ob unterschiedliche Traditionen mit unterschiedli-
chen Formen bzw. Verkorperungen von Erkenntnis einhergehen.

Hingabe an den Lama — Verkorperung des tantrischen Segens

Zunichst schauen wir auf einige Ausschnitte aus dem Interview mit
Lama Ole Nydahl, dem Lehrer, der die in der Falldarstellung von Frau
Kraft erwiahnten Phowa-Kurse anleitet, um zu sehen, ob sich hier die
Evidenzen und Reflexionsperspektiven in homologer Weise verzahnen.

Ole Nydahl ist zum Zeitpunkt des Interviews 73 Jahre alt und gilt als
Griinder wie auch als spirituelle Leitfigur der mittlerweile global verbrei-
teten Zentren des Diamantweg-Buddhismus.

Wir beginnen mit einer Interviewsequenz, in der Ole Nydahl sowohl
in Hinblick auf seine Lehrerrolle als auch in Bezug auf seine Praxiser-
rungenschaften auf seinen Expertenstatus verweist:

272

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ERKENNEN IST TUN

Ole Nydabhl: Beim Tod, bin ich, Tod bin ich ja der Experte, nicht? Ich
habe wohl hundert, die haben jetzt gerech/ ausgerechnet: So hundert-
zwanzigtausend Menschen das bewusste Sterben beigebracht [...] Phowa
heifSt das. Und dann lernt man/ meditiert da auf den roten Buddha hoch-
ster Freude oberhalb seines und schiebt dann das Gewahrsein thh. durch
die Schideldecke hoch und hinterher haben die Leute Locher im Kopf.
Ich selbst hab/ ich wurde mal gecheckt, oben in Hamburg, weil die Leu-
te wollten sehen, dh die wollten sehen, was Meditation macht, nicht [...].
Kernspin [...] Ja, ja, das wollte er wissen. Und dann (amiisiert) fanden sie
sieben Locher auf meinem Kopf, nicht? Vom Phowa, vom Hochschleu-
dern des Bewusstseins.

In unserem Zusammenhang ist einerseits der Verweis auf die immen-
se Lehr- und Ubungspraxis des Lamas von Bedeutung (,,hundertzwan-
zigtausend Menschen das bewusste Sterben beigebracht®), andererseits
ist der Verweis auf die Evidenz der dufSeren Zeichen von Interesse. Die
Locher in den Kopfen der Praktizierenden werden auch von dritter Sei-
te, namlich aus Perspektive einer objektivierenden medizinischen Un-
tersuchung bestatigt. Diese Zeichen sind als Hinweis auf den metaphy-
sischen Kausalnexus anzusehen, der mit der Phowa-Ubung verbunden
wird (,,vom Hochschleudern des Bewusstseins®).

Der sozialwissenschaftliche Forscher wird sich an dieser Stelle wieder-
um eines Urteils dartber enthalten mussen, ob der hiermit vollzogene
Konnex stimmt.?* Dies hindert uns jedoch nicht daran, wie bereits bei den
anderen Interviews im Sinne der ,,Einklammerung des Geltungscharak-
ters“ (Mannheim 1980, S. 88) davon auszugehen, dass fiir den Sprecher
nicht nur in dieser Hinsicht Evidenz besteht, sondern auch in Hinblick
auf die mit dem tibetischen Buddhismus verbundenen metaphysischen
Implikationen (,,Beim Tod, bin ich, Tod bin ich ja der Experte, nicht?<).

Im folgenden Interviewausschnitt schildert Ole Nydahl unter Nennung
einiger spezifischer Details, wie er in der Vermittlung der Phowa-Ubung
ebendiese selbst vollzieht:

Ole Nydabl: Ja. Ich zieh sie hoch, klar, klar, klar, also man

Interviewer: Du leitest nicht nur an, sondern machst genau denselben
Zustand.

Ole Nydahl: Ohne, ohne ist es nicht Diamantweg. Dann ist es nur so eine
intellektuelle Erklirung. Nein-nein, muss es (klatscht in die Hande) selbst
tun und dann kommt es, nicht? (Interviewer: Ja) Ja-ja. Das muss man,
das ist notig. Und ich hatte so phantastische Lehrer, also den ersten wie-
dergeborenen Lama Tibets, der Karmapa, unser Hauptlehrer, nicht? Der

249 Der Sozialwissenschaftler verfiigt weder tiber die medizinische oder psycholo-
gische (etwa psychosomatische) noch tber die spirituelle Kompetenz, hier ein
Urteil fillen zu konnen. Es bleibt nur die Haltung eines methodologischen Ag-
nostizismus, in der die Aussagen der interviewten Akteure als Ausdruck spe-
zifischer Selbst- und Reflexionsverhiltnisse wahr-genommen werden miissen.

273

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

er war, der sechzehnte Karmapa war Han/ man/ Hauptlehrer von meiner
Frau und mir/ jetzt haben wir den siebzehnten und wir haben ganz vie-
le tiichtige Lehrer und so weiter Ja, WIRKLICH, Hannah und ich waren
vier Jahre im Himalaya, nicht? Vier, vier Jahre, ja: Achtundsechzig bis
zweiundsiebzig waren wir im Himalaya und haben da meditieren gelernt
und [...] du kriegst ein Loch in Kopf. [...] Also ist ne Atmung und man
ruft, man erweckt ein Kraftfeld. Innerlich, wie duferlich. Und das ist, was
zieht, nicht? Stellt sich ein, das Gewahrsein, nicht? Man schickt das Stufe
nach Stufe hoch bis zur Schideldecke und dann mit (macht ein Geriusch)
dann geht man hoch. Und nach einiger Zeit dann fangen die Leute an
Kopfweh zu kriegen und innerhalb von ein paar Tagen, nicht, das/ jetzt
werde ich ein bisschen mehr Zeit nehmen, aber sagen wir, drei-vier Tagen
haben sie alle ein Loch im Kopf. Kommen wir hin und man kann beriih-
ren und da ist n Tropf/ Bluttropf, oder man beriihrt es ganz leicht und die
sind sehr empfindlich (Interviewer: Ja.) und das BLEIBT dann hinterher.
Es geht nicht wieder weg. Die Verbindung, die man da hat, diese energe-
tische Verbindung durch den Korper, den, der bleibt.

Interviewer: Also das zu erfahren, woll, wenn man das/

Ole Nydabhl: Ja, das ist es, das ist/ fangt man WIRKLICH, dass das das
grofste Geschenk ist.

An dieser Stelle wird nochmals im Detail deutlich, dass es sich bei der Pho-
wa-Ubung um eine korperorientierte Praxis handelt, in der sich Konzepte,
Visualisierungen und bestimmte yogische Atempraxen in besonderer Wei-
se verzahnen. Dartiber hinaus wird auf die Autoritdt der Traditionslinie
verwiesen. Kein geringerer als der oberste Linienhalter der Karma Kagyu-
Tradition — namlich der 16. Karmapa — und weitere ,,tiichtige Lehrer* aus
der Tradition hitten Ole Nydahl in Meditation unterwiesen. Die Evidenz
der eigenen leiblich vollzogenen Praxis wird hier also erneut durch signi-
fikante Dritte kommunikativ stabilisiert. So wie bei Frau Kraft die Ubung
erst in der gemeinschaftlichen Praxis und in der kommunikativen Vermitt-
lung zugleich als gefiihlt und metaphysisch sinnhaft erscheint, sind auch
Ole Nydahl und seine Frau ihrerseits in eine Ubertragungslinie eingebun-
den, durch die das Vermittelte seinen Sinn erhalt.

Worin zeigt sich nun aber der motivierende Sinn fiir Ole Nydahl? Zur
Ergriindung dieser Frage schauen wir abschliefSend auf eine weitere Inter-
viewsequenz, in der er von einem besonders intensiven Erlebnis berichtet,
namlich wie er die Phowa-Praxis fur einen verstorbenen Schiler vollzieht,
obwohl er selbst nach einem schweren Unfall im Krankenhaus liegt:

Interviewer: Und ih wenn man das macht dann ist das innerlich eine
Freude, oder so, ([Name]: Ja-ja) wenn man da ist. Also Amitabha ist das?
(Ja-ja, Amitabha. Ist das)

Ole Nydabhl: RIESIGE Freude. RIESIGE Freude. Das, also das, wenn man
DAS kriegt, das ist das grofSte Geschenk.

274

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ERKENNEN IST TUN

Interviewer: Und das ist einfach ein Zustand der Leere? Oder, oder wie,
oder der Freude, oder der, oder der ih der Prisenz, oder wie kann man
das beschreiben?

Ole Nydabhl: Eins der riesigen Wonne, nicht und dann ,,Bing®, alles da,
ich war ich war IM Buddha drin. Bei meinem, also bei meinem Unfall
da, da war ich VOLL, VOLL in ihm drin und dann [...| und dann hab ich
das getan. Dann habe ich es, dann bin ich mit ihm rausgegangen, ich hab
ihn abgeliefert da. Dann war die Wonne so grofS, also einige Zeit war ich
nicht voll bewusst und dann, als ich da war, dann befand ich mich auf
der rechten Seite vom Buddha und ich hab gedacht: Ei- und ich gesehen,
so ei- dasselbe Profil, wie, wie Shamarpa eigentlich. Ja-ja. Und. so eine
knubbelige Nase und alles, und der war/ und dann hab ich gesagt: Ja, hm-
hm, ja dann wollt ich sehen, was war, dann war ich aus ihm raus, dann
hatte ich die ganze Gegend gesehen und weil mein Geist vor allem eben
Schiitzer Schutz (Interviewer: Hm-hm, hm-hm) also so wirklich, nicht?
Ich denke immer: Was ist hier zu schiitzen, nicht?

Interviewer: Und das siehst du alles sehr klar [...]

Ole Nydabhl: Ja-ja, ich sehs voll, ich seh da: Ja, haha: Da ist ein (unver-
standlich) da ist ein Eck, da, wenn etwas passiert, konnte man das tun,
nicht? Und so weiter, und das hat sich so ausgewirkt, dass ich da war
dann raus aus dem roten Buddha rauf: Da habe ich gewusst: Ich musste
wieder zuriickkommen, nicht? Ich konnte nicht oben bleiben. Ich hab fiir/
Hannah war da, [Name] war da, wie alle, die Arbeit war da. Aber dann
bin ich rum und das letzte, was ich dann gesehen habe auf dem Weg, das
waren die kleinen Tierchen, die die noch kleineren und Krankheitserreger
gegessen haben. Nicht? Und dann mit diesem Gefiihl: Ah, in Ordnung,
dann bin ich wieder in den Korper und dann safSen sie rechts und links
Hannah und [NAME]. Rechts und links von mir. Das war spannend.
War schon. [...]

Interviewer: Also praktisch, wenn ihr erfahrt, da ist jemand, der stirbt.

Ole Nydabhl: Ja, dann kriege ICH den. oder, oder der dann dh dann prak-
tisch einen Kontakt aufnehmen. Kann man ihn retten, ja-ja, geistig, oder
Geistigen Kontakt und dann schicken.

Der Interviewer fragt zunichst nach der mit der Phowa-Meditation ver-
bundenen Erlebnisqualitit und verweist auf den in der Meditation vi-
sualisierten roten Buddha Amitabha. Lama Ole Nydahl spricht daraufhin
von der Erfahrung riesiger Freude und betont, dass es sich um das ,,grof-
te Geschenk“ handele, wenn einem diese Erfahrung zuteilwird. Als Ant-
wort auf die Frage nach der Spezifizierung der Erfahrungsqualitit glei-
tet die Erzdhlung nahtlos in die Schilderung einer konkreten Erfahrung
tber, die der Lama wihrend eines Krankenhausaufenthaltes gemacht
hat. Er scheint dort ,,eins“ zu sein mit ,,der riesigen Wonne* und erfahrt
sich schlagartig (,,Bang“) mitten ,,im Buddha drin“. Anschlieffend be-
ginnt er damit, den Verstorbenen beim Buddha abzuliefern, wobei sich

275

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

wohl Phasen von klarer und weniger klarer Bewusstheit abwechseln. Ins-
gesamt mutet die Szene lebendig und farbig an und der Lama tritt durch
den Segen der Buddhas als aktiver Schiitzer auf, der etwas fiir seinen
Schiiler tun kann. Zugleich scheint die Riickbindung an weltliche Auf-
gaben auf. Die Gedanken an seine Verpflichtungen gegentiber den Schii-
lern und Hannah, seiner Ehepartnerin, weisen den Lama darauf hin, dass
er nicht in den Ekstasen des Buddhahimmels verbleiben kann, sondern
zuriickkehren muss. Diese Bewegung wird schliefSlich vollzogen und die
Riickkehr zu den vertrauten Menschen, die am Krankenbett stehen, wird
als schon erlebt. Die Imagination der Krankheitserreger und ihrer Vertil-
gung durch andere Organismen symbolisiert den Krankenhauskontext
wie auch die Bearbeitung der eigenen korperlichen Versehrtheit.

In hoch verdichteter Form verweben sich in dieser Szene ein personliches
Drama (namlich ein schwerer Unfall in Folge eines Fallschirmsprungs), die
am Krankenbett vollzogene spirituelle Begleitung eines verstorbenen Schu-
lers, der Vollzug der Visualisierung und die hiermit einhergehende Eigen-
dynamik in der evozierten Szenerie, die Bindung an den eigenen Lehrer,
die Verantwortung gegentiber den eigenen Schiilern und das Warten der-
selben am Krankenbett sowie nicht zuletzt das mit all dem einhergehende
phianomenale Erleben und die damit zusammenhingende riesige Wonne.

Im Angesicht der Zusammenschau dieser Aspekte verwundert es nicht,
dass der Sprecher gerade diese Szene als Referenzerlebnis ansieht, an dem
das Geschenk der Phowa-Meditation erfahrbar wird. Vor dem existenzi-
ellen Hintergrund des eigenen Unfalls erscheinen die imaginierten Welten
des tibetischen Buddhismus fiir den Erlebenden besonders real.

Da vermutlich bereits mehrere tausend Mal wiederholt, kann die Pho-
wa-Visualisierung auch im Krankenhaus nahezu spontan, eben habitua-
lisiert ablaufen. Sie vermittelt gerade hier den Lama als einen geistigen
Akteur, der auch im Angesicht von korperlichen Widrigkeiten seine Sinn-
bestimmung findet: namlich von sich selbst zu abstrahieren, um anderen
zu helfen. Dies wiederum ist in den rekursiven Zusammenhang eingebet-
tet, dass er Shamarpa, seinem eigenen Lehrer, begegnet, wodurch er den
Segen bzw. die Ermichtigung erfihrt, anderen dienen zu konnen. All dies
erscheint nicht fraglich, sondern vollzieht sich hier in nattrlicher Wei-
se. Der traumgleiche Charakter der Imagination prasentiert sich in Hin-
blick auf deren gefiihlte Intensivitat als Realitit. Im Buddha die Wonne
zu spuren, d. h. in dieser spezifischen spirituellen Tradition geborgen zu
sein, steht hier synonym mit der Praxis anderen Wesen zu dienen, um an
dem mit diesem Mitgefiithl verbundenen Gliick partizipieren zu konnen.

Es kann festgehalten werden, dass in dieser Szene die Form des Leh-
rers in Meisterschaft zum Ausdruck kommt: Die Phowa-Ubung ist hier
nicht mehr Ubung, sondern vollzieht sich als habitualisierte Praxis eines
Arrangements, das den Praktizierenden in genau jenen Selbst- und Welt-
beziigen hervorbringt, die fir den tibetischen Buddhismus konstitutiv

276

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ERKENNEN IST TUN

sind. Das Mahayana-Ideal (zum spirituellen Fortschritt anderer Wesen
beizutragen) und der Tantrismus (sich mit der Projektion des Idealselbst
tiber die mimetische Identifikation mit den Autorititen der Tradition zu
verschmelzen) finden in der Selbstvergessenheit dieser Praxis zusammen.
Fiir den Praktizierenden besteht kein Grund zu zweifeln, wenn er die
Frucht der Wonne erfihrt und die Transzendenz in die Immanenz pha-
nomenalen Erlebens geholt wird — und zwar dadurch, dienen und lieben
zu konnen und hiermit niitzlich und geliebt zu sein.

Wiederum abstrakt formuliert treffen wir hier auf eine generalisier-
te Ich-Du-Relation, die in jedem Vollzug der Phowa-Praxis in sich selbst
eintritt und so ihre phianomenale Evidenz aktualisiert, wodurch sich zu-
gleich die Realitat der mythischen Welten des tibetischen Buddhismus
aktualisiert. Die ,,innerste Privatheit der Du-Subjektivitat® ist ,,ein eben-
so unzulanglicher Raum wie die mythologischen Dimensionen, in denen
die himmlischen Heerscharen schweben®, formuliert Gotthard Giinther
(1975, S. 61f.) und weist damit auf den Kontexturabbruch hin, der das
Sein mit dem Tode konfrontiert.

Sich stattdessen im Imaginiren einzurichten, wo bereits das seinslo-
gisch nicht zugingliche Du als Reflexion konstituiert ist, eroffnet demge-
geniiber eine transzendente Welt, die diesseitig gefiihlt wird. Im Fall von
Ole Nydahl verschrinken sich zudem die inneren Zeichen mit externen
Evidenzen. Hiermit gelingt gewissermafSen eine Naturalisierung der Tran-
szendenz: Die von den Medizinern erstellten Bilder der Schideldecke na-
turalisieren die Transzendenz, ebenso wie es die bei der Uberpriifung der
Schiiler gefundenen Stigmata zeigen. Was sie zeigen bzw. die Frage, ob
und worin genau der Konnex zwischen Ubung, Zeichen und Bezeichne-
tem besteht, erscheint angesichts des Zeichens unbedeutend. Man sieht es
doch! Wieder gelingt performativ der Kurzschluss zwischen der eviden-
ten Sphire des Seins und der per se durch das Bewusstsein nicht erreich-
baren Spharen, die jenseits des Kontexturabbruchs liegen. In diesem Sin-
ne fallen hier Weltbezug und Weltsicht, Praxis und Theorie zusammen.

Nur in der Praxis kann vollzogen werden, was aus dem Blickwin-
kel der theoretischen Vernunft nicht moglich ist: die Ruckbindung der
Transzendenz in die Immanenz. Ole Nydahl verkorpert vor diesem Hin-
tergrund buchstablich die Reflexionsperspektiven des tibetischen Bud-
dhismus. Bei ihm riickt die Alteritdt in den Vordergrund als eigentlicher
Schlussel zur Praxis. Sowohl in der Imagination des eigenen Lehrers
als Buddha wie auch in der Ubernahme der Lehrerrolle wird das Ich-
Es-Verhiltnis tiber die Projektion des Ich in ein vermittelndes Du tran-
szendiert, was wiederum der eigenen spirituellen Praxis enorme Evidenz
verleiht. Hierin — ndamlich anderen zu helfen — liegt die ,eigentliche Be-
deutung der Phowa-Praxis“, wie Seegers (2013, S. 273) formuliert. Und
dies im Alltag, ja sogar am Krankenbett zeigen zu kénnen, kann als Be-
weis dafiir gesehen werden, dass Nydahl auf einer habitualisierten Ebene

277

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

verstanden hat, worum es im tibetischen Buddhismus geht: das eigene
Ich auf Basis tantrischer Visualisierungen zu transzendieren, da dieses
monokontextural — und damit sterblich ist.

Diese Bewegung gelingt freilich nur aus der Perspektive eines Selbst,
das all diese Selbst- und Weltverhaltnisse mitfithrt. Im Anschluss an De-
wey handelt es sich bei diesen Prozessen selbstredend um imaginative
Projektionen, die sich aus Quellen speisen, die nicht der willentlichen
Entscheidung unterliegen. Erst auf dieser Basis kann die ,,idea of the in-
tegration of the shifting scenes of the world into that imaginative total-
ity we call Universe“, von der Dewey (1986, S. 14f.) spricht, an Kraft
und Plausibilitit gewinnen.

Im Sinne der rekursiven Einheit von Erkennen und Tun wird hier also
qua Projektion ein spirituelles Universum aufgebaut, das als gefiihlte
Imagination wiederum Erleben und Handeln pragt.

Shikantaza — Verkorperung des Soto-Zen im ,nur Sitzen™

Wie aber kann sich die rekursive Stabilisierung als selbstevidente Praxis in
einem buddhistischen Schulungssystem darstellen, das in seiner Selbstbe-
schreibung explizit beansprucht, auf religiose und spirituelle Konzepte so-
wie jegliche Form der Imagination und Projektion zu verzichten?

Als Musterbeispiel ziehen wir hier die Soto-Schulen des Zen-Buddhismus
heran, da sie im Gegensatz zum Rinzai-shii zudem auf das Konzept einer
spirituellen Entwicklung verzichten, weshalb selbst Erleuchtungserfahrun-
gen wie kensho und satori innerhalb der Schulung keine hohere Bedeutung
zugewiesen wird. Ubrig bleibt einzig das reine Sitzen (jap. Shikantaza),
denn hierbei fallen Ziel und Praxis zusammen. Gleichsam als Methode
ohne Methode offenbare sich dabei, worum es im Zen eigentlich geht.

Gleichzeitig wird jedoch markiert, dass es sich bei diesem Sitzen nicht
um ein gewohnliches Sitzen handelt. Lassen wir hier zunachst Meister

Dogen sprechen, der den Soto-Zen im 13. Jahrhundert nach Japan ge-
bracht hat:

»Nur sehr wenige Menschen wissen, dass nichts anderes zu tun als zu
sitzen der Buddha-Dharma selbst ist, und dass der Buddha-Dharma
selbst nichts anderes ist als nur zu sitzen. Auch wenn einige mit dem
Korper verstanden haben, dass das Sitzen der Buddha-Dharma ist, hat
niemand das Sitzen als das Nur-Sitzen erkannt. Wie kann dann irgend-
einer den Buddha-Dharma bewahren und ihm als dem [wirklichen] Bud-
dha-Dharma vertrauen? Deshalb gibt es das Sitzen mit dem Geist, was
nicht dasselbe ist wie das Sitzen mit dem Korper. Es gibt das Sitzen mit
dem Korper, was nicht dasselbe ist wie [die Vorstellung des] Loslassens
von Korper und Geist. Wenn man schon dort angekommen ist, stimmt
die Praxis vollkommen mit dem Verstindnis iiberein, und so iibten die
Buddhas und Vorfahren. Sakyamuni Buddha wandte sich an eine grofSe

278

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ERKENNEN IST TUN

Versammlung: ,Wenn ibr in der vollen Lotushaltung sitzt, werdet ibr
den Korper-Geist des Samadhis erfabren und viele Menschen werden
die Wiirde und Tugend dieser Haltung achten. Wie die Sonne die diese
Welt erbellt, klirt und befreit der Samadhi von einem schlifrigen, trigen
und melancholischen Geist. Der Korper ist dann leicht und ohne Mii-
digkeit. Die Wabrnehmung und das Bewusstsein sind auch leicht und
beweglich.* (Dogen-Zenji 2008, S. 328; Hervorhebungen im Original).

Schon in diesem paradigmatischen Zitat wird deutlich, dass eine be-
stimmte korperliche Haltung, namlich der aufrechte Lotus-Sitz pars pro
toto die Zen-Haltung reprasentiert, oder um mit Cassirer zu sprechen
die symbolische Prignanz auszudriicken vermag. Demnach fasst diese
korperliche Haltung als ,,,sinnliches® Erlebnis zugleich einen bestimm-
ten nicht-anschaulichen ,Sinn‘ in sich“ und bringt diesen ,,zur unmittel-
baren konkreten Darstellung® (Cassirer 1994, S. 235).

Das Sesshin als mehrtigige Ubungsperiode intensiven Sitzens bildet —
homolog zum Phowa-Kurs im Diamantweg-Buddhismus — die Laborsi-
tuation, in der diese Haltung in rituell geschiitztem Rahmen eingetibt und
habituell verkorpert werden kann. In welcher Form aber verzahnen sich
hierbei Erleben, Erkennen und Praxis? Oder anders herum gefragt: Was
gewinnen Zen-Schiiler dadurch, dass sie nur sitzen, und wie stabilisiert
sich solch eine Praxis, damit sie fiir zuktnftige Praxen instruktiv bleibt?

Wie sich in vielen Interviewgespriachen gezeigt hat, kommt in diesem
Prozess der Auseinandersetzung der Praktizierenden mit den wihrend
des Sitzens erfahrenen Schmerzen eine besondere Rolle zu. Die strenge
Sitzhaltung — in der Regel ist gefordert, in Lotus- bzw. zumindest in Hal-
blotusstellung zu sitzen — und das Primat, sich kein bisschen zu bewegen,
geht nach langeren Sitzperioden unweigerlich mit intensiven Schmerzen
in den Knien oder anderen Gelenken einher.

Was aber bedeutet die Konfrontation mit dem Schmerz fir die Pra-
xis? Zur Beantwortung dieser Frage schauen wir auf einige Interview-
ausschnitte mit Langzeitpraktizierenden. Herr Meyer ist zum Zeitpunkt
des Interviewgesprachs 53 Jahre alt und praktiziert seit mehr als 30 Jah-
ren Zen im Rahmen der Zen-Vereinigung Deutschland:

Interviewer: Aber man bleibt sitzen dann. Innerlich quasi tobt es und man
bleibt aber trotzdem sitzen?

Herr Meyer: Ja, auch das kann man noch ein bisschen unterscheiden. Die
Frage ist ja auch, wie man sitzt und eben wenn es gelingt, und ich denke,
das ist eigentlich der beste Umgang damit. Der beste Umgang ist wirklich
absolut unbeweglich zu bleiben. Aber das ist eigentlich, wenigstens fiir
mich ganz personlich oder in meiner Geschichte der Punkt, wo ich quasi
meine Widerstinde iberwunden habe. Aber solange ich im Widerstand
bin, kommt es meistens auch dazu, dass ich nicht unbeweglich sitze, son-
dern mich auf dem Kissen schon mal hin und her ruckel oder versuche
in der Haltung eine etwas schmerzfreiere Position zu finden. Ja. Aber ich

279

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

stehe nicht auf. So nicht. Ich gehe nicht raus aus der Haltung, aber wenn
ich sehr arg kampfe, wenn ich sehr genervt bin von dem Schmerz, dann
siecht man das wahrscheinlich auch duferlich. Da sitze ich nicht mehr
ganz so in guter Spannung und aufrecht, aber im Regelfall so bei lange-
ren Sesshins so kommt dann nach zwei, drei Tagen zu dem Punkt, wo ich
einmal richtig/ tja, wie kann man das sagen? Wo gar nichts mehr ging,
wo man solange wie die kraftemifSig an einem Nullpunkt angekommen
ist und danach kommt meistens eine wirkliche Akzeptanz, dessen was da
ist. Und danach habe ich oft erlebt, dass ich dann ganz unbeweglich sit-
zen kann, trotz Schmerz. Dass ich nicht mehr kiampfe mit dem Schmerz,
nicht mehr diskutieren, nicht mehr so viele Sitze produzieren, sondern
mich trotz Schmerz dann wieder auf andere Dinge konzentrieren kann,
auf die Gegenwart, auf die Unbeweglichkeit. So, und das wo ich dann
in die Phase reinkomme, wo der Widerstand aufgelost ist. Und dann ist
der Schmerz nahezu uninteressant oder dann ist der Schmerz nahezu un-
bedeutend und unwichtig. Und dann hat man es leicht zu sagen, dass

Schmerz auch die Konzentration férdert. Dann ist das auch so. Aber vor-

her ist das meistens dann eine ganz personliche massive Auseinanderset-

zung, wo auch nichts Theoretisches hilft. Das ist einfach schon massiv.

Und das tiber Jahre und immer wieder und immer wieder. Ist an der Stelle

kein Wellnessprogramm.

Herr Meyer verweist zunachst auf eine typische Dynamik, die viele Zen-
Schiiler wihrend eines mehrtigigen Zen-Sesshins erfahren. Nicht zuletzt
durch die Sitzhaltung induziert, entstehen starke Schmerzen. Der Versuch,
dem Schmerz durch kleine Bewegungen oder der Suche nach einer weni-
ger spannungsvollen Position auszuweichen, fithrt nicht zur Linderung.
Die Praxis zeigt, dass allein die Einnahme einer akzeptierenden inneren
Haltung als Losung tibrig bleibt, um dem Schmerz begegnen zu konnen.

Eine solche Haltung besteht jedoch auch beim erfahrenen Praktizieren-
den noch nicht zu Beginn des Sesshins, sondern manifestiert sich erst nach
zwei bis drei Tagen — und zwar als Konsequenz der inneren Kapitulation
(» Wo gar nichts mehr ging, wo man [...] kraftemafSig an einem Nullpunkt
angekommen ist“). In Folge der Selbstaufgabe verschwindet der Wider-
stand gegen die Situation im Allgemeinen und damit die Schmerzen an
sich — korperliche und geistige Gegenwart fallen zusammen. Als zunichst
paradox anmutende Wirkung wird es dadurch maoglich, in einer sehr sta-
bilen und unbewegten Form zu sitzen, wenngleich weiterhin Schmerzen
bestehen. Da sich die Agonie aufgelost hat, kann der Schmerz als Hilfs-
mittel wahrgenommen werden, um sich noch besser zu konzentrieren. Die
Schmerzempfindung selbst verliert demgegeniiber an Bedeutung.

Die Auseinandersetzung mit dem Schmerz miindet hier in eine be-
stimmte Dramaturgie, die einem fiir den erfahrenen Praktizierenden vor-
hersehbaren Verlauf folgt: Zunichst herrscht erheblicher Widerstand
und Kampf, dem ab einem entsprechenden AusmafS an Verzweiflung
die Hingabe an die Situation folgen kann, was in Entspannung und

280

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ERKENNEN IST TUN

schliefSlich eine Haltung der Akzeptanz gegentiber der gegenwartigen
Situation miindet. In einer zweiten Interviewsequenz werden nochmals
einige Details dieser Dynamik deutlich:

Interviewer: Nein, aber das scheint immer ein sehr grofSes Thema zu sein,
diesen Schmerz sozusagen durchzustehen oder der Schmerz, der kommt
und dann vermutlich gelingt es dann auch nicht immer oder wenn man
sozusagen andichtig darauf wartet, dass jetzt am zweiten Tag, dass das
dann vergeht. Was Sie vorhin meinten, dass man sich dann konzentriert
und wartet oder erwartet, dass es dann dadurch nicht klappt oder dass es/

Herr Meyer: Richtig. Das kann man/ Da kann man sich nicht wirklich
programmieren, sondern ich hatte zum Beispiel erwartet, dass nach 20
Jahren mal der Schmerz aufhort. [...] als ich so 28, 30 Jahre gesessen habe
ich eine Erkrankung bekommen, die mich zu dem Punkt brachte, die Bei-
ne schwellen jetzt an, weil ich Wasserablagerungen in den Beinen habe
und das hat den Schmerz nochmal deutlich mehr werden lassen und dann
kam diese Frage, soll ich dann nicht besser ganz aufhoren oder besitze
ich noch das Potential, diesen Schmerz noch auszuhalten, damit leben zu
konnen. Und an der Stelle habe ich mich entschieden, dass ich das also tun
werde und dass ich ihn aushalte und dass ich mit Schmerzen sitzen wer-
de. Das war die richtige Entscheidung und seitdem reduziert der Schmerz
sich wieder. Seitdem habe ich ihn auch nochmal besser erforscht und stu-
diert und kenne ihn jetzt besser und ich habe heute, glaube ich, weniger
Widerstinde, weniger Auseinandersetzungen damit, er ist einfach besser
integriert und ich bin kooperativer mit ihm. Frither hat er mich oft sehr
an den Rand gebracht und ganz starke Emotionen. Das ist heute weniger
geworden. Ich hoffe, es bleibt so. Weif§ man nicht, aber ich hoffe es, dass
es jetzt erst mal so bleibt.

An dieser Stelle wird zunachst nochmals das heroische Moment der Zen-
Praxis deutlich, dariiber hinaus aber auch der Eigenwert, der gewonnen
werden kann, wenn man sich auf diese Praxis einldsst. Zen — wenngleich
als Kampf auf dem Kissen inszeniert — miindet damit in eine Praxis, die
akzeptieren ldsst, dass man die eigenen Lebensprozesse nicht kontrollie-
ren kann, sondern sich ihnen hinzugeben hat. Mit dem Wegfall des Wi-
derstandes — dies zeigt sich hier auch am Beispiel der durch Krankheit
induzierten Probleme — verschwinden zugleich all jene Emotionen, wel-
che in solchen Situationen das Leben so schwer machen.

Gleichzeitig wird die bewusste Annahme des Schmerzes als Schritt
empfunden, der als eigene Entscheidung zugerechnet wird. Indem die Si-
tuation auf diese Weise angenommen wird, entschwindet die Agonie ei-
nes gespaltenen Selbst, entsprechend der das Ego zunichst etwas ande-
res anstrebt als die gelebte Dynamik des gegenwirtigen Moments. Die
hiermit verbundene Linderung, ja sogar der Riickgang der Schmerzen
und der damit einhergehenden starken Emotionen kann auf diese Weise
als eigentlicher Segen der Zen-Praxis reproduziert werden.

281

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

Es wird aufSerdem deutlich, dass Zen in diesem Sinne kontinuierlicher
Arbeit und Anstrengung bedarf, also nicht in der Finalitit einer endgiil-
tigen Erlosung aufgeht. Es ist nicht so, dass man sich hinsetzt und der
Buddha ist, wie die Rede des Soto-Meisters zunachst suggeriert, sondern
man hat immer wieder durch die Agonie hindurchzugehen, um im Los-
lassen von Korper und Geist erneut Buddha zu werden. Dieser Zyklus
wird zugleich gebraucht, um sich in Hinblick auf seinen soteriologischen
Praferenzwert zu reproduzieren. Sitzen ist nicht einfach, sondern muss
getan werden. Das Leiden muss immer wieder erneut durchschritten
werden, um die Aufhebung des Leidens zu erfahren. Es reicht nicht, sich
die Vereinigung von Korper und Geist vorzustellen. Man muss es erfah-
ren und erleben, um zugleich im Erleben dieses Segens auch das Wissen
um die Verginglichkeit und Kontingenz dieser Erfahrung mitzufihren
(»Ich hoffe, es bleibt so. Weifs man nicht, aber ich hoffe es.”).

Der Schmerz selbst fungiert dabei gewissermaflen als Medium, das
diese Prozesse in besonderer Weise vermitteln kann. Zum einen bildet
er eine Briicke zwischen Korper und Bewusstsein. Zum anderen ldsst
der Schmerz die tiblichen Sinnhorizonte des Alltags kollabieren. Er ma-
nifestiert sich durchschlagend im Hier und Jetzt, denn — so Luhmann —
»wenn die ganze Welt sich im Korper zusammenzieht und gegen jede
Unterscheidung von Innen und AufSen nur noch der Schmerz herrscht
(Luhmann 1990, S. 189), schrumpfen Zukunft und Vergangenheit zum
brute fact der Gegenwart zusammen. Der Schmerz ist hiermit als Tor zu
einer vorreflexiven Welt anzusehen, die nicht durch die propositionale
Struktur der Sprache und damit auch nicht durch die hiermit einherge-
hende Subjekt-Objekt-Dichotomie gepragt ist.

Insofern der Schmerz akzeptiert ist, scheint es entsprechend nur noch
ein kleiner(er) Schritt zu sein zu einer Qualitit des Erlebens, in der das
Denken und der innere Dialog zuriicktreten konnen (,,nicht mehr dis-
kutieren, nicht mehr so viele Sitze produzieren®). Den Widerstand auf-
zugeben heifdt damit auch, das Ego in den Hintergrund treten zu lassen.
Innere Stille kann fiir ein paar Momente erlebt werden.

Mit dem Gesagten wird verstindlich, was ein Praktizierender ge-
winnt, wenn er sich auf die Zen-Ubung einlisst. Wenn dieser Zyklus
von Schmerz, Widerstand und (Selbst-)Aufgabe in der Laborsituation
des Sesshin hinreichend oft durchlebt worden ist, kann er sich auch in
der alltdglichen Lebenspraxis reproduzieren. Schauen wir diesbeziiglich
auf eine weitere Interviewsequenz:

Interviewer: Ja, dann sind es 33 Jahre. Ist es dieses Praktische, dass Sie

sozusagen dieses tdglich

Herr Meyer: Ja, so kann man sagen, das ist das Praktische. Es ist das ein-
fache, stille Sitzen so. Ich meine, ist ja ein bisschen vielfaltiger. So im Zen
gibt’s ja doch einen starken Sangha-Gedanken. Die Gemeinschaft. Und

282

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ERKENNEN IST TUN

ich muss sagen, die letzten Jahre hat das fiir mich eine sehr tragende Kraft
in dem Ganzen bekommen. Einfach auch deshalb, weil ich seit zehn Jah-
ren jetzt eine kleine Gruppe leite. [...] Also sehr viel Motivation spiire ich
gar nicht, brauche ich auch nicht. Es ist einfach was sehr, sehr Alltigliches
geworden. Es ist sehr normal fir mich, morgens aufzustehen, irgendwie
einen Kaffee zu trinken oder einen Tee zu trinken und mich dann hinzu-
setzen. Und 40 Minuten Zazen zu praktizieren. Also da ist/ wissen Sie ja
sicherlich, diese Zielsetzung im Zen werden nicht gerade begriifit, weil sie
normalerweise den Geist ein wenig/ weil sie so den gierigen Anteil unse-
rer Seele ein Stiickchen ansprechen. Dadurch wird es eher komplizierter
und turbulenter und ist eigentlich eher gut und ein Ubungsziel, dass man
frei von Erwartung sitzt. Aber man sitzt nicht frei von Zielen. Das Ziel
im Zazen ist ja schon optimal zu sitzen, gut zu sitzen, tief einzudringen,
wach zu sein, das praktiziere ich auch. All diese Ziele und Erwartungen
sind ja nicht nur ein bewusster Prozess, sind nicht nur etwas, was man
so im Ganzen klar vor der Nase sieht, sondern es sind eben auch so halb
bewusste Prozesse, die einem oft erst im Nachhinein klar werden. So. Es
ist unbedingt so, dass ich jetzt sitze und mir denke, ich will kliger wer-
den, ich will kommunikativer werden, ich will angstfreier werden, aber
so halbbewusst gibt es solche Motive. Und daher weifs ich nicht, ob ich
zurzeit noch ein halbbewusstes habe. Bewusst habe ich so eigentlich den
Wunsch, diesen Weg zu praktizieren, zu vertiefen, mich und den Geist da-
durch noch tiefer kennenzulernen, zu studieren, aber natiirlich auch mein
ganz Personliches abzulegen. Abzulegen und in Leerheit und Stille einzu-
tauchen. Frei von meiner Person. Das ist so der Wunsch, den ich morgens
habe. Abzulegen, was sonst so an bla bla wihrend des ganzen Tages dann
wieder ein wichtige Rolle spielt.

Einerseits offenbart sich hier die tagliche Zen-Praxis bereits als nattir-
liche, habitualisierte Gewohnheit eines Langzeitpraktizierenden, die
durch die Gemeinschaft der Praktizierenden getragen wird. Zudem
wird nochmals der soteriologische Kern dieser Praxis deutlich, namlich
der Wunsch, ,,frei von meiner Person® in die ,,Stille und Leere“ einzu-
tauchen. Dieses ,,Bediirfnis nach Seelenfrieden® auf Basis der Uberwin-
dung der dem Menschen typischen Egozentrik (Tugendhat 2006, S. 7) ist
Herrn Meyer als ebenso erfahrenem wie reflektiertem Schiiler bewusst
zuginglich. Im Halbbewussten bleibt jedoch die Eigendynamik eines
Prozesses gegenwirtig, der die Paradoxie des absichtslosen Strebens ent-
faltet und organisiert, namlich in hochgradig ritualisierter Form — also
zweckfrei und sinnfrei — das Ziel der Ziellosigkeit verfolgen zu wollen.
Die Stille, die mit der Entsagung von den Bewegungen und Agonien des
eigenen Egos einhergeht, ist lingst zum Attraktor dieser Praxis gewor-
den, ein Attraktor, der eben diese Praxis dauerhaft instruiert.

Beim routinierten Schiiler geschieht diese Willensbewegung jedoch
selbst bereits habitualisiert und kann entsprechend naturwiichsig zum
Ausdruck kommen. In diesem Sinne tragen als Motivation weniger die
benannten, weltlichen Motive (beispielsweise der Abbau von Angsten),

283

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

sondern vielmehr der Wunsch, immanent Befreiung von der Agonie des
eigenen Selbst zu erfahren.

Der erfolgreiche Besuch eines Zen-Sesshins und die hiermit erfolgende
intensive Auseinandersetzung mit dem Schmerz mutet als tiefgreifender
Initiationsritus an, der die Bewegung aus der Agonie hin zur Befreiung
erleben und habituell verankern lasst. Schmerzerfahrungen schreiben sich
per se in den Korper ein, ebenso wie die psychischen Bewegungen, welche
den Schmerz minimieren und bewiltigen lassen. Das Sesshin steht fuir die
Etablierung der paradoxen Erfahrung, dass sich der Schmerz nur tber-
winden ldsst, indem man den psychischen Widerstand gegen ihn loslasst
und durch den Schmerz hindurch geht. Das Sesshin lasst diese Einsicht
in der rekursiven Einheit von Tun und Erkennen innerhalb einer rituel-
len Dramaturgie etablieren, welche das soteriologische Ziel als Szenerie
in einem ubergreifenden Arrangement verbindet. Der S610-Zen bedarf in
diesem Sinne nicht komplexer Imaginationen, wie sie im tibetischen Bud-
dhismus tblich sind. Die Komplexitit der soteriologischen Selbst- und
Weltbeziige des Zen ist vielmehr in das Sitzen selbst eingelagert.

Das Sitzen mit dem Geist und das Sitzen mit dem Korper — so Dagens
Unterscheidung — ist dasselbe wie das Loslassen von Korper und Geist.
Dementsprechend begegnen wir hier einer reflexiven Leiblichkeit auf der
Suche nach sich selbst, die zugleich in eine pragmatische Losung des hier-
mit aufgeworfenen Bezugsproblems miindet: Ein solchermaflen, durch
die Zwinge des Sesshins programmiertes Sitzen kann nicht anders, als
Selbstfindung im Modus der Selbstdistanzierung hervorzubringen. Da zu
sein, also die Form des Sitzens zu verwirklichen, setzt voraus, sich selbst
(vor allem seine Widerstinde) zuriicknehmen zu konnen. Insofern diese
Figur leiblich begriffen ist, erscheint das Sitzen als Segen, der das Selbst
zur eigenen Leiblichkeit (und damit auch zur Subjektivitit des eigenen
Wollens) zuruickfiihrt. Das Personliche abzulegen — die Unterwerfung
unter die Form des Zen —, kann also als Weg verstanden werden, wie-
der selbst zu werden. Dabei stellt der Schmerz das notwendige Medium
bereit, um nach der Kapitulation jene einspitzige Konzentration erfah-
ren zu konnen, welche die Dualitit als Agonie widerstreitender Selbst-
beziige uberwinden lasst.

,» Wie die Sonne die diese Welt erbellt, klirt und befreit der Samadhi
von einem schlifrigen, trigen und melancholischem Geist“, so formu-
liert Dogen keineswegs verdeckt das Ziel des ziellosen Weges des Zen.
Wenngleich, wie auch Herr Meyer feststellt, mit dem Zen keine Ziele
verfolgt werden sollen (,Zielsetzung im Zen werden nicht gerade be-
griifst*), zeigt sich im Sitzen eine implizite, mit der Dramaturgie verwo-
bene Soteriologie, die auf ein besseres Leben hoffen ldsst. Warum sonst
wirde ein Praktizierender die mit der intensiven Zen-Praxis verbunde-
nen Zumutungen auf sich nehmen? Wir dirfen hier nicht der Selbstbe-
schreibung des Soto aufsitzen, dass es nur um das Sitzen gehe — nein, es

284

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ERKENNEN IST TUN

geht um das Selbst, das in der Praxis des Sitzens daran arbeitet, seine
vertrackten Selbst- und Weltbeziige zu rekonfigurieren, wenngleich dies
kommunikativ abgeblendet werden muss. Denn Zen kann nur funktio-
nieren, wenn das Ziel des Zen dem Bewusstsein verborgen bleibt.

Der Schmerz fungiert als Medium, mithilfe dessen dieser paradoxe
Prozess vermittelt werden kann, und ist nicht als Eigenwert der Praxis
zu verstehen. Die Bereitschaft, innerhalb der Zen-Praxis in erheblichem
Mafle Schmerzen auszuhalten, darf deshalb nicht mit masochistischen
oder depressiven Neigungen verwechselt werden. AufSerhalb der rituali-
sierten Praxis des Sitzens, also im Alltag, werden erfahrene Zen-Schiiler
bei starken Schmerzen — wie jeder andere moderne Mensch — entweder
zum Arzt gehen oder ein Schmerzmittel einnehmen:

Herr Meyer: Gedanken mache ich mir tiber Schmerz nach dem Sesshin
nicht. Gott sei Dank tauchen sie auch immer im normalen alltdglichen
Leben ganz, ganz selten nur auf. Wenn Schmerzen auftauchen, habe ich
mir angewohnt, relativ schnell ein Schmerzmedikament zu nehmen. Ich
wisste keinen guten Grund, sonst Schmerz aushalten zu sollen.

Vipassana — Der Sprung in die Erfabrung der Verinderlichkeit

Wir schauen nun auf die Dynamiken der Verkoérperung von Erkennen
und Tun in der Vipassana-Meditation, wie sie von S. N. Goenka gelehrt
wird. Auf den ersten Blick deuten sich hier einige Parallelen zum Sozo-
Zen an. Denn auch hier spielen lingere, zumeist o Tage andauernde
Meditationskurse eine zentrale Rolle in der Vermittlung der Eigenlo-
gik der Praxis. Ebenso haben die Schiiler zu lernen, sich den Schmer-
zen zu stellen, die insbesondere wahrend der einstiindigen Gruppensit-
zungen auftauchen. Dennoch zeigen sich einige Unterschiede. Die Form
der Praxis ist beispielsweise freier und weniger ritualisiert. So wird etwa
keine bestimmte Sitzhaltung vorgeschrieben und aufSerhalb der vorge-
schriebenen Zeiten der Gruppensitzung ist der Schiiler freier in der Ge-
staltung seiner Praxis als es in den formal strengen und durchrhythmi-
sierten Zen-Sesshins tiblich ist. In Hinblick auf die Frage, wann sie sich
bewegen oder zu einer Pause aufstehen diirfen, wird den Meditations-
schiilern also mehr Autonomie zugestanden.

Ein weiterer, in unserem Zusammenhang wichtiger Unterschied be-
steht im Fokus der Aufmerksamkeit, der wiahrend der Meditation ein-
genommen werden soll. Wahrend dieser im Sot0 primir auf der Sitzhal-
tung sowie in der Betrachtung der Atemzuige liegt, verschiebt sich mit der
Einflihrung in die Vipassana-Meditation die Aufmerksamkeit im zweiten
Drittel des Kurses auf eine reflexivere Form der Selbstbetrachtung. Das
Bewusstsein durch den Korper fuhrend, soll nun die verianderliche Na-
tur der Empfindungen sowie die hiermit einhergehenden geistigen Zu-
stinde und Inhalte beobachtet und erfahren werden.

285

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

Begleitet wird diese Ubung zudem durch eine andere theoretische Rah-
mung. Im Einklang mit den Lehren des Theravada-Buddhismus wird das
Tun und Erkennen der Praktizierenden wihrend der Vipassana-Schulung
in den tbergreifenden Kontext einer buddhistischen Psychologie gestellt.
Demnach steht im Zentrum der Reflexion das Gesetz der bedingten Ent-
stehung (paticca samuppada) und die hiermit verwobene Karma-Lehre.
Alles, was erlebt und erfahren werden kann, wird aus dieser Perspek-
tive als sankhara gesehen, als verfestigte Gestaltung vergangener Wil-
lensbewegungen, die aufgrund von vergangenem Begehren gegeniiber
Nichtvorhandenem oder vergangener Aversion gegenuber gegenwar-
tigem Nichtgewolltem entstanden sind. Die soteriologische Vision des
Theravada-Buddhismus liegt in der Revision dieser Prozesse der bedingten
Entstehung. Indem die sankharas nicht weiter genihrt werden, sondern
als das betrachtet werden, was sie sind — so die Theorie —, 1osen sie sich
auf. Mit ihrem Verloschen konne der Frieden nibbanas erfahren werden.

Die Vipassana-Meditation scheint dabei die eigentliche Praxis zu
sein, mit deren Hilfe dieser Prozess realisiert werden kann. Der Begriff
Vipassana — oft als Einsichtsmeditation iibersetzt — steht fiir die zuneh-
mende Entwicklung des Verstandnisses der drei Daseinsmerkmale. Ge-
meint ist hiermit das Wissen um die Unbestiandigkeit (anicca) und Es-
senzlosigkeit (anarta) aller Phinomene sowie die Wahrheit vom Leiden
(dukkha), welches basal fiir die Habitualisierung einer Haltung ist, die
Gestaltungen (sankharas) keine weitere Bedeutung mehr gibt.

Die Vipassana-Meditation beinhaltet deshalb von vornherein eine be-
stimmte Form der Reflexivitat als spezifische Weise der Selbstbeobach-
tung. Der Eigenwert der Vipassana-Praxis besteht also nicht in der Er-
fahrung einer differenzlosen Vertiefung (dem samadhi), sondern in einer
besonderen Form der reflexiven Beweglichkeit, die mit teilweise bewe-
genden, aber auch beunruhigenden Momenten der Einsicht einherge-
hen konnen. Anders als das Sitzen im Soto-Zen, wo die Haltung des
Sitzens bereits das Ziel der Ubung reprisentiert,2 folgt die Vipassana-
Meditation zudem dem Modell eines stufenformigen Lernvorgangs, bei
dem sich im Einklang mit den kanonischen Schriften unterschiedliche
Phasen der Aneignung unterscheiden lassen.

All dies wird den Schiilern wihrend eines Vipassana-Kurses bereits in
expliziter Form vermittelt. So heifdt es etwa in einem der Abenddiskurse
eines ro-tdgigen Seminars:

»Es mag verschiedene Ausgangspunkte geben, von denen man mit der
Praxis beginnen kann, aber an welchem Punkt man auch anfingt, ein
Meditierender muf§ ganz bestimmte Stationen, bestimmte Erfahrungen
auf dem Weg zum letztendlichen Ziel durchlaufen. Die erste dieser Sta-
tionen ist diejenige, bei der man das Entstehen (samudaya) und Vergehen

250 In diesem Sinne ldsst sich dann auch sagen: Zen-Geist ist Anfanger-Geist (Su-
zuki 20171).

286

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ERKENNEN IST TUN

(vaya) getrennt erfahrt. In diesem Stadium nimmt der Meditierende ver-
dichtete, verfestigte Realitit in Form von groben Empfindungen im Kor-
per wahr. Man ist sich bewufst, wenn eine Empfindung, z.B. ein Schmerz
entsteht, und macht die Erfahrung, dafs sie eine Zeitlang fortzubestehen
scheint und schliefSlich vergeht.

Wenn man diese Station hinter sich ldsst und weiter fortschreitet, dringt
man zu dem Stadium von samudaya-vaya vor, indem man das Entstehen
und Vergehen gleichzeitig erfahrt, ohne den geringsten Zeitabstand da-
zwischen. Die groben, verfestigten Empfindungen haben sich in feine Vi-
brationen aufgelost, die mit groffer Geschwindigkeit entstehen und ver-
gehen, und die Festigkeit und Stabilitat der geistig-korperlichen Struktur
schwindet. Sowohl die verfestigten, heftigen Emotionen als auch die ver-
festigten, sehr intensiven Empfindungen 16sen sich in Vibrationen auf, in
nichts als Schwingungen. Das ist das Stadium von bhanga — in dem man
die letztendliche Wahrheit von Geist und Materie erfihrt: ein fortwih-
rendes Entstehen und Vergehen, ohne jede Festigkeit, jegliche Stabilitat.

Dieses bhanga ist eine sehr wichtige Station auf dem Weg, denn nur
wenn man die Erfahrung der Auflosung der geistig-korperlichen Struk-
tur macht, hort man auf, an ihr zu hiangen und sich an sie zu klammern.
Danach ist man in jeder Situation, der man ins Auge sehen muf, in der
Lage, loszulassen, sein Identifizieren aufzugeben. Mit dieser Loslosung
tritt man in das Stadium von sankhara-upekkha ein. Sehr tief liegen-
de Unreinheiten — sankhara — die im Unbewuften begraben lagen, be-
ginnen jetzt an der Oberfliche des Geistes zu erscheinen. Dies ist kein
Riickschritt, es ist vielmehr ein Fortschritt, denn solange sie nicht an
die Oberfliche kommen, konnen die Unreinheiten nicht aufgelost wer-
den. Sie erscheinen, man beobachtet gleichmiitig, und sie vergehen eine
nach der anderen. [...] Auf diese Weise, durch das Bewahren von Auf-
merksamkeit und Gleichmut jeder Empfindung gegeniiber, reinigt man
den Geist von allen tiefliegenden Komplexen und kommt so dem Ziel
des nibbana, der Befreiung niher und niher.“ (Goenka 1991, S. 74f.)

Die abstrakte Theorie wird also zum Modell fur die Praxis. Wie aber
kann die Verkorperung von allgemeiner Theorie und individueller Ein-
sicht konkret vonstattengehen? Wie lisst sich die Vipassana-Sicht in ei-
ner Weise evozieren, dass sie dem Schiiler als Einsicht erscheint, die wie-
derum die Praxis instruiert?

Dass sich wihrend eines 1o Tage andauernden Intensivkurses un-
terschiedliche emotionale und kérperliche Zustinde abwechseln, wird
recht schnell evident. Seien es mystische Ekstasen, Aggression und Wi-
derstand, Depression, Langeweile oder anderes — allein das Schweigen
und die Auseinandersetzung mit korperlichen Schmerzen sowie die Be-
waltigung derselben wihrend der Gruppensitzungen induzieren psycho-
dynamische Wechselbiader, welche erfahrbar machen, dass weder die
Erfahrung von himmlischem Frieden noch Angst, Wut, Zweifel oder

287

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

Unruhe von Dauer sind. Das Daseinsmerkmal der Verganglichkeit, aber
auch die Erfahrung von Leiden — und sei es nur, dass das zuvor erfahre-
ne himmlische Glick in einer weiteren Meditationssitzung wieder ent-
schwindet — kann, wie bereits die Studien von Pagis (2009; 2010a) zei-
gen, durch das Setting der Kurse relativ leicht evoziert werden.

Die Konzepte von Karma, der bedingten Entstehung und der hiermit
einhergehenden Auflosung von Karma als Erfahrungskomplex lassen sich
allerdings nicht so leicht verankern, zumindest nicht in einer Weise, die
sie selbst wiederum fur die Praxis instruktiv werden ldsst. In der Regel
erfahren dies nur Schiiler, die auf eine langjihrige regelmafSige Praxis zu-
ruckblicken konnen und in diesem Rahmen einen in der Regel gut erinner-
baren Wendepunkt erfahren haben, der nochmals zur Intensivierung der
Praxis beitragt. Um die Eigendynamik solcher Prozesse besser nachvoll-
ziehen zu konnen, schauen wir zunichst auf die Schilderung von Herrn
Meinhardt, der vor 25 Jahren im Anschluss an seinen Zivildienst seinen
ersten Vipassana-Kurs besucht hat. Vor etwa 10 Jahren hat sich seine Per-
spektive auf den Sinn der Meditation verandert. Dies wird fiir ihn vor al-
lem daran deutlich, dass die Schmerzen, die tiblicherweise wahrend der
Meditationskurse auftreten, fir ihn nun eine andere Bedeutung haben:

Herr Meinhardt: Also das Gefiihl, dass sich wirklich Schmerzen auflosen,
das ist, glaube ich, erst was, was in, ich sage mal, jetzt in den letzten zehn
Jahren ich wirklich in den Kursen gemerkt habe, dass sich Schmerzen auf-
l6sen. Unglaublich, aber wahr. Ich glaube, in den ersten Jahren habe ich
es einfach hingenommen, habe es hingenommen, habe es durchgesessen
und habe fiir mich versucht, das Beste daraus mitzunehmen. Das, glau-
be ich, kam wirklich erst spater, dass ich auch durch stiarkere Impulse,
das kann ich zumindest tiber die Entwicklung sagen, wo ich denke auch,
dass durch das dauerhafte, lingere, irgendwann dann tiber die Jahre auch
ernsthaftere Meditieren ich doch geschafft habe, wiederum sankharas da
aufzuwirbeln, die einfach tiefer liegen, die wiederum dann wesentlich
stirkere Schmerzen verriihrt haben als ich in den ersten Kursen gehabt
habe. Da bin ich mir ziemlich sicher. Also so wirklich, dass ich mich teil-
weise nicht bewegen konnte auf den Kursen, andersrum aber auch ich
die Erfahrung gemacht habe, dass durch die Meditation wieder wirklich
ich diese besonderen Schmerzen wirklich nutzen konnte und ich wirklich
merken, wirklich sptiren konnte, wie sie sich im Korper auflosen. Also
ein Teil/ Also nicht sofort. Das ist dann nicht so wie bing, die sind weg
dann. Aber doch iiber, ich sage mal, teilweise tiber Stunden, teilweise tiber
Tage, ohne dass ich, sage ich mal, Medikamente nehmen musste. Und es
war, ich hatte das Gefuhl wirklich, Schmerzen zu haben, Schmerzen, die
nicht innerhalb oder nach einer Stunde weg sind oder nach einer Sitzung
weg sind, sondern die wirklich dann tiber Stunden, auch manchmal tber
Tage anhaltend waren und trotzdem das Gefiihl gehabt zu haben, sie sind
nicht permanent. Sie I6sen sich auf. Und das hat dann/ hat mir doch ir-
gendwie da ungemein geholfen.

288

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ERKENNEN IST TUN

Die Schilderung von Herrn Meinhardt handelt nicht nur von der Frage,
wie man am besten mit Schmerzen umgeht, sondern von einem Perspek-
tivwechsel, der das Phinomen Schmerz als solches in einen neuen Rah-
men setzt. Wahrend all der vorhergehenden Kurse hat Herr Meinhardt
den Schmerz einfach nur ,,hingenommen“ und dementsprechend die in-
tensiven Meditationszeiten ,,durchgesessen®, ohne dass hiermit eine be-
sondere Bedeutung verbunden gewesen ware. Mittlerweile hat sich fur ihn
die Rahmung der Schmerzphanomene jedoch verindert.

Schmerzen sind vor diesem Hintergrund nicht einfach nur Schmer-
zen, sondern es gibt nun ,,diese besonderen Schmerzen“, die er nun als
Ausdruck vergangener karmischer Verwicklungen versteht (,,sankharas
da aufzuwirbeln, die einfach tiefer liegen, die wiederum dann wesentlich
starkere Schmerzen verriihrt haben als ich in den ersten Kursen gehabt
habe. Da bin ich mir ziemlich sicher®). Gleich einer mathematischen Ab-
leitung scheinen diese Schmerzen Symptom einer befreienden Verande-
rung zu sein, die sich asymptotisch dem Zustand der Auflosung nahert,
insofern man mit der Meditation weiter fortfihrt (,,diese besonderen
Schmerzen wirklich nutzen konnte und ich wirklich merken, wirklich
spiren konnte, wie sie sich im Korper auflésen®). Die hiermit verbun-
dene Erkenntnis, dass dies wirklich funktioniert, erscheint zunichst ,,un-
glaublich aber wahr“. Kontrafaktisch zur Intuition des Common Sen-
se werden die Schmerzen durch wiederholtes und ldngeres Sitzen nicht
starker, sondern beginnen sich mit der Zeit aufzulosen.

Das Verhiltnis von Selbst, Reflexion und leiblicher Schmerzerfahrung
schldgt sich nicht mehr nur in der Frage oder Haltung nieder, wie man
Schmerzen am besten aushalten kann. Auch erscheint der Schmerz nicht
nur als Mittel zur Scharfung der Konzentration, um auf diesem Wege
besondere geistige Zustande evozieren zu konnen. Der Schmerz ist nun
vielmehr selbst Untersuchungsobjekt, an dem sich die Natur der korper-
lich-geistigen Prozesse erkennen und erforschen lasst. Der Schmerz selbst
wird als Phinomen erfahren, das keine innere Essenz hat und sich bei
geduldiger Betrachtung innerhalb der Meditation auflost.

In der folgenden Sequenz schildert Herr Meinhardt den Erfahrungszu-
sammenhang, in dem ihm dieser Komplex zum ersten Mal deutlich wur-
de. Es handelt sich um eine 1o-tagige Serviceperiode, wihrend der er fiir
die Betreuung eines Vipassana-Kurses verantwortlich war:

Herr Meinhardt: Es war so Mitte, wie gesagt, Mitte der 2000er Jahre. [...].
Es war ein Kurs, wo ich Service gegeben habe als Manager. [...] Und ich
hatte mich, also, ich kann mich an den Tag auch noch genau erinnern. Ich
hatte mich mittags hingelegt in der Pause und wollte, glaube ich, irgend-
wie aufstehen dann, um den 2:15-Uhr-Gong zu schlagen und stehe auf
und hatte so dermaflen Riickenschmerzen, also richtig in dem Steiffbein-
Bereich, dass ich mich, also, dass ich mich kaum bewegen konnte. Habe
dann wirklich/ Bin dann gehumpelt zu dem Gong und habe diesen Gong

289

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

geschlagen und dachte: Ich weifS gar nicht, wie das jetzt hier weitergehen
soll so. Habe mich dann irgendwie in die Halle geschleppt, habe mich
da hingesetzt, dachte: Oh Gott, oh Gott, oh Gott. Hatte Gliick gehabrt,
dass es ein ruhiger Kurs war. Also ich musste jetzt da nicht irgendwie drei
Mal aufstehen in der Stunde, aber habe das sozusagen dann genutzt, um
wirklich diesen Schmerz dann da, der so gefeuert hat, also das war wirk-
lich so ein Feuer, was da in meinem unteren Riickenbereich dann brannte
und was ich mir dann da angeguckt habe und was ich gemerkt habe, was
schon nach der ersten Stunde sich verindert hat. So, und dann bin ich
irgendwie auch humpelnd dann auch da rausgegangen in die Pause und
dann irgendwie zu einer nichsten Sitzung dann wieder rein. Und ich habe
gemerkt, dass das wirklich sich innerhalb des Nachmittages in diesem
Block von den mehreren Sitzungen bis zur Teepause wirklich sich gravie-
rend verdndert hat in einer Form, wo ich dachte, das gibt es gar nicht, wie
kann das gehen? Und ich hatte jetzt mal wirklich am Abend, es war nicht
hundertprozentig weg, aber ich war, ich hitte jetzt mal gesagt, am Abend
war ich schmerzfrei. Und das ist ja unglaublich. Das gibt es gar nicht. Ich
habe eigentlich nichts gemacht als in den Stunden, also, soweit ich jetzt
nicht irgendwie was anderes da, sage ich mal, machen wollte, aber in den
Meditationszeiten, wo ich die Zeit hatte, wirklich diesen Schmerz zu be-
obachten und zu sehen, wie der weniger wird oder wie der sich halt ver-
andert. Und man hat wirklich dann natiirlich jetzt nicht in der Stunde da
nur diesen Schmerz geguckt, sondern schon versuchen, immer durch den
Korper dann durchzugehen und wirklich dann ab diesem Moment, diese
zwel, drei Minuten dann da an der Stelle auszuhalten mit Gleichmut, mit
Gelassenheit und dann weiterzugehen und versuchen, dann durch die an-
deren Teile des Korpers zu gehen, ohne sich wieder davon ablenken zu
lassen und in dieser Kombination ist das dann wirklich/ hat sich das ver-
andert, ist der Schmerz dann weniger geworden. Und das war das erste
Mal, dass ich das so massiv erlebt habe, wo ich wirklich von einer quasi
Bewegungsunfihigkeit gemerkt habe, wie sich was auflost. Und wo ich
dachte, das kann nur sein, also da kann nur irgendwas hochgekommen
sein durch die Meditation, durch die Umgebung, durch alles, was da in
dem Moment dann halt ist.

Diese neue Erfahrungsqualitat scheint fur Herrn Meinhardt so pragend
gewesen sein, dass er sich — wenngleich etwa 1o Jahre zuriickliegend
- noch genau an den Kurs und weitere Einzelheiten erinnern kann. In
der Interviewsequenz werden zudem die Besonderheiten der Vipassana-
Meditation geschildert. Die Aufmerksamkeit wird systematisch tiber die
Wahrnehmung von Korperempfindungen durch den leiblichen Empfin-
dungsraum gefiihrt, wobei in jeder Runde einige wenige Minuten Auf-
merksamkeit dem Schmerz geschenkt werden.

Anders als in der Atembetrachtung wird der Geist hierbei stindig
in Bewegung gehalten. Anstelle durch die einspitzige Aufmerksamkeit
Erfahrungen der konzentrativen Versenkung (samadhi) zu provozieren,
wird das Bewusstsein in Bewegung gehalten und fokussiert entsprechend

290

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ERKENNEN IST TUN

allein schon durch den Modus der Praxis mehr auf Bewegung und Ver-
dnderung denn auf Stabilitit. Wenngleich diese Ubung von Goenka und
seinen Assistenzlehrern bereits in den 1o-tdgigen Anfiangerkursen ange-
leitet wird, heifdt dies nicht, dass hiermit auch im Erleben des Schiilers
automatisch die Erfahrung von Verianderung und Auflosung evoziert
wird. In der Regel bleibt die Idee von Vipassana fiir die meisten Prakti-
zierenden zunichst blofle Theorie, nur ein abstraktes Konzept, das lo-
gisch zwar irgendwie nachvollziehbar ist, jedoch fir den Schiiler keine
lebenspraktische Bedeutung besitzt.

Gerade deshalb wird die Manifestation eines solchen Prozesses in der
Erfahrungswirklichkeit eines Praktizierenden zunichst mit Erstaunen
und Verwunderung wahrgenommen (,,wo ich dachte, das gibt es gar
nicht, wie kann das gehen®), denn erst aus dieser Perspektive wird die
Theorie real. Im gleichen Sinne ist nun auch fur Herrn Meinhardt evi-
dent, wovon Goenka in seinen Diskursen spricht:

Herr Meinhardt: Also ich wiirde sagen, das war wirklich so ein Aha-Er-
lebnis. Also das hatte ich gesagt. Also vorher war das ja immer das, was
auch Goenkaji in den Diskursen sagt irgendwie, ja. Er macht es ja manch-
mal oftmals ja auch dann in einer sehr witzigen Art und Weise, dass er
auch immer wieder solche Beispiele da hereinbringt, dass er sagt irgend-
wie: ,Na ja, hier, bei allen 16st sich der Schmerz auf, nur bei mir l6st sich
der Schmerz nicht auf. Und alle anderen konnen sitzen, nur ich kann nicht
sitzen. Das ist natirlich klar, das geht jedem so. Aber auch das, sagt er,
auch Schmerzen sind nur Empfindungen, die sich verandern. Also dieser
ganze Gedanke, dieses anicca, dass sich alles/ alles im Fluss ist, alles in
einer Veranderung ist, das ist eine Sache, die, ja, das ist aber, die sich in
kleinen Teilen vorher sich schon mal gezeigt hatte. Also jetzt ein Beispiel,
so ein nervoses Augen- oder Augenbrauenzucken, das hat man vielleicht
eher mal. Das tut ja nicht weh. Das merkt man einfach. Und wenn du
darauf dich konzentrierst, dann siehst du: Okay, das ist nicht permanent.
Das tritt auf und dann tritt es wieder, dann ist es wieder weg, ohne dass
du jetzt aktiv was tust so. Oftmals wiirde man sich hin und wieder krat-
zen oder sowas, aber auch, wenn du dich nicht kratzt, geht es dann weg.
Und da denkst du: Ah, okay, hat er wahrscheinlich Recht, aber kann auch
Zufall sein oder so. Also das hat das jetzt zwar irgendwie bestatigt, aber
war jetzt nicht irgendwie so, wo ich sage: Wow so. Aber durch dieses Er-
lebnis war es wirklich so, dass ich danach gesagt habe: Woah. Also, als
wenn mir sein Gebilde, seine Theorie oder das, was er halt spricht, als
wenn sich das nochmal doppelt offenbart hat, also wirklich wie eine Of-
fenbarung. Das ist vielleicht/ Das klingt jetzt ein bisschen vielleicht tiber-
trieben, aber es war/ hatte also wirklich so ein Aha-Erlebnis [...] Also das
hat dann auch, also, hat dann bei mir dann auch dann also so eine grofle
Dankbarkeit demgegeniiber dann da verursacht, also das, ja, ganz irre.

Auf den ersten Blick mag zunichst nicht recht verstandlich sein, warum
gerade diese Erfahrung fiir Herrn Meinhardt nahezu den Status einer Of-
fenbarung bekommt und zudem das Gefiihl einer hohen Dankbarkeit

29T

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

gegeniiber der Goenka-Schule mit sich bringt. Die Bedeutung dieser Er-
fahrung erschliefSt sich erst, wenn man bedenkt, dass es sich dabei nicht
um eine bestimmte Erlebnisqualitit, also einen konkreten phinomenalen
Zustand handelt (etwa um die Erfahrung von tiefem Frieden), sondern um
eine neue Art des Verstehens. Es handelt sich um die Erfahrung eines Lern-
prozesses, im Sinne einer neuen Struktur, mit der Dinge wahrgenommen
werden. Von nun an wird die buddhistische Idee der bedingten Entstehung
bzw. ihre Umkehr als Auflosung alten Karmas als die eigene Anschau-
ung erlebt und nicht mehr nur als fremde Theorie, die man zwar irgend-
wie glauben kann, die aber mit der eigenen Praxis nicht viel zu tun hat.
Im Sinne der rekursiven Einheit von Erkennen und Tun lasst sich dem-
entsprechend sagen, dass Herr Meinhardt in der geschilderten Situation
zum ersten Mal die Idee von Vipassana auf Ebene der eigenen Erfahrung
erleben konnte. In diesem Sinne verdndert sich auch seine epistemische
Perspektive auf die Vipassana-Praxis. Sie erscheint nun auf einer anderen,
auf einer tieferen Ebene real. Der Gegenstand, an dem sich die Einsicht
vollzieht, mag zwar trivial sein (irgendein Schmerzerleben, das wihrend
eines Kurses erfahren wird), die Einsicht selbst ist es jedoch nicht. Denn
sie bekommt nun eine paradigmatische Bedeutung fiir die weitere Praxis:

Herr Meinhardt: Also das war wirklich so ein Turoffner, der das Ganze,
sage ich mal, bestdtigt hat und es wiederholt sich halt so. Was ich jetzt
auch positiv sehe, weil ich, also/ Ja, ist jetzt vielleicht nicht so, ich weifs
nicht, ob man das nur als Gradmesser nur nehmen kann, aber was es zu-
mindest zeigt, ist dann irgendwo doch, dass so diese, ich sage mal, doch
ernsthaftere Auseinandersetzung damit schon auch andere Friichte bringt
als wenn man vielleicht nur mal macht oder halt nur mal einsteigt oder
halt nur einen, einfach mal einen Kurs im Jahr sitzt. [...] Und das habe ich
zumindest jetzt im letzten Jahr erlebt, dass ich da wirklich dann auch wie-
der ganz starke Schmerzen gehabt habe. Also das ist jetzt nicht immer so.
Es gab auch dann wieder einige Jahre dazwischen, wo ich, sage ich mal,
im normalen MafSe halt mit Schmerz zurechtgekommen bin. Aber es gab
eben auch im letzten Jahr wieder so ein Erlebnis, wo ich auch ganz un-
verhofft am vierten Tag nach Vipassana plotzlich so einen Feuerschmerz
im Riicken bekommen habe, der mich auch wirklich zu einer/ auch zu
einem wirklich kaum Sitzen und Liegen konnen beeinflusst hat dann da.
Also den letzten Kurs hatte ich gesessen, allerdings keinen Service gege-
ben. Und da war es jetzt in gewisser Weise noch dhnlich, aber auch wie-
der anders. Ahnlich, weil es die gleiche Stelle wieder war, also die glei-
che Art von Schmerz, den kenne ich ja jetzt schon. Ein bisschen anders,
weil es eben nicht wieder wegging. Also zumindest nicht so wegging, wie
ich das schon mal erlebt hatte, sodass sie, sagen wir, innerhalb von, ich
sage mal, jetzt sechs, acht Stunden sich dieser Schmerz auflost, sondern,
ja, wo ich dann, ja, ich sage mal, gut sechs, acht Tage damit zu kimpfen
hatte. (2) Wo ich sagte: Okay, das ist jetzt noch eine andere Qualitit jetzt

292

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ERKENNEN IST TUN

dann. Also ich merke eine Veranderung, aber schon eine Verinderung, wo
ich im Laufe des Tages auch merke: Ah, okay, das wird besser. Und wo
ich dann morgens um 4 Uhr, 4:30 Uhr gedacht habe: Nein, ist genauso
schlecht wieder wie gestern, wo ich dann dachte, ich komme tiberhaupt
nicht aus dem Bett raus. Wie soll ich denn sitzen? Erstaunlicherweise ging
das Sitzen dann doch die zwei Stunden dann bis zum Frithstick. Aber
wo ich dann wirklich so Giber die Tage so eine graduelle Verbesserung ge-
merkt habe, wo ich sage: Boah, ey, jetzt werden wir hier irgendwie/ Also
hier musst du jetzt was raufgeholt haben. Auch da kann ich nicht sagen,
ich habe keine Vision oder keine Bilder oder ich kann nicht sagen, was
das ist oder wo das herkommt oder was ich vielleicht im fritheren Leben
oder wann auch immer da mit mir rumgetragen habe, das kann ich nicht
sagen. Aber es war auf jeden Fall ein Stiick weit gewaltiger noch. Und
da hat mir wiederum die erste Erfahrung jetzt wieder geholfen zu sagen:
Okay, du brauchst jetzt gar nicht panisch werden, du musst jetzt auch
nicht nach einem Arzt rufen oder so. Du weifdt, was es ist. Du bist hier
in einer umsorgten Umgebung, dir kann hier nichts passieren. Probiere
es einfach aus. Und es funktioniert. [...] Also das hatte tatsachlich noch
auch tiber den Kurs hinaus gedauert. (3) Aber es war trotzdem auch eine
Verinderung erkennbar und auch, also, eine deutliche Verinderung zum
Besseren. Also es war wirklich, mit einem Mal war er da, wo ich sage:
Wow, da muss/ Richtig wie so ein Vulkan eigentlich dann so als Sinnbild,
Vulkanausbruch, ist dann was rausgekommen, hochgekommen. Und der
hat dann sozusagen da noch die ndchsten Tage ordentlich immer Lava
hinterher geschiittet, ist dann immer ein bisschen weniger geworden, bis-
schen weniger geworden und, ich wiirde mal sagen, dann irgendwann
nach wahrscheinlich, ich kann es jetzt nicht genau, miisste ich gucken,
zehn, zwolf, vierzehn, vielleicht nach zwei, drei Wochen ist er dann wie-
der erloschen so. Also ich konnte es jetzt nicht komplett innerhalb des
Kurses machen. Aber das fand ich/ Insofern fand ich das auch gar nicht
schlimm, weil ich ja denke, dass ich halt nicht selber bestimmen kann,
wann es sich auflost. [...] Und irgendwann danach konnte ich sagen: So,
jetzt ist er wirklich weg dann. Und das fand ich auch absolut irre.

Die benannte Erfahrung erscheint in der Tat als ,, Turoffner, denn von
nun an verzahnen sich nicht nur Erfahrung und Theorie in einer neuen
Weise, sondern es wird auch moglich, kiinftiges Erleben unter diesem
Blickwinkel zu rahmen und zu verstehen. Auch die Meditation bzw. die
Meditationskurse bekommen hiermit eine neue Bedeutung. Von nun an
erscheint es nicht nur theoretisch moglich, sondern auch auf einer erfah-
rungsmafligen Ebene evident, dass Vipassana-Meditation schmerzhafte
Erfahrungskomplexe oder Traumata evozieren kann, die durch geduldi-
ge Praxis wiederum aufgelost werden konnen.

Das Geschehen kreist damit paradigmatisch um den Zyklus von Karma
und seiner Aufarbeitung. Dementsprechend lasst sich in einer mehr oder
weniger losen Form an die altindischen Vorstellungen von Wiedergeburt

293

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

ankntipfen (,,vielleicht im fritheren Leben oder wann auch immer da mit
mir rumgetragen habe“). Die Metaphorik des ,, Vulkanausbruchs® weist
ihrerseits auf etwas Verborgenes hin, das gewaltsam aufbricht.

Der von Herrn Meinhardt beschriebene Prozess selbst zeigt sich da-
bei in einer eigentiimlichen Dialektik von Zielorientierung und Absichts-
losigkeit. Einerseits folgt die Idee der Reinigung und Aufarbeitung von
Karma den Um-zu-Motiven einer latenten Zielorientierung. Demnach
bleibt man geduldig bei der meditativen Praxis, den Schmerz zu beob-
achten, damit sich dieser und die mit ihm verbundenen psycho-emotio-
nalen Komplexe auflosen konnen. Andererseits kann der Schuler nicht
selbst bestimmen, wann sie sich auflésen. Er kann sich nur der Situation
hingeben, sich ihr gewissermafSen ergeben, damit die Auflosung gesche-
hen kann (,,dass ich halt nicht selber bestimmen kann®). Dies wiederum
setzt ein gewisses Vertrauen in die Theorie und das soziale Setting der
Vipassana-Meditation voraus (,,Du weifSt, was es ist. Du bist hier in einer
umsorgten Umgebung, dir kann hier nichts passieren. Probiere es einfach
aus“) sowie den nun mehr und mehr zur Gewissheit geworden Glauben
an den gliicklichen Ausgang dieses Prozesses (,,Und es funktioniert®).

Auch hier konnen wir leicht — wie schon beim S$6t0-Zen — einen kreis-
formigen Prozess der Enaktierung entdecken. Der Segen der Auflosung
muss bereits Erfahrung geworden sein, damit die dadurch etablierten Re-
flexionsfiguren erfahrungsgesittigt weitere Praxen anleiten und instruie-
ren konnen. Erkennen und Tun bilden auch hier eine rekursive Einheit.

Das Medium, das diese Prozesse kanalisiert, ist hier jedoch nicht der
Schmerz, sondern das Wissen um die Verdnderlichkeit. Letzteres wird
zur entscheidenden Reflexionsperspektive, die alle anderen Prozesse ko-
ordiniert. Ins Zentrum der Praxis riickt damit weniger die Statik der Hal-
tung und die hiermit einhergehende Vertiefung der Konzentration, son-
dern die Psychodynamik einer Reinigungspraxis, welche die paradoxe
Form annimmt, gleichsam alle weltlichen Erlebensbereiche hervorzulok-
ken, um sie auf diese Weise zu iiberwinden. Transzendenz kann nur ge-
lingen, wenn der Empfindungskorper zum Leben erweckt wird, wenn
er in einer Weise gefiithlt wird, dass bereits Verdrangtes erneut lebendig
werden kann, um dieses beobachtend immanent zu transzendieren, also
dem Fluss der Verinderung zu iiberantworten

Transzendenz und Immanenz verweben sich hier in einer eigentimli-
chen Weise, was die Energie und Intensitit gegenwirtiger Begierden evo-
ziert, wobei eben diese mit ihren destruktiven Potentialen mit dem Ver-
weis auf ihre Verginglichkeit (und damit Bedeutungslosigkeit) zugleich
wieder eingehegt werden. In der Erfahrung der vollkommenen Auflo-
sung (bhanga) kommt das Medium der Verdnderlichkeit zu sich selbst,
denn hier entsteht das Vertrauen, dass alles — auch langst vergessene und
verdriangte Traumata — nicht nur in Ordnung ist, sondern seinerseits das

294

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ERKENNEN IST TUN

Leben mit Lebendigkeit bereichert, da sich all das hier Erfahrene erneut
in Leere auflésen wird.

Der Weg der Vipassana-Meditation muss als Pfad gesehen werden, der
diskontinuierliche Schritte beinhaltet. Es ist nicht einfach eine Sitzhal-
tung oder eine bestimmte konzentrative Vertiefung einzunehmen oder zu
erlernen, sondern es geht hier um eine bestimmte Form des Verstehens,
die enaktiert und verkorpert werden muss. Nur so konnen die Dinge und
die meditativen Praxen entsprechend der Sicht von Vipassana uberhaupt
erst gesehen und verstanden werden.

Insofern wir den Pali-Begriff ,,Vipassana“ mit ,,Einsicht* bzw. mit ,,die
Dinge so zu sehen, wie sie sind“ tibersetzen, gilt: Die Sicht setzt eine Pra-
xis voraus, welche die Dinge so und nicht anders sehen ldsst. Die Praxis
wiederum setzt eine bestimmte Sicht voraus, damit sie als richtige Pra-
xis verstanden und ausgeiibt werden kann. Diese Dynamik erklart auch,
warum es in der Vipassana-Meditation auf qualitative Spriinge ankommt.
Man mag ein Jahr, fiinf oder zehn Jahre praktizieren, ohne zu ahnen,
worin die richtige Sicht besteht, um dann — der Anlass mag fiir einen au-
BBen stehenden Beobachter banal erscheinen — plotzlich eine neue Sicht
zu gewinnen, die der Praxis eine vollkommen andere Bedeutung gibt.

Anders als die Phowa-Praxis und die Sitzmeditation des Zen fokus-
siert die Vipassana-Praxis in besonderer Weise auf die Idee der Selbst-
lauterung, also die Aufarbeitung von Vergangenem — und dies mittels
der Riickbindung an die eigene Leiblichkeit. Dieser im psychologischen
Sinne therapeutische Gedanke ist nicht nur ein Merkmal der Goenka-
Schule, sondern steht in hohem MafSe in Einklang mit den Dogmen des
Theravada-Buddhismus.!

Wie kaum eine andere buddhistische Praxis lenkt die Vipassana-
Meditation die Aufmerksamkeit des Praktizierenden auf die seine Leib-
lichkeit und damit auf das dem Menschen typische Wollen und Begehren.
Was dies bedeuten kann, ldsst sich gut am Beispiel der zum Zeitpunkt
des Interviews 65 Jahre alten Frau Schulz verdeutlichen. Sie wurde als
Kind von ihrem Vater sexuell missbraucht und trotz vieler Jahre Thera-
pie und Aufarbeitung spielte ihre Sexualitit fur sie praktisch keine Rol-
le mehr. Nach dem Besuch eines Vipassana-Kurses wird fiir sie ihr sexu-
elles Begehren jedoch in iiberraschender Weise aktuell:

Interviewer: Hitte ich noch tiefere Fragen stellen konnen [...] also so jetzt
immer, was Meditation mit einem macht. [...]

Frau Schulz: Ja, ich habe zum Beispiel die erste/ Ich habe ja schon lange
keine Sexualitit mehr, seit, ja, seit 1990 bin ich ja getrennt, lebe ich ja

251 So beschreibt auch die ilteste systematische Lehrsystematik des Theravada-
Buddhismus Vipassana als die zentrale Praxis und nicht umsonst lautet ihr
Titel Visuddhi-Magga, was sich mit ,,der Weg zur Reinheit“ iibersetzen ldsst
(Buddhaghosa 2003).

295

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

alleine. Und da kam ein unglaubliches sexuelles Verlangen hoch, gleich,
als ich zuhause war und die Nacht darauf.

Interviewer: Nach dem Kurs?
Frau Schulz: Ja.
Interviewer: Und wie haben Sie das eingeordnet?

Frau Schulz: Habe gedacht: Aha. Ich habe mich abgespalten auch von
der Sexualitit, habe ich mir gesagt, ich will das sowieso nicht mehr. Das
ist nicht mehr relevant fur mich. Und habe gedacht: Aha, sie ist da. Und
ich fand das angenehm, weil, ich habe nichts damit machen miissen. Ich
habe das nur wahrgenommen. Also ich war schon tuiberrascht. Also das
hatte ich iiberhaupt nicht auf dem Zettel. (lichelt) Das war gar nicht fur
mich da, weil, es war ja weg. Also solche Sachen zum Beispiel, was tief
in mir schlummert. Und dartiber hatte ich auch gesprochen. Also das ist
ja das, was tief in mir das ist, was ich ja weggedriickt habe und das dann
jetzt hochkommt und was macht das mit mir?

Der in dieser Passage formulierte Konnex zwischen dem Besuch eines
Meditationskurses und dem Wiedererwachen der Sexualitdt weist noch-
mals in besonderer Weise auf den Eigenwert der Vipassana-Praxis hin.
Die zuvor abgespaltene und verdriangte Leiblichkeit scheint auf diesem
Wege wieder angeeignet werden zu konnen. Frau Schulz selbst zieht die
Verbindung von einer lang verdrangten Vergangenheit und dem Auftau-
chen alter, aber weiterhin lebendiger psycho-emotionaler Komplexe. Sie
wird Uberrascht von ihrem eigenen Begehren, erlebt dies aber als posi-
tiv, denn sie gewinnt auf diese Weise einen Teil ihrer Emotionalitit zu-
riick. Sie erlebt dies aber auch deshalb als angenehm, weil sie es aus dem
neu entwickelten Blickwinkel der Vipassana-Praxis weder zu bekdamp-
fen noch auszuagieren braucht (,,und ich fand das angenehm, weil, ich
habe nichts damit machen miussen. Ich habe das nur wahrgenommen®).

Auch Frau Schulz erscheint dementsprechend die Idee von Vipassana
auf der Erfahrungsebene evident. Sie kann nach dem geschilderten Er-
lebnis auf einer ubergreifenden Ebene Wirkungen und Zusammenhin-
ge sehen bzw. die Dinge in neuer Form erleben, wodurch sie ihre emotio-
nale Lebendigkeit wiedergewinnt. Gerade fiir jemanden, der Gewalt und
Missbrauch erfahren musste, erscheint die hiermit einhergehende heilsame
Transformation der Welt- und vor allem der Selbstverhiltnisse beachtlich:

Frau Schulz: Ja, das ist aber auch bis tief in die Zellen reingegangen und
das muss jetzt erst mal/ Also dieser Perfektionismus, der sitzt da ganz tief in
mir drin, ganz tief unten. Und das heif3t ja, also Missbrauchskind, also ich
bin von meinem Vater missbraucht worden, und das braucht die Kontrolle,
sagt der Therapeut. Und diese Kontrolle beinhaltet ja wirklich diesen Per-
fektionismus. Wenn ich das richtig mache, kann mir nichts passieren. Das
ist na-/ hat mit Leben natiirlich nichts zu tun, mit dem Leben als solches.
Also eine Neurologin hat mal zu mir gesagt: ,Sie konnen mir sagen, wie

296

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ERKENNEN IST TUN

Sie tiberleben. Aber ich kann Thnen sagen, wie man lebt.c Das war hart fiir
mich. Und aber sie hat gesagt, das ist eine Kunst, dass sie das/ Also, das ist
ein/ ,Da konnen Sie stolz sein, dass Sie das iiberwunden haben.*

Interviewer: Das hatten Sie aber vorher auch schon ein Stiick weit ge-

schafft?
Frau Schulz: Ja.
Interviewer: Und Vipassana hat Thnen jetzt nochmal/

Frau Schulz: Die Bestitigung dafir auch so gegeben.

Gleiches Bezugsproblem?
Unterschiedliche Praxen und Verkorperungen

Die hier vorgelegten Analysen legen nahe — und dies kann auch durch
weiterfithrende Analysen anderer Interviews unseres Projekts bestatigt
werden —, dass die unterschiedlichen, von den jeweiligen buddhistischen
Schulungswegen angebotenen Praxisformen in Hinblick auf die jeweils
zum Ausdruck kommenden Dynamiken von Erkennen und Tun mit an-
dersgearteten Eigenwerten einhergehen.

Vipassana lenkt die Sicht, das Erleben und die Praxis der Praktizieren-
den auf ihre Leiblichkeit und induziert hiermit tendenziell eine dynami-
sche Lebendigkeit, die auf den ersten Blick nur wenig mit der landldufi-
gen Vorstellung eines buddhistischen Heiligen zu tun hat.

Soto-Zen lenkt die Aufmerksamkeit der Praktizierenden in besonderer
Weise auf ihre Haltung, die durch rituelle Stabilisierung zu einer Form
wird, in der die Energie des Schmerzes mit der Leere der Stille koprasent
zum Ausdruck einer tibergreifenden Wirklichkeit vereinigt werden kon-
nen. Das in der Phowa-Meditation vermittelte Universum des tantrischen
Buddhismus katapultiert sich demgegentiber in eine imaginare Projekti-
on hinein, die das Erleben zunehmend von phantastischen Inhalten der
Projektion erfillen ldsst. Zen und Vipassana bleiben also gewissermafsen
in einer rein innerweltlichen Symbolik verortet. Im Gegensatz zum tibe-
tischen Buddhismus bedarf es hier keiner sonderlich starken Aufladung
durch eine religiose Kosmologie.

Jede dieser Meditationsformen bringt ihre eigenen Zyklen und For-
men von Erkennen und Tun hervor. Der tibetische Buddhismus etwa bin-
det die Transzendenz uber das Medium der Visualisierung des Buddhas
Amitabha zurtck in eine Immanenz, die durch eine imaginative Ordnung
heiliger Wesen bevolkert wird, die jedoch mit zunehmender Praxis im-
mer mehr als prisent und lebendig gefuhlt werden kann. In der Sitzpra-
xis des Zen bilden dahingegen die Haltung und der Schmerz das Medium,
in dem sich Konzentration solchermaflen entwickeln kann, dass sie letzt-
endlich zu der Stille einer nicht-dualen Erfahrung durchschiefsen ldsst, in

297

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

der das Denken zuriicktritt und der Fluss der Gegenwart als pure Prasenz
wahrnehmbar wird. In der Vipassana-Meditation schliefSlich fungiert das
Vertrauen in die Auflosung aller Zustinde — also die Verdnderlichkeit —
als eigentliches Medium, um offen wie auch furchtlos Vergangenes und
Zukunftiges in der Gegenwart lebendig werden zu lassen und es (mehr
oder weniger) gelassen vortiber ziehen zu lassen.

Aus beobachtender Perspektive ldsst sich nun fragen, was diese Praxen
verbindet. Insofern man von ihren jeweils konkreten Inhalten abstra-
hiert, lasst sich im Sinne einer funktionalen Analyse ein tibergreifendes
Bezugsproblem entdecken.?? Alle hier vorgestellten Praxen zielen dar-
auf hin, das menschliche Leben heilsamer, ganzheitlicher und damit in
einer gewissen Weise befriedigender werden zu lassen. Mit Blick auf die
Gemeinsamkeiten der hier zum Ausdruck kommenden Dynamiken, ldsst
sich zudem eine tibergreifende soteriologische Figur finden, die sich mit
den Worten Selbstwerdung durch Selbsttranszendenz beschreiben lief3e.

Der soziologische Beobachter mag hier zunichst dazu neigen, mit dem
Verweis auf die jeweiligen Eigenlogiken dieser Praxen und die zu ihrer
Enaktierung notwendigen Institutionen darauf hinzuweisen, dass all dies
durch Menschen gemacht wird, also konstruiert ist. Es bedarf der Kur-
se, der Lehrer, die diese anleiten, sowie einer Reihe vorformatierter Re-
flexionsfolien, damit das Erleben der Schiiler in einem (ibrigens alles
andere als trivialen) Trainingsprozess aus einer spirituellen Perspektive
erfahren werden kann. Alle den jeweiligen Schulen eigenen Praxisfor-
men lassen sich zudem bei genauerem Hinsehen immer auch als Ritu-
alformen rekonstruieren, die an bestimmten Stellen Reflexionssperren
etablieren miissen, um die Reproduktion der soteriologisch wirksamen
Praxis nicht zu gefihrden.>*?

Eine wissenschaftliche Analyse darf hier allerdings nicht in den Fehl-
schluss miinden, wissenschaftliche Wahrheiten mit spirituellen Wahrhei-
ten bzw. Aufklarung mit Verstehen zu verwechseln. Wie Bruno Latour
(2014) richtigerweise bemerkt, geht es innerhalb der Sphiren des Reli-
giosen und Spirituellen nicht um logische Beweisfuhrungen, sondern um
die heilsame Begegnung mit den ,,Engeln*, welche die ,, Trager von Er-
schiitterungen der Seele sind“. Diese Engel erscheinen aber nur, wenn
sie hinreichend durch das Schweigen der Ritualform geschiitzt werden.
Denn mit Bateson gilt, dass ,es einer Nichtkommunikation bestimm-
ter Art bedarf, wenn das ,Heilige® erhalten bleiben soll. Kommunikati-
on ist hier — so der auch fiir uns nicht hintergehbare Befund — allerdings
»nicht aus Furcht* vor Aufklarung ,,unerwiinscht“, sondern deshalb,
»weil Kommunikation® an falscher Stelle ,,die Natur der Ideen irgend-
wie verdndern wiirde“ (Bateson 1993, S. 118).

252 Hier verstanden im Sinne von Luhmann (1970).
253 Siehe zum Verhiltnis von Ritual und Ritualablehnung in Goenkas Vipassana-
Kursen Neubert (2008).

298

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ERKENNEN IST TUN

Sei es das Schweigegebot in den Vipassana-Kursen, die strengen Ri-
tualformen in den Zen-Sesshins oder die Reflexionssperren, die mit der
Phowa-Meditation einhergehen — gelebte Spiritualitat setzt voraus, dass
Zweifel an einen Ort verschoben werden konnen, wo sie die Praxis nicht
storen. Hiermit gelangen wir zum Thema des nichsten Kapitels, dem
spirituellen Lehrer, der als charismatischer Reprasentant der spirituel-
len Praxis immer zugleich die Paradoxie eben dieser Praxis reprasentiert,
ndamlich als Symbolisierung menschlicher Heiligkeit in einer Welt, in der
Menschen fehlbar sind.

III.5 Formen und Funktionen von
Lehrer-Schiiler-Beziehungen

Alle buddhistischen Lehrsysteme weisen jeweils mehr oder weniger stark
ausformulierte Konzeptionen auf, wie die konkrete Praxis der Schiiler
insbesondere unter dem Blickwinkel des Fortschreitens auf dem Pfad zur
Befreiung auszusehen hat. Die Lehrsysteme besitzen jedoch keine Mog-
lichkeit, auf direkte Weise in die Praxis der Adepten einzuwirken. Es gibt
— systemtheoretisch gesprochen — keinen Durchgriff auf die Bewusstsei-
ne der Schiiler. Und da auch die jeweiligen Lehrer keinen solchen Zugriff
besitzen, wird es fir die Schulungswege in gewisser Weise unkontrollier-
bar, was die Menschen, die sich einem Weg verpflichtet fiihlen, eigentlich
genau machen. Nichtsdestotrotz (oder: gerade aus diesem Grund) nimmt
der Lehrer eine zentrale Stellung in den Schulungswegen ein, denn erst
an ihm und mit ihm kénnen die Schuler etwas tber sich selbst lernen.

Die im Sinne der Transmission des Dharma zentrale Lehrer-Schiiler-
Beziehung ist dabei sui generis eine soziale Beziehung, die damit einher-
gehend auch all die komplexen und komplizierten Fallstricke des kom-
munikativen Miteinanders (ob verbal oder non-verbal) auszuhalten hat.
Dies dufSert sich beispielsweise darin, dass nicht immer explizit gemacht
wird — und zwar aus guten Griinden —, ob der Schiiler eine Ubung rich-
tig verstanden hat oder eben nicht. Die Beziehung, die hierbei zum Aus-
druck kommt, ist in der Regel hierarchisch bzw. asymmetrisch gerahmt.
Diese Asymmetrie schldgt sich institutionell in einer Rollenverteilung
nieder: auf der einen Seite steht (tatsichlich meist) der Lehrer bzw. Mei-
ster und auf der anderen Seite eine Vielzahl an Schiilern.* Schon an
der rein quantitativen Verteilung lasst sich eine Gewichtung feststellen.
Wihrend es in der Regel nur einen Meister und wenige Lehrer gibt, se-
hen sich die Schiiler einer grofferen Gruppe meist gleichrangiger peers
gegentiber.

254 An der Spitze der Hierarchie steht in der Regel ein Mann, wihrend in den un-
tergeordneten Lehrerpositionen hiufig auch Frauen zu finden sind.

299

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

Institutionelle Rollen, Schiilerkarrieren
und die asymmetrische Beziehung zum Lehrer

Im Sinne einer klassischen Phasentypik, die auf eine Sozialisierung in
den institutionell gerahmten Schulungssystemen fokussiert, lassen sich
mehr oder weniger stark abgrenzbare Positionen innerhalb der jeweili-
gen Schulen nachzeichnen, die auch homolog zu anderen Schulungskon-
texten und entsprechenden ,,Karrierechancen“ oder ,,Stellen® verstan-
den werden koénnen. Auch in buddhistischen Schulungswegen finden
sich Anfanger, Quereinsteiger, alte Hasen, Aussteiger, ein Mittelbau, wel-
cher organisatorische Aufgaben tibernimmt, und natiirlich der Lehrkor-
per, der in der Regel einen Meister als Oberhaupt der Schule benennen
kann. Im Sinne unseres Forschungsfokus auf die Praxis der Adepten, ins-
besondere unter dem Aspekt der soteriologischen Dimension, miissen
wir hier streng zwischen einer eher formalistischen und institutionellen
Rollenverteilung und einer individuellen Typik der Entwicklung gegen-
uber dem hierarchischen Status innerhalb einer Schule unterscheiden.

Nur auf diese Weise schliefSen wir explizit mit ein, dass auch ein An-
fanger, der bislang (noch) keine spezifischen Rollen und Aufgaben inner-
halb einer Schule ibernommen hat — wie etwa die Zentrumsarbeit im Di-
amantweg oder Aufgaben der Altarpflege im Zen —, dennoch eine eigene
spirituelle und soteriologische Entwicklung durchleben kann. Institutio-
nelle Rollen und individuelle spirituelle Praxis und Reflexion stehen so-
mit unabhingig voneinander und dies ist auch der Grund, weshalb wir
uns vornehmlich der individuellen Seite widmen und die formelle Seite
nur am Rande notieren.

In der Regel beginnen Praktizierende als Novizen in einem Schulungs-
system. Dabei werden ihnen je nach Tradition und Schule in unterschied-
licher Weise zunichst nur eingeschrinkte Rechte zugebilligt. Dariiber
hinaus werden sie in gewisser Weise als Anfanger markiert und auch ent-
sprechend behandelt. In allen Schulungswegen zeigt sich beispielsweise
eine mehr oder weniger streng ausgelegte Sitzordnung, die zwischen An-
fangern und Fortgeschrittenen unterscheidet und diesbeztiglich zumeist
auch eine bestimmte Funktion erfullt. Wihrend etwa die Praktizieren-
den im Diamantweg bei ihrem ersten Phowa-Besuch nach vorne gesetzt
werden, so dass sie im hochsten ,,Energiefeld“ zwischen Lama und den
Getbten sitzen (s. hierzu die Schilderungen von Frau Kraft in Kap. IIL.1),
werden die neuen Teilnehmer von 1o Tages-Kursen in Vipassana nach
Goenka in der Regel in die hinteren Reihen gesetzt, damit das volle Po-
tential des Anschauungsmaterials zur mimetischen Angleichung entfal-
tet werden kann (vgl. Pagis 2010a; 2010b).

In anderer und eventuell subtilerer Weise machen dariiber hinaus
die teils sehr traditionellen Riten und Handlungsablaufe innerhalb ei-
ner Schule Neueinsteigern ziemlich schnell klar, dass sie noch nicht voll

300

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FORMEN UND FUNKTIONEN VON LEHRER-SCHULER-BEZIEHUNGEN

dazugehoren. Viele Handlungsabldufe etwa im Zendo — wie das Betre-
ten des Raumes oder die Bewegung in ihm — werden Zen-Interessierten
beispielsweise zumeist vor der ersten Sitzung erklart, damit es nicht zu
grofseren Irritationen und Storungen im Ablauf kommt. Gerade im Zen
zeigt auch die traditionelle Kleidung einen Unterschied zwischen den
Rollen und Ringen innerhalb der Schule bzw. Gruppe an. Man denke
vor allem an das um den Hals getragene Rakusu, ein speziell geschnei-
dertes Kleidungsstuck, das bei der Ordination vergeben wird. In ande-
ren Schulen ist diese Differenzierung weniger stark ausgepragt oder aber
sie wird nach kurzer Zeit nivelliert, wie etwa im Diamantweg-Buddhis-
mus, wo man (halb im Spaf3) beim zweiten Besuch der gompa bereits zu
den alten Hasen gezahlt wird.

Spezifischere Positionen und Rollen werden in der Regel nur einigen
wenigen, sowohl erfahrenen als auch aufgrund ihrer Personlichkeit fir
geeignet gehaltenen Personen zugestanden. Hierunter fallen etwa der be-
reits genannte Monchsstatus im Zen oder auch der Tradition von Ayya
Khema, die Ehrung als Reiselehrer im Diamantweg bzw. eine Instrukto-
ren-Rolle in Rigpa oder die Ubernahme der Funktion eines Assistant Tea-
chers in der Vipassana-Vereinigung. Fiir diese Rollen sind meist nicht nur
eine langjdhrige Teilnahme, sondern auch ein aufSergewohnliches Enga-
gement oder entsprechende Zusatzausbildungen wie etwa ein Drei-Mo-
nats- oder gar Drei-Jahres-Retreat in Rigpa notig. Aber auch die regel-
mifige Ubernahme von Aufgaben und Pflichten bei der Durchfithrung
von Zurlickziehungen wie Sesshins oder der Phowa signalisieren die not-
wendige Ernsthaftigkeit auf dem Pfad, um schliefSlich auch verantwor-
tungsvollere Aufgaben in der jeweiligen Schule tibernehmen zu dirfen.

Es ist jedoch gar nicht so selten, dass insbesondere in den weniger zen-
tralistisch organisierten Schulungswegen die Auswahl an geeigneten Per-
sonen fur verantwortungsvolle Aufgaben nicht sonderlich grof ist, wes-
halb vor allem pragmatische Griinde den Ausschlag daftur geben, wer
die entsprechenden Aufgaben tibernimmt.

Die Ebene der Lehrer oder gar Meister ist dahingegen ganz traditio-
nell nur einzelnen Personen in der jeweiligen Schule vorbehalten. Dem-
entsprechend findet sich in den von uns untersuchten Schulungswegen
jeweils eine klare Hierarchie, die in pyramidaler Stratifikation eine brei-
te Basis an Praktizierenden aufzeigt, die von einigen wenigen Personen
auf einer mittleren Ebene organisational getragen wird und deren Spit-
ze von nur einer Person ausgefiillt wird. Fir den von uns untersuchten
Soto-Zen der Zen-Vereinigung Deutschland ist diese Person Meister Lud-
ger Tenbreul, fur den Rinzai-Zen Meister Michael Sabaf. Fir den tibeti-
schen Buddhismus tibernimmt Lama Ole Nydahl im Diamantweg-Bud-
dhismus diese Position und Sogyal Rinpoche fiir Rigpa. In der Tradition
des Theravada-Buddhismus finden sich der im Jahre 2013 verstorbenen
S. N. Goenka fiir die Vipassana-Vereinigung und die 1997 verstorbene

30T

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

Ayya Khema, in deren Tradition sich mittlerweile verschiedene Zentren
und Gruppen mit entsprechenden Lehrern an der Spitze (Dr. Wilfried
Reuter in Berlin und Bhante Nyanabodhi im Allgau) gefunden haben.

Die personelle Spitze der Schulen wird in der Regel durch einen star-
ker organisational eingebundenen Mittelbau aufgefangen, der in den
grofseren Schulungswegen die sangha ganz konkret durch die Bereitstel-
lung und Pflege von Raumlichkeiten und das Gestalten von Festivitdten
oder Retreats erlebbar macht. Daruber hinaus findet sich in der Zen-
Vereinigung Deutschland, aber auch in der Tradition von Ayya Khema
jeweils ein Orden aus ordinierten Monchen, die spezielle Aufgaben tiber-
nehmen und einem traditionalistisch dem Klosterleben nachempfunde-
nen Tagesablauf nachgehen, und gleichzeitig die nur temporare Zuriick-
ziehung der Laien-Praktizierenden nochmals abgrenzt.

An den jeweiligen Bezeichnungen dieser Rollen lasst sich bereits ein
Hierarchiegefille ausmachen: in der Zen-Vereinigung wird etwa sehr ge-
nau zwischen Gruppenleitern und Lehrern unterschieden, aber auch in
der Vipassana-Vereinigung findet sich eine ganze Riege von sogenannten
Assistant Teachers (AT), die den Ablauf von 1o- oder lingeren Tageskur-
sen organisieren und umsetzen. In Rigpa findet sich homolog die Rol-
le der sogenannten Instruktoren, welche bei Abwesenheit des Meisters
die Aufgabe haben, Fragen der Schiilerschaft im Sinne der Orthodoxie
der Lehre zu beantworten. In diesen Schulen scheint ganz bewusst eine
sprachliche Markierung darauf hinzuweisen, dass die Schiiler es nicht
mit ganzlich autonomen Lehrern zu tun haben, sondern mit einer assi-
stierenden Exekutive des Meisters, der als sogenannter Linienhalter die
letztendliche Autoritdt Giber Fragen des Schulungsweges besitzt. Nur in
seltenen Fillen erkennt ein Meister einem seiner Schiiler den autonomen
Lehrerstatus — also ebenfalls die Meisterschaft — zu.

Neben solchen auch aus anderen Organisationen bekannten Formen
und Praktiken der operativen SchliefSung (d. h. Formen der Institutiona-
lisierung) finden sich zudem noch weitere organisational bekannte Rege-
lungen, wie die klare Bestimmung von Mitgliedschaft, also der Inklusi-
on und Exklusion, bzw. dariiber hinaus auch die Abgrenzung gegeniiber
bestimmten Personen, Themen oder Fragestellungen, die etwas dariiber
aussagen, was zur Schule gehort und was nicht. Wie wir noch sehen wer-
den, geht dies bis hin zur Einrichtung von Kommunikationstabus. Wie
jedes soziale System in Operation miissen auch buddhistische Vereini-
gungen ab einem bestimmten Grad an Komplexitidt damit rechnen, ihre
blinden Flecken, die sie fur ein funktionierendes Operieren benotigen,
von anderer Seite aufgezeigt zu bekommen.

Abgesehen davon birgt die erwdhnte Engfuhrung auf eine einzelne Per-
son an der Spitze der Gruppierung oder Organisation zwangslaufig die
auch historisch immer wieder brisante Frage nach moglichen Nachfol-
gern in sich. Wer kann beispielsweise den Vorsitz eines Schulungsweges

302

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FORMEN UND FUNKTIONEN VON LEHRER-SCHULER-BEZIEHUNGEN

nach dem Ableben des Meisters tibernehmen? Kann dies tiberhaupt ge-
lingen, oder miissen die Schulen immer mit einer konkreten (lebenden)
Person als Fithrung verkntipft sein? Die Besonderheit einer Schule, die
sich neben der inhaltlichen Auslegung des Dharma sehr stark auch an
der Person des Meisters festmacht, wird auch dadurch deutlich, dass
es vielen Schulen nicht oder nur sehr schwer gelingt, nach dem Able-
ben ihrer Fuhrungsspitze eine entsprechende Kontinuitit aufrechtzuer-
halten. Die Attraktivitdat von einzelnen Schulungswegen ist sehr haufig
mit der Attraktivitat des Fithrungsstils ihres Meisters (wie etwa Cha-
risma, Kommunikationsstil, Entscheidungsfindungsverhalten etc.) ver-
kniipft und damit ist auch klar, weshalb es haufig zur Segregation und
Spaltung in einer Schule kommt, wenn die Grundungsfigur verstirbt.

Beispielhaft fiir einen solchen Prozess des Umgangs mit der Nachfol-
gefrage und einer moglichen Kontinuitit berichtet uns Rudolf Wagner
von der Zeit im Anschluss an das Giberraschende Ableben von Taisen
Deshimaru Rashi, der als die Griundungsfigur des So76-Zen in Europa
angesehen werden kann.

Herr Wagner: Ja, Deshimaru hat dann ja leider nicht sehr lange gelebt.
Ist ja dann 82 im April gestorben. (rduspert sich) Ich hatte mich 1980
von ihm ordinieren lassen. [...] Dann kamen ein paar Jahre, da haben wir
natlirlich die Organisation, die Deshimaru aufgebaut hatte, die bestand
natiirlich noch. Besteht ja auch heute noch. (unklar) keinen konkreten
Nachfolger benannt. Dann hat man mehrere, die dafiir in Frage kom-
men. Und dann kam es irgendwie zwei Jahre spiter aufgrund von ver-
schiedenen Stromungen innerhalb der/ zu mehreren Spaltungen. [...] Und
dariiber gab es keine Einigung mit den Leuten von der Zen-Vereinigung.
Und dann gab es/ Dann bin ich einfach gegangen, zum Dings gegangen.
Und dann sind immer noch mehr Leute gegangen. (lachend) Und irgend-
wann sagte man, jetzt sind so viele raus irgendwie, also sind mehr raus
gegangen aus der alten Gruppe, lass uns doch eine eigene dann machen.
Also so fing das/ Ich hatte das gar nicht vor. (Interviewer: Okay. Ah ja.)
Aber irgendwann machte das einfach Sinn. Also sagen wir mal, die alte
Gruppe bestand aus 15 Leuten. Wenn dann die Halfte sieben, acht Leute
da weggehen, dann kann man sagen, ja gut, jetzt sind wir die Gruppe und
ihr seid die Gruppe und wir haben uns dann eigene Raume gesucht. Wir
sind hier rausgegangen aus den alten. Und seitdem gibt es das dann. Ja.
(2) Aber es gab denn auch (rduspert sich) andere Abspaltungen. Die ita-
lienische sangha hat sich von der franzosischen abgespaltet. Die spanische
von der franzosischen und das ganze kursiert immer noch so.

Sowohl die Griindung einer Schule als auch ihr Niedergang scheinen gar
nicht so selten sehr eng mit einer einzelnen Person (dem Meister) ver-
bunden zu sein. Die buddhistische Historie ist voll von derartigen Ge-
schichten tiber Neu-Grindungen, Reformierungen, Nachfolgeproblema-
tiken, Schliefungen oder dhnlichem. Ganze Schulungswege, wie etwa die
Sotoshu im japanischen Buddhismus oder die verschiedenen Schulen des

303

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

tibetischen Buddhismus, sind in (teils anerkennender, teils rivalisieren-
der) Abgrenzung zu anderen Schulen und Lehrern gegriindet worden.

Die sangha einer Schule wird damit vor die ganz praktische Heraus-
forderung gestellt, einen Weg des Umgangs zu finden, wenn die Griin-
dungsfigur nicht mehr existiert. Denn einerseits hat man sich etwa als
Schiiler jahrelang auf den durch den Lehrer vorgegebenen Pfad einsozia-
lisieren lassen, andererseits hat man sich aber von Seiten der Praxis darin
geubt, die Unbestiandigkeit aller Dinge anzunehmen. Die Erzdhlung von
Herr Wagner zeigt daher einen Weg auf, wie beide Aspekte (Kontinuitit
und Wandel) in der eigenen Praxis zur Deckung gelangen konnen: Man
griindet eine eigene Schule, die sich im Sinne der Dharma-Ubertragung
in einer Linie mit der vorhergehenden sieht. Kontinuitat und Wandel fin-
den hier in der gelebten Praxis zusammen, die sich der buddhistischen
Theorie nach jeweils nur selbst erneuern kann. Sowohl die Zen-Verei-
nigung Deutschland (ZVD) als auch die von Herrn Wagner angedeute-
te Association Zen Internationale (AZI) sind zwei erfolgreiche Beispie-
le dafiir, wie im Rahmen einer stark durch einzelne Personen gepragten
Tradition Neues entstehen kann, das wiederum zunichst durch Einzel-
personen geprigt wird.

Bei zwei anderen von uns untersuchten Schulen zeigt sich ein weite-
rer Versuch, wie in der Praxis mit dieser Schwierigkeit der Einheit der
Differenz von Kontinuitat und Wandel umgegangen werden kann. Bei-
de Schulen bedienen sich dabei der Audiotechnik, die es wesentlich bes-
ser als Schriftsticke erlaubt, Erinnerungen an Eigenschaften der Grin-
dungsperson prisent zu halten. Sowohl in der Vipassana-Vereinigung
als auch in Rigpa hat man bereits sehr frith auf Audiotechnik gesetzt
(in Rigpa spater vermehrt auch auf Videotechnik), um die insbeson-
dere in global verbreiteten Schulungswegen unvermeidliche (tempori-
re) Abwesenheit des Meisters zu kompensieren. Die medientechnische
Konservierung der Lehrreden des Meisters dient damit unter pragmati-
schen Gesichtspunkten vor allem dem Primat eines Verbreitungsmedi-
ums, das den Kreis der Adressaten in Zeit und Raum zu vergrofSern ver-
mag. Gleichzeitig kann die daraus resultierende Verfiigbarkeit jedoch zu
neuen Problemlagen fiihren, die derart nicht vorgesehen waren. Ganz
prominent stellt sich etwa nach dem Ableben des Meisters — und damit
zusammenhingend mit der Einfiihrung von Kontingenz in die Auslegung
der Dharmapraxis — die Frage nach dem Umgang mit Orthodoxie und
Heterodoxie. Ganz praktisch gilt es nun, fir die Nachfolgenden in einer
Schule eine Balance zwischen Kontinuitdt und Wandel zu installieren.

Beispielhaft fiir die Reflexion solcher Prozesse in der Vipassana-
Vereinigung nach dem Tod von S. N. Goenka im Jahre 2013 antizipiert
Herr Miller, der offiziell als Lehrer ernannt wurde, mogliche Problem-
lagen im Umgang mit der Nachfolge:

304

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FORMEN UND FUNKTIONEN VON LEHRER-SCHULER-BEZIEHUNGEN

Herr Miiller: Die Technik ist ja ziemlich vollstandig und ziemlich gut un-
terrichtet, ziemlich gut ausgebracht worden und auch der Raum ist sehr
gut. Und ich denke, ja, wir miissen mal aufpassen, dass wir nicht Feh-
ler machen. Das ist eigentlich, die hochste Aufmerksamkeit sollte darauf
sein und einfach unterrichten, wie der Goenka (damals) unterrichtet hat.

Interviewer: Wo wiirdest du Fehler sehen? Also, wo wiirdest du sagen, das
wiirde nicht mehr damit zusammengehen oder gibe es da so/

Herr Miiller: Ja, das einfache Ego, wiirde ich sagen. Das ist irgendwann,
glaube ich, mal so eine Sache. Ich und Ich, und Ich verstehe es besser. Und:
Goenka war altmodisch oder die sind altmodisch. Und ich will es besser
machen. Und das/ Ich sehe, dass einfach die Technik, soweit ich sie hier
und da unterrichtet habe, sehr gut und nicht altmodisch wird, weil ein-
fach die Technik ist die Technik. Und die kann ja nicht altmodisch wer-
den. Kann ja nicht und braucht nicht verandert zu werden, weil sie ein-
fach so ganz gut ausgebracht ist fur die Studenten und [...] die Center,
wie die sind. Und wenn alle so in die Richtung arbeiten, da werden keine
Probleme auftauchen

Auf die Frage, wie innerhalb der Organisation der Vipassana-Vereinigung
mit dem Ableben des Griinders Goenka umgegangen werde, reagiert
Herr Miiller mit dem Verweis auf die ,, Technik“, die ,,ziemlich vollstin-
dig* und ,,gut unterrichtet“ sei. Mit dem Begriff der Technik verweist
der Befragte hier auf die auszutbende Praxis der Meditationen. Sowohl
die ,, Technik“ selbst sei so gut wie vollstandig als auch der ,,Raum*, in
welchem sie zur Anwendung gebracht wurde. Beides wird als vorteil-
hafte Rahmenbedingung fiir eine reibungslose Kontinuitit angebracht,
denn es miisse weder der Inhalt geandert (denn ,, Vollstandigkeit“ erfor-
dert keine Erweiterung oder Korrektur) noch ein ,Raum* geschaffen
werden, der diese Technik entsprechend aufnehmen konnte.

Die Begrifflichkeit der Technik induziert zudem ein Bild von tiberper-
sonlich bzw. objektiv Konservierbarem, also etwas, das unabhangig von
individueller Austibung reproduzierbar ist. Dem abstrakt gehaltenen Ide-
al der ,, Technik“ steht jedoch die auch von Herrn Miiller antizipierte
Praxis gegentiber, die ihrer Natur nach immer einer konkreten und aus
diesem Grunde fiir Abweichung anfilligen Austibung bedarf. Hier kom-
me es darauf an, dass die Lehrer ,,hochste Aufmerksamkeit“ zeigen, da-
mit so unterrichtet werde, ,,wie der Goenka (damals) unterrichtet hat®.

Aus einer solchen Orientierung an Kontinuitat, die mogliche Abwei-
chungen zu vermeiden versucht, weil sie Fehlerquellen sein konnten, ist
auch die Vorliebe fiir medientechnisch konservierte Lehrreden nachvoll-
ziehbar. Diese Vorliebe wird zudem durch den faktischen Erfolg ihres
Einsatzes untermauert: Denn die in jahrzehntelanger Arbeit aufgebau-
te Vipassana-Vereinigung ist tatsichlich ein sehr gutes Beispiel fir eine
global aufgestellte Gemeinschaft, die in dieser Form ohne die entspre-
chenden vereinheitlichenden Verbreitungsmedien nicht denkbar wire.

305

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

Gleichwohl erzeugen die Tonbiander Goenkas eine ganz eigene Dyna-
mik, da sie gewissermafSen als heilige Reliquien den Weg in eine ortho-
dox auszulegende Tradition vorgeben konnten oder gar als Gotzenbilder
der (vergeblichen) Anhaftung an Bestandigkeit betrachtet werden konn-
ten, die es wiederum zu Uberwinden gilt. Herr Miller scheint in dieser
Interviewstelle die Form der Orthodoxie zu favorisieren.

Der eigentliche ,,Fehler®, welcher der Gemeinschaft in dieser neuen
Situation unterlaufen konne, sei das ,,Ego“ aller Beteiligten. Erst mit
dem ,,Ego“, also der Uberhohung bzw. dem Einlassen auf die Illusion
eines Ich-Wesens, das wertend in die Welt schielt und somit begehrend
oder aversiv von ihr Besitz zu ergreifen sucht, wiirden die Probleme ent-
stehen, denen es aufmerksam zu begegnen gilt.>> Wenn die Kontinui-
tat nicht gewahrt wiirde, wiirden sich diejenigen Leute aufdriangen, die
vorgeben, den vermeintlich richtigen Weg zu kennen bzw. in der Form
der Kritik einen Wandel herbeifithren zu wollen (,,die sind altmodisch.
Und ich will besser machen). Aus Herrn Miillers Sicht besteht demnach
kein Bedarf fur eine Veranderung, Korrektur oder Anpassung der Tech-
nik. Wenn alle in die ,,gleiche Richtung arbeiten* wiirden, wiirden auch
keine Probleme auftauchen, so Herr Miiller.

Hierin zeigt sich jedoch die Problematik, die sich aus dem Macht-Va-
kuum ergibt, das eintritt, wenn der Entscheider nicht mehr existiert: Die
Favorisierung jeder der beiden Seiten Kontinuitdt oder Wandel muss nun
unter dem Lichte der Aushandlung der Zukunft als Produkt von ,,Ego*
erscheinen. Denn es wird sich schnell herausstellen, dass auch die Orien-
tierung an Kontinuitit, die sich darin auszudriickt, die Technik so aus-
zuiiben ,,wie sie der Goenka unterrichtet hat, der individuellen Ausle-
gung eines Interpreten unterliegt, einer Interpretation also, die genauso
von ,,Ego“ gespeist ist, wie der Wunsch nach Veranderung.>*

255 Herr Miiller versucht also, dem der Organisation neu begegnenden, aber in sei-
ner Form altbekannten Problem des Egos mit den entsprechenden Mitteln der
Vipassana-Technik selbst zu begegnen. Spater im Interview schligt er weiterge-
hend vor, die Technik der Innenweltbeobachtung fiir den Prozess der Aushand-
lung zwischen Kontinuitit und Wandel zu nutzen: ,,[...] (am) Besten ist das,
wenn alle einen 60-Tage-Kurs zusammen sitzen zusammen und dann (lacht) [...]
Sich dann zusammensetzen. Diskutieren, ja, zusammen sitzen, Metta erzeugen
und anfangen, Probleme zu beobachten und Probleme zu beseitigen.“

256 Wie Latour aufzeigt, zirkuliert das Authentische in der Spiritualitit nicht in ei-
ner inhaltlichen Festlegung, sondern in der Beziehung um die Aushandlung des
Authentischen. Es geht hier also um den Modus Operandi des Umgangs mit
dem immer auch ,,bedngstigenden Hiatus*, ,,angesichts dessen ein Priester, Bi-
schof, Reformator, Glaubiger, Eremit sich fragt, ob die von ihm als notwendig
erachtete Neuerung eine treue Inspiration ist oder ein pietitloser Verrat (La-
tour 2014, S 304f.). Gerade in dem Aushandlungsprozess zeigt sich das ,,Mo-
dell der Komplexitit der Beziehungen [...], welche der Wert zu der ihn auf-
nehmenden Institution unterhilt: Manchmal stimmen sie {iberein, manchmal

306

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FORMEN UND FUNKTIONEN VON LEHRER-SCHULER-BEZIEHUNGEN

Die Unersetzlichkeit der Griindungsperson einer Schule, also zumeist
des lebenden Meisters, der die notige Adhédsionskraft fir den Gruppen-
zusammenhalt aufbietet, zeigt sich bei allen von uns untersuchten Schu-
len — wenngleich in unterschiedlich starkem Ausmafs. Die Funktion der
hierarchisch strukturierten Organisationsweise der Schulen liegt in der
Unsicherheitsabsorption fiir die Interpretation der Lehre, die bei Abwei-
chung nolens volens in eine entsprechend abweichende Praxis miinden
wiurde. Ein Meister, der sich in einer lange zurtuckreichenden Traditions-
linie von vorherigen Meistern verortet, sich damit also durch Legitimati-
on auszeichnet, entscheidet iiber Probleme und Fragen, welche die Lehre
des Buddha betreffen. Die auf dem individuellen Pfad der Praxis aufkei-
menden Zweifel und Unsicherheiten konnen im sangha zwar unter den
peers diskutiert und beraten werden, entschieden aber werden sie vom
Oberhaupt, dem Meister, der mit dieser Entscheidungsfindung zugleich
den Modus und die Besonderheit der Schule herausstellt.

Im Zweifel hort man also nochmal in den Tonbandern bzw. streams
nach, erwirbt das entsprechende Buch, das den Meister als Autor nennt
oder fragt ganz personlich beim nichsten Retreat nach, wenn der Mei-
ster anwesend ist. Im Diamantweg-Buddhismus etwa scheinen die von
Lama Ole Nydahl durchgefithrten und regelmifig stattfindenden Ein-
fuhrungsveranstaltungen fir Interessierte ebenso dazu zu dienen, den
bereits seit lingerem Praktizierenden eine Gelegenheit fuir Fragen und
inhaltliche Riickversicherungen zu bieten. Aber auch in den anderen
Schulen finden sich derartige Mechanismen zur Unsicherheitsabsorpti-
on und damit der Eindimmung von Kontingenz.

In der Vipassana-Vereinigung etwa wird den Praktizierenden zwin-
gend der Besuch mehrerer 1o-Tageskurse vorgeschrieben, bevor sie sich
an lingeren Ubungsperioden probieren diirfen. Diese Form der Repe-
tition, die in der Regel durch mehrmonatige Perioden des Selbst-Studi-
ums unterbrochen werden, lisst den notigen Raum, um eigene Fragen
uberhaupt erst generieren zu konnen und sie entweder wieder abzulegen
oder im Zweifel mit auf den nachsten Kurs zu nehmen. Dort konnen sie
entweder anhand der Tonbandaufzeichnungen oder in den abendlichen
Diskussionen mit den Assistenzlehrern beantwortet werden. Die Assi-
stenzlehrer konnen in diesem Kontext zwar punktuell als autorisierte
Sprecher des Meisters angesehen werden, aber nicht als eigenstindige
Lehrer, die autonom iiber die Lehre bestimmen konnten.

uberhaupt nicht; manchmal muf$ alles reformiert werden, damit man nicht
durch eine iibermifSige Treue Verrat begeht; manchmal sind es die Reformen,
die als ebenso viele gefihrliche Neuerungen, das heifst als Verrat, erscheinen.
[...] Jedesmal muf§ man eine originelle eigenartige und spezifische Beziehung
zwischen der Geschichte ihrer Werte und den Institutionen annehmen, denen
diese Werte Sinn und Bedeutung geben und die umgekehrt jene empfangen,
aufnehmen — und oft verraten.“ (a.a.0.)

307

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

Eine noch strengere Auslegung solcher hierarchischer Ordnungen in
Hinblick auf die Moglichkeit autonomer Auslegung des Dharma und
entsprechender Belehrungen findet sich in Rigpa. Hier ist bereits das
Studienprogramm mit seinen fest vorgeschriebenen Text-, Ton- und Vi-
deomaterialien sehr regulierend aufgebaut. Einerseits verspricht dies den
Praktizierenden ein in enger Abstimmung mit dem Meister entwickel-
tes und von ihm uberpriftes Lernen. Andererseits aber steht den loka-
len Leitungsstellen und Instruktoren vor diesem Hintergrund kaum noch
Spielraum in Hinblick auf die Interpretationen der Lehre und des Ler-
nens bzw. darauf, was dies in der Alltagspraxis bedeutet, zur Verfiigung.
Eine solche Formalisierung und Regulierung ermoglicht dem Meister
die Illusion, seine Schiiler auch in Abwesenheit exakt fithren zu kénnen.

Ob sich diese organisationale Kontrollfantasie auf Seiten der prakti-
schen Ausiibung realisieren lasst, ist natiirlich eine andere Frage. Zwei-
fellos aber hat ein solch reguliertes und kontrollierendes Vorgehen Aus-
wirkungen auf die Peripherie um das Zentrum des Meisters. Wahrend in
anderen Schulen neben dem Meister durchaus weitere Lehrer in je unter-
schiedlicher Anzahl stehen konnen,?” tut sich Rigpa hier etwas schwe-
rer, Personen aus dem Westen mit entsprechender Autoritdt auszustat-
ten. So berichtet uns etwa die Leiterin eines lokalen Rigpa-Zentrums zur
Frage nach einer moglichen Nachfolge fiir Sogyal Rinpoche von dessen
Einstellung zur Kontinuitit in der Lehre:

Interviewer: Es gibt quasi neben/ also wenn man zum Beispiel neben ihm
nur diesen einen Lehrer dann quasi.

Frau Meinhardt: In unserer/ Bisher, ja. Es gibt eine zweite, eine Frau, die
hat Rinpoche auch in den 7o0ern auch in London kennengelernt, die ist
jetzt sozusagen dabei, auch in den Stand zu kommen. Aber da ist So-
gyal Rinpoche wahnsinnig zogerlich, Leuten sozusagen den Lehrerauftrag
oder den Lehrstand zu geben. Weil er denkt, weil er eigentlich riesiger Per-
fektionist ist. Und eigentlich sagt, dass wir erst richtig lernen missen so-
zusagen, um es dann auch richtig weitergeben zu konnen. Weil, ich meine,
das was ich falsch verstehe und dir jetzt sage, wirst du immer nur falsch

257 In der von uns untersuchten Soto-Schule finden sich neben Meister Ludger Ten-
breul mehrere Personen mit Lehrbefugnis und ferner sogenannte Gruppenlei-
ter. Auch in der von uns ausgewihlten Rinzai-Tradition findet sich eine dhnli-
che Struktur. In der Vipassana-Vereinigung stand der mittlerweile verstorbene
S. N. Goenka an der Spitze, wihrend die mittleren und unteren Organisati-
onsebenen von einigen wenigen Lehrern und sehr vielen Hilfslehrern — soge-
nannten Assistant Teachers — bedient werden. In der Tradition Ayya Khemas
finden sich zwei prominentere Lehrer, die in Berlin und im Allgdu titig sind
und viele kleinere Gruppen in anderen Stidten. Im Diamantweg-Buddhismus
treffen wir auf Lama Ole Nydahl, der sich auf die tibetische Kagyii-Tradition
beruft (16. Karmapa), und auch hier gibt es viele sogenannte Reiselehrer, die
an verschiedenen Orten Vortrige und Belehrungen halten.

308

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FORMEN UND FUNKTIONEN VON LEHRER-SCHULER-BEZIEHUNGEN

weitergeben konnen. Und da ist sozusagen/ Und da ist er also ziemlich
speziell, sage ich mal.

Die zugeschriebene Bedeutung und damit auch die Macht des Meisters
—in diesem Fall Sogyal Rinpoches - tritt zudem in der Frage hervor, wie
mit dem spirituellen Nachwuchs in der eigenen Gemeinschaft umgegan-
gen wird. Finden sich hier Formen der Komplementaritit, der Kontinui-
tiat und Tradition oder gar der Konkurrenz? Im Bericht Frau Meinhardts
wird in besonderer Weise deutlich, dass die ,,Zogerlichkeit“ sowohl als
»Perfektionismus® als auch als Form der Zurtickweisung verstanden
werden kann. Welche Griinde dahinter stecken, dariiber lisst sich nur
spekulieren. Mit Blick auf die soziale Dynamik innerhalb der sangha
sollte anhand dieser Orientierung allerdings klar sein, dass nur der Mei-
ster die letztendliche Hoheit uiber die Auslegung von richtig und falsch
besitzt, die Kontrolle also in einer Hand ist. Die abschliefSende Bemer-
kung Frau Meinhardts, dass Sogyal Rinpoche in diesem Belang ,,ziem-
lich speziell, sage ich mal“ sei, driickt jedoch aus, dass man es durchaus
auch anders sehen konnte als der Meister.

Zusammenfassend lisst sich festhalten, dass die zumeist recht hierar-
chische Ordnung innerhalb der Schulen einerseits zwar Aufschluss tiber
den Status und die Aufstiegsmoglichkeiten auf dem buddhistischen Weg
gibt, dies aber vor allem auf der Ebene einer eher formalen Rollenbe-
schreibung tut. Das bedeutet, dass ein Zentrumsmanager nicht automa-
tisch ein erleuchteter Geist sein muss, sondern zunichst ganz pragma-
tisch die Zeit und die Mittel zur Verfiigung haben muss, sich mit seiner
Arbeitskraft dem Dharma zu widmen. Auch unter unseren Interview-
partnern findet sich eine grofse Zahl von Praktizierenden, die sich mit
mehr oder weniger grofsSem Engagement in die sangha-Pflege oder in die
organisationalen Belange der Schulungswege einbringen.

Diesen sehr formalisierten Positionierungen innerhalb der Schulungs-
systeme steht eine wesentlich informellere Positionierung in der Ent-
wicklungsdynamik der buddhistischen Geistesschulung gegentiber. Wie
bereits in Kapitel III.3 dargestellt, miissen formale Rolle und die Ent-
wicklung des Geistes im Sinne der soteriologischen Vision nicht Hand
in Hand gehen. Nichtsdestotrotz bieten die unterschiedlichen Aufstiegs-
moglichkeiten in den verschiedenen Schulen zumindest erste Anhalts-
punkte dafir, welche Perspektiven sich dem Anfanger eroffnen konnten,
wenn er sich fiir den buddhistischen Ubungsweg entschliefit. Gleichzeitig
sind es vor allem die zumeist ehrenamtlich Engagierten, die den Schu-
lungsweg mit ganz praktischer Unterstiitzung organisational aufrecht-
erhalten und dementsprechend mit Titulierungen und Rechten/Pflichten
ausgestattet werden. Aus struktureller Perspektive bietet die hierarchi-
sche Organisationsform klare Vorteile in der Entscheidungsfindung
und damit einhergehend fiir die operationale SchliefSung des jeweiligen

309

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

buddhistischen Lehrsystems zu einer Schule, gleichwohl damit zusam-
menhingend auch die genannten Schwierigkeiten entstehen konnen. Die
Bedeutung des lebendigen Lehrers als aktuelle Verkorperung der Lehre
Buddhas wird insbesondere dann ersichtlich, wenn es darum geht, die
Nachfolgeregelung im Sinne einer Lehrbefugnis oder der Leitung einzel-
ner Zentren oder gar einer ganze Schule zu bestimmen.

Erwartungen an den Lebrer und seine ,,Meisterschaft“

Im Kontext religioser Kommunikation tibernimmt der Lehrer eine ganz
besondere Stellung. Er wirkt zugleich als Medium wie auch als Form
der Transmission des Dharma, also der Lehre des Buddhas. Als Medi-
um stellt er sich und seine Person in den Hintergrund, damit sein Wirken
als nicht an Personen gebundenes Verbreiten des Dharma aufscheinen
kann, also einer letztlich universellen Wahrheit, die unabhingig von der
Personlichkeit der je aktuell Beteiligten existiert. Auf der anderen Seite
jedoch zeigt sich der Lehrer in seiner verkorperten Haltung eben immer
auch als spezifische Form des konkreten Auslebens des Dharma, an der
die Schiler sich mimetisch orientieren konnen (vgl. Kap. IL.5). Die Rol-
le des Lehrers ist somit bereits von Grund auf eine ambivalente und pre-
kére Position, die es entsprechend in der Praxis je nach geforderter Si-
tuation zu entfalten gilt.

Eine der Schwierigkeiten in der Praxis der Transmission wurde be-
reits in Kapitel III.2 kurz angesprochen: Das Dharma lasst sich — wenn
uberhaupt — nur schwerlich als theoretisches Wissen vermitteln. Auch
der beste Vortrag eines rhetorisch geschickten Lehrers reicht nicht aus,
das zu bezeichnen, auf das es ankommt. Dies betont auch der Zen-Leh-
rer Joachim Roth, wenn er davon spricht, dass es notwendig ist, mit dem
ganzen Korper und in Geist und Sprache auf den Schiiler und sein An-
sinnen zu reagieren:

Interviewer: Aber jetzt bist Du ja in der Position, irgendwie das, was weif3
ich/ Ich komme jetzt vorbei und dann nach dreimal Sitzen sage ,Ich bin
abgehoben oder ich habe meinen Korper verlassen.” Solche Gefihle/ Also
kommt da wahrscheinlich 6fter mal vor. Wie gehst Du dann mit so was
um? Also als/

Herr Roth: Ja, dann musst Du dreimal kommen und wenn das passiert,
dann zeige ich Dir das. (Lachen) Das ist direkt. Das andere ist Theorie.
(Interviewer: So. Ja.) Ja, ja, ja. Das ist direkt. Um es ganz genau sagen,
auch die richtige Reaktion ist intuitiv. Ich weif$ nicht, was ich morgen mit
jemandem mache. Es gibt kein allgemeines (unklar)/ keine allgemeine Re-
gel. Es geht einfach darum/ Fiir mich geht es darum, so gut wie moglich
wach zu sein. So gut wie moglich. Es klappt nicht immer. Ganz klar. Zen-
Lehrer sind keine Heiligen. Aber so gut wie moglich wach sein. Aus die-
ser Wachheit heraus sozusagen, den Betreffenden eine Antwort zu geben,
durch korperliches Verhalten oder auch Sprache oder so.

310

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FORMEN UND FUNKTIONEN VON LEHRER-SCHULER-BEZIEHUNGEN

Waihrend der Interviewer den Zen-Lehrer dazu auffordert, anhand ei-
nes konstruierten Exempels seinen Umgang mit Schiilern zu beschreiben,
verwirft Herr Roth die hier implizit mitgefuhrte Moglichkeit eines ab-
strakten Beschreibens solcher Situationen. Er macht vielmehr eine Diffe-
renz zwischen abstrakter ,, Theorie® und ,,direkt(er)“ Praxis auf, wobei
klar wird, dass weder die Theorie die direkte Situation einholen kann,
noch die direkte Situation sich an der Theorie orientieren muss. Die
»richtige Reaktion“ konne vielmehr nur ,intuitiv¢ sein und dementspre-
chend konne er auch nicht wissen, was er ,,morgen mit jemandem ma-
che“. Ein solches Vorgehen, das in hohem MafSe auf die direkte Situa-
tion und die nonverbalen Moglichkeiten von Kommunikation setzt, ist
naturlich weiterhin prekar gelagert und kann prinzipiell scheitern, wie
auch Herr Roth anmerkt: ,,Zen-Lehrer sind keine Heiligen“.?*® Gleich-
zeitig wohnt aber gerade solch einer immer auch zerbrechlichen Lehrer-
Schiler-Beziehung, die auf diesem ungeplanten und unplanbaren, in-
tuitiven Zugang beruht, der Zauber der Authentizitit und universellen
Wahrheit inne — dessen, was wirklich ist.

Worauf es hier aus analytischer Perspektive jedoch ankommt, ist vor
allem die Briicke, die der Lehrer zwischen den Sinnschichten der Imma-
nenz und der Transzendenz zu schlagen vermag. Denn nicht nur bleibt
die Sinnsphire des Transzendenten uneinholbar hinter dem Horizont
sinnlich wahrnehmbarer Immanenz verborgen, sondern vor allem bleibt,
wie Luhmann betont, die Differenz selbst, also die Grenze, die zwischen
dem Sichtbaren und dem Unsichtbaren teilt, ungeklart.?s*

Da aber diese Form der Autoritit personlicher Erfahrung per se fir
andere unzugidnglich ist und daher geglaubt werden muss, kommt hier
wieder das rhetorische Geschick des einzelnen Lehrers zum Tragen. Im
glicklichen Fall bestarkt dieses in Kombination mit einer Prise Charis-
ma und entsprechendem Auftreten in Form von tiberzeugenden Kommu-
nikationen die Faszination der Schiler fiir buddhistische Erfahrung.2%
Die Erwartungshaltung gegentiber dem Lehrer ist immer eine Erwartung
von Authentizitat in Hinblick auf aufSergewohnliche Erfahrungen an der
Grenze von Immanenz und Transzendenz.

258 Siehe hierzu bereits aus theoretischer Perspektive Kapitel I1.6 und fiir eine exem-
plarische Darstellung Kapitel III.2. Wir kommen auf die Thematik des potentiel-
len Scheiterns nonverbaler Kommunikation und der hochgradig diffizilen Verste-
hens- und Reflexionsanforderungen nochmals am Ende dieses Kapitels zuriick.

259 ,,Der Wirkungszusammenhang bleibt unbekannt — und eben deshalb glaubwiir-
dig. Er ldsst keine Fehlerkontrolle zu und auch keine Wissensentwicklung durch
Lernen. Das Unbekanntbleiben respektiert gewissermafsen das Heilige. Und es
hat die Nebenfunktion, den mit Autoritit auszustatten, der sich glaubwiirdig
auf Erfahrung berufen kann.“ (Luhmann 2000, S. 234)

260 Der Zen-Buddhismus hat in diesem Zusammenhang den ,,Vorteil*, dass Er-
leuchtungserfahrungen (kensho oder satori) einzelner Adepten ganz formal vom
Meister zertifiziert werden konnen bzw. sogar miissen, wenn dieser auf den
Karrierewegen der Schule weiter fortschreiten mochte.

31T

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

Gerade die erste personliche Begegnung mit dem Meister scheint dem-
entsprechend mit hohen (vielleicht besser: iiberhohten) Erwartungen an
die Person des Lehrers verbunden zu sein und sich in einer gefiihlten oder
explizit hergestellten Asymmetrie zwischen Lehrer und Schiiler auszu-
driicken, die nur ganz langsam erkannt und abgebaut werden kann. Der
mittlerweile in der Rinzai-Schule sehr erfahrene Herr Kastell erinnert sich
noch sehr gut daran, wie es sich begeben hat, als er zum ersten Mal ins
Dokusan trat, um seinem Meister zu begegnen, dem er bis heute folgt:

Interviewer: Wie war die erste/ Konnen Sie sich noch erinnern, Thr erster
Besuch dann bei einer richtigen Sitzung beim Zen-Meister, bei Threm Zen-
Meister, dem Sie ja quasi gefolgt sind?

Herr Kastell: Ja. Also (Rauspern) wie gesagt, ich habe ihn damals das er-
ste Mal bei diesem Vortrag gesehen. Das war natiirlich sehr, sehr beein-
druckend. Er war eine ziemlich grofSe Person mit sehr viel Charisma und
natiirlich mit entsprechendem orientalischem Ornat, sage ich mal. Und als
ich dann nach/ (Rauspern) mein erstes Sesshin mitgemacht habe, da war
ich noch nicht in Dortmund, das habe ich vorher gemacht — also ein Sess-
hin ist ein Retreat, eine zeitintensive, gemeinsame Ubung —, da musste ich
oder da wollte ich natiirlich auch, da ist es eben iiblich, dass man mehr-
fach am Tag zum Dokusan geht, da gibt es eine sehr formelle und zeremo-
nielle Vorgehensweise. Das heift, der Meister sitzt in seinem Zimmer und
der Schiiler, der rein kommt, muss sich an der Tir verneigen und muss
drei Niederwerfungen machen und das war fiir mich eine sehr beangsti-
gende Situation. Also er war einfach physisch schon grofSer als ich. Ich
habe natiirlich auch alles Mégliche in ihn hinein interpretiert wahrschein-
lich. Und, also, es ist einfach so, es gibt dann so eine Matte vor dem Mei-
ster, auf die man sich dann hinsetzen kann und ich habe mich gar nicht
getraut, mich ganz auf diese Matte zu setzen. Ich hatte einfach zu viel Re-
spekt oder Angst oder Ehrfurcht, wie man es nennen will, um da wirklich
tiberhaupt so nah heran zu gehen an diese Person. Also es war sehr ein-
schiichternd und auch sehr von Angst und Erwartung gepragt. Das erste
Gesprach war dann eigentlich, dass er mich gefragt hat, was ich jetzt ge-
rade tbe. Ich glaube, das war Atem zdhlen oder sowas. Dann hat er mir
irgendwie eine andere Ubung gegeben und ja, nach und nach, also das
hat wirklich lange Zeit gebraucht, habe ich mich dann daran gewohnt,
an diese Situation. Aber es war fiir mich einfach sehr schwierig damit um-
zugehen mit gefithltem Gefille zwischen mir und dieser Person tiber mir.

Auch wenn die Erzahlung von Herrn Kastell damit schliefst, dass es sich
um ein ,gefiihltes Gefille“ zwischen ihm und seinem Meister handelte, so
erschliefSt sich ihm diese Perspektivierung erst aus der Retrospektive als er-
fahrener Schiler, der die Asymmetrie bereits seit lingerem hinter sich las-
sen konnte und ein Verhiltnis auf Augenhohe mit seinem Meister pflegt.
Gerade in diesem Bericht wird klar, dass ein solch , geftihlte[s] Ge-
falle“ nicht allein aus den Erwartungen eines Schiilers entsteht, son-
dern dass Asymmetrien ganz im Sinne Latours (2007) zumeist durch

312

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FORMEN UND FUNKTIONEN VON LEHRER-SCHULER-BEZIEHUNGEN

die Versammlung entsprechender Aktanten befeuert werden: (Exotische)
orientalische Ornate, Rituale, deren Sinn sich (noch) nicht erschlief3t,
verschiedene Uniformen und letztendlich auch der Thron,?! auf dem
der Meister sitzt, unterstiitzen ganz plastisch die Herstellung eines Ho-
henunterschiedes bzw. die zuvor angesprochene Asymmetrisierung zwi-
schen Lehrer und Schiiler. Im Falle Herrn Kastells kommt zusatzlich die
Wahrnehmung der Differenz in der physischen Statur hinzu, die noch-
mals in besonderem und auf die Person zurechenbarem MafSe den Mei-
ster ,,iiber mir“ beeindruckend macht. All diese Eindriicke, Aktanten
und Erwartungen an einen sowohl physisch wie auch mental ,,iiberlege-
nen“ Meister rahmen gerade den ersten Kontakt in spezifischer Weise.
Eine solche Strukturierung kann zwar einerseits ,,einschiichternd“ wir-
ken, hilft aber gleichzeitig auch, der Situation eine Form zu geben. Auf
der Mitteilungsebene wirkt hier insbesondere das Setting des Dokusan
per se instruktiv als Ubungs-Situation, die als aufleralltiglich gerahmt
wird und dadurch jede auch noch so harmlos erscheinende Frage ver-
dichtig erscheinen und auf ihren moglichen Hintersinn abklopfen lasst.
Das Gespriach im Dokusan ist also eine besondere Performance, die
Schiiler und Lehrer gemeinsam auffithren miissen. Angst und Ehrfurcht
sind Empfindungen des Schiilers, die seinem eigenen Kopf entstammen.
Damit geht sogleich die Perspektive einher, dass diese (hemmenden)
Empfindungen irgendwann tiberwunden werden konnen. Dem Schiiler
zeigt sich, wie bereits bei Herrn Kastell angedeutet, seine Reifung an sei-
ner Wahrnehmung und Sichtweise der Beziehung zum Lehrer. Auch und
gerade an der Beziehung zwischen Lehrer und Schiiler lasst sich somit die
Etablierung eines veranderten Selbst- und Weltverhiltnisses rekonstru-
ieren. Und dies nicht nur von distanzierten soziologischen Beobachtern,
sondern gerade auch vom Schiiler selbst! Wir kommen darauf zuriick.
Festzuhalten bleibt hier der Aspekt, dass die Asymmetrie zwischen
Schiiler und Lehrer zunichst duflerst hilfreich fiir die Lehr- und Lernbe-
ziehung ist. Die dadurch ermoglichte soziale Stabilisierung erzeugt fiir
die besonders zu Beginn storungsanfillige Beziehung eine Verlasslich-
keit, auf deren Basis es zu mimetischen Angleichungen kommen kann,
die nicht zu schnell in eine mimetische Rivalitit umzuschlagen drohen.
Die Asymmetrie ist in diesem Sinne funktional, da sie Orientierung auf
ein Ziel hin bietet. Sie ist damit immer auch ein Riickzugsgebiet, eine Art

261 Das Sitzen auf einem Thron wirkt dabei in zweifacher Weise: Einerseits er-
hoht es den Sitzenden tiber die Schiiler am Boden, andererseits macht es ihn
jedoch auch in prominenter und isolierter Weise beobachtbar. Diese Promi-
nenz steht fiir eine mimetische Angleichung bzw. Rivalitdt zur Verfigung, die
sich beispielsweise an der zu Beginn des Kapitels eingefiihrten Doppelfunkti-
on des Lehrers als Medium und Form der Lehren Buddhas abarbeiten kann.
Eine derartig exklusive Platzierung des Lehrers findet sich in so gut wie allen
von uns untersuchten Schulen.

313

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

default value fur die soziale Beziehung, das insbesondere auch verhin-
dern kann, dass die unvorhersehbaren Interaktionen zwischen Schiiler
und Lehrer im Dokusan — insbesondere dann, wenn die Schiiler bereits
fortgeschritten sind — nicht vollends in Kontingenz abdriften.

Die Projektion des Schillers auf den Lehrer als itbermenschliches We-
sen ist hilfreich fur die Entwicklung seiner Haltung gegentiber sich selbst
und dem Lehrer:

Herr Kastell: Das war mir einfach auch klar, dass es nicht sofort funk-
tionieren wiirde, da muss ich halt ein bisschen warten, bis ich da zur Er-
leuchtung komme. Aber das war mir einfach klar, da muss ich jetzt halt
kdmpfen, da muss ich durch, da hatte ich eine sehr klare Weltsicht, die
auch relativ einfach war. Zu der Weltsicht gehorte natiirlich auch eine ge-
wisse Projektion auf Zen-Meister, Zen-Lehrer, die ich natiirlich fur — was
heifst natiirlich, aber - fiir gottgleiche Wesen hielt, muss man schon sagen.
Die waren ja schliefSlich erleuchtet.

Die ,,Weltsicht“ eines Anfangers, die hier geschildert wird, benotigt die
Uberhohung des Lehrers als ,,gottgleiches Wesen®, um genau hieriiber
stolpern zu konnen. Denn die standige Desillusionierung des Zen, die
als Didaktik in sehr viele Ubungen eingebaut ist, fiihrt schliellich in der
Selbstanwendung dazu, dass auch der eigene Lehrer bzw. Meister seiner
Uberhohung entkleidet wird. Uber eine gewisse Zeit hinweg lernt man
zu entdecken, dass auch die Lehrer und Meister nur Menschen sind und
entsprechende Makel zeigen.

Als Beispiel fiir ein derartiges Arrangement aus Erwartungen an ,,gott-
gleicher® Ubermenschlichkeit, mehr oder weniger geschickt gewihlten
Kommunikationsofferten und einem iiberzeugenden Charisma bietet
sich der Rekurs auf das Interview mit Frau Roth an. Sie wurde bereits
in Kapitel III.2 ausfiihrlicher vorgestellt und als Fallbeispiel fiir das Er-
leben und die Reflexionen in der Beziehung zwischen Schiiler und Leh-
rer herangezogen. Frau Roth berichtet in folgender Passage tiber den er-
sten Kontakt mit dem Zen-Meister Jurgen Markwart aus Diisseldorf,
den sie aufsuchte, um nach lingerer Zen-Praxis nun endlich auch einen
Zen-Meister kennenzulernen:

Frau Roth: [...] Und bei dem Markwart aus Diisseldorf habe ich es ganz
deutlich gemerkt. Bei dem ersten Einzelgesprach am Ende, da hat er auf
einmal so was losgelassen, dass ich dachte, wow, ja ich will unbedingt zu
der Gruppe gehoren. Ich mochte jedes Mal dabei sein, ich mochte mog-
lichst viel mit ihm machen. Ich meine, da denkt man, ScheifSe, (lachend)
was ist denn das, wenn man das so hort. Aber der hat da so eine Ausstrah-
lung rausgelassen, dass man restlos/ Ja, ich meine, so wie eine Motte ins
Licht fliegt. So nach dem Motto. Und ich frage mich jetzt im Nachhinein,
konnen die das vielleicht auch rauslassen oder nicht diese Ausstrahlung?
Vielleicht kommt die manchmal mehr, manchmal weniger, aber vielleicht
konnen die das auch ein bisschen steuern oder manche von denen. Und

314

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FORMEN UND FUNKTIONEN VON LEHRER-SCHULER-BEZIEHUNGEN

das ist wieder, ich denke auch nicht, dass Erkennen das Zen, sondern das
eine schone Nebenwirkung ist. Und, na ja, mit dem Wunsch, sich gut zu
fithlen, fliegt man natiirlich total darauf. (lacht)

Interviewer: Da ist man gern eine Motte.

Frau Roth: (lacht) (lachend) Genau. So eine/ Und, ja, wie bin ich jetzt
darauf gekommen?

Homolog zu Herrn Kastells Bemerkung tuber die ,,Naturlichkeit* der
Erwartung an einen erleuchteten Meister und seine vermeintlichen Spe-
zialfahigkeiten zeigt auch Frau Roth ein verschachteltes Bild ihrer Er-
wartungshaltung gegentuber dem Zen-Meister Markwart. Auf der einen
Seite malt Frau Roth das Bild eines Meisters, der besondere Fihigkei-
ten zu besitzen scheint, wenn er seine anziehende ,, Ausstrahlung* gezielt
einzusetzen vermag. Auf der anderen Seite bezieht Frau Roth diese Emp-
findungen der vermeintlich exklusiven Ausstrahlung auf eine Reaktion
ibrer selbst. In der Konsequenz bleibt auch Frau Roth nur die Unsicher-
heit iiber die bloffe Zufilligkeit der Ereignisse, ihre Verwundbarkeit in
Hinsicht auf rhetorische Tricks des Lehrers oder aber die Spezialfihig-
keit des Meisters, hier etwas gezielt ,,rauszulassen, das seine Schiiler
wie ein magisches Instrumentarium in seinen Bann zu ziehen vermag.
Frau Roth scheint hier mit sich uneins dariiber zu sein, ob sie dem
Zen-Meister Jirgen Markwart nun tatsachlich Spezialfahigkeiten zuge-
stehen muss oder ob sie die Wirkung des Meisters vielmehr sich selbst
und ihrer Erwartungshaltung zuschreiben muss. In jedem Fall wird hier
die Reflexion der Verwicklung von Ich und Du in der Interaktion of-
fenbar; einer Verwicklung von Kontexturen, die die Erwartungen und
Winsche der Schiiler und die (vermeintlichen) Fahigkeiten des Lehrers
zu arrangieren hat. Dass diese Janus-Kopfigkeit der Lehrerrolle, die sich
aus der Interaktion mit den Schiilern ergibt, in der Praxis jedoch kei-
ne bedeutende Rolle zu spielen scheint, wird durch Frau Roths souve-
ranen Umgang mit ihrer Ambivalenz und insbesondere auch durch das
Lachen am Ende der Passage signalisiert: Frau Roth weifS natiirlich sehr
genau um die — gerade im Zen immer wieder postulierte — Unerreichbar-
keit transzendenter Wirklichkeiten und tibernatiirlicher Fihigkeiten bei
gleichzeitigem Genuss der mit einer solchen Erwartungshaltung verbun-
denen Haltung. In der besonderen Situation der Anwesenheit eines als
erleuchtet geltenden Meisters ist man offensichtlich ,,gern eine Motte“.
Davon unbeeindruckt bleibt in der distanzierten Beobachtung einer
sozialwissenschaftlichen Rekonstruktion, dass sich die angesprochene
Faszinationskraft solch signifikanter Situationen in der Lehrer-Schiiler-
Beziehung jeweils nur als Erleben von Kommunikation unter Anwesen-
den ereignen kann. Damit ist auch klar, dass die Faszinationskraft nur
gemeinsam hergestellt werden kann. Es kann vor diesem Hintergrund
davon ausgegangen werden, dass Frau Roth nicht allein dasteht, wenn

315

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

sie eine solche Situation der magischen Ausstrahlung bzw. Heiligkeit ge-
niefSen kann, gleichwohl sie auf reflexiver Ebene weifs, dass dies nicht im
Sinne des Zen-Weges sein kann.

Auch in den anderen Schulungswegen zeigen sich solche bivalenten Dy-
namiken, die zu oszillieren scheinen zwischen der Zuschreibung tber-
menschlicher Fihigkeiten an einen Meister und der Reflexion der Unmog-
lichkeit solcher Ubermenschlichkeit, wodurch letztere einzig als Phantasma
des eigenen Geistes erscheinen muss (konkret etwa als Minderwertigkeits-
gefithl oder in anderen Formen der Unzufriedenheit mit sich selbst).

Selbst ein hoher Lehrer der Vipassana-Vereinigung scheint nicht vor
dieser Dynamik gefeit zu sein. In der folgenden Interviewpassage schil-
dert Herr Miiller sein ,,unangenehmes Gefiihl“ im Bauch, das entsteht,
wenn er an die vermeintliche Uberlegenheit seines Lehrers Goenka den-
ken muss. Interessant erscheint uns an dieser Passage vor allem die Ver-
schrankung der Befindlichkeit Herrn Miillers mit den (auch als solche
reflektierten) Zuschreibungen vermeintlicher Allwissenheit. Wenngleich
sich der Lehrer die unangenehmen Gefiihle seiner Unzuldnglichkeit
durchaus selbst zurechnet und somit als Konstruktion des eigenen Gei-
stes betrachten kann, scheint es, als komme er nicht ganzlich aus der Er-
wartung an eine Auflergewohnlichkeit seines Lehrers heraus:

Herr Miiller: Als ganz kleines Kind habe ich immer das Gefihl gehabt,
die Erwachsenen, die wissen etwas, was ich nicht weifs — und das wollte
ich auch wissen. Als ich dann zu dem spirituellen Lehrer gekommen bin,
also Goenkaji, da habe ich gewusst, dass er mehr als ich weif3. Und irgend-
wie hat er mich so/ Ich weif$ nicht, das ist ein Gefiihl, dass er tiber alles
weifd und ich weif§ nichts. Das ist irgendwie ein unangenehmes Gefiihl.
Ich wollte auch alles wissen. Aber ich wusste nicht, wo ich anfange. Nur
habe ich meditiert. (schmunzelt), bin ich hingegangen (unklar), habe ich
mich hingesetzt und meditiert. Habe ich meine Zeit mit Meditation ver-
bracht, um alles zu wissen. War manchmal ganz einfach, nicht so schlimm
war das. Aber manchmal war es auch ganz schon schlimm. Wenn man
weifs, manche wissen mehr als ich oder Goenkaji weifs alles und ich weif3
nichts. Das war ein unangenehmes Gefiihl im Bauch.

Interviewer: Und das hat sich dann auch aufgelost irgendwann oder ist es/
Herr Miiller: Ja. Aufgelost/

Interviewer: Oder ist da noch so ein Rest, dass du sagst, okay, es ist un-
erreichbar oder/

Herr Miiller: Ja, unerreichbar, wiirde ich nicht sagen. Aber fiir den Mo-
ment, ja, wiirde ich sagen, dass ich halt so bin. Dass ich nicht verstehe.
Aber jetzt denke ich, ja, (seufzt leise)/ Eigentlich, wenn ich gefihlsmafSig
rangehen will, das ist unangenehm fiir mich. Ich wollte immer alles wis-
sen. (schmunzelt)

Interviewer: (schmunzelt)

316

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FORMEN UND FUNKTIONEN VON LEHRER-SCHULER-BEZIEHUNGEN

Herr Miiller: Aber vom Kopf her sage ich, verstehe ich, ich bin so. Was
sonst? Goenka und Buddha hat auch mal von einer tiefen Seite ange-
fangen und dann hat er sich hochgearbeitet bei Meditation. Anapana,
Anapana, also Atem beobachten, Empfindungen beobachten, Metta er-
zeugen und wieder, wieder.

Herr Miiller, der mittlerweile selbst Lehrer ist, rahmt seine Erzdhlung
tiber den Unterschied zwischen seiner eigenen Kompetenz und der sei-
nes spirituellen Lehrers dahingehend, dass er schon als kleiner Junge das
Gefiihl gehabt habe, ,,die Erwachsenen, die wissen etwas, was ich nicht
weif$“. Hiermit setzt er die Differenz in den Kontext der Entwicklung
vom Kind zum Erwachsenen. Auf der einen Seite stellt er somit den hier-
mit verbundenen naturgegebenen Abstand als Triebkraft fir die eige-
ne Neugier dar, die auch seinen spateren buddhistischen Schulungsweg
begleitete. Auf der anderen Seite bezeichnet er aber diese Wissensdiffe-
renz bereits fur die Kindheitsepisode als subjektives ,,Gefiihl“, und da-
mit nicht etwa als objektive Tatsache. Herr Miiller hatte (man mochte
hinzufugen: nur) das Gefiihl, dass die Erwachsenen etwas wissen, was
er (noch) nicht weifs. Homolog elaboriert Herr Miller auch die gefiihl-
te Differenz zwischen ihm und seinem Lehrer Goenka: Auch hier war es
,, Gefiithl“, dass dieser iiber alles Bescheid weifs und er selber nichts wisse.

Die zunichst gefiihlte und erlebte Asymmetrie zwischen Lehrer und
Schiller mundet dabei in ein zwar negativ konnotiertes, weil ,,unange-
nehmes Gefiithl“, aber nichtsdestotrotz auch in ein produktives Streben
nach Wissen (,,Ich wollte auch alles wissen®). In Folge seiner langjah-
rigen Praxis gelangt Herr Miiller schliefSlich selbst — metaphorisch ge-
sprochen — in die Rolle eines ,,Erwachsenen. Doch wihrend es fiir das
Kind kaum vorstellbar ist, dass die von ihm verehrten Erwachsenen ih-
rerseits in vielen Dingen unwissend sind, weif$ man als Erwachsener in
der Regel um die eigenen Grenzen des Wissens.

An diesem Punkt wird erneut deutlich, dass die individuelle Reifung
eines Schiilers in Korrelation mit seiner Wahrnehmung der Beziehung
zu seinem Lehrer gedeutet werden kann. In der Didaktik des Theravada-
Buddhismus und hier nochmals insbesondere fiir den Ubungsweg Herrn
Muillers ist die durch Einsichtsmeditation versprochene Klarheit tiber
die eigene Beschranktheit, die eigenen Fesseln und die personlichen
Anhaftungen zentral. Aus diesem Grunde mag auch die Antwort, die
(sich) Herr Miiller in Bezug auf die Differenz gibt, zunachst merkwiirdig
selbstbeziiglich und widerspriichlich klingen: ,,Wenn man weif$, man-
che wissen mehr als ich oder Goenkaji weifS alles und ich weifS nichts.“

Bei ndherem Hinsehen zeigt sich hier allerdings eine komplexe Reflexi-
on der Differenz von Reflexion und ,,Bauchgefiihl“, die auf dem Ubungs-
weg in der Betrachtung der eigenen Wahrnehmung der Beziehung zum
Lehrer aufscheinen kann: Das Gefiihl sagt, man will alles wissen. Der Kopf
hingegen sagt, es gibt keine Allwissenheit. Die Oszillation zwischen der

317

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

Erwartung an einen Ort, der die Wirklichkeit transzendierenden konnte,
und der gewissermafsen nackten Beobachtung dieser Erwartungshaltung
mitsamt ihren Empfindungen und méglichen biografischen Begriindungen
scheint also auch fiir einen etablierten Lehrer nicht ginzlich aufzuhoren.
Mensch zu sein (,,dass ich halt so bin“) heifft dementsprechend auch fiir
ihn, sich an der Spannung zwischen den Ich-Projektionen (dem Glauben
an das Wissen) und der unmittelbar gelebten Gegenwart (die sich hier vor
allem auch durch Unwissenheit auszeichnet) abzuarbeiten.

Fur uns ist in diesem Zusammenhang vor allem der Befund wich-
tig, dass der Lehrer gewissermafSen als ,,Grenzobjekt“?¢? die Oszillati-
on zwischen beiden Perspektiven zu befeuern vermag. Auch wenn der
Status und das Wissen eines Lehrers nicht unerreichbar ist — wie Herr
Miiller vorlebt —, so bleibt jedoch fiir den Schuler die Frage, ob die ge-
fuhlte (oder wie auch immer wahrgenommene) Differenz zwischen ihm
und dem Lehrer begriindet ist oder nicht, letztendlich unbeantwortbar.

Konsequenterweise bleibt Herrn Miller hier einzig der Ruckzug auf die
gerade in dieser Hinsicht langst erprobte Technik der Meditation tibrig
(»Anapana, Anapana, also Atem beobachten, Empfindungen beobachten,
Metta erzeugen®). Auf diese Weise kann er tber die Beobachtung der nun
aufscheinenden Empfindungen die als unangenehme Spannung gefiihlte
Alternative von Wissen und Nichtwissen rejizieren und die Reflexionsper-
spektive einer unmittelbaren Gegenwart einnehmen, in der es nicht dar-
auf ankommt, ob man alles weif$ oder nicht. In diesem Sinne kann auch
ein langst verstorbener Meister noch immer dazu beitragen, dass der nun
selbst zum Meister gewordene Schiiler etwas (liber sich) lernt.

Die zentrale Stellung des Lehrers in den buddhistischen Schulungswe-
gen liefSe sich vor diesem Hintergrund noch abstrakter als Funktion ei-
nes ,,Quasi-Objekts* bzw. in diesem Fall besser als ,,Quasi-Subjekt* fas-
sen, das zwischen miteinander in Relation stehenden ontologischen Orten
(Kontexturen) Verbindungen herstellt und aufrechterhilt. Denn in jedem
System, das auf religios formatierter Kommunikationen fufst, stellt sich
die unhintergehbare Frage, wie die ,,ernst gemeinte Unterscheidung zwi-
schen Realitdt und Imagination (die gleichwohl kein Irrtum sein soll) re-
produziert* (Luhmann 2000, S. 60) wird.?*> Mit anderen Worten stellt
sich die Frage danach, wie zwischen den Sinnprovinzen der Transzendenz
und der Immanenz ganz konkret im Hier und Jetzt unterschieden werden

262 Siehe fir einen Einstieg in die an Latour angelehnte Terminologie des ,,Grenz-
objekts“ RofSler (2008).

263 Und ferner: ,Das Transzendieren erzeugt einen Uberschufl an Sinnmaoglich-
keiten und entsprechend einen Bedarf fiir Einschrankungen. [...] (Religionen)
richten Kommunikationssperren ein, die ihrerseits, Reflexivitit absorbierend,
geheiligt werden. Die Bestimmtheit des Heiligen ist ein Geheimnis. Andern-
falls konnte man auf die Idee kommen, daf die Knochen der Vorfahren, die im
Mainnerhaus als Bezugspunkt aller Riten aufgehoben werden, ganz gewohnli-
che Knochen sind [...]“ (Luhmann 2000, S. 234).

318

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FORMEN UND FUNKTIONEN VON LEHRER-SCHULER-BEZIEHUNGEN

muss, damit die Relation nicht zusammenbricht oder ins Absurde bzw. in
die Kontingenz abdriftet. Der personifizierte Lehrer steht den Schiilern als
Grenzobjekt zur Verfiigung, anhand dessen die eigene Beobachtung gelei-
tet werden kann. Dies kann sich so gestalten, dass die Frage eines Schii-
lers ganz simpel durch den nichsten Vortrag geklart wird, bis dahin, dass
der Schiiler an der beobachteten Haltung des Lehrers gegentiber konkre-
ten Problemen der Weltaufordnung etwas fiir die Etablierung seiner eige-
nen Haltung zu ganz anderen Problemen der Weltaufordnung lernt. Die
Rolle des Lehrers als Medium und als Form kommt hiermit nochmals in
ganz spezifischer Weise zum Ausdruck.

Ganz prominent und in expliziter Form findet sich ein solcher Bezug
auf den Lehrer in der sogenannten Guru-Meditation des tibetischen Bud-
dhismus, in deren Rahmen die zu konfigurierende Relationierung zwi-
schen dem Schiiler selbst, seiner Buddhanatur und der Welt ganz bewusst
anhand der Meditation auf den jeweiligen Lehrer erfolgen soll.

Quasi-Objekte erfiillen somit die Funktion der Herstellung eindeuti-
ger Grenzen, die es erlauben, verschiedene Sinnsphiren zu relationieren.
Die damit einhergehenden Einschrinkungen von Kommunikationen die-
nen aber nicht nur dem produktiven Fortschreiten der Schiilerschaft auf
dem je eigenen Weg der Befreiung, sondern auch der Grenzziehung nach
aufSen. Die Person des Lehrers generiert das notige Zentrum, um das sich
die Peripherie von mehr oder weniger maflig oder existentiell engagier-
ten Schiilern bildet. Gemeinsam griinden sie die Schule, die von aufSen als
Einheit sichtbar wird. Eine solche Differenzierung zwischen Zentrum und
Peripherie kann intern im Prinzip beliebig oft kopiert werden, etwa indem
weitergehend zwischen innerem Zirkel und loser Anhdngerschaft oder
zwischen Sympathisanten und zahlenden Mitgliedern unterschieden wird.

In jedem Fall aber kommt es spatestens jetzt zur Bildung einer abge-
schlossenen Tradition, also zur Schulenbildung, die auf dem Prinzip des
Eingeweiht-Seins beruht und zwar in der Form des ,, Geheimnisvollen, das
sich nur unter besonderen Umstanden oder nur besonders Eingeweihten
(Luhmann 2000, S. 60) erschliefSst. Es kann nun nicht mehr jeder daher-
kommen und irgendetwas behaupten: Es kommt zu Institutionalisierung.

Mit Bezug auf die zuvor angesprochenen Erwartungen und Zuschrei-
bungen an die Person des Lehrers ldsst sich festhalten, dass auf Seiten
der Schiiler eine besondere Dynamik des Oszillierens zwischen Uber-
menschlichkeit und dem Aufsitzen einer Illusion (siche oben) zum Tra-
gen kommt, die allein schon durch die asymmetrische Struktur der Leh-
rer-Schiiler-Beziehung begriindet und reproduziert wird. Die Struktur
der Ungleichheit ist vordergriindig eine notwendige Bedingung fiir jeden
Lehr- und Lernprozess. Erst mit einem Fortschreiten in der Praxis und ei-
ner entsprechenden, damit zusammenhingenden Verdnderung der Bezie-
hung zwischen Lehrer und Schiiler von Ungleichheit in Richtung wech-
selseitiger Perspektiveniibernahme unter dem Primat der Gleichheit als

319

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

Mensch lasst sich von einem produktiven Lehrer-Schiiler-Verhaltnis aus-
gehen, das dem buddhistischen Eigenanspruch von Emanzipation und
Erlosung gerecht wird.

Eine besondere Form von ungleicher Beziehungsstruktur zwischen
Lehrer und Schiiler, die aufgrund ihrer Strukturierung jederzeit die Os-
zillation zwischen Besonderheit und Gewohnlichkeit bzw. zwischen Hei-
ligem und Profanem ermoglicht, ist die Form einer Beziehung, die sich
am besten als ,,Erster unter Gleichen® beschreiben lief3e.

Der Lebrer als primus inter pares

Wenn man die Rolle des Lehrers als Reflexionsobjekt auf dem indivi-
duellen Pfad der Schiiler betrachtet, ist man versucht zu sagen, dass der
Lehrer eine Haltung gegentiber sich selbst und der Welt prisentiert, die
fur den Schiiler nachahmenswert erscheint. Eine solche Orientierung am
Lehrer produziert, wie in Kapitel II.5 bereits aufgezeigt, nolens volens
mimetische Prozesse, die in Rivalitit miinden konnen. Doch eine Bezie-
hung, die sich — und sei es nur latent — an Rivalitat orientiert, kann im
buddhistischen Sinne der Heilslehre letztendlich nicht zielfihrend sein.

Gerade der Zen-Buddhismus hat ein sehr genaues Gespur fiir die hier-
mit haufig verbundenen kommunikativen Fallstricke entwickelt, die eine
Uberhéhung von vermeintlich wirklichen Strukturen produzieren. In die
Didaktik des Zen wurde also eine Moglichkeit integriert, die es den
Schiilern erlaubt, sich von ihrem Lehrer zu losen bzw. den Lehrer von
seinem Podest zu stoflen, ohne dass dieser diskreditiert wiirde. Als Lo-
sung hierfiir steht die Rede vom ,,wahren Selbst“ zur Verfigung, die es
vonseiten der Schiler zu verwirklichen gilt: ,,Wenn der Schiiler einmal
das wahre Selbst entdeckt, versteht er, dass die Position von Meister
und Schiiler vertauscht werden kann. Dann andert sich das ,I-,me‘-Ver-
hiltnis gewaltig von null zu allem. Das ist das endgiilige Ziel der Inter-
aktion im Sinne des Zen“ (Fuchs 2009, S. 150). Gerade im Rinzai-Zen,
wo die Ungleichheit zwischen Lehrer und Schiiler auf struktureller Seite
zunichst stark betont wird, arbeiten viele Koans mit dieser sonderbar-
en Interaktion wechselnder Rollen. Diese Koans dienen somit als Mittel,
Gleichheit in die Beziehung von Lehrer und Schiiler einzufithren, indem
versucht wird, die Beziehung als Ganzes zu andern. Charakteristisch fiir
solche Kaans ist zumeist, dass der Meister vom Schuler geschlagen oder
anderweitig misshandelt wird.

So auch in dem Koan ,,Obaku briillt als Tiger aus dem Keitokudentoroku:

»Eines Tages fragte Hyakujo seinen Schiiler Obaku, ,Wo warst du?‘ Obaku
antwortete, ,Ich habe im Daiyi-Berg Pilze gesammelt.© Hyakujo fragte,
,Hast du einen Tiger getroffen?‘ Sofort briillte Obaku als Tiger. Hyakujo
hob die Axt auf und tat, als ob er damit den Tiger erschlagen wiirde.

320

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FORMEN UND FUNKTIONEN VON LEHRER-SCHULER-BEZIEHUNGEN

Obaku gab seinem Meister Hyakujo eine Ohrfeige. Hyakujo lachte heftig
und ging sofort zuriick.“ (zitiert nach Fuchs 2009, S. 150)

Das Koan beginnt zunéchst als klassische Frage-Antwort-Situation, wie
sie auch in vielen anderen Koans prasentiert wird. Dies ist vor allem des-
halb von Bedeutung, da sich hiermit sogleich die Rahmung der Situation
als Lehr- und Lernmoglichkeit eroffnet, die einer besonderen Didaktik
bedarf. Was nun jedoch folgt, ist, dass Meister und Schiiler in der Inter-
aktion ihre Rollen tauschen, was einem Spiel mit Rahmen und Rahmun-
gen gleichkommt. Insbesondere vor dem Hintergrund der traditionell
eher autoritiren Fihrung in japanischen Klostern ist das Ohrfeigen des
Meisters eine extrem unerwartete Handlung, die gewohnlich unmoglich
wire. Der Meister jedoch lacht blofS, wodurch sich ausdriickt, dass das
Gewohnliche in diesem Moment nicht gilt.

Im Gegenteil: Insbesondere im Zen-Buddhismus wird versucht, die
Einsicht zu verwirklichen, dass alle Konzepte und Regeln — also gerade
auch Autoritdten — in Wirklichkeit ,,leer* sind, d. h. keine tiefgriindige-
re Essenz oder Wahrheit bergen. Dariiber hinaus deutet das Lachen an,
dass der Meister versteht, dass sein Schiiler zur Miundigkeit und Reife
gefunden hat. Er erkennt sie implizit an, indem er keine Sanktionen fol-
gen lasst, sondern sich zuriickzieht.

Das aufgezeigte Koan ,,Obaku briillt als Tiger® ist daher in mehrfach-
er Hinsicht typisch firr den Zen-Umgang mit Lehrer-Schiiler-Beziehun-
gen. Die Struktur der Beziehung wird in ihrer sozialen Performativitit
aufgedeckt, indem beide Beteiligten sie spielerisch umkehren — von der
Ungleichheit einer Asymmetrie zur Gleichheit auf Augenhoéhe. Damit
wird beiden klar, dass fur den Schiiler die Welt eine andere geworden ist
und er sich entsprechend anders verorten kann. Gleichwohl verbleibt die
zentrale Reaktion des Lachens im Bereich der nonverbalen Kommunika-
tion, die hier keinen expliziten Verstehens- oder Anerkennungsprozess
formuliert. Sowohl das Verstehen des Schiilers als auch das darauf bezo-
gene Verstehen des Lehrers bleiben implizit und unausgesprochen.?**

In anderen Schulungssituationen hingegen, in denen ebenfalls ein
padagogischer Bezug aufgebaut wird, findet die Schulung in der Re-
gel mit der Miindigkeit des Schiilers zu einem zumeist auch formalisi-
erten Ende. Jedoch nicht so im Zen-Buddhismus. Hier kann die Inter-
aktion ohne weiteres auch nach einem Ereignis wie der Ohrfeige im
Koan ,,0Obaku brullt als Tiger“, das die Mundigkeit in besonders bri-
santer Weise und vor allem auch ginzlich performativ aufzeigt, wieder

264 Siehe zu diesen zentralen Mechanismen des Nonverbalen auch den Fall Vero-
nika Roths in Kapitel II.2. Frau Roth orientiert sich in ihrer Erzdhlung tber
den Kontakt mit ihrem Meister ebenfalls vor allem an nonverbalen Kommu-
nikationsformen, wenn es um die Frage geht, ob sie nun verstanden und ent-
sprechend ,,richtig® geantwortet hat oder nicht.

32T

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

zur alten asymmetrischen Form zuriickkehren, und zwar ohne dass die
Miindigkeit damit negiert wiirde! Schiiler und Meister wissen beide um
die Wirklichkeit und spielen gerade vor diesem Hintegrund weiter ihre
Zen-(Rollen-)Spiele. Wenngleich sich die konkreten Handlungen der be-
teiligten Interaktionspartner anschlieffend (wieder) an einer asymme-
trischen Lehrer-Schiiler-Beziehung orientieren — irgendeine Form mius-
sen Handlungen letztendlich ausfillen —, wissen sie jeweils vom Wissen
des anderen, dass die aufgefiihrte Schuler-Lehrer-Beziehung leer ist und
eigentlich nichts zu bedeuten hat.

Entsprechend wire ein Aufbegehren gegen die asymmetrische Interak-
tionsform in der Lehrer-Schiiler-Beziehung sogar hinderlich, da sie eine
Widerstiandigkeit gegen die vermeintlich essentialistische Autoritit anzei-
gen wiirde. Die selbstlose und demiitige Riickkehr des sich als mundig er-
wiesenen Schiilers in die Rolle des Schiilers ist aus dieser Perspektive die
einzig mogliche Form der Aufrechthaltung einer Beziehung zwischen Meis-
ter und Schiiler. Es ist zwar auch eine Beendigung der Beziehung zwisch-
en Schiiler und Meister denkbar, doch damit wiirde auch die Lehrbezie-
hung nicht mehr weitergefiihrt werden, sondern in ihrem interaktionellen
Geschehen zum Abbruch kommen. Die Riickkehr in die Beziehungsform
der Asymmetrie entspricht in diesem Sinne dem letzten Bild in der Darstel-
lung der zehn Ochsenbilder, nimlich der gleichmiitigen und bescheidenen
Riickkehr auf den Markt bzw. in die Welt des Alltags (s. hierzu Kap. 1.3).

Dariiber hinaus dokumentiert sich hiermit beim Schiiler die ange-
strebte Haltung eines Bodhisattvas, die sich nun nicht mehr einzig beim
Meister zeigt, der sich dem Lehren und Uben mit seinen Schiilern wid-
met, sondern auch beim nun ebenso mundigen Schiiler. Indem keiner der
beiden entriickt in erleuchteten Sphiren verweilt oder sich in eine person-
liche Einsiedelei zurtickzieht, sondern sich beide weiterhin dem steinigen
und miihsamen ewigen Uben im Zen widmen, realisiert sich bei beiden
genau das, was fiir den S5t6-Zen zum Programm geworden ist: Das Uben
selbst ist die Erleuchtung. Die Autoritit des Lehrers beeindruckt den
Schiler somit vor allem durch die Zur-Schau-Stellung des ewigen und ge-
meinsamen Ubens, einer Haltung also, die den Meister ebenfalls als Bod-
hisattva erkennen lasst, der im gleichen Rang wie der Schuler verbleibt.

Exemplarisch fir eine solche Haltung berichtet uns Rinzai-Meister
Martin Sloterdijk von seiner Perspektive auf den Einsatz der sogenann-
ten geschickten Mittel (upaya) wie etwa Demiitigungen in der Interakti-
on mit seinen Schiilern:

Herr Sloterdijk: Und bin eine Vaterfigur einfach. Und jeder sucht eine wei-
se, eine liebevolle, eine zugewandte Vaterfigur, wo man auch/ Und auch
dieses ganze Miteinander ist darauf aufgebaut, dass da Vertrauen da ist.
Also ich darf das Vertrauen meiner Schiilerinnen oder Schiiler nicht ent-
tdauschen oder ich darf das nicht irgendwie. Ich muss mich da verlassen
konnen, dass wenn ich jemanden anmache oder auch mal demiitige oder

322

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FORMEN UND FUNKTIONEN VON LEHRER-SCHULER-BEZIEHUNGEN

anschreie oder irgendwie so was, was im Rinzai einfach auch dazu gehort,
als geschicktes Mittel, dass dann jemand wahnsinnig stinkig auf mich ist
und sauer und sagt, ich komme nie wieder. Aber nach einer Stunde oder
zwei dann so eine Einsicht einsetzt. Nachdem dieses ich bin mir ganz si-
cher, alles was der macht, macht der wirklich nur, um mir zu helfen und
nicht aus/ damit er selber irgendwo was ist.

Fuir Herrn Sloterdijk ist von grofSer Bedeutung, sich aufeinander verlas-
sen zu konnen. Die Beziehung von Lehrer und Schiiler wird nur dann
produktiv, wenn beide Seiten sich gegenseitig in ihrem Ubungsweg und
der entsprechenden Rahmung bestitigen. Der Lehrer muss aufpassen,
dass er nicht abhebt und keinen Missbrauch probiert, der entgegen dem
Ideal des Bodhisattva eigenen egozentrischen Motiven geschuldet ware.
Und der Schiiler muss seinerseits aufpassen, dass er nicht in seine Ver-
letzlichkeit abrutscht, aus der heraus sich keine — im Sinne der soteriolo-
gischen Vision — produktive Reflexion der Nicht-Ichhaftigkeit ereignen
konnte.? Meister Sloterdijk zeigt hier die Haltung eines Bodhisattvas,
der sich zum Wohle anderer in Konflikte begibt und sich somit Leid und
Arbeit aufladt. Interessant ist hier vor allem die Bemerkung, dass er sich
darauf verlassen konnen miisse, dass seine Schiiler ihn in seinem Han-
deln als Bodhisattva richtig verstehen. Hierin deutet sich an, dass die
Rollen und die Handlungen im Lehrer-Schiiler-Verhaltnis aus dem Rah-
men einer Ko-Produktion heraus zu verstehen sind, weil sie jeweils bei-
de Seiten (Lehrer und Schiiler) betreffen. Denn wenn die Schiiler in der
Mehrheit oder gar als geschlossene Gruppe das Handeln von Meister
Sloterdijk nicht als Haltung eines Bodhisattvas verstehen wiirden, son-
dern etwa als grobe Missachtung von Personlichkeitsrechten, dann wiir-
den sie zwangsldufig irgendwann die Meisterschaft von Meister Sloter-
dijk in Frage stellen.?®® Auf diese Weise werden Schiiler und Lehrer auf
abstrakter Ebene symmetrisiert?*” — die Beziehung zwischen ihnen nimmt
hier zum ersten Mal die Form einer komplementaren Ko-Produktion an.

Als Kontrast zu solch einer symmetrisierten Beziehung finden wir etwa
in der Fallbeschreibung von Frau Henschel (s. Kap. III.3) Hinweise auf
einen eher unproduktiven Einsatz dieser drastischen Kommunikationen:

Frau Henschel: Und dann hatte ich so ein Schockerlebnis gehabt. Das
war eine junge Amerikanerin, ich weif$ nicht, wer das war. Die Lehrerin,
die AT-Lehrerin, und dann habe ich einfach nur gesagt, dass ich spiiren

265 Siehe fiir eine genauere Diskussion der Reflexionsprozesse im Kontext der so-
genannten geschickten Mittel auch die Kapitel III.2 und IIL6.

266 Siehe fiir einen solchen ,, Test“ die Fallbeschreibung Frau Roths in Kapitel I1I.2,
in der sie Meister Markwart provoziert, indem sie ihn dazu herausfordert, sei-
ne Meisterschaft zu zeigen. Dem Aspekt der Ko-Produktion hingegen widmen
Wwir uns weiter unten.

267 Siehe zu Formen symmetrischer Beziehungen vor allem Watzlawick et al.
(1990, S. 478ff.).

323

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

konnte, dass ich nur aus Liebe bestehe und dass das alles/ dass alles, was
existiert, nur Liebe ist. Und dann hat sie zu mir gesagt, dass das nicht
stimmt. [...] Ich habe irgendwie so was gesagt, es gibt nichts aufer Liebe
oder so was. Und das hat sie mir genommen. Sie hat gesagt, das wiirde
nicht stimmen. Und in dem Moment ist fur mich eine Welt zusammen-
gebrochen.

Sowohl der ,,AT-Lehrerin“ als auch Frau Henschel gelingt es offensicht-
lich nicht, die Erfahrung, dass ,alles, was existiert, nur Liebe ist“ und die
aus der buddhistischen Theorie heraus gut begriindbare Negation dessen
(,,Sie hat gesagt, das wiirde nicht stimmen.“) miteinander in Beziehung zu
setzen. Die Negation der Erfahrung wird als barsche Abfuhr verstanden
und nicht etwa als Hilfsmittel zur Reflexion eigener Strukturierungen ge-
nommen. Frau Henschels Erfahrung, dass in diesem Moment ,,eine Welt
zusammengebrochen® ist, kann homolog zu den von Meister Sloterdijk
antizipierten Erfahrungen seiner Schulerschaft nach einer Demiitigung ge-
sehen werden. Insbesondere mit Blick auf den Eigenanspruch der westli-
chen buddhistischen Praxis, eine (heilsame) Veranderung des Welt- und
Selbstverhiltnisses zu generieren, erscheint eine gewisse Harte und habi-
tuelle ,,Gegendressur (Bourdieu 2001, S. 220) notig, um die erwiinsch-
te Veranderung zu ermoglichen. Sowohl Sloterdijks gedemiitigter Schiiler
als auch die enttduschte Frau Henschel hitten in genau diesem Moment
die Moglichkeit, eine heilsame Neurahmung zuzulassen.

Die Beziehungsstruktur zwischen Frau Henschel und der ,,AT-Lehre-
rin“ verbleibt jedoch in einer asymmetrischen Hierarchie zwischen Leh-
rer und Schiiler im klassischen Sinne - einer Beziehung, in der sich der
Schiiler gegen den Lehrer erheben miisste, um seine Haltung durchsetzen
zu konnen. Auf der anderen Seite bedarf ein vordergriindig missachtendes
Verhalten, das bei der Anwendung geschickter Mittel zuweilen beobacht-
bar ist, dieser drastischen Form, um iiberhaupt bedeutsam erscheinen zu
konnen und damit den Boden daftr zu ebnen, hintergriindig in heilsamer
Weise wirksam zu sein. Eine gewisse Form von Dramatik und transgres-
siver Harte scheint somit erforderlich, um in leicht paradoxer und stets
prekdrer Weise die Beziehung in Richtung Gleichrangigkeit zu befordern.

Somit ist aber auch klar, dass diese Form der Didaktik in der Bezie-
hung zwischen Lehrer und Schiiler teils auf Messers Schneide steht und
eine besondere Fragilitit aufweist. Die in die Anwendung geschickter
Mittel eingebaute Verschachtelung verschiedener Sinnschichtungen wird
durch die gemeinsam hergestellte Beziehung und die damit einhergehen-
den notwendigen Verstehensprozesse in der Kommunikation nochmals
verkompliziert. Ein Scheitern des Einsatzes geschickter Mittel ware vor
diesem Hintergrund kaum mehr nur einer der beiden Seiten (Lehrer oder
Schiiler) zuzurechnen, sondern muss als Scheitern der emergenten Bezie-
hung verstanden werden. Es ist gerade dieser Aspekt, der von Meister
Sloterdijk deutlich gemacht wird: Auch er als Meister muss sich darauf

324

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FORMEN UND FUNKTIONEN VON LEHRER-SCHULER-BEZIEHUNGEN

verlassen kénnen, dass die Beziehung zu seinen Schiilern eine (vermeint-
liche) Demiitigung oder Missachtung in der Mehrfach-Kontexturierung
zugleich konstituieren wie auch erkennen und auflosen ldsst. Von der
Beziehung als Dyade aus gesehen besteht also in dieser Hinsicht Gleich-
heit. Wie auch das Koan ,,Obaku briillt als Tiger® implizit zeigt, konnen
sich weder Lehrer noch Schiiler sicher sein, dass der jeweils andere die
gleichen Sinnprovinzen bedient wie er selbst. Erst die Praxis entsprechen-
den Verstehens entscheidet hiertuber.

Nichtsdestotrotz kann nach dem erfolgreichen Einsatz geschickter
Mittel die Qualitit des Lehrers in den Augen des Schiilers nochmals be-
deutsamer erscheinen. Als Schiiler — und vielleicht noch stirker als An-
fanger — mag es vor diesem Hintergrund besonders attraktiv erschei-
nen, dem Meister besondere Fahigkeiten zuzuschreiben, weil eine solche
Sichtweise weniger mit den Common Sense-Attributionen von Kausali-
tat bricht. Analytisch gesehen bleibt es aber auch hier allein der Bezie-
hung vorbehalten, wie und vor allem wem ein solcher Erfolg heilsamer
Verinderung zuzurechnen wire. In den von uns untersuchten Schulungs-
wegen zeigen sich durchaus verschiedene Formen des Umgangs hiermit.
Wihrend beispielsweise der tibetische Buddhismus in Rigpa sehr stark
auf den Meister — in diesem Fall vor allem auf Sogyal Rinpoche — als
einer verwirklichten Person fokussiert und die nicht ohne eine gewisse
Hirte erfolgende Anwendung geschickter Mittel als Besonderheit in der
Didaktik seiner Tradition sieht, findet sich etwa in der von uns unter-
suchten So10-Zen-Schule ein ganz anderer Umgang.

In der folgenden Passage aus dem Interview mit Zen-Meister Ludger
Tenbreul zeigt sich eine weitere Sinn-Einschichtung in Bezug auf die Art
und Weise, wie die Beziehung von Lehrer und Schiiler gesehen werden
kann. In dieser Passage verstiarkt sich nochmals das Bild einer Beziehung,
die in Hinblick auf die jedem Wesen innewohnende Buddhanatur auch
Lehrer und Schiiler letztendlich gleichrangig sieht. Auf die Frage hin,
wie man im Schulungsweg der Zen-Vereinigung Deutschland mit der
Frage nach der Differenz von ,erleuchteten® Lehrern und ,,unerleuch-
teten® Schiilern umgehe, antwortet Meister Tenbreul zunachst mit einer
Rejektion dieser Differenz, um sie dann in neuer Form zu spezifizieren:

Herr Tenbreul: [...] Aber selbst, wenn wir das konkretere Beispiel neh-
men/ Meister und Schiiler, nehmen wir in/ in diesem Weg, also man kann
nicht miteinander umgehen als erleuchtet und unerleuchtet. Das ist un-
moglich. Da gibt es keine Beziehung, hm? Also man kann nur miteinander
umgehen in diesem Geist, des/ den Weg Ubens. Wenn wir auf/ in diese/ in
dieser Form miteinander umgehen, spielt das gar keine Rolle, Erleuchtung
und Illusion, hm, aber indem wir zusammen tun und indem wir dieser
ibermittelten Geschichte folgen in Korper und Geist, wird etwas ausge-
strahlt, was uns Dinge zeigt, und dann erscheint manchmal der Punkt von
Meister und Schiiler, aber es ist nicht eine Hierarchie im gewohnlichen

325

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

Sinne, sondern das ist etwas, was seit alter Zeit erprobt ist, was in uns
lebendig wird und was dann zusammen funktioniert, hm. Das ist/ das ist
der Punkt. In Rinzai-Zen taucht dieses merkwiirdige Phinomen auf, dass
die Schiiler immer zum Meister kommen, ein Koan prasentieren miissen,
eine Antwort, und davon hingt dann ab, ob sie erleuchtet sind. (Lachen
im Hintergrund) Wirkliche Rinzai-Leute sehen das natiirlich nicht so. Die
sehen, das ist eine Methodik, die es bis zu einem bestimmten Punkt gibt,
und dann ist plotzlich/ sagt der Meister, ja, du hast alle Koans gelost, was
mache ich denn jetzt? (Lachen im Hintergrund) Habe gar keine Koans
mehr. (lacht) Zehn Jahre habe ich versucht, nur zu verstehen und jetzt?
(lacht) (leise schmunzelnd) Aufs Kissen. Das heifSt, im Rinzai-Zen ist das
auch/ ist das eine Art und Weise, die ist ein bisschen, naja, also das/ Es ist
ein bisschen komplizierter und/ und es hat ein paar Seiten, die/ die diese
Praxis so ein bisschen schwierig machen, weil das/ das Verhiltnis zwi-
schen Meister und Schiler spielt da eine zu abgehobene Rolle. Das ist
keine gute Sache. Das kann fiir einen Moment okay sein, wenn eine Per-
son grofse Ermutigung braucht oder, ja, Riickhalt, um etwas zu tun, aber
auf die Dauer gesehen, ist es keine gute Situation, weil das zu speziell ist.
Und in diesem Speziellen, in besonderen Beziehung mit dem Meister, das
ist keine/ das ist keine gesunde Geschichte, hm. [...]

Interviewer: Das heifst, sehen Sie sich denn also auch als Meister und als
Schiiler/ gleichzeitig, Sie in einer Beziehung zu/

Herr Tenbreul: Ich tue das gleiche wie die Schiiler.

Meister Tenbreul erscheint es ,,unmdoglich“, in der Beziehung von Mei-
ster und Schiiler zwischen ,,erleuchtet® und ,,unerleuchtet* zu unter-
scheiden. Dabei fillt sogleich auf, dass er die Bezeichnungen erleuchtet/
unerleuchtet nicht als ontische Qualititen zu rahmen scheint, sondern
als Formen des gemeinsamen Umgangs im Modus eines Als-ob; das heifSt
als gegenseitige Zuschreibung. Demgegentiber sei fur Herrn Tenbreul der
einzige Modus des Umgangs miteinander der des ,, Weg Ubens®, womit
die Soto-Erzihlung von Dagen reproduziert wird, nach der das Uben
selbst schon die Erleuchtung ist (s. Kap. L.3).

Im Modus des gemeinsamen ,, Weg Ubens® wiirden entsprechend Zu-
schreibungen wie ,,Erleuchtung® oder ,,Illusion“ keine Rolle spielen.
In der Praxis wiirde zwar noch manchmal der ,,Punkt von Meister und
Schiiler” in Erscheinung treten, aber damit sei ,, keine Hierarchie im ge-
wohnlichen Sinne“ gemeint. Diese Abgrenzung zu einer gewohnlichen
Hierarchie muss deshalb erfolgen, weil nach der Idee des Sot0-Zen jedes
Wesen bereits qua Geburt die Buddhanatur in sich tragt und daher kei-
ne Hierarchie zwischen Personen wie Meistern und Schiilern bestehen
kann. Die sozialen Rollen wiirden zwar in der ,seit alter Zeit erprobten*
Praxis trotzdem an der einen oder anderen Stelle auftreten, wiirden dann
aber in einen hoheren Sinn verpackt. Die in hierarchischem Verhiltnis
stehenden Rollen von Meister und Schiiler dienen einzig dem Zweck
der Lehrsituation, die dem Schiiler zur Einsicht in die wahre Natur des

326

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FORMEN UND FUNKTIONEN VON LEHRER-SCHULER-BEZIEHUNGEN

Selbst verhelfen soll. Dabei geht es nicht um Macht oder um feststehen-
de Differenzen zwischen den Ubungspartnern. Im Sot3-Zen sind Hier-
archien und Asymmetrien somit — wenn tberhaupt — nur unter dem As-
pekt punktueller Funktionalitit sinnvoll.

Meister Tenbreul elaboriert diese Abgrenzung von ,,gewohnlichen
Hierarchien“ durch klischeehafte Bemerkungen tiber die Koan-Praxis
des Rinzai-Zen. Demnach wurden auch die Praktizierenden des Rinzai-
Zen am Ende ihrer Koan-Ubungen (,hast alle Koans gelost“) zu dem
Punkt gelangen, wo es nur noch heifst: ,,Aufs Kissen“.2*® Die Metapher
»aufs Kissen“ kann hier homolog zu der fur die Soro-Richtung zentra-
len Ubung des Shikantaza verstanden werden. Herr Tenbreul scheint da-
mit den Aspekt zu betonen, dass aus Sicht des Sot60-Zen an diesem Punkt
keine Curricula helfen, keine vermeintlich richtigen Losungen fur Koans,
aber vor allem auch kein Lehrer, der sich mit seiner Rolle verwechselt
und sich qua Haltung und Verhalten tiiber den Schiiler stellt.

Eine Beziehung zwischen Lehrer und Schiiler, die die Asymmetrie der
Rollen tiberhohend affirmiert oder gar weiter festschreibt, wird hier also
sehr deutlich abgelehnt. Zwar wiirden sich die Rollen im Sinne einer
funktionalen Komplementaritdt durchaus als niitzlich erweisen, etwa
als Ermutigung oder fiir einen Riickhalt, ,aber auf die Dauer gesehen,
ist es keine gute Situation“. Unter dem Gesichtspunkt der soteriologisch
versprochenen Erlosung muss gerade eine auf Differenz basierende und
diese Differenz weiter fortschreibende Beziehung zum Scheitern fihren.
Eine Hypostasierung der Asymmetrie von Lehrer und Schiiler kann aus
Sicht des So10-Zen nicht zur Befreiung des Schiilers fiithren.®

Am Ende der zitierten Passage wird Herr Tenbreul explizit danach
gefragt, ob er sich in der Beziehung zu seinen Schiilern gleichzeitig als
Meister und Schiiler sehen wiirde. Er beantwortet diese Frage nur indi-
rekt mit einer Differenzierung zwischen Sein und Tun. Mit dieser Ant-
wort verschiebt Herr Tenbreul die in der Frage angedeutete Moglichkeit
einer Eindeutigkeit, ob er Meister und Schiiler zugleich ist, hin zu einer
nur gegenwartig verfassten Praxis, in der es einzig darauf ankommt, was

268 Das an diesen Stellen auftretende Lachen der tibrigen Gesprachsteilnehmer (al-
lesamt Soto-Praktizierende) darf vermutlich weniger als Auslachen der Rinzai-
Praxis verstanden werden, sondern konnte vielmehr als gegenseitige Bestati-
gung des konjunktiven Erfahrungsraums gesehen werden. Demnach hat die
Gruppe verstanden, was es heift, dass man letztendlich nur auf die Praxis des
nur Sitzens zuriickfallen kann. Gleichzeitig prasentieren sich die anwesenden
Gesprichsteilnehmer damit als exklusiver Kreis, der bereits von Anfang an ver-
standen hat, was es bedeutet, dass alle Wesen die Buddhanatur besitzen.

269 Weiter unten werden wir sehen, dass der Rinzai-Zen keineswegs diesen ,,nai-
ven“ Strukturen aufsitzt, sondern ganz im Gegenteil sehr genau um die para-
doxal anmutenden Einschrankungen weifs. Auch auf die von Herrn Tenbreul
angedeutete wechselseitige Ko-Produktion von Lehrer und Schiiler kommen
wir noch einmal zuriick.

327

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

man tut. Der in der Frage implizierten Ontologie wird mit dem doing
einer Praxis begegnet. Auf Grund der im Sot0-Zen prominenten Sicht-
weise, dass alle Wesen bereits Buddhanatur besitzen, kann diese Ant-
wort als typisch fiir die Schule angesehen werden (s. hierzu ausfiihrli-
cher Kap. .3 und IIL.4).

Gleichzeitig erweist sich Herr Tenbreul damit auf kommunikativer
Ebene als rhetorisch geschickter Sprecher, denn durch die Verschiebung
von Sein auf Tun wird die Gleichrangigkeit nicht ganzlich bzw. totali-
sierend affirmiert. Meister Tenbreul kann auf diese Weise weiter Mei-
ster bleiben (im Sinne des Seins), auch wenn er (im Sinne der Praxis) das
gleiche tut wie seine Schiiler. Er prasentiert sich somit im Wortsinne als
primus inter pares. Er ist Erster unter Gleichen im Austiben der Praxis —
wenngleich er die Position des Ersten dadurch einnimmt, dass er zeigt,
dass es zumindest einen geben muss, der die Praxis verbindlich vorgibt.

Im Kontext der gesamten Passage ergibt sich hiermit auch der funk-
tionale Sinn dieser Strukturierung. Ohne die durch Hierarchie eingefiihr-
te und reproduzierte Vorgabe einer konkreten Praxis wiirde sich mit der
Zeit Beliebigkeit einstellen. Der Erste unter Gleichen garantiert die Ho-
mogenitat der Praxis — er ist das Vorbild, an dem man sich orientieren
kann und muss. Damit lehnt Herr Tenbreul die Herausstellung bzw. Her-
vorhebung seines Meisterstatus in der Beziehung zum Schiiler zwar in ge-
wissem Sinne ab — er hat also zum Beispiel keinen besser gearteten Zu-
gang zur Wirklichkeit oder dhnliches. Doch gleichzeitig darf er zugunsten
des Zusammenbhalts der Schule diese Hervorhebung nicht komplett able-
gen, denn sonst musste er jederzeit seinen Stuhl riumen konnen, was je-
doch weder geschieht noch von seinen Schiilern erwartet wird.

Die Auszeichnung als primus kann somit abschliefSend einerseits so-
zialstrukturell als Funktion von Fiithrung gesehen werden. Im Sinne der
spirituellen und religiosen Rahmung der ganzen Veranstaltung liefSe sich
jedoch noch eine weitere Differenz einfiihren: die individuelle Erfahrung.
Auch wenn dies im Interview mit Herrn Tenbreul nicht direkt erwdhnt
wird, liefe sich fiir die Inanspruchnahme der Position des primus auch
das Berufen auf extravagante spirituelle Erlebnisse oder Erfahrungen her-
anziehen. Das Besondere an Herrn Tenbreul und seiner fir den Sot0-Zen
typischen Haltung ist demgegeniiber, dass er sich im konkreten Tun der
Praxis nicht von seinen Schiilern zu unterscheiden versucht. Und dement-
sprechend macht er auch keinen Hehl daraus, dass er die gleichen Leiden,
die gleichen Fragen oder die gleichen storenden Konzepte verspiirt.”°

Wir konnen somit festhalten, dass der Lehrer in allen von uns unter-
suchten Schulungswegen fur die Schiiler als signifikanter Anderer von

270 Siehe als Einblick in die teils auch personlichen Gedankenskizzen in Form von
direkten Ausdriicken wihrend des Zazen sowie Vortrigen und Teishos Ten-
breul (2011).

328

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FORMEN UND FUNKTIONEN VON LEHRER-SCHULER-BEZIEHUNGEN

besonderer Bedeutung ist. Er ist fiir sie die spirituelle Autoritit, die sich
auf eigene Erfahrungen beruft und damit an sich selbst den moglichen
Weg vorfithren kann. Damit tibernimmt der Lehrer die zentrale Rolle
einer ,,Fuhrungskraft“, welche die individuell gestaltete Praxis der Ad-
epten qua mimetischer Angleichung oder expliziter Instruktionen anlei-
tet. Wie sich diese Fiihrungsrolle im Einzelfall legitimiert und in ihrer
Legitimation reproduziert, ist unter den Schulungswegen und Traditio-
nen teils sehr unterschiedlich. Dabei ist es prinzipiell nicht zwingend,
dass es eine solche Schnittstelle zwischen Schiilern und buddhistischen
Lehren gibt. Mit Luhmann aber wird schnell deutlich, weshalb die Leh-
rerrolle, die durch konkrete Menschen mit ihren Leiden und Erfahrun-
gen ausgefillt wird, von enormer Bedeutung fiir die Legitimation und
Reproduktion religios formatierter Kommunikation ist, denn: ,,die Dif-
ferenz selbst, die die Welt nach sichtbar/unsichtbar einteilt, bleibt un-
geklart. Der Wirkungszusammenhang bleibt unbekannt — und eben des-
halb glaubwiirdig. Er 1dft keine Fehlerkontrolle zu und auch keinen
Wissensentwicklung durch Lernen. Das Unbekanntbleiben respektiert
gewissermaflen das Heilige. Und es hat die Nebenfunktion, den mit Au-
toritdt auszustatten, der sich glaubwiirdig auf Erfahrung berufen kann.“
(Luhmann 2000, S. 86) Die eigene Erfahrung, auf die sich jede Person
berufen kann, bleibt per se unzuginglich fiir andere. Wie bereits in Ka-
pitel II.5 erwahnt, muss man sie zunichst glauben, um ganz konkret in
mimetischer Angleichung mit jemand anderem, dem man diese Erfah-
rung zurechnet (also glaubt), selbst zu dieser Erfahrung gelangen zu kon-
nen. Die Lehrer-Schiler-Beziehung ist also im wortlichen Sinne die Ba-
sis, auf der die Aneignung von Verhaltensweisen uber die Nachahmung
eines (signifikanten) Anderen geschieht. Dieser Prozess kann unbewusst
und vorreflexiv ablaufen, aber auch bewusst gesucht werden, indem man
sich einen Lehrer als Vorbild nimmt, mit dem man sich in Haltung und
Verhalten zu identifizieren sucht.

Zugleich wird in der Beziehung zu einer solchen spirituellen Fuhrungs-
kraft, welche sich plausibel auf eigene Erfahrungen zu berufen vermag,
die ,,Nichtmarginalitit jeder Information via Mitteilung demonstriert“
(Fuchs 1997, S. 87), denn sie wird schliefSlich von der signifikanten Per-
son mitgeteilt und ist also insbesondere in der Lehrer-Schiiler-Interakti-
on unhintergehbar. Im Folgenden widmen wir uns ausfithrlicher diesem
Aspekt der Nichtmarginalitdt unter Beriicksichtigung des unter kommu-
nikationstheoretischen Gesichtspunkten stets prekar erscheinenden Ein-
satzes sogenannter geschickter Mittel.

Mensch oder Heiliger — die prekdre Form des crazy wisdom

Die im Wortsinne herausragende Bedeutung von Lehrpersonen auf den
buddhistischen Schulungswegen wird also auch in den hierarchisch

329

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

flacheren Schulen deutlich. Die fir Veranderungsprozesse auf habituel-
ler Ebene unvermeidliche Strenge und Hartnickigkeit der Lehrer ist da-
fiir ebenso notig wie eine entsprechende Erwartungshaltung auf Seiten
der Schiilerschaft — die Erwartung, mit Hilfe der durch Erfahrung angerei-
cherten Kompetenz des Lehrers zum eigenen Durchbruch zu gelangen. Bei
den von uns untersuchten Schulungswegen zeigt sich, dass insbesondere in
denjenigen Schulen eine fragile Dynamik entsteht, in denen die transgres-
siven Handlungen des Lehrers systematisch als Mittel angewandt werden,
um die erwarteten Entwicklungsfortschritte beim Adepten zu evozieren.

Gerade bei den tantrischen Belehrungen, die sich auf das crazy wis-
dom (s. Kap I.1) eines tibetischen Lamas berufen, wird deutlich, dass die
zusdtzlichen Freiheitsgrade des Lehrers wiederum durch eine besondere
institutionelle Rahmung aufgefangen werden miissen, damit die prekare
Form der Transgression wirksam wird. Es scheint hier von besonderer
Wichtigkeit, kommunikativ einen stabilen Rahmen aufzubauen, der klar
macht, dass im gegebenen Moment Transgression geschieht, um so die
hiermit induzierten Erlebnisse zugleich im Kontext der buddhistischen
Belehrung als leer und bedeutungslos zu markieren.

Exemplarisch fir die zu Beginn in einem solchen Lehrsystem aufschei-
nenden Reflexionen und Erwartungen hinsichtlich des ,,verriickten® Leh-
rers beschreibt uns die Rigpa-Anfangerin Ursula Klinge, wie sie noch dar-
tber nachdenkt, was es mit dem crazy wisdom auf sich haben konnte.
Die folgende Passage ist gerahmt durch die Frage, ob sie Sogyal Rinpo-
che bereits als ihren Lehrer bzw. Meister anerkannt habe. Frau Klinge
antwortet mit einer Erzahlung, tiber das erste Rigpa-Winter-Retreat, auf
dem sie und ihr Ehemann zum ersten Mal auf Sogyal Rinpoche trafen:

Frau Klinge: Und dann haben wir gesagt, na ja, der liefert ja hier eine
Show und das fand ich schwierig, also wenn man das gesagt hat, weil, fiir
mich ist es keine Show. Und trotzdem, manches fand ich auch schwierig
zu verstehen, wenn der Sogyal Rinpoche mit seiner Mutter telefoniert in
Tibet auf der Bithne. Also ich weif§ gar nicht. (lacht)

Interviewer: Was war das?

Frau Klinge: Da hat er halt mit seiner Mutter telefoniert und sagte nur:
»Ama, ama“ und redete dann auf Tibetisch und wo ich immer dachte:
Warum macht er das jetzt hier? Ich verstand das nicht. Und dann immer,
ja, ich weifs gar nicht, ob er dann zwar auch manchmal eine Belehrung
noch gehalten hat, also das war jetzt wichtig fir die Mutter, die sollte
auch jetzt zuhoren. Aber irgendwie war/ Das hat mich befremdet, muss
ich sagen. Hat mich befremdet und Stefan [der Leiter des lokalen Zen-
trums; Anm. d. V.] ist ja sowas wie jetzt hier mein Lehrer, sage ich mal,
also meint einfach/ Der mir den/ Der hat ja den Kurs gehalten und der
hat eben gesagt, also wenn ihr Sogyal Rinpoche folgt, musst du dir auch
im Klaren sein, das ist ein dynamischer Lehrer auch. Der hat wohl in
Berlin einen Tisch von der Biihne getreten und das hat er wohl drei Mal

330

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FORMEN UND FUNKTIONEN VON LEHRER-SCHULER-BEZIEHUNGEN

gemacht, bis dann das Publikum angefangen hat, den aufzufangen oder
so. (lacht) Nur so als Beispiel. (Interviewer: Ja) Ich habe es ja so nicht er-
lebt, also, aber auch das wiirde mich vielleicht befremden. Also, aber gut,
ich habe von Meistern gelesen, die bewerfen ihre Schiiler mit Steinen und
bis der irgendwie ohnmachtig geworden ist, aber danach hat er dann ei-
nen weiteren Schritt erlangt, weil der Meister Energiezentren getroffen
hat mit den Steinen. Ja, aber ich meine, fir mich mit meinem westlichen
Geist sind manche Sachen auch schwer zu verstehen, ja? Ich wiirde dann
denken, das ist Misshandlung, der gehort angezeigt, ja? (lacht) Ich weifs
es jetzt nicht. (3) Ja, wie viele sind mein Meister? Also ich habe Angst, re-
spektlos zu sein, wenn ich sage, er ist nicht mein Meister so. Das stimmt
auch so nicht. Aber ich habe auch noch Angst zu sagen, er ist mein Mei-
ster und damit auch nach aufSen zu gehen.

Der Beginn der Passage zeigt noch deutlich die Ambivalenz und Oszilla-
tion, die in der Beobachtung transgressiven bzw. zumindest ungewohn-
lichen Verhaltens des Lehrers entstehen kann. Frau Klinge und ihr Ehe-
mann stellen sich nach dem Besuch des Winter-Retreats die Frage, ob
es lediglich eine Show war, die Sogyal Rinpoche ablieferte oder ob sich
mehr hinter der Darbietung versteckt. Frau Klinge war sich in der Situa-
tion nicht sicher, ob sie hier einem Schauspiel aufgesessen ist, das blofs
so tut als ob. Die direkt anschliefende Formulierung ,,und das fand
ich schwierig, also wenn man das gesagt hat, weil, fiir mich ist es keine
Show* lisst dabei offen, ob sich diese Uberlegung noch direkt im An-
schluss an das Retreat ereignete oder ob es sich um eine Reflexion han-
delt, die sich erst spater ergab.

Diese Uneinigkeit und Schwierigkeit des Verstehens ergibt sich aus der
bewusst offen gehaltenen Situation, von der Frau Klinge berichtet. Die
Enttduschung und Veriargerung, die sich auf einer Veranstaltung einstel-
len muss, wenn hunderte Besucher, die teils mehrere hundert Euro Ein-
trittsgeld bezahlt haben und dann stundenlang auf ihren Meister war-
ten, den sie bislang nur von Videobandern und miindlichen Berichten
ihrer peers und Instruktoren kennen, und dann mitansehen miissen, wie
dieser Lehrer auf Tibetisch mit seiner Mutter telefoniert, diese Enttiu-
schung muss gewaltig sein. Im Sinne der Erwartung an eine gewohnlich
ablaufende Veranstaltung, die zudem mit dem Besuch eines heiligen und
erleuchteten Meisters lockt, sind das Nicht-Verstehen und die Befrem-
dung aus Frau Klinges Erzahlung nur allzu verstandlich.

Erst in der Retrospektive wird — mit Unterstiitzung ihres lokalen Zen-
trumsleiters Stefan — das Verhalten von Sogyal Rinpoche mit weiterem
Sinn angereichert: Sogyal miisse als ,,dynamischer Lehrer® angesehen
werden, der auch mit ungewohnlichen Mitteln helfen mochte.*”!

271 Die Organisatoren (Zentrumsmanager) weisen vor Beginn der Veranstaltung
in der Regel explizit auf die besonderen Aspekte von Sogyal Rinpoches Dida-
ktik hin: ,,At the beginning of each retreat, they say: ,You mustn’t be surprised

331

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

Hier zeigt sich eine erste Schwelle, die gewillte Schiiler iiberwinden
miissen, wenn sie Sogyal Rinpoche und Rigpa weiter folgen mochten.
Das Anerkennen der ,,Dynamik® in den Lehrmethoden ist sicher nicht
jedermanns Sache. Dementsprechend ist sich auch Frau Klinge noch
nicht sicher, wie sie ihren eigenen Umgang mit dem Lehrer sowohl nach
innen als auch nach aufSen vertreten kann: ,,Also ich habe Angst, re-
spektlos zu sein, wenn ich sage, er ist nicht mein Meister so. Das stimmt
auch so nicht. Aber ich habe auch noch Angst zu sagen, er ist mein Mei-
ster und damit auch nach aufSen zu gehen.“ Unter der Schiilerschaft wird
die Anerkennung von Sogyal Rinpoche natiirlich implizit wie explizit er-
wartet, weshalb es ihr ,,respektlos“ erscheinen wiirde, wenn sie vor den
Mitschulern Kritik an den Lehrmethoden oder dem Lehrer dufSern wiir-
de. Auf der anderen Seite habe sie jedoch auch ,,Angst“, Sogyal Rinpo-
che ,,auch nach aufSen* als ihren Lehrer zu benennen. Kontextur-analy-
tisch gesprochen hat Frau Klinge noch keine Perspektive gefunden, aus
der heraus sie die Beziehung zu Sogyal Rinpoche stabilisieren konnte.

Vielmehr erklirt sich Frau Klinge ihre Ambivalenz in der Sicht auf
den Lehrer und die Beziehung, die sie zu ihm unterhalten mochte, durch
ihren ,,westlichen Geist“. Aus dem ,,westlichen Geist“ heraus wiirden
die beobachteten Handlungen wie das Treten von Tischen ins Publi-
kum oder das Bewerfen von Schiilern mit Steinen als ,,Misshandlungen“
aufscheinen, die entsprechend juristisch ,angezeigt* gehorten. Hiermit
deutet sich an, dass Frau Klinge durch das Verhalten von Sogyal Rin-
poche bereits zumindest soweit irritiert wurde, dass sie nicht mehr ein-
eindeutig sagen kann, was wirklich ist. Ist das Verhalten des Meisters
eine Misshandlung oder eine Hilfestellung? Beide Extreme sind nun als
Sinn-Blaupausen vorhanden und es zeigt sich genau das, was Luhmann
als religiose ,,Realititsverdoppelung® bezeichnet: ,,Irgendwelchen Din-
gen oder Ereignissen wird eine besondere Bedeutung verliehen, die sie
aus der gewohnlichen Welt (in der sie zugdnglich bleiben) herausnimmt
und mit einer besonderen ,Aura‘, mit besonderen Referenzkreisen aus-
stattet.“ (Luhmann 2000, S. §2) Und genau das ist hier die beabsichtigte
Ubung: Die Sicht auf die Realitit der Inmanenz durch einen Hintersinn
(aus dem Bereich der Transzendenz) zu durchkreuzen — und dadurch die
Welt in einem anderen Licht erscheinen zu lassen.

and draw the wrong conclusions about the way Rinpoche manifests, but rath-
er remain open and always accept what comes with an open mind‘. The way
the master behaves on stage, they explain, must be ,viewed as a mere appear-
ance’, that is to say as an illusion created by the audience’s mind. Everything
Sogyal Rinpoche says or does, the organizers announce, is charged with mean-
ing that lay beyond his physical manifestation. This hidden meaning must be
associated with Sogyal Rinpoche’s awakened nature: what he does on stage
must be ,seen® as an ,expression of his compassion‘, an example of his ,uncon-
ventional way* to teach.* (Dapsance 2014)

332

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FORMEN UND FUNKTIONEN VON LEHRER-SCHULER-BEZIEHUNGEN

Eine Handlung lisst sich mit der Anwendung dieser Ubung folglich
stets aus der Warte von mindestens zwei Perspektiven heraus betrachten.
Doch damit wird auch die prekire Figur des Meisters offengelegt: Auf
der einen Seite kann Sogyal Rinpoche als erleuchteter Meister gesehen
werden, der mit ungewohnlichen und harten, aber nichtsdestotrotz hei-
ligen und hilfreichen Mitteln den Schiilern helfen mochte. Aber auf der
anderen Seite kann Sogyal Rinpoche auch als gewohnlicher Mensch ge-
sehen werden, der seine Scharlatanerie mittels ,,Misshandlungen* aus-
lebt. Entsprechend schwer kann einem Novizen wie Frau Klinge der
Einstieg in Rigpa fallen — denn hier manifestiert sich gewissermafSen die
erste Ubung im Glauben:

Frau Klinge: Das ist ja vielleicht nur unser westlicher Geist, weil wir noch
nicht begriffen haben, angeblich arbeitet er ja mit unserem Ego, nur dass
eben dazu unser Ego auch zu kitzeln oder so ein bisschen, dass wir unsere
Themen angucken. Aber natiirlich habe ich dann auch Angst vor Mani-
pulation so wie, ja, wenn ich jetzt vollig aufthore und blind hinterher lau-
fe. Andererseits sagt Sogyal Rinpoche: ,Arbeite mit deinen Zweifeln auch
oder gucke dir deine Zweifel an. Wir sind hier im Westen®, sagt er, ,Mei-
ster im Zweifeln und wir zweifeln so viel, dass wir niemals den wahren
Pfad iiberhaupt erkennen konnen, weil wir nur am Hinterfragen, Gribeln
und Zweifeln sind‘, in meinen Worten jetzt gesprochen.

Das Arbeiten mit dem ,,Ego“ der Schiiler kann entsprechend der religios
aufgeladenen Verdoppelung von Perspektiven erneut entweder als Hilfe-
stellung oder Manipulation beobachtet werden. In diesem Fall dokumen-
tiert sich, dass Frau Klinge noch keine abschlieffende Haltung bzw. Per-
spektive gefunden hat, aus der heraus sie auch die ungewohnlichen und
transgressiven Handlungen von Sogyal Rinpoche im soteriologischen Sin-
ne als heilsam zu sehen vermag. Die reflexive Oszillation zwischen profan
und heilig bzw. zwischen Meister und Scharlatan driickt sich auf der Ebe-
ne der Praxis als kontinuierliches Zweifeln an sich und der buddhistischen
Gruppe aus (,angeblich arbeitet er ja mit unserem Ego“). Unter dem Ge-
sichtspunkt der Inklusion in die Institution wird dabei deutlich, dass ein
solcher Zweifel iiberwunden werden muss, damit sich die Adepten der
Schule zugehorig fihlen. Erst auf diese Weise konnen der Glaube an eine
der Seiten der ,,Realitdtsverdopplung® und ein entsprechend neu konfi-
guriertes Selbst- und Weltverhaltnis in der Beziehung zum Lehrer und der
spirituellen Gemeinschaft aufgefangen und stabilisiert werden. Eine kon-
tinuierliche Teilhabe an den Ritualen des sangha und die praktisch geleb-
te Beziehung zum Lehrer vermogen die stets schulungskonforme Haltung
und Sicht auf sich selbst und zur Welt zu aktualisieren.

Kritisch wird dies jedoch an der Stelle, wo der Lehrer selbst Kommu-
nikation und Realitdt zu verwechseln beginnt, wenn also die Lehrkom-
munikation in die rituell ungeschiitzte Alltagskommunikation uiberfiihrt
wird. Da der Lehrer in diesem Fall nicht nur auf der Vorderbiihne, also

333

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

auf institutioneller Seite agiert, sondern auf der Hinterbiihne die Spha-
ren verwischen ldsst, kann das Arrangement der religiosen Realitatsver-
doppelung implodieren. Hierzu werden im Folgenden einige Ausschnit-
te aus Interviews mit Aussteigern (Drop-outs) aus Rigpa herangezogen,
die uns einen genaueren Einblick in die im Schulungssinne misslingende
Inklusion liefern konnen.?”

Die folgende, etwas lingere Passage stammt aus einem Interview mit
dem Ehepaar Klemmer, die beide auf eine mehrjahrige Praxis bei Rig-
pa zurlickblicken konnen. Paul Klemmer hat in seiner mehr als 15 Jahre
wahrenden Praxis unter anderem ein Drei-Jahres-Retreat in Lerab Ling
abgeschlossen und auch Claudia Klemmer hat bereits eine mehrjahri-
ge Praxis hinter sich, bis es letztendlich vor zwei Jahren zum Bruch und
dann zum Ausstieg von Rigpa kam.

Frau Klemmer: Ja, klar. Ja, erzahl, Paul. Was ist der Bruch? Das ist das
Entscheidende.

Herr Klemmer: Den Bruch kann ich ganz klar sagen. Das kann ich ganz
klar sagen. Mir war immer schon klar, ich schitze, seit 1999 habe ich das
erste Mal davon gehort, dass Rinpoche einen ganz grofsen Prozess am Ha-
ken hatte, wo er in Amerika von einer Frau verklagt worden ist wegen/
Ist Thnen das bekannt? Ja, nicht?

Interviewer: Klar, ist bekannt.

Herr Klemmer: Genau. Und wegen Gewalt und Missbrauch und Ubergrif-
figkeit und Beleidigungen. Ich weif$ nicht, was das alles ist. Ich habe das
im Englischen nur, ich kann das nicht so gut tibersetzen. Das ist abgehan-
delt worden und das ist mit einem Vergleich von/ Da kursieren auch die
verschiedensten Zahlen zwischen 1o Millionen und 40 Millionen Mark
damals vielleicht, aber ein Batzen Geld, wo ich mich immer frage: Wer hat
das alles bezahlt? Okay, egal. Ich habe dann aber gemerkt, ich habe auch
gesprochen mit Menschen, die mir das erklart haben, dass wir im Westen
gar nicht verstehen, wenn es heifSt/ [...] Und mir wurde dieser sogenann-
te erste Skandal so erklirt, dass wir Westler einfach nicht verstehen und
das habe ich dann spiter erlebt, wenn Rinpoche den Segen gibt, schlagt er
einen auch mal oben auf den Kopf. Und er gibt den Segen so, wie das ge-
rade angesagt ist und so, wie es jemand braucht. Und das fand ich lustig.

272 Esist uns wichtig anzumerken, dass wir nicht beabsichtigen, die hier aufschei-
nenden Anschuldigungen hinsichtlich ihres Wahrheitsgehalts zu bewerten oder
zu analysieren. Die in dem Interview erhobenen Zweifel und Bedenken fin-
den sich in dieser oder homologer Variante auch in anderen Schulungswegen.
Es handelt sich somit ausdriicklich nicht um ein Phinomen, das sich nur bei
Rigpa oder dem tibetischen Buddhismus finden wiirde. Siehe beispielsweise
fiir den Zen: http://www.theatlantic.com/national/archive/2o013/1 1/from-zen-
buddhism-to-preying-on-vulnerable-women/28147 5/ oder: http://www.santa-
fenewmexican.com/news/local_news/joshu-sasaki-roshi---zen-master-mired-
in-sex/article_3e477dse-eb7a-5ec7-8e46-bcso6cocf471.html (aufgerufen am
18.05.2015).

334

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FORMEN UND FUNKTIONEN VON LEHRER-SCHULER-BEZIEHUNGEN

Haben gesagt: Ja, klar, man, ihr Idioten. Da denkt doch die blode Kuh
da in Amerika wahrscheinlich, das wire geschlagen gewesen, dabei hat
er nur den Segen gegeben. Aber im Nachhinein, glaube ich, ging es da
noch um ganz andere Sachen. Und ich habe das dann aber fiir mich so zu
den Akten gelegt und dann tauchten immer wieder Gertichte auf, dass er
einfach auf junge Damen steht, junge Madchen, und dass er die auch um
sich schart. Ich habe das ja nun auch immer gesehen in den Retreats, dass
die attraktiven jungen Damen immer/ Man spricht ja so von seinem Inner
Circle und/ oder von seinem Harem, den er da hat und ich kannte die auch
von flichtigen Begegnungen oder dass ich mal jemanden gefahren habe
oder so. Und (2) da habe ich mir immer gesagt, das ist mein Meister und
ich gonne dem das alles. Ich bin so froh. Da kann ich wieder daran iiben.
Bestimmt hitte ich auch gerne so viele junge, hiibsche Frauen um mich
und wiirde mir sonst noch was wiinschen und das war mein Weg, damit
umzugehen und zu sagen: Meinem Meister nur das Beste. Und dann kam
das Thema. Das kursierte immer mal zwischen Schiilern. Also man kann
das nicht nur leugnen. Es wird versucht, es wird nicht dartiber geredet
und es gibt bestimmte Mechanismen, was die/ [...] Es war Gesprich, ja.
Und zwar unter den Rigpa-Leuten, mit denen man wirklich befreundet
war. Mit denen konnte man ja auch anders reden und da war das immer
mal Thema. Und dann tauchte das immer wieder auf und dann wurde ich
so ein bisschen skeptisch. Und dann sagte mir eine: ,Hast du denn noch
nicht diese Dokumentation gesehen hier? Wie hiefd denn das Ding noch?
—In the Name of Enlightenment. Und als ich die gesehen habe und plotz-
lich merkte, was hinter dem Vorhang alles schon diskutiert wird, was da
passiert ist und wie diese Frau, diese junge Franzosin, in dieser Doku-
mentation einfach ganz klar sagt, was ihr widerfahren ist und was das
fiir sie bedeutet hat, da ist bei mir einfach/ Das war ein Schock fiir mich.
Also ich konnte das mir nicht mehr schon reden. Das hat nicht mehr ge-
klappt. Sondern ich habe mir einfach klar gemacht, egal, wie man nun
diesen Film von der Machart findet, wie viel Mut diese Frau aufbringen
muss und auch die anderen, die dabei sind, 6ffentlich zu sagen, was ihnen
widerfahren ist und das hat mich sichtlich schockiert. Und ich habe mich
dann angefangen nur noch nichtelang/ Obwohl mir viele gesagt haben:
,Glaube nicht alles, was im Internet steht und das ist so viel Schmutz und
die kochen da ihre Wasche‘. Und ich habe aber nicht aufgehort und habe
mich einfach informiert. Und da kam so viel zusammen, dass ich mir ge-
sagt habe, ob ich die letzten zehn Jahre eigentlich in irgendeiner Parallel-
welt gelebt habe, weil so viele gesagt haben: ,Das wusstest du alles nicht?*
Und ich weif$ nicht, warum, in der Gruppe bei Rigpa ist das ein absolu-
tes No-Go und wenn man es anspricht, das konntest du vielleicht noch
sagen, dann greifen die typischen Mechanismen, die auch greifen, wenn
Missbrauch vertuscht wird. Das sind bestimmte Prinzipien, das sind ganz
klare Reaktionen und die sind/ die werden da alle abgespult. Also auch
als offentliche Statements und ich kann das alles nicht mehr glauben. Und
ich kann auch einfach nicht mehr akzeptieren, dass es heifdt, ein Bodhi-
sattva verteidigt sich nicht. Das ist eine Begriindung, dass Rinpoche keine
Stellung dazu nimmt. Dann ist eine andere Begriindung, dass wir einfach

335

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

nicht wissen, was verriickte Weisheit bedeutet, Crazy Wisdom, was sehr
gerne in Dzogchen eingesetzt wird, um auf ungewohnliche Weise die Kon-
zepte der Schiiler zu zerstoren, um ihr Ego zu zerstoren und Erleuchtung,
das ist grofSartig. Aber fir mich ist zum Schluss eigentlich immer dabei
geblieben, dass egal, was fiir ein grofSartiger Lehrer er ist, dass er Leichen
im Keller und ein gieriger, kleiner Sexlusterling ist. Das sage ich einfach
von Mann zu Mann. Ich sage nicht, dass ich da besser bin. Das behaupte
ich iiberhaupt nicht. Aber ich bin auch nicht der Lehrer, der so viel Ver-
antwortung tibernimmt. Und ich sage mir, dass das ganz viel schlechtes
Karma auslost. Und ich habe angefangen, die eigenen Belehrungen, die
Rinpoche uns gibt, auch darauf nochmal abzuklopfen. Und eine Sache,
die/ Der Padmasambhava und der Guru Rinpoche, zweiter Buddha, der
den Buddhismus nach Tibet gebracht hat, da muss man vielleicht auch
sagen, dass Sogyal Rinpoche seine engsten Schiiler auch sagen lisst, dass
er die Verkorperung von Padmasambhava fiir die heutige Zeit ist. Das ist
ein grofSer Anspruch und so sehen wir ihn auch oder haben wir ihn ge-
sehen. Und so praktiziert man auch auf ihn, kann man praktizieren im
Guru-Yoga. Und der Guru Rinpoche sagte ganz klar, das lehrt Rinpoche
ja auch, dieser Ausspruch: ,Obwohl meine Sicht so hoch wie der Himmel
ist‘, was eben bedeutet, stindig den (Dhammakaya) zu verkorpern und
immer zu erkennen, ,ist meine Achtung vor Karma und schlechten Hand-
lungen so fein wie Mehlstaub‘. Das heifst, kein heiliges, verwirklichtes
Wesen ist frei davon, darauf zu achten, was fiir Handlungen er tut. Und
diese Handlungen, die ja anscheinend passiert sein miissen, die hat er zu
verantworten. Und die machen bei mir, dass ich ihn einfach nicht mehr,
egal, wie viel Mihe ich mir gebe, als verwirklichtes Wesen sehen kann.

Der Bruch mit Sogyal Rinpoche und Rigpa vollzieht sich bei Herrn Klem-
mer in mehreren Schiiben. Zum ersten Mal erfahrt er im Jahre 1999 davon,
dass Sogyal Rinpoche in den Vereinigten Staaten von Amerika wegen Miss-
brauch, Ubergriffen und Beleidigungen verklagt worden sei. Der gerichtli-
che Prozess sei damals im Modus eines Vergleichs und gegen eine Geldzah-
lung eingestellt worden.?”? Zwar habe sich Herr Klemmer zum damaligen
Zeitpunkt bereits gefragt, wer die kursierenden Betrdge ,,von 10 oder 40
Millionen Mark“ bezahlen wiirde, er wurde aber durch die Erklarung der
Didaktik des crazy wisdom, die auf durchaus transgressive Methoden zu-
ruckgreift, beruhigt. Dabei wurde die Beobachtung des Missbrauchs als
Missverstehen der vermeintlichen Segnung gerahmt, als Unverstandnis der
beteiligten Westlerin: ,,Und das fand ich lustig. Haben gesagt: Ja, klar,
man, ihr Idioten. Da denkt doch die blode Kuh da in Amerika wahrschein-
lich, das wire geschlagen gewesen, dabei hat er nur den Segen gegeben.“
Bereits hier lasst sich die prekire Lagerung erkennen, die dadurch ent-
steht, dass die Handlungen Sogyal Rinpoches auf mindestens zweierlei
Weise gelesen werden konnen: Die Taten, die als Missbrauch vor Gericht
gelangen, werden aus der Warte religios formatierter Kommunikationen

273 Vergleiche hierzu die Quellensammlung in Dapsance (2014).

336

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FORMEN UND FUNKTIONEN VON LEHRER-SCHULER-BEZIEHUNGEN

als Segen gerahmt. Fiir einen externen Beobachter, der sich sein Bild der
Geschehnisse nur aus der Ferne machen kann, wird das Einrasten in eine
der beiden moglichen Kontexturierungen zur Glaubensfrage.

Auf einer grundlegenden Ebene lassen sich die beobachtbaren Bezie-
hungen zwischen Sogyal Rinpoche und jungen Frauen zumindest fur die
minnlichen Teilnehmer in einem produktiven Sinne als Ubungsmaterial
heranziehen. In diesem Rahmen ,,gonnt“ man(n) Sogyal Rinpoche den
»Harem* und kann sich wie Herr Klemmer in der Einsicht in die eige-
nen Storgefiihle tiben (,,das ist mein Meister und ich gonne dem das al-
les. Ich bin so froh. Da kann ich wieder daran iiben*). Die Anwesenheit
von jungen Frauen auf der Buhne ist dartiber hinaus zunichst nichts Un-
gewohnliches fiir 6ffentliche Veranstaltungen in Rigpa:

»During teaching retreats in Rigpa centres, one can usually notice four
or five, rather pretty young women, sitting next to the throne, some-
times pouring Sogyal Rinpoche tea and disappearing behind the curtain
separating the shrine-room and the lama’s private apartments, and reap-
pearing later to bring food, drinks or papers. Their apparitions are nei-
ther commented on, nor even mentioned, although they do contribute
to the master’s theatrical show, emphasizing yet another image: that of
a feudal lord being served by servants and surrounded by a female en-
tourage.“ (Dapsance 2014, S. 14)

Die Anwesenheit und das Verhalten dieser Damen, der sogenannten Da-
kinis, wird im offentlichen Lehrkontext der Veranstaltungen jedoch nicht
thematisiert und somit auch nicht in den Rahmen der Herstellung von Il-
lusion (im Sinne des crazy wisdom) gezogen. Wie Dapsance weiter aus-
fithrt, mussen die Damen und ihre Beziehung zu Sogyal den Zuschauern
im Publikum folglich real erscheinen: ,, Therefore they need to be inter-
preted by the audience as ,real’, that is to say as real female servants real-
ly serving a really powerful and authoritarian master.“ (Dapsance 2014,
S. 15). Wie auch Herr Klemmer anmerkt (,,Meinem Meister nur das Be-
ste“), wird die beobachtete Beziehung zwischen Sogyal Rinpoche und
den jungen Frauen als personliches Gliick und gutes Karma des Meisters
verstanden und damit vermeintlich objektiviert auf die Bithne gebracht.
Problematisch werden diese Beziehungen und vielmehr noch die kol-
portierten Missbrauchsvorwiirfe aber vor allem deshalb, weil sie nicht
thematisiert werden. Auch Herr Klemmer erfihrt eine Grenze der Aus-
kunftsfreudigkeit der Organisation (,,in der Gruppe bei Rigpa ist das ein
absolutes No-Go und wenn man es anspricht, das konntest du vielleicht
noch sagen, dann greifen die typischen Mechanismen, die auch greifen,
wenn Missbrauch vertuscht wird“). Ohne im Detail die von Herrn Klem-
mer proponierten ,Mechanismen® zu kennen, wird hier deutlich, dass
die Kommunikationsvermeidungskommunikationen in der Organisati-
on zwar funktional erscheinen, weil hier keine Aufklirung in dem Sinne

337

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

betrieben wird, dass eine eindeutige Klarung der Vorwiirfe produziert
wird. Im Gegenteil beginnt Herr Klemmer jedoch nun zunehmend, die Sei-
te der Vorwiirfe zu glauben. Indem er (wohlgemerkt aus der Retrospekti-
ve) sagt ,ich konnte das mir nicht mehr schon reden®, betont er nochmals
die bereits oben angemerkte Oszillation zwischen den beiden moglichen
Varianten Missbrauch/Segen, die sich zwangslaufig aus der Anwendung
der Didaktik im Modus von crazy wisdom ergibt. Wihrend etwa Wut-
ausbriiche, Geschrei oder Beleidigungen durchaus noch unter dem As-
pekt des crazy wisdom verbucht werden konnten, kommt es nun durch
die eigene Recherche des Sex-Skandals und vor allem durch die im Inter-
net verfugbaren Berichte aus der Erste-Person-Perspektive zum offenen
Bruch mit Rigpa.

Sowohl die angefiihrte Begriindung, ein Bodhisattva wiirde sich nicht
verteidigen, als auch der stete Verweis auf den qua crazy wisdom pro-
duzierten transzendenten Hintersinn machen einen offenen Diskurs un-
moglich. Sogyal Rinpoche wird hier mit Aspekten der Heiligkeit aus-
gestattet, die es immer schwieriger machen, ihn moralisch anzugreifen.
Zusitzlich kommt erschwerend hinzu, dass in Rigpa der Lama als er-
leuchtet und besonders mitfihlend prasentiert wird. Auf der Ebene der
semantischen Selbstbeschreibung ist es vor allem die Aufgabe des Lamas,
seinen Schiilern dabei zu helfen, ihre Illusionen zu durchschneiden und
zur Realitat vorzudringen: ,,Another kind of explanation may be given
to the apparent difficulties in delegitimizing Sogyal Rinpoche’s reputa-
tion. It has to do with the teaching methods used in his dharma cen-
tres, which aim at leading the students to the contemplation of ,reality*
beyond ,illusion® — said to bring enlightenment — induce the students to
view everything their teacher does or says as ,enlightened and compas-
sionate activity‘.“ (Dapsance 2014, S. 3)

An der Interviewpassage ist ferner interessant, dass fur Herrn Klemmer
der spirituelle Vertrauensbruch und der damit einhergehende Verlust der
religiosen Autoritit Sogyal Rinpoches nicht zu einer kompletten Abwer-
tung der Person des Lamas fuhrt. Herr Klemmer ist demgegentiber in der
Lage sehr wohl zwischen Sogyal Rinpoche als spiritueller Fihrung, die
sich das Problem der Heiligkeit aufgeladen hat (respektive aufgeladen be-
kommen hat), und Sogyal Rinpoche als Mensch zu unterscheiden. Wih-
rend fir Herrn Klemmer die Seite der spirituellen Glaubwiirdigkeit, die
fur eine tantrische Praxis unumganglich ist, verloren gegangen ist, kann
er Sogyal Rinpoche ,,von Mann zu Mann“ weiterhin verstehen. Er kann
in Sogyal Rinpoche weiterhin einen Menschen sehen, der wie alle ande-
ren auch mit menschlichen Schwichen zu kampfen hat. Die Schwierigkeit
hierbei ist jedoch, dass firr Herrn Klemmer die beobachtbaren menschli-
chen Schwichen nicht mit dem Bild eines spirituellen Fiithrers zusammen-
passen: ,,Das sage ich einfach von Mann zu Mann. Ich sage nicht, dass

338

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FORMEN UND FUNKTIONEN VON LEHRER-SCHULER-BEZIEHUNGEN

ich da besser bin. Das behaupte ich tiberhaupt nicht. Aber ich bin auch
nicht der Lehrer, der so viel Verantwortung tibernimmt.“

In der Praxis des Schulungsweges von Rigpa scheint es keine Mog-
lichkeiten zu geben, die Spannungen in der problematischen Differenz
von Realitdt und Illusion aufzuheben. Sogyal Rinpoches Umgang mit
den jungen Frauen und ihre Beziehung wird aus den fiir Rigpa tiblichen
Sprachspielen und Rahmungen exkludiert. Es wird entweder gar nicht
erst thematisiert und wenn doch, dann (fatalerweise) mit der Betonung
der realen Realitit. Erst durch diesen Bruch mit der tiblichen Art und
Weise des Verweisens auf eine dahinter liegende Sinnebene der Transzen-
denz entsteht der Eindruck, hier betrogen zu werden:

»Had they been openly put on stage and discussed within Rigpa’s lin-
guistic frameworks, these relationships would have had a clear status:
,appearances hiding a transcendent truth‘, a paradoxical expression of
,Rinpoche’s love and compassion‘, a pedagogical tool. But in the ab-
sence of such ritualization, their nature is not clear, neither for the wom-
en, nor for those who happen to learn about their existence. According
to Rigpa’s ideological and ritual rules, they are not ,teachings* but ,re-
ality as it seems at first sight: female students acting as domestic and
sexual servants.“ (Dapsance 2014, S. 17)

Fur die allgemeinere Analyse von Lehrer-Schiiler-Beziehungen ldsst sich
somit festhalten, dass in diesem Fall vor allem die Vermischung von
Kommunikation und Realitit im tantrischen Lehrkontext problematisch
ist. Denn anhand der nicht thematisierten Handlungen des Lamas mit
den jungen Frauen lasst sich nicht mehr ohne weiteres zwischen Realitit
und Illusion trennen. Fir die Schiiler ergibt sich hierdurch eine existen-
zielle Konfusion, die sie nicht mehr ohne weiteres aus sich selbst heraus
auflosen konnen. Das Problematische ist dabei vor allem, dass wih-
rend der o6ffentlichen Veranstaltungen, aber auch in privaten Belehrun-
gen stets kommunikativ ein Ritualkontext aufgebaut wird, der indiziert,
dass in diesem Moment eine Illusion gesehen wird, um dies wiederum
von einem nicht-didaktischen Kontext zu unterscheiden. Dies bedeutet
einerseits, dass der Lehrer (Lama) nur dann als produktives Ubungsob-
jekt fungiert, wenn er kommunikativ entsprechend indiziert wird. Ande-
rerseits bedeutet das aber auch, dass dieser spezifische Kontext mit allen
Mitteln der Kunst (Gruppendynamik, Rhetorik, rituelle Stabilisierung)
aufrechterhalten werden muss, um wirksam sein zu konnen.

Hierdurch erklart sich auch nochmals das rigorose Schweigen in Bezug
auf eine eindeutige Klarung des Sachverhalts. Auf diese Weise lasst sich
der Kontexturwechsel bzw. die ,,Zwielichtigkeit im Verhaltnis dessen,
was ist, aufrechterhalten — was wiederum im spirituellen Erleben produk-
tiv genutzt werden kann. Diese Sache ist jedoch paradox: ,,it is precise-
ly because he deceives you that he is in fact undeceiving you“ (Dapsance

339

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

2014, S. 13, Hervorhebung im Original). Und weil sie paradox ist, muss
sie geschiitzt werden, was wiederum nur durch die Stabilisierung von ver-
mittelnden Kontexturen — also nur durch Kommunikation moglich ist.

In diesem Sinne gilt: Nicht der Einsatz der Mittel im Modus verriickter
Weisheit (crazy wisdom) ist das Problem, sondern die Verwechslung von
Kommunikation und Realitat. Indem der Lama nicht nur auf der Vorder-
bithne, also auf institutioneller Seite agiert, sondern auf der Hinterbiih-
ne die Spharen zwischen Realitdat und didaktischer Illusion verwischt, die
Hinterbiihne also nicht zur Vorderbiihne werden lisst, implodiert das Ar-
rangement. Genau hierin besteht der Betrug, den etwa (ehemalige) Schii-
ler wie Herr Klemmer empfinden, namlich Transzendenz mit Immanenz
zu verwechseln (die Madchen wissen entsprechend nicht mehr, ob sie eine
sexuelle Affire leben oder eine spirituelle Einweihung bekommen und
es gibt keine Dritten, die hier kommunikativ weiterhelfen konnen). Das
Schweigen ist also in der Tat das eigentlich Fatale.

Fest steht auch, dass die hieraus entstehende existenzielle Konfusion
der Schiiler ein Dilemma fiir den Schulungsweg ist. Denn die Konfusion
in der Erfahrungswelt der Praktizierenden bedeutet fiir sie ein innerliches
Chaos und den Vertrauensverlust zum Lehrer (und hiermit einhergehend
auch zu sich selbst), woraufhin sie in Hinblick auf die angewandte Di-
daktik nicht mehr ohne weiteres zwischen Segen und Fluch unterschei-
den konnen. Herr Klemmer und seine Frau zumindest erleiden hierdurch
den Verlust, Sogyal Rinpoche nicht mehr als ,,verwirklichtes Wesen“ se-
hen zu konnen, wodurch ihnen auch die eigene buddhistische Praxis ge-
nommen wird, die gerade im tantrischen Kontext sehr eng mit der Ver-
bindung zu einem Lehrer verkntipft ist.?”*

Auf der einen Ebene ist und bleibt Sogyal demnach ein spiritueller
Meister, der mit ungewohnlichen Mitteln dazu beitragen kann, die Kon-
zepte der Egos seiner Schiiler zu durchbrechen, aber auf der anderen
Ebene ist er auch ein sexlusterner Betruiger. Beide Perspektiven schliefsen
sich nicht aus, wenn man den Lehrer als heilig erklarten Menschen be-
trachtet. Erst durch die Zurechnung von absoluter Heiligkeit ergibt sich
die Problemlage, dass die beobachtbaren menschlichen Schwichen nicht
mit einem Idealbild (etwa der ,,Verkorperung von Padmasambhava fiir

274 Soberichten uns Herr und Frau Klemmer, dass sie seit dem Bruch mit Rigpa bislang
noch keine alternative buddhistische Gruppe gefunden haben. Sowohl die Ent-
tiuschung als auch die in jahrelanger Praxis eingeiibten Konzepte, die auf Rigpa
und Sogyal Rinpoche beruhen, lassen noch keine eigene und losgeldste Praxis zu.
Herr Klemmer: ,,Ein einfaches Ngondro beinhaltet immer als Abschluss das Gu-
ru-Yoga. Da ist Vajrasattva drin. Das sind immer die Praktiken, wo man zum
Schluss sich mit der Gottheit oder dem Lama vereinigt und darin auch ruht
und alles auflost. Und ich habe das immer mit Sogyal Rinpoche gemacht. Das
ging definitiv nicht mehr. Ich merkte aber auch, ich konnte da keinen anderen
mehr hinsetzen. Also das war irgendwie, weil, der Geist fing sofort an. Also
dieses sich 6ffnen und hingeben, das war nicht mehr moglich.«

340

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FORMEN UND FUNKTIONEN VON LEHRER-SCHULER-BEZIEHUNGEN

die heutige Zeit“) zusammenkommen. Gleichwohl kann aber gerade der
ebenfalls mit menschlichen Schwichen beladene Lehrer als Ubungsob-
jekt fur die eigenen Problemlagen der Schiiler herangezogen werden. Auf
diese Weise kann in durchaus sehr produktiver Weise Unvollkommen-
heit mit Unvollkommenheit beantwortet werden. Auch Herr Klemmer
scheint noch immer zwischen beiden Sichtweisen zu oszillieren:

Herr Klemmer: Und das ist das Verriickte und das macht Sogyal Rinpo-
che von den Belehrungen her. Aber sein Verhalten steht dem absolut ent-
gegen. Also er denkt wirklich/ Das finde ich manchmal wirklich fast ge-
spalten, also finde ich sehr interessant, dass sowas geht. Und er ist ein
furchtbar charismatischer, einnehmender Mensch, der reden kann. Der
kann jonglieren mit Menschen, wirklich. Die Fahigkeit hat er. Er ist also
eine unglaubliche Personlichkeit, was ihm meiner Meinung nach nicht die
Erlaubnis gibt, das auch auf junge Midchen anzuwenden, die vielleicht
ins Dharma kommen, um ihr Leid zu transzendieren oder ihre Sehnsucht
oder sonst was und eigentlich ein Stiick weit diesem Menschen tiberhaupt
nicht gewachsen sind, also in keinster Weise. Das ist/ Es ist keiner auf den
Retreats, wirklich keiner. Ich habe das einmal erlebt, ein einziges Mal, es
waren 1000 Leute in Mannheim und am zweiten oder dritten Tag ist einer
aufgestanden direkt neben mir und hat gesagt, da war Rinpoche draufSen,
hat gesagt, dass er noch nie in seinem Leben einen Lama erlebt hat, der so
eine neurotische Veranstaltung hier liefert und er kann das einfach nicht
fassen: ,,Und ich kann euch allen nur sagen, ihr miisst euch um mich keine
Sorgen machen. Ich werde auch weiterhin dem Dharma folgen, aber das
hier ist nicht meins“ und dann ist der raus gegangen erhobenen Hauptes
und ich dachte: Respekt, Alter. Gleichzeitig dachte ich: Du arme Sau, du
weifSt nicht, was du tust. Du verstehst es nicht. Du verstehst nicht, was fur
einen verwirklichten Meister du hier hast. Und Rinpoche ist, glaube ich,
meiner Meinung nach beides. Ich weif$ es nicht, aber ich finde das nicht
in Ordnung. Also/

Wenn man diese strukturellen Probleme in den Blick nimmt, die sich aus
der Vermischung von Hinterbiihne und Vorderbiihne bzw. der Kontex-
turen Lehrkontext und Privatleben ergeben, dann diirfte das Ehepaar
Klemmer kein Einzelfall sein, sondern eher symptomatisch fiir den stets
prekdren Einsatz der Lehrmittel vor dem Horizont von crazy wisdom.
Um diesen Befund zu stiitzen, sei ein Ausschnitt aus dem Interview mit
Herrn Calabrese eingebracht, einem weiteren Befragten, bei dem sich ein
homologer Ausstieg aus Rigpa vollzogen hat. Auch bei ihm findet genau
dann der Bruch mit Rigpa statt, als er bei einer 6ffentlichen Veranstal-
tung durch das Privatleben Sogyal Rinpoches irritiert wird:

Herr Calabrese: Und das war auf dem Retreat in Hannover und dann war
das so, dass der Sogyal Rinpoche mit so einem jungen Madchen dann
auch zusammen war und die Mutter war auch dabei. Also der hatte im-
mer wieder

Interviewer: Also der Sogyal selber jetzt?

341

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

Herr Calabrese: Jajaja, so Madels, durchaus dem Fleische zugeneigt. Und
dann war die Mutter da und dann/ Die war ungefihr das gleiche Alter wie
er und dann hat er in so einer Versammlung/ Er sitzt dann vorne, da hat
er so seinen Thron und die Leute sitzen alle unten auf dem Boden in so
einer groffen Halle [...] und dann sagte er zu ihr: Ach, immer wenn er sie
sieht, hat er immer das Gefiihl, er miisste Mami zu ihr sagen.

Interviewer: Zu der Mutter (langsam gesprochen)

Herr Calabrese: Zu der Mutter, weil sie die Mutter von seiner Freundin is,
ne. Und sie war aber fast sein Alter und ich fand das so ekelhaft (lachend).
Das war irgendwie so/ Da dachte ich, jetzt reicht‘s. Das war so der Punkt.
Ich fand diese Kombination zu dieser Frau, die ungefihr so alt war wie er/
Dann er zu ihrem/ Also wo ich dachte irgendwie/ Und ach, er wiirde sie am
liebsten mal in den Arm nehmen, ne und dann sollte sie auch nach vorne
kommen und er hat sie in den Arm genommen und ich fand das irgendwie
(stohnend). Da straubt sich bei mir alles. Ich fands (macht Gerdusch als
misste er sich ibergeben). Und dann bin ich gegangen. (lachend)

Der Sex-Skandal und die dazu im Internet auffindbaren Informationen
erschweren die Basisarbeit der Rigpa-Zentren insbesondere dadurch,
dass von Seiten der Organisation keine klare Stellungnahme hierzu be-
steht. Dies tiberrascht vor allem deshalb, weil die Institution eigentlich
kein Interesse an Konfusion und Unsicherheiten haben diirfte. Und fiir
den Lehrer bedeutet sein Schwiegen vor allem den Verlust spiritueller
bzw. religioser Autoritit. Fiir die konkrete Arbeit in den lokalen Zentren
heifdt dies, dass die Mitarbeiter versuchen mussen, die verlorene Autori-
tat hier wieder aufzufangen. Insbesondere wenn neue Leute in die Zen-
tren kommen und zum ersten Mal auf diese Anschuldigungen treffen,
haben die Zentrumsleiter teils grofSe Schwierigkeiten zu entscheiden, wie
sie damit umgehen sollen. So berichtet uns eine Rigpa-Zentrumsleiterin
auf die Frage, wie man in der sangha und als einzelner Schiiler mit den
Anschuldigungen und Vorwiirfen umgehen konne:

Frau Béder: Nee, also es sind Leute auch gegangen. [...] Es ist auch sehr
schwierig, irgendwie dazu Stellung zu nehmen, jetzt wenn neue Leute
kommen, ohne in so eine Verteidigungsposition/ oder man kann auch
schlecht sagen, das ist alles nicht wahr, ne. Er hat Beziehungen zu Frauen.
Er ist manchmal vehement, usw. Aber, mhm. Ja. Ist ein schwieriger Punkt.

Interviewer: Ist ein schwieriger Punkt. Ja. Das heifSt, wenn/ was du jetzt
gerade mit Anfangern/ Also, klar, wahrscheinlich gucken die auch erst mal
im Internet, was ist das, was machen die?

Frau Boder: Ja, oder es kommen manchmal neue Leute und haben noch
nicht im Internet geguckt und plotzlich kommen sie und sind vollkommen
aufler sich. Und wenn sie natiirlich Rinpoche nie begegnet sind oder nicht
diese Erfahrungen haben, dann ist man natiirlich/ alle haben ja Angst da-
vor, ne, betrogen zu werden, ja. Weil die Sache ist ja auch die, Frauen oder
viele Menschen, die dann Zuflucht zu einem spirituellen Meister nehmen,

342

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FORMEN UND FUNKTIONEN VON LEHRER-SCHULER-BEZIEHUNGEN

haben dann eventuell auch bestimmte Vorstellungen, wie das laufen muss.
Und, ja, sind dann eben ganz enttduscht, ja, oder wenn dann nur ein An-
schein ist, dass da irgendwas nicht stimmen konnte, dann ist das im spi-
rituellen Bereich schon sehr gravierend.

Interviewer: Mhm. Klar, ist sofort ein krit/ also ein kritischer Knackpunkt.

Frau Boder: Das ist sehr gravierend, ja, weil man sein ganzes Vertrauen/
Man denkt ja, endlich habe ich jemanden, dem ich mein ganzes Vertrau-
en schenken kann. Nur wenn das eigene Ver/ Ich sehe es mehr eben das
eigene Vertrauen, nicht dass er das Vertrauen von irgendjemandem bricht.
Weil das habe ich wirklich nie erlebt, ne. Mhm. Ja. (4) Schwierig.

Die grofle Schwierigkeit im Umgang mit den Skandalen und Vorwiir-
fen besteht fir die Schiiler und Organisatoren also vor allem darin, dass
man sie nicht offen angehen kann. Bislang hat Rigpa keine Alternative
gefunden, wie in einer produktiveren Weise hiermit umgegangen wer-
den kann. Daher hat man als Schiiler oder Organisator weiterhin die Si-
tuation auszuhalten, dass die Skandale in der Welt sind, man sie aber
nicht besprechen darf und kann. Es gibt keine 6ffentliche Reflexion dar-
uber. Ganz im Gegensatz etwa zu Lama Ole Nydahl, der sich ahnlichen
Vorwiirfen ausgesetzt sah, aber einen offensiven Umgang hiermit pfleg-
te. Mit dem Gestus der Hippie-Bewegung hat sich Ole Nydahl in ho-
mologen Fragen niemals als unfehlbarer oder dem Fleische abgeneigter
Mensch prasentieren wollen. Sogyal Rinpoche hingegen ruht fir seine
Anhinger in der Natur des Geistes und ist damit gewissermafSen unfehl-
bar. Da die Heiligkeit der Person Sogyal Rinpoche als Markenzeichen fiir
Rigpa mittlerweile zu bedeutsam geworden ist, kann man ihm das Schei-
tern nicht mehr als Person zurechnen. Daher wird versucht, mit allen zur
Verfiigung stehenden Mitteln dartiber zu schweigen.?”

Fatalerweise erschwert hier also insbesondere der Aspekt der Zu-
schreibung von Heiligkeit den Schilern den Prozess der Aufarbeitung
und Vermittlung der dargebotenen Kontexturen Realitit und Illusion.
Indem daran festgehalten wird, dass Sogyal Rinpoche als Erleuchteter
heilig ist, muss sein Verhalten ebenfalls als heilig angenommen und die
davon abweichenden Facetten entsprechend verdunkelt werden. Mit den
Worten Luhmanns lasst sich die hiermit verbundene kommunikative Dy-
namik verdeutlichen: ,,Das Heilige wird als Geheimnis, also als Verbot
oder als Unmoglichkeit einer die Sache bestimmenden Kommunikation
dargestellt. Und das neugierige Nachfragen (curiositas) wird untersagt
oder entmutigt mit der Auskunft, man wiirde nur triviale Ergebnisse er-
zielen, die erkennen lassen, dafd man am Wesentlichen vorbeigegriffen
habe.“ (Luhmann 2000, S. 81)

275 Auch der gerichtliche Vergleich verbleibt im Bereich des nicht aufgelosten
Zweideutigen, denn ein Vergleich ist keine explizite Rechtsprechung, die zu-
mindest im rechtlichen Sinne eine Eindeutigkeit herstellen wiirde. Auch der
Vergleich reproduziert das (Ver-)Schweigen.

343

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

Als soziologische Beobachter konnen wir abschliefSend feststellen,
dass die tiberhohende Zuschreibung von Heiligkeit oder anderer beson-
derer Fihigkeiten zu einer teils hohen Gruppenkohision fithren kann,
die durchaus auch freiwillige Loyalitdt produziert. Man darf aber nicht
aus den Augen verlieren, dass abweichende Stimmen und Mindermei-
nungen in einer auf entsprechenden Autorititen basierenden Instituti-
on nur noch schwer zu Wort kommen koénnen. Hierzu passend liefSe
sich nochmals die zu Beginn des Kapitels aufgeworfene Frage nach der
Kontinuitdt von Schulungswegen nach dem Tode ihrer Griinder aufwer-
fen. Welchen organisationalen Umgang mit der Nachfolgefrage finden
die einzelnen Institutionen? Welche Rolle spielt ein autoritarer Grinder,
der auf Asymmetrie setzt im Vergleich zu Griindern, die auf flache Hier-
archien setzen? Gelingt es den einzelnen Schulen, sich vom Lehrer und
Griinder abzuldsen und eine langfristige Autonomie aufzubauen, die
tberpersonal funktioniert und damit gerade im Distanzgewinn gegen-
iiber einem konkreten (und als Mensch immer fehlbaren) Meister der
Transmission der Lehre gerecht werden kann??7

o Triffst du Buddha auf dem Weg, so téte ibn!*
— Lebrer und Schiiler auf Augenhéhbe

Wie aber gelingt eine heilsame und produktive Loslésung vom Lehrer,
ohne dass man den Kontakt ganzlich abbrechen miisste? Wenn man an
andere Schulungssituationen wie die allgemeinbildende Schule oder eine
universitdre Ausbildung denkt, finden sich zumeist klare Formen des zer-
tifizierten Abschlusses, die mit dem Verlassen der Schulungsinstitution
einhergehen. Als Abiturient und Hochschulabsolvent hat man in der Re-
gel nach dem Erreichen des Qualifikationszieles nichts mehr mit seinen
(Hochschul-)Lehrern zu tun. Die Zertifizierung erfolgt durch den Lehrer,
untermauert also nochmals in einem letzten Akt die Asymmetrie in der
Beziehung, der es durch das Verlassen der Institution nicht mehr ermog-
licht wird, sich in der gewohnten Form zu reproduzieren.

Die spirituelle Praxis auf den unterschiedlichen buddhistischen Pfaden
bietet demgegeniiber ganz verschiedene Formen des Umgangs mit Emanzi-
pation bzw. Befreiung vom Lehrer an. Eine prominente Formulierung aus
dem Zen-Buddhismus, die genau auf diese Herausforderung anspielt, lau-
tet: ,, Triffst du Buddha auf dem Weg, so tote ihn!“ Das Zitat versucht mit
recht drastischen Worten darauf hinzuweisen, dass sich nur der Schiiler

276 Die modernen Moglichkeiten der digitalen Konservierung von Lehrreden ei-
nes Griinders bzw. Meisters diirfte diesen Prozessen sowohl erleichternd wie
erschwerend entgegenkommen. Auf der einen Seite fordern Tonbander und
Videos die Produktion einer ,,orthodoxen Lesart, andererseits erschweren sie
gerade dadurch die Autonomie nachriickender Lehrer. In Folge kann auch eine
(nochmals) gesteigerte Uberhohung des verstorbenen Lehrers entstehen.

344

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FORMEN UND FUNKTIONEN VON LEHRER-SCHULER-BEZIEHUNGEN

selbst von seinen Konzepten und seiner Ich-Bezogenheit befreien kann,
weshalb keine anderen Personen, Lehrer oder gar der Buddha selbst ein-
springen konnen. Im Sinne der hier untersuchten Lehrer-Schiiler-Bezie-
hungen stellt dies jedoch bestimmte Anforderungen an die Struktur der
Beziehung selbst, die ja — wie zuvor aufgezeigt — prinzipiell zunachst stets
auf Autoritdt, Hierarchie und Asymmetrie von Erfahrung beruht.

Die in Kapitel III.2 dargestellten Reflexionen Frau Roths zur Demii-
tigung durch Zen-Meister Markwart entsprechen in gewisser Weise der
Form der Mondo- bzw. Koan- Erziahlungen in der Tradition des Rinzai.
In diesen Prizedenzfillen kommt es meist im Rahmen eines Einzelge-
sprachs zwischen Lehrer und Schiiler(in) — also durch Sprache vermit-
telt — zu einem Befreiungserlebnis (satori). Auch wenn es Frau Roth in
dem entsprechenden Moment vielleicht nicht unmittelbar klar war, so
erscheint ihr die Demiitigung und das Brachiale von Meister Markwart
in der Riickschau als ein ,,wahnsinniges Erlebnis“, wihrend dem ihr
»ldstiges Selbstbild“ zerstort wurde. Im Prinzip ist diese Erzdhlung tiber
das ,,Markwart-Erlebnis“ ein Bericht dariiber, wie Worte (und zwar be-
stimmte Worte, namlich eine Demiitigung) aus einem bestimmten Mund
(einem autoritativ ausgestatteten Mund) zu Empfindungen und Reflexi-
on und damit zu Erfahrung und Einsicht fithren kénnen. Mit der Erzih-
lung Frau Roths und ihrer unter soteriologischen Gesichtspunkten er-
folgreichen Demiitigung wird die Rinzai-Erzdhlung selbst reproduziert,
der zufolge satori durch Mondo oder Koan evoziert werden kann.

Gleichzeitig wird dadurch deutlich, dass die Rolle des Lehrers die ei-
gentumliche Form hat, dass der Lehrer irgendwann kein Lehrer mehr
sein darf, um ein guter Lehrer zu sein. Der Lehrer fungiert vielmehr als
die Wittgensteinsche Leiter, die man wegwerfen kann, nachdem man sie
einmal hochgestiegen ist. Der Lehrer ist fur den Schiiler somit vor al-
lem Reibungs- und Kristallisationspunkt, der der selbstindigen und — so
die herausfordernde Aufgabe — authentischen Findung des Nicht-Selbst
dient. Der Lehrer muss dabei helfen, sich selbst fiir den Schiiler zu ver-
nichten, indem er sich verzichtbar macht.

Die dabei als Ideal entstehende Emanzipation des Schiilers entspricht
dem bereits oben genannten, vor allem im Zen bekannten Ausspruch:
Triffst du Buddha auf deinem Weg, so téte ihn! Der mittlerweile auch
aufserhalb der buddhistischen Szene bekannte Ausspruch findet sich in
der Zen-Literatur unter anderem in der Sammlung des Mumonkan, wo
es um die Frage geht, ob ein Hund die Buddha-Natur besitzt oder nicht.
In einem Kommentar hierzu heifdt es: ,,Es wird sein, als hittest du das
grofSe Schwert des Generals Kan an dich gerissen. Triffst du den Bud-
dha, wirst du ihn toten. Begegnest du einem Patriarchen, wirst du ihn to-
ten“ (Yamada 20171, S. 30). Diese Aufforderung ist nattrlich ausschliefs-
lich metaphorisch zu verstehen. Als Schiiler soll man erkennen, ,,dass
auch so real und unantastbar erscheinende Phanomene wie der Buddha

345

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

als ein Konstrukt des eigenen Geistes angesehen und auf dem Weg zur
Erleuchtung zurtickgelassen, sprich ,getotet’, werden sollen® (Gerhard
2010).2”7 Mit diesem Ausspruch wird angezeigt, dass die Uberhéhung
des Buddha oder anderer Konzepte hinderlich fiir den eigenen Pfad der
Entwicklung ist. Und wenn sogar der Buddha selbst als Konzept aufge-
lost werden soll, dann gilt dies selbstverstandlich auch fiir den Lehrer.

Aus Perspektive der Schiiler bedarf es jedoch insbesondere zu Beginn
der Aufnahme einer buddhistischen Praxis eines kompetenten Lehrers,
um tberhaupt auf einen entsprechenden Pfad zu gelangen, der letztend-
lich zu einer Form von Befreiung fithren kann. Die Orientierung an der
Haltung des Lehrers sowie den Regeln und Riten, die er entsprechend
des spezifischen Schulungsweges vorgibt, ist fur die Schiiler unabding-
bar fur die Etablierung ihrer eigenen Praxis. Doch fur die Etablierung
einer eigenen Praxis bedarf es wiederum der Loslosung und Emanzipa-
tion vom Lehrer. Die buddhistische Didaktik weifs in der Regel um diese
Herausforderung, weshalb sich auch die zuvor angesprochenen, teilwei-
se brachialen Methoden finden lassen, die auf die Annihilation individu-
eller Konzepte zielen. Als Schiler gilt es gewissermafSen, sich mit Hilfe
des Lehrers vom Lehrer loszulosen, um — wie es heifSt — einen Blick auf
das wahre Selbst zu erlangen. Als Schiiler benotigt man den Lehrer, um
sich letztendlich seiner entledigen zu kénnen.

Aber auch die Lehrer stehen vor einer dhnlichen Aufgabe, wenn sie
sich ebenfalls als Ubende betrachten — was insbesondere im Zen gefor-
dert wird. Dann namlich stofSen sie auf die Herausforderung, ihr eigenes
Konzept des Lehrer-Seins zu reflektieren. Hier wird klar, dass jede soziale
Rolle in einer Dyade prekar fundamentiert ist, dass also auch die Rol-
le des Lehrers nicht (nur) aus sich selbst heraus entsteht, sondern (auch)
durch Zuschreibungen, Erwartungen und Anerkennungen anderer. Aus
soziologischer Perspektive ldsst sich nur mehr feststellen, dass sowohl
die Rolle der Schiler als auch die Rolle der Lehrer im Modus der Ko-
Produktion hergestellt werden.

Auch entsprechend des Ziels der westlichen buddhistischen Praxis zur
Einsicht in die Struktur des ,,bedingten Entstehens“ und eines ,,wahren
Selbst* zu gelangen, miisste die Beziehung zwischen Lehrer und Schii-
ler idealerweise als Ko-Produktion gesehen werden. Denn sowohl eine
starke Uberhohung des Lehrers, etwa als heiliger Mensch, als auch eine
Positionierung des Lehrers im Modus des primus inter pares verhindern
eine Beziehung auf Augenhohe; eine Beziehung also, die auf beiden Sei-
ten um die gegenseitige Abhingigkeit ihrer Positionierungen weifs. Die
ideale Beziehung zwischen Lehrer und Schiiler scheint somit eine Bezie-
hung zu sein, in der alle Beteiligten jeweils tiber die eigenen und frem-
den Besonderheiten und Grenzen weifS. Die ideale Beziehung von Lehrer

277 Vgl. auch Dumoulin (1975, S. 316f.) und fir die Psychotherapie Kopp (2006).

346

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FORMEN UND FUNKTIONEN VON LEHRER-SCHULER-BEZIEHUNGEN

und Schiiler fordert die Einsicht in die Struktur der Ko-Produktion, denn
nur auf diese Weise ldsst sich in Anlehnung an von Foerster eine Haltung
etablieren, die wechselseitig die Moglichkeiten des Anderen erhoht.?”8

Die hierarchische Beziehung von Lehrer und Schiiler bleibt in ihrer
Asymmetrie solange produktiv, wie sie ihre Komplementaritit ausnutzt.
Lehrer und Schiiler erginzen sich gegenseitig und wechselseitig in ihrer
gemeinsam hergestellten Beziehung. In Bezug auf ein gegenseitiges von-
einander Lernen berichtet uns Zen-Meister Sloterdijk davon, wie er auch
noch nach vielen Jahren der Lehrer-Schuler-Beziehung auf fast allen Ses-
shins von seinen Schulern lernt:

Herr Sloterdijk: Und wenn jemand bei mir zehn Jahre und/ und vorher wo-
anders oder so, aber, weif$ ich was, acht oder zehn Jahre bei mir gelernt hat
oder mit mir zusammen hier gearbeitet hat, (wenn ich) dann mal merke,
wie er/ dass dann wirklich so diese Hierarchiestufe hier dann wirklich auf-
gehoben ist. (atmet horbar ein) [...] und das/ da fingt der Lernprozess erst
richtig an, ne. Da wird es dann erst richtig spannend, ja. Also, das aller-
meiste, was ich gelernt habe, habe ich hier von den Schiilern gelernt, ne, so,
nicht, wo/ womit sie mich konfrontiert haben und womit ich/ wo ich dann
gucken musste, wie komme ich damit klar und wie kann ich mich auch di-
stanzieren und wo/ wie weit wirklich auch dann auf mehr einlassen und
(Rascheln im Hintergrund) oder nicht, ja, bis hin/ bis hin/ bei jedem Koan,
bei jedem Sesshin, Sieben-Tage-Sesshin sowieso, kriege ich mindestens zwei,
drei, vier Koan-Losungen zu bestimmten Koan von Schiilern geboten, wo
ich sage, (schnippst mit dem Finger) das ist ja noch besser als das, was ich
bisher hatte, ja, so, also/ (4)

Interviewer: Mhm. Also heifdt das, das Lernen, also in dem Moment mit den
Schiilern/ also das/ also Sie sind dann gleichzeitig Lernender auch, also und/

Herr Sloterdijk: Ja. Klar. Ja.

Gerade dann, wenn nach mehreren Jahren des gemeinsamen Praktizie-
rens die ,,Hierarchiestufe® zwischen ihm und dem Schiiler nicht mehr
vorhanden sei, konne sich ein ,,Lernprozess“ ereignen, der ,,dann erst
richtig spannend“ wird. Im Angesicht eines erfahrenen Schiilers, der die
»Hierarchiestufe“ hinter sich gebracht hat und damit in eine symmetri-
sche Beziehung zum Lehrer tritt, wird Herr Sloterdijk noch starker auf
sich selbst zuriickgeworfen. Die Haltung des ,,ewig Ubenden® Bodhisatt-
vas, die im Zen als Ideal verlangt wird, scheint hier zu ihrer praktischen
Vollendung zu gelangen.

Wenn der hier beschriebene Fall eintritt, dass ein Schiiler, der die
»Hierarchiestufe“ iberwunden und Einsicht in die Gleichrangigkeit al-
ler Wesen erlangt hat, auf den Meister trifft, dann stellt sich natiirlich die
Frage, wie diese beiden in symmetrischer Weise miteinander umgehen

278 Heinz von Foersters ,,ethischer Imperativ®, der sich aus seinen radikalkon-
struktivistischen Uberlegungen ergibt, lautet entsprechend: ,,Handle stets so,
dafs die Anzahl der Moglichkeiten wichst.“ (von Foerster 1994, S. 745)

347

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

konnen. Im Rahmen der praktischen Austibung — also etwa bei Ritu-
alen wie der Verbeugung voreinander oder des Betretens und Verlassens
von Raumlichkeiten — bietet der Zen im Prinzip keine Variante fur den
gleichrangigen Umgang zwischen Schiiler und Lehrer. Sobald Schiiler
und Lehrer aufeinandertreffen, wird das altbekannte Spiel von Lehrer
und Schiiler aufgefithrt. Und dies wird auch dann vollzogen, wenn man
voneinander weifd, dass man ebenbiirtig ist:

Herr Sloterdijk: Ja, ja, auch selbst/ selbst wenn so jemand noch/ der noch
zu mir kommt und auch Dokusan 16st oder Koan 16st oder irgendwas, das
wire dann kein Problem, nicht, weil/ weil/ weil es dann fiir den auch nicht
so ist, dass/ von der Autoritit kommt was von oben runter oder irgendwie
so was, ja, nicht, das/ Nee, nee, dann ist es unproblematisch. Aber solange
diese Hierarchie noch da ist, geht das eigentlich nicht, ja. Mhm. (Rduspern)

Die Austbung einer asymmetrisch formatierten Praxis scheint somit
auch bei gleichrangigen Partnern weiterhin produktive Einsichten zu er-
moglichen. Die Komplementaritdt der Rollen von Lehrer und Schiiler
bleibt also auch bei ebenbiirtigen Schiilern fruchtbar. Dartiber hinaus
muss etwa die Verbeugung voreinander nicht zwingend als Unterwer-
fung vor dem Anderen gedeutet werden,*” vor allem deshalb, weil insbe-
sondere im Zen immer wieder darauf hingewiesen wird, dass alle Form
Leere bedeute und Leere Form sei — dass also Leere eine Form gegeben
werden miisse, um tberhaupt bezeichenbar zu werden.

Eine solche Veranderung in der Beziehung, die sich als Verschiebung
von Asymmetrie zu Symmetrie ausdriickt, geschieht unabhingig von den
Intentionen der einzelnen Beteiligten. Wie uns Meister Sloterdijk berich-
tet, ist es nicht der Lehrer, der etwa qua Autoritat beschliefst, dass die Be-
ziehung ab dem gegebenen Moment auf Augenhohe steht. Schiler und
Lehrer mussen gemeinsam erkennen, dass sich die Beziehungsstruktur
zwischen ihnen geiandert hat:

Interviewer: Und wer bestimmt, dass es jetzt auf Augenhohe/ Ist das der
richtige Ausdruck?

Herr Sloterdijk: Ja, ja. Auf Augenhohe.

Interviewer: Das ist dann, dass man sich auf Augenhohe begegnet? Ich
nehme doch an, der Lehrer?

Herr Sloterdijk: Nein, das ist/ Nein. Wenn der Schiiler fiir sich selber das
Gefiihl hat, dass er nicht mehr/ Ja, dass er auf Augenhohe ist, ja dann
merke ich das. (unklar) Also da gibt’s kein Bestimmen. Das sptrt man.

Interviewer: Aber wenn jetzt jemand immer reingekommen ist und sich
verbeugt, dann kann der doch nicht plotzlich/ ich stelle mir das schwierig

279 Siehe hierzu vor allem die Uberlegungen Uedas: ,,Diese Verbeugung bedeu-
tet mehr als nur die sogenannte ,japanische Hoflichkeit¢. Es geht darum, sich
selbst vor dem Anderen zu ,Nichts zu machen, so tief zu Nichts, daf ,niemand*
mehr ,da ist‘, und zwar gegenseitig.“ (Ueda 1985, S. 140)

348

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FORMEN UND FUNKTIONEN VON LEHRER-SCHULER-BEZIEHUNGEN

vor zu sagen, jetzt kann mir der Lehrer nichts mehr sagen. Ich bin ihm
ebenbiirtig. Jetzt komme ich rein und verbeuge mich nicht mehr von heu-
te auf morgen.

Herr Sloterdijk: Das kann man machen. Das kann man machen. Dann
wiirde ich ihn anschnauzen und sagen, verbeuge dich. Weil, nach/ ich sage
mal, in aller Regel nach zwei Jahren, drei Jahren spatestens begreift jeder,
dass die Verbeugung, die er hier macht oder sie, iiberhaupt nichts mit mir
zu tun hat. Das ist keine Verbeugung vor mir. Sondern es wird zu einer
Verbeugung, die man einfach macht. Das ist ein Ritual. Macht man das.
Das hat mit mir iiberhaupt nichts zu tun. Also das ist keine Verbeugung
vor mir mehr. Das ist schon ein erster grofler Schritt eben zur/ um zur
Augenhohe zu kommen. Der zweite grofse Schritt ist, wenn man Koan-
Losungen sucht, dass man keine Angst mehr hat, sich zu blamieren. Wenn
man nichts weifS, wenn man was Falsches macht oder irgendwie so. Und
das dauert lang. Dauert lang. Dafur sitze ich hier auch wirklich, ich sage
mal, wie eine Autoritit. Und es dauert lang. Und es geht genau darum,
jetzt bleibe ich mal bei dem Bild wie der Vaterfigur, dass man/ es ist eben
nicht nur eine Ausbildung oder eine Ubung zwischen einer Person und
mir. Sondern es ist eine Ausbildung fiir die Person von ihrem erhéhten
Vaterbild wegzukommen. Davon wegzukommen. Und dann mit einem
solchen Selbstbewusstsein hierher zu kommen, sodass beide merken, wir
unterhalten uns eigentlich auf gleicher Ebene.

An dieser Interviewpassage wird in besonderer Weise deutlich, dass die
Beziehung nicht unabhingig von beiden Beteiligten zur Veranderung ge-
langen kann. Schiiler und Lehrer miissen sich beide auf eine verdnderte
Situation einstellen. Natiirlich konne sich der Schuler, wie Herr Sloter-
dijk ausfiihrt, provokativ oder probend einer Position auf Augenhohe na-
hern. In gewisser Weise ist das ,,Anschnauzen“ von Meister Sloterdijk der
erste Test, ob eine solche abweichende Haltung (etwa sich nicht zu ver-
beugen) noch an der Autoritit und iberhohten Kompetenz orientiert ist
oder gewissermafSen selbstgeniigsam ist. Aus der Perspektive einer gleich-
rangigen Beziehung wire die Verbeugung namlich keine Verbeugung vor
dem Meister oder seiner herausragenden Stellung als Mensch, sondern
ein leeres ,,Ritual®, das man einfach macht. Auch wenn das Ritual ei-
gentlich leer ist, dient es der Etablierung und Formung einer gemeinsa-
men Praxis. Ohne solche Rituale, die ihrer sozialen Funktion nach per
se als kommunikationsvermeidend gesehen werden konnen (s. ausfiihr-
licher Kap. II.4), wiirden sich die Beziehung und die Situation in volliger
Kontingenz verlieren kénnen. Also besteht die Losung darin, dass Mei-
ster Sloterdijk trotz allem nach wie vor ,,wie eine Autoritat® dasitzt. Ein
Verhalten im Modus des Als-ob ist als solches nicht unbedingt vom Ge-
gentiber erkennbar. Somit versteckt sich auch hier die prinzipiell erkenn-
bare ,wahre* Struktur zwischen Lehrer und Schiiler auf Augenhéhe, die
durch die Illusion und Erwartungen des Schiilers verdunkelt bleibt. Die
Formulierung des ,,wie eine Autoritat® ist damit direktes didaktisches

349

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

Mittel dafiir, dass irgendwann gelernt werden kann, dass es eigentlich
nicht darauf ankommt, sich im Dokusan zu blamieren oder nicht.

Wie Herr Sloterdijk weiter ausfiihrt, dient diese als-ob-Autoritdt somit
als Ubungsmaterial fiir den Schiiler, damit dieser schlieflich seine iiber-
hohenden Konzepte tiberkommen kann. Das Einnehmen der Rolle einer
» Vaterfigur® ist insofern wichtig, als sie in einem mehr oder weniger lan-
gen Prozess aufgelost bzw. vernichtet werden kann. Eine solche Didak-
tik ist nichts anderes als die durch den Spruch vom Toten des Buddha
auf dem eigenen Weg aufgezeigte Mahnung, von seinen tiberhohenden
Konzepten abzulassen. Fiir die Rolle des Lehrers ergibt sich dadurch je-
doch eine merkwirdig paradoxe Situation: Der Lehrer muss ein Lehrer
sein, damit er fiir den Schiiler irgendwann die Lehrerrolle verlieren kann.
Wenn das von beiden Partnern erkannt werde, so Sloterdijk, fange man
an, sich auf Augenhohe zu unterhalten.

Fiir den buddhistischen Befreiungsweg vom Leiden, der als eine Trans-
formation von Selbst- und Weltverhiltnis beschrieben werden kann, ist
die Lehrer-Schiiler-Beziehung somit stets ein besonderer Bestandteil.
Die Beziehung bietet den erforderlichen geschiitzten Raum, um neue
Perspektiven auf sich selbst und die Welt praktisch zu erproben. Der
Schutzraum wiederum entsteht dadurch, dass er explizit als Lehr- und
Lernprozess gerahmt wird, in dem nicht unbedingt und nicht jederzeit
Vollkommenheit herrschen muss. Dafiir niitzliche Strukturen sind die
Autoritat des Meisters und die hierarchische Asymmetrie zwischen den
Interaktionspartnern, denn diese Strukturen konnen jederzeit angelau-
fen werden, wenn die Situation es erfordert (gewissermafSen ein sozialer
default value). Gleichzeitig steht fiir den Schuler im Lernprozess mehr
oder weniger implizit das Ziel am Horizont, sich irgendwann vom Leh-
rer als Konzept loslosen zu konnen. Ob und wann dies geschieht, kann
sich nur ganz praktisch in einem performativen Vollzug der Haltung zu
sich selbst und der Welt zeigen.

Gerade weil im Zen sehr viel Augenmerk auf die kommunikativen
Prozesse gelegt wird, soll nun als Beispiel fiir eine derartige soziale Er-
probung symmetrischer Augenhohe ein Mondo herangezogen werden,
das sich als Spiel mit Kontexturverschiebungen ausdriickt. Das Mondo
zielt in seinem Modus der sprachlich verfassten Frage-Erwiderung so-
wohl in seinem Informationsgehalt als auch in seiner Beziehungsstruk-
tur auf Gleichrangigkeit ab, die sich als wechselseitiges Spiel mit Rah-
mungen und Kontexturen ausdriickt:

»Zwei Meister sitzen beisammen und trinken Tee.

Unvermittelt sagt Meister A: ,Das All ist in einer Tasse Tee restlos ge-
genwartig.*

Da stofdt Meister B die Tasse des A um und verschiittet den Tee. Dar-
aufhin fragt Meister B: ,Wo ist jetzt das All?

350

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FORMEN UND FUNKTIONEN VON LEHRER-SCHULER-BEZIEHUNGEN

Meister A antwortet einfach: ,Schade um den guten Tee.*

Darauf lachen beide.“ (Ueda 1985, S. 143)

Wenn wir uns das Mondo in seinen raffinierten Bezugnahmen der bei-
den Meister aufeinander etwas genauer anschauen, prasentiert die Er-
offnung des Mondo eine harmonische Situation, in der zwei Meister (also
Gleichrangige, die das ,,wahre Selbst“ geschaut haben) gemeinsam Tee
trinken. Die von einem Meister unvermittelt aufgestellte These, das All
sei in seiner Tasse Tee ,restlos gegenwartig®, ruft mit seinem appella-
tiven Gehalt zu einer Reaktion in der Form Affirmation/Negation auf.
Es ergibt sich daraufhin die erste interessante und tiberraschende Wen-
dung: Der andere Meister reagiert nicht in der erwartbaren Form, indem
er etwa eine Gegenthese aufstellt oder versucht zu korrigieren. Meister
B reagiert auf Meister A vielmehr mit einer totalen Negation — oder in
Gotthard Giinthers (1976) Worten: mit einer totalen differenzierten Re-
jektion. Meister B erkennt durchaus, dass er nun aufgefordert ist, ,,sich
zu zeigen“, also mit einer entsprechenden Reaktion im Modus der Leh-
re auf Meister A zu reagieren, andererseits aber die damit verbundene
Sicht zu halten, dass es hierauf nicht ankommt.

Durch die grob erscheinende Reaktion von Meister B wird die Ebene
der (scholastischen) Lehrdiskussion ganz im Sinne des Wortes schlagartig
verworfen. Als Resultat verschiebt sich die Kontextur des Lehrgesprachs
zu einem Ereignis, in dem Theoretisches in das Hier und Jetzt verfrach-
tet wird. Dementsprechend erwidert Meister B: ,,Wo ist jetzt das All?«.
Diese doppelte Provokation (das Verschiitten des Anschauungsmaterials
fiir die Thesenbildung von Meister A und die darauf folgende Frage) ruft
erneut zu einer Reaktion auf. Es stellt sich nun die Frage, ob Meister A
seiner Kontextur verhaftet bleibt und entsprechend erbost auf die Zersto-
rung seines Spiels reagiert. Doch weit gefehlt! Meister A beherrscht die
Ubung der Negation und Kontexturverschiebung ebenso gut.

Indem Meister A seinerseits nicht im erwarteten Sinne auf die Frage
von Meister B eingeht, sondern ginzlich auf die (man ist versucht zu sa-
gen: profane) Ebene des Hier und Jetzt wechselt, stellt sich wieder das
harmonische Verhiltnis von Symmetrie ein. Die Feststellung ,,Schade
um den guten Tee“ unterstreicht auf amusante Weise, dass Meister A
nicht an irgendwelchen Konzepten haften bleibt. Damit zeigt sich, dass
er seine Ich-Bezogenheit langst abgelegt hat, weshalb er nicht durch die
grobe Tat des Umstoflens und konternden Herausforderns verletzt wer-
den kann. Dartber hinaus zeigt sich hiermit auch bei Meister A — der
ja das Spiel zuerst begonnen hatte —, dass solch offen gestellte Fragen,
die auf Eindeutigkeit im Sinne einer ontologischen Aussage abzielen,
keinen Sinn machen. Die einzig ,richtige“ Reaktion auf derartige on-
tologisierende Diskurse scheint das Verwerfen der These selbst zu sein,
also ein Wechsel des Bezugsrahmens, der damit ganz en passant auf den

351

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

Beobachter zuriickverweist, der die These eroffnete. Durch seine Reak-
tion des Bedauerns (,,Schade...“) transformiert Meister A schlieSlich
das Ungewohnliche ins Gewohnliche einer unmittelbaren Gegenwart.

Erst das gemeinsame Lachen, das den Abschluss und die Konklusion
des Mondo bildet, 16st den Ernst der zu Beginn aufgeworfenen Frage auf.
Das gemeinsame Lachen iiber den Ernst, der in thesenartigen Fragestel-
lungen steckt und auf vermeintliche Eindeutigkeiten zielt, offenbart die
Absurditat eines solchen Unterfangens und unterstreicht die Unmoglich-
keit, auf kommunikativem Weg zu einem ,,Ur-Grund“ des Seins zu ge-
langen — denn auf nicht weniger zielte die eingangs gestellte These des
»Alls in der Tasse“ ab. Im gemeinsamen Lachen wird diese Frage zum
Verschwinden gebracht — und damit beantwortet.

Dem Mondo gelingt es, dem Leser (respektive: Schiiler) auf kompakte
Weise aufzuzeigen, dass alle Wertung und somit jeder einseitige Einstieg
in die Zweiseitenform jeder Kommunikation im Zen als Scheitern der
Wahrheit gelten muss. Mit Peter Fuchs gesprochen geht es hierbei um
das Ziel, ,,die immanente Erfahrung der primordialen Differenzlosigkeit,
das Erleben der Nichtzweiheit, den Direktkontakt mit dem Zweitlosen®
(Fuchs 1997, S. 51) aufzurufen. Durch das Mondo wird aber auch klar,
dass dies am besten gemeinsam gelingt und in einer nur gegenwirtig er-
fahrbaren Form zu stabilisieren ist. Im Ideal entsteht dabei eine Bezie-
hung zwischen Lehrer und Schiiler, die auf Gleichrangigkeit beruht und
in der beide Seiten um die Fragilitit jeder Situation wissen, also jederzeit
damit rechnen, dass das Gegeniiber die Situationsdeutung wieder ver-
wirft. Dabei ist auch klar, dass die Sicherheit, die in der Beziehung zum
Lehrer nach mehrjahrigem gemeinsamem Arbeiten entstehen kann, fiir
sich genommen zunichst nur punktuell ist. Denn der Kontakt zwischen
Lehrer und Schiiler im Schutzraum eines Dokusan dauert in der Regel
nicht langer als vier bis funf Minuten. Der Schiiler muss dann wieder in
die ,,gewohnliche“ Welt hinaus. Es stellt sich also immer noch die Fra-
ge, wie die Erfahrungen in der dyadischen Unterweisung in eine Haltung
miinden konnen, die Stabilitdt verspricht.

Jedenfalls erweist sich eine Lehrer-Schiiler-Beziehung immer dann als
produktiv, wenn es ihr gelingt, Fragilitit mit Fragilitit zu beantworten;
also wenn sie nicht auf vermeintliche Eindeutigkeiten verweist, sondern
den Zweifel an sich selbst und am Anderen als Hinweis dafiir nimmt,
die authentische menschliche Begegnung in den Vordergrund zu stellen
und jede Form iiberh6hender Rollenprojektionen zu vergessen. Hiermit
gelangen wir zum néchsten Kapitel.

352

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BEFREIUNG — EINFACH NUR MENSCH SEIN

I1I.6 Befreiung — einfach nur Mensch sein

Das soteriologische Ziel westlicher buddhistischer Praxis ist die umfas-
sende Transformation der Selbst- und Weltverhaltnisse der Praktizieren-
den. Landldufig wird die hiermit verbundene Einsicht oder Wandlung als
Erleuchtung (Pali: nibbana) bezeichnet. Die unterschiedlichen buddhisti-
schen Traditionen haben, wie bereits an verschiedener Stelle angedeutet,
hierfur ihre jeweils eigenen Begrifflichkeiten entwickelt.

Der Theravada-Buddhismus benennt den Stromeintritt (Pali: Sotapanna)
als erstes wirkliches Verstehen von nibbana, worauf noch drei weitere Sta-
dien folgen, die schliefslich in die Erlangung der vollkommenen Erleuch-
tung miinden (Pali: Arahant). Im Zen-Buddhismus wird von satori als der
tiefgreifenden Erkenntnis der eigenen Buddha-Natur bzw. von kensho als
weniger umfassenderem Erweckungserlebnis gesprochen. Im tibetischen
Buddhismus wird der Eintritt in den zehnstufigen Pfad der Boddhisatt-
vas (Sanskrit: Bhumi) erst mit der Einsicht in die wahre Natur der Leere
und dem hiermit verbundenen Verstehen der Lehre von der Unperson-
lichkeit moglich. Erst aus dieser Perspektive kann sich ein Praktizieren-
der als befreit erfahren.

Wie und in welcher Form wird das Thema nibbana und Erleuchtung nun
seitens der von uns befragten Praktizierenden behandelt? Es ist festzustel-
len, dass Erleuchtungserfahrungen im Selbstbericht eher selten vorkom-
men. Explizit berichten nur zwei Vipassana-Schiilerinnen davon, in eine
diesbeziigliche Erfahrungsqualitit eingetaucht zu sein, dariiber hinaus eine
Zen-Schillerin aus der Sat0-Schule sowie ein Zen-Meister aus der Rinzai-
Tradition, dem dieses Erlebnis zudem von seinem Lehrer offiziell als Er-
leuchtung bestitigt wurde. Unter den Interviews mit Praktizierenden des
tibetischen Buddhismus weisen aufSerdem zwei Erzahlungen auf eine be-
sondere transformatorische Qualitit bestimmter Schliisselerfahrungen hin.

Zunichst ist davon auszugehen, dass Menschen, die von entsprechen-
den Erfahrungen berichten, in der Tat etwas fir sie Bedeutsames erlebt
haben. Hierfur spricht unter anderem die sehr starke emotionale Inten-
sitit, in der von solchen Erlebnissen berichtet wird. Allerdings heifSt das
auch, dass diese Erlebnisse in Hinblick auf ihre phinomenalen Inhalte
und andere Begleitumstidnde nicht identisch und dementsprechend dies-
beziiglich nur bedingt vergleichbar sind.?%

Aus der dieser Studie zugrunde liegenden praxeologischen Perspektive
erscheint es nun muflig zu fragen, ob die betroffenen Akteure wirklich
Erleuchtung erfahren haben und ob sie auf phinomenaler Ebene Glei-
ches erlebt haben. Anstatt diese Berichte entweder naiv zu affirmieren

280 Siehe in diesem Sinne auch die Feststellung von Sharf (1995, S. 265f.), dass selbst
unter Meditationslehrern bzw. Meistern keinesfalls Einigkeit dartiber bestehe,
wie und woran man Erleuchtungserfahrungen iiberhaupt identifizieren kann.

353

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

oder zu negieren bzw. mit Verweis auf die Unzugdnglichkeit der Erste-
Person-Perspektive weitere Reflexionen abzulehnen, wihlen wir demge-
geniiber einen indirekten Weg, um uns dem Phanomen der Erleuchtung
anzundhern. Wir gehen zunichst im Sinne unserer methodologischen
Perspektive davon aus, dass fur unsere Fragestellung — und vermutlich
auch aus Perspektive der buddhistischen Praxiswege — weniger die spezi-
fischen Inhalte einer Erfahrung den entscheidenden Unterschied machen,
sondern vielmehr ihre relationale Qualitat und Bedeutung, also ihre Wir-
kung auf die (Neu-)Konfiguration der Selbst- und Weltverhaltnisse.

Im Sinne der kategorialen Differenz von Kommunikation und Psyche
(vgl. Kap. I1.6) nehmen wir dartiber hinaus an, dass es sich bei der Er-
leuchtung — so wie sie tibrigens auch in den kanonischen Schriften cha-
rakterisiert wird (vgl. Kap. I.3) — um eine Nicht-Erfahrung handelt, die
nicht erlebt werden, sondern streng genommen nur in der Kommunika-
tion vorkommen kann. Da aber Psyche und Kommunikation tber den
Prozess der Sinngenese miteinander verschrankt sind, hat die kommuni-
kative Zumutung eines sinnfreien Sinns auch Auswirkung auf den psychi-
schen Prozess. Im Extremfall kann es zu einer Ruptur kommen, welche
die Sinnfrage temporir zum Stoppen bringt. Je nach Tiefe der Erfahrung
erscheint die Welt und der Pfad im Riickblick als eine andere resp. ein
anderer. In Folge dessen kann es zu einer epistemischen Veranderung der
bisherigen Glaubens- oder Weltverstindnisse und vor allem auch des Sin-
nes des zuvor eingeschlagenen spirituellen Weges kommen. Aus der Re-
trospektive wirkt eine solche Nicht-Erfabrung in der Tat hochbedeutsam,
da sich durch sie der eigene Selbst- und Weltbezug verandert, was mit ent-
sprechenden emotional-kognitiven Lagerungen einhergeht, wie sie etwa
James fiir das mystische Erleben charakterisiert (vgl. Kap. IL.1).

Unter den drei ausfiihrlichen Fallbeschreibungen steht Britta Henschel
(Kap. I11.3) fur solch einen Transformationsprozess. Mit Tugendhat ldsst
sich ihr biografischer Prozess als ein Wandel von einer religiosen zu ei-
ner mystischen Orientierung verstehen (vgl. Kap. I1.2). In ihrer Kindheit
steht Religion im Sinne eines zugleich kindlichen wie auch in hoher In-
tensitit gelebten christlichen Glaubens im Vordergrund. In ihrer Jugend
entsteht vor allem durch wissenschaftlich informierte Orientierungen,
wie sie in der Schule vermittelt werden, Zweifel, der die andere Seite des
Glaubens markiert. Die Begegnung mit dem buddhistischen Schulungs-
weg ist zunichst durch die hierdurch aufgespannte Dynamik gepragt,
die sich durchaus als eine Fundamentierung des Gedankens ,,Religion
ist alles charakterisieren liefSe. Auf der einen Seite steht eine im hohen
Mafle empathische Bindung an religiose Gefuihle, auf der anderen Seite
der Keim des Zweifels, ob die angebotenen Lehren bzw. Praxen wirk-
lich zur Erlosung fithren. Eine Gegenbeobachtung im Sinne einer Beob-
achtung zweiter Ordnung, die den Sinn der ausgeiibten religiosen Praxis
vor dem Hintergrund anderer Alternativen fraglich werden lasst, bleibt

354

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BEFREIUNG — EINFACH NUR MENSCH SEIN

immer moglich. Frau Henschel scheint damit getrieben von einer starken
spirituellen Sehnsucht, die zugleich durch Zweifel wie auch durch ein
eher strenges, man ist fast geneigt zu sagen fundamentalistisches, Ver-
stindnis buddhistischer Regeln und Konzepte gerahmt wird. Im befrei-
enden cutting through — das zunidchst durch ein Lachen angesichts des
Unsinns, den sie vorher angestrebt hat, begleitet wird — dndert sich je-
doch ihre Orientierung dahingehend, dass sie ,erkennt®, dass alles auf
das Gleiche zurtickzufthren ist und nur durch verschiedene Munder wie-
dergegeben wird. Nach dieser Erkenntnis erscheint alles buddhagleich
als dharma (zuvor: alles ist Religion). Frau Henschel kann hiernach wei-
terhin ihre Meditation praktizieren, wobei es sich nun aber vor allem um
eine Technik handelt. Sie fuhlt keinen Drang mehr, fanatisch Dogmen
zu iibernehmen, noch besteht fiir sie im Hinblick auf die Bindung an die
spirituelle Gruppe oder den Lehrer Exklusivitiatszwang.

Der Sinn der Praxis —ja des Lebens — ist fiir sie ein anderer geworden.
Gleich dem re-entry der Form in die Form (Spencer-Brown 2005) findet
sich nach Frau Henschels Orientierungswechsel ein Arrangement ihrer
Selbst- und Weltverhiltnisse ein, in dem Zweifel keine Rolle mehr spielt,
weil unter dem Blickwinkel der neu gewonnenen Sicht Dogmen und spi-
rituelle Ziele keine dominante Bedeutung mehr haben.

Der Fall Frau Henschels ist nicht nur wegen seiner biografischen As-
pekte hochst spannend, sondern aus einer dramaturgischen Perspektive
auch wegen seines spezifischen Modus der Erzidhlung. Denn dieser ist
fast Uber das gesamte Interview hinweg geprdgt von einer ungewohn-
lich engen Kopplung von Information und Mitteilung. Frau Henschel
ist wahrend der Narration vergangener Geschehnisse jeweils sehr ,,nah
dran®, sie lost sich nur selten von der Ebene des Erziahlten ab. Dies do-
kumentiert sich beispielsweise daran, dass sie erst im sehr spdten Ver-
lauf des Interviews die Perspektive der Absurditat einfiihrt, namlich
erst dann, als sie auch entsprechend der Chronologie der Biografie auf-
schliefSt. In den vorherigen Passagen (bspw. wenn es darum geht, dass
sie von den Assistenzlehrern Goenkas enttduscht wurde) prasentiert sie
diese Geschehnisse dementsprechend in einem anderen Modus, etwa in
einem Modus der Enttauschung und nicht aus einer Perspektive der Di-
stanz und Reflexion heraus, die erst spater aufkommt.

Frau Henschel scheint voranzukommen, indem sie zuriickfindet. Die
auch in anderen Interviews hdufig zu horende Formulierung des nach-
Hause-Kommens (hier: ,,coming home®) ldsst sich schon auf immanen-
ter Wortebene als Riickkehr in vertraute Gefilde verstehen, die aber
nicht mehr das gleiche sein konnen.?®! Frau Henschel geht jedenfalls

281 Dramaturgisch wird hier von Frau Henschel die klassische Heldenreise expo-
niert, wie sie vor allem die Film- und Literaturwissenschaft kennt (vgl. etwa
Campbell 1994; 1999). Die Heldenreise weist folgende Strukturmerkmale
auf, die sich fast homolog zu Frau Henschels Schilderungen lesen lassen: Eine

355

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

einen sehr langen Pfad, der — so scheint es — zumindest temporir jeweils
Friichte tragt. Ob es ihr gelingt, eine endgultige Kontexturtransforma-
tion zu vollfuhren, die als Form eines Bildungsprozesses im Sinne Ma-
rotzkis (1990) verstanden werden kann und zu einer dauerhaft verdnder-
ten Selbst- und Weltsicht fiihrt, bleibt an dieser Stelle offen. Zumindest
deutet sich eine solche Transformation in Grundziugen an, wenn sie da-
von spricht, dass sie die Dinge ,,nur noch bedingt tangieren“ und ihr je-
der zuvor exzessiv an den Tag gelegte teleologische Sinn abgeht. Hieran
liefSe sich bereits eine fundierende Bedeutungsverschiebung festmachen.
Denn Frau Henschel hat immer nach Erleuchtung als einer Art End-
station gesucht, bis sie (teils bitter) erkennen muss, dass es eine solche
Endstation nicht gibt und geben kann. Uber viele einzelne Lernprozes-
se bekommt sie also schliefslich ihre Suchbewegung selbst in den Blick,
wodurch ihr eine grundlegende Anderung der hiermit verbundenen reli-
giosen Gewohnheit moglich wird.

Im Folgenden schauen wir vergleichend auf drei weitere Fallbeispie-
le. Dem Zen-Meister Martin Sloterdijk wurde seitens seiner Lehrerin ein
Satori-Erlebnis zertifiziert. Aus dem Interview ldsst sich einerseits sein
spiritueller Bildungsprozess rekonstruieren, anderseits ergeben sich in-
teressante Einsichten aus der Perspektive der Lehrerrolle.

Michael Schneider hat unter anderem eine dreijahrige Meditations-
klausur bei Rigpa absolviert. Auch hier zeigt sich ein Transformations-
prozess, der auflerdem durch die Besonderheiten des tibetischen Bud-
dhismus formatiert ist.

Michaela Bertram bildet einen Maximalkontrast zu den anderen drei
Fallbeispielen, da sie nach langjahriger Praxis der Vipassana-Meditation
gewissermafSen aus der Prozessdynamik ihres buddhistischen Schulungs-
weges ausschert und sich einer esoterischen Gruppierung zuwendet. Im
Vergleich werden hieran nochmals die biografischen Weichenstellungen
einer spirituellen Sozialisation ex negativo sichtbar.

Protagonistin kommt aus bestimmten Grinden nicht mehr mit dem Status
Quo zurecht (hier: Mangel an Sinn). Sie trifft auf eine Mentorin, die sie unter-
stiitzt und findet gewisse Zeichen, die ihr den Weg deuten. Sie muss auf eine
Reise gehen, denn nur im Anderswo — so die je wichtige Proposition — ldsst
sich die Antwort auf ihre Frage finden. Die Reise wird natiirlich beschwerlich,
aber erscheint durch Helfer, Zeichen und das Grofse Ganze abgesichert (In-
dienreise, Buch, Lehrer). Klassischerweise miisste die Heldin im weiteren Ver-
lauf der Geschichte Priifungen iiberstehen, bevor sie schliefSlich transformiert
hervorkommt. Dazu wiirde sie entweder ein Elixier oder einen Schatz rauben
bzw. erhalten, um damit den Weg zuriick anzutreten. Zu Hause wirde ihr mit
Unglauben begegnet, und sie miisste ihr Gefundenes in das Alltagsleben zu in-
tegrieren lernen. Erst dann konnte es ihr gelingen, mit Hilfe des Elixiers/Schat-
zes den alten (und mangelhaften) Zustand zu beheben.

356

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BEFREIUNG — EINFACH NUR MENSCH SEIN

Satori — endlich glauben konnen,
dass man die Buddha-Natur hat

Martin Sloterdijk begann im Alter von 30 Jahren im Kontext einer per-
sonlichen Lebenskrise Zen zu praktizieren. Zum Zeitpunkt des Inter-
views hat er seit 20 Jahren die Lehrerlaubnis und unterrichtet an ver-
schiedenen Orten in Deutschland Zen nach der Rinzai-Tradition. Schon
nach den ersten Meditationssitzungen erfihrt Martin Sloterdijk Zustande
meditativer Vertiefung, die mit Wohlbefinden und Frieden einhergehen.
Ein paar Wochen spiter erfihrt er einen Zustand intensivierter Wahrneh-
mung, den er im Nachhinein als ein ,kleines Kensho“ bezeichnet:

Interviewer: Und wie lange hat es gedauert, bis Sie ihr erstes Samadhi
hatten?

Herr Sloterdijk: Also Samadhi ist kein klar definierter Begriff, sondern
heifst einfach nur Vertiefung. Und das ist mir, weif$ ich nicht, vielleicht
schon bei der ersten Sitzung oder zweiten, dritten Sitzung oder so gelun-
gen, dass ich/ oder sagen wir/ Nein, ich sage mal schon bei der ersten Sit-
zung, weil das fiir mich auch so ein oder mir so einen tiefen Eindruck ge-
macht hatte. (unklar) nach der ersten Sitzung mir vollig klar war, das ist es.
Ich habe nach vier Wochen, fiinf Wochen irgendwie so etwas gehabt, dass
man dann so was wie ein Samadhi oder ein kleines Kensho oder irgend-
wie so was nennt. Also wo ich/ wo das Bewusstsein, so beschreibe ich das
immer, so was wie einen Sprung gemacht hat aus diesem Alltagsbewusst-
sein in eine andere Ebene, von der aus mir plotzlich eben wie alles, wo ich
da safs, das war zuhause auf dem Dachboden saf$ ich da, und ich meine
Matte einfach alles was da war unglaublich intensiv plotzlich gesehen und
wahrgenommen habe und auch nicht als getrennt von mir wahrgenommen
habe. Und das war, weifS ich noch ganz kurz, das waren drei, vier Sekun-
den vielleicht oder irgendwie so. (unklar) einmal gemacht, dass ich dann
noch ein Jahr lang hinterher gelaufen bin. Und das wollte ich unbedingt
wieder haben. Aber so verschiedene Stufen von Vertiefungen und ab und
zu mal so ein Erlebnis, das/ Das kam immer wieder. Immer wieder mal.

Allerdings lassen sich die intensiven, eindrucksvollen Meditationserleb-
nisse nur begrenzt reproduzieren. Nach einigen Jahren treten die ein-
drucksvollen, ,,schonen“ meditativen Erlebnisse nicht mehr auf. Das
einzige, was Herrn Sloterdijk bei der Praxis halt, ist der Gruppenzu-
sammenhang in der Zen-Gemeinschaft, in der er bereits einige Aufga-
ben tibernimmt:

Herr Sloterdijk: Und/ Ja, in den ersten Jahren war fiir mich dann schon
sehr hilfreich in der Gruppe zu sein hier. Weil, ich habe so, schitze ich
mal, nach drei Jahren/ drei, vier Jahren, finf Jahren etwa/ fiinf, sechs Jah-
ren eine Zeit gehabt, wo ich irgendwie dachte, ach es tut sich ja iberhaupt
nichts. Und Erleuchtung schon gar nicht. Keine Erleuchte-Erlebnis, kein
tiefes Samadhi mehr oder so. Also so diese schonen Erlebnisse, die man
spontan zwischendurch irgendwann mal hat, wo so wirklich der Kontakt

357

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

zu dieser Wirklichkeit ganz unmittelbar und ganz dicht wird und dieses
Ich-Bewusstsein fur eine Zeitlang weg ist, das tauchte halt nicht mehr auf.
Und wire ich da nicht in der Gruppe gewesen, hitte ich wahrscheinlich
aufgehort. Das kann gut sein.

Einige Jahre spater erlebt er in der Meditation einen Durchbruch, den er
selbst als Erleuchtungserfahrung betrachtet und also solches auch von
seinem Lehrer anerkannt wurde:

Herr Sloterdijk: Aber/ und eins habe ich/ Eines habe ich dann gehabt, das
war irgendwann 1995, 96 das wurde mir dann sozusagen auch als Er-
leuchtungserlebnis oder (unklar) oder so anerkannt oder fand ich auch
selber. Das war so ein Hammer

Interviewer: Fanden Sie es nicht zuerst selber und haben Sie es dann erzahlt
und nochmal anerkannt bekommen? Wie war die Reihenfolge? Das hat
mich jetzt eben verwundert, dass Sie danach sagten, fand ich auch selber.

Herr Sloterdijk: Ja, ich fand selber/ fand das so beeindruckend fiir mich.
Und vollstindig umfassend, dass mir eigentlich klar war, jetzt bin ich Bud-
dha. Bis das dann nach ein paar Stunden sich wieder gelegt hat. (Lachen)
Und dann habe ich es meinem Lehrer erzihlt und der meinte, ja doch, das/
Ja. Aber da eben auch nur aufgrund meiner Erzihlung. Weil, das kann
man ja nicht wiederholen.

Mit Blick auf die vorangehenden Interviewzitate finden wir hier also
eine Zurechnung auf sich selbst (,,jetzt bin ich Buddha“), einen Verweis
auf eine phinomenale Qualitit (,,fand das so beeindruckend“) und eine
kommunikative Validierung durch den signifikanten Lehrer, wobei das
Erlebnis zunichst auch in sich selbst evident erscheint.

Auf weitere Nachfrage zur Charakteristik von Erleuchtungserlebnis-
sen formuliert Herr Sloterdijk, dass es sich bei der Schliisselerfahrung,
die im Zen mit Satori bezeichnet wird, in der Regel um ein einmaliges Er-
lebnis handelt, das sich durch eine hohe Intensitit im Erleben auszeich-
net und mit bestimmten Einsichten einhergeht:

Interviewer: Und der Status des Erleuchtens, also was/ was ist das eigentlich,
was Sie dann erleben, also ist schwer zu beschreiben, oder/ oder ist das ein/

Herr Sloterdijk: Der ist nicht definierbar.

Interviewer: Ist auch bei jedem anders, oder so/ oder/ oder/ oder ist das
so was/

Herr Sloterdijk: Also/ (Rduspern) also Erleucht-/ erst mal so rum, Erleuch-
tungserlebnisse, Satori, diese einmaligen Erlebnisse, ja, sind/ (Rduspern) ei-
nerseits haben sie alle gemeinsam, alles, was ich gelesen, gehort habe, und
ich habe, meine ich, nur eins erlebt, haben alle diesen/ diesen Aspekt von/
von unglaublicher Prisenz und dieses/ dieses/ dieses Gewahrsein und die
Intensitit des/ des Wahrnehmens einfach und haben dann aber auch noch,
sage ich/ wie sagt man, also ein Meister Eckhart erlebt eben, dass/ dass er
Gott/ dann hinterher sagen kann, ich bin wie Gott oder ich bin Gott, ja,

358

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BEFREIUNG — EINFACH NUR MENSCH SEIN

das heifdt, fiir den existiert in diesem Erlebnis immer noch so was wie eine
Beziehung zu einer/ einer transzendenten Instanz oder irgendwie so was,
die sie dann in irgendeiner Form einnimmt, nicht, und (Riduspern) ande-
re erleben es Uber eine unsagliche Freude oder tiber/ tiber Mitgefiihl oder
iber Schonheit von dem, was sie wahrnehmen, was sie sehen, ja, oder bis
hin zu/ zu irgendwelchen, weifS ich was, wie sagt man da? Vorstellungen,
Ideen. Erkenntnissen oder so was, also auch rationale Erkenntnisse von
irgendetwas, ja, so wie der Buddha erkannt haben soll, nicht, die Vergang-
lichkeit und Karma und so. Also bei allen diese/ diese/ diese Prisenz, die-
se/ diese Intensitit des Daseins und dann noch mit irgendwas, einem ganz
personlichen Touch, sage ich mal, einer Farbe, ja, so. Das ist bezogen auf
diese/ diese Einzelerlebnisse wie Satori oder Kensho oder so was, die vor-
bei gehen, nicht. So, wie/ bei mir hat das vielleicht (atmet horbar ein) fiinf,
sechs Stunden gedauert, schitze ich mal, sieben, sieben, fiinf, sechs, sie-
ben, acht Stunden bis/ wo ich dann dachte, ach, jetzt bin ich doch wieder
an der gleichen Stelle wie vorher, nicht, so. Am Anfang dachte ich, jetzt
bin ich Buddha, nicht. (lacht leise) So. [...] Ein unglaubliches Gefiihl von
frei sein von allen Anhaftungen, allen Wiinschen und all/ auch/ auch dann
eben Offenheiten, Moglichkeiten, nicht, weil/ Also so habe ich es/ das war
fir mich so ein/ so ein wesentlicher Punkt dabei irgendwie.

An dieser Stelle wird iiberaus deutlich, dass es sich bei den genannten
Erlebnissen keineswegs um Nicht-Erfahrungen handelt, sondern — im
Gegenteil — um eine in hohem Maf$ gefiihlte Prisenz des Erlebens, die
zudem mit Denk- und Reflexionstitigkeit einhergeht. Es handelt sich
um eine Erfahrung, die psychische Systeme machen und nicht um je-
nen transzendentalen, nur negativsprachlich zu fassenden Bereich, von
dem die buddhistischen Schriften erzihlen. Zugleich scheint diese Erfah-
rung mit einem immensen Gefiihl der Befreiung verbunden zu sein (,,ein
unglaubliches Gefiihl von frei sein von allen Anhaftungen, allen Wiin-
schen und all/ auch/ auch dann eben Offenheiten, Moglichkeiten) so-
wie mit dem Gedanken, ,,Buddha zu sein®. Selbstredend ist auch dieses
Erlebnis verganglich — und erscheint eben deshalb ,,nur* als Erlebnis.
Dennoch wird tber die Identifikation mit der Buddha-Natur eine tber-
greifende Reflexionsperspektive eingefiihrt, die iber das unmittelbare
Erlebnis hinausreicht:

Herr Sloterdijk: Ja. Ja. Also das/ das, denke ich, steckt hinter dem oder in
dieser Aussage im/ im Mahayana-Buddhismus, wenn/ wenn gesagt wird, du
hast die Buddha-Natur, ja, oder wenn man original, soweit/ es/ es gibt ja
welche, Aussagen von Rinzai, auf den sich ja unsere Schule beruft, ne, der/
der sagt ja nicht nur, du hast Buddha-Natur, Klammer auf, die hat man so
verstanden, du hast das Potenzial, die Grundeigenschaften, die nur ver-
deckt sind durch Gier, Hass, Verblendung usw., ja, der sagt, du bist Bud-
dha, und zwar so wie du jetzt da sitzt, ja, und ich lange rumgebrodelt habe
fiir mich, das kann doch nicht sein, dass ich mit meinen Angsten, und mit
meinen Anhaftungen, und meiner Gier, und meinem Zorn, und weifS ich
was da immer/ ich bei mir feststelle, dass das/ das mit zur Buddhaschaft

359

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

gehort, ja. Und wenn der sagt, ja, doch, klar, so wie du bist, das ist Bud-
dha, ja, so. (Rduspern) Und das ist schon eine Aussage, die macht dann ei-
nen Sinn, wenn er weiter sagt, das Einzige, was dir fehlt, ist das Vertrauen,
dass du Buddha bist oder der Glaube, die Sicherheit, dass du Buddha bist,
ja, so. Das ist das Einzige, was dir fehlt. Er sagt, die ganzen Ubungen und
was ihr studiert und was ihr lest usw., vergiss es alles, das Einzige, was dir
fehlt, ist das Vertrauen, ist der Glaube, dass du Buddha bist.

Diese Passage ist aus verschiedenen Griinden interessant. Zum einen
setzt sich der Sprecher hier in Beziehung zu dem zentralen Lehrsatz des
Rinzai-Zen, dass der Praktizierende die Buddha-Natur bereits habe, um
zu markieren, dass er die eigentliche Bedeutung dieser Aussage lange
nicht verstanden hat. Die Differenz, die das neue Verstehen auszeichnet,
liegt demgegeniiber darin, die eigenen psychischen Unzulanglichkeiten
nicht mehr als Gegensatz zur eigenen Buddha-Natur zu verstehen. Die
eigentliche Frage heifle vielmehr, ob man vertrauen bzw. glauben kann,
dass man wie der Buddha ist. Vertrauen und Glauben sind jedoch keine
Kategorien positivsprachlichen Wissens, tiber die im Sinne einer unmit-
telbaren Evidenz Gewissheit erlangt werden kann.

Sie stehen vielmehr fiir eine Reflexionsperspektive, die — um den Ge-
danken Wittgensteins nochmals aufzugreifen — auf der Einsozialisation
in ein neues Sprachspiel beruht, entsprechend dem auf eine neue Art und
Weise zwischen wahr und falsch unterschieden werden kann. Glauben
und Vertrauen sind damit eher als tibergreifende Haltung zum Leben zu
verstenen denn als bestimmter Inhalt des Bewusstseins. Aus praxeologi-
scher Perspektive handelt es sich hier also nicht um ein Reflexionsange-
bot, das man ablehnen oder dem man zustimmen mag, sondern um eine
verkorperte Erfahrung, in der Reflexion, Gestimmtheit und Erfahrung
zusammenkommen. Wir haben es hier also mit einer Praxis zu tun, die
sich im Moment ihrer Ausfithrung in eben diesem Vertrauen selbst re-
produziert. Insbesondere im meditativen Sitzen kommt diese Haltung
zum Ausdruck:

Herr Sloterdijk: Das kommt auch wieder dem nahe, finde ich, was bei den
Soto-Leuten dann passiert, wenn die sagen, in dem Moment, wo du dich
hinsetzt, wobei die Frage ist, warum nur da, aber egal, in dem Moment,
wo du dich hinsetzt, bist du Buddha, nicht.

Interviewer: Ja, ja. Klar/

Herr Sloterdijk: Das ist Shikantaza,*® nicht, fir die Shikantaza, das ist
sozusagen eine Ausformung, Vorstellung von Buddha sein.

Interviewer: Wo sich fiir die natiirlich dasselbe Problem stellt, das zu
glauben dann.

Herr Sloterdijk: Ja, ja. Klar.

282 Der japanische Ausdruck ,,Shikantaza“ wird oft mit ,,nur sitzen“ tUbersetzt
und steht fiir die zentrale Meditationstechnik der Saro-Schule.

360

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BEFREIUNG — EINFACH NUR MENSCH SEIN

Interviewer: Also das Problem ist ja damit nicht gelost oder es ist/

Herr Sloterdijk: Nein, gelost ist es ja damit nicht. Wenn Rinzai einem das
sagt, ist es ja auch nicht gelost. (schmunzelt) (Interviewer: (lacht)) So, ne.
Aber es hat, finde ich, fiir die/ fiir die Praxis eine/ eine unglaubliche Wir-
kung, wenn man das ernst nimmt, weil es ja genau heifSt, hier, Loslosung
von Riten und Regeln, Loslosung von der Erwartung, dass du etwas mit
deinem Sitzen erreichst, davon, dass du noch iiberhaupt etwas erreichen
musst, ja, nicht, und/ und erleuchtet sein, Buddha sein heifdt ja auch,
nichts mehr erreichen wollen, nicht, so. Und da steckt/ das steckt hinter
diesen Aussagen, finde/ so, finde ich, und das hat fiir die/ fir die Praxis
schon eine/ eine grofSe Bedeutung, dass den Schiilern eben nicht immer
wieder klar gemacht wird, du musst etwas erreichen und du musst dich
anstrengen und du musst dies und du musst jenes, ja, und/ und dieses Sa-
madhi und das und so was, nicht, dieses ich muss etwas. Also, anders rum
ausgedriickt, ich bin ungentigend.

Wenn man nun im ,,nur Sitzen® des Soto-Zen oder auch in anderen Ta-
tigkeiten die Buddha-Natur einzunehmen versucht, reicht es nicht aus,
sich dies formal zu sagen bzw. es von einem anderen gesagt zu bekom-
men, sondern es muss geglaubt und damit gelebt werden. Nichtsdesto-
trotz scheint das Angebot diesbeziiglicher Reflexionsfiguren wichtig zu
sein, um den Praktizierenden zu verdeutlichen, dass es nicht darauf an-
kommt, einen bestimmten Zustand zu erreichen. Die durch die Lehren
angebotenen Reflexionsfiguren treten hiermit in ein komplexes Wech-
selspiel zur meditativen Schulungspraxis. Als ,,Frucht“ fallen Praxis,
Ubung und Reflexionsform zusammen — und hierin ist der eigentliche
Wert der Kensho- oder Satori-Erfahrung zu sehen, denn sie indiziert die
Realitdt eines Erfahrungsraums, in dem die Identitdt des eigenen Le-
bens und der postulierten Buddha-Natur als identisch erfahren werden.

In diesem Sinne ist eine solche Erleuchtung — die kontrafaktisch zur
kommunikativen Konzeption der Lehren nur sinnlich und damit als ver-
ganglich erlebt werden kann — in der Tat ein Schlusselerlebnis, das als
Frucht erfahren wird und damit die Sicht auf den Pfad verandert. Solch
ein Erlebnis wird in Folge als Referenzpunkt genommen, der indiziert,
,worauf es wirklich ankommt“. Der Pfad bekommt damit erst Sinn und
der Praktizierende versteht nun, was das Ganze soll.

Deutlich wird dieser Perspektivenwechsel etwa durch die retrospekti-
ve Schilderung von Herrn Sloterdijk beziiglich seiner vergeblichen Bemii-
hungen, seinen Geist fiir eine lingere Zeitspanne zu beruhigen:

Herr Sloterdijk: Nein, nein. Nein, nein. Also wenn Sie das Wort kon-

zentrieren oder konzen/ ja, konzentrieren benutzen. Es wird ganz gerne

und ganz haufig der Eindruck vermittelt, auch von Lehrern, dass man als

Schiiler oder Schiilerin, so wie ich das damals auch dachte, es muss doch

moglich sein, eine Sitzrunde eine halbe Stunde oder 25 Minuten wirk-

lich tief konzentriert zu sitzen sozusagen im Samadhi zu sein (unklar).

361

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

Das habe ich bis heute nicht geschafft. Manchmal ja, einigermafSen, aber
die iiberwiegende Zeit rappelt es einfach im Kopf. (rdauspert sich) Und
das war von Anfang an so und ich habe immer gedacht, also ich bin ein
schwerer Fall. Ich habe drei Jahre alleine gesessen. Ich hatte Schiss, zu ei-
nem Lehrer zu gehen. Und habe eigentlich immer nur mit meinem Geist
gekdampft. Weil ich dachte damals, es kommt einfach darauf an oder/ Ja,
es kommt drauf an, dass man seinen Geist ruhig kriegt, dass man sei-
nen Geist still kriegt. Als ginge es darum. Und das habe ich sehr lange
geglaubt. Bestimmt die ersten sieben, acht, neun Jahre oder so. Wo ich
dachte, aha, das/ Also das ist ganz wichtig.

Herr Sloterdijk spricht hier im doppelten Sinne aus der Position des Wis-
senden, einerseits im Hinblick auf das ihm bestatigte Erleuchtungser-
lebnis, andererseits als Zen-Meister. Bemerkenswerterweise sieht er die
Bemuihung, seinen Geist fiir eine langere Zeit zu beruhigen, in der Retro-
spektive als unsinniges und falsches Ziel, dem er jedoch viele Jahre lang
nachgestrebt hat. Aus der heutigen Perspektive hingegen erscheint es
ihm unmoglich, eine solch dauerhafte Konzentration zu erreichen. Aber
das hiermit verbundene Ideal macht fiir ihn ohnehin keinen Sinn mehr.

Vom Standpunkt des Lehrers sind die Konzentrationsiibungen inzwi-
schen vielmehr nur noch ein Mittel, den Schiiler an eine Haltung zu ge-
wohnen, die nicht mehr durch die Kontrollbediirfnisse des sprachlich
verfassten Ich-Bewusstseins formatiert ist. Insofern es gelingt, die Schi-
ler mit solchen Bewusstseinsvorgangen vertraut werden zu lassen, kon-
ne das Bewusstsein leichter in Erleuchtungserfahrungen hineinspringen:

Herr Sloterdijk: Ja, ja. Ja, wire/ ist nicht/ wire nicht wichtig, weil es ei-
nen auch aufhilt dann, nicht, man will das Gleiche wieder haben und
dann passiert natirlich erst mal gar nichts, ne. So, das geht mir auch so.
Und das ist die eine Seite, was/ was dieses (Getrank wird eingeschenkt)
(Samadhi)-Erlebnis, die (Samadhi)-Erfahrung betrifft, nicht, die andere
Seite ist, (Rauspern) wenn wir diese/ diese fokussierte Meditation machen,
(Rascheln im Hintergrund) dann kommt man ja schon oder kann dann
schon in einen/ einen mentalen Zustand hineinkommen, in dem das Kor-
perbewusstsein verschwindet, wo dann also wirklich nur noch entweder,
weifS ich was, das Zihlen das ist oder wir benutzen (Muh) als/ als Mantra
sozusagen, (Rduspern) dass nur noch diese/ nur/ nur/ man ist wirklich nur
noch Muuuuuuuuuuuuuu und darauf soll es auch hinauslaufen, dass wirk-
lich das Bewusstsein von allem verschwindet und man so auf diese Art,
naja, so was wie eine Leerheitserfahrung macht, wie ist es, wenn/ Oder
ich sage zwar/ ich sage es auch ofter anders rum, es ist eine Art Training
dahin, weil es ja ein bewusst herbeigefiihrter Zustand ist, die Angst davor
zu verlieren, in einem Zustand zu sein, in dem ich nicht mehr weifS, wer
ich bin oder was ich bin. Weil (Rduspern) die/ diese Angst, nicht zu wis-
sen, wer ich bin, also die Orien- keine Orientierung, keinen Bezug mehr zu
haben, ja, das ist das, was einen eigentlich immer daran hindert, so eine,
jetzt sage ich es mal doch wieder, Erleuchtungserfahrung 50 Mal am Tag
zu haben, nicht, weil unser Bewusstsein im Grunde immer wieder in diesen

362

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BEFREIUNG — EINFACH NUR MENSCH SEIN

Erleuchtungszustand hineinspringt, ja, aber durch diese/ diese instinktive
Angst des/ des nicht mehr wissen, wer oder was bin ich, springt es sofort
wieder raus, sodass wir es eigentlich gar nicht wahrnehmen, ne, oder nein,
wir nehmen es tatsichlich nicht wahr, dass wir diese/ diese/ diese, ich sage
mal, unmittelbare Erfahrung der Wirklichkeit eigentlich jeden Tag perma-
nent immer wieder haben auch, ne, aber/ aber dariiber weggleiten.

In dieser Passage driickt sich eine bestimmte Form der Didaktik aus, die
eine meditative Geistesschulung beinhaltet. Die hierbei erlebten Inhalte —
etwa die Erfahrung tiefen Friedens in konzentrativer Vertiefung — dienen
jedoch nicht dem Selbstzweck, sondern sind Mittel, um zu dem eigent-
lichen Lernziel der Zen-Praxis hinzuleiten. In diesem Zusammenhang
wird in einer nochmals anderen Weise vom Erleuchtungszustand ge-
sprochen. Gemeint ist weniger eine singulire Perspektive, sondern viel-
mehr eine Haltung gegeniiber der Wirklichkeit, die nicht mehr durch die
Identifikation mit den eigenen Konzepten vom Selbst und der Umwelt
gepragt ist und den Menschen stattdessen offen den Kontingenzen des
Lebens begegnen lisst.

Diese Interpretation der Erleuchtungserfahrung (wieder als Einheit aus
Erleben und Reflexion zu verstehen) scheint also etwas mit der Abwen-
dung von der Identifikation mit dem eigenen Ego zu tun zu haben. Hierbei
stellt sich wiederum die Frage, was damit gemeint sein kann. Offensicht-
lich sind nicht die hoheren meditativen Vertiefungen gemeint, in denen
teilweise sogar das Korperbewusstsein und die damit einhergehende Zen-
trierung des Subjektes fiir einen begrenzten Zeitraum verschwinden kann.

An anderer Stelle verdeutlicht Herr Sloterdijk ausfiihrlicher, worauf
es ihm hier ankommt. Die Aufforderung, das Ego loszuwerden, heifdt
demnach nicht, dass das Ich-Gefiihl oder das Selbstbewusstsein suspen-
diert werden soll. Vielmehr geht es darum, von der eigenen Egozentrik
Abstand zu nehmen — und dies aus Perspektive eines zentrierten subjek-
tiven Erlebens:

Herr Sloterdijk: Nee, nee. Es ist ja schon so, dass/ ganz von Anfang an
im Grunde, das ist ja auch Inhalt der Vortrige, die ich dann halte, das
ist natiirlich dieser Aspekt, dass das grofSte Problem meine/ meine Ich-
Vorstellung ist und/ und Ich-Anhaftung ist, ja, also das/ und es ist auch
ganz schwierig, da/ das/ das/ jetzt sage ich mal, man versteht, ich auch,
bis ich es irgendwann verstanden habe, was das bedeutet, wenn man/ da
gesagt wird, du sollst dein Ego loswerden, nicht, dass es ja nicht darum
geht, mein Selbstbewusstsein loszuwerden und mein Ich-Gefiihl loszu-
werden und auch natiirlich was bin ich oder so, sondern eben nur diese
Egozentrik, dieses alles auf mich beziehen, ja, und/ und etwas fiir mich
haben zu wollen. Das ist eigentlich Bestandteil der Ubung, der Lehren in
verschiedenen Aspekten bei den Koan von Anfang an da. Und wenn ich
sage, von/ nach fiinf Jahren etwa, das ist ja auch jetzt hier so eine dau-
mengegriffene Grofenordnung, wird es dem Schiiler selber klar an sei-
nem eigenen Erleben, ne.

363

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

Es geht — so die Schilderung aus der Perspektive des Lehrers — in der Zen-
Ubung also weder um sphirische geistige Zustinde, noch darum, den ei-
genen Geist bezwingen oder kontrollieren zu konnen, sondern um eine
verdnderte Haltung zu sich selbst und seiner Mitwelt.

Dieser Ubergang von einer zielgerichteten meditativen Ubung zu einer
Offenheit, die vom konzeptionellen Ich-Bezug abstrahieren lasst, ist je-
doch alles andere als trivial und aus der Lehrerperspektive scheint nicht
einmal die Koan-Ubung Garant dafiir zu sein, dass es beim Schiiler zu
einem solchen Perspektivenwechsel kommt:

Herr Sloterdijk: Ja, ja. Wobei/ wobei ich durchaus die Gefahr sehe und auch
fiir einige erlebt habe, man kann iiber die Zen-Ubung, solange man, und
das halten manche viele, viele Jahre durch, solange man an der Zen-Ubung
festhilt als etwas, wo ich alles erreichen will fiir mich oder erreichen muss,
kann man viele, viele Jahre festhalten und sein Ego unglaublich starken, ja,
also das/ das/ ich sage mal, dieser/ dieser Umschwung vom/ vom/ zur/ zur
Ich-Losigkeit im vorhin beschriebenen Sinn zu kommen, der findet nicht
automatisch statt, ja, weil er eben/ weil er eben in der Zen-Ubung so eigent-
lich nicht/ nicht angelegt ist. Wenn ich/ ich habe mir alle Koan/ mir noch
mal durchgeguckt, wir [6sen ungefihr 300, 350 Koan etwa so aus verschie-
denen Sammlungen, die wir haben, ich glaube, es sind zwei oder drei Koan
dabei, wo man sagen konnte, ja, da kommt so was wie Mitgefiihl vor, ja.
Also, (Rduspern) ist im Zen/ wenn/ wenn der Lehrer oder die Lehrerin nicht
wirklich Wert darauf legt, kann man die Zen-Ubungen glatt durchziehen
und das/ das kommt nicht vor, nicht explizit, ja. Und/ und wenn der Lehrer
oder die Lehrerin nicht darauf wirklich guckt und achtet, dass das irgend-
wann mal/ mal in den Vordergrund treten muss, ja, dann kann ein Schii-
ler gut zwolf, finfzehn, zwanzig Jahre Zen tiben und das kommt/ kommt
nicht vor, auch in der Ent/ personlichen Entwicklung nicht, ja. Da sehe ich
Zen, so wie es traditionell zumindest gemacht wird, schon sehr kritisch, ne.

Hiermit verdeutlicht sich nochmals das soteriologische Ziel des Zen-
Buddhismus. Letztlich zielt die Praxis auf eine epistemische Neukonfi-
guration des Selbst- und Weltverhaltnisses im Kontext einer radikalen
Immanenz. Sie zielt auf eine Kontexturtransformation als umfassenden
Wandlungsprozess (Marotzki 1990, S. 225, bzw. ausfiihrlich Kap. I1.7).
Die selbstbeziigliche meditative Anstrengung stiarkt zunichst das Selbst-
bewusstsein und damit auch die Identifikation mit dem eigenen Ego. In
der Symbolik der Ochsenbilder gesprochen, wird der Ochse bezwun-
gen und gezihmt jedoch nicht in einer solchen Weise aufgegeben, dass
der Ochse und die hieraus erwachsenden Probleme selbstvergessen ver-
schwinden. Der Wechsel in einen anderen Selbstbezug liegt nicht in der
Kontrolle einer methodisch-systematischen Schulung, sondern kann sich
nur spontan ereignen. Zen als mechanische Ubung zu begreifen, die die
Entwicklung des Schiilers aus den Augen verliert, ist dementsprechend
aus der Perspektive des Zen-Meisters kritisch zu sehen. Auf der ande-
ren Seite scheint der im Sinne der soteriologischen Vision geforderte

364

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BEFREIUNG — EINFACH NUR MENSCH SEIN

Perspektivenwechsel nur auf Basis einer intensiven Schulung méglich zu
sein. Um mit Wittgenstein (1990, Proposition 6.54) zu sprechen: Man
muss die Leiter hochsteigen, um sie wegwerfen zu konnen.

Die Erleuchtung oder spirituelle Verwicklung — so wie sie hier konzi-
piert und zum Ausdruck gebracht wird — ist also nicht als Verweilen in
den hoheren Spharen einer jenseitigen Wirklichkeit zu verstehen, sondern
als Reflexionsverhiltnis, als epistemische Konfiguration, entsprechend der
die Sinnfrage so konfiguriert wird, dass (auch) die spirituelle Suche sinn-
los erscheint und gerade deshalb eine radikale Immanenz moglich wird.

Dieses Reflexionsverhaltnis ist deshalb auch fur einen Zen-Meister
eine konkrete Herausforderung. Es muss bestandig in der Auseinander-
setzung mit der Praxis und den hieraus erwachsenden Problemen ak-
tualisiert werden:

Herr Sloterdijk: Gestern hatten wir den Eindruck, meine iltere Tochter
wire schwer krank, hat sich aber jetzt als wieder/ wieder anders heraus-
gestellt, aber (Rduspern) so was beschaftigt einen dauernd und gehen
auch die Gedanken da rund, ja. Aber der Un/ mein Unterschied, wie ich
das erlebe, zu frither, ist, ich bin nicht in diesen Gedanken/ diesem Den-
ken, das stattfindet, gefangen, ja, sondern ich/ ich nehme es wahr als/ als
einen Prozess, der da stattfindet, das bin aber nicht ich, nicht, der findet
statt, ich nehme das wahr, genauso wie ich die/ die Gerausche der Stra-
fenbahn wahrnehme, ja, ich sehe das, alles, auch die Gefiihle, (Riuspern)
aber wenn ich nicht will, das bin nicht ich, ja, so.

Interviewer: Aber die Gefiihle geschehen/

Herr Sloterdijk: Die geschehen.

Interviewer: geschehen und es/

Herr Sloterdijk: Die geschehen. Ja.

Interviewer: und es steigt so wie Adrenalin auf oder/
Herr Sloterdijk: Ja.

Interviewer: (unklar) Wirme, Hitze und Wut und man ist vielleicht sauer
im Moment und so was/

Herr Sloterdijk: Ja. Aber es fingt mich nicht ein.

Interviewer: Aber wenn man dann sauer war, dann ist es nicht, dass man
Schuldgefiihle oder irgendwie nicht so grof§ oder irgendwie nicht so (un-
klar/sprechen gleichzeitig)

Herr Sloterdijk: Nee, gar nicht/ gar nicht mehr im hinterher, sondern wih-
rend das/ wihrend das/

Interviewer: Wihrenddessen schon?

Herr Sloterdijk: wihrend es geschieht, es fangt mich nicht ein, es ist nicht so,
also es entstehen da nicht solche/ einerseits, ich kimpfe nicht dagegen an/

Interviewer: Ja. Ja.

365

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

Herr Sloterdijk: also dieses, ich will es nicht haben, ja. Bei den guten Ge-
fithlen ist es schwieriger, bei den schonen Gefiihlen, dann so die Haltung zu
haben, ich will auch gar nicht, dass es dauert, (lacht) dass es bleibt, ja. Das
heifSt, es geschieht, aber es fingt mich nicht ein. Wobei, wenn ich das jetzt
so absolut sage, ist es natiirlich gelogen, ich kann nur sagen, es fangt mich
viel weniger ein als frither. Es fingt mich immer noch immer wieder mal ein.

Interviewer: Klar, es konnte trotzdem was/ so/ so eine Dynamik entste-

hen, wo man sagt, dass man doch mal ein paar Stunden noch mal nach-
hingt oder so.

Herr Sloterdijk: Ja, klar, dass ich dann manchmal in irgendein Loch rein-
falle von Verletztheit oder irgendwie so was und es dauert eine Stun-
de oder zwei, bis ich da wieder rauskomme, ja, also/ wahrend/ Ich sage
dann immer, jetzt komme ich einer Stunde aus, friher habe ich drei Tage
drin hiangen konnen, nicht. Das/ also das ist ein wich/ wesentlicher Un-
terschied, nicht.

In diesem Dialog wird an einem alltagsweltlichen Beispiel deutlich, dass
das soteriologische Ziel des Rinzai-Zen nicht darin liegen kann, Gefiihle,
Emotionen und Haltungen zu suspendieren, die uiblicherweise das nor-
male mitmenschliche Leben ausmachen. Im Gegenteil, Herr Sloterdijk
wirkt auf den ersten Blick in hohem MafSe normal: Er fiihlt, denkt und
macht sich auch gelegentlich Sorgen. All dies geschieht jedoch unter Mit-
fithrung einer Reflexionsperspektive, die Herrn Sloterdijk von sich selbst
abstrahieren ldsst. Auf den ersten Blick erscheint es zwar paradox, dass
er nun nicht mehr gegen sich ankdmpfen muss und im Nachhinein auch
keine Schuldgefiihle verzeichnet und nicht allzu lange an personlichen
Verletzungen haftet. Mit Blick auf die vorangehenden Analysen doku-
mentiert sich hierin jedoch genau die Befreiung, die der Zen-Buddhismus
anbieten kann. Im Sinne der letzten beiden Ochsenbilder wird nun ein
Heimkommen in den menschlichen Alltag moglich — und zwar dadurch,
dass die Reflexion Abstand nehmen ldsst von egozentrischen Motiven,
welche den Ubenden daran hindern, im Hier und Jetzt prisent zu sein.

Als Reprisentant seiner Schule dokumentiert Martin Sloterdijk auf
verschiedenen Ebenen die soteriologische Vision des Zen-Buddhismus:
Es gibt nichts zu erreichen, kein Selbst zu finden. Doch gerade das lasst
sich nicht so ohne weiteres glauben und entsprechend erscheint auch die
Zen-Praxis — entgegen ihrer soteriologischen Selbstbeschreibung — zu-
nichst und in der Regel als Mittel, um Befreiung und Erleuchtung zu
erlangen. Paradoxerweise verliert die Praxis auch in Hinblick auf das
»richtige® Verstindnis nicht ihren vermittelnden Charakter. Nachdem
der Praktizierende durch die Frucht entsprechender Erfahrung infor-
miert wurde, wird das Mittel als eine Reflexionsperspektive inkorpo-
riert, die um die Sinnlosigkeit allen Strebens und Begehrens weif$ und
gerade deshalb hilft, im Alltag die Einsicht zu vermitteln, dass es darum
geht, mit dem, was ist, prasent zu sein.

366

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BEFREIUNG — EINFACH NUR MENSCH SEIN

Pfad und Frucht bilden hier ein komplexes didaktisches Arrangement,
in dem das eine das andere informiert und instruiert und in dem die bud-
dhistischen Lehren zundchst nur eine abstrakte Bedeutung haben, dann
aber uiber die Schlusselerlebnisse konkrete Bedeutung fiir den Alltagsvoll-
zug gewinnen. Begreifen und Verstehen heift in diesem Sinne, mit den
hiermit einhergehenden Praxen aus Perspektive der transformierenden
Erfahrung einer radikalen Immanenz vertraut zu werden, um das Ver-
trauen und den Glauben in diese Praxis zur Gewissheit werden zu lassen.

Konstruktionen als Konstruktionen begreifen —
Der Lama braucht nicht erleuchtet zu sein

Michael Schneider hat vor 25 Jahren zum ersten Mal einen Kurs von So-
gyal Rinpoche besucht. In Folge steigt er aktiv in die Ubungspraxis des
tibetischen Buddhismus ein und absolviert mehrere, jeweils drei Mona-
te andauernde ,,Klausuren in einem Rigpa-Zentrum, unter anderem um
seine Ngondro-Praxis abzuschlieflen. SchliefSlich besucht er ein dreijahri-
ges Retreat in dem franzosischen Zentrum Lerab Ling, das der traditionel-
len tibetischen Ausbildung zum Lama nachempfunden ist. Derzeit arbei-
tet Herr Schneider als Psychotherapeut und tibernimmt ehrenamtlich eine
Reihe von Verantwortlichkeiten in Rigpa, nicht zuletzt auch als Lehrer in
Meditationskursen. Wahrend im traditionellen tibetischen Kontext das
Dreijahresretreat in Regel mit dem Titel Larma abgeschlossen wird, gesteht
Sogyal Rinpoche westlichen Adepten diese Bezeichnung nicht zu. Dement-
sprechend werden sie als Instruktoren bezeichnet, nicht jedoch als Lama
oder Lehrer im Sinne eines vollkommen autorisierten Dharma-Nachfol-
gers, dem eine eigenstandige Interpretation der Lehren zugestanden wird.

Herr Schneider ist also den Weg des tibetischen Buddhismus bereits
weit gegangen und entsprechend mit dem Entwicklungsweg und den hier-
mit einhergehenden Reflexionsformen vertraut. Vor diesem Hintergrund
schauen wir — mit besonderem Augenmerk auf die im tibetischen Bud-
dhismus recht bedeutsame Identifikation mit dem Lama — auf die sich
am Beispiel von Herrn Schneider offenbarende Entwicklungsdynamik.

Herr Schneider befindet sich in einer schweren Lebenskrise (,,eine dik-
ke Depression®), als er Zuflucht zur Praxis des tibetischen Buddhismus
sucht. Einige Wochen zuvor hat er seinen Arbeitsplatz verloren und kei-
ne Hoffnung mehr, jemals ein guter Psychotherapeut zu werden. Auch
spirituell erlebt er sich in einer Sackgasse. Er hat mehrere Jahre der
Anthroposophie angehangen und auch in einer entsprechend gefiihrten
Einrichtung gearbeitet. Im tibetischen Buddhismus findet er nun eine
neue ,spirituelle Heimat“, wenngleich es noch ,,zwei Jahre* braucht,
bis sich Herr Schneider nicht mehr als Anthroposoph, sondern als Bud-
dhist empfindet:

367

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

Herr Schneider: [...] war in so einer Situation, wo ich eigentlich nicht wei-
ter wusste. Irgendwie als Psychotherapeut konnte ich es mir nicht mehr
vorstellen, weil irgendwie ich sozusagen attestiert bekommen hatte, dass
ich kein guter Psychotherapeut wire von Chefarztseite. Aber das war so-
zusagen mein Lebensplan oder meine, das was ich werden wollte. Spiri-
tuell war ich auch in einer Sackgasse und so weiter und da war ich schon
auch wiirde ich sagen heute, in einer dicken Depression. Habe mich dann
auch erst mal einen Monat vollig zurtickgezogen, hab mein Zimmer fast
nicht verlassen. Und bin dann irgendwann/ habe ich wieder angefangen,
hab Wanderungen gemacht in den Bergen. Habe mich also wieder an-
gekoppelt an das, was mir immer gut getan hat, Natur und/ Ich bin ein-
fach ein Bergsportanhinger. Und habe da sozusagen wieder meine Kraft
gefunden und auf einer dieser Wanderungen habe ich dann ein Retreat,
also ein, wie nennt man das, eine Klausur sozusagen von Buddhisten ge-
troffen. Ich wusste von Freunden, dass die da ungefdhr sind und bin dann
da hingewandert in den Bergen. Und das war so der Rinpoche und 200
Schiiler oder so was. Und da habe ich mich dann reingesetzt und ja und
bin sozusagen angekommen. Bin zu Hause/ Bin also in meiner spirituel-
len Heimat wieder angekommen. Also nach dem ersten Tag wusste ich,
das ist es. Obwohl ich noch zwei Jahre/ Also Rinpoche hat sozusagen das
ausgesprochen, was mein Geist in dem Moment entweder gefragt hatte
oder gesagt hatte. Also es war eine direkte Erfahrung von, da ist keine
Trennung im Bewusstsein. Und danach habe ich mich immerhin noch
zwei Jahre lang als Anthroposoph bezeichnet und bin aber praktisch zu
jeder Klausur, Retreat von Sogyal Rinpoche gefahren und Rigpa und habe
dann nach zwei Jahren gemerkt, also ich bin nicht mehr Anthroposoph.
Ich bin inzwischen Buddhist.

Wie schon im Falle Frau Henschels deutet sich auch bei Herrn Schnei-
der bereits in der ersten Begegnung mit der buddhistischen Praxis ein
Wechsel in Richtung einer neuen spirituellen Selbstverortung an. Dabei
wird in der Erzdhlung eine Zeitstruktur deutlich, die gewissermafsen als
idealtypisch fur spirituelle Bildungsprozesse gesehen werden kann. Den
Ausgangspunkt bildet zunichst eine tiefgreifende Orientierungskrise.
Der bisherige Lebensplan funktioniert nicht mehr und hiermit einherge-
hend brechen wichtige soziale und gesellschaftliche Bindungen ab (kon-
kret: die alte Arbeitswelt und die hiermit verbundenen sozialen Kontakte
und Sinngebungen). Alte Gewohnheiten (habits) verlieren ihre Binde-
kraft und es entsteht die Bereitschaft, sich neu zu orientieren.

Auch die ,,Wanderungen® Herrn Schneiders konnen in diesem Sinne
schon als Suchbewegungen gesehen werden, die entsprechend des Seren-
dipity-Prinzips®* zufillige, nutzliche Entdeckungen wahrscheinlicher wer-
den lassen. Das Tief der Depression scheint iberwunden zu sein und der
erste Kontakt mit den buddhistischen Lehren wirkt einerseits ungeplant
und spontan. Andererseits ist aufgrund der bisherigen Biografie Herrn

283 Siehe zur Serendipity, der wachsamen, offenen, zugleich passiven und aktiven
Haltung etwas Neues zu entdecken, vor allem Merton (2004).

368

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BEFREIUNG — EINFACH NUR MENSCH SEIN

Schneiders (Auseinandersetzung mit Anthroposophie und Psychothera-
pie) davon auszugehen, dass durchaus schon eine generelle Affinitdt zu
spirituellen Sinnangeboten vorhanden war. Spontaneitit, die innere Be-
reitschaft und der Verlust bzw. die Befreiung von alten Bindungen finden
hier in einer produktiven Weise zusammen, wodurch die Begegnung mit
dem Lama in einen weiterreichenden Wandlungsprozess miinden kann.

Wenn wir uns die Dynamik dieses Prozesses etwas genauer ansehen,
scheint der Lama in seinen Reden genau das anzusprechen, was das mo-
mentane Erleben von Herrn Schneider auszeichnet. Chaos, Verlust und
Zusammenbruch der alten Welt (,,Rinpoche hat sozusagen das ausge-
sprochen, was mein Geist in dem Moment entweder gefragt hatte oder
gesagt hatte. Also es war eine direkte Erfahrung von, da ist keine Tren-
nung im Bewusstsein®).

An dieser Stelle treffen die kanonischen Lehren des Mahayana-
Buddhismus iiber Leerheit (nichts hat bestand, alles ist verinderlich)
auf eine gelebte Erfahrungswirklichkeit, die sich Herr Schneider bisher
noch nicht reflexiv angeeignet hat, weshalb sie ihm zunichst als unmit-
telbares, nicht-duales Bewusstsein erscheint. Wir begegnen hier der ex-
perience, von der Dewey und Mead sprechen (vgl. Kap. II.7), in der das
krisenhafte Erleben noch nicht in einer sprachlich routinierten Form
typisiert ist, also noch nicht entsprechend gesellschaftlich stabilisierter
Subjekt-Pradikat-Objekt-Schemata angeeignet worden ist. Deshalb kann
Herr Schneider die Begegnung mit den Belehrungen des Lamas als un-
mittelbare Einheit empfinden, in der das Gehorte und seine Erfahrung
direkt zusammenfinden und noch nicht durch weitere Reflexionen ge-
stort werden (etwa dem routinierten Wiedererkennen bekannter Sche-
mata oder dem prinzipiell jederzeit moglichen Zweifel gegentiber dem
Lehrer und den Lehren). Nur deshalb kann die Belehrung in solcher In-
tensitit als personlich bedeutsam empfunden werden.

Dariiber hinaus ist an dieser Stelle darauf hinzuweisen, dass Herr
Schneider sein Erleben als gemeinschaftlich geteiltes empfinden kann.
Nur vor diesem Hintergrund ist zu verstehen, dass er sich fiihlt, als sei er
»zu Hause“ bzw. wieder in seiner ,spirituellen Heimat angekommen*.

Im Gegensatz zu den gesellschaftlich formatierten Rollenzusammen-
hingen geht es in diesen heimatlichen Empfindungen weniger um Aner-
kennung im Sinne einer reziproken Typisierung und Wertschitzung, son-
dern primar um ein Aufgehoben- und Verstandensein. Dieses resultiert
aus dem konjunktiven Wissen heraus, dass andere Teilnehmer eines sol-
chen buddhistischen Seminars Ahnliches erleben, also ebenfalls Krisen
durchlaufen und die Worte des Lamas mit einer ihnen entsprechenden
experience verbinden. Innerhalb dieses gemeinsam geteilten Erfahrungs-
raums braucht man sich weder zu rechtfertigen, noch ist man anderwei-
tig genotigt, in einer Weise miteinander zu reden, die den unmittelbaren

369

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

Erfahrungsfluss in Frage stellen wiirde. Die Sache erscheint unmittelbar
und in sich selbst evident.

Der Begriff ,spirituelle Heimat“ verweist dementsprechend auf die
Bedeutung kollektiver bzw. gemeinschaftlich geteilter Erfahrungen. Aus
dieser Perspektive wird verstandlich, warum Herr Schneider von nun
an zu fast jedem ,Retreat” von Sogyal Rinpoche fiahrt, wenngleich er
sich noch langere Zeit als Anthroposoph versteht. Ein spiritueller Wand-
lungsprozess — wie jede biografisch bedeutsame Wandlung — bedarf zu-
nachst der kollektiven Stabilisierung, um ggf. spater auch reflexiv, das
heifSt im Sinne kommunikativ vermittelter Typisierungen und Konzep-
te angeeignet werden zu konnen. Erst zwei Jahre spater, wenn sich Herr
Schneider auch explizit als Buddhist bezeichnet, bekommt die Lehre tiber
die Leerheit auch einen bewussten Reflexionsort. Zusatzlich zu seiner
neuen Heimat gewinnt er also auch eine kommunikativ stabilisierte Re-
flexionsposition, tiber die er sich verorten kann (,,also ich bin nicht mehr
Anthroposoph. Ich bin inzwischen Buddhist®).

Wie gezeigt wurde, lasst sich der sich hier andeutende Wandlungs-
prozess nur ber die enge Verzahnung kollektiver, reflexiver und erfah-
rungsbezogener Prozesse aufschliefSen. Retrospektiv erscheint die Erfah-
rung der Leerheit als eigentlicher Wendepunkt. Auf die Charakteristik
des hiermit verbundenen Erlebens befragt, antwortet Herr Schneider im
folgenden Zitat:

Herr Schneider: Ja. Also Rinpoche hat uber Leerheit gelehrt und (2) und
er hat das so gelehrt, dass ich sozusagen in dem Moment auf einer be-
stimmten Ebene mir der Boden unter den FiifSen weggezogen wurde. Also
ich hatte bis dahin gedacht, dass ich eigentlich relativ gesettelt bin in die-
sem Leben, dass mich so leicht nichts erschiittern kann. Sozusagen ge-
dacht, na ja gut, ich habe ein Nahtoderlebnis gehabt, ich habe einige sehr
extreme Erfahrungen auch gemacht in meiner ganzen psychotherapeuti-
schen und anderen Bewegung. Ich habe sozusagen fast keine Klippe aus-
gelassen. Habe auch diese Mobbing-Zeit (unklar) in [Ort der ehemaligen
Arbeitsstelle] einigermafSen tiberstanden oder eigentlich ganz gut tiber-
standen am Ende doch dann. So dass ich eigentlich (Husten) so von mir
sagte, mich kann so leicht nichts mehr aus der Bahn hauen. Was nicht
heif3t, dass es einem nicht auch mal schlecht gehen kann oder so. Und
diese Erfahrung von Leerheit hat mich aber zutiefst erschuittert, weil na-
turlich als theoretische Konzept ist es erst mal ein Konzept und in sich
logisch und man kann dem zustimmen oder nicht, das kann man so hal-
ten wie man will. Aber zu merken, es ist letzten Endes nicht so wie ich
es mit meinem normalen Bewusstsein wahrnehme, sondern alles ist letz-
ten Endes unendlich leer, unendlich viel Raum, alles ist im Fluss. Alles ist
in permanenter Verinderung. Die Erde, auf der ich stehe, die sozusagen
fir mich die Basis ist, die ist sozusagen permanent am Umwalzen, am
sich andern und tiberhaupt. Besteht zu, auch naturwissenschaftlich, zu
iiber 99 Prozent aus Vakuum oder leerem Raum. Und/ aber es war nicht

370

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BEFREIUNG — EINFACH NUR MENSCH SEIN

sozusagen eine intellektuelle Erkenntnis, sondern so letzten Endes fiir den
Moment der Verlust eines jeden Bezugspunktes. Auch den Bezugspunkt
von mir selber. Und die eigene Wichtigkeit habe ich in dem Moment nicht
mehr gehabt. Und es war schmerzhaft, extrem verunsichernd und Angst
machend und gleichzeitig vollig befreiend und begliickend. Weil ich auch
nicht/ Weil es so tiberwiltigend war, dass es auch keinen Sinn mehr mach-
te, irgendwas Sicherheit greifen zu wollen, sondern ich konnte nur noch
sozusagen mich dem hingeben und sagen, ja, das ist es.

Zunichst wird hier mit der Referenz auf ein Nahtod-Erlebnis nochmals
betont, dass der Sprecher bereits einige Krisen durchlaufen hat, also im
Hinblick auf psychologische Zustinde nicht unerfahren ist. Dennoch
wird im nachfolgend geschilderten Erlebnis in Begriffen der Superlative
von einer neuen Qualitdt berichtet (,,diese Erfahrung der Leerheit hat
mich zutiefst erschiittert®). Interessant an dieser Schilderung ist zunachst
die Wechselbeziehung zwischen Erfahrungsqualitit und den Reflexions-
figuren, die der Lama anbietet (,,hat iiber Leerheit gelehrt*). Die Krise
des ,, Verlustes eines jeden Bezugspunktes“ erscheint damit eingebettet in
ein Reflexionsangebot, das einer solchen Erfahrung den paradoxen Sinn
gibt, sich der erfahrenen Sinnlosigkeit hinzugeben (,,dass es auch keinen
Sinn mehr machte, irgendwas Sicherheit greifen zu wollen), um im po-
sitiven Sinne sagen zu konnen ,ja, das ist es“. Es wird deutlich, dass es
sich hierbei um eine Reflexionsbeziehung handelt. Die ,,in Betrachtung
der Auflosung bestehende Erkenntnis (bhanganupassana-iiana)“, von der
auch die Visuddhi-Magga als Fortschreitendem Erkenntnisblick berich-
tet (siche Kap. L.3), stellt immer auch zugleich eine Reflexion dar, an-
sonsten konnte es sich hier weder um eine Betrachtung noch um eine Er-
fahrung handeln, die retrospektiv Relevanz und damit lebensweltliche
Bedeutung gewinnen konnte.

In Hinblick auf die im Interview zum Ausdruck kommenden Reflexi-
onsbeziehungen sind zwei Varianten des ,,den Boden unter den FiifSen
Verlierens“ zu erkennen. Die eine manifestiert sich im Sinne der vorhe-
rigen Interviewsequenz in der grauen Depression eines Menschen, dem
sein Lebensplan und seine berufliche Zukunft abhandengekommen sind.
Aus der zweiten Reflexionsperspektive hingegen ist die Bodenlosigkeit
selbst als Frucht anzusehen, die unter dem Blickwinkel der Lehre von
der Leerheit als Freiheit und Gliick erfahren werden kann. Wir treffen
hier also auf eine Koinzidenz von Krise, Reflexion und der Instanz ei-
nes signifikanten Anderen (des Lamas), die zwischen diesen beiden al-
ternativen Rahmungen des Geschehens vermittelt, wodurch schliefSlich
Erleben und Reflexion in einer begliickenden Erfahrung zusammenkom-
men, von der im Nachhinein gesagt werden kann: ,,Das ist es“. Mit der
Bezeichnung — bzw. Erkenntnis — fallen Reflexion und Erleben zusam-
men, denn die Leerheit erscheint nur dann als Leerheit im buddhistischen
Sinne, wenn sie in einer bestimmten Weise beobachtet wird. Eine solche

371

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

Form der Beobachtung setzt jedoch Reflexionsangebote voraus, wie sie
die buddhistischen Lehren im Allgemeinen und hier in der Interpretati-
on von Sogyal Rinpoche geliefert werden. Im Besonderen werden die-
se hier durch moderne naturwissenschaftliche Denkfiguren angereichert
(,,besteht zu, auch naturwissenschaftlich, zu tiber 99 Prozent aus Vaku-
um oder leerem Raum®). Die buddhistische Reflexion wird somit zu-
satzlich in die kulturellen Skripte der aufgeklarten Moderne eingebettet.

Auch hier zeigt sich erneut der Verweis auf die aus den kanonischen
Lehren stammende Verbindung von Leerheit und Gliickseligkeit im tibe-
tischen Buddhismus, die in die fur alle buddhistischen Schulen typischen
Pointe miindet, dass das Gliick nur dann erfahren werden kann, wenn
man von weltlichen Zielen und Aspirationen absieht. Demnach geht es
also nicht um konventionelles, sondern um ein iiberweltliches Gliick.
Der eigentliche Sinn der Schulung besteht auch hier darin, zu vermitteln,
dass Leerheit nicht wirklich leer ist, sondern voll von Gliick und Wonne.
Die Rede von der Leerheit lisst sich dementsprechend nur aus einer ne-
gativsprachlichen Perspektive verstehen, die den tiblichen Konnex von
Verlust, Depression und Leid negiert, um immanent an einer phinome-
nalen Erfahrungsqualitit anzuschliefSen, welche die Krise und den Ver-
lust von Sicherheit als offene Priasenz annehmen lésst.

Wir schauen auf die weiterfiihrenden Interviewsequenzen, in denen
im Gesprach versucht wird, sich der Charakteristik dieser Erfahrung
weiter anzunidhern:

Interviewer: Das war sozusagen sowohl die Erkenntnis als auch ein Ge-

fahl?

Herr Schneider: Ja. Also es war Erkenntnis weniger im intellektuellen Erle-
ben, sondern im Erregen. Also es war mehr als ein Gefiihl. Also es war eine
Art Bewusstsein, das zu erleben. Also ist kein Gefiihl. Nicht im Sinne von/

Interviewer: Nicht jetzt sozusagen/
Herr Schneider: normalen Gefiihlen.
Interviewer: Nicht so irgendwie wie traurig sein, sondern eher also/

Herr Schneider: Also es ist reines Gewahrsein des Bewusstseins. Es ist
nicht gedacht, es ist nicht/ Ich glaube das und nachdem ich ja durch Psych-
iatrie auch Menschen erlebt habe in einer Psychose. Ich glaube Psychose-
Kranke in der Situation/ in einer sehr dhnlichen Art sind. Nur dass die
das eben dann konkretisieren und dann plotzlich sozusagen das Ego rein-
kommt, das danach greift und plotzlich wichtig wird und plotzlich ho-
ren sie Stimmen oder was auch immer und machen irgendwelche Sachen,
die dann verriickt sind. Aber an und fiir sich ist es schon so was, wo der
Geist einfach ganz, ganz weit wurde. Ganz/ Und das es ist eine Art, die
Dinge zu sechen. Also es ist eine Art wie Steine und Biume plotzlich an-
ders, ganz anders leuchten.

Interviewer: Und das war sozusagen in dieser Belehrung in dieser einen.
Und danach war sozusagen der/

372

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BEFREIUNG — EINFACH NUR MENSCH SEIN

Herr Schneider: ein Wendepunkt.

Interviewer: Wendepunkt, aber gleichzeitig eine Verunsicherung, Angst
oder (unklar)

Herr Schneider: Ja, aber so 16st sich dann auch alles auf, weifSt Du. Das ist
alles eins. Es ist/ Also/ Was weif$ ich, das ist wie, wenn man sich neu ver-
liebt, merkt man verldsst seine alte Partnerin vielleicht oder was auch im-
mer und aber gleichzeitig ist es irgendwie klar, dass es da jetzt weiter geht.
Vielleicht ein bloder Vergleich, aber so in der Richtung. Ja, also es war/
wobei alle Vergleiche, die ich sonst so machen konnte, auch mit Frieden
und so weiter, wiirden nicht das treffen, was/ [...] Es ist einfach so, dass
ich jetzt einfach nicht mehr die Verlisslichkeit habe, die ich vorher hatte.
Also es ist auch gleichzeitig eine Befreiung. [...] Es gibt auch sozusagen
nichts mehr, was einen fesselt. Und damit wiirde ich es eher vergleichen.
Mit einer volligen Befreiung von Konzepten. Und das ist/ ist einerseits un-
heimlich, klar, und andererseits also in diesem Zustand ist fiir mich auch
gar nicht mehr die Frage, wie geht es mir damit? Es ist nicht die Frage,
habe ich Angst oder habe ich keine Angst? Naturlich ist da Angst dabei,
natiirlich gibt es da einen Geist der denkt, oh je, oh je. Was passiert da?
Aber der ist irgendwie/ der ist da und gleichzeitig auch genauso illusionir
wie alles andere. Der kommt nattirlich ganz schnell wieder hinterher. Es
ist ja nicht so, dass ich seitdem sage, ich habe den nicht dualen Geist und/

In dieser Passage stellt sich erneut heraus, dass es sich in der Schilderung
von Herrn Schneider um eine bestimmte Qualitit phinomenalen Erle-
bens handelt, also nicht um Nicht-Erleben. Als Referenz dient weiterhin
die subjektive Erfahrungsqualitat. Herr Schneider erlebt die Natur in an-
derer, intensiverer Form (,,Steine und Baume plotzlich anders, ganz an-
ders leuchten®) und erlebt sich insofern als frei, als dass Konzepte kei-
ne Rolle mehr spielen. Als Analogie scheint hier eher die Erfahrung des
sich neu Verliebens zu tragen, als die Erfahrung von Ruhe oder Frieden.
In der geschilderten Erlebnisqualitit — und auch hier scheinen Paralle-
len zum frisch-verliebt-Sein zu bestehen — stellt sich nicht mehr die Fra-
ge, ob man Angst hat oder nicht (natiirlich ist dies verunsichernd), statt-
dessen ist nun die Gestimmtheit der offenen Erregtheit handlungsleitend.
Auch die Denktitigkeit —und damit der ,,duale Geist* —ist nicht suspen-
diert, sie tritt jedoch in den Hintergrund einer Erfahrung, die eben die-
ses Denken als ebenso illusionir und verriickt wie alles andere begreifen
lasst. Ein zweiter Vergleichshorizont, den Herr Schneider hier in Refe-
renz auf seine professionellen Erfahrungen als Psychotherapeut benennt,
ist das Drama der Psychose-Erfahrung. Auch hier wiirden sich Konzepte
in einem Erregungszustand auflosen und das Ego wiirde wahnhafte Ge-
danken ergreifen, um erneut Struktur aufzubauen. Dahingegen konne
man in der benannten Auflosungserfahrung von Leerheit mit der Unbe-
stimmtheit und Weite produktiv umgehen.

373

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

An dieser Stelle wird zudem deutlich, dass in der hier geschilderten
Erlebensqualitit weder das Denken und die Reflexion noch die emotio-
nale Erregung suspendiert ist. Es handelt sich also weder um eine Tran-
ce, die in einen spharischen Geisteszustand mundet, noch um eine so-
genannte Vertiefung, in der Denktitigkeit und emotionale Bewegungen
in einspitziger Sammlung zur Ruhe kommen. Vielmehr dokumentiert
sich ein hochgradig dynamisches Erleben, in dem auch Emotionen, etwa
Angste und entsprechende Gedanken auftreten kénnen, die nun jedoch
in ein Ubergreifendes Arrangement integriert werden, in dem die Dinge
so sind, wie sie sind, und zugleich auch als Illusion erscheinen. Die Kri-
se verliert hiermit gleichsam ihren Stachel, denn sie kann in ihrer spon-
tanen Erfahrungsqualitit auftreten, braucht also nicht weggedrangt zu
werden, ohne dass sich Herr Schneider mit den hiermit einhergehenden
Zustanden identifizieren muss. Im Gegensatz zum Psychotiker wird er
von der hochgradig intensiven Erfahrungsqualitdt nicht weggetragen.

All dies — die ganze Komplexitit des hiermit einhergehenden Arrange-
ments von Erleben und Reflexion — wird durch die Konzeption der Leere
ausgedriickt, die sich im Sinne einer Reflexion zweiter Ordnung als Kon-
zeption der Konzeptionslosigkeit prasentiert (,einer volligen Befreiung
von Konzepten®). Das eigene Erleben, einschliefllich der Angste, als leer
bzw. bedeutungslos zu sehen bzw. zu konzeptualisieren, setzt die Stabili-
sierung einer Reflexionsfigur voraus, die eben diese Sicht vermittelt. Die
buddhistische Leere kann hiermit als Rejektion der (konzeptionellen) Be-
deutung des Erlebens beschrieben werden. Die Krise — und damit die eige-
ne Lebendigkeit — kann sozusagen gerade deshalb so intensiv, und damit
so nah erlebt werden, weil ihre bedrohlichen und verstérenden Implika-
tionen als leere Konzepte auf Distanz gehalten werden. Um es paradox
zu formulieren: Hier wird gewissermaflen Nihe durch Distanz moglich.

In unserem Zusammenhang ist es nicht notwendig, in der Interpreta-
tion weiter ins Detail zu gehen. Die Charakteristik der Erfahrung wird
deutlich, ihre individuelle Note und die hierin eingewobene Reflexion
ebenso. Es reicht aus, nachvollziehen und verstehen zu konnen, warum
es sich fur Herrn Schneider um eine Schlusselerfahrung handelt, die nicht
nur einen Wendepunkt innerhalb der spirituellen Biografie darstellt, son-
dern als Referenzpunkt immer wieder gesucht wird. Gerade weil bei
Herrn Schneider der Konnex von Lehre, Leere und Gluckseligkeit so
gut funktioniert und Erleben, Reflexion und Gemeinschaft unmittelbar
zusammenfallen, zieht ihn der tibetische Buddhismus fortan in seinen
Bann. Diese Erfahrung zu rekapitulieren, die Erinnerung hieran wach
zu halten und strukturidentische Erlebnisformen hervorrufen zu wollen,
pragt fortan die Lebenspraxis von Herrn Schneider.

Wie bereits gesagt, kann in diesem Kontext nicht die Leere an sich ge-
meint sein, sondern eine in bestimmter Weise reflektierte bzw. interpre-
tierte Leere. Die Erschiitterung bzw. Auflosung der alten Identitdt wird

374

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BEFREIUNG — EINFACH NUR MENSCH SEIN

dabei in einem soteriologischen Rahmen neu konfiguriert, sodass von da
an die Erfahrung der Leere zum Orientierungsrahmen wird, der die Pra-
xis und das Streben des Adepten leitet. Aus diesem Grunde ldsst sich hier
in einem tieferen Sinne von einer spirituellen Konversion sprechen. Auch
wenn die Schlisselerfahrung den Weg leuchtet, heifSt dies weder, dass die
eigene Praxis stabilisiert ist, noch dass das System des tibetischen Bud-
dhismus hinreichend adoptiert wurde, um sich im entsprechenden sote-
riologischen System zuhause zu fuhlen.

In diesem Sinne verwundert es wenig, dass Herr Schneider in Folge
dieses Erlebnisses beginnt, sich intensiv in den Praxis- und Theoriefor-
men des tibetischen Buddhismus zu schulen. Im Hinblick auf den person-
lichen Einsatz — man denke hier allein an die dreijahrige Klausur — wird
die diesbezugliche Praxis zu seiner primdren Orientierung.

Die weiteren Stationen auf dem buddhistischen Pfad verweisen — dies
entspricht auch der instruierenden Qualitidt eines Schliisselerlebnisses
— jeweils auf strukturidentische Erfahrungsqualititen. Sei es die Ngon-
dro-Praxis oder die ausgefeilten Visualisierungsiibungen des Vajrayana.
Die Grundstruktur der Erfahrung und ihrer Reproduktion innerhalb der
Ubung besteht darin, die Leere selbst als Ressource fiir Befreiung und als
Quelle von Glickseligkeit zu erleben. Aus der Retrospektive erscheint es
Herrn Schneider so, als ob er damals bereits das erlebt habe, um das es
im tantrischen Buddhismus eigentlich gehe:

Herr Schneider: Also ich meine gerade der tibetische Buddhismus arbei-
tet ja sehr viel auch in der Verbindung von Gliickseligkeit und Leerheit.
Also es gibt verschiedene Paarungen sozusagen von Leerheit. Leerheit mit
Gluckseligkeit. Leerheit mit Weisheit. Leerheit mit geschickten Mitteln
und so weiter. Und eines der zentralen Ansitze vom Vajrayana, also vom
tibetischen Buddhismus, ist Gliickseligkeit und Leerheit und ich glaube,
dass ich in dem Moment genau das erlebt habe. Ich war absolut gliickselig
gleichzeitig. Aber gleichzeitig sehe, sozusagen, wie sich meine bisherigen
Sicherheiten sozusagen in Dampf auflosten. Das kann man sehen, aber
es tut nicht weh oder es/ man merkt schon, da gibt es auch natirlich eine
korperliche Angstreaktion, aber damit bin auch nicht mehr identifiziert.
Ich bin auch nicht mehr mit meinem Korper identifiziert. Also von daher/

Spannend an dieser Stelle ist die erneute Betonung der Gleichzeitigkeit
von korperlich erfahrbaren Erregungen — auch Angstreaktionen — und
der vollzogenen Praxis der Desidentifikation mit dem Korper. Hiermit
wird nochmals deutlich, dass es im soteriologischen Sinne weniger bzw.
nicht auf bestimmte Erfahrungszustinde ankommt (etwa die Erfahrung
tiefen Friedens oder des Stopps der Denktatigkeit), sondern vielmehr auf
den Vollzug einer Praxis, die die Welt in ihrer vollen Intensitat erleben als
auch zugleich von diesem Erleben Abstand nehmen l4sst. In dieser Praxis
wird ungekiinstelt (bzw. in habituell natiirlicher Form) eine Reflexion er-
lebt, in der die Dinge zugleich in ihrer phinomenalen Qualitit (und sei

375

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

es korperliche Angst) wie auch in ihrer Bedeutungslosigkeit (als illusio-
ndr und leer) gesehen werden. All dies wiederum ist nur als aktiver Pro-
zess, namlich als pragmatischer Vollzug einer Reflexionsleistung moglich.
Wie aber stellt sich aus dieser praxeologischen Perspektive das Ver-
haltnis von Frucht und Pfad (vgl. Kap. 1.3), von Praxis und soteriologi-
schem Ziel dar? Zunachst ist zu vermuten, dass die Bewegung der Selbst-
reflexion zu keinem Ende kommen kann, dass der Weg der Befreiung
uber die gegenwirtige Desidentifikation mit dem Erleben kontinuier-
lich fortgefuihrt bzw. aktualisiert werden muss. Vor diesem Hintergrund
stellt sich die Frage nach der Beziehung zwischen dem soteriologischen
Ziel der Erleuchtung und der Einsicht in die Natur des Geistes, die im
tibetischen Buddhismus als der Wendepunkt auf dem Pfad begriffen
wird, denn erst hier wird ,,die Bedeutung der Leerheit wirklich erkannt
(Gampopa 1996, S. 245f.). Diesbeziiglich nach der Bedeutung der Er-
leuchtung gefragt, antwortet Herr Schneider folgendermafSen:

Interviewer: Also ich/ Da bin ich immer so ein bisschen unsicher. Die
Natur des Geistes erkennen, ist ja vermutlich nicht dasselbe wie die Er-
leuchtung oder so?

Herr Schneider: Ja. Ja ja. Also du hast ja sozusagen zehn Stufen oder elf
Stufen, bevor du/ Elf Stufen von der ersten stabilen Ruhe in der Natur des
Geistes, hast du noch elf Stufen bis zur Buddhaschaft. Natiirlich ist/ Also es
gibt dazu zwei Antworten. Die erste Antwort ist natiirlich ist das Ziel der
Erleuchtung das Ziel und das ist zentral. Also ohne die Visionen, Erleuch-
tungen zu erlangen, wiirdest du dich wahrscheinlich gar nicht auf den Weg
machen. Es geht darum, Erleuchtungen so zu erlangen, dass man Geburt
und Tod tberlebt, dass man wirklich auch omniprasent allwissend ist und
hilfreich. Also was die Fahigkeiten. Und die andere Antwort, die ich da-
fir geben will, das ist jetzt sozusagen Dialektik, die sich nicht ausschlieft,
sondern fir mich dazu gehort. Und gleichzeitig ist das ja egal, solange ich
jetzt was Gutes tue. Also jeder Moment ist davon geprigt, das Richtige zu
tun. Und da bin ich im Moment sozusagen in einer Anniherungsphase, weil
ich nattrlich nicht immer das Richtige tue. Und in der Erleuchtung wiirde
ich sozusagen automatisch immer richtig tun. Aber insofern ist das Ziel die
Erleuchtung und das Ziel ist da jetzt der nichste Schritt.

Die Antwort folgt zundchst der Linie der kanonischen Schriften. Dem-
nach wird der Blick in die Natur des Geistes als erste Stufe der Befreiung
eingeordnet, wobei das Endziel mit der 11. Stufe ein ibermenschliches
Stadium der Heiligkeit ist, das sich durch Fehlerlosigkeit, Omniprisenz
und Allwissenheit auszeichnet und zudem mit der Fahigkeit einhergehen
soll, selbst Geburt und Tod transzendieren zu konnen. Herrn Schneiders
Beschreibung bleibt also zunichst in Einklang mit der tibetischen Leh-
re von den drei Korpern (Trikaya), entsprechend der der Tulku aufgrund
seiner Buddha-Qualititen souverin seine kiinftige Wiedergeburt wihlen
kann, um weiterhin den leidenden Wesen zu dienen.

376

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BEFREIUNG — EINFACH NUR MENSCH SEIN

Dariiber hinaus wird auch eine pragmatische Antwort gewihlt, nim-
lich dass es im Sinne einer bestindigen Ubung innerhalb der ,,Annihe-
rungsphase“ darauf ankomme, ,,das Richtige“ zu tun, wenngleich dies
natiirlich so nicht moglich sei. Die ,,Erleuchtung® tritt somit als nor-
mative Richtschnur in Erscheinung, die auf ein Ideal verweist, das auch
kontrafaktisch zur eigenen menschlichen Unvollkommenheit anzustre-
ben ist. Sie steht fur das Ziel, welches die Praxis bereits im Vollzug der
Ubung lebendig und wirksam erscheinen lisst und somit instruktiv wird
(,Und gleichzeitig ist das ja egal, solange ich jetzt was Gutes tue“). Aus
praxeologischer Perspektive ist dies wiederum nur im Verweis auf jene
Schlisselerfahrung moglich, die indiziert, worauf es in der Erleuchtung
ankommt: namlich darauf, in der Gegenwart prisent zu sein und zu-
gleich die Dinge als leer zu sehen, um sich auf diesem Wege von den ei-
genen egozentrischen Beweggriinden, sei es in Form von Angsten, Aver-
sionen oder Begierden zu distanzieren.

Dieser Prozess muss als Reflexionsbewegung aktiv vollzogen werden
und kann dementsprechend — solange ein Mensch lebt — nicht in einem
finalen Zustand zu einem Ende kommen. Pfad und Frucht, Weg und Ziel
verschrianken sich zu einer dialektischen Bewegung, die einerseits auf das
soteriologische Ziel der Erleuchtung ausgerichtet ist, um dann jedoch in
der gegenwairtigen Praxis jene Reflexionsleistungen zu vollziehen, die in
heilsame und segensreiche Handlungen miinden. Wenn diese Sichtwei-
se einmal angeeignet ist, ldsst sich nahezu jegliche Erfahrung integrie-
ren. Das Selbst- und Weltverhaltnis ist damit gewissermaflen buddhi-
stisch konfiguriert. Wenn die Lebenspraxis im Einklang mit den Lehren
zu fliefen scheint, bestatigt sich die Sichtweise. Treten hingegen Diskre-
panzen auf, riicken der Pfad und die Frucht des richtigen Verstandnis-
ses der Leerheit als erleuchtetes Leitbild umso mehr in den Vordergrund.
Oder anders herum formuliert: Die vollkommene Erleuchtung ist als der
unerreichbare Bewahrungsmythos anzusehen, dem umso mehr nachge-
strebt werden muss, je deutlicher wird, dass die eigenen egozentrischen
Bediirfnisse und Aversionen der Erreichung des Ziels zuwiderlaufen. Da
dies immer der Fall sein diirfte, wird der Pfad selbstinstruktiv, insofern
er durch hinreichende Erfahrung aufgeladen wird.

Der tibetische Buddhismus weist dem Lama in diesem Prozess eine be-
sondere Rolle zu, denn dieser reprisentiert bereits die erleuchtete Qua-
litit und fungiert entsprechend als Vermittler, der den Adepten in die
Natur des Geistes — also die richtige Sicht — einfiihren kann. Der Lama-
ismus generiert damit eine besondere Form der Gegeniibertragung, da
der Lama in der Beziehung zum Schiiler nicht nur als Reprisentant des
Buddha, sondern als Buddha selbst operiert. Er tritt nicht (nur) als Sym-
bol, sondern als Verkorperung des Ziels auf (vgl. Kap. IIL5).

Wie reflektiert Herr Schneider als erfahrener Adept die Beziehung zu
seinem Lama?

377

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

Interviewer: Aber ein Lama muss nicht erleuchtet sein im Prinzip also
jetzt, also das ist auch gar nicht das Thema oder/

Herr Schneider: Doch. Das Thema/

Interviewer: (unklar) ist erleuchtet oder der/ Also es ist nicht so in Krei-
sen oder doch ist das wenn man spricht, der ist erleuchtet, der andere
nicht, oder?

Herr Schneider: Das ist ja/
Interviewer: Auf der Stufe oder das ist gar nicht so/

Herr Schneider: Ich sage es mal andersrum. Ob der Lama erleuchtet ist oder
nicht, ist egal. Ganz (unklar). Ob ich die Buddhaqualititen des, im Lama
erkennen kann, und dadurch meine Buddhaqualitiaten zum Vorschein brin-
gen. Das ist das entscheidende. Das heifst also, es gibt einen Lama der sagt,
theoretisch kénnten wir auch als Lama von einem Fleischverkaufer profi-
tieren. Also (es klingelt) Fleischverkaufer als jemand, der eigentlich schlech-
tes Karma ansammelt und so weiter. Oder Tiere totet oder (unklar). Das
entscheidende ist ja nicht, was ist mit dem Lama, sondern das entscheiden-
de ist ja immer meine Sicht. Der Buddhismus geht ja radikal/ Ich mache
mal kurz auf. Der Buddhismus geht ja radikal von einer/ davon aus, dass
du nichts dariiber sagen kannst, wie das Aufsen existiert. (es klingelt erneut)
Sondern du kannst nur tber deine Wahrnehmung und wie du in die Welt
guckst. Und da gibt es ja sozusagen diese These, wenn ich die reine Wahr-
nehmung habe, dann kommt mir die Welt auch rein entgegen. Und daran
arbeite ich. Das heifit, ich fiir mich will meinen Meister als Ubungsfeld und
dann ist er sozusagen erleuchtet. Und daran iibe mich dran.

Interviewer: Das ist so das faszinierende. Der eigentliche Punkt

Herr Schneider: Und dann ist nicht die Frage, ist der erleuchtet, sondern
sehe ich ihn? Und dann merke ich, an wie vielen (lachend) Stellen ich mein
kritischen, bewertenden, beurteilenden Geist immer wieder hervorhole.
Und dann, was weif$ ich, wenn man sich Sogyal Rinpoche anguckt und den-
ke, warum ist der so dick? Kann der denn erleuchtet sein. Dann merke ich,
a ha, ich habe ein bestimmtes Konzept, dass ein dicker Mensch nicht er-
leuchtet sein kann. Na dann werde ich es wohl auch nicht schaffen. (lacht)

Interviewer: Ja ja.

Herr Schneider: Und das, wenn ich das/ Wenn ich mein Konzept sozusa-
gen befreie, da kann ein dicker, ein diinner, ein grof3er, ein kleiner Mensch
erleuchtet sein.

Die Antwort Herrn Schneiders ist in verschiedener Hinsicht bemerkens-

wert, da zunachst die Frage, ob der Lama erleuchtet sei oder nicht, als
bedeutungslos zuriickgewiesen wird (,,ob der Lama erleuchtet ist oder
nicht, ist egal“). Demnach wiren auch die hiermit verbundenen Gedan-
ken oder Zweifel unsinnig, da es letztlich gar nicht darauf ankomme, ob
der Lama erleuchtet ist oder nicht. Entscheidend sei vielmehr die einge-
nommene Reflexionsperspektive selber. Wenn der Lama als erleuchtet

378

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BEFREIUNG — EINFACH NUR MENSCH SEIN

gesehen wird, entsteht im Sehenden eine Sicht, welche die Beziehung zum
Lama als rein und vollkommen erscheinen lasst. Der Lama wird damit
primir zum Ubungsfeld, um eine Sicht auf die Welt zu kultivieren, die
nicht von Wertungen geprigt ist. Herr Schneider bringt als Vergleichs-
horizont den ,,Fleischverkaufer®, der theoretisch ebenfalls als Lama und
damit als Ubungsobjekt genommen werden kénne.

Entscheidend ist hier also nicht, ob der Lehrer die ihm zugerechneten
Fihigkeiten oder Tugenden wirklich hat, sondern von Belang ist die aus
der Eigenperspektive eingefiihrte Reflexion, die als entsprechende Zu-
rechnung handlungs- und erkenntniswirksam werden kann. Der Lama
ist in diesem Zusammenhang gleichsam ein Mittel zur Ubung von un-
terscheidungs- und beurteilungslosem Sehen und Wahrnehmen, worauf-
hin sich der Ubende nach gegebener Zeit in der mimetischen Spiegelung
selbst als rein und unbefleckt sehen kann. Wenn die Makel der Identi-
fikationsfigur nicht mehr als problematisch angesehen werden, werden
entsprechend auch die eigenen Makel bedeutungslos und man gelangt
zu einer Sicht, in der Welt — und vor allem: man selbst in Beziehung zur
Welt und zu sich selbst — als rein erscheint. Aus diesem Grunde kann sich
der tantrische Buddhismus auch als der ,,schnelle Weg* stilisieren, denn
die Erleuchtung wird hier nicht daran gekoppelt, zuerst alle moralischen
Unreinheiten iiberwinden zu mussen, indem jahrelang Enthaltsamkeit
und Tugendhaftigkeit getibt wird. Anstelle im Sinne einer ontischen Be-
stimmung zu fragen, ob ein Mensch heilig, erleuchtet oder tugendhaft
ist, wird hier eine epistemische Perspektive kultiviert, die Sache auf eine
gewisse Weise zu sehen, indem man sie einfach so sieht.

Wir begegnen somit einer raffinierten Reflexionsperspektive, die sich
zwar ihres artifiziellen Charakters gewahr ist, diese Perspektive aber ge-
rade deshalb aufrecht erhalt, weil sich nur dadurch die Moglichkeit er-
offnet, dass einem die hiermit verbundene Sicht wirklich erscheint.

Interessant ist an dieser Stelle auch der Verweis auf Sogyal Rinpoches
Leibesfiille (,,warum ist der so dick? Kann der denn erleuchtet sein®).
Zunichst liegt hier die Implikation nahe, dass der Lama seine Sinnesge-
luste nicht in den Griff bekommt und entsprechend nicht als heilig be-
trachtet werden kann.?®* In der anschliefSenden Reflexion stellt sich je-
doch die Festlegung auf ein bestimmtes Konzept von Heiligkeit als das
eigentliche Problem heraus, denn dies wiirde den Praktizierenden an der
eigenen Erleuchtung hindern (,,Dann merke ich, a ha, ich habe ein be-
stimmtes Konzept, dass ein dicker Mensch nicht erleuchtet sein kann. Na
dann werde ich es wohl auch nicht schaffen“). Die Raffinesse der hier
entwickelten Reflexionsperspektive liegt darin, dass sie die Moglichkeit
einschliefSt, dass sich auch der Lama entsprechend der ethischen Stan-
dards der buddhistischen Lehren falsch verhilt bzw. aus Unwissenheit

284 Siehe zu diesem Aspekt ausfithrlicher Kapitel I11.5.

379

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

agiert, weil er eben nicht erleuchtet ist. Zugleich werden die hiermit ver-
bundenen Implikationen fir die Praxis als bedeutungslos eingeklam-
mert, da es hier nicht auf das Sein ankomme (das was ist), sondern auf
die eigene epistemische Haltung (wie ich den anderen bzw. die Welt
sehe). Strukturell kann die Erleuchtung bzw. der erleuchtete Meister da-
mit nicht mehr als Seinszustand beschrieben werden, sondern als Re-
flexionsperspektive, die einem negativsprachlichen Bereich entliehen ist
und in der Gegenwart einer konkreten Lebenspraxis epistemisch wirk-
sam werden kann. In der tantrischen Sicht haben wir es also nicht mit
einer Realitat im Sinne eines positiv verifizierbaren Erlebens zu tun, son-
dern mit einer Reflexionsperspektive, die eingenommen werden kann,
um die eigenen Selbst- und Weltverhaltnisse zu rekonfiguieren (,,wenn
ich mein Konzept sozusagen befreie, da kann ein dicker, ein dinner, ein
grofser, ein kleiner Mensch erleuchtet sein®).

An dieser Stelle zeigen sich strukturelle Parallelen zum Problem der
Buddha-Natur, von dem Martin Sloterdijk berichtet. Auch ihm stellt sich
zunichst die Frage, wie jemand — und damit vor allem: man selbst — die
Buddha-Natur haben konne, wo sich doch im Alltag selbst bei einem
Zen-Lehrer zeige, dass man seinen Geist nicht wirklich kontrollieren
und seine Emotionen nicht wirklich tiberwinden konne. Die befreiende
Form besteht in beiden Fillen darin, in der Lage zu sein, eine Reflexi-
onsperspektive einzunehmen, die indiziert, dass es hierauf letztlich gar
nicht ankommt und die Dinge vielmehr so in Ordnung sind, wie sie sind.
Es geht in diesem Zusammenhang nicht darum, perfekt zu sein, sondern
darum, Mensch zu sein.

Sich in Hinblick auf sein ,,Konzept“ zu ,,befreien heifst auch hier wie-
der, glauben zu konnen, d. h. im Wittgensteinschen Sinne habituell Ge-
wissheit dartiber zu erlangen, dass sich die Dinge eben so verhalten wie
sie es tun. Das impliziert, dass diese Sichtweise durch die eigene Praxis
in hinreichender Weise reproduziert und aktualisiert wurde, sodass sie
geglaubt werden kann.

In der auf diese Weise generierten Reflexionsperspektive kann der
Lama heilig, erleuchtet und makellos wie auch zugleich unerleuchtet
und triebgesteuert anmuten. Anders als im Theravada- und Zen-Buddhis-
mus tritt er nicht nur als Reprisentant der Lehren auf, also nicht nur
in Funktion einer Rolle, die im Lehrkontext einzunehmen ist, sondern
als Reinkarnation, als fleischgewordenes Symbol dessen, worauf es an-
kommt. Da das, worauf es ankommt, jenseits aller Konzepte steht und
damit auch jenseits einer bestimmten Form von Heiligkeit, zeigt sich das
richtige Verstehen darin, den Lama selbst als paradoxe Figur zu begrei-
fen, die in mimetischer Aneignung dazu genutzt werden kann, zu lernen,
dass es letztlich gar nicht darauf ankommt, was der Lama wirklich ist.

In Hinblick auf die Frage der Bedeutung von Lehrer-Schiiler-Beziehun-
gen macht diese Passage zudem deutlich, wie schwierig es ist, wichtige

380

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BEFREIUNG — EINFACH NUR MENSCH SEIN

Fragen ganz allein mit sich auszumachen. Denn gerade aus der Perspek-
tive eines fortgeschrittenen Schiilers, der die Absurditit von ontologisie-
renden Fragen nach der Erleuchtung des Lama bereits erkannt hat, bleibt
nichts anderes tibrig, als sich auf sich selbst und seine Wahrnehmungswei-
se zu berufen. Indem Herr Schneider sagt, ,,dass du nichts dariiber sagen
kannst, wie das Auflen existiert. [...] Sondern du kannst nur tiber deine
Wahrnehmung und wie du in die Welt guckst“, bekraftigt er zwar ei-
nerseits seinen Fortschritt in buddhistischer Epistemologie, etabliert aber
gleichzeitig eine hochst solipsistische Haltung, die gewissermafSen aus sich
selbst heraus sich selbst heraus zu erklaren versucht. Aus dieser Haltung
heraus muss jederzeit mitbedacht werden, dass es sich bei den Beobach-
tungen der Auflenwelt um die eigenen Storgefuhle oder Sankharas etc.
handeln konnte. Doch auch eine Bestitigung durch Dritte ware nichts
weiter als eine weitere Verlagerung der prinzipiellen Unentscheidbarkeit
von Wahrnehmungsformationen und daher keine endgtiltige Auflosung.?

An der Passage aus dem Interview mit Herrn Schneider ist sichtbar,
dass jede spirituelle Suche, die auf Befreiung, Erlosung oder Erwachen
abzielt, immer auch als ein Sich-mit-sich-selbst-nicht-im-Einklang-Emp-
finden zu begreifen ist. Vor diesem Hintergrund fungiert der Lehrer — ob
in der schwicheren Variante des primus inter pares oder in der starken
Variante der heiligen Identifikationsfigur — als zentrales Medium, das
an sich selbst zu zeigen vermag, wie ein Mensch trotz all seiner Unvoll-
kommenbheit zu sich selbst kommen kann. Mit Hilfe der Beobachtung
der Form der Lehrperson kann Unvollkommenheit mit Unvollkommen-
heit beantwortet werden. In der Praxis heifst dies dann, dass man sich
als Schiiler in mimetischer Identifikation an den Unzuldnglichkeiten des
Lehrers orientiert, um dariiber zu den Bedingungen des eigenen Daseins
zuriickzufinden. Man hofft also gewissermafSen, tiber die Beziehung mit
dem signifikanten Anderen die eigene Authentizitit zurickzugewinnen.

285 Mit der Einfithrung Dritter fangen jedoch zumindest erste Formen von Insti-
tutionalisierung an, wenn man darunter die Er6ffnung einer legitimierenden
Kontextur zur Formatierung von Weltaufordnung verstehen mag. Ein sangha
kann somit als stabilisierender Dritter fungieren (siche etwa die Funktion der
sangha als Ausgrenzung von Abweichlern oder Mindermeinungen, bzw. an-
dersherum als Verstirker von Mehrheitsmeinungen). In einer solchen Stabili-
sierung durch Dritte konnte dartiber hinaus auch zwischen Gemeinschaft und
Gesellschaft unterschieden werden: Wihrend die Gemeinschaft der sangha
etwa eine bestimmte Lesart unterstiitzen konnte, indem sie schweigend das
Tabu verifiziert, kann sich die Institution aus gesellschaftlicher Perspektive ei-
ner Ablehnung oder gar Negation gegentibersehen. Wiahrend beispielsweise
Lama Ole Nydahl auch vor den Medien kein Blatt vor den Mund nimmt, wenn
es um Beziehungen zu seinen Schiilerinnen oder andere Religionsgemeinschaf-
ten geht — und sich damit den entsprechenden Gegenbeobachtungen aussetzt
—, verschlief3t sich Sogyal Rinpoche in Bezug auf die als Verfehlung beobacht-
baren Handlungen vor der Gesellschaft und verbleibt im Rahmen des Schutz-
kreises einer Gemeinschaft, die das entsprechende Tabu teilend aufrechterhiilt.

381

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

In jedem Fall lasst sich festhalten, dass individuelle Erfahrungen, die
im Sinne der buddhistischen Soteriologie als Befreiung vom Leiden ge-
deutet werden konnen und nicht oder nur schwerlich ohne die Beteili-
gung eines Lehrers als signifikantem Anderen vonstattengehen konnen.
Der Lehrer scheint in der einen oder anderen Variante immerzu als not-
wendiger Kristallisationspunkt fur die individuelle Praxis der Schuler
herhalten zu miissen. Die Funktion des Lehrers liegt aber letztlich dar-
in, sich langfristig mittels spezieller Didaktik und verkorperter Lehren
fiir die Schiler soweit wie moglich tberflissig zu machen.

All dies wiederum ist nur moglich, wenn die Erfahrung der Leerheit
als soteriologischer Bezugspunkt genommen wird, wenn also der Kon-
nex von Bodenlosigkeit und Glickseligkeit habituell so angeeignet wur-
de, dass sich der Adept in der illusionaren Natur der Dinge einzurichten
gelernt hat. Erst aus dieser Perspektive ist es wirklich unbedeutend, ob
der Lama erleuchtet ist oder nicht. In diesem Sinne bezeugt Herr Schnei-
der, dass er es verstanden hat und dass es fiir ihn deshalb vor allem dar-
um geht, im positiven wie im negativen Sinne die wertenden Konzepte
und Projektionen gegeniiber anderen — und damit auch gegeniiber sich
selbst — fallen zu lassen. Zu verstehen heif3t hier, mit Tugendhat gespro-
chen, sich darin zu tiben, die anthropologische Disposition des Verglei-
chens, Bewertens und Strebens — und hiermit einhergehend auch kom-
plexere kognitiv-emotionale Lagerungen wie z. B. Schuld, Eifersucht und
Neid - aufzugeben, welche allesamt die typisch menschliche Egozentrik
ausmachen. Es geht darum zu realisieren, dass es nichts zu erreichen gibt
—und damit auch am Lama eigentlich nichts Besonderes ist und dass dies
zu erkennen der eigentliche Zweck der Ubung darstellt.

Eine solche Reflexionsperspektive einzunehmen setzt voraus, auf
Schlusselerfahrungen zuriickgreifen zu konnen, die als Referenz genutzt
werden, um sich darin zu tiben, die Projektionen des eigenen Geistes
(und die hiermit verbundenen Gefiihle) — einschliefSlich der Gedanken
und Projektionen gegeniiber dem Lama - zugleich als real wie auch als
illusionar und bedeutungslos sehen zu konnen. Die Fihigkeit, auch die
Frage der spirituellen Integritidt des eigenen Lehrers einklammern zu
konnen, setzt wiederum einen soteriologischen Bezugspunkt voraus, von
dem aus all die mit dem Lamaismus verbundenen Hoffnungen (etwa
das Versprechen einer besseren Wiedergeburt) und Befiirchtungen (etwa,
dass es sich moglicherweise nur um einen aus politischen Griinden zu-
gewiesenen Tulku-Status handelt) eingeklammert werden konnen, wo-
durch sie in den Hintergrund treten.

Erst aus dieser Perspektive lisst sich eine Haltung einnehmen, die auch
in Referenz auf den Lama weif3, dass es letztlich nicht auf ihn ankommt,
sondern allein darauf, wie man sich zu ihm und damit immer auch zu sich
selbst in Beziehung setzt. Auf diese Weise ldsst sich ein re-entry im Sin-
ne von Spencer-Brown (2005) schaffen, das in hohe Freiheitsgrade und

382

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BEFREIUNG — EINFACH NUR MENSCH SEIN

damit eine extreme Subjektivierung miindet. Denn insofern man die Din-
ge aus der genannten Perspektive sieht, hat man nicht nur die Verantwor-
tung fiir sein Handeln, sondern auch fiir sein Erleben zu iibernehmen.

Die spirituelle Reise von Herrn Schneider miindet damit gewis-
sermafsen in die Epistemologie des radikalen Konstruktivismus (vgl.
Maturana/Varela 1987) und den grundlegenden Zweifel gegeniiber der
Charakteristik der AufSenwelt (,,dass du nichts dartber sagen kannst,
wie das Aufsen existiert®). Insofern erscheint es konsequent, wenn Herr
Schneider von den Lehrsitzen des tibetischen Buddhismus als ,, These
spricht (,,da gibt es ja sozusagen diese These, wenn ich die reine Wahr-
nehmung habe, dann kommt mir die Welt auch rein entgegen®). Thesen
haben eine gewisse Plausibilitit, stehen jedoch nicht fur Wahrheit im Sin-
ne einer bewiesenen Gesetzlichkeit. Auch die Lehrsitze des tibetischen
Buddhismus betten sich fiir ihn in eine pragmatische Haltung ein, fiir die
Nichtwissen nicht durch Glauben stabilisiert werden muss, sondern durch
eine lebenspraktische Perspektive, die darauf ausgerichtet ist, sich auf die
Aufgaben und Herausforderungen der Gegenwart zu konzentrieren.

Der spirituelle Bildungsprozess von Herrn Schneider erscheint mit der
reflexiven Aneignung dessen, was geschieht abgeschlossen. Dies bedeu-
tet jedoch nicht, dass die hiermit verbundenen Praxen und Vollziige zu
einem Ende kommen. Wie jeder angeeignete Habitus muss auch die neu
gewonnene Identititsformation stindig aktualisiert werden. Gerade die
Aufrechterhaltung der eigenen Autonomie in Anbetracht alter und neuer
Routinen und Projektionen verlangt weiterhin Arbeit und in diesem Sin-
ne geht das spirituelle Selbstbewusstsein mit der Gewissheit einher, dass
man sich als Mensch weiterhin in der ,,Anniaherungsphase“ befindet.

So gefasst erscheint die soteriologische Vision des tibetischen Bud-
dhismus, fiir die Herr Schneider hier steht, zunachst etwas banal. Auf
die Frage ,,Wozu das alles?“ fasst er seine Sichtweise auf die Fruchte der
Praxis noch einmal zusammen:

Herr Schneider: Ganz kleinen Moment, ja. Sage ich Dir in einem Satz.
Also was ich wirklich als eine der wesentlichsten Friichte, die ich erlebt
hatte, weil, ich hatte vorhin so von diesem Zustand von beidem gliicklich
sein gesprochen und dem Stress den ich jetzt auch zum Teil habe. Aber ich
merke, ich habe keinen Stress mehr. Du hast ja auch gefragt mit Aggres-
sionen. Ich merke, dass ich viel mehr in so einen Flow komme oder in so
einen Fluss von ich mache das, was jetzt vor der Nase liegt. Ich habe zwar
schon auch Planungen und so weiter, aber ich merke, ich gucke nicht mehr
so und das und das und das und das wartet noch alles auf mich. Das habe
ich irgendwo natiirlich aufgeschrieben oder im Bewusstsein, aber ich kann
mich viel mehr auf das Jetzt konzentrieren. Und da entfaltet sich plotzlich
die ganze Welt auch ganz anders. Es ist nicht mehr so, oh was passiert,
wenn das jetzt nicht, sondern die plotzlich kommen tatsichlich auch die
Dinge gut zusammen. Da gibt es richtig so was wie so ein Wunder des All-
tags. Dafuir bin auch sehr dankbar. (unklar). Das wollte ich noch sagen.

383

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

Herr Schneider verweist hier zunichst auf die Gleichzeitigkeit konkreter
lebenspraktischer Probleme (,,Stress, den ich jetzt auch zum Teil habe*)
und der Erfahrung ,gliicklich zu sein“. Er scheint diese beiden Spharen
des Erlebens jedoch nicht als Gegensatz wahrzunehmen, sondern bettet
sie in eine Ubergreifende Perspektive ein (,also ich merke, ich habe kei-
nen Stress mehr“). Man konnte diesen Umstand auch folgendermafsen
beschreiben: Es ist Stress, aber zugleich ist es kein Stress mehr, weil der
Stress nicht mehr als Stress beobachtet wird. An die Stelle destruktiver
Reflexionen tritt eine Orientierung, die auf die konkreten Aufgaben fo-
kussiert, die der Alltag stellt, woraufhin diese in entsprechender Konzen-
tration angegangen werden konnen. Die Metapher hierfir ist der flow als
jene konzentrierte Selbstvergessenheit in den Aufgaben der Gegenwart,
die auf phinomenaler Ebene als ein die Zeit vergessen lassendes Im-Ein-
klang-mit-sich-selbst-Sein erlebt wird.?$¢ Das Glick kann in dieser Form
als konkretes Glick erlebt werden, das sich in der alltagspraktischen Aus-
einandersetzung mit der Welt reproduziert. Jenseits der Rede von voll-
kommener Erleuchtung erscheint damit die Ungespaltenheit des flow als
eigentliches soteriologisches Ideal. Selbstredend befindet sich Herr Schnei-
der nicht ausschliefSlich im flow, allerdings ,,viel mehr* im Vergleich zu
der Zeit, bevor er seine buddhistische Praxis aufgenommen hat, musste
man wohl erginzen.

Es muss also weiter geiibt werden. Jedoch scheint sich in diesem Fal-
le der Ubende der Bedingungen seines eigenen Ubens gewiss zu sein. Die
Referenzpunkte sind klar, ebenso die Mittel, die jedoch nur noch als Mit-
tel gesehen und nicht mehr mit dem Ziel selbst verwechselt werden. Dies
gilt insbesondere auch fiir die Projektionen, die auf den Lama gerich-
tet werden. Die Reflexionsperspektiven, welche die Beziehung zur Welt
und zu sich selbst konfigurieren, sind habituell stabilisiert, was jedoch
nicht heifdt, dass nicht auch weiterhin daran gearbeitet werden muss,
dieses Arrangement stabil zu halten — denn der flow kann jederzeit un-
terbrochen werden. Die Referenz auf die Lehren, so ist im Kontext des
Gesamtinterviews zu vermuten, ist keine abstrakte mehr, sondern eine
konkrete — eine habitualisierte Praxis. Der Ubende weif$ dabei um die an-
gewandten Konstruktionen, was jedoch nicht verhindert, dass eben die-
se Praxis im stdndig zu erneuernden Vollzug real erscheint. All dies ge-
schieht nicht mehr aus Naivitat, die blind an die Fihigkeiten des Lamas
glauben lisst, sondern auf Basis einer Sicherheit, die darin griindet, die
Bodenlosigkeit und die hiermit einhergehende Unwissenheit in Hinblick
auf Seinsverhiltnisse bereits als Losung und nicht mehr als Problem er-
fahren zu haben. Eine solche epistemische Perspektive in stabiler Form

286 Der Begriff flow wurde von Csikszentmihalyi (1985) im Rahmen seiner For-
schungen zu den Bedingungen des Glucklichseins gepragt.

384

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BEFREIUNG — EINFACH NUR MENSCH SEIN

einnehmen zu konnen, ist wiederum kaum ohne die Reflexionsfiguren
der buddhistischen Lehren zu denken.

Herr Schneider steht somit exemplarisch fiir eine Person, die den Pfad
des tibetischen Buddhismus in Richtung zunehmender Authentizitdt und
Autonomie beschritten hat. Im Sinne des Prinzips der maximalen Kon-
trastierung schauen wir im Folgenden auf einen Fall, in dem das sote-

riologische Ziel einer buddhistischen Schulung mehr oder weniger ver-
fehlt wird.

Den Pfad verlassen — Lieber auf den Aufstieg hoffen,
statt die Verganglichkeit zu begreifen

Im Alter von 27 Jahren besucht Michaela Bertram auf Anraten eines Be-
kannten ihren ersten ro-Tageskurs in Vipassana-Meditation. Zuvor hatte
sie eine Psychotherapie angefangen (,,weil ich gemerkt habe, ich habe ei-
nige Probleme im Leben“), die sie aber nach einigen Monaten wieder ab-
brach. Demgegentber fiihlt sie sich von dem Angebot, 1o Tage schwei-
gen zu konnen (,,in die Ruhe zu gehen®), sehr angesprochen. Wihrend
des Kurses fillt ihr zwar das ruhige Sitzen schwer, aber fiir einige Mo-
mente erlebt sie die Erfahrung tiefer Glickseligkeit:

Frau Bertram: Und das war auch das Gefiihl, alles ist in mir. Das war
dieses freie Flieflen, das alles durch den Korper geflossen ist und das war
reine Gluckseligkeit und da wusste ich, es ist alles in mir. Das war dieses
ganz freie, freie durch den Koérper schwirren.

Interviewer: Also das war so, was dann in den Diskursen so mit dem
Bhanga verbunden wird. (Frau Bertram: Genau.) Also Du hast dann so-
zusagen uberall freie Empf/ also einen Fluss von Empfindungen.

Frau Bertram: Genau. Das war es vielleicht nicht/ ja, waren vielleicht nur
kurze Momente. Das war nicht Giber einen lingeren Zeitraum, aber es
geht genau in diese Richtung.

Interviewer: Und da warst Du glicklich oder da hast Du gemerkt/

Frau Bertram: Genau. Da war diese absolute Gliickseligkeit da und ich
wusste, alles ist in mir. Alles. Und wie man dieses Alles bezeichnen mag,
das sind ja wieder Begriffe und das ist, glaube ich, vollkommen egal, aber
ich wusste alles ist in mir. Und das war das grofste Geschenk, was ich er-
fahren durfte. Ich muss nicht im AufSen schauen, ich muss auch nicht die
verschiedensten Richtungen alles ausprobieren, sondern alles ist in mir.
Und das geht tiber den Riickzug und tiber die Stille. Und ich brauche kei-

ne Lehrer von aufSen, alles ist in mir.

Im Kontext eines 1o-tigigen Vipassana-Kurses ist es nicht ungewo6hn-
lich, dass die Meditationsschiiler sogenannte Vertiefungen (Samadhi)
oder andere Zustande hoher Gluckseligkeit erfahren. In den abendlichen
Diskursen, aber auch in den tiblichen Lehrer-Schiiler-Gesprachen wird

385

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

allerdings vehement darauf hingewiesen, dass diese Zustande (insbeson-
dere die Bangha-Erfahrung) verginglich sind und ihnen damit kein eigen-
standiger soteriologischer Wert zukommt.?¥” Die Didaktik der Vipassana-
Schulung ist zwar so angelegt, dass solche Erlebnisse durch die intensiven
Meditationsperioden evoziert werden, aber gleichzeitig soll die Haltung
erlernt werden, diese Gliickszustiande als bedeutungslos wahrzunehmen.
Das Training innerhalb der Kurse lduft also darauf hinaus, die Schiiler
einerseits so zu affizieren, dass sie dabei bleiben mochten (namlich das
Gefiihl zu vermitteln, etwas hochgradig Signifikantes erlebt zu haben),
andererseits aber gezielt die Illusion zu enttiuschen, durch die Ubung et-
was Bleibendes erreicht zu haben. Auf der Basis dieses paradox anmu-
tenden Wechselspiels kann schliefSlich ein Bildungsprozess angeregt wer-
den, der auf die Transzendenz der ich-bezogenen Erwartungsmuster zielt.

Gerade weil es zunachst hochgradig kontraintuitiv erscheint, aufSerall-
tagliche Erfahrungen von Gliick und Frieden nicht als spirituelle Er-
rungenschaften zu begreifen, ist hier die kritische Fiihrung durch einen
Lehrer unabdingbar. In diesem Bezug deutet sich bereits eine Sollbruch-
stelle zwischen Frau Bertram und dem buddhistischen Schulungssystem
an (,,Und ich brauche keine Lehrer von aufsen). Im Vergleich zu an-
deren Fillen entgeht ihr dadurch das didaktische Moment der gezielten
Enttduschung, so etwa als der Lehrer Frau MeifSner damit konfrontiert,
dass sie ,just a game of sensations“ betreibe (s. Kap. 1.2).2%% Aufgrund
der fehlenden kritischen Auseinandersetzung mit einem Lehrer, erschei-
nen Frau Bertram ihre spirituellen Erfahrungen nicht weiter reflexions-
bediirftig. Sie rechnet die entsprechenden Erlebnisse autologisch als ei-
gene spirituelle Errungenschaft zuriick.

Im Anschluss an ihren ersten Vipassana-Kurs nutzt Frau Bertram jede
freie Zeit dazu, weitere Kurse zu sitzen oder diese durch Service in der
Kiiche oder im Kursmanagement zu unterstiitzen. Sie beginnt auflerdem
damit, taglich zu meditieren und sucht eine Gruppe, mit der sie sich zu
gemeinsamen Meditationsabenden treffen kann. Der zweite und die wei-
teren Kurse sind weniger durch ekstatische Erlebnisse gepragt. Vielmehr
steht oftmals die Konfrontation mit traumatischen Erlebnissen im Vor-
dergrund, so etwa das Leiden am frithen Tod der Mutter oder der Verlust
ihres ersten Freundes, der bei einer Bergwanderung todlich verungliickte.

Uber einige Jahre hinweg erlebt Frau Bertram ihre Meditationspraxis
als wertvolle Hilfe, um Vergangenes aufzuarbeiten. Nach einigen Kur-
sen muss sie begreifen, dass die Auseinandersetzung mit den eigenen

287 Entsprechend der in der Visuddhi-Magga formulierten Stadien des Fortschrei-
tenden Erkenntnisblicks soll die Bhanga-Erfahrung in ein Erkenntnisstadium
fithren, in dem vor allem Beunruhigung und Schrecken - also gewissermafSen
das Gegenteil einer transzendenten Ekstase — im Vordergrund stehen.

288 Siehe hierzu die Homologien in den Erfahrungen Frau Henschels, die zunichst
auch alles als ,,Liebe“ erfihrt und dann ebenfalls in ihrer diesbeziiglichen Welt-
wahrnehmung von der Vipassana-Lehrerin enttiuscht wird (Kap. IIL.3).

386

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BEFREIUNG — EINFACH NUR MENSCH SEIN

leidvollen Erfahrungen ein langwieriger Prozess ist. Die Hoffnung, die
leidvolle Auseinandersetzung mit der eigenen Lebensgeschichte durch
ein Erleuchtungserlebnis endgiiltig abschliefen zu konnen, wird ent-
tauscht:

Frau Bertram: Wobei ich habe mir immer gewtiinscht, ich sitze einen Kurs,
vielleicht (war das noch nicht?), ich sitze einen Kurs und dann bin ich er-
leuchtet. Dann ist alles vorbei und ich habe alles. Und dann habe ich ge-
merkt, ach es dauert ja alles viel, viel linger. [...] Oder auch die Sehnsucht
nach meiner Mutter, die nicht da ist. Also ganz, ganz viel Sehnsucht. Ich
kann mich erinnern, ich habe einen Kurs gesessen und das Thema, was
hochkam, war Sehnsucht, Sehnsucht, Sehnsucht. (lacht) So viel iiber den
ganzen Kurs und dann dachte ich, okay Gleichmut. Das Thema dieses (la-
chend) Kurses soll wohl Sehnsucht sein und dann war es nur Sehnsucht.

Wenngleich sich der Wunsch nach schneller Erlosung nicht erfiillt, be-
sucht Frau Bertram weiterhin eine Reihe von Vipassana-Kursen. Hier be-
gegnet sie immer wieder auch leidvollen Erinnerungen, etwa der starken
Sehnsucht nach ihrer Mutter. In der Auseinandersetzung mit diesem Er-
leben greift sie auf die typische Anweisung zurtick, ihre Emotionen mit
Gleichmut zu betrachten. Allerdings bleibt diese fir die buddhistische
Schulung typische Reflexionsfigur duflerlich (,,dann dachte ich, okay
Gleichmut®). Sie denkt daran, wie die richtige Haltung zu sein hat, was
jedoch nicht identisch damit ist, die richtige Haltung zu leben. Im Sin-
ne eines tiefer greifenden Bildungsprozesses wire aber der Habitus ein-
zunehmen, die Sehnsucht zu leben und hierin Gleichmut zu verkérpern,
was jedoch nicht damit zu verwechseln ist, zu denken, dass man gleich-
miitig sei und die Dinge annehme.

Der Umgang mit leidvollen und schmerzhaften Erfahrungen bleibt fiir
Frau Bertram dadurch weiterhin ein Problem. Mit der Zeit entwickelt
sie eine spezielle Form, wie sie mit den harten Kursanforderungen um-
geht, die strukturell darauf angelegt sind, auch durch schmerzhafte und
leidvolle Erfahrungen zu konfrontieren:

Frau Bertram: Ich merke, ich bin in der Tiefatmung, sehr tief entspannt, ich
gehe meiner Technik nach und es war ein Ausbreiten, dass ich nicht nur in
meinem physischen Korper bin, sondern dass dieser physische Korper aus
diesen kleinen Partikeln besteht und sich ganz weit ins Unendliche ausbrei-
tet. Dass es diese Grenze auch zwischen Raum, wieder zwischen Raum und
auch zwischen den Zeitablaufen gar nicht existiert. Dass ich/ [...]

Interviewer: Tiefatmung heifst so/

Frau Bertram: Du atmest in den Bauch. Das passiert/ Du sagst ja nicht,
du willst jetzt in die Tiefatmung gehen, sondern du beobachtest den Atem
und irgendwann passiert das von allein.

Interviewer: Ist das ein

387

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

Frau Bertram: Das du in den Bauchraum einatmest. Und das passiert dann
immer von allein. [...] Und dann ist so eine Entspannung. [...] Und dann ist
so eine ganz tiefe Entspannung da. Und wo ich merke, das Zeitgefiihl ist/
das ist auch dann, wo ich dann jenseits dieses Schmerzzustandes auch bin.
Das ist immer eine tiefere Versenkung. Kann es jetzt nur so beschreiben.

Frau Bertram schildert hier ihre personliche Form des inneren Rick-
zugs, den sie mit dem Begriff ,, Tiefatmung® umschreibt und der in eine
Art Versenkung oder Trance miindet, in der jegliches Schmerzgefiihl ver-
schwindet und auch das Zeitgefiihl aufgehoben zu sein scheint.

Die phanomenale Qualitit des beschriebenen Zustands ist in der bud-
dhistischen Literatur nicht unbekannt und wird auch in den Diskur-
sen wahrend des Vipassana-Kurses erwihnt. Es handelt sich um einen
sogenannten Vertiefungszustand (jhana), der mit dem Erleben von tie-
fem Frieden sowie der Erfahrung von Raum- und Zeitlosigkeit einher-
gehen kann. Allerdings dirfen diese Vertiefungen nicht mit dem sote-
riologischen Ziel der buddhistischen Lehren verwechselt werden. Die
Einsicht, die mit der Vipassana-Meditation erzielt werden soll, besteht
gerade nicht in einer entriickten Ruhe, in der Schmerz und Leid nicht
mehr wahrgenommen werden, sondern vielmehr darin, Erfahrungen von
Frieden und Gluck ebenfalls als konstruiert und damit ihrer Natur nach
als verganglich zu begreifen.

Der Begriff , Tiefatmung® ist zudem keine Ethnokategorie der
Vipassana-Schulung, noch wird die ,,Bauchatmung® als Methode von
Goenka, dem Griinder, oder seinen Assistenzlehrern gelehrt.?% Damit
deutet sich bereits an, dass Frau Bertram eine eigenstindige Interpreta-
tion der Vipassana-Schulung entwickelt, die mehr in den Riickzug in die
Trance der Tiefenentspannung denn in die Erkenntnis der Vergdnglich-
keit aller durch menschliches Streben erreichbaren Zustinde miindet.

Dariiber hinaus hilt sich Frau Bertram nicht an die Regel, wahrend
der einstiindigen Gruppensitzungen ihre Sitzposition nicht zu verin-
dern. Wihrend der ro-tidgigen Vipassana-Kurse wird von den Schiilern
ab dem vierten Tag gefordert, dreimal tiglich eine Sitzung ,,mit gro-
BSer Entschlossenheit (Addhitana) durchzufiihren, in der auch die oft-
mals auftretenden Schmerzen stoisch auszuhalten sind. Entsprechend
der Erklarung in den abendlichen Diskursen ist diese Stunde essentiel-
ler Bestandteil der Meditationsschulung, denn auf diese Weise sollen die
Schiiler trainiert werden, auch unangenehme Zustande auszuhalten und
akzeptieren zu lernen. Zudem wird dadurch die Differenz zwischen der
in den ersten Tagen gelehrten Atemmeditation (Anapana) und der Ein-
sichtsmeditation (Vipassand) markiert.

289 Die Betrachtung des Atems verlduft hier iiber die schwierigere und weniger
leicht entspannende Ubung, die Aufmerksamkeit auf den Bereich der Nase zu
fokussieren.

388

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BEFREIUNG — EINFACH NUR MENSCH SEIN

Als Begrindung fiir die Abweichung von der Kursregel benennt Frau
Bertram zum einen ihre hohe Schmerzempfindlichkeit, zum anderen ih-
ren Widerstand gegen Vorschriften:

Frau Bertram: Und ich weifS zwar, dass ich sehr schmerzempfindlich bin
(lacht) und dann auch immer wieder an meine Grenzen gekommen bin.
Kann ich das jetzt noch aushalten oder nicht? Dann gab es auch noch
mal so einen Trotz. Mir wird vorgeschrieben, ich soll jetzt, wie heifdt
das immer, eine Stunde durchsitzen. [...]. Und weil mir das jemand vor-
schreibt, muss ich doch nicht machen. Ich bestimme selber. Mein Korper
bestimmt selber was er will. So. Dann spielten natiirlich so alte Muster
mit, so Trotz. Aber auch, mein Kérper will nicht. Und gebe meinem Kor-
per nach. Wo sind da die Grenzen und nicht der Regung. Und das habe
ich als Gratwanderung empfunden. Wo tut es mir gut weiterzugehen und
wo sagt mein Korper, jetzt wirklich nein. [...] Ja. Ich konnte aber auch
manchmal sehr lange durchsitzen. Aber immer wenn diese wohlbertichtig-
te eine Stunde da war, war immer so eine Sperre da, nein, geht jetzt nicht.

Diese Passage ist insofern aufschlussreich, als dass sich hier Trotzmo-
mente mit einer (vermeintlichen) Autonomiebewegung in einer Weise
vermischen, die letztendlich die Moglichkeit eines Bildungsprozesses un-
terlduft, der innerhalb der Regeln Freiheit von den Regeln ermdoglicht.
Da ein Schiiler nach wiederholtem Besuch eines Kurses nicht nur um die
mit der Meditation verbundenen Regeln weifs, kann das Abweichen von
den Regeln als Bruch mit der eingegangenen Selbstverpflichtung gesehen
werden. Oder anders herum: Es gelingt Frau Bertram nicht, zu der ihr
gestellten Aufgabe ,Ja“ zu sagen. Sie scheitert an der Aufgabe, die sie
sich letztendlich auch selbst gestellt hatte und rahmt dies sogar als Tu-
gend. Wenngleich Frau Bertram viele 1o-Tageskurse gesessen hat (,,bei
20 habe ich aufgehort zu zihlen“), bleiben ihr damit gewissermafSen die
eigentlichen Friichte der Vipassana-Meditation verwehrt.

Wihrend die Anapana-Meditation tendenziell eher zu den beruhigen-
den, konzentrativen Vertiefungen fuhrt, werden die hiermit einherge-
henden angenehmen Zustiande durch die Praxis des langen unbewegten
Sitzens in der Vipassana-Phase wieder gebrochen. Dabei entstehen un-
weigerlich auch schmerzhafte Erfahrungen. Doch der Schiiler kann in
diesem Rahmen lernen, dass sich der Schmerz auch wieder auflést bzw.
zumindest seine Bedeutung verliert, wenn er den Widerstand ihm ge-
geniiber tiberwindet. Die Vipassana-Schulung zielt also, um es nochmals
zu betonen, nicht auf eine entriickte Trance, sondern wie auch die Zen-
Meditation auf Wachheit und Klarheit. Diese entsteht, wenn es gelingt,
auch in Anbetracht von unangenehmen Erfahrungen eine stabile Geistes-
haltung zu bewahren, um auf diese Weise Souveranitat auch gegentiber
zundchst leidvoll erscheinenden Bewusstseinszustinden zu gewinnen.

Neben ihrer Meditationspraxis beginnt Frau Bertram, sich zunehmend
mit den esoterischen Praktiken der Energiearbeit und dem sogenannten

389

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

Channelling zu beschiftigen. Erstere beruht darauf, durch Einweihung
und Anwendung bestimmter Symbole ,,Heilkrafte“ zu erlangen. Letzte-
res besteht darin, sich in Trance mit ,,Geistwesen® in Verbindung zu set-
zen. In der Anmeldung zu den Vipassana-Kursen, die sie weiterhin be-
sucht, verschweigt sie ihre diesbeziiglichen Interessen und Aktivitaten:

Frau Bertram: Ich habe gemerkt, ich werde (Getriank wird eingeschenkt)
das war auch schon vorher, angezogen von etwas, was in der Vipassana-
Szene bei Goenkaji vollkommen verpont ist, nimlich Reiki zu machen,
geistiges Heilen. Mit den Handen zu heilen. Und genau das hat mich an-
gezogen und stand dann immer im Widerspruch (..) ich kenne es nicht,
aber mich zieht es an. [...] Habe es aber nicht zu schitzen gelernt, dass
Vipassana eine ganz grofse Strenge hat, dass man bestimmte Sachen nicht
machen darf. Wobei die tibetischen Traditionen, das kommt ja auch mit
aus dem Tibetischen, ein Teil auch von Heiltechniken ist. Und stand so in
einem Widerspruch, was mache ich denn, wenn ich jetzt einen Kurs sitze,
gebe ich das an oder nicht. Und habe entschlossen, ich gebe ich es nicht
an. Ich luge aber nicht, weil ich das vor mir selber verantworten kann.
Ich kann beides vor mir verantworten. Ich bin so weit fortgeschritten,
dass es mich nicht beeintrachtigt. [...] Und dann dachte ich, ich schiitze
mich selber und gebe es einfach nicht an. Und bin mit mir im Reinen und
im Klaren, dass es gut und richtig ist. Und finde fiir mich im Langsamen
heraus, was ist jetzt mein Weg, wo geht es weiter?

Spatestens hier deutet sich Frau Bertrams Bruch mit dem buddhistischen
Schulungssystem an, da sie die Meditationslehrer nicht mehr als Men-
schen sieht, mit denen man offen uber die eigene spirituelle Praxis re-
den kann, sondern als negativ besetzte Autorititen, gegeniiber denen
man wichtige Dinge besser nicht offenbart, um sich selbst zu schiitzen.
Die Lehrer-Schuler-Beziehung wird hiermit vollends prekar. Der Leh-
rer als Begleiter auf dem Pfad und vermutlich ebenso andere erfahrene
Schiiler der Vipassana-Szene kommen als ernstzunehmende Gesprichs-
partner nicht mehr in Frage. Frau Bertram muss die Dinge nun mit sich
selbst ausmachen.

Insofern wir den Sinn und die Leistung eines spirituellen Schulungs-
systems darin sehen, auf Basis der Kombination von Reflexionsangebo-
ten und erfahrungsinduzierenden Praxen eine tertidre Sozialisation zu
ermoglichen, die in einen Habitus miindet, der von der Gemeinschaft
der Praktizierenden geteilt wird, zeigt sich hier deutlich, dass die vom
System intendierte Sozialisation in diesem Fall nicht gegliickt ist. Mit
Blick auf die fundamentale Differenz von Psyche und Kommunikati-
on (siehe Kap. I1.6) zeigt sich, dass eine spirituelle Schulung — wie jeder
andere Bildungsprozess — auf Eigensozialisation beruhen muss, d. h. es
kann keinen Automatismus geben, der dazu fithrt, dass das Angebot ei-
nes bestimmten Sets von Dogmen, Reflexionsfiguren und Erfahrungs-
moglichkeiten beim Schiiler zur Etablierung eines bestimmten Habitus

390

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BEFREIUNG — EINFACH NUR MENSCH SEIN

fihrt. Ebenso kann selbst bei Langzeitpraktizierenden, die wie Frau Ber-
tram mehr als 15 Jahre dabei sind, nicht vorausgesetzt werden, dass sie
auf die ,,richtige“ Weise verstehen.

In diesem Sinne verwundert es auch nicht, dass Frau Bertram mit der
Zeit andere, von den buddhistischen Lehren abweichende Reflexions-
formen entwickelt, um ihre spirituellen Erfahrungen zu begreifen. Ins-
besondere beginnt sie, mit den zentralen buddhistischen Lehrsatzen der
Vier Edlen Wahrheiten explizit zu hadern. Sie ist vor allem unzufrieden
mit der Edlen Wahrbeit vom Leiden, die in der Vipassana-Schulung als
Reflexionsfigur eine zentrale Bedeutung hat.

Stattdessen entwickeln sich fiir sie die Deutungsangebote der esote-
rischen Kryon-Schule zunehmend zu einer attraktiven Alternative, zu-
mal hier versprochen wird, in naher Zukunft mit Hilfe entsprechender
geistiger Ubungen ein leidfreies, bis an die 1.000 Jahre andauerndes Le-
ben fithren zu konnen:

Frau Bertram: Da habe ich gemerkt, da ist/ Ich komme an Grenzen, ich
werde von was anderem angezogen, was ich da nicht machen darf. Und
dann habe ich eine Zeitlang beides parallel laufen lassen. Ich habe auch
schon mit Kryon angefangen. Habe es bei den Kursen, gut ich habe da-
nach nur noch einen Kurs gegeben, das nicht angegeben und habe beides
parallel laufen lassen, bis ich mehr die Klarheit bekomme. Wobei ich sa-
gen muss, dass die Vipassana-Technik so neutral ist, dass ich die jetzt und
immer wieder anwenden kann. Es gibt einen bestimmten Uberbau der
vielleicht schwierig ist, womit ich beim Vipassana immer Schwierigkeiten
hatte ist, Leben ist Leiden. So dieser Satz. Leben ist Leiden. [...] Und das
fand ich so schwer, auf allen Kursen zu horen, Leben ist Leiden und dann
ich mich gefragt, Buddha ist ein Kind seiner Zeit. Buddha ist jetzt im Nir-
wana, ist erleuchtet, er hat den hochsten Zustand und wenn er erkennen
wiurde, wiirde er vielleicht das auch einer neueren Zeit anpassen. Das man
nicht unbedingt noch heute sagen muss, Leben ist Leiden. Es haben sich
auch andere Sachen verandert. Dass wir, was uns im Satthipatana-Kurs
gelehrt wird ist auch, bei uns wird zum Gliick nicht so visualisiert wie es
in der tibetischen Kultur ist oder Richtung ist, dass man sich vorstellt, wie
der Korper altert. Das er immer schwicher wird und das zelebriert zum
Glick Vipassana in der Form nicht, aber es ist trotzdem noch vorhanden.
Aber was sich gedandert hat ist, wir konnen mit unseren Zellen und mit
unserer DNS kommunizieren, dass unser Korper sich verjiingt. Das heifst,
es gibt in der Medizin, in der Wissenschaft/ Die Forschung ist mittlerweile
soweit, dass sie sagen kann, jemand der jetzt 6o Jahre alt ist, in 20 Jahren
sind wir soweit, dass der Mensch 1.000 Jahre alt werden kann.

Frau Bertram demonstriert hier, dass sie den Eigensinn der buddhisti-
schen Schulung nicht verstanden hat. Denn die ,, Vipassana-Technik “ ist,
wie bereits ausfuhrlich geschildert wurde, nicht ,,neutral“, sondern un-
trennbar mit einem theoretisch-konzeptionellen Uberbau verbunden.
Die Vipassana-Praxis zielt unmittelbar auf die Etablierung einer Haltung,

391

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

aus der heraus entsprechend der Vier Edlen Wahrheiten alle Ausdrucks-
formen des weltlichen Lebens als leidhaft, veranderlich und ohne inne-
re Essenz betrachtet werden. Sie ist daher gerade nicht als Ubung oder
Technik zu verstehen, um im Sinne einer Tiefatmung einen spharischen,
transzendenten Zustand zu generieren oder die Welt im magischen Sin-
ne zum Besseren zu wenden. Frau Bertram geht hier in deutliche Distanz
zur sogenannten Sarthipatana-Sutta, die als einer der Schliisseltexte der
an Meditation orientierten Schulen des Theravada-Buddhismus anzuse-
hen ist. Hierin wird etwa die Ubung der ,,Leichenfeldbetrachtung® be-
schrieben, in der die Meditationsschiiler aufgefordert werden, ihren ei-
genen Korper als ebenso verfallend und alternd vorzustellen. Im Kontext
anderer Textstellen ldsst sich Frau Bertrams Ablehnung dieser Ubung so
lesen, dass sie die hiermit verbundenen Vorstellungen in magischem Sin-
ne interpretiert, namlich in der Weise, dass die Visualisierungen und Vor-
stellungen das Altern und Sterben erst real werden lassen.

Entsprechend der soziologischen Einsicht, dass es Dritter Bedarf, um
eine bestimmte Sicht der Wirklichkeit aufzubauen und stabil zu halten,
findet sie in der Kryon-Schule eine Gemeinschaft Gleichgesinnter, die
ebenso bereit sind, ein magisches Weltbild zu teilen:

Frau Bertram: Zu der Kryon-Schule. Genau. Und es ist auch so, dass du
wirklich mit den Zellen kommunizieren kannst und dass sich der Korper
verjingt. Wir werden ja heute schon dlter als frither. Das heifSt, dieses
Bewusstsein, dass die ewige Jugend als Bewusstsein ist ja schon da und
wir werden ja schon ilter. Und wir konnen tatsichlich, die sagen bei 999
Jahre alt werden. Und du kannst zu jeder Zeit sagen, du verlisst deinen
Korper und gehst in ein anderes Bewusstsein iiber oder einen Bewusst-
seinszustand. Du wihlst dir einen Planeten aus. Was weif$ ich? Oder du
sagst, du gehst in das Lichtwesen tiber, dass du sagst, du verldsst deinen
Korper und/ Also wie Buddha entschieden hat, er will nicht weiter inkar-
niert werden auf dieser Welt. Er geht ins Nirwana tber. Und diese freie
Entscheidung hast du. Es ist auch so, es gibt kein Karma mehr. Das Karma
hat sich aufgelost. Das heifSt, wir stehen kurz vor einem neuen Bewusst-
seinsschritt, indem wir alle erwachen und es gibt kein Karma mehr. Das
heifst, klar Korp/ Der physische Korper kann sterben, du kannst irgend-
wann mal sagen, du willst in deinem Korper den Korper verlassen. Oder
wenn du stirbst, kriegst du diesen Zustand des Sterbens ganz bewusst mit
und das ist, dass du kein Karma mehr hast. Karma heif3t ja, du stirbst, du
vergisst alles und gehst in einen neuen Zustand tiber. Und sterben in der
neuen Zeit wirde heiflen, du stirbst, also wenn dieser Aufstieg passiert
ist, du stirbst, aber du kriegst alles mit und kannst mit entscheiden, wo
dein Bewusstsein stirbt, was passiert.

In dieser Passage ist auffillig, wie die auch in den buddhistischen Leh-
ren vorkommenden Begriffe Karma und Reinkarnation im Kontext der
Kryon-Schule eine vollkommen andere Bedeutung erhalten. Wiahrend mit
der buddhistischen Lehre des Nichtselbst (anatta) die Vorstellung einer

392

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BEFREIUNG — EINFACH NUR MENSCH SEIN

individuellen, die Personlichkeit erhaltenden Seelenwanderung negiert
wird und die soteriologische Vision eher in der Auflésung denn in der
Affirmation einer ichbezogenen Egozentrik gesehen wird, begegnen wir
hier der Annahme, das eigene Leben magisch in eine Richtung wenden
zu konnen, in der Leid und Tod kaum mehr eine Rolle spielen. Wahrend
nibbana im buddhistischen System strukturell als Sphire verstanden wird,
die nur kommunikativ erreichbar ist, also gerade nicht in der sinnlich er-
fahrbaren Welt zu finden ist, verspricht die Kryon-Schule eine immanente
Auflosung des Leidens. Diese realisiert sich durch das konkrete Subjekt,
das aktiv die Macht uiber seine weltliche Zukunft ergreift, etwa indem es
seinen physischen Koérper durch entsprechende Ubungen verjiingt.

Daruiber hinaus ist an dieser Stelle die gebrochene Formulierung in-
teressant ,wir konnen tatsichlich, die sagen bei 999 Jahre alt wer-
den*, denn sie indiziert die Herkunft der Reflexionsfigur (,,die“ von der
Kryon-Schule sagen es), die Frau Bertram allerdings als Glaubensfigur
ibernimmt (,,tatsichlich®). Ebenso bemerkenswert ist, dass die tibeti-
sche Figur des Tulkus als eines vollkommen befreiten Menschen, der be-
wusst tiber seine Wiedergeburt entscheiden kann, als Realitit in Hin-
blick auf die eigene Zukunft antizipiert wird.

Da wir hier nicht ausfihrlicher auf die Kryon-Schule eingehen konnen,
fassen wir im Folgenden einige Information als Uberblick zusammen. Die
Griinder der Kryon-Schule bezeichnen sich als Medien, durch die sich be-
stimmte Engelwesen und andere bedeutsame Verstorbene — darunter auch
Jesus, Buddha und Laotse — als Geistwesen dufSern konnen. In GrofSver-
anstaltungen mit teilweise mehreren tausend Teilnehmern finden soge-
nannte Channellings statt, in denen das Medium im Namen dieser gro-
Ben Autoritaten spricht. Parallel hierzu werden Kurse in Form von CDs,
die an entsprechend eingeweihte Schiiler adressiert werden, verkauft, mit-
tels der die Kryon-Schiiler stufenweise ihre spirituelle Entwicklung voran-
treiben konnen. Zudem wird gegen ein entsprechendes Entgelt eine Reihe
von Ausbildungen zum spirituellen Heiler angeboten. Die Channelings
sind allesamt in einer hypnotischen Sprache formuliert. In der Regel wer-
den sie durch eine sphirische Musik begleitet und enthalten Suggestio-
nen, die dem Zuhorer eine besondere, ihn hervorhebende Aufgabe und
Stellung im spirituellen Kosmos zuweist.?”

Es ist an dieser Stelle weder der Ort noch die Absicht, die mit einer
solchen esoterischen Weltsicht verbundenen Unstimmigkeiten zu kriti-
sieren. Ob man an Jungfrauengeburten, an das christliche Himmelreich
oder an den kosmischen Aufstieg in der golden-blauen Frequenz glaubrt,

290 Frau Bertram beispielsweise ist mittlerweile durch ein Medium als Mitglied der
»weifSen Bruderschaft® identifiziert, sowie im Anschluss an den Besuch ent-
sprechender Kurse als geistige Heilerin der ,,neuen Zeit“ ermachtigt worden:
,»Und meine Aufgabe ist auch das Heilen und Erl6sungsenergien den Menschen
zu tiberbringen. Oder Energien zu transformieren.

393

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

macht strukturell keinen grofSen Unterschied. In all diesen Fillen wird
ein symbolisches System im Modus des Glaubens als ontische Gewis-
sheit genommen, die das Geglaubte zugleich mit einer Reflexionssperre
versetzt, worauthin es nicht mehr als ,,nur® symbolisch erscheint. Dass
solche symbolischen Welten eine pragmatische Wirkung entfalten, das
heifdt im Rekurs auf die emotionalen Bindekrafte von Gruppenprozes-
sen (s. hierzu ausfithrlich Kap. II.5) Hoffnung, Sicherheit und Gefiihle
der Befriedung, Versohnung und Integration vermitteln konnen, ist aus
kultursemiotischer Perspektive fraglos.?’! Auch geht es hier nicht um die
Aufarbeitung der biografischen Besonderheiten, die plausibilisieren, wa-
rum Frau Bertram den buddhistischen Pfad verldsst und in einem esote-
rischen Glaubenssystem Zuflucht sucht.??

Im Kontext dieses Kapitels soll vor allem eine Weichenstellung heraus-
gearbeitet werden, die strukturell in den buddhistischen Lehren angelegt
ist. Dabei ist zunichst darauf hinzuweisen, dass viele der buddhistischen
Lehren durchaus esoterisch bzw. aus Perspektive eines religiosen Systems
gelesen werden konnen. Man denke hier etwa an die Vorstellung der Re-
inkarnation oder den Glauben, dass ein verwirklichter und erleuchteter
Meister iiber auflergewohnliche Krifte und Fahigkeiten verfigt. In die-
sem Sinne zeigen sich eine Reihe von Parallelen zwischen den buddhi-
stischen Lehren und den Sinnformen moderner Esoterik, wie sie etwa
durch die theosophische Bewegung und deren Nachfolger zu Beginn des
vergangenen Jahrhunderts prominent gemacht wurde. In diesem Kon-
text erscheint Frau Bertrams Wechsel zur Kryon-Schule, im Gegensatz
zu unserer vorherigen Auseinandersetzung, nicht als Bruch, sondern eher
als Fortfithrung eines bestimmten religios-esoterischen Weltverstindnis-
ses, das bereits ihre jeweils spezifische Rezeption und Interpretation der
buddhistischen Lehr- und Meditationsangebote gepragt hat.

Divergenzen bzw. eine Sollbruchstelle ergeben sich erst dann, wenn im
Rahmen einer fortgeschrittenen buddhistischen Schulung das Augenmerk
auf den illusiondren Charakter und die hiermit einhergehende Egozen-
trik von religiosen Vorstellungen gelenkt wird. In diesem Stadium geht
es — vor allem in der Konfrontation mit der Verganglichkeit aller Pha-
nomene und der damit verbundenen Sinnlosigkeit der eigenen Aspiratio-
nen — um die Induktion einer Krise, die, insofern sie produktiv bearbei-
tet wird, zu einer verdnderten epistemischen Haltung gegeniiber der Welt
und sich selbst fithren kann. Aus der hierdurch gewonnenen Perspektive
macht es keinen Sinn mehr, die weltlichen Dinge durch Anhdufung guten
Karmas zum Besseren wenden zu wollen. Stattdessen geht es allein dar-
um, die Widrigkeiten des Lebens als natiirliche Nebeneffekte eines per

291 Siehe zu einer kultursemiotischen Perspektive auf Religion Geertz (1983, S.
44ff.) bzw. zu einer Theorie der symbolischen Heilung Dow (1986).

292 Siehe zu einer mehr biografietheoretischen Perspektive auf die Rezeption eso-
terischer Sinnangebote die qualitative Studie von Barth (2012).

394

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BEFREIUNG — EINFACH NUR MENSCH SEIN

definitionem niemals befriedigenden Lebensprozesses ansehen und an-
nehmen zu konnen. Die Reflexion von nibbana als iiberweltlichem Wis-
sen miindet vor diesem Hintergrund nicht mehr in die Hoffnung auf ein
besseres Leben in den diesseitigen oder jenseitigen Gefilden einer spate-
ren Inkarnation. Vielmehr ist zu begreifen, dass es nichts zu erreichen
gibt, dass also auch das spirituelle und religiose Streben als Illusion zu
verwerfen ist.?%

Am Scheideweg von Religion und Mystik

Die Weichenstellung, die am Beispiel des Maximalkontrastes von Frau
Bertram deutlich wird, entspricht der von Tugendhat aufgeworfenen Un-
terscheidung von Religion und Mystik. Die Religion nimmt, um das Zi-
tat nochmals aufzugreifen, ,eine Transformation der Welt mittels einer
Wunschprojektion“ vor: ,,die Macht, die die Menschen umgibt, wird
zu diskreten Wesen verdichtet, von deren Wirken man sich vorstellen
kann, dafs das eigene Gliick oder Ungliick abhdngt, und die als von uns
beeinflussbar angesehen werden“ (Tugendhat 2006, S. 1225 Hervorhe-
bungen im Original).

Der religiose Modus erzwingt, dass dem, an das geglaubt wird, seins-
logisch eine ontische Realitit zugewiesen wird, wodurch den Lehrsitzen
ein unbezweifelbarer dogmatischer Status zukommt — ansonsten wiirde
das Glaubensgebilde wie ein Kartenhaus zusammenfallen. Der Glaube
erzwingt also eine Reflexionssperre, denn es kann im Vollzug des Glau-
bens nicht gleichzeitig in Betracht gezogen werden, dass beispielsweise
keine wirklichen Engel durch das Medium sprechen oder dass es mog-
licherweise doch keine Reinkarnation einer individualisierten Person-
lichkeit gibt. Jeder Glaube birgt damit den Keim des Zweifels, weshalb
eine kleine Verschiebung in der Attribution der Kausalitit schon ausrei-
chen wiirde, die Dinge in einem ganz anderen Licht erscheinen zu lassen.

Der mystische Weg hingegen besteht darin, dass ,,man das Gewicht,
das die eigenen Wiinsche fiir einen haben, relativiert oder geradezu
leugnet, also eine Transformation des Selbstverstindnisses“ (Tugend-
hat 2006, S. 122; Hervorhebungen im Original) vornimmt. Sobald die
Leerheit aller Phanomene, also die Essenzlosigkeit allen Hoffens und
Strebens einmal auf einer tiefen Erfahrungsebene erlebt wurde, sind die

293 Frau Bertram steigt dem Interviewmaterial zufolge gerade an den Stellen aus,
wo dieser Bildungsprozess auf Basis korperbezogener Praktiken induziert oder
angeregt werden konnte, niamlich in der Erfahrung von Leid und Schmerz. Sie
durchlduft zwar insofern einen Entwicklungsprozess, dass sie sich auf eine
neue spirituelle Praxis einldsst und sich in den entsprechenden Institutionen
und Gruppen iiber mehr als 10 Jahre mit hohem Zeitaufwand engagiert. Es
findet jedoch kein Lern- bzw. Transformationsprozess im Sinne der von der
Schule intendierten Bildungsziele statt.

395

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

hiermit einhergehenden Einsichten weitgehend robust gegeniiber dem
Zweifel. Im Sinne eines umfassenden Bildungsprozesses findet dann in
der Tat eine tiefgehende ,, Transformation des Selbst- und Weltverhalt-
nisses® (Nohl 2011, S. 912) statt.

Die mit der Unterscheidung von Religion und Mystik verbundene
Weichenstellung zeigt sich auch in den zum Ausdruck kommenden Hal-
tungen in den von uns gefiihrten Interviews. In den Erzihlungen Frau
Bertrams etwa nimmt der Glaube an die Wiedergeburt und die Konti-
nuitdt von vermeintlichen Seelenzustinden fritherer Inkarnationen einen
hohen Stellenwert ein, genauso wie der Glaube an die Fahigkeiten ih-
res Medium und die Hoffnung auf den kunftigen Aufstieg in eine besse-
re Welt. Ebenso glaubt Frau Kraft an die wundersamen Fahigkeiten des
Lamas und die damit garantierte Wiedergeburt im reinen Land in Folge
ihrer gegliickten Phowa-Praxis. Demgegeniiber taucht die Frage vergan-
gener und kinftiger Reinkarnationen in den Erzahlungen fortgeschrit-
tener Praktizierender und insbesondere der buddhistischen Lehrer ent-
weder nicht mehr auf?* oder es wird freimiitig offenbart, dass man in
Bezug auf metaphysische Fragen nicht zwischen Illusion und Wahrheit
unterscheiden, also es selbst nicht wissen konne.?**

294 Eine Vipassana-Lehrerin formuliert dies folgendermaflen: ,,Das ist ja auch so,
wenn man friiher liest, frithere Leben klingt ja nun auch interessant, dass man
denkt, was war ich denn vor diesem Leben, vor allen Dingen, wenn es in die-
sem Leben gerade auch mal langweilig zugeht. (lacht) Also ich sage mal so, so
eine Fantasie, kommt ja jetzt auch viel dabei in den modernen spirituellen oder
ich weif§ gar nicht, wie ich sie nennen soll, so Biichern, es ist ja jetzt viel wie-
der so die, ich sage mal, die Hexenwelt, die Zaubererwelt, so mythische Wel-
ten sind ja doch sehr/ als ich klein war, hat man Karl May gelesen, da gab es
kaum mythische Welten. Also wenn, dann waren es vielleicht die griechischen
Gotter, aber selbst da/ Wiedergeburt war ja tiberhaupt kein Thema, man war
christlich erzogen und da kam das Konzept gar nicht vor. Also jetzt hier im
Westen auf jeden Fall. Und jetzt kommt eben/ diese ganzen mythischen Sachen
sind doch sehr stark und auch neue religiose, spirituelle Praktiken zielen ja alle
in die Richtung. Und da, denke ich, das ist wiederum sehr schwer, weil man
kann sich da sehr viele Fantasien eben/ da ist einfach eine Erinnerung und wer
weifd, woher sie kommt, kann man eben falsch interpretieren und dann den-
ken, ach ja, dann war ich mal das und dann war ich mal jenes. Ich denke, es ist
wiederum eigentlich vollig unnoétig, aber es lenkt eben gerne mal ab.«

295 In diesem Sinne artikuliert Zen-Meister Martin Sloterdijk radikaler: ,,Ja. (Rdus-
pern) Also, Wiedergeburt, also so wie ich/ [...] die Lehre Buddhas verstehe, ja,
sind/ sind alle/ alle Hilfskonstruktionen, die sagen, irgendwie ein Bewusstseins-
strom, ganz subtiler Bewusstseinsstrom wird dann doch wieder geboren oder
so was, sind alles irgendwelche Hilfskonstruktionen. Das hat er nicht gemeint,
ja. Also, ich vermute mal, er hat Wiedergeburt (Rduspern) einfach iibernom-
men und stehenlassen als einen festen Bestandteil in der Hindu-Lehre damals,
nicht, und hat nur erklart, das ist nur eine Ursache-Wirkungs-Folge, aber von
meinen/ meine Individualitit, ja, geht verloren. Und dann iiberhaupt die Fra-
ge, gibt es so was wie Wiedergeburt, wiirde ich sagen, keine Ahnung, weifS ich

396

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BEFREIUNG — EINFACH NUR MENSCH SEIN

Wie bereits angedeutet, sind die buddhistischen Lehren in Hinblick
auf die Beziehung zwischen Mystik und Religion per se ambivalent
bzw. mehrdeutig angelegt. Die Lehren der Theravada-Schriften als il-
teste Uberlieferte Quelle des Buddhismus sitzen zunichst der altindi-
schen Vorstellung von der Seelenwanderung auf, woraufhin sie diese mit
der anarta-Lehre wieder zu unterlaufen versuchen. Der tantrische Bud-
dhismus integriert zudem eine Vielzahl magischer Momente, wenngleich
auch hier immer zugleich auf der Tiefenebene mitgefithrt wird, dass all
dies unter dem Aspekt der Leere zu sehen ist, also von einem fortge-
schrittenen Praktizierenden zwar angerufen werden kann, aber im sel-
ben Augenblick wieder zu dekonstruieren ist.??

Die Radikalitit der Mystik scheint durch die Einbettung in die leich-
ter verdaulichen religiosen und magischen Anschauungen gleichsam ge-
zahmt zu werden, wodurch die Lehren jedoch unweigerlich in noch stir-
kerem, fast beiffendem Mafse jene Ambivalenz bergen, in Richtung beider
Weichenstellungen gelesen und verstanden werden zu konnen.?”

nicht. Was soll ich das spekulieren, das gehort fiir mich in den Bereich von Sci-
ence-Fiction, ja, so. Also, das spielt/ kann keine Rolle spielen.«

296 Allein der Zen-Buddhismus bewahrt sich in seinen kanonischen Schriften ei-
nen gewissen religiosen Agnostizismus, was auf die besondere Entstehungsge-
schichte in der Rezeption des buddhistischen Gedankenguts im kaiserlichen
China zurtickzufthren ist.

297 Aus soziologischer Sicht wird hiermit gewissermaflen das Uberleben dieser
Lehren gesichert, denn wiiren sie zu eindeutig, wiirden sie kaum Anhinger fin-
den. Das hier benannte Spannungsfeld zwischen Religion und Mystik findet
sich nicht nur im Buddhismus, sondern auch in der christlichen und jiidischen
Mystik. Eine reine Mystik, die nihilistisch jeder Autoritit und jedem Glauben
spottet, ist, wie auch Gershom Scholem aufzeigt, gesellschaftlich nicht denk-
bar: ,,Im genauen und unversohnbaren Gegensatz zu all diesen Ausgleichbe-
strebungen oder sonstigen Versuchen, die Spannung zwischen dem Mystiker
und der religiosen Autoritit zu 1osen, steht aber das Grenzphidnomen des my-
stischen Nihilismus, der Vernichtung aller Autoritit im Namen der mystischen
Erfahrung oder Erleuchtung selber. Der nihilistische Mystiker scheint der freie-
ste, man ist versucht zu sagen: der seinem Anliegen am nichsten kommende;
denn weil er den Abbau aller Gestalt als hochstem Wert in der mystischen Er-
fahrung realisiert hat, vollzieht er nun auch ihren Abbau in der Beziehung zur
duferen Welt, und das heifst vor allem den Abbau der Werte und der Autoritit,
die die Gultigkeit der Werte garantiert. Freilich ist er zugleich, historisch gese-
hen, auch der gehemmteste und der unfreiste, da die geschichtliche Wirklich-
keit in der Verfassung der menschlichen Gemeinschaft ihn viel mehr als jeden
anderen Mystiker daran hindert, diesen seinen Anspruch frei zu verkiinden.
Zweifellos ist dies der Grund, daf$ die Dokumente der nihilistischen Mystik
die seltensten sind. Thr destruktiver Charakter lud die Zerstorung, die Unter-
driickung durch die Michte der Autoritit ein, oder aber erzwang eine Zwei-
deutigkeit des Ausdrucks, die die Interpretation des Textes immer wieder frag-
wiirdig macht.“ (Scholem 1973, S. 43f.)

397

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

Insofern die buddhistischen Lehren als Religion gelesen werden — und
dies ist zunidchst unvermeidlich —, sind ihre Praxen unweigerlich in eine
Teleologie eingebettet, also in die Annahme man konne durch Ausiibung
entsprechender Ubungen spirituelle Vollkommenheit erreichen. Zudem
sind auch die gegenwirtigen spirituellen Lehrer mit einer bestimmten,
uberhohenden Vorstellung von Heiligkeit verbunden. Da man praktiziert,
um das eigene Leben zum Besseren zu wenden oder zumindest, um eine
bessere Wiedergeburt zu erlangen, glaubt man an die spirituelle Kraft und
Kompetenz seines Meisters bzw. an seine moralische Unfehlbarkeit oder —
wie im Falle von Frau Bertram — an die hellseherische Fahigkeit des Medi-
ums. Als Kehrseite folgen Zweifel bzw. Enttauschung angesichts der aus-
bleibenden Befreiung, die oftmals in eine Kritik an den unzureichenden
Qualititen der Lehrer miindet. Man merkt dann, dass Lehrer auch nur
mit Wasser kochen und als Menschen keineswegs so perfekt sind, wie es
der auf sie projizierten Vorstellung von Heiligkeit entspricht.

An dieser Stelle lasst sich in der spirituellen Biografie ein Scheideweg
ausmachen. Auf der einen Seite steht der Drop-out, also das Verlassen der
jeweiligen buddhistischen Schule. Dieser kann in unterschiedlichen Va-
rianten erfolgen, etwa in Form der Konversion zu einem anderen religi-
osen, moglicherweise ebenfalls buddhistisch geprigten System, das wahr-
haftiger und den eigenen Bediirfnissen besser angepasst erscheint. Vielfach
findet auch der Wechsel in die Bricolage einer erfahrungsorientierten Spi-
ritualitdt statt, in der unterschiedliche religiose Versatzstiicke assoziativ
miteinander verkniipft werden (vgl. hierzu Knoblauch 1989; 2009).

Als weitere Variante des Drop-outs ist die vollkommene Abwendung
von religiosen Kommunikationsangeboten denkbar, was unsererseits em-
pirisch nicht beobachtet worden ist. Dies verwundert aus praxistheore-
tischer Perspektive nicht so stark, denn sobald sich religioses Erleben als
Praxisform hinreichend etabliert hat, ist es hochgradig unwahrscheinlich,
dass die hiermit einhergehenden Muster aus Reflexion, Erleben und Er-
innerung vollkommen aufgegeben bzw. negiert werden. SchlieSlich wir-
de damit ein radikaler Wechsel der Identitit, also ein tiefgreifender dis-
kontinuierlicher Bildungsprozess einhergehen mussen. Mit Blick auf die
Bestidndigkeit der handlungsleitenden Orientierungen gestaltet sich der
Drop-out gerade bei Praktizierenden, die schon lange dabei sind, eher als
Form der Kontinuitit, also als Weg, um einer drohenden Krise der Identi-
tiat —und damit der Moglichkeit eines weitergehenden Wandlungsprozes-
ses —auszuweichen. Exemplarisch hierfiir ist wiederum Frau Bertram, die
iber die ,, Wahrheit vom Leiden* stolpert und entsprechend buchstiblich
die schmerzhaften Elemente der buddhistischen Praxis negiert, um wei-
terhin ein esoterisches Weltbild aufrechtzuerhalten.

Auf der anderen Seite des Scheidewegs offenbart sich der Pfad des My-
stikers, auf dem jegliche Wunschprojektion aufzugeben sind, um in Folge
in einer radikalen Immanenz zu landen, in der die Frage nach Gewissheit,

398

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BEFREIUNG — EINFACH NUR MENSCH SEIN

Glauben und Sicherheit bedeutungslos wird. Aus dieser Perspektive ist ir-
relevant, ob der Lehrer oder Lama erleuchtet ist oder nicht oder ob es ein
Leben nach dem Tod gibt. Als Zuflucht bleibt hier allein die Prasenz einer
Gegenwartigkeit, die bereit ist, auf alle Projektionen zu verzichten. Als
einzig gliickverheilende Praxis bleibt noch die Ubung, sich auf das Wis-
sen um die Kontingenz des Lebens zuriickzubesinnen. Die Reise bzw. die
Suche kommt damit an ein Ende. Als wichtiges Indiz fiir ihr Ankommen
berichten einige unserer Gesprachspartner von einer gefithlten Dankbar-
keit gegeniiber dem Leben, den Mitmenschen und den ermdoglichten Er-
fahrungen, welche mit einer neuen Einfachheit einhergeht.

Bei der Betrachtung der Beziehung zwischen Pfad und Frucht, die
im Vordergrund dieses Kapitels steht, ist allerdings zu beachten, dass
nicht jeder, der sich mit buddhistischen Praxen beschiftigt, Erleuchtung
oder Befreiung sucht. Man kann meditieren, um seine Konzentration zu
verbessern, weil man die Praxis als Eigentherapie nutzen mochte oder
weil man die hiermit verbundenen Erfahrungen interessant findet. Ei-
nen umfassenderen soteriologischen Anspruch hegen in der Regel nur
Menschen, die einen hohen spirituellen Leidensdruck verspiiren, die also
entweder eine ernsthafte Krise in Bezug auf ihre Selbst- und Weltver-
hiltnisse erfahren haben oder aus anderen biografischen Griinden eine
starke religiose Sehnsucht verspiiren. Die Tiefe der Sehnsucht, die Ernst-
haftigkeit der empfundenen Krise und der Umfang des existenziellen En-
gagements stehen dabei in einem engen Zusammenhang.

In unserer Darstellung zeigt sich dies insbesondere an der spirituellen
Odyssee Frau Henschels. Wer hohe Anspriiche hat, kann hoch steigen
und die Ekstasen himmlischer Liebe erfahren, wie auch in tiefe Depres-
sion und Agonie verfallen. Vor allem dann, wenn die Lebensform, das
heift Erfahrung, Reflexion und die Gemeinschaft der Praktizierenden,
die Erklarungs- und Deutungsangebote fiir das Erleben zur Verfiigung
stellen, wieder auseinander fillt. Hier wird deutlich, dass Erleuchtung im-
mer auch — und entsprechend der von uns vorgelegten Analyseperspekti-
ve — nur als kommunikativ bzw. sozial vermittelter Prozess zu begreifen
ist. Zen-Meister Martin Sloterdijk folgend, scheint das eigentliche Pro-
blem darin zu bestehen, nicht glauben zu konnen, dass man die Buddha-
Natur hat, dass eigentlich alles schon lingst in Ordnung ist — und man
folglich nichts zu erlangen hat. Aus soziologischer Perspektive ist damit
die Rolle des Dritten entscheidend. So wie man erst durch die Verwick-
lung in Sprache gelernt hat, mit sich uneins zu werden, bedarf es in der
spirituellen Selbstvergewisserung wiederum des gefithlten und wahrge-
nommenen Dritten, der indiziert, dass der vollzogene Wandlungsprozess
in Ordnung ist. Die Suche nach Liebe, Mitgefiihl, danach angenommen
zu werden, einfach nur sein zu konnen, bleibt ein sozialer Akt. So wie
man sich nicht selbst kitzeln kann, lasst sich die Einsicht in die Natur des

399

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

Selbst — ndmlich, dass da eigentlich nichts zu finden ist — nicht aus der
Eigenlogik einer Ich-Struktur vollziehen, die selbst Teil des Problems ist.
Es bedarf also der Hingabe — aber nicht nur in abstrakter Form als
Wissen um die entsprechenden Reflexionsfiguren, sondern auch in kon-
kreter Form einem Menschen gegeniiber, der als Spiegel fungiert, in dem
man sich in mimetischer Identifikation auflosen kann, um dadurch zu ler-
nen, dass die Dinge nicht so sind, wie man gedacht hat. Dies konnte auch
der genannte ,,Fleischverkaufer oder der eigene Lebenspartner sein, nur
dass man - angefullt mit den eigenen religiosen Projektionen — nicht so
recht daran glauben konnte, dass es auf diesem Wege funktioniert.

Aus dem Blickwinkel der Psyche begegnen wir dem Leidensdruck ei-
nes Ichs, das — durch die soziale Kommunikation gendhrt und deren Sinn-
zumutungen internalisiert — der Last der eigenen Identitatsarbeit nicht
mehr entkommen kann. Wir begegnen einem Ich, das dem sprachlichen
Bereich, dessen Bedeutung es weniger versteht denn fihlt, in Form ei-
ner bestimmten Egozentrik ausgesetzt ist, und durch den spontanen Ein-
bruch eines andersartigen Selbstbezugs zu begreifen lernt, dass man am
ehesten dann entspannt und gliicklich ist, wenn diese Egozentrik ein we-
nig in den Hintergrund tritt. Oder anders ausgedriickt: dass das Ich bzw.
das Selbst problematisch ist und entsprechend nach einer anderen Kon-
figuration des Verhiltnisses zu sich selbst zu suchen hat. Die Suche nach
sich selbst oder nach Selbstbefreiung ist jedoch ihrerseits wieder eine Zu-
mutung, die erneut mit jenen egozentrischen Verstrickungen einhergeht,
die iberwunden werden sollen.

Aus Perspektive der Kommunikation wirkt die soteriologische Vision
der Erleuchtung deshalb wie ein Oxymoron, denn die Kommunikation
teilt hier mit, dass es um etwas geht, was nicht mitgeteilt, also nur ne-
gativsprachlich gefasst werden kann und gerade deshalb hochgradig be-
deutsam ist. Um es anders zu formulieren: Nibbana als soteriologischer
Bezugspunkt, der nicht dem Sein, also der Moglichkeit konkreter Erfah-
rung angehort, kann nicht erlebt, sondern nur kommuniziert werden.

Die Psyche kann solche Sinnzumutungen wiederum nur mit ihren FEi-
genmitteln, also in Form von Erleben und vermittelnder Reflexion beziig-
lich des mit den Vier Edlen Wabrheiten formulierten Versprechens auf Be-
freiung beantworten. Insofern eine diesbeziigliche Praxis aufgenommen
wird, das kommunikative Angebot also nicht als irrelevant oder unsinnig
rejiziert wird, begibt sich der Adept auf den Pfad, das heifSt, er nimmt mit
der Gemeinschaft anderer Praktizierender Kontakt auf und wird dem hier
Erlebten seinerseits wiederum Bedeutung und Sinn geben.

Dabei wird zunachst oftmals ein primar religioser Modus im Vorder-
grund stehen — man will an die Autoritat und Kompetenz der spirituel-
len Lehrer glauben und hofft, dass die aufgenommene Praxis zum Seelen-
heil beitriagt. Mit zunehmender Einsozialisation in die Praxis werden die
Schiiler jedoch zunehmend mit den Haltungen und Reflexionsangeboten

400

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BEFREIUNG — EINFACH NUR MENSCH SEIN

des jeweiligen Schulungssystems vertraut. Um Reflexionsfiguren wie
auch die Ritualitit einer bestimmten Praxis stabil zu halten, bedarf es
der Vermittlung durch andere. Zudem sind dritte Personen — insbeson-
dere fortgeschrittene Praktizierende — wichtig, um sich mimetisch jene
Haltungen anzueignen, die dem praktischen Sinn buddhistischer Praxen
entsprechen. Dies betrifft etwa die Frage, wie man in der Meditation
sitzt, wie man sich in der Gruppe verhilt, wie man mit Problemen um-
geht, woriiber es angemessen ist zu sprechen und woriiber man besser
schweigt. Eine besondere Rolle spielt dabei der Lehrer als unmittelba-
res Gegentiber. Zum einen lasst sich auch seine Haltung — bzw. das, was
man als solche imaginiert — durch Mimesis aneignen. Dariiber hinaus
kann er die Deutungen und Erfahrungen des Schiilers als Lernfortschritt
bzw. ,richtiges Erkennen® bestatigen. Am Lehrer lasst sich also erpro-
ben, ob die Verbindung von Erleben und Reflektion dem entspricht, was
der Schulungsweg in Form der abstrakten Lehren zu vermitteln scheint.
Auch dieser Prozess kann mimetisch verlaufen, etwa indem man sich
daran orientiert, wie der Lehrer auf die Fragen anderer antwortet, wer
sich blamiert und damit zeigt, dass er es nicht verstanden hat, und wem —
etwa durch Zuweisung bestimmter Rollen — performativ attestiert wird,
dass er es verstanden hat.

Gerade der Lehrer scheint vor diesem Hintergrund das zentrale Bin-
deglied zu sein zwischen der sinnlichen Sphare des bewussten Erlebens
und den abstrakten Formen einer soteriologischen Kommunikation, die
negativsprachlich Befreiungsperspektiven thematisieren kann, die sinn-
lich nicht erfahrbar sind. Gerade weil Kommunikation, um es nochmals
zu wiederholen, nicht identisch mit den Bewusstseinsprozessen ist, son-
dern allein in der operativen Verkettung von Anschlussselektionen auf-
geht, kann sie Dinge thematisieren, die es aus einer seinslogischen Per-
spektive gar nicht gibt. Dies wiederum kann das Bewusstsein in einer
Weise beeindrucken oder faszinieren, dass es in Referenz auf das eige-
ne Erleben zu suchen beginnt, was mit einer solchen Rede gemeint sein
kann. Andererseits wird der Lehrer, selbst wenn er von hochabstrakten,
sinnlich nicht erfahrbaren Dingen spricht, dies immer auch in Form ei-
ner wahrnehmbaren Leiblichkeit tun. Seine Worte und die hiermit ver-
mittelten Stimmungen sind hor- und spiirbar.

Auf diese Weise geschieht selbst in der abstraktesten soteriologischen
Rede immer auch eine Vermittlung auf sinnlicher Ebene, die das Bewusst-
sein der Beteiligten impragniert. In diesem Sinne kann der Schiler kaum
anders, als den Lehrer als leibliche Symbolisierung der Lehren — man
konnte sagen: als ihre Inkarnation — wahrzunehmen. Mit der Zeit ge-
wohnt sich der Schiiler an all dies, verinnerlicht also den praktischen Sinn
des Feldes und beginnt einen entsprechenden Habitus einzunehmen, der
zunehmend zum eigenen Korper wird. Als wichtiger Nebeneffekt eines
solchen Trainings wird der Schiiler, wie bereits gesagt, mit den Haltungen

401

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

und Reflexionsangeboten des buddhistischen Schulungsweges vertraut
und gewinnt eine gewisse Stabilitdt in Hinblick auf die buddhistischen
Tugenden (etwa in dem Sinne, dass er starke Emotionen nicht ausagiert,
sondern solange sitzen bleibt, bis der Sturm vorbei ist).

Wie in diesem Kapitel deutlich wurde, geht der Bildungs- bzw. Trans-
formationsprozess, auf den die buddhistischen Lehren zielen, nicht allein
in der mimetischen Aneignung eines Habitus auf, sondern fihrt vielmehr
uber eine Krise des Selbst- und Weltverhaltnisses, welche die bisherige
Sicht der Welt erschiittert und insbesondere die alten religiosen Uberzeu-
gungen der Gegenstandslosigkeit tberfiihrt. Die Lehren, die den Schu-
lern wihrenddessen als Reflexionsfiguren immer vertrauter sein durf-
ten, benennen die Notwendigkeit eines qualitativen Sprungs mehr oder
weniger eindeutig.

Rekapitulieren wir hier nochmals: Der Zen-Buddhismus indiziert mit
den Ochsenbildern einen Stufenweg, der bei der Selbstkontrolle anfangt
und in die Selbstvergessenheit einer habitualisierten Praxis miindet, wor-
aufhin er ,,jah“ in den ,,Bereich der Selbstlosigkeit* (Ohtsu 1988, S. 57)
einbricht. Im Theravada-Buddhismus besteht der Wendepunkt im Schrek-
ken der ,,in der Auflosung bestehenden Erkenntnis“ (Buddhaghosa 2003,
S. 765) und im tibetischen Buddhismus in einem Stadium, das, insofern
man es wortlich nimmt, ebenfalls als tiefe Krise der Selbstverhiltnisse zu
verstehen ist — anders lasst sich das ,,wirkliche* Erkennen, der ,,Bedeu-
tung der Leerheit“ (Gampopa 1996, S. 245f.) kaum verstehen.

Der eigentliche Durchbruch manifestiert sich somit jeweils in einer
Krise, in der die zweckrationale Architektur des egozentrischen Alltags-
bewusstseins, die sich der propositionalen Natur unserer Sprache ver-
dankt, durchbrochen wird. In dieser Krise verlieren die vertrauten Um-
zu- und Weil-Motive ihre Sinnhaftigkeit, wodurch auch das religiose
Streben nach Heiligkeit oder einer besseren Welt bedeutungslos erschei-
nen muss. Erst unter dieser veranderten epistemischen Perspektive ladsst
sich verstehen, was es heifSt, als imperfekter, sterblicher und fehlbarer
Mensch bereits die Buddha-Natur zu besitzen und dass auch ein Lama
nicht mehr oder weniger Mensch ist, als jeder andere auch und dass es
entsprechend irrelevant ist, ob er erleuchtet ist.

Nibbana, gleichsam als Unort in Unzeit, weist — sozusagen aus dem
Nichts kommend - als Zeichen darauf hin, worum es eigentlich geht,
ndmlich darum, in der Gegenwart zu bleiben und sich nicht durch die
propositionale Struktur der Sprache dazu verfithren zu lassen, die eige-
nen entwickelten Projektionen — einschliefSlich aller religioser Hoffnun-
gen — mit der Wirklichkeit zu verwechseln. Aus dieser Perspektive heraus
bekommt die buddhistische Praxis in der Tat einen anderen Sinn. Dem-
nach geht es in ihr nicht darum, sich selbst zu therapieren oder eine Zu-
kunft in den himmlischen Gefilden zu erarbeiten, sondern ihr Zweck be-

402

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BEFREIUNG — EINFACH NUR MENSCH SEIN

steht vielmehr darin, sich daran zu erinnern, die Spontaneitit des Lebens
zu fihlen — oder um es etwas pathetisch zu formulieren: einfach zu sein.

Dieses Sein kann kein unmittelbares Sein einer sinnlich gegebenen Er-
fahrungswelt sein, wie sie etwa Tiere erleben diirften, denn die Erfah-
rung wird von jemandem gemacht, der bereits zur sprachlichen Typisie-
rung und Sinnstiftung fahig ist.>® Sie ist keine naive Erfahrung, ansonsten
wiirde sie nicht als Krise erlebt werden konnen. Der Charakter der Kri-
se lasst sich mit Oevermann als ,,aufgebrochene Routine* (Oevermann
2008, S. 7f.) bestimmen, als Bewusstwerden einer Liicke im sprachlich
formatierten Erleben, in der Typisierungen und Sinnstiftungen nicht tra-
gen und in der sich die Wirklichkeit nicht handelnd, d. h. im Sinne von
Um-zu und Weil-Skripten aneignen lasst.?*” Hier zu verbleiben heift aber,
eine Offenheit bzw. Unmittelbarkeit aushalten zu konnen, die nicht mehr
— bzw. in einem schwicheren MafSe — gesellschaftlich, das heifSst durch
die Subjekt-Objekt-Struktur der propositionalen Sprache, formatiert ist.
Insofern es Menschen gelingt, sich in solch einer Krise einzurich-
ten, gelingt ihnen auch — zumindest temporar — die Befreiung von der
Gesellschaft,*® denn das Subjekt ist dann nicht mehr im Bedeutungs-
netz einer immer auch gefiihlten und damit subordinierenden Sprache
gefangen.’”! Solange das Subjekt den Gegenstand seines Erlebens nicht

298 Dazu Oevermann: ,,Die Unmittelbarkeit der menschlichen Erfahrung ist eine,
die gewissermaflen durch die Moglichkeit der Bestimmung durch Pridikate, also
durch die Moglichkeit der Vermittlung schon hindurchgegangen ist. Sie vertritt
das, was sich der grundsitzlich gegebenen Bestimmbarkeitsmoglichkeit — noch
oder wieder — entzieht und deshalb Krise bedeutet.“ (Oevermann 2008, S. 8)

299 Der Handelnde im Sinne von Schiitz (1981) ist hier gewissermafSen suspendiert.

300 Gemeint ist hier die moderne Gesellschaft, die im Gegensatz zur Romantik
nicht mehr tber tiefe, das Ich tibergreifende Seelenvorstellungen verfiigt. Um
es mit Heinz Bude zu formulieren: ,,Der Siegeszug von Liberalismus und De-
mokratie, die Entstehung der technischen Zivilisation und die Ausbreitung ei-
ner historistischen Kultur haben eine Gesellschaft hervorgebracht, die nichts
als Gesellschaft ist. Die Bezugnahme auf den Anderen hat die Bezugnahme auf
eine kosmische Natur oder eine geheime Seele ersetzt. Die Anderen aber sind
Himmel und Holle zugleich: Sie konnen mich mit ihrer Zustimmung, Auf-
munterung und Einfithlung aufrichten und stark machen, sie konnen mich
aber auch mit ihrer Ablehnung, ihrer Missgunst und ihrer Distanzierung be-
unruhigen und vernichten. Der auflengeleitete Charakter hat nichts anderes
als die Anderen, die ihm Halt im Leben geben und einen Begriff seiner selbst
vermitteln. Der Grund der Angst kommt aus dieser unhintergehbaren Bezo-
genheit auf eine Instanz, die so unsicher, instabil und unvorhersehbar ist, wie
die Andere, die mir grundsitzlich verschlossen ist. Weil das, was fir mich gilt,
auch immer fur den Anderen zutrifft, haben wir es, wie man im soziologischen
Sprachgebrauch sagt, mit Bedingungen doppelter Kontingenz zu tun, die jede
Kommunikation zu einem Ritt tiber diinnes Eis macht.“ (Bude 2014, S. 155f.)

301 Dies zeichnet sich bereits in der Etymologie des Wortes ,,Subjekt* ab. Es ist das
Unterworfene — und vor dem Hintergrund des Gesagten spezifischer: durch Ver-
gesellschaftung einer nolens volens immer auch gefiihlten Sprache unterworfen.

403

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

bestimmen kann, ist es selbst unbestimmt und erlebt sich entsprechend
frei, als pure Potentialitit der Gegenwart. Doch sobald die Tatigkeit der
sprachlichen Typisierung erneut die Oberhand gewinnt, versinkt es wie-
der in der vergesellschafteten Routine des Alltagsbewusstseins.’?

In diesem Sinne verstandene Krisen haben einen vollkommen anderen
Charakter als etwa eine neurotische Depression, denn letztere steht ge-
rade nicht fur das Erleben von Kontingenz und Offenheit, sondern viel-
mehr fur eine rigide Routine destruktiver Gedanken und Befindlichkei-
ten, die sich mehr oder weniger stereotyp im Kreise drehen.’ Krisen im
vorher geschilderten Sinne erwachsen dagegen aus dem Erleben von Un-
bestimmtheit in Anbetracht der Kontingenz des Lebens. Oevermann be-
nennt insbesondere drei Konstellationen, in denen die Routinen der Ich-
Struktur im oben benannten Sinne aufbrechen konnen:

(1) Als Krise einer offenen Entscheidungssituation, die nur durch ein
charismatisches Handeln angesichts einer ungewissen Zukunft zu be-
wiltigen ist.

(2) Als Krise einer dsthetischen Erfahrung, in der sich das Gesehene
und Gehorte als kognitiv noch nicht angeeignete Uberraschung offen-
bart, und in der die Sinneseindriicke dementsprechend als besonders in-
tensiv und lebendig wahrgenommen werden.

(3) SchliefSlich als Krise eines traumatischen Erlebens, in dem ,,wir von
einem unerwarteten Ereignis oder Zustand, sei es schmerzhaft oder ek-
statisch, gliickhaft tiberrascht werden* (Oevermann 2008, S. 19). Hier
offenbart sich die menschliche Leiblichkeit in besonderem MafSe als ei-
gengesetzlich agierende Lebendigkeit, man denke etwa an die Gleichzei-
tigkeit von Schmerz und Ekstase in der Erfahrung eines Verlustes oder
in der emotionalen Achterbahnfahrt, die durchlitten wird, wenn man
ernsthaft verliebt ist.

Die von unseren Interviewpartnern im Zusammenhang mit vermeint-
lichen Erleuchtungserlebnissen geschilderten Erfahrungsqualititen kom-
men den von Oevermann benannten Krisencharakteristika recht nahe.
Denn diese Erfahrungen zeichnen sich gerade nicht durch die bewegungs-
lose Ruhe einer konzentrativen Versenkung aus, sondern prasentieren
sich vielmehr als auf die Spitze getriebene kognitiv-emotionale Lagerung,

302 Oevermann fasst diesen Gedanken folgendermaflen: ,,Solange das X fiir ein
Subjekt ein X ist, also unbestimmt, solange kann sich das Subjekt als Subjekt
selbst nicht bestimmen, solange befindet es sich in der akuten Krise und erlebt
sich gerade dadurch als auf anderes nicht reduzierbares eigenlogisches Sub-
jekt. Nun kann man festhalten, dafs das Subjekt sich als Subjekt genau dann
erfihrt, wenn es sich in der Krise befindet. Sobald es diese gelost hat, etwa
durch eine Gultigkeit beanspruchende Bestimmung von X, ist es zurtickgekehrt
in die Routine. Man konnte auch sagen: es ist in der Allgemeingiiltigkeit ver-
dampft.“ (Oevermann 2008, S. 13)

303 Siehe zur neurobiologischen Perspektive auf die Reproduktion solcher destruk-
tiven Kreisliufe Damasio et al. (1996).

404

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BEFREIUNG — EINFACH NUR MENSCH SEIN

die zugleich als befreiender Durchbruch wahrgenommen wird. Hiermit
einhergehend werden oftmals dsthetische Erfahrungen gemacht, etwa in
dem Sinne, dass Farben und Formen eine Zeitlang wesentlich intensiver
wahrgenommen werden. Nicht zuletzt gehen diese Zustande haufig mit
der Empfindung einher, frei und unabhingig zu sein. Das Erleben scheint
sich als subjektives Zentrum seiner selbst zu erleben, ohne dabei in den
gangigen Skripten der Subjekt-Objekt-Dichotomie gefangen zu sein.

Die in den buddhistischen Lehren vermittelte Idee des Nicht-Selbst
bzw. die mit der Praxis angestrebte Durchschneidung der Ich-Illusion
kann und darf hier also nicht mit der Suspension von subjektiv emp-
fundener Freiheit bzw. gar der Annihilation von Subjektivitit verwech-
selt werden. Im Gegenteil: Erst das Aufbrechen der Routine eroffnet die
Riickkehr zu einer Subjektivitat, die sich als grofSer und umfassender be-
greift und die Beziehungen, denen sie sich verdankt, nicht mit den sprach-
lich vermittelten gesellschaftlichen Konditionierungen verwechselt.

Die in den buddhistischen Lehren formulierte Negation des Selbst-
und Weltbezuges wird dementsprechend erst auf Basis einer mehrwer-
tigen Logik verstiandlich, die mit Marotzki im Anschluss an Gotthard
Giinther zwei Stufen der Negation kennt, namlich zunichst die ,,Negati-
on als Negation konkreter Inhaltlichkeit“ und als zweite Stufe die ,,Ne-
gation als Negation des dominierenden Strukturprinzips der vorigen Stu-
fe“. So verstanden wiirden die buddhistischen Lehren also keineswegs
die Subjektivitit und den Weltbezug verneinen, sondern vielmehr auf ei-
nen Bildungsprozess zielen, der die ,,grundlegende Welt- und Selbstsicht
verandert®, also die Negation des ,,der alten Stufe zugrundeliegende[n]
Strukturierungsprinzip[s]“ (Marotzki 1990, S. 218f.) anstrebt. Wir ha-
ben hier also zwischen Subjektivitit als tibergreifendem Organisations-
prinzip, das Selbst- und Weltbezug umfasst, und Individualitdt bzw.
Selbst zu unterscheiden.?%*

Die mystische Bewegung, wie sie Tugendhat als Abwendung von der
menschlichen Egozentrik als Reaktion auf das Leiden an den Folgen

304 Marotzki schliefSt hier an Gregory Batesons Typologie der logischen Ebenen
des Lernens an (vgl. Bateson 1992, S. 362-399): ,,Das Entscheidende ist m. E.,
dafs man zwischen Individualitit und Subjektivitit deutlich in der Auslegung
dieses Zitats unterscheiden mufS. Bateson versteht die Konstituierung von Sub-
jektivitit auf der Lernebene III gerade als Uberwindung einer egologischen,
bewufStseinszentrierten Haltung, die er als Individualitit bezeichnet. Indivi-
dualitdt und Selbst sind Begriffe, die eine Entwicklungsrichtung beschreiben,
die eine Desintegration aus dialektischen Verbindungen des Teiles mit dem
Ganzen bezeichnen. Die Negativitit von Subjektivitdt kann sich aber nur in-
nerhalb dialektischer Beziige entfalten und nicht im Auseinanderdriften von
sich wechselseitig konstituierenden Elementen. Hegel hat bekanntlich in sei-
ner Anthropologie den Sachverhalt der Desintegration aus dialektischen Ver-
mittlungszusammenhingen auf somatischer, seelischer und/oder geistiger Ebe-
ne als Krankheit bezeichnet.“ (Marotzki 1990, S. 46)

405

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DRITTER ZYKLUS: KOMPARATIVE FALLBESCHREIBUNGEN

der propositionalen Sprache beschreibt, findet in den Erleuchtungser-
fahrungen ihr psychisches Korrelat. Mit Blick auf die Weichenstellung
gegentiber dem religiosen Modus, den in diesem Kapitel Frau Bertram
reprasentiert, bekommt der von Tugendhat aufgeworfene Gegensatz von
Religion und Mystik eine besondere Bedeutung. Religiose Angebote der
Weltdeutung verhindern die Krise, indem sie die Kontingenzen der Welt
wiederum einer propositionalen Sinnarchitektur in Form einer teleologi-
schen Sinnstruktur — eben dem religiosen Sinn — unterwerfen. Die Mystik
konzentriert sich dahingegen auf die Kontingenz und Unbestimmtheit
der Krise, also auf die Erfahrung der Subjektivitit des Lebens.

Die buddhistischen Schulungssysteme haben hier, insofern sie ihrem
soteriologischen Eigenanspruch, einen tiefgriindigen Weg des Verstehens
zuweisen, gerecht werden mochten, eine Quadratur des Kreises zu lei-
sten. Als Institutionen unserer Gesellschaft stellen sie Reflexionsfiguren
zur Verfugung, die zunichst nicht anders als religios, d. h. als Verspre-
chen auf eine bessere Zukunft, daherkommen kénnen, woraufhin sie
die hiermit einhergehenden Weltbeziige in einem zweiten Schritt sofort
wieder negieren. Krisenerfahrungen lassen sich allerdings nicht institu-
tionalisieren, sondern sie sind Bildungsprozesse, die spontan auftreten.
Die buddhistischen Schulen stehen damit vor einem Problem, das jede
Institution heimsucht, die auf echte, als die Selbst- und Weltverhaltnisse
transformierende Bildung zielt. Sie muss auf Eigensozialisation setzen,
hat also keine Kontrolle dartiber, was ihre Adepten aus dem machen,
was ihnen gelehrt wird. Dies zeigt sich sehr gut in den recht unterschied-
lich verlaufenden spirituellen Odysseen der von uns befragten Akteure.

Was aber weiterhin moglich bleibt, ist Kommunikation. Es bleibt wei-
terhin moglich zu sagen, dass es eine Kommunikation gibt, welche die
Folgen der Kommunikation — in diesem Fall das Leiden an den Folgen
von Gesellschaft — suspendiert. Hierfiir steht nibbana als jenes Verloschen,
das der Negativsprache zugehort, also nicht von dieser Welt ist und gera-
de deshalb durch Kommunikation in einer Weise kultiviert werden kann,
dass es —wenn es der Schiiler doch begreift — auch psychisch wirksam sein
kann. Diese Wirksambkeit ist jedoch nicht als Veranderung der Inhalte des
Erlebens zu verstehen — die Welt bleibt, wie sie ist —, sondern als durch
den Blick der Krise veranderte epistemische Haltung gegentiber sich und
der Welt. Die Moglichkeit, die Welt und sich selbst in dieser Form zu er-
fahren, ist eine grundlegende anthropologische Disposition.

Allerdings darf der spontane Einbruch einer solchen Erfahrung noch
nicht mit dem in der buddhistischen Schulung angestrebten Bildungspro-
zess verwechselt werden, denn es gilt, die hiermit entwickelte Perspektive
stabil zu halten. Dies setzt voraus, dass die gewonnene Haltung und Er-
fahrungsmoglichkeit reflexiv zuganglich wird, also gemeinsam mit ande-

406

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BEFREIUNG — EINFACH NUR MENSCH SEIN

ren deutend angeeignet wird.3® Es ist und bleibt alles andere als trivial,
den gesellschaftlichen Zumutungen der Sprache zu entkommen, indem
man lernt, das Fenster, welches sich in der Krisenerfahrung 6ffnet, nicht
gleich wieder durch typisierende Aneignung zu schliefSen. Paradoxerwei-
se bedarf es gerade hierzu der sprachlichen Reflexion. Diese wird zum ei-
nen gebraucht, um die auf diesem Wege erfahrenen, teilweise befremdli-
chen Zustinde als produktiv zu erkennen. Zum anderen ermachtigt erst
die Sprache zu jenen sanften reflexiven Bewegungen, die von sich selbst
abstrahieren, also das eigene Ich nicht mehr so ernst nehmen lassen.

Hiermit wird deutlich, dass die Praxis des Ubens selbst bei Zen-
Meistern, tibetischen Lamas oder den grofSen Lehrern des Theravada-
Buddhismus nicht aufhort, denn um als Wandlungsprozess biografisch
wirksam zu werden, ist die Erinnerung an den Sinn der Praxis kontinu-
ierlich wachzuhalten.

305 Um es mit Nohl im Anschluss an Mead und Marotzki aus einer bildungstheo-
retischen Perspektive zu formulieren: ,,Nicht der Transformationsprozess al-
leine, sondern die auf ihn aufbauende ,Restrukturierung (Marotzki 1990, S.
130) der Biografie als reflexiver Vergegenwirtigung der eigenen Lebensge-
schichte, wie sie in den untersuchten Lebensgeschichten zu finden war, konsti-
tuiert also den Kulminationspunkt von Bildungsprozessen, die im spontanen
Handeln beginnen.“ (Nohl 2006b, S. 104)

407

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10. O



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ittps://dol.org/10.5771/8783845277356-193 - am 14.01.2026, 16:01:10.



https://doi.org/10.5771/9783845277356-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	III.1  Miriam Kraft – Praxis und Evidenz
	III.2  Veronika Roth – Komplexe Lehrer-Schüler-Verhältnisse
	III.3  Britta Henschel – Lernprozesse und Kontexturtransformation
	III.4  Erkennen ist Tun – Praxen, die weitere Praxen evident werden lassen
	III.5  Formen und Funktionen von Lehrer-Schüler-Beziehungen
	III.6  Befreiung – einfach nur Mensch sein

