
https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Wissenschaftliche Beiträge
aus dem Tectum Verlag
Reihe Philosophie

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Elmar Dod

Der unheimlichste Gast  
wird heimisch

Die Philosophie des Nihilismus –  
Evidenzen der Einbildungskraft

Tectum Verlag

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Elmar Dod
Der unheimlichste Gast wird heimisch
Die Philosophie des Nihilismus –Evidenzen der Einbildungskraft 
Wissenschaftliche Beiträge aus dem Tectum Verlag
Reihe: Philosophie; Bd. 32

© Tectum – ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2019 
eISBN 978-3-8288-7085-7
(Dieser Titel ist zugleich als gedrucktes Werk unter der ISBN 
978-3-8288-4185-7 im Tectum Verlag erschienen.)
ISSN: 1861-6844

Umschlaggestaltung: Tectum Verlag

Alle Rechte vorbehalten

Besuchen Sie uns im Internet
www.tectum-verlag.de

Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation 
in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Angaben 
sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Irren wir nicht wie durch ein unendliches Nichts?
Haucht uns nicht der leere Raum an? Ist es nicht

Kälter geworden? Kommt nicht immerfort die
Nacht und mehr Nacht?

Friedrich Nietzsche: „Die fröhliche Wissenschaft“,  
3. Buch, Aphorismus Nr. 125

Meine Seele, strebe nicht nach Unsterblichkeit,
Das Mögliche schöpfe aus in deiner Bemühung!

Pindar: Dritte pythische Ode

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


VII

Inhaltsverzeichnis

Ein detailliertes Inhaltsverzeichnis enthält der Anhang 4.4. am Ende des Buches

Einleitung.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ��         1

1.	 Grundriss einer Philosophie des nihilistischen Zeitalters.. . . . . ��        5

1.1.	 Der unheimlichste Gast wird heimisch.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �         5

1.2. 	 Lebensdienliche Fiktionen als Spielregeln. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �      44

1.3. 	 Das nihilistische Zeitalter hat längst begonnen.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �      70

2. 	 Ordnungsversuche im Chaos. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ��      95

2.1. 	 Was kann und will ich wissen?.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �      95

2.1.1. 	Verstand – der sich versklavende Herrscher. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �      95

2.1.2. 	Einbildungskraft – die verborgene Vernunft.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �     128

2.1.3. 	Nichts als Erkenntniskritik. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �     181

2.2.	 Was soll und will ich tun? .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �    206

2.2.1. 	Unberechenbare Werte.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �    206

2.2.2. 	Mitleid ohne mitleidigen Blick.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �    245

2.2.3. 	Heroischer Nihilismus.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �    276

2.3. 	 Was darf und will ich hoffen? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �    298

2.3.1. 	Mythen der unaufgeklärten Einbildungskraft.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �    298

2.3.2. 	Mythen der unvollkommenen Säkularisation.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �     333

2.3.3. 	Mythen des erfüllten Augenblicks. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �     355

3. 	 Evidenzen der Einbildungskraft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ��    373

3.1. 	 Was will ich als Mensch sein?.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �     373

3.2. 	 Bilderflucht ins Nichts.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �    440

3.3. 	 Aufstieg und Abstieg der Philosophie im aufgeklärten Nihilismus. . . . . . . . . . �    473

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


VIII

Inhaltsverzeichnis

4. 	 Verzeichnisse. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ��    535

4.1. 	 Literatur- und Siglenverzeichnis.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �     537

4. 2. 	Personenregister.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �    548

4. 3. 	Sachregister.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �    550

4.4. 	 Detailliertes Inhaltsverzeichnis.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �    554

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Einleitung

Wer vor dem Wort Nihilismus nicht zurückschreckt, sondern ihn als den 
Nerv unseres Zeitalters empfindet und erkennt, wer an dem Nachden-
ken darüber teilnehmen möchte, ohne sich von äußeren Vorgaben bevor-
munden zu lassen, wer geduldig dem Denken in der Sprache in Diffe-
renzierungen zu folgen willig ist und auf die Schaumschlägerei von 
Metaphern wie die Akrobatik von Begriffsdialektik verzichtet, d. h. sich 
von der Vermarktung des Denkens befreit, nur weil wir vom Nihilismus 
betroffen sind und ihn verstehen wollen: der möge diese philosophische 
Studie zum Projekt des aufgeklärten Nihilismus mit Gewinn lesen. Denn: 
„Der Nihilismus steht vor der Thür: woher kommt uns dieser unheim-
lichste aller Gäste? –“ (1) 

Folgen wir also Nietzsches Fragestellung, den Nihilismus unseres Zeit-
alters zu begreifen, ohne daran zu kleben, was Nietzsche gesagt oder 
gemeint habe, denn das Nachbeten war auch seine Sache nicht, denken 
wir also mit Nietzsche den Nihilismus über Nietzsche hinaus, nehmen 
wir Roland Barthes’ These vom Tod des Autors ernst (2), sagen wir allem 
Personenkult ab und widmen wir uns der profanen Auferstehung der 
Sache, unserer Sache, wie sie einzig und allein uns betrifft: dem Nihilis-
mus! 

Sollten dies nur wenige sein, mögen sie sich wie der Autor mit dem 
Gedanken trösten, der vielleicht „nur“ eine – wenn auch evidente – Ein-
bildung ist:

Paucis natus est, qui populum aetatis suae cogitat. (Für wenige ist 
geboren, wer an das Volk seiner eigenen Lebenszeit denkt.) (3)

Bescheidenheit aber dürfte einer Philosophie des Nihilismus gemäß sein, 
selbst wenn sie mit unserem Anspruch auftritt, ein Fazit aus der bishe-
rigen abendländischen Philosophie zu ziehen: nicht das einzig mögliche 
Fazit, sondern eine evidente Schlussfolgerung. Es wird zu zeigen sein, 
worauf sie beruht und welcher Art diese Evidenz ist im Unterschied zur 
Wahrheit, von der sich die Philosophie des Nihilismus verabschiedet, 
wiewohl auch für sie per negationem Wahrheit als Arbeitshypothese, die 
immer wieder zur Dekonstruktion von Ideologien Anstoß gibt, unum-

1

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


gänglich bleibt. Wir legen somit eine Philosophie des aufgeklärten Nihi-
lismus vor, welche diesen Zusammenhang ins Bewusstsein hebt – im 
Gegensatz zu dem unerkannten, noch uneingestandenen Nihilismus, 
dessen wir überall bei Besichtigung dieses nihilistischen Zeitalters ansich-
tig werden. Nietzsche hatte schon gegen Ende des 19. Jahrhunderts die-
ses Zeitalter vorhergesagt, das er auf zwei Jahrhunderte schätzte. Dass 
wir mitten in solchen Zeiten des Nihilismus leben, ist die Kernthese die-
ser Studie, auch wenn dieser Nihilismus nicht erkannt, ja verdrängt, als 
Unwort und Schmähwort diskreditiert wird.

Schon Nietzsche war bemüht, den Nihilismus, den er so scharfsichtig 
diagnostizierte, eilig zu überwinden. Doch kann gezeigt werden, dass 
Nietzsche ihn nicht wirklich überwunden hat, sondern dass seine Lehre 
vom Willen zur Macht noch alle Züge des Nihilismus aufweist. Wir müs-
sen mit Nietzsche über ihn hinaus den Nihilismus weiter denken, ihn 
aushalten, ihm standhalten, bevor wir uns in zweifelhafte, gar katastro-
phale Überwindungen im Deckmantel neuer Ideologien stürzen. Das 
heißt aber auch, dass Nihilismus noch radikaler zu Ende gedacht wer-
den muss, als Nietzsche dies getan hat, wenn wir die volle Bedeutung 
dieses Begriffes zur Geltung bringen, und dass seine Lehre vom Willen 
zur Macht nicht das letzte Wort sein kann, das sich in voller Ausschöp-
fung des Begriffes vom Nihilismus ergibt.

Nietzsche hat mit seinem Stichwort vom aktiven Nihilismus einen Weg 
gewiesen, den Nihilismus in einer lebensbejahenden Praxis zu meistern, 
einer ideologiefreien Lebenspraxis, die uns ein größtmögliches Maß an 
Freiheit in der Selbstermächtigung durch den Willen zur Macht gewährt. 
Doch deutlicher als Nietzsche dies sagte, müssen wir in solcher Selbst-
ermächtigung auch Macht über unseren Willen zur Macht gewinnen. 
Dieser Weg soll in dieser Studie beschritten werden. Dabei kann dem 
Nihilismus nicht sein Stachel genommen werden. Er bleibt die große Lee-
re, die große Enttäuschung, der große Verlust an Sinn. Wie wir diesen 
Verlust aber kompensieren können, das ist die Lebensweisheit, die ein 
aktiver Nihilismus ermöglicht. Nietzsche hat vom europäischen Bud-
dhismus gesprochen und damit den Hinweis gegeben (4), dass hier Denk-
motive zu finden seien, wie wir mit der Nichtigkeit der Dinge und unse-
res Lebens in praktischer Lebensweisheit umgehen können. Solche 
Anregungen Nietzsches will die vorliegende Studie aufgreifen und wei-
terführen, dabei aber auch den nihilistischen Kern im buddhistischen 

2

Einleitung

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Denken freilegen, den dieses in der Ideologisierung von Schulungswe-
gen oft verdeckt.

Im Aufbau unserer Studie zeigt sich der aktive Nihilismus. Orientie-
rungslosigkeit schließt nicht aus, sondern fordert vielmehr dazu heraus, 
dass wir vorläufige Strukturen schaffen, die ein wenig Ordnung ins Cha-
os bringen. Es sind Strukturen, die immer wieder in dem Nichts ver-
schwinden, dem sie entstammen. Es sind Strukturen, die das Bewusst-
sein ihrer Vorläufigkeit und Bedingtheit an sich haben, Paragraphen, 
welche die Strenge einer Ordnung ausstrahlen, die doch nur Gegenbild 
der Unordnung ist, die uns im nihilistischen Zeitalter allerorts umgibt. 
Kants Grundfragen der Philosophie ergeben einen Rahmen für die num-
merierten Einzeltexte. Der Titel jedes dieser Paragraphen wird durch die 
Zusammenfassung eines Kerngedankens erläutert, den der Haupttext des 
Paragraphen ausdifferenziert und weiterführt, wonach Zusätze mit eige-
nen Untertiteln Ergänzungen bieten.

Unsere Studie „zerfällt“ nicht in solche Paragraphen, sondern sollte 
nach Möglichkeit im Zusammenhang gelesen werden. Wer sie so als ein 
in aphoristische Abschnitte gegliedertes Ganzes liest, wird auf manche 
Wiederholungen bzw. Variationen von Kerngedanken, auch Widersprü-
che im Sinne von Nietzsches Perspektivismus stoßen: Das Nichts ist von 
vielen verschiedenen Seiten her zugänglich, von diesen her läuft alles auf 
das Nichts hinaus. Eben dieser Zusammenhang soll immer wieder ver-
deutlicht werden, wobei Querverweise auf die vielfältigen Verbindungen 
innerhalb der Studie entfallen sollen, um den Apparat der Anmerkun-
gen zu entlasten. Wer nur Stichwörter aus den Paragraphen herausgrei-
fen möchte, kann sicher sein, dass der Zusammenhang sich jeweils von 
Neuem erschließt. Auch auf Querverweise zu der vorangegangenen Arbeit 
„Der unheimlichste Gast. Die Philosophie des Nihilismus“ (5) haben wir 
bewusst verzichtet. Die aufklärende Arbeit am Nihilismus wird ein lang-
fristiges Projekt sein, innerhalb dessen es zu Variationen, Neuformulie-
rungen, Weiterführungen von Gedanken kommen muss, die zunächst 
aufzugreifen, also schon da sind. Fortschritt ist dabei nie sicher; es bleibt 
sogar fraglich, ob es einen solchen Fortschritt überhaupt geben kann. 
Vieles weist darauf hin, dass in diesem Kontext das traditionelle Projekt 
Aufklärung (6) schrittweise in das Projekt eines aufgeklärten Nihilismus 
mündet, zu dessen Entwicklung wir einen weiteren grundlegenden Bei-
trag leisten möchten.

3

Einleitung

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Wer in diesem Sinne die Lektüre dieses Buches zur Lebensweisheit im 
Nihilismus und den Evidenzen unserer Einbildungskraft vorantreibt, 
wird erkennen, dass sich zugleich eine unserem Zeitalter gemäße, ideo-
logiefreie Lebenspraxis hilfreich erschließt. Diese ist bewusst nicht eigens 
kenntlich gemacht oder als Anleitung wie in all den Ratgebern formu-
liert worden, wie sie in ihrer Vielzahl nur die Orientierungslosigkeit unse-
res nihilistischen Zeitalters spiegeln. Vielmehr soll diese Orientierungs-
losigkeit selbst in einer Philosophie des Nihilismus zur Sprache gebracht 
werden. Erst im Eingehen auf die Grundlosigkeit unserer Existenz kann 
diese Studie zu einer begründeten Lebenshilfe werden. Erst so kann sie 
wissenschaftlichem Anspruch gerecht werden und zugleich in solcher 
philosophischen Nachforschung ein Wissen schaffen, mit dem sich jeder 
sein Leben auf seine Weise erleichtern möge. Denn es wird zusehends 
unübersehbar, wie unser Zeitalter vom Nihilismus gezeichnet ist: Der 
unheimlichste Gast wird heimisch.

Anmerkungen
1)	 KSA XII S. 125
2)	 Barthes („Der Tod des Autors“) 2000
3)	 Seneca (Epistulae 79, 17) 2011, IV S. 156 f.
4)	 „Europäische Form des Buddhismus“ als unausgeführtes Denkmotiv in KSA XII 

S. 213; ebenso KSA XI S. 512. 
5)	 Dod 2013
6)	 Geier („Aufklärung. Das europäische Projekt“) 2012

4

Einleitung

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


1.	 Grundriss einer Philosophie des  
	 nihilistischen Zeitalters

„Der Nihilismus steht vor der Thür:  
woher kommt uns dieser  

unheimlichste aller Gäste? –“
Nietzsche, KSA XII S. 125

1.1. 		 Der unheimlichste Gast wird heimisch

§ 1 		  Vom Sinn des Anfangens

Mit Vernunft leben wir von Fiktionen. Kaum haben wir das Nichts 
gedacht, bilden wir etwas hinein, um wirklich denken und leben zu 
können. Warum nicht ins Nichts hinein die Imagination an den Anfang 
setzen, dass dieses Leben gut für uns sei? Mit solcher Aktivität entwi-
ckeln wir Lebensweisheit im Zeitalter des Nihilismus.

Aus der Logik wissen wir, dass sich ein erster Anfang nicht widerspruchs-
frei denken lässt: Alles Denkbare, paradoxer Weise auch das Nichts, muss 
dem Denken als ein Etwas, ein Sein gelten. (1) Wenn aber dieses Sein an 
sich so leer, so nichtig ist wie das Nichts, dann kann dieses doch als Anfang 
gelten! Gehen wir also vom Nichts aus, nachdem es so lange gemieden, 
umgangen, verschwiegen worden ist, nehmen wir dieses Nichts als Anfang! 
Umso mehr, als uns in diesem Zeitalter des Nihilismus dieses Nichts 
etwas angeht, die Erfahrung der Sinnlosigkeit oder Sinnwidrigkeit unse-
rer Existenz von uns bewältigt werden muss. (2) Wir haben uns dem Hor-
ror Vacui zu stellen, den wir im Begriff des Seins verdrängen konnten, 
indem wir so taten, als ob dieses Nichts nicht ausgehalten werden müs-
se! Denn:

„Der Nihilismus steht vor der Thür: woher kommt uns dieser unheim-
lichste aller Gäste? –“ (3) Gehen wir ihm gastfreundlich entgegen! Neh-
men wir das Nichts an, nehmen wir es endlich bewusst auf in unser Den-
ken in einer Philosophie des aufgeklärten Nihilismus! Mehr noch: Wenn 

5

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


wir dieses Zeitalter mit klarem Verstand besichtigen, dann können wir 
gewahr werden, dass dieser unheimlichste Gast schon längst heimisch in 
unserem Zeitalter des Nihilismus geworden ist, das Nietzsche – nicht lan-
ge bevor er im Jahre 1900 starb – auf zweihundert Jahre prognostizierte.

Wenn wir das Nichts kaum denken können, ohne es sogleich als ein Etwas 
uns vorzustellen, werden wir gleich zu Beginn einer Philosophie des Nihi-
lismus der Verschränkung unseres Denkens mit dem Einbilden gewahr. 
Wir leben mit Vernunft von Fiktionen. Kaum haben wir das Nichts 
gedacht, bilden wir etwas hinein, um wirklich denken und leben zu kön-
nen. Daran gemessen erscheint die beliebte philosophische Frage, was 
denn zuerst da sei – das Sein oder das Nichts – spitzfindig und steril. 
Zumal wenn sie pointiert wird zu der Frage, warum denn überhaupt 
etwas sei und nicht das Nichts. In uneingestandener Weise wird hier ein 
Ladenhüter hervorgekramt, die Frage nach dem Ding an sich: Man möch-
te wissen, was denn von Anfang an da gewesen sei – gleichsam unabhän-
gig von dem Subjekt und dessen Zutun. Doch hier wird eine Grenze über-
schritten, die schon längst von Kants kritischer Transzendentalphilosophie 
aufgezeigt worden ist.

Statt uns hier in Widersprüche zu verstricken, wäre es ratsam, sich auf 
unsere Conditio humana zu besinnen: Wir leben mit Vernunft von Fik-
tionen und wir können allen Anfang mit der heilsamen Fiktion begin-
nen, dass es trotz allem gut sei, dass wir leben und da sind. Gegenüber 
der konträren Fiktion, dass dieses Leben ein Irrtum sei, dass wir besser 
nicht geboren worden wären – auch dies ist von Philosophen gedacht 
worden (4), haben wir mit der grundsätzlichen Güte des Lebens eine 
heilsame Fiktion an den Anfang gesetzt. Sie ist nicht wahr gegenüber 
jener anderen, radikal pessimistischen Ansicht, sondern einfach eine Set-
zung, die uns einen heilsamen Lebensansatz aus dem Nichts heraus 
ermöglicht. Diese heilsame Imagination entspringt dem in Nietzsches 
Sinne aktiven, lebensdienlichen Nihilismus, indem wir selbst ein Ja zum 
Leben sagen und es zu einem sinnvollen Projekt machen wollen. Dies ist 
keine Wahrheit im traditionellen Sinne, sondern eine Imagination, die 
sich auf einer Metaebene befindet, sodass sie andere Imaginationen 
begründen und ermöglichen kann, die uns zu einer insgesamt lebens-
dienlichen Einstellung führen. Damit wird kein platter Optimismus pro-

6

Grundriss einer Philosophie des nihilistischen Zeitalters

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


pagiert, keine Munterkeit, wie sie in Reklame und Medienwelt allgegen-
wärtig ist. Was wir eher mit Lebensbejahung in Zeiten des Nihilismus 
meinen, ist das flüchtig auflebende Glück des Sisyphos, zu dem er sich 
angesichts seiner Mühsal immer wieder durchzuringen vermag. 

Damit haben wir auch über den Schwerpunkt unserer philosophischen 
Fragestellung entschieden. Sie lautet nun nicht mehr, was am Anfang 
war, sondern formuliert den Anfang, den wir setzen wollen. (5) Denn die 
Imagination ist ein ponierendes, setzendes, schaffendes Vermögen. Um 
ein bekanntes buddhistisches Gleichnis zur Verdeutlichung aufzugrei-
fen: Wir fragen nicht mehr nach Alter oder Aussehen des Bogenschüt-
zen, dessen Pfeil uns verwundet hat, sondern überlegen, wie wir den Pfeil 
entfernen, die Wunde versorgen und unser Leid überwinden können. 
(6) Unsere Philosophie ist damit zur Lebensweisheit im Zeitalter des 
Nihilismus geworden.

In diesem Kontext meint der Begriff des Nichts wie der des Nihilismus 
nicht nur die Negation von Vorhandensein, sondern vielmehr dessen Sta-
tus. Es geht um eine existenzielle Befindlichkeit des Menschen in Bezug 
auf die Dinge und einen daraus folgenden Selbstbezug. In dieser Hinsicht 
definiert Taureck zusammenfassend den Begriff des Nichts bei Nietzsche: 

„‚Nichts‘ heißt sowohl Nichtsein der wahren Welt als auch das atele-
ologische Bestehen des Kontingenten. Letzteres wird in Anführungszei-
chen ‚das Sinnlose‘ genannt, d. h. es ist das Kontingente, das nicht auf ein 
Absolutes als ein letztes Telos verweist.“ (7) Es ist hilfreich, sich hier an 
die ursprüngliche Bedeutung von „Sinn“ als „Richtung“ zu erinnern, die 
sich in der Formulierung „im Uhrzeigersinn“ erhalten hat.

Das Nichts „zeigt sich“ auch in der bloß additiven, noch keine sinn-
volle Ordnung verratenden Vorhandenheit des Seienden. Es ist nicht nur 
zu verstehen als „Nicht-Vorhandenheit“ im Sinne von Kants Definition 
des Nihil privativum (8), sondern als der Bereich der Adiaphora, des 
Nicht-Unterschiedenen, Gleich-Gültigen in den zunächst bloß additiven 
Strukturen unseres Lebens.

Ratgeber, aber philosophisch begründet
Gleich hier zu Beginn sei ein Beispiel gegeben, wie unsere philosophi-
schen Untersuchungen in praktische Ratschläge münden können, die 
sich von all den Ratgebern darin unterscheiden, dass sie auf der tragfä-

7

Der unheimlichste Gast wird heimisch

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


higen Basis einer philosophischen Begründung gegeben werden. Ohne 
diese verstärken all die diffusen Ratschläge nur die Orientierungslosig-
keit, die sie überwinden wollen.

An den Beginn jeden Tages, jeder Episode, jedes Abschnittes in unse-
rem Leben können wir die Imagination eines heilsamen Anfanges set-
zen, die auf der grundsätzlichen Dankbarkeit aufbaut, welche wir gegen-
über diesem Leben empfinden. Dass es gut sei und wir ihm mit 
Dankbarkeit begegnen sollen, ist eine Setzung, die nicht Ausfluss streng 
logischer Überlegungen ist – diese können uns vielleicht eher vom Gegen-
teil überzeugen, sondern unserer aktiven, im weitesten Sinne kreativen 
und künstlerischen Imagination entstammt. Es ist ein in Nietzsches Sin-
ne aktiver Nihilismus, der uns aus dem passiven herausführt. (9)

Retrospektiv können wir diese Imagination vom guten Anfangen durch 
eine Dankbarkeitsliste unterstützen, die wir am Ende eines Tages oder einer 
Episode in unserem Leben erstellen. Wir listen all das Gute auf, das wir 
erfahren haben und schätzen lernen konnten. Gegenüber allen Widrigkei-
ten ist dies keine Bilanzierung, die rechnerisch aufgehen muss. Die Freu-
de am Kleinsten kann hier große Enttäuschungen aufwiegen. Die Evidenz 
der Imagination geht hier über den bloß rechnenden Verstand hinaus.

Erst wenn wir uns dieser Zusammenhänge bewusst sind, kann uns die 
Imagination vom heilsamen Anfangen wirklich überzeugen und wirkli-
che Hilfe der Lebensweisheit sein. Sie entspringt unserer Aktivität, unse-
rem Willen zur Macht, mit dem wir uns selbst ermächtigen und unsere 
Kräfte voll ausschöpfen. Das janusköpfige Gesicht des Nihilismus vor 
Augen bezeichnet Nietzsche den „‚Nihilism‘ als Ideal der höchsten Mäch-
tigkeit des Geistes, des überreichsten Lebens …“ (10)

Anmerkungen
1) 	 Hegel (1812) 1969 (Werke V) S. 83: „Das reine Sein und das reine Nichts ist also 

dasselbe.“ Dass Hegel dem Sein aber eine Präponderanz zubilligt, erweist sich 
schon im Titel des Ersten Buches der „Wissenschaft der Logik“: „Die Lehre vom 
Sein“. Zur Zitierweise u. verwendeten Siglen in unserer Studie s. Vorbemerkung 
zum Literaturverzeichnis

2) 	 Diese existenzielle Betroffenheit ist es, die im Zentrum einer Theorie des Nihi-
lismus stehen muss, nicht die Wortspiele, zu denen „das Nichts“, mit dem es nur 
„nichts“ sein kann, sodass „über es“ gar „nichts“ auszusagen ist usw., sich in 
besonderer Weise anbietet. Bei Lütkehaus (1999) rücken solche Wortspiele zu 
sehr in den Mittelpunkt (besonders deutlich am Schluss S. 758); dabei verschwin-
det die existenzielle Betroffenheit in verspielten Formulierungen, wenn beispiels-

8

Grundriss einer Philosophie des nihilistischen Zeitalters

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


weise der Begriff des Nihilismus mit dem der Vollendung verbunden wird: „Die 
Philosophen haben den Nihilismus immer nur überwunden, es kömmt (sic) dar-
auf an, ihn zu vollenden.“ (Zitat von Lütkehaus im Klappentext). Zumindest 
müsste geklärt werden, was mit Vollendung gemeint ist.

3) 	 KSA XII S. 125; vgl. S. 120
4) 	 Z. B. Schopenhauer (SchW) II S. 589 u. passim
5) 	 Wie wenig sich solches Anfangen mit den Begriffen von Rationalität oder Irra-

tionalität einordnen lässt, mag folgende Bemerkung Nietzsches verdeutlichen 
(KSA VIII S. 41):

	 „Das von Vorn Anfangen ist immer eine Täuschung: selbst das was uns zu die-
sem angeblichen ‚Anfang‘ trieb, ist Wirkung und Resultat des Vorhergehenden. 
Aber ein so starkes und entscheidendes Abbrechen wird ein Zeichen sein von 
einem starken und übermässigen ehemaligen Fördern. Der Radikalismus unse-
rer Meinungen und unsrer Wahrheit ist die Folge vom Radikalismus unsrer Irr
thümer und Fehler. Das grosse Gesetz der Umsetzung – darin liegt aller soge-
nannte ‚Fortschritt‘“.

6) 	 Dieses buddhistisches Gleichnis zeigt in eindrucksvoller Weise, wie wir von den 
unbeantwortbaren Fragen ablassen und uns dann um unsere Befreiung im 
menschlichen Rahmen kümmern können:

	 „Gesetzt, ein Mann wäre von einem Giftpfeil getroffen worden und seine Ange-
hörigen hätten einen Arzt herbeigerufen. Der Mann aber sagte: ‚Nicht eher wer-
de ich diesen Pfeil herausziehen lassen, als bis ich den Mann kenne, der mich 
verwundet hat, und weiß, wie er heißt, aus welcher Kaste und Familie, aus wel-
cher Gegend, von welcher Körpergröße und Hautfarbe er ist und wie beschaf-
fen der Bogen, die Sehne und der Pfeil ist, durch die mir die Wunde beigebracht 
wurde.‘ Bevor der Mann dies alles festgestellt haben könnte, wäre er längst gestor-
ben. Mag die eine oder die andere dieser zehn Ansichten bestehen oder nicht 
bestehen, jedenfalls bestehen Geburt, Alter, Tod und Leid, deren Vernichtung 
schon in diesem Leben ich verkünde. Darum mögt ihr das, was ich erklärt habe, 
als erklärt, das aber, was ich nicht erklärt habe, als nicht erklärt hinnehmen. Und 
warum habe ich es nicht erklärt? Weil es nicht zweckdienlich ist, weil es nicht 
zum heiligen Wandel gehört und nicht zur Weltentsagung, zur Leidenschaftslo-
sigkeit, zur Erkenntnis, zum Nirvana führt.“ 

	 Zit. nach Glasenapp, H. v. 1974, S. 68 f.
7) 	 Taureck 1991, S. 479 f. 
8) 	 KrV S. 306 f. (A 292)
9) 	 KSA XII S. 350 f. Nietzsche unterscheidet hier:
	 „Nihilism als Zeichen der gesteigerten Macht des Geistes: als activer Nihilism. Er 

kann ein Zeichen von Stärke sein …
	 Nihilism als Niedergang und Rückgang der Macht des Geistes: der passive Nihi-

lism: als ein Zeichen von Schwäche: die Kraft des Geistes kann ermüdet, erschöpft 
sein, so daß die bisherigen Ziele und Werthe unangemessen sind und keinen 
Glauben mehr finden –“

10) 	 KSA XII S. 353

9

Der unheimlichste Gast wird heimisch

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 2	 Diskriminierung des Nichts

Die Diskriminierung des Begriffes „Nichts“ hat eine bis auf Parme-
nides zurückreichende geistesgeschichtliche Tradition. Solche „Tyran-
nei des Griechentums“ ist eine entscheidende Verständnisbarriere im 
west-östlichen Dialog gewesen. Die unserem Zeitalter gemäße Philo-
sophie des aufgeklärten Nihilismus hat die Aufgabe, den Begriff des 
Nichts zusammen mit dem des Nihilismus zu rehabilitieren.

„Ein weiteres zentrales Motiv der (östlichen) Interessenahme war das  
‚Nichts‘ … Es stand schon in der klassischen indischen Philosophie als 
ontologisches und erkenntnistheoretisches Thema an. Und ebenso in der 
Dao-Lehre des Lao Zi und seiner Anhängerschaft, unter welcher sich 
schon früh eine religiöse Kultvereinigung ähnlich wie bei den Buddhis-
ten herausbildete.

Das Thema hat seit Parmenides’ epochaler Propagierung seiner ‚wah-
ren‘ Seinsphilosophie und seiner Diskriminierung des Nichts (griech.: 
me on) als Sinnesillusion und Inbegriff der Falschheit schlechthin kein 
Äquivalent in der abendländischen Philosophie. Denn Parmenides hat 
durch diese ‚Seinsphilosophie‘ vermutlich die entscheidende Abwehrpo-
sition gegen eine westliche Buddhismus-Mission errichtet. Seither ist die 
Betonung von Sein und die Irritation gegenüber dem Nichts eine der  
entscheidenden Verständnisbarrieren im west-östlichen Dialog geblie-
ben.“ (1)

Die „Tyrannei des Griechentums“ (2) in der abendländischen Geistes-
geschichte hat diese Einseitigkeit verstärkt und sedimentiert, wie sie in 
Hegels „Logik“ und Heideggers Seinsphilosophie ihren nachhaltigen Nie-
derschlag gefunden hat. Die unserem Zeitalter gemäße Philosophie des 
aufgeklärten Nihilismus hat die Aufgabe, den Begriff des Nichts zusam-
men mit dem des Nihilismus zu rehabilitieren und diesen auch da auf-
zuspüren, wo er durch Vermeidungsstrategien mit anderen Begriffen ver-
deckt wird, etwa dem „nichtssagenden“ der Postmoderne.

Wenn Terroristen doch Nihilisten wären …
Ein praktisches Beispiel für diese Diskreditierung eines philosophischen 
Begriffs gibt die Auseinandersetzung mit dem Terrorismus seit dem 11. 
September 2001 ab. Wie die russischen Anarchisten nach ihren Anschlä-

10

Grundriss einer Philosophie des nihilistischen Zeitalters

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


gen im 19. Jahrhundert wurden die Terroristen, die das World Trade Cen-
ter zu Beginn der Jahrtausendwende zerstörten, in der Presse oft als „Nihi-
listen“ bezeichnet, und diese Einstufung hat sich in den Darstellungen 
des vielfältigen Terrors in der Folgezeit, etwa der ISIS-Kämpfer, fortge-
setzt. Dass solche Terroristen durchaus Vorstellungen von „Werten“ haben 
– wenn auch inakzeptable, pervertierte etc., die sie mit äußerster Kraft 
und unter Einsatz ihres Lebens wie der Missachtung des Lebens anderer 
Menschen verfolgen, dass ihre Motive also für wahr gehaltene „Ideen“ 
sind, wird dabei unterschlagen. Offensichtlich ist diese Verwendung des 
Begriffes vom „Nihilisten“, wie sie sich ebenso in der sog. seriösen Pres-
se findet, unpassend und unreflektiert, wobei der Begriff des Nihilismus 
in unzulässiger Weise verengt und als Schmähwort diskreditiert wird. 
Die Beispiele hierfür sind Legion, die Belege leicht zu recherchieren.

 Darüber hinaus eignet sich diese Diskreditierung des Wortes in beson-
derer Weise zur Beschwörung einer Achse des Bösen, gegen welche die 
Guten den Kampf antreten müssten. Damit wird ein primitives Freund-
Feind-Schema aufgebaut, innerhalb dessen die Rede vom drohenden 
Nihilismus ihre strategische Wirkung entfaltet und eine sinnvolle poli-
tische Auseinandersetzung verhindert. (3) 

 Vielmehr ließe sich die These vertreten, dass diese „Nihilisten“ dem 
Irrtum verfallen sind, den Nihilismus überwunden zu haben. Stattdes-
sen haben sie die Sinnleere nur mit dogmatischen Ideologien gefüllt, um 
so dem Horro Vacui zu entgehen. Folglich könnten sie dem Terrorismus 
nur absagen, indem sie die Nichtigkeit ihrer Ideologien erkennen, d. h. 
sich dem Nihilismus öffnen.

Anmerkungen
1) 	 Nagarjuna („Die Lehre von der Mitte.“ Hrsg. von Lutz Geldsetzer) 2010. S. 100 f. 

(Kommentarteil. Zusatz von uns). Auch Hisaki Hashi kommt bei einem Ver-
gleich der westlichen und östlichen Philosophiegeschichte unter Berufung auf 
Nishitani Keiji zu dem Schluss: Die „Tendenz, die Logik der Wahrheit des Sei-
enden hauptsächlich mit dem Grundmodus des Seins zu entwickeln, hat es in 
der Philosophie und Geistesgeschichte Ostasiens selten gegeben“. Diese Tendenz 
ist logisch nicht zwingend. Von daher „kann die Bestimmung des Anfangs der 
Seinslogik Hegels, nämlich die Zusammenstellung des reinen Seins und des rei-
nen Nichts, anders reflektiert und dialektisch neu entfaltet werden.“ Hashi 2004, 
S. 395

	 Heisig (Honolulu 2001, S. 222) zum Denkmotiv „Emptiness as a Standpoint“ in 
der Kyoto-Schule: „Nishitani includes himself in the company of Nishida and 

11

Der unheimlichste Gast wird heimisch

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Tanabe, whose respective logics, he says, ‘share a distinctive and common basis 
that sets them apart from traditional western philosophy: absolute nothingness.’ 
As we noted, however, without abandoning this lineage he gradually came to 
prefer the term ‘emptiness’. As we will see, this also represents the first step in 
what was to be an ever more courageous attempt to integrate Zen ideas and 
images into philosophical discourse.“

	 Folgerichtig betitelt Lütkehaus den zweiten Teil seiner umfangreichen Studie zur 
abendländischen Diskreditierung des „Nichts“ mit „Nichtsvergessenheit“ (1999. 
S. 595 ff). 

2) 	 Vgl. Butler („The Tyranny of Greece over Germany: A study of the influence 
exercised by Greek Art and poetry over the great German Writers of the Eight-
eenth, Nineteenth and Twentieth Centuries“) 1935. Die einseitige Dominanz der 
griechischen Philosophie nicht nur in der deutschen, sondern der abendländi-
schen Philosophie bis ins 3. Jahrtausend hinein sind die Kapitel, die Butlers Stu-
die hinzuzufügen wären. Dabei wären „östliche“ philosophische Strömungen im 
westlichen Denken, die bislang marginalisiert worden sind, aufzuarbeiten und 
aufzuwerten. Einen beachtenswerten Überblick über solche im westlichen „Main-
stream“ wenig beachtete Strömungen bietet Zotz („Auf den glückseligen Inseln. 
Buddhismus in der deutschen Kultur“) 2000

3)	 Hierzu Schmidt-Salomon 2009, bes. S. 296–302

12

Grundriss einer Philosophie des nihilistischen Zeitalters

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 3 	 Der unheimlichste Gast wird heimisch

In diesem Zeitalter des Nihilismus kann unser geistiges Selbstver-
ständnis nur entwickelt werden, wenn wir die volle Bedeutung des 
Begriffes Nihilismus wiederherstellen, d. h. ihn aus seiner Verengung 
auf eine Befindlichkeit befreien, die als Verirrung abgewertet wird 
und deshalb sogleich zu überwinden sei. Wir müssen den Nihilismus 
aushalten und durchstehen. Die Bereitschaft hierfür zu schaffen ist 
Ziel der Philosophie des aufgeklärten Nihilismus, die sich definieren 
lässt als bewusste Wiedergewinnung des Nichts als des Fluchtpunk-
tes aller Flüchtigkeit, Nichtigkeit und Vergänglichkeit. 

Die „Heraufkunft des Nihilismus“ (1) ereignet sich überall, ist in vielge-
staltigen „Masken und Metamorphosen“ sichtbar (2); doch wir wollen 
den Nihilismus nicht „wahrhaben“, ihn nicht annehmen, indem wir schon 
das Wort vermeiden, tabuisieren, abwerten, um „Nihilismus“ sogleich 
„überwinden“ und kurieren zu können. (3) So treibt uns ein geistiger 
Horror Vacui um, der uns unseres Selbstverständnisses um so weiter ent-
fernt, desto deutlichere Konturen die Gestalt dieses „unheimlichsten Gas-
tes“ gewinnt, der längst über die Schwelle unseres Hauses getreten, wenn 
nicht gar in ihm heimisch geworden ist.

Wenn sich im „Nihilismus“ der Geist unseres Zeitalters angemessen 
ausdrückt, dann ist für unser Selbstverständnis unabweisbar zu fordern, 
die volle Bedeutung dieses Begriffes wiederherzustellen, d. h. „Nihilis-
mus“ aus seiner Verengung und Verkürzung auf eine Befindlichkeit zu 
befreien, die „verkehrt“ und zu vermeiden und deshalb möglichst schnell 
zu überwinden sei. Nihilismus ist zu einem Schmäh- und Schimpfwort, 
einem „Unwort“ geworden. Dagegen muss heutige Philosophie, wenn 
sie nach Hegels Forderung „ihre Zeit in Gedanken erfaßt“ (4), allen Ver-
ästelungen dieses Wortes „Nihilismus“ geduldig nachgehen, den Nihi-
lismus erkennen und anerkennen. Um Nietzsches Bild aufzugreifen: Wir 
müssen den unheimlichsten aller Gäste hereinlassen und bereitwillig in 
unser Haus aufnehmen, wir müssen ihm Gastfreundschaft erweisen. 
Denn wir selbst haben ihn eingeladen!

Den vollen Begriff also, der sich in diesem Bilde des unheimlichsten 
Gastes darstellt, will die Philosophie des aufgeklärten Nihilismus entfal-
ten. (5) In diesem Sinne ist sie als die Rehabilitation eines missachteten 

13

Der unheimlichste Gast wird heimisch

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


philosophischen Begriffs zu lesen, der doch wie kein anderer geeignet 
ist, den Geist unserer Zeit auf den Begriff zu bringen. Dies kann nur 
geschehen, wenn wir nach der langen Zeit der „Nichtsvergessenheit“ 
unser Denken dem Nichts öffnen und dieses denkend in seiner „ganzen 
Nichtigkeit“ zurückgewinnen, ohne dem gegenteiligen Irrtum zu erlie-
gen, die uns beunruhigenden und verstörenden Elemente des Nihilis-
mus zu verharmlosen oder zu vernachlässigen. Wir können dem Nihi-
lismus nicht seinen Stachel nehmen, auch wenn wir uns auf seine 
befreienden Möglichkeiten besinnen. (6)

Anmerkungen
1) 	 KSA XII S. 410
2) 	 Rauschning 1954 („Masken und Metamorphosen des Nihilismus“)
3) 	 Als Beispiel hierfür sei Karl Jaspers „Einführung in die Philosophie“ angeführt, 

der zwölf Radiovorträge mit erheblicher Breitenwirkung zugrunde liegen (Jas-
pers 1958, S. 37). Während noch die Unumgänglichkeit des Nihilismus erkannt 
wird, führt ihn schon ein Programm der Überwindung in „das eigentliche Sein.“

4) 	 Hegel: Werke VII („Grundlinien der Philosophie des Rechts. Vorrede“) S. 26
5) 	 Wir setzen damit das Projekt einer Philosophie des aufgeklärten Nihilismus fort, 

das wir mit der Studie „Der unheimlichste Gast. Die Philosophie des Nihilis-
mus“ (2013) begonnen haben.

6) 	 Vgl. „Traktat über das Nichts“ in „Nachtfahrt“ (NF, S. 191 u. ff.), dem ersten Band 
der Romantrilogie „Bunte Schleier des Nichts“, die unser Zeitalter des Nihilis-
mus episch darzustellen versucht: „Das Nichts kann schmerzen und ersticken 
oder heilen und befreien.“ 

14

Grundriss einer Philosophie des nihilistischen Zeitalters

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 4 	 Paradoxe Anwesenheit des Nichts

Die Wiederherstellung der vollen Bandbreite eines Begriffes – zumal 
wenn er geeignet ist, unsere Zeit in Gedanken zu erfassen – ist als die 
zentrale Aufgabe der Philosophie anzusehen. Diese Aufgabe geht weit 
über die Beschäftigung mit den Paradoxien hinaus, die in besonderer 
Weise im Begriff des Nichts liegen, und muss verdeutlichen, welche 
existenzielle Bedeutung solche Sprachspiele für uns haben. (1)

Dieser existenzielle Aspekt wird deutlich, wenn wir uns vergegenwärti-
gen, wie das Nichts in allem „anwesend ist“, in unserem Denken, Tun, 
unserer Sprache. Indem all dies flüchtig, vergänglich, letztlich nichtig ist, 
macht in solch schleichender Vernichtung sich das Nichts bemerkbar als 
Fluchtpunkt, auf den alles hinausläuft: Das Nichts ist Etwas. Nichtigkeit, 
Vergänglichkeit, Bedeutungslosigkeit, Öde des Daseins, Langeweile sind 
zentrale Begriffe eines über sich selbst aufgeklärten Nihilismus, keines-
wegs nur das Nichts im Sinne der Abwesenheit von Seiendem, als Nihil 
privativum. In der Sprache der buddhistischen Philosophie meint dies 
das Bewusstsein vom abhängigen, bedingten Entstehen aller Dinge, in 
deren „Mitte“ gemäß der Lehre Nagarjunas das Nichts „ist“. (2) Das Nichts 
ist anwesend im Sansara, dem leidhaften, ziellosen Rad des Lebens der 
indischen Religionen und Denksysteme. (3)

Mehr noch als logische Argumentationen bieten künstlerische bzw. 
literarische Darstellungen überzeugende Belege solcher Begegnung mit 
dem Nichts in der Paradoxie von dessen Anwesenheit, wenn es zum Bei-
spiel als Öde des Daseins erfahren wird. Aus der Fülle der Beispiele, die 
in unserem Zeitalter des Nihilismus Legion sind, greifen wir eine Passa-
ge aus Wolfgang Koeppens Roman „Das Treibhaus“ heraus:

„Die Öde hatte sich ihm gezeigt, sie hatte sich mit ihm bekannt 
gemacht, und nun waren ihm die Augen geöffnet, nun sah er sie, 
überall, und nie wieder würde die Öde verschwinden, nie wieder 
würde sie seinen Augen unsichtbar werden. Wer war sie? Sie war das 
Nichts und hatte kein Aussehen. Sie sah wie alle Dinge aus. Sie sah 
wie der Ausschuß aus, wie das Parlament, wie die Stadt, wie der 
Rhein, wie das Land, alles war die Öde, war das Nichts in einer 
schrecklichen Unendlichkeit, die unzerstörbar war, denn selbst der 

15

Der unheimlichste Gast wird heimisch

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Untergang berührte das Nichts nicht. Das Nichts war die wirkliche 
Ewigkeit.“ (4)

Ein andersartiges erhellendes Beispiel sind die Strichzeichnungen asi-
atischer Bilder:

„Sie bestehen aus flüchtigen, nur andeutenden Pinselstrichen, gleich-
sam aus Spuren, die nichts festlegen. Die dargestellten Formen wir-
ken mit einer eigentümlichen Abwesenheit überzogen. Alles scheint 
dazu zu neigen, kaum dagewesen, wieder in die Abwesenheit hin-
abzutauchen. Die Formen scheinen sich in die unendliche Weite des 
weißen Grundes zurückzuziehen. Eine Scheu hält die Artikulation 
in einer eigentümlichen Schwebe. In einer Losgelöstheit schweben 
die Dinge zwischen Anwesenheit und Abwesenheit, zwischen Sein 
und Nicht-Sein. Sie sprechen nichts Endültiges aus. Nichts drängt 
sich auf; nichts grenzt sich, schließt sich ab.“ (5)

Anmerkungen
1) 	 Lütkehaus (1999, S. 757 f.) versäumt diese existenzielle Fokussierung, wenn er 

mit solchen Sprachspielen seine Monografie schließt, zu denen „das Nichts“ frei-
lich in besonderer Weise einlädt. 

2) 	 NA S. 934 u. ff.
3) 	 Hesses „Siddhartha“ (1953, S. 63–71) bietet in dem Kapitel „Sansara“ ein über-

zeugendes Beispiel dafür, wie in der Geschäftigkeit des Lebens „Enttäuschung 
und Ekel“ (S. 65) das Gefühl der Leere, der Nichtigkeit, kurzum des Nichts aus-
breiten können. 

4) 	 Koeppen 1953, S. 94. Er ist ein herausragender Exponent des nihilistischen 
Romans als epischer Reflexion unseres Zeitalters.

5) 	 So Han (2002, S. 44 f.) über zen-buddhistisch inspirierte Landschaftsbilder, die 
sich „als Ansichten der Leere“ im Sinne des buddhistischen Zentralbegriffs sunya-
ta (Leerheit) interpretieren lassen.

16

Grundriss einer Philosophie des nihilistischen Zeitalters

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 5 	 Mitspracherecht der Kunst

Die Evidenz der Einbildungskraft kann vornehmlich in der Kunst 
erhellen, was Nihilismus wirklich heißt, gerade wenn das „Andere“ 
der künstlerischen Aussage, das im Begriff nicht aufgeht, gewürdigt 
wird. Im Sinne von Nietzsches aktivem Nihilismus vermag die Kunst 
vernünftige, d. h. evidente Imaginationen zu erschaffen.

Wenn unsere „Philosophie des Nihilismus“ häufig Bilder einführt, wie 
etwa Nietzsches „unheimlichsten Gast“, oder dichterische Werke heran-
zieht, so ist in diesem Grundriss einem Missverständnis vorzubeugen. 
Metaphern oder die Bildsprache der Kunst sind nicht bloße Illustratio-
nen begrifflicher Gedankengänge oder Ersatz für diese. Von Aristoteles 
bis Heidegger hat Kunst Anteil an der Wahrheitssuche – als „Ins-Werk-
Setzen der Wahrheit“ (1), deren Verschwinden der Nihilismus indiziert. 
In diesem Sinne sollen Kunst und Dichtung im Folgenden erhellen, was 
die Nichtigkeit des Begreifens bedeutet, ohne dass das „Andere“ der 
künstlerischen Aussage, das im Begriff nicht aufgeht, unterschlagen wer-
den soll. Vielmehr soll dieses Andere das begriffliche Denken auf seine 
Unzulänglichkeit hinweisen, ohne es dem Irrationalismus preiszugeben. 
Kunst und Dichtung üben Kritik am ausschließlich begrifflich-berech-
nenden Denken, ohne sich ihm zu entziehen. (2) Ein solches Mitspra-
cherecht der Kunst ist umso wichtiger, als in der Philosophie des aufge-
klärten Nihilismus die Imagination oder Einbildungskraft als besonders 
bedeutsames Prinzip erkannt wird, da sie im Sinne eines aktiven Nihi-
lismus vernünftige, d. h. evidente Imaginationen erschaffen kann. Die 
Kunst ist hierfür keineswegs der einzige, aber ein besonders eindrucks-
voller Beleg.

Personifikationen des Nichts
So erscheint in dem Roman „Tag der Erleuchtung“, dem selbstständigen 
zweiten Band der Romantrilogie „Bunte Schleier des Nichts“, der unheim-
lichste Gast in „Mahlgutt“ als Romanfigur. Auch deren Bildlichkeit darf 
nicht als Personifikation eines Philosophems missverstanden werden, 
sondern entwickelt als Romanfigur ein dichterisches Eigenleben (3), 
wobei es konsequent ist, wenn am Ende dieses Romans sich die Figur als 

17

Der unheimlichste Gast wird heimisch

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Bild auflöst und im Nichts verschwindet. Denn es gehört zu den Para-
doxien des Nichts, dass es sich nur als „etwas“ zeigt.

Keine Hierarchie von Kunst und Philosophie
Wir reden bewusst vom „Anderen“ und nicht vom „Mehr“ der dichteri-
schen Aussage, um das komplexe Verhältnis von Kunst und Philosophie 
nicht in einer Hierarchisierung zu vereinseitigen (4).

Kunst als Bestandteil des Philosophierens
So gehört die ästhetische Erziehung zum philosophierenden Menschen, 
wenn er sich – einer inneren Logik folgend – mit der Bilderwelt von 
Kunst und Dichtung befasst: nicht als Zutat, sondern als unverzichtba-
rem Bestandteil seines Philosophierens. Der in Schillers Sinne erziehe-
rische Charakter dieser Beschäftigung liegt in der Gewinnung von Fle-
xibilität, Reichhaltigkeit und Bedeutungstiefe des Imaginierens, das 
keine Ergänzung zum Denken, sondern selbst eine Weise des vernünf-
tigen Denkens ist. Es wird sich im Verlaufe dieser Studie noch zeigen, 
wie das, was wir für gewöhnlich Vernunft genannt haben, immer schon 
eine Weise des Imaginierens, eine Vernünftigkeit der Imagination gewe-
sen ist.

Anmerkungen
1) 	 Heidegger 1950 („Der Ursprung des Kunstwerkes“) S. 62 u. ff.
2) 	 „Kunst ist Rationalität, welche diese kritisiert, ohne ihr sich zu entziehen; kein 

Vorrationales oder Irrationales, wie es angesichts der Verflechtung jeglicher 
menschlichen Tätigkeit in die gesellschaftliche Totalität vorweg zur Unwahrheit 
verurteilt wäre.“ W. Adorno 1972, S. 87 

3) 	 Da die Romantrilogie „Bunte Schleier des Nichts“ (Dod 2006, 2007, 2009) um 
den Kerngedanken des Nihilismus kreist, finden sich im Folgenden Hinweise 
auf dieses Werk, doch keineswegs immer, wo dies möglich wäre. Es ließe sich 
sagen, dass die Philosophie des aufgeklärten Nihilismus – unter Voraussetzung 
des oben betonten Eigenrechtes der Dichtung – das philosophische Substrat die-
ser Romantrilogie entwickelt und weiterführt.

4) 	 Zu dem komplexen Verhältnis zwischen ästhetischer Einbildungskraft und Ver-
nunfterkenntnis s. das Kapitel „Zur Begriffsbestimmung der Imagination als 
noch nicht und schon vollendeter Vernunft“ in DVI S. 62–96

18

Grundriss einer Philosophie des nihilistischen Zeitalters

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 6 	 Ich hab‘ Mein Sach‘ auf Nichts gestellt

Der Nihilismus ist die Philosophie der Halt– und Grundlosigkeit unse-
rer Existenz, da er die metaphysischen Konstrukte vom Wesen der 
Dinge, vom Jenseits, vom höchsten Wert sowie einer sinnorientierten 
Ganzheit als Einbildungen entlarvt. In solcher Bodenlosigkeit der 
Existenz ergeben sich neue Aspekte von Freiheit, die nun über Einbil-
dungen bewusster, flexibler verfügen kann.

„Der radikale Nihilismus ist die Überzeugung einer absoluten Unhalt-
barkeit des Daseins, wenn es sich um die höchsten Werthe, die man aner-
kennt, (handelt), hinzugerechnet die Einsicht, daß wir nicht das gerings-
te Recht haben, ein Jenseits oder ein An-sich der Dinge anzusetzen, das 
‚göttlich‘, das leibhafte Moral sei.

Diese Einsicht ist eine Folge der großgezogenen ‚Wahrhaftigkeit‘: somit 
selbst eine Folge des Glaubens an die Moral.“ (1)

Die Folge des Schwankens und Verschwindens einer unverrückbaren 
Wertskala ist die „absolute(n) Unhaltbarkeit des Daseins“, dem ein abso-
luter Halt und Grund nun fehlt, das also halt- und grundlos geworden 
ist: „Ich hab’ Mein Sach’ auf Nichts gestellt“ könnte eine der Losungen 
der Nihilisten sein, wenn sie nach Losungen noch suchen möchten. Nicht 
die Aufforderung zur Lebensverneinung oder gar Selbsttötung spricht 
aus solcher „Unhaltbarkeit“, sondern nur diese Offenheit einer Grund-
losigkeit, in der die Existenz des Menschen zwar an Standfestigkeit ver-
lieren, an Freiheit aber gewinnen mag.

Auch die mit einem „Jenseits“ und dem „Ding an sich“ verbundenen 
„Werte“ sind als illusionäre Einbildungen entlarvt, die an Überzeugungs-
kraft gerade durch die Wahrhaftigkeit des Menschen verloren haben, des-
sen Verstand sie als bloße Einbildungen im Prozess fortschreitender Auf-
klärung enttarnen musste. Mit diesem Verlust an Orientierung eröffnen 
sich aber an den nun offenen Leerstellen Spielräume, die Möglichkeiten 
für bewusst geschaffene „Ein-Bildungen“ bieten, die sich selbst durch-
sichtig und ihres eigenen bloß subjektiven Charakters inne sind.

Nihilismus ist nicht Lebensverneinung 
Camus’ These, die Frage nach dem Selbstmord sei das zentrale Thema 
der Philosophie geworden, wird erst in diesem Kontext einer halt- und 

19

Der unheimlichste Gast wird heimisch

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


grundlos gewordenen Existenz verständlich. (2) In ihr lässt sich Nihilis-
mus nicht auf Lebensverneinung festlegen, sondern meint grundsätzli-
cher die Offenheit, in der erst über unsere Existenz entschieden werden 
kann. Zu einseitig ist der Nihilismus in unserem Denken und Sprechen 
zum passiven Nihilismus (in Nietzsches Sinne) verkürzt worden; es gilt 
die Seite des aktiven Nihilismus mit seinen weitreichenden Möglichkei-
ten ins Bewusstsein zu rücken als „Ideal der höchsten Mächtigkeit des 
Geistes, des überreichsten Lebens …“ (3)

Anmerkungen
1) 	 KSA XII S. 571. – Zum Motto der Überschrift dieses Paragraphen s. Stirner 1981 

(S. 3), dessen Werk „Der Einzige und sein Eigentum“ (1844) schon vor Nietz-
sche die Grundlinien eines konsequenten Nihilismus vorzeichnete, wie sie unse-
re Studie weiterzuführen versucht.

2) 	 Camus 1999, S. 15. Für Camus ist die Situation noch dramatisch: Der „unheim-
lichste Gast“ steht vor der Tür und klopft an. Wenn er dann heimisch geworden 
ist, wird die Thematik pragmatischer, wie im Titel der vergleichenden Studie von 
Stegmaier (2016): „Orientierung im Nihilismus – Luhmann meets Nietzsche.“

3) 	 KSA XII S. 353

20

Grundriss einer Philosophie des nihilistischen Zeitalters

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 7 	 Nihilismus – frei von Fixierungen in Leere und Fülle

Der aufgeklärte Nihilismus erhält sich in der Leere und Fülle frei von 
Fixierungen, die sich nur transitorisch ergeben können. Die Vorstel-
lung der Leere ist dabei eine Arbeitshypothese, die es uns ermöglicht, 
Fixierungen tendenziell aufzulösen.

Dass die Besinnung auf das Nichts eine Leere freilegt, in der sich eine 
Fülle an Möglichkeiten für die Schaffenskraft des Individuums bietet, ist 
schon ein Gedanke Stirners gewesen, der sich als Grundlinie durch unse-
re Philosophie des Nihilismus zieht: „Ich bin (nicht) Nichts im Sinne der 
Leerheit, sondern das schöpferische Nichts, das Nichts, aus welchem Ich 
selbst als Schöpfer Alles schaffe.“ (1) Nietzsches sog. „Überwindung“ des 
Nihilismus in der Metaphysik des „Willens zur Macht“ kündigt sich aber 
bei Stirner schon an: „Mir geht nichts über Mich!“ (2) Demgegenüber 
muss der konsequente Nihilismus auch diesen Egoismus des „Einzigen“, 
der auf „meine Sache“ pocht, wie auch Nietzsches „Willen zur Macht“ in 
Nichtigkeit auflösen. Der aufgeklärte Nihilismus erhält sich in der Lee-
re und Fülle frei von Fixierungen, die sich nur vorübergehend ergeben 
können. (3)

Dies bedeutet, dass Leere und Fülle verschränkt, wie das Nichts und 
das Sein zwei Seiten derselben „Sache“ sind. Wir können dies in der 
Erfahrung überprüfen, wenn wir selbst auf belebten Straßen oder Plät-
zen, in quirligen Veranstaltungen – bei aller Fülle an Eindrücken und 
Aktivitäten – Leere empfinden …

Dabei ist die Vorstellung einer Leere ein arbeitshypothetisches Kons-
trukt, das uns ermöglicht, Fixierungen schrittweise aufzulösen. Wir sind 
auf dem Weg in diese Leere, auch wenn sie de facto noch nicht in uns 
vollständig freigeräumt ist. Die Vorstellung der Leere ist wie die des Nir-
wana eine Kompassnadel, die uns den Weg weist, ohne schon der Ort 
eines Ankommens zu sein.

Anmerkungen
1) 	 Stirner, ebd., S. 5 (eingeklammerter Zusatz als Korrektur des Herausgebers)
2) 	 Ebd. S. 5
3) 	 Wie Han ausführt (2002, S. 51), entspricht dies der Vorstellung von Leere bzw. 

dem Nichts im Zen-Buddhismus, wobei allerdings die reflexhafte Abwehr des 
Begriffes Nihilismus auch bei diesem Autor deutlich wird: 

21

Der unheimlichste Gast wird heimisch

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


	 „Die Leere oder das Nichts des Zen-Buddhismus ist also keine einfache Negati-
on des Seienden, keine Formel des Nihilismus oder Skeptizismus. Sie stellt viel-
mehr eine äußerste Bejahung des Seins dar. Verneint wird nur die substanzhaf-
te Abgrenzung …“ Ebd. S. 93: „Die Leere ist jedoch nicht das ganz Andere der 
vielgestaltigen, vielfältigen Welt. Sie ist zugleich die Welt. Es gibt kein Seinsgefälle 
zwischen der Leere und der vielgestaltigen Welt.“

22

Grundriss einer Philosophie des nihilistischen Zeitalters

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 8	 Schwierige Gäste eines Symposions: Dunkelmänner

Es gibt schwierige Gäste, die zwar manches Hilfreiche zum philoso-
phischen Gespräch beitragen, es aber zuweilen verunklären. Eine 
Gruppe von ihnen sind die Dunkelmänner, die mit dunklen Worten 
da imponieren wollen, wo Klarheit möglich ist. Um falsche Tiefe des 
Denkens vorzutäuschen, vergrößern sie das Dunkel, das uns umgibt, 
statt in ihm unsere Lichtkreise zu erweitern. Denn Philosophie lässt 
sich definieren als Prozess solcher Lichtwerdung des Denkens im Dun-
keln durch Sprache. Zur Klärung des Begriffes vom Nihilismus wol-
len wir uns als Arbeitshypothese ein Symposion vorstellen, das die-
sen Begriff weitestmöglich zu erhellen versucht.

Der Vorwurf der Obskurität ist aus der Tradition bekannt und beispiels-
weise von Schopenhauer sehr nachdrücklich erhoben worden, wobei 
bekanntlich seine persönliche Missgunst gegenüber Hegel oft die Feder 
in Verzerrungen hinein geführt hat. Wir wollen auf Beispiele verzichten, 
denn sie wären in Gefahr ein schiefes Bild zu entwerfen, als ob es um 
Namen und Personen ginge. Üben wir uns lieber selbst in der Achtsam-
keit, Dunkelheit da zu meiden, wo es in der philosophischen Sprache 
möglich ist. Die schwierigen Gäste des Symposions führen uns unsere 
eigenen Gefährdungen vor Augen, geben Warnsignale vor Klippen, die 
wir im Philosophieren umschiffen müssen. Nicht nur eine einzelne Meer-
enge zwischen einer Scylla und Charybdis liegt vor uns, sondern eine 
allseits gefährdete Fahrt in schwierigen Gewässern.

Die Dunkelmänner unter den Philosophen sind nur Wichtigtuer, die 
uns das selbstständige Denken abnehmen wollen. Gebannt und ehr-
furchtsvoll sollen wir in das Dunkel ihrer Begriffe hineinstarren und sie 
im Geiste gebückt verehren. Ihr Philosophieren dient letztlich nur ihrer 
Selbsterhebung, Selbststeigerung, ihrem Willen zur Macht, die sie über 
andere Geister ausüben möchten, über all die selbsternannten „Intellek-
tuellen“, die bei aller Religionskritik insgeheim noch gerne anbeten, ihren 
Kotau vor den großen, dunklen Begriffen machen.

Den heutigen Typ dieser Wichtigtuer kannten Schopenhauer und Nietz-
sche schon in Ansätzen. Es sind die Marktschreier, die auf dem entwi-
ckelten Markt der Bücher und Ideen um Marktanteile, Aufmerksamkei-
ten, Einschaltquoten und Auflagenzahlen kämpfen. (1) Eine klärende 

23

Der unheimlichste Gast wird heimisch

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Sprache, die geduldig den Verästelungen von Sachverhalten nachgeht, 
Begriffe in ihrer vollen Bandbreite abtastet, können diese marktschrei-
enden Philosophaster nicht gebrauchen. Schrill muss es tönen, überra-
schende Formulierungen müssen wie in Action-Filmen die Aufmerk-
samkeit in bestimmten Sekundenabständen gefangen nehmen, wobei die 
Dialektik als ein Hütchenspiel zu Diensten ist, bei dem sich immer die 
Formulierungen ergeben, die man dort nicht erwartet hat, wo sie plötz-
lich auftauchen. Fast möchten wir deshalb annehmen, dass Philosophie 
nur noch außerhalb solchen Geschäftsbetriebes „wild“ wachsen könne, 
wenn nicht auch solche Residuen schon als neuartige Kontrastangebote 
dem Marktgeschehen als Alternativangebote bzw. kultureller Under-
ground einverleibt worden wären.

Dank für ein Stückchen Geistesbrot
Dass es nicht nur um Schopenhauers Privatfehde mit Hegel geht, kann 
eine Passage aus Heinrich Heines „Zur Geschichte der Religion und Phi-
losophie in Deutschland“ (1852) verdeutlichen:

„Große deutsche Philosophen, die etwa zufällig einen Blick in diese 
Blätter werfen, werden vornehm die Achseln zucken über den dürf-
tigen Zuschnitt alles dessen, was ich hier vorbringe. Aber sie mögen 
gefälligst bedenken, daß das wenige, was ich sage, ganz klar ausge-
drückt ist, während ihre eignen Werke zwar sehr gründlich, uner-
meßbar gründlich, sehr tiefsinnig, stupend tiefsinnig, aber ebenso 
unverständlich sind. Was helfen dem Volke die verschlossenen Korn-
kammern, wozu es keinen Schlüssel hat? Das Volk hungert nach Wis-
sen und dankt mir für das Stückchen Geistesbrot, das ich ehrlich mit 
ihm teile.“ (2)

Anmerkungen
1) 	 Eine populäre Einführung in die Philosophie umreißt die Situation in den USA: 

„There are now at least 10,000 professional academic philosophers in the United 
States. … American philosophy is a vast and industrious enterprise …“ (D. Robin-
son / J. Groves: „Introducing Philosophy“. London 2007, S. 114) Es ist ersichtlich, 
was dies unter dem Diktat des „publish or perish“ im Hochschulbetrieb für den 
philosophischen Diskurs bedeuten kann. – Wer einen Blick in deutsche Lehr-
bücher zum Philosophieunterricht wirft, wird schnell gewahr, dass es auch hier 
vor allem um das Abarbeiten von Namen geht, die in Zeiten der Professoren-

24

Grundriss einer Philosophie des nihilistischen Zeitalters

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


philosophie, wie Schopenhauer sie schon kannte und kritisierte, eifrig auf die-
sen Markt von Philosophieveröffentlichungen drängen. Die Bildungspläne spie-
geln in der Regel diese Tendenz wider und verstärken sie. Das Ergebnis ist ein 
zu sehr personen- und zu wenig problemorientierter Philosophieunterricht.

2) 	 Heine 1890, IV S. 163 f.

25

Der unheimlichste Gast wird heimisch

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 9	 Hütchenspieler der Dialektik

missbrauchen dialektisches Denken zu Verwirrspielen, die plötzlich 
etwas da hervorzaubern, wo man es nicht erwartet hat.

Solche Überraschungseffekte mögen der Erregung von Aufmerksamkeit 
zwecks persönlicher Profilierung und Gedankenvermarktung dienen. 
Begriffe werden so lange gewendet, bis sie ihr Gegenteil bedeuten, (1) 
Positionen tauchen auf, die niemand erwartet hat. Überhaupt ist das Her-
vorzaubern von Positionen ein beliebter Taschenspielertrick dieser Phi-
losophaster, denn nur aus Positionen lässt sich irgendein Kapital schla-
gen.

Dabei ist die größte Gefahr solcher Verwirrspiele ihr schleichender 
Charakter: Die dialektische Erörterung beginnt sachlich, nachvollzieh-
bar, luzid geht sie Schritt für Schritt voran. Sie beweist Seriosität, erwirbt 
Vertrauen, wie es der Small Talk zu Beginn eines Verkaufsgespräches tut. 
Doch plötzlich beginnt das Hütchenspiel, dem das Publikum umso hilf-
loser ausgesetzt ist, je mehr sein Vertrauen zuvor gewonnen wurde.

Ist den Hütchenspielern wie den Dunkelmännern ihr eigenes Gehabe 
bewusst? Täuschen sie sich selbst? Sind sie Täter oder Opfer, wenn ihnen 
der geduldige, unspektakuläre Gang klaren Denkens entgleitet? Verbrin-
gen wir unsere Zeit nicht mit der Erörterung von Schuldfragen! Allzu 
schnell ist unser Schiff sonst selbst an den Klippen zerschellt.

Anmerkungen
1) 	 Die extreme, politisch-propagandistische Form solcher Dialektik findet sich im 

„Doublethink“ von „Newspeak“ in George Orwells „1984“, dieser unschätzba-
ren, einzigartigen Fundgrube für Missbrauch der Sprache wie des Denkens. 
Orwell 1987, bes. S. 312–326 („Appendix: The Principles Of Newspeak“)

26

Grundriss einer Philosophie des nihilistischen Zeitalters

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 10		  Marktschreier, Vereinfacher und Hellseher

Marktschreier treiben zu Zeiten dieser Jahrtausendwende und der alle 
Lebensbereiche okkupierenden Ökonomisierung am häufigsten Miss-
brauch mit der Philosophie.

Vielleicht wird sie sich selbst abschaffen mit solchem Geschrei. Auffal-
len muss die Sprache dieser Philosophen, Gags in bestimmten Leseab-
ständen bieten analog den Actionfilmen, die solcher Strategie schon lan-
ge folgen. So endet Philosophie in schlechtem Journalismus. Überraschende 
Wendungen und immer kühnere Metaphern kämpfen um Aufmerksam-
keit auf einem Kulturmarkt, der nach immer stärkeren Reizen dieser Art 
verlangt und ihrem Overkill zutreibt. (1) Wer vertritt hier noch geduldig 
entwickelte, umsichtig nach vielen Seiten Ausschau haltende, differen-
zierende Mittelpositionen? Knallig muss die Sprache sein, denn nicht ihr 
Argument zählt, sondern im Endeffekt die Verpackung. Dabei dient als 
Zusatzstrategie die Vermarktung der Namen wie in den Charts der Hit-
listen, über die sich diese Art von Philosophen doch so erhaben dünken. 
Überhaupt dienen aufgeplusterte Namen als Eintrittskarten zu diesem 
Marktplatz, von dem der Konkurrent beim Namedropping ausgeschlos-
sen wird. Man muss nur mit gewichtiger Miene die Einbildung erwe-
cken, endlich sei etwas Wichtiges gesagt worden, so trivial und allseits 
bekannt der Inhalt auch sein mag. Akademische Titel und Personality 
Shows tragen das Übrige zu solcherlei Marktgeschrei bei, in dessen bestän-
dig wechselnden Hypes manches Brauchbare verborgen ist, das als Köder 
dient. Lassen wir uns von dem pseudodemokratischen Argument, es gehe 
um eine populäre Darstellung ehedem elitärer Wissenschaft, nicht täu-
schen! Worum es den Marktschreiern im Grunde geht, ist einfach zu 
benennen: Selbsterhebung, Profilierung, Geld, Wille zur Macht.

Zu den Marktschreiern gesellen sich – oder agieren in Personalunion 
mit ihnen – die Vereinfacher, welche die Komplexität unserer Welt so 
weit reduzieren, dass Probleme mundgerecht in Talkshowhäppchen 
genießbar werden. Unterstützt von dem jeweilig gängigen Outfit, mögen 
solche Fernseh- oder Youtube-Stimmen sanft ertönen und doch das 
Marktgeschrei verraten in den Trivialitäten, Phrasen und undifferenzier-
ten Klischées, so kritisch diese auch an der Oberfläche daherkommen 
mögen. Was bereits in differenzierterer Form gesagt wurde, wird popu-

27

Der unheimlichste Gast wird heimisch

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


larisierend nun noch einmal mit der Miene des Welterklärers gesagt. 
Dabei werden Vereinfachungen und Reduzierungen von Komplexität 
nicht als vorläufige Arbeitshypothesen gekennzeichnet, sondern sind 
schlichtweg verkündete Wahrheiten. Überhaupt sind in einer religions-
fernen Zeit nach Nietzsche solche vereinfachenden Welterklärer und 
Hellseher damit beschäftigt, die Marktlücke Sinn mit ihren pseudophi-
losophischen Beiträgen zu füllen. Die Dunkelheit, die uns umgibt, schei-
nen sie nicht zu kennen. Das Nichts oder gar der Nihilismus kann gar 
nicht ihr Thema werden, denn sie brauchen nicht mehr zu suchen, haben 
ein „Etwas“ gefunden, das sie anbieten wollen. Die Marktschreier, Ver-
einfacher und Hellseher gehören zur (post)modernen Typologie der Bil-
dungsphilister, wie sie Nietzsche treffend als selbstgefällig Findende, die 
nicht mehr Suchende sein wollen, charakterisiert hat. „Denn: es darf 
nicht mehr gesucht werden; das ist die Philisterlosung.“ (2)

Metaphernschaum
Schaumschlägerei mit Metaphern, aufgeblähte Begriffsapparate und wich-
tigtuerische Begriffsakrobatik leisten ihren Beitrag zu dem Marktgeschrei. 
Da Beispiele hierfür im Überfluss vorhanden und immer wieder mit 
Brauchbarem vermengt sind, sei am besten jeder angehalten, selbst im 
Einzelfall zu entscheiden und sich selbst als möglichen Fall aus dem Ent-
scheidungsprozess nicht herauszunehmen. (3)

Bilder und Metaphorik, wie wir sie in diese Monographie mit guten 
Gründen immer wieder einbeziehen, sollten in der Philosophie im Wech-
selspiel mit Begriffen zur Differenzierung und Präzision von Gedanken 
beitragen. Dagegen ist die Tendenz in der sog. poststrukturalistischen 
bzw. postmodernen Philosophie zu beobachten, dieses Wechselspiel zu 
verlassen zugunsten einer auf Effekthascherei setzenden pseudointellek-
tuellen Metaphorik, die der Präzisierung des Denkens zuwiderläuft und 
hinter der unschwer die Herrschaft von Vermarktungsstrategien zu erken-
nen ist.

Erfrischender Gang auf den Wochenmarkt
Zur Klärung sei hinzugefügt, dass nichts dagegen spricht, wenn Men-
schen Geld, d. h. ihren Lebensunterhalt verdienen und für die Gestaltung 
ihres Lebens möglichst gut verdienen wollen. Was den Kulturmarkt hier-
von unterscheidet, ist der Grad an Verlogenheit, der für solche Zwecke 

28

Grundriss einer Philosophie des nihilistischen Zeitalters

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


als notwendig erachtet wird, die Verstellung, als ob es um intellektuelle 
Inhalte, also „die Kultur“ ginge. Der Gang auf den Wochenmarkt um die 
Ecke mag in erfrischender Weise verdeutlichen, wie Waren eben Waren 
sein können – und nichts anderes.

Anmerkungen
1) 	 Zitko (2012, S. 303 f.) beschreibt in seinen Ausführungen über die Diskurse in 

der „Kunstwelt“ bzw. auf dem Kunstmarkt sehr präzise eine generelle Tendenz:
	 „Über einen Prozess der Implementierung ökonomischer Standards gewinnt die 

Theorie den Charakter einer bloßen Systemressource, die bedarfsweise für 
bestimmte Zwecke mobilisiert, aber ebenso ausgeblendet und vernachlässigt 
werden kann. Anders als in den alten Wissenschaften wird dabei der leitende 
Imperativ der Wahrheitsfindung tendenziell marginalisiert. Der rapiden Aus-
weitung der Wissensbestände in der gegenwärtigen Wissensgesellschaft läuft, 
wie verschiedentlich bemerkt, eine Zersetzung der argumentativen Konsistenz 
von geführten Diskursen einher. Kompensiert wird die Abwertung des Prinzips 
der Wahrheit durch eine strategische Anhebung der ästhetischen Seite der Spra-
che. Über rhetorische Gesten verschafft der Diskurs den vorgebrachten Thesen, 
Denkfiguren und Begriffen den Anschein des Exklusiven, Elaborierten und 
Außeralltäglichen. Die gepflegten Diskurspraktiken, die sich unter anderem des 
Vokabulars des Poststrukturalismus bedienen, betreiben eine Theatralisierung 
des kommentierenden Denkens, die eher der Logik der Suggestion als den For-
derungen argumentativer Stringenz gehorcht. Hier realisiert sich die unter ande-
rem mit Blick auf Nietzsche entwickelte Idee einer Ästhetik der Intensitäten, die 
dazu auffordert, sich eher der Kraft des Ausdrucks als dem Sinn der Rede hin-
zugeben.“

2)	 KSA I S. 168
3)	 Es wäre somit im Einzelfall zu entscheiden, ob es sich um solcherlei „Metaphern-

schaum“ handelt oder um die „ästhetische Imprägnierung“ eines (post)moder-
nen „ästhetischen Denkens“, das von „Metaphorizität“ durchzogen sei, wie Welsch 
(2017, S. 117 f.) dies in Hinblick auf Sloterdijk für „offenkundig“ hält.

29

Der unheimlichste Gast wird heimisch

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 11		  Vormünder der Philosophical Correctness

Neben den äußeren stehen in den modernen, sog. westlich-liberalen 
Demokratien vor allem die selbsternannten Vormünder auf dem Markt 
der Meinungen in subtiler Weise unserer Aufklärung entgegen. 

Mit anderer Zielrichtung bleibt Kants Formulierung für den „freien“ 
Markt der Meinungen und Ideen gültig: „Aufklärung ist der Ausgang des 
Menschen aus seiner selbst verschuldeten Unmündigkeit. Unmündig-
keit ist das Unvermögen, sich seines Verstandes ohne Leitung eines ande-
ren zu bedienen.“ (1) Nachdem die äußeren Vormünder, „die Heiligkeit 
der Religion“ wie die „Majestät der Gesetzgebung“ ihre Ansprüche zurück-
genommen und uns in eine schwierige Freiheit entlassen haben (2), sind 
es die selbsternannten und selbsterwählten Vormünder, die unserer Auf-
klärung entgegenstehen, weil solche internalisierte Herrschaft in subti-
leren Formen sich in uns selbst manifestiert.

Lautstark und mit der bekannten rhetorischen Persuasio werden aus-
gerechnet im nihilistischen Zeitalter „Wahrheiten“ verkündet, die ande-
re einschüchtern sollen. Deren Selbstbewusstsein wird auf psychologisch 
geschicktem Wege beschädigt, indem sie als naiv etc. abqualifiziert wer-
den und sie solche Demütigungen verinnerlichen, wobei wiederum Titel, 
Auswüchse der Professorenphilosophie, Namen etc. als flankierende 
Hilfsmittel dienen. Es versteht sich, dass die zuvor beschriebenen Tech-
niken: dunkles Reden, Missbrauch der Dialektik und marktschreierische 
Sprache mit solcher Bevormundung in einem Paket oft zusammenwir-
ken. Leicht wird es den Vormündern durch unsere Tendenz gemacht, 
anbeten, einem Großen in Demut lauschen zu wollen. Dahinter verbirgt 
sich schlichtweg Bequemlichkeit, die zu unserer Selbstdemütigung führt. 
Denn „Faulheit und Feigheit sind die Ursachen, warum ein so großer 
Teil der Menschen, nachdem sie die Natur längst von fremder Leitung 
freigesprochen (naturaliter maiorennes), dennoch gerne zeitlebens 
unmündig bleiben; und warum es anderen so leicht wird, sich zu deren 
Vormündern aufzuwerfen. Es ist so bequem, unmündig zu sein.“ (3) Auch 
Denk- und Phantasieverbote, politische und sonstige Korrektheiten im 
Sprach-, Denk- und Phantasiegebrauch gehören zu den unsichtbaren 
Bevormundungen. Im Kampf um Anerkennung nehmen sie vielen die 
Kraft, „Selbstdenkende“ zu werden (4), worunter wir auch den selbst-

30

Grundriss einer Philosophie des nihilistischen Zeitalters

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


ständigen Gebrauch unserer Einbildungskraft verstehen: „Sapere aude! 
Habe Mut, dich deines eigenen Verstandes zu bedienen! ist also der Wahl-
spruch der Aufklärung.“ (5) Zu ergänzen ist also: Imaginari aude!

Wo allerdings Verlage ihre marktführende Position in Sachen Kultur-
wissenschaften erobert, wo sich Kartelle und mafiöse Strukturen im Kul-
tubetrieb etabliert haben, gelten nicht mehr der vielbeschworene „zwang-
lose Zwang des besseren Arguments“ (6) bzw. die Inhalte dessen, was in 
künstlerischer und philosophischer Absicht veröffentlicht werden könn-
te, sondern solch ideologisierter, angeblich freier Wettbewerb von Inhal-
ten und Ideen ist dort schon lange in der Festlegung dessen verzerrt wor-
den, was als wertvoll, fortschrittlich bzw. philosophisch korrekt im Sinne 
der den Markt dominierenden und verwertenden Verlagsphilosophien 
zu gelten hat. 

Sicherlich trägt der Nihilismus mit seiner durchdachten Respektlosig-
keit dazu bei, alle selbsternannten, renommierten Vormünder von ihren 
Thronen zu stürzen, die Machenschaften von Dunkelmännern, Hütchen-
spielern, Marktschreiern, Vereinfachern und Hellsehern zu durchleuch-
ten und ihre Wirkung ins Nichts laufen zu lassen. Nicht umsonst ist es 
gerade das Nichts und der Nihilismus, die mit einem mehr oder weni-
ger deutlichen Denkverbot der Philosophical Correctness belegt werden, 
das auch dann indirekt zur Geltung gebracht wird, wenn Nihilist als 
Schmähwort verwendet wird für jemanden, der es noch nicht geschafft 
habe, eine respektable moralische Gesinnung und eine positive philoso-
phische Position zu finden. 

Einbildungen in der Sprache
Dass wir bei unserer personifizierenden Darstellung von Klippen des 
philosophischen Diskurses die weiblichen Formen nicht mitbenennen: 
Dunkelfrauen, Marktschreierinnen bzw. Marktweiber etc. mögen uns 
alle verzeihen, welche die philosophische Szenerie aufmerksam verfol-
gen. Sie wissen, dass es kein „gender issue“ ist, um den es hier geht, und 
dass Sprache nicht alle Irrtümer abschütteln kann, die ihr die Tradition 
aufgebürdet hat. So war der Irrtum in die Sprache eingebildet, dass die 
männliche Form – aufgrund der angemaßten Überlegenheit des Man-
nes – als generalisierende Form unbefragt tauglich sei. Nachdem dies als 
Einbildung entlarvt ist, können wir die selbstdurchsichtige Einbildung 
unverkrampft verwenden, dass die männliche Form aus rein technischen, 

31

Der unheimlichste Gast wird heimisch

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


arbeitshypothetischen Gründen, d. h. ohne „natürliche“ Überlegenheits-
ansprüche, als generalisierende und die Sprache entlastende Ausdrucks-
form genommen werden kann.

Dies kann als Beleg für unsere allgemeine These genommen werden, 
dass Einbildungen, die als solche erkannt sind, in selbstdurchsichtiger 
Weise zu freiem Gebrauche verfügbar werden, wenn die hypostasieren-
den Festlegungen abgeschüttelt worden sind. 

Erziehung zu wohlverstandenem Nihilismus
Es ist ein Dilemma der westlichen Demokratien, dass trotz einer äuße-
ren freiheitlich-demokratischen Grundordnung die innere Freiheit durch 
Bevormundungen subtiler Art immer wieder vereitelt wird. Einer der 
Lösungsansätze wäre ein Bildungsauftrag für das Schulwesen zu einer 
Erziehung zu umfassendem Skeptizismus und einer konsequenten Ideo-
logiekritik, welche die Ideologie der freien Marktwirtschaft einschließt. 
Es ist keine paradoxe Forderung, eine Erziehung zum wohlverstandenen 
Nihilismus zu fordern statt auf die propagierten Injektionen von „Wert-
vermittlungen“ zu setzen, die zumeist hohle Phrasen bleiben und Selbst-
ständigkeit des Denkens tendenziell blockieren.

Interdependenz von äußerer und innerer Freiheit
Wir müssen uns in diesem Zusammenhang an den Grundsatz erinnern, 
dass die geschichtliche Verwirklichung von Freiheit in der Interdepen-
denz von äußerer, legalistisch garantierter und innerer Freiheit des Indi-
viduums zu suchen ist. Kants Aufklärungsschrift ist noch ganz von der 
Thematik der äußerlichen Bevormundung geprägt, die es abzuschütteln 
gelte. Was in unserem Zeitalter not tut, ist darüber hinaus die Ermögli-
chung innerer Freiheit, die erst in einer selbsttätigen Entleerung unseres 
Denkens und Imaginierens erfolgen kann, einem Durchgang durch die-
se Leere, aus der heraus im Sinne eines aktiven Nihilismus authentische 
Positionierungen möglich sind. Damit sei hier nur skizzenhaft der Weg 
vorgezeichnet, mit dem unsere Philosophie des Nihilismus sich als eine 
Fortführung des Projektes der Aufklärung versteht.

Anmerkungen
1) 	 KW XI („Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung?“) S. 53
2) 	 Vgl. KrV (Vorrede zur 1. Aufl.) S. 13 Anm.
3) 	 KW XI, S. 53

32

Grundriss einer Philosophie des nihilistischen Zeitalters

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


4) 	 Ebd. S. 54
5) 	 Ebd. S. 53
 	 Es ist bemerkenswert, wie Kant bereits in seiner vorkritischen Periode die Her-

ausforderung zum wissenschaftlichen Selbstdenken gegen die großen Namen 
seiner Zeit, Newton und Leibniz, in deren Disput um den Begriff der Kraft mit 
der Entwicklung einer selbstständigen Position angenommen hat (Geier 2003, 
S. 46 f.): 

 	 „Wie Kant diesen Streitfall für sich entschieden hat, liest sich noch heute als eine 
philosophische Untersuchung, in der sein kritisches Genie zum ersten Mal sicht-
bar wurde. Um zu einer Lösung des Problems gelangen zu können, musste Kant 
zunächst seine eigene Stellung reflektieren. War es nicht vermessen, als junger 
unbekannter Schriftsteller ohne Studienabschluss die Gedanken der berühmtes-
ten und bekanntesten Denker zu widerlegen oder zu verwerfen? Was legitimier-
te den Studenten dazu, die Großmeister der Erkenntnis als Gegner herauszufor-
dern und dabei seinen ‚eigenen Gedanken den Vorzug einzuräumen‘ (I, 15)? 
Seine Antwort zeigte bereits, welchen Weg Kant als Philosoph einzuschlagen 
vorhatte. Er verstand sich als freier Denker, der von seinem eigenen Verstand 
Gebrauch machte. Bei der Suche nach wahrer Erkenntnis wollte er sich auf kei-
ne Autoritäten verlassen. Denn auch die größten Wissenschaftler und Philoso-
phen können irren. Fehltritte, Irrtümer und Verblendungen des menschlichen 
Verstandes hat es zu allen Zeiten gegeben, und es wird sie auch in Zukunft geben. 
Angesichts dieser Situation war es nicht nur erlaubt, sondern auch ein Zeichen 
kritischer Vernunft, dass es Kant, der sich als ‚Gelehrter von Zwerggröße‘ (I, 18) 
vorstellte, in bestimmten Fragen mit den Geistesriesen aufnahm, die ihn mit 
dem ganzen Umfang ihres Wissens überragten. Auf dem Feld des Wissens zählt 
das bessere Argument, nicht die höhere Stellung.“ Kants „Was ist Aufklärung?“ 
ist die Krönung „der Absicht, die er selbst philosophisch sein Leben lang ver-
folgt hat …“ (Geier, ebd. S. 195) Kurzum, das „Modell dazu bietet jene Existenz-
weise, die Kant als ‚Selbstdenker‘ für sich gewählt hat.“ (Geier 2012, S. 259 zusam-
menfassend)

6) 	 Vgl. die von Habermas (1983, S. 99) entwickelten Regeln eines „idealen, herr-
schaftsfreien“ Diskurses 

33

Der unheimlichste Gast wird heimisch

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 12		  Über Nietzsche hinaus Nihilismus weiterdenken 

ist die vornehmste Aufgabe der Rezeption Nietzsches, der mit seinem 
Zarathustra zur Loslösung von den Lehrmeinungen durch Selbstden-
ken aufgefordert hat. Dies ist umso mehr geboten, als Nietzsche zu 
keiner Überwindung des Nihilismus gelangt ist, wie er sie in der Leh-
re vom Willen zur Macht und vom Übermenschen hypostasierte, son-
dern sich in neuen Ideologien verfing, welche der weiter schreitende 
Nihilismus erst dekonstruieren muss, wenn er seinem Begriff gerecht 
werden will.

Über Nietzsche hinaus dessen Begriff des Nihilismus weiterzuentwickeln 
ist das Programm unserer Studie, die sich als wesentliches Moment eines 
unabgeschlossenen Projektes des aufgeklärten Nihilismus versteht. In 
der Rezeption von Nietzsches Werk kann es nicht allein darum gehen 
herauszufinden, was Nietzsche „wirklich“ gedacht oder gemeint habe, 
„eigentlich“ habe sagen wollen oder welche verborgene Systematik – bei 
allen ersichtlichen Widersprüchen – doch gleichsam insgeheim seiner 
Philosophie zugrunde liegen könnte, obwohl Nietzsche selbst von sol-
chem Systemdenken Abstand genommen hat. Doch eben darauf fokus-
siert sich zumeist die metastasierende Sekundärliteratur, in der Nietz-
sche damit uneingestanden zum Vormund gemacht wird, der das 
Selbstdenken verhindert. Gegenüber diesem Philosophiebetrieb mit sei-
nen hierarchischen Machtstrukturen und Institutionen, die das Erbe des 
„großen Denkers“ gleichsam industriell verwalten, ist es heilsam, sich 
die provokante These von Roland Barthes vom „Tod des Autors“ ins 
Gedächtnis zu rufen: Nicht Nietzsche soll das thematische Zentrum unse-
rer Studie sein, sondern die von ihm initiierte Beschäftigung mit dem 
Nihilismus, der unser Zeitalter auch nach Nietzsches Tod immer noch 
prägt. (1)

Dabei bietet sich gerade Nietzsche mit seinen einerseits bahnbrechen-
den, aber auch widersprüchlichen bis abstrusen oder verwerflichen Gedan-
ken an, Abschied von einer Art des Philosophierens zu nehmen, die sich 
nur mit der Pflege des Erbes der großen Namen beschäftigt. Thomas 
Mann hat diese Zweiseitigkeit, gar Zwielichtigkeit in Nietzsches Philo-
sophie eindrucksvoll auf den Punkt gebracht:

34

Grundriss einer Philosophie des nihilistischen Zeitalters

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


„… und wahrlich, nach einer Gestalt, faszinierender als die des Ein-
siedlers von Sils Maria, sieht man sich in aller Weltliteratur und Geis-
tesgeschichte vergebens um.“ Doch „(w)er Nietzsche ‚eigentlich‘ 
nimmt, wörtlich nimmt, wer ihm glaubt, ist verloren.“ (2)

Dabei hat Nietzsche selbst in seinem „Zarathustra“ davor gewarnt, sich 
in die Abhängigkeit von Namen bzw. Lehrern zu begeben; erst in der 
Absage an solche Abhängigkeit erfüllt sich paradoxer Weise der Sinn der 
Lehre:

„Wahrlich, ich rate euch: geht fort von mir und wehrt euch gegen 
Zarathustra! … Man vergilt einem Lehrer schlecht, wenn man immer 
nur der Schüler bleibt. … Nun heiße ich euch, mich verlieren und 
euch finden; und erst, wenn ihr mich Alle verleugnet habt, will ich 
euch wiederkehren.“ (3)

In diesem Sinne wollen wir nicht der Nietzsche-Exegese einen weite-
ren Band hinzufügen, sondern das von ihm begonnene Projekt einer im 
Nihilismus zentrierten Philosophie weiterführen. Denn es gibt gute Grün-
de für die zu verfolgende Hypothese, dass Nietzsches Diagnose des Nihi-
lismus als einer umfassenden Kulturkritik den neuralgischen Punkt der 
Geschichte unseres Denkens getroffen hat, aber die Therapie einer „Über-
windung“ des Nihilismus in der Lehre vom Willen zur Macht und vom 
Übermenschen in Selbstwidersprüchen stecken geblieben ist. Nietzsche 
ist nicht „der erste vollkommene Nihilist Europas, der aber den Nihilis-
mus selbst schon zu Ende gelebt hat, – der ihn hinter sich, unter sich, 
außer sich hat“ (4): Vielmehr verfing sich Nietzsche in einer neuen Ersatz-
religion des „Willens zur Macht“, die als unerkannte Erscheinungsform 
des Nihilismus selbst noch zu entlarven ist, bevor von Überwindung des 
Nihilismus überhaupt die Rede sein kann. 

Somit wäre der Frage nachzugehen: Wie kann über Nietzsche hinaus 
sein Begriff des Nihilismus weiterentwickelt werden, um unser Zeitalter, 
das wir mit nachvollziehbaren Gründen als Zeitalter des Nihilismus apos-
trophieren, besser zu verstehen? (5) Welchen Stellenwert können dabei 
Nietzsches Denkmotive vom Willen zur Macht, vom Übermenschen und 
der ewigen Wiederkehr behalten? Vielleicht führt Nietzsches missglück-
ter Versuch einer Überwindung des Nihilismus gar zu der Einsicht:

35

Der unheimlichste Gast wird heimisch

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


„Überwindungen des Nihilismus … sind allemal schlimmer als das 
Überwundene. Der Gedanke hat seine Ehre daran, zu verteidigen, 
was Nihilismus gescholten wird.“ (6) 

Anmerkungen
1) 	 Barthes („Der Tod des Autors“) 2000
2) 	 Thomas Mann („Nietzsches Philosophie im Lichte unserer Erfahrung“) 1947, 

S. 5 u. 47
3) 	 KSA IV S. 101 (Ende des 1. Teils von „Also sprach Zarathustra“) Dieses Parado-

xon der Pädagogik („Man vergilt einem Lehrer schlecht, wenn man immer nur 
der Schüler bleibt“) könnte als Motto über Lehranstalten eingraviert werden.

	 Im Sinne dieses pädagogischen Paradoxons ist auch Zarathustras Antwort zu 
verstehen, als er nach dem rechten Weg gefragt wird: „Das – ist nun mein Weg, 
– wo ist der eure?“ So antwortete ich denen, welche mich ‚nach dem Wege‘ frag-
ten. Den Weg nämlich – den gibt es nicht!“ KSA IV („Also sprach Zarathustra“ 
III) S. 245

4) 	 KSA XIII S. 190
5) 	 Auch Taureck (1991) deckt zwar Restbestände schlechter Metaphysik bei Nietz-

sche auf, gelangt aber kaum darüber hinaus, nach „Nietzsches Alternativen zum 
Nihilismus“ zu fahnden (vgl. S. 124 f., S. 297 f., S. 484). Nach Taureck ist „Den-
ken des Nihilismus“ (vgl. S. 472 u. ff.) die einfachste Formel für Nietzsches Phi-
losophie; wir wollen aber dieses Thema weiterdenken, statt – wie ein Großteil 
der Sekundärliteratur – im Bannkreis von Nietzsches misslungenen Versuchen 
einer Überwindung des Nihilismus zu verbleiben.

6) 	 ND, S. 371 f.

36

Grundriss einer Philosophie des nihilistischen Zeitalters

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 13		  Buddhismus – Gäste aus dem Osten

Unsere Imagination eines Symposions zum Nihilismus führt in die 
Begegnung mit der östlichen Philosophie, welche die Fokussierung 
auf den Seinsbegriff zugunsten einer Logik des Nihilismus auflöst. Zu 
ihr gehört die phänomenologische Bedeutungsebene des Nichts, das 
uns „etwas“ angeht und beispielsweise in der Stille erfahrbar wird.

„Der Nihilismus steht vor der Thür: woher kommt uns dieser unheim-
lichste aller Gäste?“ (1) Der Plural lässt aufhorchen. So erscheint auch ein 
Gast aus dem Osten, den wir uns als den Buddha Sakyamuni, den vor-
maligen Prinzen Siddhartha vorstellen mögen. Es könnte auch Nagarju-
na sein, ein durch die „Tyrannei des Griechentums“ weniger bekannter 
Philosoph, der schon lange vor Hegel eine anspruchsvolle Philosophie 
des Seins und Nichts vorgelegt hat. (2) Das Nichts oder die Leere (shun-
ja) ist hier weder ein Sein noch ein Nicht-Sein, sondern in der Mitte „zwi-
schen“ beiden, sodass eine Lehre von der Mitte des Nichts (die sog. Madya-
mikha-Philosophie) entstanden ist, die eine gültige Alternative zu Hegels 
Fokussierung auf den Seinsbegriff bietet. Das logische Problem des „Nihil 
ex nihilo fit“ ist durch diese Mittelstellung bei Nagarjuna einer Lösung 
zugeführt. Durch sie wird – anders als bei Hegel – eine Präponderanz 
des Seins über das Nichts vermieden. Wenn das Nichts nicht nur als 
Nicht-Vorhandensein, sondern auf der Bedeutungsebene als Nichtigkeit 
und Unbeständigkeit verstanden wird, ist es kein Widerspruch, wenn 
Seiendes ins Nichts verschwindet oder aus diesem hervorgeht. Wir müs-
sen die Einseitigkeit der rein begrifflich-abstrakten Verstehensdimensi-
on verlassen und zur phänomenologischen Bedeutungsebene des Nichts 
zurückfinden. Die Stille eröffnet einen dieser Zugänge zum Nichts, auch 
wenn dieses in ihr nur als Fluchtpunkt erscheint und noch unvollstän-
dig „vorhanden“ ist. Das Nichts kann in der norwegischen Bergwelt, im 
Schweigen der Musik eines John Cage oder in einer überfüllten U-Bahn 
erfahren werden: Aus solchen Erfahrungen von Stille auf der Bedeu-
tungsebene spricht das Nichts uns an (3). 

Östliches – westliches Denken als arbeitshypothetische Fiktionen
Die pointierte Entgegenstellung von „westlicher“ und „östlicher“ Philo-
sophie enthält Mythenbildungen, die nicht nur geografisch-historischen 

37

Der unheimlichste Gast wird heimisch

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Grenzen, sondern auch ideologischen Machtpositionen folgen. Die west-
liche Kultur ist von Anfang an viel stärker mit asiatischen Einflüssen ver-
woben gewesen, als sie dies eingestehen wollte. (4) Wenn wir trotzdem 
die Gegenüberstellung von westlicher und östlicher Philosophie über-
nehmen, sind wir uns der darin enthaltenen Vereinfachungen bewusst. 
Es ließe sich sagen, dass es sich um synthetisierende In-Eins-Bildungen 
bzw. Bilder von westlicher und östlicher Denkweise handelt, die als sol-
che aber durchschaubar und hinsichtlich ihrer Vereinfachungen, Weg-
lassungen etc. transparent bleiben. Erst dann werden sie zu vernünftigen 
Fiktionen, die für uns arbeitshypothetischen Wert gewinnen.

Anmerkungen
1) 	 KSA XII S. 125
2) 	 Butler 1935. – Eine gute Zusammenfassung dieses in der westlichen Philosophie 

zu wenig beachteten Denkers bringt Jaspers, der als erster auf Nagarjunas Bedeu-
tung hingewiesen hat: NA („Die großen Philosophen“) S. 934–956. – Als wich-
tige Ergänzung hierzu dient die kommentierende Übersetzung von Geldsetzer 
(„Nagarjuna. Die Lehre von der Mitte“) 2010

3) 	 Vgl. die eindrucksvollen Beispiele, die Kagge in seinem „Wegweiser“ zur Stille 
ausgebreitet hat. Von daher kommentiert er den Lehrsatz des Parmenides: „Im 
ersten Jahr des Philosophiestudiums lernt man ex nihilo nihil fit – aus dem Nichts 
entsteht nichts. Dieser Lehrsatz ist ebenso richtig wie alt – der Philosoph Par-
menides behauptete, dass es nicht möglich ist, über etwas zu sprechen, das es 
nicht gibt, und damit unterlief er zum Vergnügen sehr vieler Menschen seinen 
eigenen Lehrsatz –, aber ich glaube, die Schlussfolgerung basiert auf einem win-
zig kleinen Missverständnis.

 	 Die Stille ist ja nicht nichts. Es ist besser, wenn man sagen kann, dass da etwas 
aus etwas entsteht.“ 

4) 	 Dies gilt auch für die arabischen Einflüsse, über die oft asiatisches Gedankengut 
vermittelt wurde. Zur Auflösung solcher Mythenbildungen s. die „Fünf Thesen 
zu Europa und Asien“ von Zotz 2000, S. 15–31

38

Grundriss einer Philosophie des nihilistischen Zeitalters

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 14		  Vergleichendes Erhellen

In der Begegnung von Nihilismus und Buddhismus erhellt sich unser 
Begriff der Nichtigkeit, reinigt sich östliches Denken von verdingli-
chender Metaphysik.

In seinen grundlegenden Ausführungen zum Nihilismus führt Nietzsche 
stichwortartig an: „Buddhistischer Zug, Sehnsucht in’s Nichts“; an ande-
rer Stelle deutet er „die ewige Wiederkehr“, diese „extremste Form des 
Nihilismus: das Nichts (das ,Sinnlose‘) ewig!“ als „(e)uropäische Form 
des Buddhismus“. (1) Diese Stichwörter gilt es auszuführen.

Wenn das Nichts die grundlegende begriffliche Kategorie des Nihilis-
mus ist, dann muss dessen Philosophie Nietzsches Hinweisen auf eine 
geistige Strömung nachgehen, die eben dieses Nichts als „Nirwana“ ins 
Zentrum gerückt hat. Dabei soll nicht nur der philosophische Gehalt des 
Buddhismus hervorgekehrt und gleichsam importiert werden, sondern 
wir wollen das buddhistische Denken auch von einem externen Stand-
punkt her begreifen, es dem „westlichen“ Nihilismus anverwandeln und 
das heißt auch: buddhistisches Denken in einer Philosophie des Nihilis-
mus umwandeln. Dies kann in diesem Rahmen nur hinsichtlich einiger 
wichtiger Aspekte geschehen. Ein umfassender Vergleich von Nihilismus 
und Buddhismus ist nicht das Ziel dieser Arbeit, zumal dabei der Viel-
gestaltigkeit der buddhistischen Strömungen und den Verästelungen 
ihrer schwierigen Terminologie sowie Textüberlieferung nachgegangen 
werden müsste. (2) Unser Ziel ist die durch den Vergleich mit dem Bud-
dhismus beförderte Erhellung des Nihilismus.

Dabei ist der Buddhismus von seinen metaphysischen Restbeständen 
zu reinigen, vor allem den Fluchtversuchen des späteren Buddhismus 
vor dem ihm inhärenten Nihilismus in allen drei von Kant definierten 
Bereichen: der Erkenntnistheorie, der Ethik und der Teleologie. Auch im 
Buddhismus begegnen wir dem Horror Vacui, der sich dem Nichts, das 
im Nirwana doch so eindrucksvoll formuliert wurde, nicht zu öffnen 
traut, der flüchtet in schlechte metaphysische Konstrukte, die da subs-
tanzhafte Wesensbestimmungen und anbetungswürdige Gurus oder Gott-
heiten suggerieren wollen, wo es darum geht, den Begriff des Nichts bzw. 
des Nihilismus durchzuhalten. Gegenüber solchen Verunklärungen des 
ursprünglichen Buddhismus gilt es (3), mit Hilfe der kritischen Philoso-

39

Der unheimlichste Gast wird heimisch

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


phie Kants – in ihrer Weiterentwicklung sowohl durch Hegel als auch 
durch Schopenhauer (4) – und mit Hilfe von Nietzsches Nihilismus, den 
dieser vorschnell zu überwinden glaubte, dem Buddhismus zu helfen, 
seiner nihilistischen Grundkonzeption als einer philosophischen Lehre, 
die ohne Gott auszukommen versucht, gerecht zu werden. Nur ist der 
im Westen nach Anerkennung und Markterfolg strebende Buddhismus 
bemüht, immer wieder zu betonen, dass er mit Nihilismus nichts zu tun 
habe, diesem Schmähwort westlicher Philosophical Correctness. Der 
Buddhismus könnte jedoch durch seine Begegnung mit der abendlän-
disch-westlichen Philosophie wieder zu sich selbst kommen – im Rah-
men der Philosophie des aufgeklärten Nihilismus, der sich zu sich selbst 
bekennt und durch buddhistisches Gedankengut wiederum entschei-
dend bereichert wird. 

Nihilismus in östlichen wie westlichen Umklammerungen
Vergleichen sollte über die Feststellung von Gemeinsamkeiten und Unter-
schieden hinaus ein Ziel verfolgen, Komparatistik der Erhellung ihres 
Gegenstandes dienen. Unsere komparatistische Philosophie treibt als Ter-
tium Comparationis die Erhellung des Nihilismus hervor, indem sie ihn 
aus seiner Verengung und Verklammerung in einseitigen kulturellen Tra-
ditionen – westlicher wie östlicher Provenienz – zu befreien sucht (5).

Die buddhistische Lehre vom Bedingten Entstehen
präzisiert in Kurzform, was für den aufgeklärten Nihilismus die Nichtig-
keit aller Dinge bedeutet: sie sind bedingt und vergänglich. Diese Gesetz-
mäßigkeit (Pratityasamutpada) nicht zu verstehen treibt nach buddhis-
tischer Auffassung undurchschaute, letztlich leidvolle Einbildungen 
hervor. Sie durchschaubar zu machen und durch selbstdurchsichtige, evi-
dente Einbildungen zu ersetzen ist Ziel des aufgeklärten Nihilismus. Er 
möchte die Nichtsgewinnung, in buddhistischer Terminologie den Vor-
geschmack des Nirwana erreichen. Behalten wir dieses Ziel im Auge, ent-
wickeln wir Vorsicht gegenüber der Tendenz, die allerorts in buddhisti-
schen Vereinigungen zu beobachten ist, Schulungswege und 
Meditationspraktiken aller Art zu verselbstständigen, zu dogmatisieren, 
sodass sie Konkurrenzunternehmen werden, die einander zu verdrän-
gen trachten. Demgegenüber vermag der aufgeklärte Nihilist seine auf 
die Nichtsgewinnung gerichtete Meditation beispielsweise an belebten 

40

Grundriss einer Philosophie des nihilistischen Zeitalters

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Plätzen, beim Schwimmen oder Abwaschen praktizieren. Denn so wich-
tig Rhythmen, Rituale und Regeln sind, bleiben auch sie Bedingungen 
unterworfen, sind auch sie relativ und vergänglich: Stadien auf dem Wege 
ins „Verwehen“ des Nichts. 

Anmerkungen
1) 	 KSA XII S. 126, 213. – Panaioti (2013) gliedert seinen Abschnitt „Nihilism and 

Buddhism“ in die Kapitel „Nietzsche as Buddha“ (S. 17–54) und „Nietzsche as 
Anti-Buddha“ (S. 55–87). Es ist kennzeichnend für Nietzsches nihilistischen 
Denkansatz und ein Verlegenheitspunkt der Nietzsche-Forschung, dass zu jeder 
seiner Thesen in der Regel eine Antithese zu finden ist. 

2) 	 Aus der Fülle an Sekundärliteratur sei auf drei Arbeiten verwiesen, anhand derer 
Argumentationsgänge zum Nihilismus im Rahmen buddhistischer Philosophie 
verfolgt werden können: Essler/Mamat (PdB = „Die Philosophie des Buddhis-
mus“); ebenso die zur Kyoto – Schule von James W. Heisig: „Philosophers of Not-
hingness“. Honolulu 2001; zur wechselseitigen Erhellung von östlicher und west-
licher Philosophie s. das Schlusskapitel “Prospectus” S. 259 ff. – Han, Byung-Schul: 
„Philosophie des Zen-Buddhismus“. Stuttgart 2002

3) 	 Mit dem ursprünglichen Buddhismus wird für gewöhnlich der Theravada-Budd-
hismus (oder zunächst abwertend der Hinayana-Buddhismus) gemeint. Wir ver-
zichten aber auf eine Unterteilung in solche Schulen, da dies eine detaillierte 
Darstellung der Geschichte des Buddhismus bedeuten würde, die hier nicht das 
Thema und andernorts zu finden ist; z. B. bei Conze 1986, 1988

4) 	 Wir übergehen bewusst die Polarisierung Hegels und Schopenhauers, die unter 
anderem dessen Privatfehde gegen Hegel entstammt. Vielmehr liefern beide 
nach-kantische Philosophen glaubwürdige „Erzählungen“, die Kants „großer 
Erzählung“ weitere Kapitel hinzufügen.

5) 	 Hashis umfangreiche komparatistische Arbeit über die Begriffe Sein und Nichts 
in westlicher und östlicher Philosophie versucht zumeist, ohne einen deutlichen 
Standpunkt außerhalb der verglichenen Texte auszukommen („Die Dynamik 
von Sein und Nichts: Dimensionen der vergleichenden Philosophie“) 2004

41

Der unheimlichste Gast wird heimisch

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 15		  Aufgeklärter Nihilismus

Das Bild vom unheimlichsten Gast besagt: Ich selbst bin es, den ich 
empfangen und aufklären muss. Denn der Nihilismus war immer 
schon unerkannt und unaufgeklärt mein Schicksal. Der unheimlichs-
te Gast bin ich selbst.

Den Nihilismus, der immer schon da war, der sich verborgen hatte hin-
ter den bunten Masken des Willens zur Macht, diesen Nihilismus über 
sich selbst aufzuklären, mit sich selbst bekannt und vertraut werden zu 
lassen: das heißt, den unheimlichsten Gast zu empfangen! Wir haben 
erkannt, dass wir selbst dieser Gast sind, wir, die wir fremd im eigenen 
Hause waren und endlich merken, dass der Nihilist in uns es ist, mit dem 
wir vertrauter werden, den wir annehmen müssen! Im unheimlichsten 
Gast erkennen wir uns selbst.

Hauslosigkeit
Die Fremdheit unseres „Hauses“ bleibt, ja steigert sich nach solchem 
Empfang des unheimlichsten Gastes. Es ist eine Fremdheit, die wir nun 
durchschauen, zu der wir uns bekennen müssen. Es ist eine Fremdheit, 
die der Buddhist die „Hauslosigkeit“ nennt. Wir lebten in dem Wahn, zu 
Hause zu sein. Aber auch wenn wir nicht wie buddhistische Wander-
mönche unsere Behausungen verlassen, erleben wir und wissen wir wie 
Faust, dass wir „der Flüchtling“, „der Unbehauste“ sind, „der Unmensch 
ohne Zweck und Ruh’“. (1) Wir sind heimatlos geworden, brauchen Hei-
mat nicht mehr zu suchen: Sie ist überall und nirgendwo.

Selbsterkenntnis
ist das altehrwürdige Ziel unserer um Seelenheil bemühten Philosophien 
gewesen. In letzter, nihilistischer Konsequenz aber ist die Erkenntnis 
unseres Selbst eine negative Wahrheit, insofern im Sinne des Buddhis-
mus solche Selbsterkenntnis in die Depotenzierung des Selbst führt, das 
als abhängig und illusorisch erkannt wird. Das Selbst wird seiner Nich-
tigkeit inne, die sich in Allem verbirgt und an der es teilhat. Erst in sei-
ner Selbsterkenntnis als Fiktion gewinnt das Selbst wieder an Bedeutung, 
da diese Fiktion nun verfügbar geworden ist.

42

Grundriss einer Philosophie des nihilistischen Zeitalters

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Nichtigkeit oder Leere
meint das Fehlen eines durchgängig verbindlichen Sinnzusammenhan-
ges, eine Befindlichkeit, die in der nihilistischen Situation in der Meta-
phorik der Nacht angemessenen Ausdruck findet. Aufklärung erscheint 
somit als Versuch der partiellen Aufhellung unserer unaufhebbaren 
Umnächtigung.

Dies ist nur einer der zentralen Zugänge zu dem, was wir das Nichts 
oder die Leere nennen, die in ihrer vielgestaltigen Ortlosigkeit nicht nur 
im Sinne des nihil privativum die Abwesenheit von Seiendem meint, son-
dern auch eine ontologische Bezogenheit, die sich aus der Sinnlosigkeit 
bzw. Sinnwidrigkeit unserer Existenz ergibt. (2)

Pseudo-Nihilismen
sind über sich selbst noch nicht vollends aufgeklärte Vorformen des Nihi-
lismus; ihre Exponenten schleichen sich noch insgeheim fort zu ihren 
Götzen: dem Egoismus, Geld-, Macht-, Erfolgsstreben etc. Erst wenn 
auch diese in der Nichtigkeit verschwinden bzw. ein Bewusstsein von 
dieser Nichtigkeit entsteht, ist der Nihilismus seinem Begriff gerecht 
geworden und über sich aufgeklärt.

Anmerkungen
1)	 Goethe (Faust I, „Wald und Höhle“, V. 3348 f. ) 1986, S. 107
2)	 Zu Kants logischer Positionierung des Nichts als nihil privativum s. KrV, S. 306 f. –
 	 Was wir hier Sinnwidrigkeit nennen, entspricht dem Begriff des Absurden bei 

Camus (1999).

43

Der unheimlichste Gast wird heimisch

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


1.2. 		 Lebensdienliche Fiktionen als Spielregeln

„Was ist also Wahrheit? … die Wahrheiten sind  
Illusionen, von denen man vergessen hat,  

dass sie welche sind, Metaphern …“
Über Wahrheit und Lüge  

im außermoralischen Sinne, KSA I, S. 880 f.

§ 16		  In Bedeutungsreichtum schwebender Nihilismus

Nihilismus ist keine Philosophie des Neinsagens. Er steht nicht unter 
der Verpflichtung, alle Werte abzulehnen, sondern das Wechselspiel 
von Position und Negation definiert ihn, ein Schwebezustand, in dem 
Werte – oder allgemeiner gesagt: Positionierungen – bald auftauchen, 
bald verschwinden und in diesem Oszillieren ihre letztliche Nichtig-
keit wie begrenzte Gültigkeit erweisen.

„Nihilism: es fehlt das Ziel; es fehlt die Antwort auf das ‚Warum?‘ was 
bedeutet Nihilism? – daß die obersten Werthe sich entwerthen. Er 
ist zweideutig …“ (1)

Nietzsches Definition besagt nicht, dass es grundsätzlich keinerlei Wer-
te gebe, was die recht widersprüchliche Aufstellung eines nihilistischen 
Prinzips der kategorischen Ablehnung wäre, sondern bezieht sich aus-
drücklich auf „die obersten Werte“. So steht der Nihilist nicht unter der 
Verpflichtung, alle Werte abzulehnen (2), sondern das Wechselspiel von 
Position und Negation macht seinen Nihilismus aus, ein Schwebezu-
stand, in dem Werte bald auftauchen, bald verschwinden und in diesem 
Oszillieren ihre letztliche Nichtigkeit, aber auch begrenzte Gültigkeit 
erweisen. (3) Indem dabei kein Summum Bonum mehr die Werteskala 
regiert, fehlt es zwar nicht grundsätzlich an Werthierarchien, die wie die 
einzelnen Werte bald auftauchen, bald verschwinden können, wohl aber 
ist die „einzige, letztgültige“ Wertordnung dem nihilistischen Denken 
nur noch eine Vorstellung unter anderen und damit keine schlechthin 
verpflichtende Wirklichkeit und Wahrheit mehr. „Obere“ und „untere“ 
Werte sind zu perspektivischen Begriffen relativiert, Maßstäbe ändern 
sich und entgleiten dem nach einem unverrückbaren „Ziel“ und einem 

44

Grundriss einer Philosophie des nihilistischen Zeitalters

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


letztgültig sicheren „Grund“ verlangenden Bewusstsein, das mit seinem 
„Warum“ nach einer prima Causa wie einem finalen Telos sucht.

 So meint Nihilismus nicht das Fehlen jeglicher Werte, wie es die gän-
gige Verfälschung und Verunglimpfung dieses Begriffes insinuiert, son-
dern nähert sich der Haltung des „anything goes“, einer wählerischen 
Beliebigkeit, wie sie in den als „post-modern“ titulierten Kontexten von 
Kunst und Lebensstil schon längst zur gängigen Praxis westlicher Kul-
turen gehört, ohne dass freilich die dahinter stehenden Machtinteressen 
ebenfalls ihrer Nichtigkeit überführt würden. Solche Beliebigkeit wird 
in einem weiteren Schritt die Grundlage einer selbstständigen und ziel-
führenden Auswahlentscheidung im aktiven Nihilismus, ohne eine letzt-
begründete Wahrheit zu reklamieren: Dies ist die Zweideutigkeit, die 
Nietzsche mit seinem in passiven und aktiven Nihilismus ausdifferen-
zierten Begriff im Zitat oben verbindet. Selbst die als allgemeinverbind-
lich proklamierten kulturellen Rechtsvorstellungen, etwa in Form der 
Menschen- und Grundrechte, sind kollektiv zur Anerkennung gebrach-
te Spielregeln, die sich zwar auf größtmögliche Evidenz, aber keine Letzt-
begründung berufen können.

Nihilismus ist kein „Neinismus“
„Nihilismus“ darf nicht zum bloß kindlich-trotzigen Neinsagen bzw. zum 
„Neinismus“ sprachlich-begrifflich degradiert werden. (4) Denn in vol-
ler Bedeutung des Wortes meint er nicht nur die Verneinung aller posi-
tiven, sondern auch negativen Ansätze, insofern diese zu „Wahrheiten“ 
festgestellt bzw. hypostasiert werden. Erst in dieser Vielschichtigkeit von 
passivem und aktivem Nihilismus in Nietzsches Sinne kann der Begriff 
seinen diffamierenden Beigeschmack verlieren. Das Wechselspiel von 
Position und Negation meint hier keinen rechnerisch ausgeglichenen 
Proporz, sondern die Grundierung bleibt negierend, wie dies der Grund-
zug des nihilistischen Denkens ist. Dessen Regeln ergeben sich als Spiel-
regeln, die nicht in Stein gemeißelt, sondern Bedingungen unterworfe-
ne Positionen sind.

Anmerkungen
1) 	 Vgl. KSA XII S. 350 und Nietzsches daraus entwickelte Unterscheidung in pas-

siven und aktiven Nihilismus
2) 	 Mephistos Selbstcharakterisierung als „Geist, der stets verneint“ kann im Sinne 

unserer Differenzierungen als nihilistisch verstanden werden, insofern solche 

45

Lebensdienliche Fiktionen als Spielregeln

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Verneinung immer wieder den Aufbau von Positionen voraussetzt, etwa in Form 
der „Werte“ und „Ziele“, die Faust von Mephisto vorgesetzt werden. Dessen 
Selbsteinordnung als „Sünde“, „Zerstörung, kurz das Böse“ spiegelt die traditi-
onelle „Verteufelung“ des Nihilismus wider, wobei jedoch daran zu erinnern ist, 
dass Goethes Theodizee im „Prolog“ zur Faust-Tragödie eine Rechtfertigung von 
Mephistos „Nihilismus“ als des Bösen einschließt. Goethe 1986. S. 18, V. 336–
343 sowie S. 47, V. 1338–1344

3) 	 Diese Definition von Nihilismus als eines Schwebezustandes hat Müller-Lauter  
(1974 u. 1975) sehr überzeugend durchgeführt. 

4) 	 Friedrich Lebrecht Goetz verwendete 1733 das Wort Neinismus als literarischen 
Terminus für den Nihilismus. – Auch umgangssprachlich bedeutet Nihilismus 
die Verneinung aller positiven (seltener auch negativen) Ansätze. Die Parenthe-
se ist aber wichtig, denn erst so tritt der Nihilismus aus dem apodiktischen, dog-
matischen, dem Nihilismus im Kern also unangemessenen bloßen Neinsagen 
heraus. Es ist unschwer zu erkennen, wie Bedeutungsverengung im Sprachge-
brauch und Begriffsdiskreditierung sich wechselseitig stützen. – Einen entschei-
denden Anstoß zur Abwertung des Begriffs gab Iwan Turgenew mit seinem 
Roman „Väter und Söhne“ (1862): Vom Standpunkt eines vorgeblichen Idealis-
mus aus werden die Anhänger sozialrevolutionärer Ideen, die auf eine materiel-
le Umgestaltung der russischen Gesellschaft abzielen, als Nihilisten verächtlich 
gemacht. 

46

Grundriss einer Philosophie des nihilistischen Zeitalters

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 17		  Halt in durchschaubaren Einbildungen

In dem, was wir für Wirklichkeit halten, geben uns Hinein-Bildun-
gen in diese Halt, welche die Philosophie des aufgeklärten Nihilismus 
als Einbildungen durchschaubar macht: eine von unserer Einbildungs-
kraft durchwirkte Wirklichkeit. Für diese philosophische Position ist 
nicht die Verneinung, sondern der Schwebezustand zwischen Beja-
hung und Negation, Sein und Nichtsein charakteristisch.

Wechselspiel von Position und Negation, Oszillieren zwischen Sein und 
Nichtsein bzw. Schwebezustand sind Begriffe, die den Nihilismus in phi-
losophischer Hinsicht definieren. Dass in solchem Schweben der Mensch 
in seinen empirischen Zuständen nicht fortwährend mit Solidität leben 
kann, ist kein Widerspruch, denn dort geben uns immer wieder vorü-
bergehend verfestigte Einbildungen Halt, die wir zuweilen für unum-
stößliche Positionen, schlechthin vorgegebene Wirklichkeiten und Wahr-
heiten halten mögen. Die philosophische Reflexion ist dann unterbrochen 
oder hat sich selbst aufgehoben, bis sie intermittierend wieder zurück-
kehrt und uns innewerden lässt, dass es Hinein-Bildungen in die Wirk-
lichkeit waren, die uns leiteten. Solche Ein-Bildungen als solche durch-
sichtig werden zu lassen, ist Aufgabe einer Philosophie des aufgeklärten 
Nihilismus, die diesen Schwebezustand durchschaubar macht. Dabei ver-
wenden wir gelegentlich die Schreibung „Ein-Bildung“, um den aktiven 
Charakter dieses mentalen Vorgangs hervorzuheben sowie abwertenden 
Voreinstellungen entgegen zu wirken. (1)

Auch der Begriff „Halt“ muss gegen abwertende Voreinstellungen ver-
teidigt werden, die dem Nihilismus für gewöhnlich Halt- und Orientie-
rungslosigkeit vorwerfen. Halt meint in unserem Kontext der nihilisti-
schen Philosophie keinen „Haken“, an den wir unsere Autonomie 
gleichsam „aufhängen“ (2) und sie abgeben, sondern ein überlegtes Chan-
gieren zwischen Orientierungspunkten unterschiedlicher Festigkeit, die 
aber in keiner dauerhaften Verfestigung erstarren. So legt das Nihil in 
der Philosophie des aufgeklärten Nihilismus einen Schwerpunkt auf die 
Abständigkeit, kennt aber auch einen Abstand von diesem Abstandneh-
men: in der vorübergehenden Identifikation, einem Ja-Sagen, das sich 
wieder zurückzunehmen vermag. Ein solches Oszillieren zwischen Nein 
und Ja, eine solcher Schwebezustand zwischen Sein und Nichts ist für 

47

Lebensdienliche Fiktionen als Spielregeln

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


den aufgeklärten Nihilismus charakteristisch, auch wenn er für gewöhn-
lich mit „bloßer“ Negation gleichgesetzt und in solcher Vereinseitigung 
diskreditiert wird.

Anmerkungen
1) 	 Wir folgen der ausführlichen Begründung dieser Schreibung in PhB S. 64, wo 

nach einem deutschen Wort gesucht wird, das den illusionären Charakter der 
Wirklichkeit – hier gemäß buddhistischen Erkenntnislehren – wiedergibt:

	 „Schwer ist es nun, im gegenwärtigen Deutsch ein Wort anzugeben, das jene 
Unterscheidungen, die sich auf die durch den inneren Sinn hervorgerufenen 
Empfindungen beziehen, treffend und unmissverständlich bezeichnet. Einfacher 
ist und bleibt es, wenn man sich auf die Terminologie Kants bezieht: Dann ist 
nämlich ‚Einbildung‘ das hierfür passende Wort, zu lesen als ‚Bildung eines inne-
ren Bildes‘. Aber unglücklicherweise hat dieses Wort seit längerer Zeit in der Psy-
chologie eine Bedeutung erhalten, die ein Krankheitsbild markiert; und im All-
tag hat es zudem eine Bedeutung von abschätziger Art.

	 Der Ausdruck ‚Visualisierung‘ trifft, falls er überhaupt alle Seh-Vorstellungen 
erfasst, nur diese, nicht hingegen die Hör-Vorstellungen, für die man dann das 
aus dem Ärmel geschüttelte Wort ‚Audialisierung‘ erfinden könnte. Viele Men-
schen können sich Tastungen – insbesondere Tastungen von sehr angenehmer 
Art – so intensiv vorstellen, dass sie von den Wahrnehmungstastungen gefühls-
mäßig nicht mehr zu unterscheiden sind: Sie haben sich diese dann – im einen 
Fall gewollt, im anderen Fall ungewollt – eben eingebildet. Wäre man somit in 
der Lage, das Wort ‚Einbildung‘ ganz auf der Linie von Kants Wortgebrauch zu 
verwenden oder zumindest vom alltäglichen Gebrauch dieses Wortes abzuse-
hen oder zumindest von dessen abschätziger Komponente, dann hätte man dafür 
ein die Sache sehr genau treffendes intellektuelles Werkzeug zur Hand. Um auf 
dieses Werkzeug nicht ganz zu verzichten, aber trotzdem nicht bei den Lesern 
die nicht-intendierten Assoziationen zu wecken, schreiben wir daher im Folgen-
den: ‚Ein-Bildung‘“.

2) 	 Vgl. ND S. 371

48

Grundriss einer Philosophie des nihilistischen Zeitalters

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 18		 Spielregeln der Arbeit an Begriffsdomen

Denken meint den Prozess der Verstandestätigkeiten sowie deren 
Selbstreflexion in der Vernunft und schließt die Tätigkeit der Einbil-
dungskraft ein: Mit Vernunft leben wir von bedeutungsvollen Fiktio-
nen, welche in der von der Vernunft freigeräumten Leere eine begrenz-
te Evidenz entfalten können. Die Frage nach der Wahrheit wird zur 
Frage nach solchen Evidenzen, welche die Einbildungskraft zu entfal-
ten fähig ist, ohne noch die Wahrheit beanspruchen zu können.

Die Begriffe Phantasie, Einbildungskraft und Imagination werden in 
unserer Studie synonym gebraucht, weil keine signifikante semantische 
Differenzierung dieser Wörter zu erkennen ist, sondern aus dem jewei-
ligen Kontext erschlossen werden muss, welche Leistungen dieses facet-
tenreichen Vermögens jeweils gemeint sind. „Einbildungskraft“ hat sich 
als philosophischer Terminus im Deutschen durchgesetzt, weil er sich 
vorzüglich eignet, die Tätigkeit des „In-Eins-Bildens“ und „Ein-Bildens“ 
in seinen verschiedenen Bedeutungen sprachlich auszudrücken. (1) Im 
Englischen wird „fancy“ zuweilen von „imagination“ unterschieden, um 
ein bloß assoziierendes, erinnerndes von einem schöpferischen Vermö-
gen abzusetzen. (2) Dt. „Imagination“ oder „Phantasie“ wiederum schafft 
durch die gr.-lat. Wurzel eine größere Affinität zu anderen Sprachen; (3) 
Fiktion betont durch lat. fingere den gemachten, erdichteten Charakter 
der Einbildung. 

Der sich befreiende wird als sich selbst reflektierender Verstand ver-
nünftig, indem er das Denken denkt. Auch als Vernunft bleibt er das dis-
kursive, im Grundzug negierende Vermögen. Entscheidend ist, dass die 
Vernunft in solcher Negation, nachdem sie sich von allen ideologischen 
Bindungen, d. h. undurchschauten Einbildungen frei gemacht und die-
se Freiheit als leere Form begriffen hat, in die Einbildungskraft überge-
hen und in ihr Gestalt, d. h. eine scheinhafte Realität annehmen kann, 
ohne noch „die“ Vernunft sein zu können. Aufgrund der Präponderanz 
des Anschaulichen ist es dann angemessen, von einer vernünftigen oder 
bedeutungsvollen Einbildungskraft zu sprechen, deren Ein-Bildungen in 
der von der Vernunft freigeräumten Leere eine begrenzte Evidenz ent-
falten können. Es ist die Vernünftigkeit der Einbildungskraft, die schließ-
lich in den Mittelpunkt unseres philosophischen Interesses an der Vali-

49

Lebensdienliche Fiktionen als Spielregeln

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


dität der Erkenntnisprozesse rückt. Die Frage nach der Wahrheit wird 
zur Frage nach den Evidenzen, welche die Einbildungskraft in der nihi-
listischen Leere zu entfalten fähig ist.

Denken umfasst den Prozess solcher Verstandestätigkeiten sowie deren 
Selbstreflexion in der Vernunft und schließt – insbesondere in seinen 
Anfangs- und Endphasen – die Tätigkeit der Einbildungskraft ein: Mit 
Vernunft leben wir von bedeutungsvollen Fiktionen. Selbst wenn wir die 
Begriffe zu Pyramiden auftürmen, bleibt diese fiktionale Grundierung 
erhalten, in der das Nichts erahnbar ist. Selbst Kants gewaltiges, bis in 
alle architektonische Feinheiten hinein ausgearbeitetes Begriffssystem ist 
in eine solche Leere hineingebaut, die wir kaum denken können, ohne 
sie mit Bildern zu füllen. Die aus dem östlichen Denken bekannte Meta-
pher vom Schleier der Maya, die Metaphorik der Nacht, der Wolken und 
der See eignen sich in besonderer Weise, um das Nichts „zur Erschei-
nung zu bringen“, in das Gestaltlose Gestaltetes ein-zubilden. (4) Nietz-
sche, der Kants erkenntnistheoretischen Ansatz weiterführt und dessen 
nihilistische Konsequenzen in seiner eigenen Philosophie hervorkehrt, 
hat in einer solchen nautischen Metapher die Leere versinnbildlicht, in 
die solche „Begriffsdome“ hineingebaut sind: 

„Man darf (…) den Menschen wohl bewundern als ein gewaltiges 
Baugenie, dem auf beweglichen Fundamenten und gleichsam auf 
fliessendem Wasser das Aufthürmen eines unendlich complicirten 
Begriffsdomes gelingt; freilich, um auf solchen Fundamenten Halt 
zu finden, muss es ein Bau, wie aus Spinnefäden sein, so zart, um 
von der Welle mit fortgetragen, so fest, um nicht von dem Winde 
auseinander geblasen zu werden.“ (5)

Anmerkungen
1) 	 Dies ist der Grund, weshalb wir im Untertitel von den „Evidenzen der Einbil-

dungskraft“ sprechen.
2) 	 „Fancy“ kommt Kants „reproduktiver Einbildungskraft“ nahe.
3) 	 Zur angelsächsischen Tradition von „imagination“ s. Engell 1981. In Hinblick 

auf diese Tradition haben wir zu Beginn der Beschäftigung mit der Thematik 
den Titel „Die Vernünftigkeit der Imagination“ für unsere komparatistische Stu-
die über Schiller und Shelleys ästhetische Theorien gewählt; s. DVI 1985

4) 	 In den Veden „wurde das Denken mit all seinen feinen Unterscheidungen erkannt 
als eine nur weiter hinausgeschobene Grenze der Unwissenheit, ja als der aller-

50

Grundriss einer Philosophie des nihilistischen Zeitalters

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


feinste Täuschungskniff der Maya.“ Zimmer („Philosophie und Religion Indi-
ens“) 1961, S. 409. Im Titel unserer den Nihilismus in epischer Form darstellen-
den Romantrilogie „Bunte Schleier des Nichts“ haben wir diese Metapher 
verwendet.

 	 Reichert (2016) entwickelt in „Wolkendienst: Figuren des Flüchtigen“ in sehr 
beindruckender Weise diese Metaphorik einer Gestaltung des Gestaltlosen. 

5) 	 Nietzsches kleines Aufsatz-Manuskript „Über Wahrheit und Lüge im aussermo-
ralischen Sinne“ von 1873, dem dieses Zitat entstammt, ist selbst ein solcher 
„zarter“, aber doch „fester“ „Begriffsdom“, ein Grundlagentext für unsere und 
– wie wir meinen – jede Auseinandersetzung mit dem Nihilismus. KSA I (S. 873–
890, hier S. 882). Die Übernahme ästhetischer Kategorien in die Erkenntnisthe-
orie, die Welsch als „epistemologische Ästhetisierung“ bezeichnet, wird in Nietz-
sches Aufsatz begründet (Welsch 1996, siehe sein „Fazit“ S. 52 f.)

51

Lebensdienliche Fiktionen als Spielregeln

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 19		  Bildakte im Selbstverbrennungsprozess des Denkens

Bilder sind Anschauungen, deren synthetisierende, interpretierende, 
„uns ins Bild setzende“ Leistung der Begriff des Bildaktes hervorhebt, 
der keine Zutat für unser ein-bildendes Denken darstellt, sondern als 
dessen unverzichtbarer Bestandteil gelten muss. 

Um der aktiven Rolle des Bildlichen gerecht zu werden, der lebendigen 
Eigenkraft der Bilder, verwendet Bredekamp in schlüssiger Weise den 
Begriff des „Bildaktes“, der sich an die Sprechakttheorie von Austin und 
Searle anlehnt:

„Reziprok zum Sprechakt liegt die Problemstellung des Bildakts dar-
in, welche Kraft das Bild dazu befähigt, bei Betrachtung oder Berüh-
rung aus der Latenz in die Außenwirkung des Fühlens, Denkens und 
Handelns zu springen. Im Sinne dieser Frage soll unter dem Bildakt 
eine Wirkung auf das Empfinden, Denken und Handeln verstanden 
werden, die aus der Kraft des Bildes und der Wechselwirkung mit 
dem betrachtenden, berührenden und auch hörenden Gegenüber 
entsteht.“ (1)

Bilder verstehen wir in diesem Sinne als umfassenden Begriff für visu-
ell bzw. sinnlich geprägte Informationen, Prozesse und Situationen visu-
eller bzw. sinnlicher Erfahrung. Wenn Bilder insbesondere durch Spra-
che in der Einbildungskraft evoziert und durch diese in subjektiver 
Weise kreativ ausgestaltet werden, verbinden sie sich mit Reflexionsele-
menten und begrifflichem Denken, das von solchen Anschauungen nur 
in einem arbeitshypothetischen Sinne getrennt werden kann. Insofern 
Bilder dieser Art durch Texte vermittelt werden, also beispielsweise einer 
narrativen Textstruktur unterliegen, sind sie nicht nur statisch, sondern 
eine Bildfolge, in die wiederum reflexive Elemente ordnend, assoziie-
rend, strukturierend und interpretierend eingreifen, sodass eine sinnstif-
tende, in Bilder aufgefächerte Erzählung entstehen kann.

Im Kontext einer den Nihilismus auf den Begriff bringenden Philoso-
phie ist zu reflektieren, dass Bilder wie Gedanken in eine Sogwirkung 
geraten, in der sie sich gegenseitig negieren, aufheben und verflüchtigen. 
Besonders in der metastasierenden Bilder-, Gedanken-, Informations-, 

52

Grundriss einer Philosophie des nihilistischen Zeitalters

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Text- und Bücherflut unserer Kulturen ist eine Überflutung, Abstump-
fung und Selbstaufhebung zu beobachten, durch welche eine Leere im 
einzelnen Rezipienten erzeugt wird, die dieser oft nur erahnt, unsere Phi-
losophie jedoch auf den Begriff zu bringen versucht. Das Denken und 
seine Bilder bewegen sich in einen kulturellen Selbstverbrennungspro-
zess, der dem Nichts zutreibt. (2) Erst wenn wir diesen Prozess der sich 
selbst verschleiernden und verlängernden Selbstnegation registrieren 
und überdenken, können wir die Aktivität der Bildakte in unser nihilis-
tisches Zeitalter begrifflich einordnen.

Anmerkungen
1)	 Bredekamp („Theorie des Bildakts“) 2010, S. 52
2)	 Schon der frühbuddhistische Denker Nagarjuna sprach vom „Verbrennungspro-

zeß des Denkens durch das Denken selbst“; vgl. die Darstellung dieser frühen 
nihilistischen Philosophie bei Jaspers (NA) S. 943–953, bes. S. 946

53

Lebensdienliche Fiktionen als Spielregeln

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 20		 Werte als Augenpunkte

Werte sind Gesichtspunkte, welche die Einbildungskraft als subjekti-
ves Vermögen in unser Anschauen und Denken hineinbildet.

Für den aufgeklärten Nihilismus gibt es kein Verbot, Werte zu setzen. 
Doch können wie andere Positionen solche Werte nur begrenzten, flüch-
tigen, letztlich nichtigen „Wert“ haben. So opponiert der Nihilismus 
einem Wertdenken, das diese in verdinglichender, absoluter Weise zu 
setzen sucht:

„Der Gesichtspunkt des ‚Werths‘ ist der Gesichtspunkt von Erhal-
tungs-Steigerungs-Bedingungen in Hinsicht auf komplexe Gebilde 
von relativer Dauer des Lebens innerhalb des Werdens:

–: es giebt keine dauerhaften letzten Einheiten, keine Atome, keine 
Monaden: auch hier ist ‚das Seiende‘ erst von uns hineingelegt, (aus 
praktischen, nützlichen perspektivischen Gründen)“ (1)

Werte sind Gesichtspunkte. Dieser Bezug auf Visuelles ist nicht nur 
metaphorischer Art. In der Tat bilden wir Werte ein, indem wir auf sie 
hinblicken und hindenken, wobei wir damit unseren Erkenntnisapparat 
vorstrukturieren. Werte als solche Ein-Bildungen in unserem Anschau-
en und Denken zu erkennen, sie selbstdurchsichtig zu erhalten ist eine 
Spielregel des aufgeklärten Nihilismus.

Werte als Augenpunkte

„Das Wesen des Wertes beruht darin, Gesichtspunkt zu sein. Der 
Wert meint solches, was ins Auge gefaßt ist. Wert bedeutet den Augen-
punkt für ein Sehen, das es auf etwas absieht, oder, wie wir sagen, 
auf etwas rechnet und dabei mit anderem rechnen muß. Wert steht 
im inneren Bezug zu einem Soviel, zu Quantum und Zahl … Durch 
die Kennzeichnung des Wertes als eines Gesichtspunktes ergibt sich 
das Eine und für Nietzsches Wertbegriff Wesentliche: als Gesichts-
punkt ist er jeweils von einem Sehen und für dieses gesetzt. Dieses 
Sehen ist von jener Art, daß es sieht, insofern es gesehen hat; daß es 

54

Grundriss einer Philosophie des nihilistischen Zeitalters

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


gesehen hat, indem es das Gesichtete als ein solches sich vor-gestellt 
und so gesetzt hat. Durch dieses vorstellende Setzen wird erst der 
für das Absehen auf etwas nötige und so die Sehbahn des Sehens lei-
tende Punkt zum Augenpunkt, d. h. zu dem, worauf es im Sehen und 
in allem von der Sicht geleiteten Tun ankommt. Werte sind also nicht 
zuvor etwas an sich, so daß sie dann gelegentlich als Gesichtspunk-
te genommen werden können.

Der Wert ist Wert, insofern er gilt. Er gilt, insofern er als das gesetzt 
ist, worauf es ankommt. Er wird so gesetzt durch ein Absehen und 
Hinsehen auf solches, womit gerechnet werden muß. Der Augen-
punkt, die Hinsicht, der Gesichtskreis meint hier Gesicht und Sehen 
in einem von den Griechen her bestimmten, aber durch die Wand-
lung der idea vom eidos zur perceptio hindurchgegangenen Sinne. 
Das Sehen ist solches Vorstellen, das seit Leibniz ausdrücklicher im 
Grundzug des Strebens (appetitus) gefaßt wird. Alles Seiende ist vor-
stellendes, insofern zum Sein des Seienden der nisus gehört, der 
Drang zum Auftreten, der etwas dem Aufkommen (Erscheinen) 
anbefiehlt und so sein Vorkommen bestimmt. Das dergestalt nisus-haf-
te Wesen alles Seienden nimmt sich so und setzt für sich einen Augen-
punkt. Dieser gibt den Hinblick, dem es zu folgen gilt. Der Augen-
punkt ist der Wert.“ (2)

Wir haben diese Definition des Begriffes „Wert“ so ausführlich zitiert, 
weil die Wertediskussion ins Zentrum des Nihilismus-Problems führt. 
Dabei wird deutlich, dass „Wert“ ein sich verfestigendes Anschauen und 
Einbilden von Gegenständlichkeit ist, sich also vor allem auf die Tätig-
keit der Einbildungskraft als eines subjektiven, ponierenden Vermögens 
zurückführen lässt.

Anmerkungen
1)	 KSA XIII S. 36
2)	 Heidegger („Nietzsches Wort ‚Gott ist tot‘“ in: „Holzwege“) 2003, S. 227 f.

55

Lebensdienliche Fiktionen als Spielregeln

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 21		  Das Bildrohr der Einbildungskraft

Was wir metaphorisch als Bildrohr der Einbildungskraft bezeichnen, 
artikuliert in ihren Aktivitäten des Ein-Bildens und In-Eins-Bildens 
unsere unbewussten, sinnlichen Antriebe, die unser Denken maßgeb-
lich antreiben, begleiten und in Zielvorgaben lenken.

Unser Vermögen der Bilder ist die Einbildungskraft. Sie nimmt nicht nur 
Bilder rezeptiv auf, sondern dieser rezeptive Vorgang ist verbunden mit 
einer selektierenden, umformenden aktiven Tätigkeit. Solche Spontane-
ität steigert sich im weglassenden, auswählenden Erinnern, Assoziieren 
oder Neubilden von Bildern, in denen aus der äußeren Welt Rezipiertes, 
Erinnertes und neu Geschaffenes verarbeitet und zusammen mit Refle-
xionselementen „in eins“ gebildet werden kann. Das „Ein-Bilden“ im Sin-
ne der praktischen Tätigkeit des Hineinbildens und das In-Eins-Bilden 
als synthetisierender Vorgang sind die beiden Grundtätigkeiten der Ein-
bildungskraft in Bezug auf unsere Bildgewinnung.

Im weitesten Sinne sind „Bilder“ auch die in einem unbestimmt vor-
bildlichen Bereich operierenden sinnlichen Antriebe, Stimmungen und 
Gemütslagen, die potentiell zur Umsetzung in Bildlichkeit drängen oder 
diese rudimentär und fragmentarisch schon erreichen. Indem die Ein-
bildungskraft solche Bildlichkeit schließlich an die Oberfläche zu brin-
gen vermag, ist sie wie ein Bildrohr, das tief in die vorbegrifflichen, trieb-
haften, unbewussten und unbildlichen Schichten unseres Bewusstseins 
hinabreicht und diesen Ausdruck verleiht.

Dabei wirken Bilder in einem systematischen Sinn als Grundlage wie 
Ziel des Denkens. Sie sind nicht gleichsam selbstständig, sondern Pro-
dukt der Einbildungskraft, auf die eine Theorie der Bildakte im Zusam-
menhang von Erkenntnistheorie reflektieren muss.

Ikonographien der Aufklärung
Der Begriff des Bildaktes und der Einbildungskraft ist ein unverzichtba-
rer Bestandteil der Philosophie des Nihilismus, insofern sie diesen über 
sich selbst aufklären will. In dieser „iconic turn“ zieht die Selbstreflexi-
on der Aufklärung ihre radikale Konsequenz, insofern sie sich auf die 
irrationalen Antriebe des Denkens im Anschauen besinnt.

56

Grundriss einer Philosophie des nihilistischen Zeitalters

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


„Aufklärung im umfassendsten Sinn fortschreitenden Denkens“ (1) 
ist in eine Phase eingetreten, in der die Ikonographie der Bildgewin-
nung und Bildakte integraler Bestandteil der Selbstreflexion in einer 
„Aufklärung der Aufklärung“ geworden ist:

„Anders als in der Theologie haben Bilder in der Philosophie nie-
mals einen zentralen Stellenwert eingenommen. Ein wesentlicher 
Grund für dieses Defizit liegt in der Annahme, daß Platon den Bil-
dern einen nur minderen, wenn nicht negativen Status zugestanden 
habe.“ (2)

Wie in der Diskreditierung des Nichts hat in der des Bildlichen die 
„Tyrannei des Griechentums“ – in Verbindung mit einer einseitigen Aus-
legung Platons – unser Verständnis von Aufklärung verengt. Aber durch 
solche Verengung haben wir begriffen, welche Fesseln zu sprengen sind, 
welche neuen Spielregeln des Diskurses jetzt gelten. Damit gewinnt die 
Auffassung an Boden, „dass von einer vollgültigen Aufklärung erst zu 
sprechen ist, wenn diese das Visuelle, Haptische und Auditive als Pri-
märfelder ihrer Bewährung einbezieht.“ (3) Hinzuzufügen wäre, dass es 
die Einbildungskraft ist, die als Trägerin dieser vernachlässigten Berei-
che Teil einer Selbstreflexion von Aufklärung werden muss.

Damit ist der Begriff des Bildaktes und grundsätzlicher: der Einbil-
dungskraft ein unverzichtbarer Bestandteil der fälligen Philosophie des 
Nihilismus geworden, insofern sie uns in einer „iconic turn“ (4) der Auf-
klärung über unser Haften an Bildern aufklären und immer wieder von 
diesen zu befreien sucht. Bildgewinnung wie Bildvernichtung sind glei-
chermaßen integrale Bestandteile des aufgeklärten Nihlismus.

Anmerkungen
1) 	 DA („Begriff der Aufklärung“) S. 7
2) 	 Bredekamp 2010, S. 36: Platons Sicht der Bilder sei in der Rezeption einseitig 

dargestellt worden. Hierzu S. 36 ff. („Platons Begründung des Bildakts“)
3) 	 Ebd. S. 56
4) 	 Der Begriff „iconic turn“ ebd. S. 51 u. passim

57

Lebensdienliche Fiktionen als Spielregeln

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 22		  Nihilistische simplicitas

Der Nihilismus vernichtet den gordischen Knoten: Seine Problemver-
schlingungen lösen sich auf ins Nichts.

Ist erst einmal das Nichts als Thema erkannt worden, werden die Gesprä-
che einfacher. All das Herumreden, Ausweichen, all die Verstellungen 
sind nicht mehr nötig und möglich. Die Probleme der Philosophie las-
sen sich nun leichter ihrer „Lösung“ zuführen. Es ist, als ob man den gor-
dischen Knoten durchschlagen hat und auf die kurzen, geraden Seil-En-
den in beiden Händen blickt, sich wundernd, wie verschlungen, 
verknotet, verwickelt sie doch vormals waren!

Die Sprache kann jetzt an Klarheit gewinnen. Denn in die Verquast-
heiten des Knotens, die mäandrierenden Verschlingungen der Seile muss 
mit dialektischer Finesse nicht mehr zurückgedacht werden. Alles markt-
schreierische Gestikulieren mit dem unbrauchbar gewordenen Seil erüb-
rigt sich von selbst. All die Gags der überraschenden Wendungen und 
Windungen, angereichert mit dem Zierrat jahrtausendealter Bildungs-
traditionen, sind nach dem Schwertschlag des Wortes „Nichts“ verpufft. 
Unwiderruflich halten wir die Seil-Enden in Händen: Es sind zwei Stum-
mel eines Seiles, auf die wir blicken.

Das Nichts beim Namen nennen
dürfen wir endlich im aufgeklärten Nihilismus – und mit diesem Nichts 
auch die letztliche Sinnlosigkeit bzw. Sinnwidrigkeit, die Leere unserer 
menschlichen Existenz zugeben. Die alten Tabuisierungen können wir 
hinter uns lassen, für die wir in noch so gelehrten Unterhaltungen mühe-
los Beispiele finden werden, wenn wir diese Wörter zur Sprache und auf 
den Begriff zu bringen den Mut haben – und eine neue Klarheit des Spre-
chens und Denkens gegen den Vorwurf der Naivität verbreiten. 

58

Grundriss einer Philosophie des nihilistischen Zeitalters

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 23		  Philosophische Metastasen

Verlieren wir nicht den Mut, uns unseres eigenen Verstandes und unse-
rer eigenen Einbildungskraft gegenüber den neuen Autoritäten des 
Philosophiebetriebes und Philosophiemarktes zu bedienen! Denken 
wir – befreit von Bevormundung durch Namedropping, Demut vor 
Lehrstühlen und Titeln – nur über die Gedanken selbst nach, die geäu-
ßert und geschrieben werden, jenseits des dröhnenden Marketings, 
von wem auch immer, wo auch immer!

Philosophie erstickt im Philosophiebetrieb. Lehrstühle und Namen zäh-
len auf dem Markt der Veröffentlichungen, nicht der Gedanke selbst, das 
Argument selbst – trotz aller scheinheiliger Beteuerungen einer Diskurs-
ethik, nach der angeblich der zwanglose Zwang des besseren Argumen-
tes den Ausschlag geben soll. Doch der verinnerlichte Zwang, sich im 
Philosophiebetrieb und auf dem Philosophiemarkt zu qualifizieren und 
zu profilieren, die Forderung des „publish or perish“ hat zu einer metas-
tasierenden Veröffentlichungsflut geführt, in der die Exponenten des 
Wissenschaftsbetriebes einander kaum noch wahrnehmen, kaum noch 
verstehen wollen. Ein solcher Betrieb trägt die Keime seiner eigenen Ver-
nichtung in sich, negiert sich selbst (1), auch wenn als Nebeneffekt sehr 
eindrucksvolle Leistungen gegen alle Tendenzen eines solchen Philoso-
phiebetriebes entstehen. 

Leicht könnten wir die Schlussfolgerung ziehen, dass authentisches 
Philosophieren nur außerhalb eines solchen Betriebes möglich sei – wenn 
sich mit dieser Festlegung nicht eine neue Marktlücke für die auftäte, die 
sich solche Residuen begierig einverleiben.

Verlieren wir nicht den Mut, uns unseres eigenen Verstandes und unse-
rer eigenen Einbildungskraft gegenüber den neuen Autoritäten des Phi-
losophiebetriebes und Philosophiemarktes zu bedienen! Denken wir 
– befreit von Bevormundung durch Namedropping, Demut vor Lehr-
stühlen und Titeln und gefeit gegen den Vorwurf der Naivität – über die 
Gedanken und Einbildungen selbst nach, die mitgeteilt werden, jenseits 
des dröhnenden Marketings, von wem auch immer, wo auch immer! Die-
se Spielregel möge größtmögliche Evidenz entwickeln. 

59

Lebensdienliche Fiktionen als Spielregeln

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


In den Mahlwerken des Wissenschaftsbetriebs
Zur Klärung sei hinzugefügt, dass es hier um die bestimmte Negation 
von Auswüchsen im Wissenschaftsbetrieb der Philosophie geht. Dass es 
prinzipiell in den Bildungseinrichtungen eine Organisation der Philoso-
phie als Disziplin geben sollte, ihre institutionelle Verankerung in der 
Gesellschaft sowie gesellschaftlich anerkannte Qualifikationsnachweise 
wird nicht bestritten. Gleichzeitig muss deutlich bleiben, dass eine sol-
che organisatorische Verankerung von Philosophie in der Gesellschaft 
sinnvoll ist, aber keineswegs ein intellektuelles Machtmonopol etabliert. 
Auch außerhalb solcher Organisationsstrukturen kann mit demselben 
Geltungsanspruch authentische Philosophie entstehen. Das Urteil über 
ihre Qualität sollte sich an ihrem Inhalt orientieren und jedermann glei-
chermaßen zustehen, also von keiner „Interpretationshoheit“ bzw. einem 
Verlagsmonopol usurpiert werden. Dies klingt einleuchtend genug, stellt 
aber angesichts unserer gesellschaftlichen Praxis noch eine gewaltige Auf-
gabe dar.

Anmerkungen
1) 	 Die sekundierenden Dienste ästhetischer Theorien in der „Kunstwelt“ sind hier-

für ein Beispiel:
 	 „Diskurse, die die Abwertung der Position des Werks zunächst ausgleichen, 

unterliegen in der Folge selbst einem verstärkten Rechtfertigungsdruck. Diese 
Situation mobilisiert die Bereitschaft aufseiten der entsprechenden Akteure, die 
Produktion theoretischer Modelle, Begriffe und Denkfiguren weiter anzuheben, 
um so die im Diskursraum sich verschärfenden Inflationstendenzen aufzufan-
gen. Das bis heute immer wieder bemerkte Wuchern der Kunstkommentare ist 
in diesem Sinne nicht unbedingt ein Zeichen für den Triumpf eines selbstgewis-
sen, als unfraglich legitim angesehenen Denkens in der Welt der Kunst, sondern 
eher Folge einer zunehmenden Instabilität des Faktors Theorie. Wie auf einem 
Segelschiff in einem tobenden Sturm intensiviert und beschleunigt die Gruppe 
der Kritiker und Kommentatoren ihre Aktivitäten, nur um nicht unterzugehen, 
während die verwendeten Instrumente ihrer Rettungsmaßnahmen zunehmend 
an innerer Solidität einbüßen.“ Zitko 2012, S. 302

60

Grundriss einer Philosophie des nihilistischen Zeitalters

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 24		 Kosmologischer Erzählanfang als Befreiung von Namen

Die Berufung auf autoritative Namen kann im philosophischen Dis-
kurs hinderlich sein. Statt Namedropping sollte die eigene Denkfä-
higkeit bzw. deren evidente Demonstration den Ausschlag geben.

Da reden sie vom idealen Diskurs und erkennen nicht ihre eigenen Eitel-
keiten, Selbsterhebungen über andere, ihre Profilbildungsstrategien, 
Selbstinszenierungen, ihr Imponiergehabe, kurzum: all ihre Heuchelei, 
all ihre Verstellungen, denen ihre Bildung dient (1)! Dies alles fegt der 
Nihilismus hinweg, denn all die großen Namen, all die Bildungsgüter 
und Werte des Kulturbetriebs sind ihm letztlich – ein Nichts! Als hilfrei-
che Vorstellung brauchen wir nur etwa drei Milliarden Jahre vorauszu-
denken, einen lächerlich kleinen Zeitraum im vermuteten Ganzen der 
Weltzeit: All die Namen auch der Größten – Platon, Shakespeare, Goe-
the, Mozart, Einstein etc. in langer Gipsstatuettenreihe, die vor unserem 
vorausschauenden Blick zerbröselt – sie alle sind dahin, wenn einst die 
intergalaktischen Winde über den wüsten Raum unseres Planeten fegen 
werden oder über den leeren Ort, an dem er einst verglühte. Niemand 
wird dann da sein, sich an jene Namen nur zu erinnern, nur zu wissen, 
dass es Namen gibt … Selbst die Vorstellung an eine Erinnerung wird 
dann wohl nicht mehr existieren. (2)

Lasst uns – wenigstens für eine friedliche Zeitspanne in unseren Gesprä-
chen – die Waffen strecken, also auf Wendungen verzichten, mit denen wir 
uns auf Autoritäten berufen, denen sich andere zu beugen haben – oder 
gegen die sie andere, stärkere Autoritätswaffen ins Gesprächsfeld auffah-
ren müssen. Verzichten wir also auf Wendungen wie: Kant hätte dem nicht 
zugestimmt, Hegel aber hat gesagt, Heidegger würde dies ablehnen, schon 
bei Platon finden wir … etc. Lassen wir ab von der Berufung auf Autori-
täten! Hinweg mit allen Vormündern, die uns am selbstständigen Denken 
hindern! Auch den selbsternannten und selbstgewählten Vormündern auf 
unserem Kulturmarkt, aufgebläht durch Titel, Lehrstühle und Einschalt-
quoten! Denn nur unser Argument zählt, nur dieses Argument selbst soll 
Geltung beanspruchen dürfen – als Spielregel für uns selbst und die ande-
ren! Lösen wir alle Autoritäten auf – bis auch diese letzte schwankende 
Gestalt sich auflösen wird: unser eigener Gedanke, unser eigenes Argu-
ment hier und jetzt in den endlosen Räumen der Zeit!

61

Lebensdienliche Fiktionen als Spielregeln

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Überzeugungskraft liegt nicht in Namen
Wir hoffen, dass es unnötig ist hinzuzufügen, dass es Namen in der geis-
tesgeschichtlichen Tradition gibt, die durch die Überzeugungskraft ihrer 
Gedanken und Systeme eine Autorität darstellen, auf die wir uns beru-
fen können, wenn es solche Überzeugungskraft ist, die uns zu solchem 
Rückgriff drängt.

Nietzsche ist für die Bedeutung von Namen in der Philosophie ein tref-
fendes Beispiel: Viele der Gedanken in seinen Fragmenten und Aphoris-
men erscheinen uns dürftig oder gar unsinnig, andere von höchster Über-
zeugungskraft. Es versteht sich, dass wir in dieser Studie nur die letzteren 
zu Wort kommen lassen. All der Unsinn, den Nietzsche auch geschrie-
ben hat, nimmt dem Nietzsche-Kult und seinen Nietzsche-Verwaltern 
den Wind aus den Segeln. Nietzsche ist ein Philosoph, der es in beson-
derer Weise leicht macht, sich ihm zu nähern und sich auch wieder von 
ihm zu entfernen, als wolle er sagen: Vergesst doch meinen Namen! Es 
geht um Anderes, um die Bewältigung des Nihilismus, es geht um Euch! 
„Man vergilt einem Lehrer schlecht, wenn man immer nur der Schüler 
bleibt … Nun heiße ich euch, mich verlieren und euch finden; und erst, 
wenn ihr mich Alle verleugnet habt, will ich euch wiederkehren.“ (3)

Philosophieunterricht ohne Namedropping
Ein Blick in schulische Lehrwerke zur Philosophie mag Beispiele dafür 
liefern, wie hier zu sehr der Focus auf dem Abarbeiten von Namen der 
Celebrities der Philosophiegeschichte liegt, also nicht vorrangig auf dem 
selbsttätigen Gebrauch des eigenen Verstandes im Sinne von Kants „sape-
re aude“. – Es ist dies auch ein Beispiel für das von Nietzsche in „Vom 
Nutzen und Nachteil der Historie für das Leben“ kritisierte Überwuchern 
des historischen Bewusstseins, das sich im Archivieren und Horten von 
Vergangenem erschöpft – ohne Kraft, das eigene Bewusstsein auf die 
gegenwärtigen Fragen zu richten. Diesen Auswuchs hat Nietzsche im Typ 
des „Bildungsphilisters“ bloßgestellt.

Kosmologische Anfänge großer Erzählungen
Ein Blick sub specie aeternitatis auf die Höhepunkte unserer kulturellen 
Leistungen mag eine deprimierende, in diesem negativen Sinne „nihilis-
tische“ Wirkung auf uns haben. Es geht von ihm aber auch eine befrei-
ende und humanisierende Wirkung aus, wenn wir der Nichtigkeit 

62

Grundriss einer Philosophie des nihilistischen Zeitalters

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


unserer aufgeblähten Egozentrismen inne werden und die Kämpfe um 
Selbstbehauptung und Anerkennung – und damit ist auch ein Denk-, 
Imaginations-, Schreib- und Gesprächsverhalten gemeint – an Wichtig-
keit verlieren, d. h. „nichtig“ werden. Wir werden entlastet von dem 
Druck, unser Ego behaupten zu müssen. (4) Wieder geht es darum, die 
nihilistische Perspektive nicht verkürzt, sondern in voller Breite zu ent-
falten. Die angeführte Imagination kann ihren praktischen Wert als Dis-
kursregel, gar als festes Besinnungsritual in Gesprächen, Tagesplanun-
gen, Meditationen etc. haben. Dabei ist diese „Einbildung“ nicht „ver- 
nünftig“ durch ihre faktische Richtigkeit (im obigen Beispiel müssen es 
nicht drei Milliarden und die intergalaktischen Winde sein), sondern 
durch ihre heuristische, selbstdurchsichtige Funktion der „Nihilierung“ 
unserer als positiv gesetzten, bloß eingebildeten Wichtigkeiten, deren 
fiktiver Charakter vorher nicht mehr durchschaut wurde.

Anmerkungen
1) 	 Nietzsche (KSA I S. 378) bezieht sich in diesem Zusammenhang treffend auf „die 

verfeinerten Raubthiere“, wobei ihm der Basler Universitätsbetrieb offenbar hin-
reichend Beispiele lieferte. 

2) 	 Vgl. den Roman „Tag der Erleuchtung“ (Dod 2007, S. 42 f.), wo der „Cocktail“ 
unserer Menschheitsgeschichten durch eine solche kosmische Perspektive ein-
geleitet und relativiert wird. E. L. Doctorow verwendet in seinem Roman „City 
of God“ (New York 2000) in ähnlicher Absicht eine episodenhafte Schilderung 
des „Urknalls“ gemäß den Big-Bang-Theorien. Solche kosmologischen Roman-
anfänge oder diesen verwandte Erzähleinschübe können als erzähltechnische 
Besinnungsrituale gelten, durch welche die Handlung und ihre Bedeutung im 
nihilistischen bzw. „postmodernen“ Roman in ihrer richtigen, d. h. relativierten 
und „nichtigen“ Perspektive erscheint. 

3) 	 KSA IV S. 101
4) 	 Dass diese kosmische Perspektive eine therapeutische Wirkung hat, wird in der 

fiktiven Psychotherapie, in der Nietzsche bald als Patient, bald als Therapeut 
erscheint, in „Und Nietzsche weinte“ (von Irvin D. Yalom 1994) einleuchtend 
dargestellt. Aus der Sicht des Arztes und Patienten Dr. Breuer stellt sich Nietz-
sches Therapiemodell so dar: „Er spricht von den Kunstgriffen, welche er anwen-
det, um sich selbst zu helfen – etwa seinem ‚Perspektivwechsel‘, vermöge dessen 
er sich aus einer fernen kosmischen Warte betrachtet. Er hat recht: Wägt man 
den trivialen Gegenwartsmoment vor dem Hintergrund eines langen Lebens, 
der Geschichte der Menschheit, der Evolution des Bewußtseins, dann verliert 
dieser natürlich seine überragende Bedeutung.“ (S. 260, vgl. S. 219)

63

Lebensdienliche Fiktionen als Spielregeln

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 25		  Wichtige nichtige Prolegomena

Der Nihilismus braucht Regeln, wenn er über sich selbst aufklären 
will. Diese Spielregeln der Logik haben jedoch keine letztgültige Ver-
bindlichkeit. Sie sind nur ein logisches Spiel der Spezies Mensch. 

Die Erörterung der Spielregeln gehört zu den Prolegomena, die auch für 
andere gelten werden, wenn sie sich mit dem Thema Nihilismus befas-
sen: Es wird eine Sprache notwendig sein, die den Anforderungen der 
grammatischen Korrektheit, der Verständlichkeit und Klarheit genügen 
muss. Es ist eine Logik vonnöten, die andere überzeugen soll; eine Struk-
tur der Gedankenführung, wie sie sich in unserem Werk gar in Paragra-
phen äußert. All diese Grundlegungen aber widersprechen nicht der Auf-
fassung, dass wir in einem vom Nihilismus maßgeblich geprägten 
Zeitalter leben. Selbstverständlich gibt es auch Nihilismus (dies ist sogar 
seine verbreitetste Form), der nichts von sich weiß, nichts über sich zu 
äußern vermag, keine Philosophie des Nihilismus kennt. Gerade dies ist 
Nietzsches These, dass Nihilismus – wenn auch unerkannt und unein-
gestanden – immer schon unsere geistige Geschichte der „abendländi-
schen Werte“ geprägt hat.

Was wir hier vorlegen, ist folglich eine Philosophie des aufgeklärten 
Nihilismus, der sich verstehen will – und sich dazu einer bestimmten 
klärenden Sprache und der Logik bedient. Zu ihren Regeln gehört, dass 
unser Nihilismus sich zu weitestgehender Konsequenz verpflichtet. Es 
sind Spielregeln, auf die wir uns einlassen, die wir mitspielen können – 
oder auch nicht, wenn wir auf die Aufklärung des Nihilismus verzichten 
wollen. So sind unsere Paragraphen als ein Vorschlag gemeint, wie ein 
wenig Struktur ins Chaos gebracht werden könnte, das sich doch immer 
wieder in ihnen und zwischen ihnen breit zu machen droht. Dass diese 
Paragraphen auch anders gegliedert werden könnten, in vielfältiger Wei-
se miteinander verschränkt sind, nur eine fiktive Ordnung vorschlagen, 
die keineswegs so und nicht anders sein muss – das wird der zum Nihi-
lismus geneigte Leser unschwer erkennen, ja diese Erkenntnis zu fördern 
ist Absicht unserer Abhandlung. Unsere Grundlegungen sind wichtige 
nichtige Prolegomena – oder mit einem leichteren Wort gesagt: Eintritts-
karten zu einem Spiel, dessen Sinn nur darin evident werden kann, dass 
wir mit Interesse und Überzeugung mitzuspielen vermögen.

64

Grundriss einer Philosophie des nihilistischen Zeitalters

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Spielregeln um Nichts 
Wir verzichten auf all die Querverweise zwischen unseren Paragraphen, 
wie sie auf jeder Seite möglich wären. Von allen verschiedenen Seiten 
eröffnet sich ein Zugang zu demselben Grundthema, weil das Nichts zum 
Vorwurf des Denkens geworden ist: Da ihm keine eigene „Existenz“ 
zukommt, kann es gleichsam in allem und von überall her „durchschei-
nen“. Gleichgültig, wo das Denken seinen Ausgangspunkt nimmt, wird 
es auf das Nichts hinauslaufen, wenn das Denken sich selbst zu Ende 
denkt. Es mag aber wichtig sein, diesen Weg von verschiedenen Seiten 
her zu gehen, um einen Probierstein dafür zu finden, dass das Ziel jeweils 
dasselbe ist und wir in die Grundlinien des Zeitalters des Nihilismus von 
allen Seiten her einmünden. Wer hieraus nun doch einen allgemeingül-
tigen Wahrheitsanspruch und damit einen Selbstwiderspruch der Philo-
sophie des Nihilismus konstruieren möchte, sei daran erinnert, dass die-
ser unmissverständlich die Negation eines solchen letztgültigen 
Wahrheitsanspruches meint, was nicht durch windige Dialektik und Kate-
gorienverwechslung zu einer „Position“ umgedeutet und aufgebauscht 
werden kann.

Eingebildete Logik
Hegels „Logik“ ist ein Beispiel dafür, wie im Gegensatz zur Philosophie 
des Nihilismus ein majestätischer Wahrheitsanspruch erhoben wird. Sei-
ne Gedanken sollen die göttlichen Fußstapfen in der Welt sein. (1) Wenn 
hier überhaupt von einem „Spiel“ gesprochen werden kann, dann ist so 
verstandene Logik das Gedankenspiel schlechthin. Für den Nihilismus 
ist die Logik nur ein mögliches Spiel. Dabei ist schärfer als im Idealismus 
darauf zu achten, ob es um logische Schlussfolgerungen oder überzeu-
gende Einbildungen geht, die sich mit verstandesmäßigen Konklusionen 
verbinden. Zugespitzt ließe sich behaupten, dass die Vorstellung, es müs-
se oder könne alles logisch durchdacht werden, selbst auf der Einbildung 
beruht, dass logisches Denken, d. h. dieses spezifische Vermögen der Spe-
zies Mensch, schlechthin maßgebend sei – was bei Betrachtung des Welt-
laufes sich als höchst zweifelhaft erweisen dürfte. Wir stoßen in solchem 
Zweifeln auf die Hybris der Logik, wie sie in Hegels System ihren ver-
führerischen Glanz entfaltet, indem sie die Welt als logisch restlos aus-
deutbar wähnt. Trotz ihres wohl nur relativ kurzen Gastspieles auf die-
ser Erde ist die Spezies Mensch geneigt, der selbstgefälligen Einbildung 

65

Lebensdienliche Fiktionen als Spielregeln

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


zu verfallen, ihre Logik sei „die“ Logik schlechthin. Zur Erhellung die-
ser selbstgefälligen Einbildung eignet sich wohl am besten Nietzsches 
einleitende Fabel zu „Wahrheit und Lüge im außermoralischen Sinn“.

An den Krücken der Sprache
Der Nihilismus will kein Ismus sein, da er den behaupteten absoluten 
Wahrheitsanspruch von Ideologien und Weltanschauungen auflöst. Doch 
auch er geht an den Krücken der Sprache: muss sich einen Nihilismus 
nennen.

Anmerkungen
1) 	 Hegel: Werke V (1812) 1969 (Wissenschaft der Logik 1) S. 44 (Hervorhebungen 

im Text):
	 „Die Logik ist sonach als das System der reinen Vernunft, als das Reich des rei-

nen Gedankens zu fassen. Dieses Reich ist die Wahrheit, wie sie ohne Hülle an 
und für sich selbst ist. Man kann sich deswegen ausdrücken, dass dieser Inhalt 
die Darstellung Gottes ist, wie er in seinem ewigen Wesen vor der Erschaffung der 
Natur und eines endlichen Geistes ist.“

66

Grundriss einer Philosophie des nihilistischen Zeitalters

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 26		 Nichts als Wille zur Macht?

Nihilismus selbst bedeutet nicht schon ein philosophisches Bemühen. 
Er ist ein in Erscheinung getretener Tatbestand, den erst die Philoso-
phie des aufgeklärten Nihilismus nach den Spielregeln der Logik zu 
begreifen sucht: als Methode der Negation von Wahrheiten und als 
Aufklärung über den sich verstellenden Willen zur Macht. 

Das Wort „Nihilismus“ in seiner vollen Bedeutung wiederherstellen heißt: 
ins Bewusstsein rücken, was nach Nietzsches Diagnose immer schon der 
Fall gewesen ist. (1) Wir müssen uns zu unserem Nihilismus bekennen, 
der immer schon hinter unseren christlich-abendländischen Werten lau-
erte, uns unsere Verlogenheiten eingestehen, die Maske vom Gesicht neh-
men. Auch hierin liegt ein Grund für unser Zögern und unsere Abwehr-
haltung, uns unseren Nihilismus einzugestehen. Wir empfinden 
Schuld- und Schamgefühle, wollen das Lügenspiel lieber noch ein wenig 
weiter spielen als in unser Bewusstsein zu heben, dass wir immer schon 
Nihilisten waren. Wie in Nietzsches Aphorismus wollen wir alten Nihi-
listen nicht den Ruf des tollen Menschen mit der Lampe hören, dass wir 
die Verräter an unseren eigenen „Werten“ immer schon gewesen sind, 
die Mörder an unseren Göttern. (2)

Was uns nach dem Verlust der Wahrheit bleibt, sind die Spielregeln 
der Logik, mit denen wir einst die Wahrheit suchten und mit denen wir 
diese in unserem Zeitalter des Nihilismus negieren. Philosophie ist die 
Methode der Negation von Wahrheiten, an deren Stelle der Wille zur 
Macht als bislang verdecktes und aufzudeckendes Prinzip erkannt wird. 
Er ist die Spielregel, nach der immer schon gespielt wurde und die nun 
als solche erkannt worden ist.

Es kann hilfreich sein von der Arbeitshypothese auszugehen, dass der 
Wille zur Macht auch das Leben des „reinen“ Geistes prägt. Oft erleben 
wir in Diskussionen mit denen, die unser Sprachgebrauch als Intellektu-
elle apostrophiert, eben dies: die Sicherung von Machtansprüchen in sub-
tiler Art, die Selbsterhebung über andere, das Territorialverhalten in der 
Verteidigung philosophischer Positionen, das Absichern von Spielwie-
sen der Theorie durch die Duftmarken des Namedropping … (3) Solche 
Beobachtungen sollten zunächst analytisch und deskriptiv, nicht norma-
tiv und moralisch abwertend ausgerichtet sein. Wir können uns selbst in 

67

Lebensdienliche Fiktionen als Spielregeln

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


sie einbeziehen und nicht abstreiten, dass der Wille zur Macht im kultu-
rellen und geistigen Bereich auch glanzvolle Leistungen befördert hat. 
Nietzsche, der diese Analyse schonungslos und unbarmherzig vorange-
trieben hat, ist in dieser Hinsicht ganz materialistischer Ideologiekritiker 
psychologisch–biologischer Provenienz, ganz ähnlich der Ideologiekri-
tik (neo)marxistischer Kulturkritiker unter soziologischem Vorzeichen. 
Nietzsches analytische Grundlage ist hier der Determinismus, mit dem 
er noch in den subtilsten geistigen und künstlerischen Regungen die psy-
chologisch-biologische Kausalkette zurückverfolgt, wiewohl er in einem 
Perspektivenwechsel ebenso den Aspekt der Freiheit kennt: „Menschli-
ches, Allzumenschliches“ ist „Ein Buch für freie Geister“. (4)

Damit haben wir den Grundriss einer Position entworfen, in der wir 
nicht mehr so leicht das Opfer geistig-moralisch verbrämter Machtan-
sprüche werden können. Wir fragen – auch in Gesprächen, kulturellen 
Zusammenhängen und philosophischen Diskursen – nach den verdeck-
ten Machtansprüchen, den Verstellungen der Geltungssucht, werden 
unserer eigenen sublimierten Eitelkeiten gewahr. Nun erst können wir 
den Willen zur Macht, alle Machtspiele bewusst ausleben und auskos-
ten, sie reflektieren, zurücknehmen oder gar aufgeben. Wir können sie 
mit den Inhalten verbinden, welche uns evident erscheinen. (5) Nun erst 
sind wir Herr über die Spielregeln geworden. Wir haben die Selbster-
mächtigung auch über unseren Willen zur Macht erreicht – in einem 
freien Geist. 

Anmerkungen
1) 	 „Es ist von größter Wichtigkeit, daß Nietzsche die nihilistische Entwertung der 

bisherigen Werte nicht als Folge eines neuen gegensätzlichen Lebensgefühls 
ansieht, sondern als eine Konsequenz der Werte selber: der Nihilismus ist in 
ihnen angelegt, ist die verborgene Mitgift von Anfang an.“ Fink 1960, S. 152

2) 	 KSA III („Die fröhliche Wissenschaft“ Nr. 125) S. 480–82
3) 	 Nietzsche, nachdem er den Basler Universitätsbetrieb kennengelernt hatte, dräng-

te sich das lucide Bild auf: „… da laufen die verfeinerten Raubthiere und wir mit-
ten unter ihnen.“ Vgl. KSA I S. 378

4) 	 KSA II (Untertitel)
5) 	 Hier hat Nietzsche ein weites Feld für Untersuchungen eröffnet, das er selbst 

nicht im Einzelnen systematisch bearbeitet hat, da der „Wille zur Macht“ für ihn 
weitgehend ein Lehrsatz blieb, dessen Inhalte unbestimmt blieben oder nicht im 
Einzelnen ausdifferenziert wurden. Die Frage, ob es sich um einen zentralen 
Lehrsatz oder gar Nietzsches unvollendetes Hauptwerk handelt, ist ausführlich 
diskutiert worden; s. KSA 14 S. 383 ff.

68

Grundriss einer Philosophie des nihilistischen Zeitalters

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


 	 Die Arbeit einer Ausdifferenzierung von Nietzsches philosophischem Lehrsatz 
unternimmt beispielsweise in gesellschaftlich-politischer Hinsicht Stegmaier in 
seiner Studie „Orientierung im Nihilismus: Luhmann meets Nietzsche“ (2016). 
Ebenso ist die Problematik der Anerkennung als Form der Machtgewinnung zu 
verfolgen, deren Analyse sich Honneth (1992) u. Taylor (1993) widmen. Wich-
tig bei der Behandlung dieser Problemfelder, in die wir in unserer Studie nur 
partiell eindringen, ist der Zusammenhang mit dem Grundproblem des Nihi-
lismus, dessen durchdachte Fundierung unser Hauptthema bleiben soll: Wird 
diese „nihilistische Grundierung“ von Machtdebatten vergessen, drohen diese 
sich zu verselbstständigen und in dogmatischen Positionen zu verfestigen, in 
denen die Philosophie des Nihilismus zugunsten der Eigendynamik von Macht-
strukturen vergessen wird.

69

Lebensdienliche Fiktionen als Spielregeln

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


1.3. 		 Das nihilistische Zeitalter hat längst begonnen

Was ich erzähle, ist die Geschichte der nächsten zwei  
Jahrhunderte. Ich beschreibe, was kommt, was nicht mehr anders 

kommen kann: die Heraufkunft des Nihilismus … weil der  
Nihilismus die zu Ende gedachte Logik unserer  

großen Werte und Ideale ist, –
Nietzsche, KSA XIII S. 189 f.

§ 27		  Verführungen der „Post-Truth Era“

Vor der globale Ausmaße annehmenden Herrschaft des berechnen-
den Denkens ist der Nihilismus eine Rettung ohne sichere Zuflucht, 
ein lichtvoller Weg in die Nacht. Zugleich vermeidet das Reden vom 
Postfaktischen eine gehaltvolle Auseinandersetzung mit dem Nihilis-
mus.

Was der Aufklärung über unseren Nihilismus nach dieser Wende ins 
3. Jahrtausend der Menschheitsgeschichte entgegensteht, ist die globale 
Ausmaße annehmende Herrschaft des verdinglichenden, berechnenden 
und ökonomisierenden Denkens, das auf Positionen, ein „Etwas“ aus ist, 
dessen es im Ausrechnen habhaft zu werden wähnt. Solchen Wahn zu 
durchschauen, solch unerkannte Einbildung aufzudecken ist Ziel des auf-
geklärten wie aufklärenden Nihilismus.

Gerade in diesen Zeiten der „Nichtsvergessenheit“ ist die Bewusstma-
chung unseres grundlegenden Nihilismus so fällig und not-wendig wie 
nie zuvor. Es scheint, als werde er im Abstoß von dem Denken immer 
weiter hervorgetrieben, welches sich der Welt im Zählen, das der Nihi-
lismus ins Leere laufen lässt, zu bemächtigen sucht: „Wo aber Gefahr ist, 
wächst / Das Rettende auch.“ (1) In solch „dürftiger Zeit“ aber tun sich 
die Antinomien einer negativen Dialektik auf: Der Nihilismus ist eine 
Rettung ohne Sicherheiten, eine Zuflucht in vielleicht neue Gefährdun-
gen, ein lichtvoller Weg in die Nacht … 

Parallel zu dem sich verbreitenden Zahlenaberglauben mit seinem 
Angebot an Scheingewissheiten versucht das Reden von der „Post-Truth 
Era“ oder dem Postfaktischen den überall durchbrechenden Nihilismus 
einzugrenzen und gedanklich zu bewältigen, indem man ihn einer angeb-

70

Grundriss einer Philosophie des nihilistischen Zeitalters

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


lich neu angebrochenen Epoche zuschreibt. Dabei ist an Nietzsches Ana-
lyse zu erinnern, dass der Nihilismus eine lange Vorgeschichte hat. Wir 
sind immer schon Nihilisten gewesen. Doch die bereits idiomatisch 
gewordene Wendung vom „Post-Truth“ suggeriert in naiver Weise, dass 
es vordem eine Zeit der Wahrheit gegeben habe, die einer gerade ange-
brochenen Zeit deren Auflösung gewichen sei. Damit wird die überfäl-
lige Diskussion des Nihilismus wenn nicht gänzlich vermieden, so doch 
unzulässig vereinfacht, zumal diejenigen, welche die Phrase vom Post-Fak-
tischen verwenden, oft selbst nur Strategien ihres Machtwillens damit 
verfolgen.

Anmerkungen
1) 	 Hölderlin 1965 („Patmos“. V. 2 f.) Werke II. S. 173. –Vgl. „Brot und Wein“, V. 11–14, 

ebd. S. 98: „(…) Indessen dünket mir öfters / Besser zu schlafen, wie so ohne 
Genossen zu sein, / So zu harren, und was zu tun indes und zu sagen, / Weiß ich 
nicht, und wozu Dichter in dürftiger Zeit.“ 

71

Das nihilistische Zeitalter hat längst begonnen

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 28		 Zuflucht ohne Ort

Der Nihilismus bietet „Zuflucht“ in der Bewusstmachung allumfas-
sender Nichtigkeit und den befreienden, heilenden Bildern, die in ihr 
verschwinden. „Zuflucht“ wie andere Denkmotive des Buddhismus 
können – losgelöst aus ihren dogmatischen Verfestigungen – als fle-
xible, evidente Imaginationen für die nihilistische Nichtsgewinnung 
förderlich sein.

Zunächst mag es als Ungereimtheit erscheinen, den Gedanken der 
Zuflucht, die einen Aufenthaltsort suggeriert, mit dem ortlosen Nichts 
zu verbinden. Doch ist gerade mit dieser Ortlosigkeit des Nichts die 
Befreiung von aller Anhaftung auch an Leidvolles verbunden.

In dieser ursprünglichen Denkverbindung mit dem Nichts steht das 
Denkmotiv der Zuflucht im Zentrum des Buddhismus. Zuflucht sucht 
der Mensch in den „Drei Juwelen“ (Tripitaka): dem Buddha (einer geis-
tigen Möglichkeit in jedem einzelnen Menschen), dem Dharma (der Leh-
re des historischen Buddha bzw. Prinzen Siddhartha) und der Sangha 
(der buddhistischen Gemeinde). Es ist – wird der Buddhismus ursprüng-
lich, d. h. ohne falsche Metaphysik verstanden – eine Zuflucht, deren 
Hauptziel die „Nichtsgewinnung“ im Nirwana ist. Es bleibt ein Weg in 
eine gefährdete Zuflucht, die ihrer Widersprüchlichkeit immer wieder 
innewird und in das Nichts führt, das in Allem in dieser Welt erschlos-
sen werden kann. (1) 

Soll das Nichts zur wirksamen Zuflucht werden, verbinden wir es mit 
heilenden und befreienden Bildern und lassen diese in seiner abgründi-
gen Nichtigkeit verschwinden. Erst die Entwicklung der vollen Breite des 
Begriffes Nihilismus kann zu solcher Imaginationsleistung führen: „Das 
Nichts kann uns schmerzen und ersticken oder heilen und befreien.“ (2)

Falsche Metaphysik harter Diamanten im Buddhismus
In den verschiedenen buddhistischen Richtungen kann die Tendenz ver-
folgt werden, dass sich die „Drei Juwelen“ verdinglichen, d. h. zu einer in 
sich verfestigten Zuflucht werden, die den Bezug zum Nirwana-Gedan-
ken verloren hat. Diese Entwicklungen zu einer „schlechten“ buddhisti-
schen Metaphysik verstärken sich im späteren Buddhismus, insbeson-
dere im Tantrismus und tibetischen Vajrayana bzw. „Diamantweg“, der 

72

Grundriss einer Philosophie des nihilistischen Zeitalters

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


von geistlichen Führerpersönlichkeiten verschiedener, teilweise mitein-
ander konkurrierender Reinkarnationslinien vorgezeichnet wird. Wir 
können diese These von der Dogmatisierung des Buddhismus, die sich 
sicherlich auch hinsichtlich dessen späterer Erscheinungsformen nicht 
verallgemeinern lässt und nur Tendenzen bezeichnet, im Kontext dieser 
Studie freilich nicht ausführlich belegen. 

Der Buddha wird in solchen Tendenzen zu „schlechter“ Metaphysik 
zum angebeteten Gott, nicht selten zum Gegenstand eines Götzendiens-
tes; der Dharma zu einem absolut herrschenden Gesetzeskanon sich ver-
selbstständigender Pflichtübungen; die Sangha zur Herrschaft einer 
geschlossenen Gesellschaft, in der die Gurus – ganz im Widerspruch zur 
Rolle, die der ursprüngliche Buddha spielen wollte – als autoritäre Füh-
rerfiguren fungieren. Die „Drei Juwelen“ der Zuflucht werden dabei gegen-
über dem Gedanken der allumfassenden Nichtigkeit verselbstständigt 
und von ihm abgelöst. Dabei verlieren sie ihren bildlich-metaphorischen 
Charakter und nehmen – wiederum bildlich gesprochen – den Wert „har-
ter“ Diamanten an. Der Buddhismus tut in dieser Hinsicht gut daran, 
sich seiner Verwandtschaft mit dem westlichen Nihilismus zu vergewis-
sern. Buddha, Dharma und Sangha sind für den aufgeklärten Nihilismus 
evidente Imaginationen, die ihre Evidenz in jedem Einzelfall immer wie-
der unter Beweis stellen müssen und – gerade dem buddhistischen Gesetz 
vom Bedingten Entstehen gemäß – verschieden interpretierbar, verän-
derbar und vergänglich bleiben.

Anmerkungen
1) 	 „Das Nirgends-Wohnen stellt keine Weltflucht dar. Verneint wird nicht der Auf-

enthalt in dieser Welt. Der Erleuchtete schweift nicht in einer Wüste des ‚Nichts‘ 
umher. Er wohnt vielmehr ‚inmitten des Gedränges der befahrenen Straße‘ … 
Die Leere formuliert ein gewisses Nein. Der zen-buddhistische Weg endet aber 
nicht in diesem Nein. Er führt wieder ins Ja, nämlich in die bewohnte, vielge-
staltige Welt.“ Byung-Chul Han 2002, S. 93 f. Damit ist hier eine beispielhaft 
undogmatische, offene Interpretation des Zufluchtsgedankens in einem bud-
dhistischen Denkkontext selbst gefunden worden, wie wir sie als eine evidente 
Imagination von Zuflucht im nihilistischen Zeitalter der Wertschätzung emp-
fehlen.

2) 	 NF („Traktat über das Nichts“) S. 191

73

Das nihilistische Zeitalter hat längst begonnen

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 29		 Luftfülle der Heimatlosigkeit

Orte der Zuflucht erkundet der Nihilist als Nicht-Orte, an denen in 
allem Umhertreiben das Nichts erahnbar wird. In solcher Heimatlo-
sigkeit liegt seine Heimat.

Solche Heimatlosigkeit der Nicht-Orte hält im Sinne des Wortes Utopie 
den Gedanken an eine wirkliche Heimat wach. (1) Es sind Orte, an denen 
inmitten allen geschäftigen Treibens (dem Sansara des buddhistischen 
Rades) das Nichts, der Stillstand (in der Nabe dieses Rades) erahnbar 
wird: vielleicht an der belebten Straßenkreuzung, vielleicht dem Haupt-
bahnhof, vielleicht in dem Einkaufszentrum, bei einer Strandwanderung 
– trivialen Plätzen also, den profanen Kathedralen des Nihilismus. 

Unzählig viele solcher Orte und Wege gibt es, wenn in Allem das Nichts 
sich verbirgt, im Hohen wie im Niedrigen, d. h. Begriffen, die als Adia-
phora ihre unterscheidende Bedeutung verlieren. Auch die Beschäfti-
gung mit der Weltgeschichte mag den ewigen Kreislauf vor Augen füh-
ren, das „Eadem, sed aliter“. (2) In eindrucksvoller Weise aber drückt das 
Nichts sich aus in der Kunst, ihrer Zwecklosigkeit ohne Zweck (Kant), 
ihrer Unbestimmtheit, solcher Mimesis des Nichts. Denn die Kunst ist 
das Weltauge (Schopenhauer), das die Dinge aus ihren Festlegungen in 
ihre Unbestimmtheit und Nichtigkeit zurückführt. In all solchen Zuflucht-
möglichkeiten findet – auf dem ihm eigenen, individuellen Wege – der 
Nihilist seine in Einsamkeiten zerstreute Sangha, in der aufgeklärten Phi-
losophie des Nihilismus seinen Dharma und in der individuellen Erfah-
rung des Nichts seine Buddhanatur; zumindest wäre dies eine Möglich-
keit, Kategorien des buddhistischen Denkens im Sinne evidenter 
Imaginationen anzuverwandeln, insofern Philosophie am Gedanken des 
Nirwana als des Nichts festhält und nicht westliche Diskreditierungsver-
suche des Nichts übernimmt.

Ähnlich der „Hauslosigkeit“ des Buddhismus ist unsere Philosophie 
des aufgeklärten Nihilismus die der Heimat in der Heimatlosigkeit, der 
Möglichkeiten, in ihr „die freie Luft und mächtige Lichtfülle“ uns zuei-
gen zu machen. (3)

Anmerkungen
1) 	 Die Paradoxie von Heimatlosigkeit als Heimat im Buddhismus fasst Byung-Chul 

Han (2002, S. 95) überzeugend zusammen:

74

Grundriss einer Philosophie des nihilistischen Zeitalters

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


 	 „Diese Leere macht das Wohnen zum Wandern. Das Nirgends-Wohnen verneint 
also nicht einfach das Haus und das Wohnen. Es eröffnet vielmehr eine ursprüng-
liche Dimension des Wohnens. Es läßt wohnen, ohne bei sich zu Hause zu sein, 
ohne sich in sich einzuhausen, ohne an sich und seinem Besitz festzuhalten. Es 
öffnet das Haus, stimmt es freundlich. Das Haus verliert dadurch das Haushäl-
terische, die Enge des Interieurs und der Innerlichkeit. Es ent-innerlicht sich zu 
einem Gasthaus.“ 

2) 	 Vgl. SchW („Die Welt als Wille und Vorstellung“, Bd. II, Drittes Buch, Kap. 38: 
“Über Geschichte“) S. 517. Auch das folgende Denkmotiv der Kunst bzw. des 
rein kontemplativen ästhetischen Subjekts als des „Weltauges“ findet sich bei 
Schopenhauer (SchW I, S. 267). Zu Kants „Zweckmäßigkeit … ohne Vorstellung 
eines Zwecks“ in KU § 17, S. 319

3) 	 Wir greifen hier wie im Titel des Paragraphen Nietzsches Aphorismus auf (KSA 
XII, S. 163): „Wir Heimatlosen – ja! Aber wir wollen die Vortheile unserer Lage 
ausnützen und, geschweige an ihr zu Grunde zu gehn, uns die freie Luft und 
mächtige Lichtfülle zu Gute kommen lassen.“ (Herv. im Text)

75

Das nihilistische Zeitalter hat längst begonnen

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 30		 Negative Dialektik im Stillstand

Philosophie, die einmal überholt schien, erhält sich am Leben, weil 
die Verwirklichung ihrer Versprechungen sich in nichts aufgelöst hat. 
(1) In immer neuen Variationen umkreist sie den Punkt, auf den ihre 
„Sache“ zu bringen sie sich scheut und der nichts herzugeben vermag 
als: das Nichts.

Theodor W. Adornos „Negative Dialektik“, deren Anfänge in eine „Logik 
des Zerfalls“ zurückreichen (2), zeigt bis in die Satzstrukturen hinein das 
beständige Versprechen von Positionen, die im nächsten Satz sogleich ein-
geschränkt oder negiert werden, wobei solche Negation in neue Positio-
nen mündet, von denen man ahnt, dass sie sich nach demselben Muster 
bald auflösen werden. Was bleibt ist ein oszillierender Schwebezustand, 
in dem die Kaskaden des dialektischen Denkens ihre sprachliche Brillanz 
entfalten, funkeln und schäumen, aufsteigen und niederfallen wie der 
Wasserkreislauf eines Brunnens, durch dessen geschäftiges Umhertreiben 
des Wassers das Nichts in Aktion vorgeführt wird. (3) Benjamins Denk-
figuren einer „Dialektik im Stillstand“ deuten in dieselbe Richtung. (4)

In solch beständiger Selbstnegation des positionierenden Denkens 
hat die „Negative Dialektik“ ihre reinigende und aufklärende Wirkung, 
indem sie die scheinbaren Gewissheiten eines positivistischen, sich 
selbst verdinglichenden Denkens entmystifiziert. Sie lässt sich als der 
Versuch lesen, den Missbrauch von Dialektik durch ein die Negation 
ernst nehmendes Denken zu vermeiden, als Entlarvung all der Hüt-
chenspieler, die immer wieder „etwas“ da hervorzaubern möchten, wo 
es doch niemand erwartet hatte, etwa durch eine Positionierung, die 
sich aus einer Negation der Negation ergäbe. Doch scheut sich Theo-
dor W. Adorno – wie sein scheinbarer Widersacher Heidegger, neben 
den ihn die Tischordnung eines Symposions über den Nihilismus set-
zen sollte (5) – vor dem Eingeständnis, dass es dieses Thema ist, von 
dem seine dialektische Philosophie „handelt“. Aus einer verständlichen 
Ablehnung gegenüber „Ismen“ und verfestigten Positionen heraus wird 
dieses Wort und damit das, was es bedeutet, vermieden. Wie bei Hei-
degger begegnen wir auch hier der heute allseits symptomatischen Ver-
meidungsstrategie gegenüber dem Nihilismus, einer „Nichts-Verges-
senheit“. Wäre die „Negative Dialektik“ hier zu einem klaren Wort über 

76

Grundriss einer Philosophie des nihilistischen Zeitalters

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


ihr Thema gekommen, hätte sie manche Vagheiten vermieden und Irri-
tationen verloren, die sie hervorgerufen hat. Es ist eine Selbstentlar-
vung, wenn W. Adorno da, wo er als ein Stichwort unter anderen Nihi-
lismus abhandeln möchte, diesem in ungewohnt ehrenvoller Diktion 
Respekt zollt und mit einer Apologie dieses Begriffes schließt (6). Hät-
te die „Negative Dialektik“ durchweg im Nihilismus ihr Thema erkannt, 
wären manche ihrer Geschraubtheiten vermieden worden, weil dann 
die „Sache“ klarer hervorgetreten wäre, um die es einer „Negativen Dia-
lektik“ gehen muss.

Negation als Grundierung
Die Metapher vom „Schwebezustand“ meint kein völlig ausgewogenes 
Verhältnis von Position und Negation, sondern diese bleibt das domi-
nierende Element der „Negativen Dialektik“, ihre „Grundierung“: „Den-
ken ist, an sich schon, vor allem besonderen Inhalt Negieren, Resistenz 
gegen das ihm Aufgedrängte …“ (7)

Die verlöschende Flamme des Denkens
Ein Festhalten der Negation im Denken – freilich ohne Rekurs auf eine 
zur Methode entwickelte Dialektik – findet sich bereits bei dem indi-
schen Philosophen Nagarjuna (2. Jh. n. Chr.). Jaspers fasst zusammen:

„Die Forderung ist, nirgends eine Position festzuhalten, vielmehr 
von allen sich zu lösen, sich nicht auf irgendein dharma, nicht auf 
Töne und Tastbares, auf Gedachtes und Vorgestelltes zu stützen, in 
allen Begründungen die Begründung zu zersetzen (…), daher kein 
alternatives Denken zur Entscheidung zwischen Entgegengesetztem 
zuzulassen, vielmehr alle Unterscheidungen wieder aufzuheben. (…) 
Daher wird das Denken zu einem ständigen Sichüberschlagen. In 
jeder Aussage als solcher liegt schon das Widersinnige. Das Sagen 
wird begriffen als notwendig sich selber aufhebend. Dieses Sichauf-
heben ist die Möglichkeit des Erweckens der Wahrheit. – Die eigent-
liche Wahrheit kann nur dadurch offenbar werden, dass sie als aus-
gesagte sich verneint. Daher führt der Weg durch eine Wahrheit, die 
als gedachte keine ist, zur Wahrheit, die als nicht mehr gedachte sich 
zeigt. Diese eigentliche Wahrheit lebt als Denken von dem Verbren-
nungsprozeß der vorläufigen Wahrheit.“

77

Das nihilistische Zeitalter hat längst begonnen

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Indem das Denken sich so schließlich selbst aufhebt und die Negati-
on vollendet, ist bei Nagarjuna bereits eine Alternative zu Hegels Logik 
entwickelt, die solche Selbstaufhebung des Geistes im „absoluten“ Geist 
nicht betreibt. Jaspers formuliert den Unterschied:

„Sie (die Erfüllung bei Hegel) wird gedacht und vollzogen als die Wirk-
lichkeit, in der die Negation der Negation das Positive hervortreibt; man 
erwartet im verneinenden Denken und Tun die gleichsam automatische 
Geburt des Neuen durch diesen Prozeß selber. – Keine dieser Weisen ist 
wesentlich in der Dialektik der Buddhisten. Hier wird die Dialektik zum 
Mittel des Aufhebens des Denkens in das Undenkbare, das, am Maße des 
Denkbaren, weder Sein noch Nichts, ebensosehr beides, aber auch nicht 
einmal in solchen Aussagen faßbar, ist.“ (8) 

Anmerkungen
1) 	 Vgl. den Beginn der Einleitung zur ND
2) 	 Ebd. Notiz S. 407. Vgl. S. 146
3) 	 Cioran (1993, S. 112) bezeichnet treffend die Langeweile als das „Nichts in Akti-

on.“
4) 	 Tiedemann 1983. S. 9–41
5) 	 Zu Parallelen zwischen Adorno und Heidegger s. Safranski 2001, S. 457 (u. ff.): 

„Adorno und Heidegger stellen der Moderne eine ähnliche Krankheitsdiagno-
se aus.“ Hierzu Mörchen ( „Adorno und Heidegger. Untersuchung einer philo-
sophischen Kommunikationsverweigerung“) 1981

6) 	 ND S. 370–372
7) 	 Ebd. S. 28
8) 	 NA S. 943 u. 953

78

Grundriss einer Philosophie des nihilistischen Zeitalters

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 31		  Überwindung der Nichtsvergessenheit 

Philosophie heute muss sich verstehen als Bemühung um Rückgewin-
nung eines Begriffes vom Nichts.

Wenn Heidegger vom „Sein“ redet, spricht er „eigentlich“ vom Nichts. 
Seine Vorlesung: „Was ist Metaphysik?“ bietet hierzu – neben vielen ande-
ren seiner Schriften – eine Fülle von Beispielen, denn es ist „(d)as Nichts, 
das die Vorlesung als ihr einziges Thema bedacht hat.“ (1) Heideggers 
Denkbemühungen, die um den Begriff des Seins kreisen, stoßen immer 
wieder auf den des Nichts: „Wie ist es mit dem Sein? Mit dem Sein ist es 
nichts.“ (2)

Es fragt sich, weshalb es der Begriff des Seins ist, den Heidegger gegen 
seine eigenen Argumentationsgänge in den Mittelpunkt rücken möch-
te. Schreckt er vor dem Vorwurf des Nihilismus zurück, wie er schon 
während seiner Verstrickung in den Nationalsozialismus gegen ihn laut 
wurde? (3) Ist der Begriff des Seins der apartere Begriff, der sich – noch 
dazu durchgestrichen oder in anderer Schreibung zum „Seyn“ mystifi-
ziert – besser zur Beachtung in den Kämpfen um Anerkennung eignet? 
Ist es die „Tyrannei des Griechentums“, die – verständlich in Heideggers 
Verwurzelung in griechischer Philosophie – durchschlägt und zur Abwer-
tung des Begriffes vom Nichts führt? In der Stellung der Fragen formu-
liert sich die Antwort, dass Heideggers Philosophie ein abschließendes 
großes Beispiel für die Diskreditierung des Nichts in der westlichen, 
abendländischen Philosophie geworden ist im Abstoß von der ausge-
blendeten östlichen.

Wie ein spätes Eingeständnis klingt das letzte Gespräch, zu dem Hei-
degger den Freiburger Theologieprofessor Bernhard Welte im Jahre 1976 
bat: „,Es schwebte‘, so berichtet Welte, ‚auch der eckhartische Gedanke 
im Raum, daß Gott dem Nichts gleich sei.‘“ (4) 

Es ist konsequent, wenn Lütkehaus die Heideggersche „Seinsverges-
senheit“ in eine „Nichtsvergessenheit“ zurückgeprägt hat. (5) Wie das 
Beispiel Heidegger zeigt, müssen wir uns dem Nichts, gerade weil es 
nichts „ist“, „stellen“, es aushalten und durchhalten, es in unser Denken 
einlassen. Philosophie heute muss sich verstehen als bewusster Weg der 
Rückgewinnung des Nichts.

79

Das nihilistische Zeitalter hat längst begonnen

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Anmerkungen
1) 	 Heidegger 1969. S. 22
2) 	 Heidegger 1977. S. 259
	 Belege und zugespitzte Argumente zu Heideggers Seinsbegriff als einem sprach-

lichen „(Selbst-)Betrug“ bei Hübner („Die Nacht des Seins. Vierzig Jahre Den-
ken, um nur noch schwarz zu sehen.“) 2007. Hübner geht es um den „Nachweis 
des Heideggerschen Irrtums, des metaphysischen Sprungs in die ‚Wahrheit des 
Seins‘ als in Wahrheit eines Sprunges ins Nichts (…)“ 

	 Hierzu Safranski (2001, S. 338), der ausführt, wie Heidegger sich gegen den Nihil-
lismus-Vorwurf der Nazi-Ideologen verteidigen wollte. Noch im Nachwort zur 
Vorlesung „Was ist Metaphysik?“ (1969, S. 45) meint Heidegger sich gegen den 
Vorwurf des Nihilismus verteidigen zu müssen.

4) 	 Zit. nach Safranski 2001, S. 476 f.
5) 	 „So elementar das Nichts für das menschliche Selbstverständnis ist, so wenig 

wollen die Menschen in der Regel davon wissen – aus naheliegenden Gründen, 
die Schopenhauer erhellt hat: Was lebt und leben will, scheut seinen Antipoden, 
seinen Gegenbegriff und seine Gegenmöglichkeit. Viel lieber vergißt es das Nichts 
– obwohl dieses ihm als solches eigentlich nichts anhaben kann. Und das gilt 
auch für die Philosophie, soweit sie noch im Denken des fraglos sich selber wol-
lenden Lebens ist: Weit mehr als von ‚Seinsvergessenheit‘, wie es Heideggers 
seinshöriges Denken unterstellt, ist sie von Nichtsvergessenheit bestimmt. Wegen 
der Fixierung auf die ‚Seinsvergessenheit‘ wurde die Nichtsvergessenheit ihrer-
seits stets vergessen: eine vergessene Nichtsvergessenheit.“ Lütkehaus 1999. S. 599

80

Grundriss einer Philosophie des nihilistischen Zeitalters

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 32		  Nach der nihilistischen Katharsis

Das Denken zielt nicht mehr auf die Lösung der großen philosophi-
schen Probleme bzw. letztgültige Positionen ab. Vielmehr versucht es, 
das Fehlen solcher Lösungen zu kompensieren. Dabei entwickelt der 
aufgeklärte Nihilismus wie der frühe Buddhismus pragmatische For-
men individueller Selbsterlösung im Diesseits, „Aphorismen zur 
Lebensweisheit“. Denn nach der nihilistischen Katharsis bedrängt uns 
die Sorge um das, was die Fiktion unserer „Seele“ genannt werden 
könnte.

Der Begriff des aufgeklärten Nihilismus impliziert, dass seine Ziele 
bescheiden sind. Eine Philosophie, die der Logik folgt, sich dem Nichts 
endlich zu öffnen, wird nicht den großen Wurf der Weltinterpretation 
oder Weltveränderung versuchen, denn die aufgeblähten Illusionen und 
falschen Versprechungen sind zerplatzt. Eine neue Bescheidenheit und 
unspektakuläre Ehrlichkeit macht sich breit. Was erreicht werden kann, 
ist nicht viel, aber immerhin erreichbar. Der Gewinn dieses Verlustes ist 
ein Zug zur pragmatischen Überlebensstrategie, wie sie in Schopenhau-
ers „Aphorismen zur Lebensweisheit“ vorgezeichnet ist. (1) Die großen 
Fragen sind nicht lösbar, die falschen Erwartungen des metaphysischen 
Denkens sind ent-täuscht worden. Dafür sind im Kleinen Kompensati-
onsstrategien möglich. (2) Sie sind sogar chancenreicher, da wir unsere 
Erwartungen und Energien nicht mehr in die falsche Richtung lenken. 
Statt uns mit jenseitsgerichteten Fragen zu beschäftigen, haben wir die 
Erde wiedergewonnen, auch wenn wir Nietzsches Pathos des Übermen-
schen nicht teilen und keine neuen „Werte“ des „Willens zur Macht“ 
hochhalten können, da auch den „umgewerteten Werten“ gegenüber wir 
uns der Spielregel der nihilistischen Logik, dem radikalen Skeptizismus 
verpflichtet fühlen. Wir wissen, dass wir über diese Erde hinaus streben, 
uns aber bescheiden müssen. Wenn wir ohne Diesseits- wie Jenseitsgläu-
bigkeit auf ihr weiterleben wollen, suchen wir Zuflucht in Gedanken-
splittern zur Lebensweisheit. Dann können uns versprengte „Feuerfun-
ken“ helfen in der Nacht, die uns umgibt. (3) Dann können wir nach der 
nihilistischen Katharsis, die alle Sicherheiten hinwegfegte, uns der drän-
genden Sorge um das widmen, was – vielleicht nur noch als vernünftige 

81

Das nihilistische Zeitalter hat längst begonnen

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Einbildung und fernherkommender Nachhall eines sokratischen Gedan-
kens – unsere Seele genannt werden könnte. 

Unsere selbst errungene, individuelle geistige Entwicklung konzent-
riert sich auf die Befreiung von unserem „Durst“ nach „Etwas“, auf die 
Loslösung von unserem Streben und Leiden. In der geistigen Gewinnung 
des „Nichts“ lassen wir das los, was an unstillbarem Verlangen auf uns 
lastet. Eine bescheidene Selbsterlösung erscheint nun als realisierbare 
Möglichkeit im Nirwana, das als Vorgeschmack schon hier und jetzt 
überall „da ist“. 

Anmerkungen
1)	 SchW Bd. IV. Noch ohne nihilistische Grundierung ist ein solches Denken ein-

drucksvoll vorbereitet in Graciáns „Handorakel und Kunst der Weltklugheit“ 
(1647), übersetzt von Schopenhauer 1862

2) 	 Unter diesem Aspekt ist Marquards Kompensationstheorie ein wertvoller Bei-
trag zur Bewältigung, nicht Überwindung des Nihilismus: „Abschied vom Prin-
zipiellen“ (1981); „Philosophie des Stattdessen“ (2000), bes. S. 30–49 („Einige 
Aspekte der Kompensationstheorie“); S. 41: „Wer mehr will als Kompensatio-
nen, schürt im Endlichkeitsfelde der Menschen die Absolutheitsillusion, also 
den Größenwahn.“ Dabei ergibt sich für die philosophische Anthropologie das 
Menschenbild des „Homo compensator“; ebd. S. 11 ff.

3) 	 Zum Denkmotiv solcher „Feuerfunken“, dem Titel des letzten Bandes der nihi-
listischen Romantrilogie „Bunte Schleier des Nichts“, siehe insbesondere einen 
der in den Roman eingeflochtenen Aphorismen (FF S. 170):

 	 „Feuerfunken sind Lichtgedanken, Vorstellungen, dass Göttliches in uns wach wird, 
die Gewissheit, dass wir Antwort erhalten auf das von uns Geschaffene, wir uns 
verbinden – über einen Regenbogen steigend – mit dem, was uns begegnet und zu 
uns gehört. In dieser Vorstellung, dass sie Göttliches sei, gewinnt unsere Einbildung 
ihre Evidenz, bildet sie sich mit Leuchtkraft in uns hinein.“

82

Grundriss einer Philosophie des nihilistischen Zeitalters

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 33		  Pseudo-Überwindungen des Nihilismus

Nietzsche ist nicht der radikale Nihilist geworden, der er sein wollte, 
hat sich in seiner „Überwindung“ des Nihilismus in einer neuen Ersatz-
religion des „Willens zur Macht“ verfangen, die noch zu überwinden 
ist.

Wenn Nietzsche selbst zu unserem Gastmahl geladen wäre, müssten deut-
liche Worte an ihn gerichtet werden, auch wenn er wütend die Tafel ver-
ließe: Er ist nicht zu dem radikalen Nihilisten geworden, der er sein woll-
te (1), hat sich in seiner Überwindung des Nihilismus in einem neue 
Werte setzenden Denken verfangen, das der radikale Nihilismus – folgt 
er seiner eigenen Logik – überwinden muss.

Wie andere Gäste ist Nietzsche ein schwieriger Gast, dessen Schwie-
rigkeiten uns eigene Gefährdungen vor Augen führen, die unser Sympo-
sion vermeiden sollte: Kaum ist der Begriff des Nihilismus gefallen, da 
wird schon seine Überwindung verkündet. Für solche Pseudo-Überwin-
dungen gilt – und Nietzsches Auslieferung an die Vereinnahmung durch 
Ideologien ist hierfür nur ein Beispiel:

„Überwindungen, auch die des Nihilismus samt der Nietzscheschen, 
die es anders meinte und doch dem Faschismus Parolen lieferte, sind 
allemal schlimmer als das Überwundene. Das mittelalterliche nihil 
privativum, das den Begriff des Nichts als Negation von Etwas anstatt 
eines autosemantischen erkannte, hat vor den beflissenen Überwin-
dungen ebensoviel voraus wie die imago des Nirwana, des Nichts als 
eines Etwas … Der Gedanke hat seine Ehre daran, zu verteidigen, 
was Nihilismus gescholten wird.“ (2)

Wir haben uns damit abzufinden: Der Nihilismus könnte unüberwind-
bar sein, die Null, die all unsere Multiplikationen zu Nichts werden lässt, 
wenn einmal dieser Faktor in unseren Rechnungen aufgetaucht ist. Ihr 
Ergebnis ist eine einfache, wenn auch unbequeme negative „Wahrheit“: 
Wir müssen den Nihilismus aushalten, ihm standhalten und ihn durch-
stehen. Dabei sollten wir seine volle Bandbreite entwickeln, aufrechter-
halten und auch seine Möglichkeiten auskosten. Wir dürfen in einem 

83

Das nihilistische Zeitalter hat längst begonnen

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Symposion über den Nihilismus nicht das Thema verfehlen: Es ist der 
Nihilismus, nicht seine Überwindung.

Anmerkungen
1) 	 Nietzsche verstand sich „als der erste vollkommene Nihilist Europas, der aber 

den Nihilismus selbst schon in sich zu Ende gelebt hat, – der ihn hinter sich, 
unter sich außer sich hat …“ (KSA XIII S. 190)

2) 	 ND S. 371 f.

84

Grundriss einer Philosophie des nihilistischen Zeitalters

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 34		 Aufgeklärte Erleuchtung, erleuchtete Aufklärung

Aufklärung könnte sich aus ihrer Selbstverstrickung befreien, indem 
sie ihren Eurozentrismus überwindet und in der Begegnung mit der 
„Erleuchtung“ der östlichen Aufklärung den Begriff des Nichts zurück-
gewinnt. An diesem muss wiederum der Buddhismus festhalten. Bud-
dhismus und Nihilismus bedürfen einander, um sich selbst gerecht 
zu werden.

Unsere eurozentrische Vorstellung, die Aufklärung sei eine spezifisch 
europäische Erscheinung des 18. Jahrhunderts, ist einseitig und in dieser 
Einseitigkeit falsch. Bis ins Wort hinein meint Erleuchtung im  
Buddhismus dasselbe Bemühen, auch wenn es zu anderen Schwerpunkt-
bildungen und Zielsetzungen führt, insbesondere der Gewinnung des 
Nichts, des „Nirwana“ anstelle des Seins, das im Logozentrismus der 
europäischen Aufklärung eine einseitige Aufwertung erfahren hat.

Um Aufklärung aus ihrer Selbstverstrickung und Selbstzerstörung zu 
befreien, gilt es ihren vollen Gehalt auch dadurch herzustellen, dass west-
liche und östliche Aufklärung zusammen denken und sich zusammen 
finden, ohne dass dies in einem bloßen „Vergleich“ oder rechnerischen 
„Kompromiss“ enden sollte. (1) Dabei muss der Buddhismus seines nihi-
listischen Kerns – im wesentlichen Sinne – eingedenk bleiben, um der 
Gefahr zu entgehen, dass sich seine Techniken oder Organisationsstruk-
turen verselbstständigen oder er gar instrumentalisiert wird, wie dies in 
militaristischen Zusammenhängen schon geschehen ist. Buddhismus 
und Nihilismus bedürfen einander, um ihrem Kernthema gerecht zu wer-
den.

Anmerkungen
1) 	 In Carl Friedrich von Weizsäckers Sicht ist „jeder Versuch, Europäern heute Bud-

dhismus verständlich zu machen, zugleich ein Stück Arbeit an unserer unvoll-
endeten Selbsterkenntnis“. 1977, S. 529; zu dieser These Zotz 2000, S. 27–31. Jas-
pers versucht Nagarjunas Buddhismus in der abendländischen Philosophie zu 
positionieren (NA S. 944):

	 „Die Tiefe trotz des Trüben in den indischen Texten könnte in der heute mög-
lichen Helle, die als bloße Helle eine nichtige Spielerei bleibt, Anstoß zur Selbst-
besinnung werden.“

85

Das nihilistische Zeitalter hat längst begonnen

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 35		  Die kosmologische Probe 

Selbst die Vernunft und die höchsten Errungenschaften des Geistes 
verfallen der Nichtigkeit, wiewohl die Wertschätzung solcher kultu-
reller Leistungen nach der kosmologischen Probe in neuem Licht 
erscheint.

Selbst unsere stolze Vernunft verfällt der Nichtigkeit. Zudem brauchen 
wir nur umherzusehen, wozu die Menschen sie auf ihren Irrwegen miss-
braucht haben. (1) Auch Bildung, Kultur und die höchsten Errungen-
schaften des Geistes werden dem Nihilisten nicht zum Fetisch, sind letzt-
lich ein Nichts. Auch hier hilft die kosmologische Probe sub specie 
aeternitatis: Wir brauchen nur eine Milliarde Jahre zurück oder voraus 
zu imaginieren, einen lächerlich kleinen Zeitraum im vermuteten Gan-
zen der Weltzeit: “… dann kann man sehr wohl wetten, daß der Mensch 
verschwindet wie am Meeresufer ein Gesicht im Sand.“ (2)

Doch führt die kosmologische Probe, wenn sie im Sinne eines aufge-
klärten Nihilismus ziel- und sinnführend eingesetzt wird, nicht in die 
Haltung hinein, die landläufig eben als „nihilistisch“ gescholten wird: 
Weltverneinung, Gleichgültigkeit oder Zynismus. Im Sinne des aktiven 
Nihilismus führt die kosmologische Probe eher zur Hochschätzung des-
sen, was trotz aller Fragilität und Nichtigkeit aller menschlichen Werke 
doch zur ihren – wenn auch letztlich ephemeren – Glanzleistungen gehört: 
Wir bringen dann in der uns umgebenden „Weltnacht“ unsere neu begrün-
dete Wertschätzung solchen „Feuerfunken“ entgegen. (3)

Anmerkungen
1)	 Goethes Mephisto formuliert über die Vernunft des Menschen in unübertroffe-

ner Prägnanz: „Er nennt’s Vernunft und braucht’s allein / Nur tierischer als jedes 
Tier zu sein.“ Andererseits sind auch in Mephistos Munde „Vernunft und Wis-
senschaft / Des Menschen allerhöchste Kraft“. „Faust I“ (V. 285 f., 1851 f.) Mün-
chen 1986.

2)	 Vgl. Foucault 1971, S. 462
3)	 In diesem Sinne sind die Titel der nihilistischen Romantrilogie „Bunte Schleier 

des Nichts“ gemeint: „Nachtfahrt“ (Bd. 1/ Sigle NF) und „Feuerfunken“ (Bd. 3/
Sigle FF).

86

Grundriss einer Philosophie des nihilistischen Zeitalters

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 36		 Symposion des Schweigens

Wie Sprache und Denken umfasst der Nihilismus das Schweigen und 
Nicht-Denken.

Auch dieses Gastmahl scheint zu Ende gegangen zu sein. Ein Symposi-
on, wie die Gebildeten sagen. Die Tafel wird aufgehoben. Die Dunkel-
männer sinnieren noch im Hinausgehen mit wichtigtuerischer Miene. 
Die Hütchenspieler schmunzeln, weil sie gewonnen haben. Die Markt-
schreier tragen ihre Ergebnisse des Symposions zur Überwindung des 
Nihilismus nach draußen. Und die Vormünder haben Recht behalten.

Wir aber lassen uns nicht beirren und hegen das Denken ein. Wir fol-
gen im Hinausgehen unseren heilsamen Imaginationen. Wie Rieux, der 
die Pest bekämpft, die er nicht besiegen kann. (1) Oder Sisyphos, der den 
Stein wieder hochzurollen beginnt. Wie sie machen wir uns an die Arbeit. 
Schweigend. 

Schweigen – das Haus des Nichts
Wenn die „Sprache (…) das Haus des Seins“ ist (2), wohnt das Nichts im 
Schweigen. Es gibt viele Belege aus den verschiedensten lebensprakti-
schen und kulturellen Bereichen dafür, dass es ein beredtes Schweigen 
gibt, dessen Sprache für die nihilistische Philosophie von besonderer 
Bedeutung ist. Auch hier wird das Nichts zu einem Etwas, gewinnt eine 
Aussage.

Es muss im Sinne eines aufgeklärten Nihilismus aber daran festgehal-
ten werden, dass ein solch „beredtes Schweigen“ eine Metapher ist, wenn 
die Erfahrung des Nichts nicht mystifiziert und als Eintritt in eine Welt 
des „Dings an sich“ missverstanden werden soll. Die Erfahrung des Nichts 
setzt besondere Imaginationen in uns selbst in Gang, welche wir ohne 
jenen Ruhepunkt nicht hätten entwickeln können.

Mit dieser grundsätzlichen Überlegung sollten wir all die Belege und 
Beispiele – auch aus dem Bereich der im weitesten Sinne ästhetischen 
Erfahrungen – sichten, wie sie Corbin und Kagge zusammengetragen 
haben. (3) In dieser Sichtung wird deutlich, wie die Erfahrung des Nichts 
der ambivalenten Struktur des Nihilismus entspricht und Angst vor der 
Leere wie auch Bereicherung bedeuten kann. (4) Dabei spricht entgegen 
unserer kulturellen Fixierung auf Visuelles die Stille gerade unseren akus-

87

Das nihilistische Zeitalter hat längst begonnen

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


tischen Sinn an und vermag Klangimaginationen in uns zu erwecken. 
Ohne all die gewöhnlichen Ablenkungen ermöglicht uns die Stille die 
Konzentration auf eine Imagination, die in diesem partiellen, akustischen 
Nichts eine besondere Bedeutung gewinnt.

Nihilismus ohne Demutsstarre
Der Nihilismus kennt nicht das Anbeten, die Demutsstarre. Denn das 
Nichts ist allseitig offen. Ins Leere griffe, wer in ihm einen Götzen berüh-
ren wollte.

Anmerkungen
1) 	 Vgl. den Protagonisten in Albert Camus (1958): „Die Pest“ 
2) 	 Heidegger (im „Brief über den ‚Humanismus“, Werke IX, S. 313) bringt auch 

hier ein Beispiel seiner Nichtsvergessenheit.
3) 	 Corbin 2018, Kagge 2017
4) 	 Unsere Sentenz in NF S. 191 fasst diesen Doppelaspekt zusammen: „Das Nichts 

kann uns schmerzen und ersticken oder heilen und befreien.“ 

88

Grundriss einer Philosophie des nihilistischen Zeitalters

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 37		  Umnächtigung des Denkens

Die radikale nihilistische Skepsis kann selbst vor dem Denken nicht 
haltmachen: Es muss seine eigene Aufhebung im Denken bewirken – 
seine „Umnächtigung“ anerkennen.

Dem aufgeklärten Nihilismus ist der Logos nicht alles. Er ist nur ein 
Sprach- und Denkspiel unter anderen. Die Menschen, diese „klugen Tie-
re“, erfanden ihn für einen flüchtigen Zeitraum der Weltgeschichte. (1) 
In ihm mag er eine besondere Evidenz haben, wie sie sich in Hegels Meta-
pher von den göttlichen Fußstapfen ausdrückt. (2) Die „Wahrheit“ sol-
cher Einbildungen zergeht dem Nihilismus in der großen Leere. Damit 
wird auch deutlich, dass es Bereiche gibt, die dem Logos nicht zugäng-
lich sind und ihn „umnächtigen“. Er selbst ist negierbar, wie er selbst 
negierend mit sich und Anderem verfährt. Das in den Nihilismus mün-
dende philosophische Denken betreibt in solch negativer Dialektik sei-
ne Selbstaufhebung. Wir sind von der großen Nacht des Nichts umge-
ben und müssen diesen Gedanken der Selbstaufhebung des Denkens im 
Denken in eine Philosophie des Nihilismus einbeziehen. (3)

Der Verlegenheitspunkt: das „Ding an sich“
Diesen Verlegenheitspunkt des Denkens hat Kant in der Rede vom Ding 
an sich zu markieren versucht und sich dabei in notwendig widersprüch-
licher Weise der Sprache bedienen müssen, obwohl diese im „Ding an sich“ 
über das in Sprache Sagbare hinausweist. Das „Ding an sich“ ist – meta-
phorisch bzw. deiktisch gesprochen – die Nacht, die unser Denken umgibt. 
Sie gewinnt nicht an Helligkeit, nur weil wir auf sie mit den Worten unse-
res Logos hinweisen müssen. Als „Punkt“ der Verlegenheit „ist“ das „Ding 
an sich“ das Nichts bzw. nichts Dinghaftes in Raum und Zeit: „ein Unding“.

Anmerkungen
1)	 Vgl. Nietzsches einleitende Fabel in „Über Wahrheit und Lüge im außermorali-

schen Sinne“, KSA I S. 875 f.
2)	 Vgl. Hegel (1812) 1969 (Wissenschaft der Logik 1. Werke V) S. 44
3)	 SchW II S. 215: „Welche Fackel wir auch anzünden und welchen Raum sie auch 

erleuchten mag; stets wird unser Horizont von tiefer Nacht umgränzt bleiben. Denn 
die letzte Lösung des Räthsels der Welt müßte nothwendig bloß von den Dingen 
an sich, nicht mehr von den Erscheinungen reden.“ Schopenhauers tiefgründiger 
Skeptizismus ist eine Vorform des von Nietzsche begründeten Nihilismus.

89

Das nihilistische Zeitalter hat längst begonnen

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 38		 Auf großer Nachtfahrt

„Nachtfahrt“ oder „Umnachtung“ unserer Existenz ist als Entwurf 
eines überzeugenden Bildes für unsere im Nihilismus befindliche Exis-
tenz gedacht. Was uns bleibt, ist das Hüten und Ausdehnen unsteter 
Lichtkreise in dieser Weltnacht.

Das Gastmahl ist zu später Stunde zu Ende gegangen, die Gläser sind 
ausgetrunken, die letzten Worte verhallt. Wir sind für heute auseinan-
der gegangen, haben uns vorübergehend ein wenig geholfen. Aber wir 
wissen auch: Kein Mensch vermag den anderen zu erlösen. (1) Wir bli-
cken in die Nacht hinaus …, wir warten weiter …

Es liegt in der Konsequenz unserer Gedankengänge, wenn die Grund-
linien einer Philosophie des nihilistischen Zeitalters in ein Bild münden, 
denn solche imaginativen Entwürfe gewinnen in ihrem geistigen wie 
sinnlichen, begrifflichen wie bildlichen Gehalt besondere Evidenz. Die 
Begriffsstrukturen und -ränder werden hier gleichsam nicht mit letzter 
Schärfe profiliert, sondern in provozierender Unbestimmtheit belassen, 
sodass Konnotationen, Gefühlsqualitäten und sinnliche wie sinnvolle 
Irritationen mit der Begrifflichkeit zusammen ausgedrückt werden. Wir 
begegnen der Vernünftigkeit der „ein-bildenden“ und „in-eins-bilden-
den“ Imagination, welche die Spaltung von Subjekt und Objekt zu über-
spielen und uns in der Ganzheitlichkeit unserer Existenz anzusprechen 
vermag.

Ein überzeugendes Bild für die im Nihilismus befindliche Existenz des 
Menschen ist seine „Nachtfahrt“, ein Topos, der im Denken und Dich-
ten des nihilistischen Zeitalters beständig wiederkehrt und leitmotivi-
schen Charakter gewonnen hat, d. h. den Grundriss unseres Zeitalters 
bildlich andeutet. Auf einer „Nachtfahrt“ sind wir in einem zugespitzten 
Sinne: Nicht nur befinden wir uns auf einer Fahrt durch eine Landschaft, 
die im Dunkeln liegt und nur hin und wieder schlaglichtartig erhellt wird, 
sondern Ziel und Zweck unserer Lebensreise selbst liegen im Dunkeln 
wie das Mysterium des Todes, von dem wir nicht einmal den Zeitpunkt 
wissen und dem wir in der Vergänglichkeit unseres Daseins in jedem 
Augenblick unversehens entgegenfahren. Erhellte Ausschnitte und ver-
schwommene Perspektiven vorbeifliegender Landschaften sehen wir 
zwar, und unsere Angst vor dem Unbekannten mag sogar einer tempo-

90

Grundriss einer Philosophie des nihilistischen Zeitalters

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


rären Behaglichkeit weichen, mit der wir das vorbeihuschende Lichter-
spiel genießen und fasziniert ins Dunkel hinausblicken. Zumal bietet der 
Ort, an dem wir uns unmittelbar einrichten können, unser Sitzplatz, 
Abteil oder Wagen, eine gewisse Übersichtlichkeit, die uns die Dunkel-
heit, durch die wir dahinjagen, sogar vergessen lassen kann. (2)

Sind es nicht gerade solche Lichtkreise, die uns verbleiben, Lichtblicke, 
die ein wenig Sinn schaffen in dieser Grauen erregenden Nacht, die uns 
umgibt? Wenn „Nachtfahrt“ den Modus unserer Existenz zutreffend bezeich-
net, dann wird es für uns vordringlich, uns ein wenig mit Licht zu umge-
ben, solche Lichtblicke zu schaffen und zu vergrößern, selbst eine ver-
schwindende Lichtspur zu sein, die das allgemeine Dunkel blitzartig aufhellt. 
Die „Nachtfahrt“ oder „Umnachtung“ unserer Existenz ist ein Leitbild, das 
für den Umgang des Nihilismus mit den traditionellen philosophischen 
Fragen in ihrer Neuformulierung von grundlegender Bedeutung ist.

Kafkas Nihilismus
steigert das Bild von der Nachtfahrt der menschlichen Existenz in das 
eines Zugunglückes „Im Tunnel“ (3), in dem wir zu Fuß unseren Weg 
fortsetzen müssen, unsteten Lichtern möglicher Orientierung folgend, 
„und zwar an einer Stelle, wo man das Licht des Anfangs nicht mehr 
sieht, das Licht des Endes aber nur so winzig, daß der Blick es immer-
fort suchen muß und immerfort verliert, wobei Anfang und Ende nicht 
einmal sicher sind.“ Die Überlebens- und Aufräumversuche, das sisy-
phushafte Bemühen und Scheitern des Menschen gelangen hier wie in 
Kafkas Werk insgesamt zur vielleicht eindringlichsten dichterische Dar-
stellung des Menschen im nihilistischen Zeitalter. Es versteht sich, dass 
diese Deutungshypothese hier nicht im Einzelnen verfolgt werden kann.

Anmerkungen
1) 	 Als Sentenz ist dieser Gedanke der Erlösungbedürftigkeit des Menschen in „Tag 

der Erleuchtung“, den 2. Band der nihilistischen Romantrilogie „Schleier des 
Nichts“, erzählerisch integriert worden. Vgl. TE S. 266 u. passim

2) 	 Kants Bild der Insel, auf der wir leben und etwas Überblick beanspruchen kön-
nen, die aber von einem unübersichtlichen Ozean mit täuschenden Nebelbän-
ken und „leeren Hoffnungen“ umgeben ist, bietet ein etwas helleres Szenario, 
wie es der optimistischeren Sicht des 18. Jahrhunderts entspricht, ist aber im 
Prinzip von unserem Topos der Nachtfahrt kaum entfernt. Vgl. KW II S. 267 f.

3) 	 Kafka 2008, S. 1371 (Der Titel „Im Tunnel“ wurde dieser Parabel Kafkas im Nach-
hinein gegeben). 

91

Das nihilistische Zeitalter hat längst begonnen

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 39		 Von der Nacht her den Tag denken

heißt die Helligkeit unserer Erkenntnisse, Urteile, Zwecke und Ziele 
von ihrer grundsätzlichen „Umnachtung“, d. h. Nichtigkeit her den-
ken. Dabei sollten die Evidenzen nicht verloren gehen, die jenes Dun-
kel intermittierend zu erhellen vermögen.

Erst im Wechselspiel von Nacht und Tag findet der Nihilismus seine ange-
messene Metaphorik, für welche die Nacht innerhalb der Helle des Tages 
„sichtbar“ bleiben muss. (1) Den Grundlinien dieser Philosophie des 
Nihilismus nachzugehen bedeutet sich in die Verwobenheiten der Meta-
phorik von Tag und Nacht einzulassen. Dabei wird das Tagesbewusst-
sein seiner Umnachtung inne, die Nacht drängt nach Helligkeit, einer 
„Reise ans Ende der Nacht“. (2) Das Licht kann zum Irrlicht werden, 
gerade wenn es seine Umnachtung vergisst: „Müssen nicht Laternen am 
Vormittage angezündet werden?“ (3) In solch verwirrender Dialektik von 
Nacht und Licht im Wechselspiel von Bildern und Begriffen muss die 
Philosophie des Nihilismus der Präponderanz der Nacht eingedenk blei-
ben: „Die Welt ist tief, / Und tiefer als der Tag gedacht.“ (4) Wenn wir 
also in den folgenden Kapiteln unseren Erkenntnismöglichkeiten, dem 
Status unserer Urteile, Zweck- und Zielsetzungen nachgehen, muss die-
se grundsätzliche Umnachtung unseres Bewusstseins für die philosophi-
sche Reflexion im nihilistischen Zeitalter gegenwärtig bleiben. Anderer-
seits kann sich nicht alles im Dunkel der Nacht verlieren, ohne dass 
Evidenzen zur Geltung kommen, die jenes Dunkel intermittierend zu 
erhellen vermögen.

Unsere Ordnungsversuche im Chaos folgen den berühmten Leitfra-
gen aus Kants Einleitung in die Logik, welche in der letzten Frage: „Was 
ist der Mensch?“ zusammengefasst werden. (5) Dabei wird unser vom 
Nihilismus geprägter Diskurs auch die Formulierung und den Sinn der 
Fragen selbst in Frage stellen. Insbesondere werden wir Nietzsches nihi-
listischem Denkansatz folgend den allgegenwärtigen Willen zur Macht 
ausdrücklich in diese Leitfragen einbeziehen. Auch wenn wir ihm aus-
geliefert sein sollten, können wir ihn selbstdurchsichtig werden lassen, 
die Inhalte reflektieren, die wir mit ihm verbinden, d. h. Abstand zu unse-
rem Willen zur Macht gewinnen und ihn vielleicht loslassen, ins Nichts 
verschwinden lassen. Selbst über den Willen zur Macht könnten wir 

92

Grundriss einer Philosophie des nihilistischen Zeitalters

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Macht gewinnen, denn in ihm ist der Nihilismus noch nicht überwun-
den.

Unsere Leitfragen werden also lauten: Was kann und will ich wissen? 
Was soll und will ich tun? Was darf und will ich hoffen? Und zusammen-
fassend: Was will ich als Mensch sein?

Verlust der Dialektik von Nacht und Tag
Es lässt sich zusammenfassend sagen, dass Aufklärung misslingt und in 
neue Mythologien umschlägt, wenn das Licht seine Umnachtung ver-
gisst und den Schein ungebrochener Erkenntnis beansprucht: „Aber die 
vollends aufgeklärte Erde strahlt im Zeichen triumphalen Unheils“. (6) 
Umgekehrt darf nicht in einer umfassenden Nacht von Nichtigkeiten 
– wie in manchen buddhistischen Denkfiguren – alle lichtvolle Evidenz 
dieser Welt verschwinden oder gleich-gültig werden.

Denken bezieht die Vernünftigkeit der Imagination ein
So reizvoll es ist, den Denkfiguren einer Metaphorik von Nacht und Licht 
nachzugehen, so wichtig ist es auch, sich nicht in dieser Metaphorik zu 
verlieren, sondern zu den Begriffen zurückzukehren, zu denen diese 
Metaphorik als notwendige Ergänzung gehört. Ein ausschließliches Ver-
weilen in den Lichterspielen der Nacht wie auch den „rein“ formalbe-
grifflichen Distinktionen gehört zu den Vereinseitigungen, die dialekti-
sches, um Aufklärung bemühtes Denken bedrohen. Auch hier muss 
Denken Begriffe und Bilder umfassen, die Vernünftigkeit der Imagina-
tion einbeziehen.

Anmerkungen
1) 	 Die Bilder der Nacht für die existenzielle Situation des nihilistischen Zeitalters 

sind Legion. So tastete sich Descartes, der die im Nihilismus endende moderne 
Subjektphilosophie einläutete, bereits durch diese Nacht: 

 	 „Aber wie ein Mensch, der alleine und in der Dunkelheit voranschreitet, ent-
schloß ich mich, so langsam zu gehen und in allen Dingen so viel Umsicht zu 
gebrauchen, daß, auch wenn ich nicht weit vorankäme, ich mich wenigstens 
davor bewahrte hinzufallen.“ (2011, S. 29)

 	 Bronfen (2008) bietet hervorragende Beispiele für die Nacht – Tag – Metapho-
rik aus dichterischen Schlüsseltexten der Moderne, am eindrucksvollsten aus 
den Romanen Virginia Woolfs, S. 571 ff. 

 	 Eindrucksvolle Beispiele der Licht-Nacht-Metaphorik finden sich auch bei John 
Locke, die Geier (2012, S. 34–36) zitiert: Das Licht des menschlichen Verstan-

93

Das nihilistische Zeitalter hat längst begonnen

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


des „konnte für Locke nicht das Licht einer Sonne sein, die alles hell erleuchtet, 
als läge es schattenlos da auf der grenzenlosen Ebene des Seins. Es glich eher 
einem Kerzenlicht, das den Menschen hilft, sich in den dunklen Räumen zu ori-
entieren, in denen sie sich befinden, umgeben von grauen Schatten und tiefster 
Schwärze.“ Deshalb schien Locke der Glauben an Gott – ähnlich wie Descartes – 
noch notwendig (ebd. S. 42 f.). 

2) 	 Celine 1958. Zu diesem Roman Bronfen 2008, S. 489 ff.
3) 	 KSA III S. 481. In „Tag der Erleuchtung“, dem 2. Band der nihilistischen Roman-

trilogie „Bunte Schleier des Nichts“, dient diese rhetorische Frage aus Nietzsches 
Aphorismus Nr. 125 (in „Die fröhliche Wissenschaft“, 3. Buch) als zentrales 
Denkmotiv.

4) 	 KSA IV S. 404 („Das Nachtwandler-Lied“). Hier ist die von Bronfen (S. 609 u. 
passim) verwendete Denkfigur, „den Tag von der Nacht her zu denken“, ange-
legt: „Den Tag von der Nacht her zu denken, damit die Nacht für den Tag Tex-
te erschafft, heißt für Woolf, Dasein ausgehend von der Unheimlichkeit der Angst 
in eine ästhetische Formalisierung zu übertragen, die das Nichts mitdenkt.“ 

 	  In diesen philosophischen Zusammenhang sind David Humes „Nachtgedan-
ken eines Zweiflers“ zu rücken, denen Kant seine Aufklärung und sein Erwa-
chen aus seinem „dogmatischen Schlummer“ verdankt. Hierzu Geier 2003, 
S. 151 ff., 162 f.

5) 	 KW III S. 447 f.
6) 	 DA S. 7

94

Grundriss einer Philosophie des nihilistischen Zeitalters

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


2. 	 Ordnungsversuche im Chaos

2.1. 		 Was kann und will ich wissen?

„Müssen nicht Laternen am Vormittage angezündet werden?“
 Friedrich Nietzsche: „Die fröhliche Wissenschaft“,  

3. Buch, Aphorismus Nr. 125

2.1.1. 	Verstand – der sich versklavende Herrscher

„Denn woher diese noch so allgemeine Herrschaft der Vorurteile 
und diese Verfinsterung der Köpfe bei allem Licht, das Philosophie 

und Erfahrung aufsteckten? Das Zeitalter ist aufgeklärt … woran 
liegt es, daß wir noch immer Barbaren sind?“

Friedrich Schiller: „Über die ästhetische Erziehung des Menschen“, 8. Brief

„… and man, having enslaved the elements,  
remains himself a slave.“

P. B. Shelley: „Defence of Poetry“

§ 40		 Der Reiz des Unübersteigbaren

Wir müssen geduldig die negative Wahrheit akzeptieren, dass Wahr-
heit im vollen Sinne uns nicht gegeben ist. In dieser Negativität brau-
chen wir den Begriff von Wahrheit: als kritisches Instrument gegen-
über anmaßenden Wahrheitsbehauptungen.

In der „Kritik der reinen Vernunft“ hat Kant unwiderruflich dargetan, 
dass wir das „Ding an sich“ nicht erkennen können, sondern unser Erken-
nen in seinem Bemühen um Objektivität auf die Welt der Erscheinun-
gen verwiesen bleibt: Unsere Erkenntnis richtet sich nicht nach den 
Gegenständen, sondern die Gegenstände nach unserer Art von Erkennt-
nis. Die Konstruktionsbedingungen zu erkennen, unter denen unser 
Erkenntnisapparat arbeitet, bietet folglich die einzige Möglichkeit, eine 
eingeschränkte, weil letztlich im Subjektiven verbleibende „Objektivität“ 
von Erkenntnis zu erreichen. 

95

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Schon der Kant unmittelbar folgende Idealismus wollte sich mit die-
ser unbequemen, negativen Wahrheit nicht abfinden. In den unterschied-
lichsten Konstrukten versuchten Denker, doch an das von Kant als 
„Unding“ gemeinte „Ding an sich“ heranzukommen. Untersuchen wir 
diese Konstrukte genauer, lösen sie sich auf – freilich nur summarisch 
und schematisch gesagt – in Einbildungen zu „Objektivität“ verdinglich-
ter Subjektivität, der der Status einer höheren Vernunft, eines absoluten 
Geistes, einer intellektualen Anschauung oder Intuition etc. zugespro-
chen wurde. Gemeinsam ist all diesen Versuchen, dass sie sich mit Kants 
scharf und unbequem gezogener Grenzlinie zwischen dem, was wir wis-
sen, und dem, was wir nicht wissen können, nicht abfinden wollen und 
auf den Schleichpfaden der Einbildungskraft, die als solche nicht mehr 
erkannt wird, sich des „Dings an sich“ zu bemächtigen versuchen. Kurz-
um, bis heute tut sich die Eitelkeit unserer stolzen, auf die Herrschaft 
über die Welt fixierten Vernunft schwer damit, sich Kants unbequemer 
Wahrheit zu beugen, dass wir diese Welt nicht vollends in den Griff und 
Begriff zu bringen vermögen. Uns daran zu erinnern und uns zu Beschei-
denheit zu mahnen, ist Sinn des immer noch unverzichtbaren, im auf-
geklärten Nihilismus aber negativ gewendeten Wahrheitsbegriffes.

Kants philosophisches Basta mag trocken und langweilig erscheinen, 
zumal wenn es als ceterum censeo die fortgesetzten Versuche monoton 
begleitet, die behaupten, sie hätten etwas gefunden, „was die Welt im 
Innersten zusammenhält“, oder könnten doch zumindest die eine oder 
andere Aussage über das „Ding an sich“ machen. Doch weil dieses Bas-
ta unbequem ist und sich wiederholt, ist es nicht falsch. Wir müssen bis 
heute seine negative Wahrheit akzeptieren, dass Wahrheit im vollen Sin-
ne uns nicht gegeben ist. Die Validität unserer Urteile hat letztlich nur 
vorläufigen Charakter und wir können von einer Endgültigkeit dieser 
Vorläufigkeit sprechen. (1) Mehr noch müssen wir heute – nach dem Ver-
blassen der Dignität des kategorialen Apparates einer Allgemeinvernunft, 
die sich als Fiktion entpuppt hat, sowie der immer stärker ins Bewusst-
sein rückenden Bedingtheit der Spezies Mensch – die in Kants Erkennt-
niskritik angelegten nihilistischen Konsequenzen akzeptieren, die seine 
Zeitgenossen, wie z. B. der weitsichtige Jakobi in seinem Nihilismusvor-
wurf gegen Kant und Fichte, bereits prognostizierten. (2)

96

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Der Physiker als Teilnehmer seiner Erkenntnis
Wie lange selbst für die Physik der Prozess dauert, Kants Unterscheidung 
von Erscheinung und Ding an sich zu berücksichtigen, belegt beispiels-
weise folgende Passage von Fritjof Capra, der ungefähr zweihundert Jah-
re nach Erscheinen der „Kritik der reinen Vernunft“ unter Berufung auf 
Heisenberg und John Wheeler zu der Erkenntnis gelangt:

„Der entscheidende Zug der Atomphysik ist, daß der menschliche 
Beobachter nicht nur für die Beobachtung der Eigenschaften eines Objekts 
notwendig ist, sondern sogar, um diese Eigenschaften zu definieren. In 
der Atomphysik können wir nicht von den Eigenschaften eines Objekts 
als solchem sprechen. Sie sind nur im Zusammenhang mit der Wechsel-
wirkung des Objekts mit dem Beobachter von Bedeutung. Mit Heisen-
bergs Worten: ‚Was wir beobachten, ist nicht die Natur selbst, sondern 
Natur, die unserer Art der Fragestellung ausgesetzt ist.‘ … In der Atom-
physik kann also der Wissenschaftler nicht die Rolle eines unbeteiligten 
objektiven Beobachters spielen, sondern er wird in die beobachtete Welt 
miteinbezogen und beeinflußt die Eigenschaften des beobachteten Objekts. 
Diese Einbeziehung des Beobachters in den Versuchsvorgang sieht der 
Wissenschaftler John Wheeler als den wichtigsten Zug der Quantenthe-
orie an. Er empfiehlt daher, den Ausdruck ‚Beobachter‘ durch ‚Teilneh-
mer‘ zu ersetzen: ‚In irgendeinem merkwürdigen Sinn ist das Universum 
ein teilnehmendes Universum.‘

Die Vorstellung einer Teilnahme statt Beobachtung wurde in der moder-
nen Physik erst kürzlich formuliert …“ (3) Die moderne Physik ist noch 
dabei, den Paradigmenwechsel wirklich zu vollziehen, nicht mehr die 
physikalische Realität erkennen zu wollen, sondern diese als in den 
menschlichen Kategorien und Denkformen vermittelte zu begreifen. Vie-
les deutet darauf hin, dass die Biologie noch weiter von diesem Schritt 
entfernt ist.

Anmerkungen
1) 	 Kant in seinen Vorlesungen zur Logik: „Denn all unser Begreifen ist nur relativ,
 	 d. h. zu einer gewissen Absicht hinreichend, schlechthin begreifen wir gar nichts.“ 
 	 KW III S. 493
	 Diese einfache, negative „Wahrheit“ des Zeitalters des Nihilismus formuliert 

Nietzsche unmissverständlich: „Das Neue an unserer jetzigen Stellung zur Phi-
losophie ist eine Überzeugung, die noch kein Zeitalter hatte: daß wir die Wahr-
heit nicht haben. Alle früheren Menschen ‚hatten die Wahrheit‘: selbst die Skep-

97

	 Was kann und will ich wissen?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


tiker.“ KSA IX S. 52. Ebenso KSA XI S. 58: „Negativer Charakter der ‚Wahrheit‘ 
– als Beseitigung eines Irrtums, einer Illusion.“

	 Vgl. die Studie von Schmidt, Siegfried J. mit dem treffenden Titel: „Die Endgül-
tigkeit der Vorläufigkeit: Prozessualität als Argumentationsstrategie.“ Weiler-
swist 2010

2) 	 Zu dieser bereits im Umkreis von Kant einsetzenden Diskussion s. Pöggeler, 
Otto: „Hegel und die Anfänge der Nihilismus-Diskussion“. In: Arendt 1974, 
S. 307–349:

 	 „Die Philosophie treibt nach Jacobi notwendig auf die äußerste, die nihilistische 
Position zu.“ (S. 319)

3) 	 Capra 1988, S. 141 f. (unter Berufung auf Heisenberg 1973, S. 40 sowie J. A. Whee-
ler in: J. Mehra ed.: „The Physicist’s Conception of Nature“. Dordrecht 1973, 
S. 244) 

98

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 41		  Von den Eitelkeiten des Anthropozentrismus

Auf die Frage: „Was können wir erkennen?“ muss der aufgeklärte Nihi-
list mit Kant – angesichts des gewachsenen Bewusstseins von der 
Bedingtheit des transzendentalen Apparates – schlichtweg antwor-
ten: Nichts – was den Anspruch auf letztbegründet objektive, sichere 
wie nachhaltige Erkenntnis erheben könnte. Wir verlieren an Über-
heblichkeit, wenn wir die Speziesabhängigkeit unserer Welterfassung 
durchschauen. 

Kants „Kritik der reinen Vernunft“ trennt unwiderruflich die Welt der 
Erscheinungen von einer an sich seienden Welt des „Dings an sich“, das 
wir nicht erkennen können. Nach dieser „kopernikanischen“ Wendung 
der Erkenntniskritik bleibt uns nur eine subjektiv vermittelte „Objekti-
vität“ von Erkenntnis. Sie ist mit den transzendentalen Strukturen und 
Kategorien gegeben, die Allgemeinheit und Notwendigkeit in Hinblick 
auf die menschliche Allgemeinvernunft verbürgen. Hegel spricht von 
den dialektisch sich entwickelnden logischen Reflexionsformen. Objek-
tivität ist an diese allen Menschen eigene Vernunft bzw. ihren Geist als 
Gattungswesen geknüpft und damit von unserer Spezies abhängig.

Nietzsches kleine Schrift „Über Wahrheit und Lüge im außermorali-
schen Sinne“ zeigt die Radikalisierung dieses subjektiven Ansatzes, der 
von Kant vorgegeben war: In der berühmten einleitenden Fabel gab es 
„(i)n irgendeinem abgelegenen Winkel des in zahllosen Sonnensystemen 
flimmernd ausgegossenen Weltalls … einmal ein Gestirn, auf dem klu-
ge Thiere das Erkennen erfanden. Es war die hochmüthigste und verlo-
genste Minute der ‚Weltgeschichte‘: aber doch nur eine Minute. Nach 
wenigen Atemzügen der Natur erstarrte das Gestirn und die klugen Thie-
re mussten sterben.“ Selbst diese Fabel illustriert für Nietzsche nicht genü-
gend,

„wie schattenhaft und flüchtig, wie zwecklos und beliebig sich der 
menschliche Intellekt innerhalb der Natur ausnimmt; es gab Ewig-
keiten, in denen er nicht war; wenn es wieder mit ihm vorbei ist, 
wird sich nichts begeben haben. Denn es gibt für jenen Intellekt kei-
ne weitere Mission, die über das Menschenleben hinausführte. Son-

99

Was kann und will ich wissen?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


dern menschlich ist er, und nur sein Besitzer und Erzeuger nimmt 
ihn so pathetisch, als ob die Angeln der Welt sich in ihm drehten.“ 

Auch der Mensch, für Kant noch das Maß aller Dinge, ist im vom Bio-
logismus beeinflussten späten 19. Jahrhundert nur eine Spezies unter 
anderen geworden. Damit verliert der für die menschliche Vernunft maß-
gebende transzendentale Apparat an Dignität und Gültigkeit. Wo soll der 
Maßstab hergenommen werden, fragt Nietzsche, um zu entscheiden, 
welcher Gattung die höhere Einsicht auf dieser Welt zukomme? 

„Könnten wir uns aber mit der Mücke verständigen, so würden wir 
vernehmen, daß auch sie mit diesem Pathos durch die Luft schwimmt 
und in sich das fliegende Centrum dieser Welt fühlt. Es ist nichts so 
verwerflich und gering in der Natur, was nicht durch einen kleinen 
Anhauch jener Kraft des Erkennens sofort wie ein Schlauch aufge-
schwellt würde; und wie jeder Lastträger seinen Bewunderer haben 
will, so meint gar der stolzeste Mensch, der Philosoph, von allen Sei-
ten die Augen des Weltalls teleskopisch auf sein Handeln und Den-
ken gerichtet zu sehen.“ (1) 

Es ist offensichtlich, wie die von Kant eingeleitete Subjektivierung des 
Erkenntnisbegriffes als eines menschlichen Vermögens in dieser kosmo-
logischen Sicht in eine nihilistische Perspektive hineintreibt, die bei Kant 
durch den aufklärerischen Glauben an die einzigartige Dignität der 
menschlichen Allgemeinvernunft noch ausgebremst wird. (2)

Verschärft muss sich diese Perspektive seit dem 20. Jahrhundert pro-
filieren. Das Bewusstsein ist gewachsen, dass diese Menschheit ein nur 
vergleichsweise kurzes Gastspiel auf dieser Erde haben könnte. (3) Zudem 
zeigt sie als Kehrseite eines selbstherrlichen Anthropozentrismus anth-
ropofugale Tendenzen der Selbstvernichtung und Zerstörung des Lebens-
raumes, auf den die Menschheit angewiesen ist. Ihre objektiven Katego-
rien und logischen Denkformen, kurzum ihr transzendentaler Apparat, 
der die Denk-, Anschauungs- und Erfahrungsprozesse präformiert, d. h. 
ihnen „Zutaten“ hinzufügt (4), können weniger denn je zu Zeiten dieser 
Jahrtausendwende einen Alleinvertretungsanspruch erheben. Gentech-
nologie rückt die Planbarkeit des Menschen und damit sogar die Umge-
staltung unseres transzendentalen Apparates in den Blick. All diese a pri-

100

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


ori gegebenen Voreinstellungen, die in ihrer formalen Abstraktheit 
ohnehin nur mit Mühe zur objektiven Erklärung ihrer empirischen Inhal-
te herangezogen werden konnten, erscheinen so flüchtig und vergäng-
lich wie diese, wenn wir uns auf den Standpunkt einer kosmischen Außen-
ansicht der Menschheit begeben, wie sie „Über Wahrheit und Lüge im 
außermoralischen Sinne“ bereits entwickelte.

Nietzsches Radikalisierung der kantischen Erkenntniskritik zeigt, dass 
die restlose Überführung von objektiver Erkenntnis in bloß Subjektives 
im Kern bei Kant schon angelegt und bei Nietzsche nur entfaltet wird. 
Kant hat der Destruktion der Möglichkeit von Erkenntnis, die im einge-
schränkten Sinne der Transzendentalphilosophie noch Objektivität her-
stellen konnte, bis hin zur völligen Subjektivierung des Erkenntnisbe-
griffes im Nihilismus den entscheidenden Anstoß gegeben, ohne selbst 
diese Konsequenzen schon voll im Blick zu haben. (5) Auf die Frage: „Was 
können wir erkennen?“ muss der aufgeklärte Nihilist mit Kant – ange-
sichts des gewachsenen Bewusstseins von der Speziesabhängigkeit des 
transzendentalen Apparates – schlichtweg antworten: Nichts – was den 
Anspruch auf letztbegründet objektive, sichere wie nachhaltige Erkennt-
nis erheben könnte. 

Zu den Präformationen unseres Erkenntnisvermögens
Die genauer differenzierende Frage, ob wir überhaupt berechtigt sind, 
von synthetischen Urteilen a priori im Unterschied zu analytischen zu 
sprechen, was z. T. verneint worden ist, soll hier ausgeklammert werden. 
Wir gehen von Kants allgemeinem Nachweis aus, dass es Präformatio-
nen in unserem Erkenntnisprozess gibt, die wir zusammenfassend als 
transzendentalen Apparat bezeichnen. Erst durch diese Präformationen 
im menschlichen Erkenntnisprozess müssen wir „das Objekt in zweier-
lei Bedeutung nehmen … nämlich als Erscheinung, oder als Ding an sich 
selbst“ (6). Es gibt keine Präformationen, welche über die hier dargeleg-
te Bedingtheit bzw. Nichtigkeit oder – in buddhistischer Terminologie 
ausgedrückt – das Bedingte Entstehen des transzendentalen Apparates 
„erhaben“ wären.

Speziesismus
hat sich in Hinblick auf eine Tierethik als sprachlich wenig schöner Begriff 
etabliert, der die ungerechtfertigte Überheblichkeit des Menschen in der 

101

Was kann und will ich wissen?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Behandlung von Tieren kritisiert. Diese Arroganz beginnt bereits in der 
Erkenntnistheorie, die Fragen wie „What is it like to be a bat?“ nicht in 
ihre Systematik und deren kritische Grenzziehungen einbezieht (vgl. 
Anm. 1) Selbstverständlich spricht nichts dagegen, dass wir unsere mensch-
liche Perspektive mit ihren Vorgaben ernst nehmen und gar als unver-
rückbar annehmen, zumal uns kaum eine andere Wahl bleibt. Der ent-
scheidende Punkt ist nur, ob wir diese Machtphantasie, mit der wir uns 
die Welt als erklärbar und beherrschbar zueigen machen, als Phantasie 
durchschauen oder eine undurchschaute Einbildung zur „Wahrheit“ 
erklären. Der Nihilismus betreibt gezielt die Aufklärung über Einbildun-
gen als Einbildungen: er ist Philosophie als Fiktionswissenschaft. Wenn 
wir unsere menschliche Perspektive als besondere Form der Einbildung 
erkannt haben, können wir – im Bewusstsein ihrer Grenzen – vielleicht 
einen sinnvolleren Gebrauch von dieser Einbildung machen.

Anmerkungen
1) 	 KSA I („Über Wahrheit und Lüge im außermoralischen Sinne“) S. 875 f. – PhB  

(S. 142) zur buddhistischen Erkenntnislehre: „Gemäß Buddha Sakyamuni gibt 
es einen solchen unveränderlichen Maßstab nicht: Auch der Maßstab dehnt sich 
aus und zieht sich zusammen. Daher darf man sich nicht von Unwissenheit lei-
ten lassen, das Gemessene gelte absolut und unabhängig vom Zustand des Maß-
stabs. Im epistemologischen Reflektieren auf den Maßstab erkennt man, dass 
das mit ihm Gemessene eben Gemessenes ist, nicht weniger, aber auch nicht 
mehr.“ Auch die Präformationen unseres Erkenntnisvermögens unterliegen dem 
für den Buddhismus zentralen Gesetz des „Bedingten Entstehens“. Die Frage 
nach der gattungsspezifischen Bedingtheit unseres menschlichen Erkenntnisap-
parates beunruhigt die Erkenntnistheorie, die keine nihilistischen Konsequen-
zen ziehen möchte; so z. B. Thomas Nagels Aufsatz mit der provokanten Titel-
frage: „What is it like to be a bat?“ The Philosophical Review LXXXIII, 4 
(October 1974), S. 435–450. – Der sog. „Konstruktivismus“ wendet Kants Neu-
formulierung des Erkenntnisproblems konsequent an. Vgl. „Einführung in den 
Konstruktivismus“. Hrsg. von Heinz Gumin u. H. Meier. München 1985.

 	 Die Eitelkeit des menschlichen Anthropozentrismus ist ein Grundgedanke der 
Erkenntnistheorie Nietzsches: „Mensch! – Was ist die Eitelkeit des eitelsten Men-
schen gegen die Eitelkeit, welche der Bescheidenste besitzt, in Hinsicht darauf, 
dass er sich in der Natur und Welt als ‚Mensch‘ fühlt!“ KSA II S. 689. Dabei steht 
die Erkenntnis im Dienste unseres Willens zur Macht (KSA X S. 326): „Der soge-
nannte Erkenntnißtrieb ist zurückzuführen auf einen Aneignungs- und Überwäl-
tigungstrieb: diesem Trieb folgend haben sich die Sinne, das Gedächtniß, die 
Instinkte usw. entwickelt … – die möglichst schnelle Reduktion der Phänome-

102

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


ne, die Oekonomie, die Accumulation des erworbenen Schatzes an Erkenntniß 
(d. h. angeeigneter und handlich gemachter Welt …“.

2) 	 Der Gedanke, die menschliche Gattung sei „unsterblich“, wird in Kants „Idee zu 
einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht“ ausgesprochen. KW VI, 
S. 37

 	 Vgl. ND S. 360: „Je mehr das Bewusstsein der Tierheit sich entwindet und sich 
zum Festen und in seinen Formen Dauernden wird, desto mehr verstockt es sich 
gegen alles, was ihm die eigene Ewigkeit suspekt macht. Mit der geschichtlichen 
Inthronisation des Subjekts als Geist war die Täuschung verkoppelt, es sei sich 
unverlierbar.“

3) 	 Dieses Denkmotiv hat eindrucksvoll Günther Anders entwickelt, u. a. in: „End-
zeit und Zeitenende“ (1972)

4) 	 Den Ausdruck „Zutaten“ legt Kants selbst nahe, wenn er betont, dass die syn-
thetischen Urteile a priori unserer Erfahrung etwas hinzufügen bzw. sie erwei-
tern. In diesem Sinne spricht er von „Erweiterungsurteilen“, die „zu dem Begrif-
fe des Subjekts ein Prädikat hinzutun, welches in jenem gar nicht gedacht war, 
und durch keine Zergliederung desselben hätte können herausgezogen werden.“ 
KrV (Einleitung) S. 52. Dass auch in den „analytischen“ Urteilen bereits solche 
„Zutaten“ enthalten sind, muss hier nicht im Einzelnen verfolgt werden. 

5) 	 Heinrich von Kleist hat in der existenziellen Erschütterung durch sein „Kant-
Erlebnis“ (1801) – auch in Hinblick auf Fichte – diese nihilistischen Konsequen-
zen deutlicher erkannt bzw. empfunden als Kant selbst. Hierzu Cassirer („Hein-
rich von Kleist und die Kantische Philosophie“) 1971, S. 157-202; sowie Türcke 
(„Der tolle Mensch“, S. 165 f.), der die Bedeutung hervorkehrt, die Kleists Kant-Er-
lebnis schon für Nietzsche in seiner frühen Schrift „Schopenhauer als Erzieher“ 
erhält. Türcke sieht hier eine Gemeinsamkeit im „Typus“ der beiden Philoso-
phen; es muss aber genauer gesagt werden, dass schon Kleist wie später Nietz-
sche nur der Logik der Kantschen Erkenntnislehre folgen, um die nihilistischen 
Konsequenzen aufzudecken, die bei Kant noch zugedeckt sind. „Der Seufzer 
Kleist’s über die schließliche Unerkennbarkeit –“ (KSA 11 S. 463) liegt in der 
Logik des menschlichen Verstandes begründet.

6) 	 KrV (Vorrede zur zweiten Auflage) S. 31

103

Was kann und will ich wissen?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 42		 Additionen

sind die Grundstruktur im nihilistischen Zeitalter. In ihnen zeigt sich 
in paradoxer Weise das Nichts: als Abwesenheit von Bedeutung.

Unserem Denken ist die Welt zerfallen in Additionen von Fakten, Ein-
drücken, Handlungen, Gefühlen etc.: „die Nachrichten des Tages“: Addi-
tionen von Zusammenhängen, Zweck- und Zielverbindungen auch, die 
in sich stimmig, nach außen aber zufällig sind gegenüber anderen sol-
chen Clustern, zu denen sich keine durchgängige Sinnverbindung ergibt, 
kein Band finden lässt, das „die Welt im Innersten zusammenhält“ (1) – 
nur ein Nebeneinander: die Grundstruktur unseres Daseins, die Additi-
on …

Für den Nihilismus ist sie ein Merkmal der Richtungs- und Sinnlosig-
keit, „das Kontingente, das nicht auf ein Absolutes als ein letztes Telos 
verweist“. (2)

Nichts ist versprochen
Barbara Köhler beispielsweise hat in einem zeitgemäßen Liebesgedicht 
überzeugend versucht, die Erfahrungswelt der Additionen wie die Fik-
tion, diese liebevoll zu überspielen, darzustellen (3):

News
all diese halben lieben im nacken die vergangenheiten und
deine hand warm sanft und wirklich wie ein traum die mich
nicht beugt die mich nicht würgt die die angst nimmt vor
aller hand zukunft wandel und handel im radio tanzt der tod
über die kontinente während wir einen neuen erdteil
entdecken die geographie unserer leiber voller verborgen-
heiten eine neue sprache kindlich und fromm nachrichten
von uns und auf allen wellenlängen herz und kilohertz eine
hymne von liebe und sterben der wetterbericht sagt kälte
voraus und katastrophen du versprich mir nichts halbes ver-
sprich keine zukunft ich sage dir gegenwart 

Anmerkungen
1) 	 Goethe (Faust I, Anfangsmonolog, Vers 382 f.) 1986, S. 20. – Zur erzählerischen 

Gestaltung dieser nihilistischen „additiven“ Befindlichkeit vgl. Kap. 9 („Additi-

104

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


onen in Rom“) in dem Roman „Nachtfahrt“ (NF S. 177–216) sowie den in die-
ses Kapitel eingestreuten „Traktat über das Nichts“ (bes. NF S. 213).

2) 	 So Taureck (1991, S. 479 f.) zusammenfassend zum Begriff des Nichts bei Nietz-
sche

3) 	 Gnüg („Nichts ist versprochen. Liebesgedichte der Gegenwart“) 2010, S. 84

105

Was kann und will ich wissen?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 43		 Ineinsbildung von Additionen

Erst die Einbildungskraft vermag Synthesen in den kontingenten Daten 
zu schaffen. Sie räumt im Chaos ein wenig auf, aber nur zum Schein: 
als Vermögen, Fiktionen zu bilden.

Die Vernunft als der sich selbst reflektierende Verstand (1) wird der Tat-
sache inne, dass dieser als bloßes Instrument der Begriffsbestimmung 
und Negation letztlich ziellos in der großen Leere operiert. Die Vernunft 
verfährt negierend, indem sie erkennt, dass die Verstandesergebnisse 
kein großes Band ergeben, das „die Welt im Innersten zusammenhält“. 
Ein solches Band ergibt sich nur aus Einbildungen eines solchen umfas-
senden Zusammenhalts, die als subjektive Veranstaltungen schließlich 
der Nichtigkeit und Leere anheimfallen. Es ist die Einbildungskraft als 
Vermögen der Fiktionen, die ein wenig Ordnung im Chaos der verein-
zelten Sinnesdaten, Anschauungen, Gegenstandsbestimmungen und Ver-
standeserkenntnisse schafft. In solcher Fiktionalisierung gibt sie den vor-
mals unverbundenen Additionen sinnvolle Richtungen, die eine gewisse 
Evidenz entfalten und die vereinzelten Gegenstände bzw. Sinnesdaten 
aus ihrer Unverbundenheit und Öde zeitweilig befreien, die trotz der 
Anwesenheit von Seiendem den Eindruck der Leere, ja des Nichts hin-
terlassen. Andererseits ist es möglich, dass gerade in der Unverbunden-
heit einer bloß additiven Struktur einzelne Dinge ihre Eigentümlichkeit 
und Reichhaltigkeit in besonderer Weise phänomenologisch zu entfal-
ten vermögen und in solcher Flüchtigkeit Faszination erwecken, gar 
Schönheit gewinnen. (2)

Vernünftige Einbildungen
Kant will für diese Ordnungsfunktion freilich Vernunftideen ansetzen, 
stößt in seinen Argumentationen jedoch immer wieder auf Fiktionen, 
die Tätigkeit der Einbildungskraft: „Ich behaupte demnach: die trans-
zendentalen Ideen sind niemals von konstitutivem Gebrauche, so, daß 
dadurch Begriffe gewisser Gegenstände gegeben würden, … Dagegen 
aber haben sie einen vortrefflichen und unentbehrlich notwendigen regu-
lativen Gebrauch, nämlich den Verstand zu einem gewissen Ziele zu rich-
ten, in Aussicht auf welches die Richtungslinien aller seiner Regeln in 
einen Punkt zusammenlaufen, der, ob er zwar nur eine Idee (focus ima-

106

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


ginarius), d. i. ein Punkt ist, aus welchem die Verstandesbegriffe wirklich 
nicht ausgehen, indem er ganz außerhalb den Grenzen möglicher Erfah-
rung liegt, dennoch dazu dient, ihnen die größte Einheit neben der größ-
ten Ausbreitung zu verschaffen. Nun entspringt uns zwar hieraus die Täu-
schung …, allein diese Illusion (welche man noch hindern kann, daß sie 
nicht betrigt) ist gleichwohl unentbehrlich notwendig, … Diese Idee pos-
tuliert demnach vollständige Einheit der Verstandeserkenntnis, wodurch 
diese nicht bloß ein zufälliges Aggregat, sondern ein nach notwendigen 
Gesetzen zusammenhangendes System wird.“ (3) 

Anmerkungen
1) 	 „Die Vernunft hat also eigentlich nur den Verstand und dessen zweckmäßige 

Anstellung zum Gegenstande (…)“ KrV S. 565
2) 	 Der Roman „Nachtfahrt“ führt solche Möglichkeiten der Addition und ihrer 

Überwindung vor (vgl. insbesondere Kap. 9: „Additionen in Rom“, S. 177 ff.) Die 
epische Darstellung ist in besonderer Weise geeignet, die additiven Strukturen 
unserer Welterfahrung in ihrer Breite auszuloten.

3) 	 KrV S. 565 f.

107

Was kann und will ich wissen?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 44		 Mitten in Allem: Nichts als Kontingenz

Alles bestimmte Denken, d. h. Begreifen wie Anschauen, ist Vernich-
ten von Anderem, das ausgeschlossen wird. So ist das Nichts allgegen-
wärtig, in der „Mitte“ von Allem, äußert sich in Erfahrungen wie Lan-
geweile, Entschleunigung oder Stille, und erscheint uns als Kontingenz, 
die wir in unseren rationalen Ordnungsversuchen zu strukturieren 
versuchen, dem aufgeklärten Nihilisten jedoch gegenwärtig bleibt. 

Alles bestimmte Denken, d. h. Begreifen wie Anschauen, ist per negatio-
nem bestimmt durch das, was es ausschließt und ausschließen muss, um 
bestimmtes Denken sein zu können: Omnis determinatio est negatio. (1) 
In solchem bestimmten Sein ist das Nichts in der Weise des Vernichtens 
von bestimmten anderen Begriffen und Anschauungen immer enthal-
ten, auch wenn diese nicht mehr ins Bewusstsein treten können, sondern 
allenfalls noch an den Bewusstseinsrändern erahnbar bleiben.

Das Nichts ist in all unserem Denken bereits „anwesend“. Wie Nagar-
juna sagt, ohne an Lokalisierbarkeit bzw. Geometrie zu denken, ist das 
Nichts in der „Mitte“ von Allem. (2) Die Leere ist als Gegenbegriff zur 
Fülle zu denken und doch in deren „Mitte“ bereits enthalten. Sie „äußert“ 
sich in der Dimension der Zeit als Langeweile, Langsamkeit, Entschleu-
nigung oder Stille, wird als ein „Etwas“ erfahrbar in all den Zwischen-
räumen zwischen unseren Aktivitäten, in den Phasen unseres „Innehal-
tens“ im Sinne der griechischen Epoché.

Das Nichts in der Mitte von Allem erscheint uns als dessen Kontin-
genz, die wir im Rationalisieren, Begründen etc. zu ordnen versuchen. 
Der aufgeklärte Nihilist wird solche Versuche als Arbeitshypothesen ver-
stehen und der Kontingenz die ihr gebührende Anerkennung gewähren. 
Er wird die Versuche, den Zufall im Alltag des Lebens wegzurationali-
sieren, durchschauen und ihn vielmehr pflegen, etwa im spielerischen 
Umgang mit den Zufälligkeiten, hinter denen nichts anderes steht als das 
Nichts.

Anmerkungen
1) 	 Stegmaier (2016, S. 54) aus dem Blickwinkel eines Vergleichs zwischen Nietz-

sche und Luhmann: „Begriffe aber ergeben sich, wie Nietzsche immer neu demons-
triert und Luhmann eigens herausgestellt hat, aus Unterscheidungen, die immer 
eine andere Seite haben und damit Alternativen offenhalten (…) Die Alternati-

108

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


ven bleiben offen, auch und gerade wenn man sich nicht für sie entscheidet; sie 
bleiben damit im Ungewissen, im Nichts. So arbeiten wir, auch und gerade wenn 
wir begreifen, am Nichts und können das Nichts nie aufarbeiten. Denn mit jeder 
neuen Entscheidung, die wir verwenden, und jeder Entscheidung für eine ihrer 
Seiten fällt wieder eine andere Seite, ein Nichts an, und so wird auch mit der 
Gewissheit, die wir uns durch Begriffe verschaffen, immer auch neue Ungewiss-
heit erzeugt.“

2) 	 Zu Nagarjunas philosophischer Position s. NA S. 934: „Alles ist leer, – alle Din-
ge sind nur momentan,– ohne ein bestimmtes Sosein, einem Zauberscheine 
gleich. Die wahre Erkenntnis liegt daher in der Leerheit selber. Ich gewinne sie 
in der Losgelöstheit, das heißt im Denken ohne Zeichen, ohne Bedeutung (in 
der ‚Merkmalslosigkeit‘), das von keiner Neigung, keinem Ziel, von nichts bewegt 
wird (in der ‚Neigungslosigkeit‘). Diese Lehre nennt sich ‚diamantspaltende Voll-
kommenheit der Weisheit‘,–sie nennt sich auch der mittlere Weg (madhyami-
ka) zwischen den beiden Thesen vom Sein und vom Nichtsein des Daseins: der 
Leerheit (sunya vada) kommt weder Sein noch Nichtsein zu.“ Weitere Belege bei 
Batchelor 2002, der diese Mittelposition im Titel ausdrückt: „Nagarjuna – Ver-
se aus der Mitte. Eine buddhistische Vision des Lebens.“

109

Was kann und will ich wissen?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 45		 Der Mythos der Berechenbarkeit

Im Zahlenaberglauben ist der Sinn für den Sinn verloren gegangen.

Im Zuge des Ausganges aus den für „Vernunft“ gehaltenen Einbildungen 
einer Metaphysik, die er als „falsche“ aufklärend negieren musste, ist der 
Verstand, je weiter jene Scheinbefreiung voranschritt, zum willfährigen 
Sklaven der neuen Mythologien von der Berechenbarkeit der Welt gewor-
den, in denen sich der Wille zur Macht von Einzelnen und einzelnen Inte-
ressengruppen verbirgt. Die Mathematik – ihres spielerischen, modellhaf-
ten Charakters entkleidet – ist Instrument von Machtinteressen geworden, 
die es im Rechnen und der Statistik kompromisslos ernst mit ihr meinen. 
Objektivität wird pervertiert zur Berechenbarkeit von Gegenständen wie 
Menschen. In diesem neuen Mythos der Berechenbarkeit hat der Verstand 
sich selbst versklavt, je mehr er in der „reinen“ Objektivität formal-logi-
scher Richtigkeit sich frei und aufgeklärt dünkt. Der Zahlenaberglaube ist 
der fehlgeschlagene Fluchtversuch aus postmoderner Beliebigkeit.

Wissenschaftsmythologie 
Gegen allen Anspruch von Mathematik, die auf ihre Axiome reflektiert, 
wird in der neuen Wissenschaftsmythologie ein Maßstab verwendet, der 
als Maßstab in seiner Relativität nicht mehr erkannt wird:

„In der Reduktion des Denkens auf mathematische Apparatur ist die 
Sanktion der Welt als ihres eigenen Maßes beschlossen. Was als Tri-
umph subjektiver Rationalität erscheint, die Unterwerfung alles Sei-
enden unter den logischen Formalismus, wird mit der gehorsamen 
Unterordnung der Vernunft unters unmittelbar Vorfindliche erkauft. 
Das Vorfindliche als solches zu begreifen, den Gegebenheiten nicht 
bloß ihre abstrakten raumzeitlichen Beziehungen abzumerken, bei 
denen man sie dann packen kann, sondern sie im Gegenteil als die 
Oberfläche, als vermittelte Begriffsmomente zu denken, die sich erst 
in der Entfaltung ihres gesellschaftlichen, historischen, menschlichen 
Sinns erfüllen – der ganze Anspruch der Erkenntnis wird preisgege-
ben. Er besteht nicht im bloßen Wahrnehmen, Klassifizieren und 
Berechnen, sondern gerade in der bestimmenden Negation des je 
Unmittelbaren. Der mathematische Formalismus aber, dessen Medi-

110

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


um die Zahl, die abstrakteste Gestalt des Unmittelbaren ist, hält statt 
dessen den Gedanken bei der bloßen Unmittelbarkeit fest. Das Tat-
sächliche behält recht, die Erkenntnis beschränkt sich auf seine Wie-
derholung, der Gedanke macht sich zur bloßen Tautologie. Je mehr 
die Denkmaschinerie das Seiende sich unterwirft, um so blinder 
bescheidet sie sich bei dessen Reproduktion. Damit schlägt Aufklä-
rung in die Mythologie zurück, der sie nie zu entrinnen wußte.“ (1)

Das Zitat verdeutlicht, dass zu den Tätigkeiten des Verstandes die ima-
ginativen des Assoziierens, metaphorischen Vergleichens und der Empa-
thie hinzutreten müssen, damit „der ganze Anspruch der Erkenntnis“ 
auf Vernünftigkeit zur Geltung gebracht wird. 

Reichhaltige Gegenstände: zahlenbasiert, aber nicht zahlenfixiert
Die bloß instrumentelle Vernunft bzw. technische Rationalität, d. h. der 
sich im Mythos der Berechenbarkeit der Welt versklavende Verstand 
muss das negieren, was metaphorisch die Integrität oder Individualität 
des einzelnen Gegenstandes genannt werden kann: 

„Ihr operativer Wert (der instrumentellen Vernunft), ihre Rolle bei 
der Beherrschung der Menschen und der Natur, ist zum einzigen 
Kriterium gemacht worden. Die Begriffe wurden auf Zusammenfas-
sungen von Merkmalen reduziert, die mehrere Exemplare gemein-
sam haben. Indem sie eine Ähnlichkeit bezeichnen, entheben sie die 
Begriffe der Mühe, die Qualitäten aufzuzählen, und dienen so dazu, 
das Material der Erkenntnis besser zu organisieren. Man sieht in 
ihnen bloße Abbreviaturen der einzelnen Gegenstände, auf die sie 
sich beziehen. Jeder Gebrauch, der über die behelfsmäßige, techni-
sche Zusammenfassung faktischer Daten hinausgeht, ist als eine letz-
te Spur des Aberglaubens getilgt. Begriffe sind zu widerstandslosen, 
rationalisierten, arbeitssparenden Mitteln geworden. Es ist, als ob 
Denken selbst auf das Niveau industrieller Prozesse reduziert wor-
den wäre, einem genauen Plan unterworfen – kurz, zu einem festen 
Bestandteil der Produktion gemacht.“ (2)

Gegenüber solcher technischen Rationalität entwickelt nicht nur die 
Kritische Theorie die Hoffnung auf eine mögliche „Rettung des Nicht-Iden-

111

Was kann und will ich wissen?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


tischen“, das in der Subsumption von Gegenständlichkeit verloren ging. 
Festzuhalten wäre an der phänomenologischen Kategorie der Reichhal-
tigkeit eines Gegenstandes. Für sie ist die quantitative Gegenstandser-
kenntnis ein zu gewichtender Aspekt. Sie ist zahlenbasiert, aber nicht 
zahlenfixiert – oder weist Zahlen eine minder wichtige oder gar keine 
Bedeutung zu.

Rechenmaschinen auf zwei Beinen
Die anthropologischen Folgen für das Menschenbild können nicht aus-
bleiben. Längst haben sich die Exponenten des Zahlenaberglaubens zu 
Rechenmaschinen auf zwei Beinen unabsehbar vermehrt, so sehr sie auch 
mit humanisiertem Lächeln die Werte individueller Persönlichkeitsbil-
dung hochhalten, wie sie in Lehrbüchern über Soft Skills für die Vorbe-
reitung von Verkaufsgesprächen empfohlen werden. Humanität dient als 
„Wert“ zur Vermehrung des „Humankapitals“. Berechenbarkeit und Öko-
nomisierung der Welt sind zwei Seiten derselben Münze geworden.

Zeitgenössische Götzendienste
Nietzsches Kritik dürfte ihre Nachhaltigkeit bewiesen haben, wobei die 
Macht der Geschichte inzwischen von der Macht der Zahl übertrumpft 
worden ist: „Wer aber erst gelernt hat, vor der ‚Macht der Geschichte‘ den 
Rücken zu krümmen und den Kopf zu beugen, der nickt zuletzt chine-
sisch-mechanisch sein ‚Ja‘ zu jeder Macht, sei dies nun eine Regierung 
oder eine öffentliche Meinung oder eine Zahlen-Majorität, und bewegt 
seine Glieder genau in dem Takte, in welchem irgend eine ‚Macht‘ am 
Faden zieht. Enthält jeder Erfolg in sich eine vernünftige Nothwendig-
keit, ist jedes Ereigniss der Sieg des Logischen oder der ‚Idee‘ – dann nur 
hurtig nieder auf die Kniee und nun die ganze Stufenleiter der ‚Erfolge‘ 
abgekniet! Was, es gäbe keine herrschenden Mythologien mehr? Was, 
die Religionen wären im Aussterben? Seht euch nur die Religion der his-
torischen Macht an, gebt Acht auf die Priester der Ideen-Mythologie und 
ihre zerschundenen Kniee!“ (3)

Anmerkungen
1) 	 DA S. 27 f.
2) 	 Horkheimer 1967, S. 30 f. (Zusatz von uns). Vgl. Horkheimer 1962, S. 199
3) 	 KSA I („Unzeitgemäße Betrachtungen II: Vom Nutzen und Nachtheil der His-

torie für das Leben“) S. 309

112

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 46		 Befreiung der Mathematik zum Spiel

Das mathematische Denken wird im nihilistischen Kontext zu einem 
Spiel, in das die konstruktiven Kräfte der Einbildungskraft eingehen, 
und verliert seinen zwanghaften Ernst, indem es andere Spiele neben 
sich gelten lässt. So wird die „Wahrheit“ der positivistischen Setzun-
gen und Sachzwänge ihres Aberglaubens überführt.

Der Nihilismus befreit die Mathematik aus ihren Berechnungszwängen, 
indem er den Verstand die Herrschaftsmythologien negieren lässt, in 
denen sie sich verfangen hat. Befreit wird die Mathematik zu dem Vor-
bild, als welches Kant sie den Wissenschaften vorgehalten hat. (1) Sie wird 
wieder zur Geisteswissenschaft, die auf ihre Voraussetzungen reflektiert, 
die sie in ihre Denkprozesse einbringt. Sie denkt ihr Denken (2), indem 
sie keinen Vorgaben unbewusst und dumpf rechnend gehorcht, die sie 
nicht selbst kennt und gesetzt hat. Das negierende Denken des sich selbst 
reflektierenden Verstandes zerstört den Gestus des statistisch untermau-
erten „So ist es“ und überführt die „Wahrheit“ der positivistischen Set-
zungen und Sachzwänge ihres Aberglaubens. Das mathematische Den-
ken wird zu einem Spiel, in das die konstruktiven Kräfte der 
Einbildungskraft eingehen, und verliert seinen zwanghaften Ernst, indem 
es andere Spiele neben sich gelten lässt. Objekte werden nun umgäng-
lich von vielen Seiten gesehen und erkannt, Seiten, auf denen das Berech-
nen sich selbst negieren muss und der Mathematiker anderen Spielen 
aufmerksam folgt, ohne gegen seine eigenen Spielregeln zu verstoßen.

Pädagogik des Verborgenen
Die Befreiung der Mathematik zur Geisteswissenschaft im aufgeklärten 
Nihilismus ist ein dringliches Programm für die öffentlichen Bildungs-
anstalten bis hin zu den Universitäten, an denen die Tendenz die Ober-
hand gewinnt, selbstreflexives, die Qualitäten imaginativer Entwürfe ein-
beziehendes Denken zugunsten eines funktional-operativen, an 
Quantitäten orientierten Berechnens zu delegitimieren. Um dieser 
erkenntnistheoretischen Verarmung, gar Selbstverstümmelung ein Ende 
zu bereiten (3), müssen die Mythen von berechenbarer Objektivität und 
die Verabsolutierung ökonomischer Kategorien der Verwertbarkeit als 
Einbildungen von Wahrheit entlarvt werden. Die Ausformulierung eines 

113

Was kann und will ich wissen?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


„nihilistischen“ Bildungsbegriffes, der auf „Wahrheiten“ solcher Art ver-
zichtet und hier nur umrissen werden kann, mag zwar auf den ersten 
Blick schwer durchsetzbar erscheinen, könnte sich aber als äußerst hilf-
reich erweisen, die Hypostasierungen fremdbestimmter Reflexionspro-
zesse aufzulösen, wenn deren Anstößigkeit unerträglich wird. Dieser aus 
dem aufgeklärten Nihilismus entwickelte Bildungsbegriff könnte auf 
„Werte“ – diesen in verdächtiger Weise ökonomisierenden, verdingli-
chenden Ausdruck – verzichten zugunsten einer Offenheit, in der in vol-
lem Umfange freie Selbstbestimmung zu evidenten Lebensentwürfen 
möglich wäre, die dann Berechnungen ihren angemessenen Ort zuwei-
sen würden. Solche Pädagogik – und auch Hochschulpädagogik – des 
unberechenbaren Verborgenen tut not. (4)

Menschliches oder berechnendes Verhalten
Gegenüber „eingebildeter“ Wissenschaftlichkeit hält die „naive“ Alltags-
sprache die Einsicht fest, dass ein Mensch sich unangemessen, ja charak-
terlos verhält, der bloß „berechnend“ im Umgang mit anderen verfährt. 
Damit wird die missbräuchliche Verwendung und Reduzierung mathe-
matischen Denkens prägnant auf den Punkt gebracht.

Anmerkungen
1) 	 KrV S. 50 f.
2) 	 Gemäß Heideggers bekannter Formulierung zum Anspruch des philosophischen 

Denken
3) 	 In diesem Sinne fordert beispielsweise die Kölner Erklärung „Zum Selbstver-

ständnis der Universität“ von Lehrenden der Universität zu Köln vom 24.11.2009 
im § 1 „das Ende der epistemologischen Säuberungen an der Hochschule“.

4) 	 Zu diesem Ernstnehmen des pädagogisch Unberechenbaren s. Dod 1993

114

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 47		 Zahlenaberglaube

ist der fehlgeschlagene Fluchtversuch aus postmoderner Beliebigkeit, 
eine Pseudo-Überwindung des Nihilismus.

Der Zahlenaberglaube verspricht einen Ausweg aus der Zersplitterung 
in postmoderne Beliebigkeiten, indem er Allgemeinheit und Notwen-
digkeit zu verbürgen und das einzulösen scheint, was der Vernunft miss-
lang. Quantifizierende Formalisierung dient als Objektivitätsersatz, redu-
ziert die Komplexität und verdeckt die postmoderne Uneindeutigkeit, 
indem die Frage nach dem Sinn neutralisiert wird. Der Verlust an Gewiss-
heit in der sog. Postmoderne soll durch quantifizierende und modellori-
entiert-deduktive Formen des Denkens in der Vorherrschaft der Zahl 
kompensiert werden. Doch dieses Denken schafft keinen Sinn, wiewohl 
es unser Leben immer stärker bestimmt.

Leben jenseits der Mathematik
Welsch wendet sich „(w)ider die mathematische Obsession … Um das 
etwas grundsätzlicher zu fassen: Es gibt eine Inkommensurabilität zwi-
schen Leben und Mathematik. Zum Abendland gehört seit langem eine 
Obsession, alles mathematisch erfassen zu wollen. Dieser Obsession 
begegnen wir schon bei Platon. Und die Aristotelische Kritik daran hat 
– wie treffend und schonungslos sie auch war – wenig genützt. Aristote-
les zeigte, daß der mathematische Rationlitätstypus für Fragen der Ethik, 
also für Fragen des guten Lebens, gerade nicht einschlägig ist. Denn die 
Mathematik kennt Einzelnes nur als Fall eines Allgemeinen; für die Ethik 
hingegen kommt es gerade auf das Besondere, also auf dasjenige Einzel-
ne an, das nicht bloß Fall eines Allgemeinen ist. Daher wird eine Durch-
führung der Ethik in mathematischem Geist die Aufgabe der Ethik sys-
tematisch verfehlen müssen.“ (1) Welsch weist in diesem Zusammenhang 
auf die Pointe von Wittgensteins „Tractatus logico-philosophicus“, einem 
„Vollendungsbuch der Neuzeit“, hin: 

„Wenn man, wie er es in diesem Buch getan hatte, die Insel der wis-
senschaftlichen Probleme vollständig vermessen hat, dann zeigt sich, 
daß die dort lösbaren Probleme mit den Fragen, die uns wirklich 
bewegen, nichts gemeinsam haben. Gerade wenn man die Konturen 

115

Was kann und will ich wissen?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


des Sagbaren klar bestimmt, wird man des jenseitigen Ozeans der 
Lebensfragen gewahr, die nicht auf der Insel beheimatet und zu lösen 
sind, die also nicht in die Kompetenz der Wissenschaft fallen, son-
dern nur auf anderem Weg ins reine zu bringen sind: durch das Leben 
selbst. – Da ist die Gegenwendigkeit von Mathematik und Leben auf 
den Begriff gebracht und der neuzeitliche Versuch einer Mathema-
tisierung des Lebens einschneidend kritisiert.“ 

Es geht darum, mathematisierenden Verfahrensweisen den ihnen ange-
messenen Platz zuzuweisen.

Zahlen ohne Sinn
Absicht unserer Argumentation ist es nicht, quantifizierende und quali-
fizierende Argumentationsweisen gegeneinander auszuspielen, sondern 
die reflektierte Kombination beider Perspektiven zu gewährleisten. Die-
se Balance in einem dialektischen Modell, das der Komplexität der Phä-
nomene gerecht werden würde, ist aber im gesellschaftlich-politischen 
Diskurs verloren gegangen, weil sich ein Denken in Statistiken, Rankings 
und Evaluationen, in Zahlenmodellen also, verselbstständigt hat. Daten 
dienen nicht mehr als empirische Grundlage der Argumentation, son-
dern usurpieren normative Kraft. Die Kategorie der Quantität wird mit 
der der Qualität bzw. Sinnhaftigkeit verwechselt. Der aufgeklärte Nihi-
lismus zielt darauf ab, diese neuen, oft uneingestandenen „Wahrheiten“ 
in Frage zu stellen und aufzulösen.

Anmerkungen
1)	 Welsch 1996, S. 267 u. f.
	 Juliane Pickel hat in ihrer sehr beachtenswerten Kurzgeschichte „Freier Fall“ in 

satirisch – sarkastischer Weise dargestellt, wie ein Mensch, hier die Protagonis-
tin Lona Wiese, das Opfer des Zahlenaberglaubens werden kann: Fixiert auf die 
physikalischen Berechnungen ihres objektivierten Körpers stürzt sie sich von 
einem Turm hinab, um das Leben als „freien Fall“ zu studieren. In: Witt, Sabine 
(Hrsg.): „Zunächst mal den Winter abwarten. Kurzgeschichten.“ Hamburg 2017. 
S. 140–145

116

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 48		 Erdichtete Logik

Die logischen Ordnungen, denen die Positivitäten unserer Fakten und 
Zahlen entstammen, sind letzten Endes ohne Sinn. Sie können unser 
Leben nicht endgültig ordnen. Erst die Einbildungskraft „bildet“ Wert-
setzungen „hinein“, schafft „Gebilde“ aus diesen Additionen, hat die 
„Kraft“, sie zu modellieren, Ziele „ein-bildend“ in sie hinein zu bil-
den – bevor diese in der Leere verschwinden.

„Das Muster einer vollständigen Fiction ist die Logik. Hier wird ein 
Denken erdichtet, wo ein Gedanke als Ursache eines anderen Gedan-
kens gesetzt wird; alle Affekte, alles Fühlen und Wollen wird hinweg 
gedacht. Es kommt dergleichen in der Wirklichkeit nicht vor: diese 
ist unsäglich anders complicirt. Dadurch daß wir jene Fiction als 
Schema anlegen, also das thatsächliche Geschehen beim Denken 
gleichsam durch einen Simplifications-Apparat filtrieren: bringen 
wir es zu einer Zeichenschrift und Mittheilbarkeit und Merkbarkeit 
der logischen Vorgänge. Also: das geistige Geschehen zu betrachten, 
wie als ob es dem Schema jener regulativen Fiktion entspräche: dies 
ist der Grundwille.“ (1)

Die „Objektivitäten“ des Verstandes, der Logik – wie flüchtig fahren sie 
mit der Menschheit dahin! Wie vergänglich sind sie – Spuren im Sand, die 
einst niemand entziffern wird, verweht, vergessen von niemand – (2)

Die logischen Ordnungen, denen die Positivitäten unserer Fakten und 
Zahlen entstammen, sind letzten Endes ohne Zweck, Ziel und Sinn. Sie 
können unser Leben nicht endgültig ordnen, sinnhaft werden lassen. 
Zwischen solchen vermeintlichen Objektivitäten gähnen die Hohlräu-
me, tut sich auf die Leere des Nichts – es sind nichts als Additionen, die 
sich als die grundlegende Struktur unserer Verstandestätigkeiten erwei-
sen. Erst die Einbildungskraft „bildet“ Wertsetzungen „hinein“, schafft 
„Gebilde“ aus diesen Additionen, hat die „Kraft“, sie zu modellieren und 
zu formen, Zwecke und Ziele in sie einzubilden: in diese flüchtigen Gebil-
de, die wie Sandmandalas – mit viel Mühe kunstvoll gestreut – in einem 
Atemhauch oder Windstoß plötzlich vergehen. (3)

117

Was kann und will ich wissen?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Anmerkungen
1) 	 Vgl. KSA XI S. 505, vgl. 597. Auch die Logik – für gewöhnlich umgeben vom 

Nimbus unpersönlicher Sachlichkeit – ist hier Ausdruck des Willens zur Macht.
2) 	 Vgl. Foucaults abschließendes Bild in „Die Ordnung der Dinge“. 1971, S. 462. 
3) 	 Es ist eine merkwürdige, befremdliche Erfahrung, dass zum Beispiel geistig 

schwer behinderte bzw. debile Personen menschlichere Verhaltensweisen auf-
zeigen können, als sie uns aus der „Normalität“ bekannt sind. Wir gewinnen 
dann eine Ahnung davon, dass es auch andere Spielregeln geben mag als die, 
welche wir von unserer Logik her gewohnt sind.

118

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 49		 Logozentrismus – die Einbildung vom richtigen Anfangen

Der Logozentrismus ist ein Mythos, der am Anfang steht und sich zu 
einer großen Erzählung entfaltet hat – als Einbildung vom richtigen 
Anfangen.

Hegels Logik vollführt die grandiose Selbstbewegung des Seins – im 
Nichts! Hegel und Heidegger – sie alle drücken sich davor, das Nichts ins 
Zentrum ihrer Philosophie zu stellen, sondern hofieren dem Sein, das 
doch nur die Kehrseite des Nichts ist, huldigen diesem aparten Begriff, 
der sich zu „etwas“ leichter mystifizieren und den Heidegger gar in eigen-
tümlicher Schreibweise erscheinen lässt, obwohl es nach seiner eigenen 
Aussage mit diesem „Seyn“ doch nichts ist! (1)

Hegels Logozentrismus hat sich zum System entfaltet, denn für Hegel 
liegen Wahrheit und Wirklichkeit erst in der geistigen Durchdringung 
und „Aufhebung“ im Geiste. Dies ist ein beeindruckender und überzeu-
gender Gedanke, aber er ist nicht voraussetzungslos, enthält eine Prä-
misse, die nicht zwingend ist und die der aufgeklärte Nihilismus als Ein-
bildung entlarven muss. Auch die Logik ist nur eine – wenn auch sehr 
glanzvolle – Struktur unter anderen! Denken oder Nicht-Denken – bei-
des ist gleich gültig! Für den altindischen Denker Nagarjuna endet das 
Denken als fortwährendes Positionieren und Negieren im Nichts: Der 
höchste Akt des Denkens ist seine Selbstaufhebung im Nicht – Denken. 
(2) Zumindest zeigt sich in dieser Alternative die Einseitigkeit des von 
Hegel eingeschlagenen dialektischen Weges. 

Hegels Logozentrismus ist ein Mythos, der am Anfang steht und sich 
zu einer großen Erzählung entfaltet hat (3) – als Einbildung vom richti-
gen Anfangen. Dieses beginnt andererseits aus dem Nichts heraus als die 
Negation aller Bilder und Einbildungen, aus dem Abgrund aller Bilder, 
in dem sie verschwinden und aus dem sie aufsteigen können – (4)

Anmerkungen
1) 	 Vgl. z. B. Heidegger 1977, („Nietzsches Wort ‚Gott ist tot‘“) S. 259
2) 	 NA S. 943 
3) 	 Vgl. Lyotard 1989, bes. S. 251 f. – Vgl. KSA III S. 116: „Vernunft. – Wie die Ver-

nunft in die Welt gekommen ist? Wie billig, auf eine unvernünftige Weise, durch 
einen Zufall. Man wird ihn errathen müssen, wie ein Räthsel.“

4) 	 Shelley („Prometheus Unbound“) 1970, S. 238 (V. 116): „(…) the deep truth is 
imageless”, sagt Demogorgon, eine schemenhafte Figur, in der Shelley dem 
ursprünglichen, bilderlosen Chaos bildhaft – dichterischen Ausdruck gibt.

119

Was kann und will ich wissen?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 50		 Fraktale Ordnungen im Chaos

Es ist ein zauberhafter Gedanke, zu jedem Zeitpunkt neu anfangen, 
eine neue Struktur beginnen, ändern, verwerfen oder auch fortsetzen 
zu können, weil all dies dem Zufall überlassen bleibt, der Beliebigkeit 
und damit: unserem Entschluss. Der Nihilismus endet nicht, wie die 
landläufige Schmähung ihm nachsagt, im Durcheinander, sondern 
bringt Strukturen hervor, wunderliche Gebilde auch, die uns überra-
schen. Er möge unsere Augen öffnen: Umgeben schon sind wir von 
den fraktalen Gebilden des Chaos!

Welcher Grundsatz denn sollte gerade den Nihilisten zu Konsequenz 
verpflichten? Weshalb sollte er der Inkonsequenz treu bleiben? Es ist ein 
befreiender, erregender, zauberhafter Gedanke, zu jedem Zeitpunkt neu 
anfangen, eine neue Struktur beginnen und sie zu irgendeinem Zeitpunkt 
fortsetzen, ändern oder verwerfen zu können – einfach so, der Lust und 
Laune, ja nicht einmal diesen gehorchend, weil all dies dem Zufall über-
lassen bleibt, der Beliebigkeit, dem Nichts. Wir haben uns dann vom 
Kamel und Löwen zum Kinde verwandelt: „Unschuld ist das Kind und 
Vergessen, ein Neubeginnen, ein Spiel, ein aus sich rollendes Rad, eine 
erste Bewegung, ein heiliges Ja-sagen. – Ja, zum Spiele des Schaffens, mei-
ne Brüder, bedarf es eines heiligen Ja-sagens: seinen Willen will nun der 
Geist, seine Welt gewinnt sich der Weltverlorene.“ (1) Aber auch diesen 
eigensinnigen, kindlichen Willen geben wir noch auf: In dem rollenden 
Rad fährt auch er dahin – 

Der Nihilismus endet nicht, wie die landläufige Schmähung ihm nach-
sagt, im Durcheinander, sondern bringt Strukturen hervor, wunderliche 
Gebilde auch, die uns überraschen und die wir nicht in Planung hatten. 
Es möge der Nihilismus unsere Augen öffnen: Umgeben schon sind wir 
von den fraktalen Gebilden des Chaos!

Anmerkungen
1) 	 KSA IV („Also sprach Zarathustra 1: Von den drei Verwandlungen“) S. 29–31
	 Vgl. Hesse X (Die Gedichte) 2002, S. 366 („Stufen“, V. 9: „Und jedem Anfang 

wohnt ein Zauber inne …“)

120

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 51		  Zur Genese nihilistischer Romane

Unsere Ideologien: Werte, Sinnfindungen, Lebenslügen, Unterhal-
tungsprogramme etc. sind der grandiose wie verlogene Versuch, die 
Additionen unseres Daseins zu überlisten, als ergäben die Teile mehr 
als ihr Nebeneinander. 

Unsere Erzählungen, Mythen und Ideologien, mit denen wir die Welt 
ausdeuten, all diese Konstrukte unserer Einbildungskraft sind der gran-
diose, oft auch verlogen unterhaltsame Versuch, die Additionen zu über-
gehen, zu hintergehen, zu überlisten, aufzulösen: als seien wir alle, die 
Erzähler, Leser oder Zuhörer, Mitwirkende einer solch großen Erzäh-
lung, die Sinn ergäbe, etwas bedeute über das Nebeneinander von Tei-
len hinaus … 

Hier ergibt sich das tragfähige Fundament für eine Theorie des zeitge-
nössischen, d. h. nihilistischen Romans als einer Form solcher „großen“ 
Erzählungen im ausgezeichneten, wörtlichen Sinne. Es bleibt zu fragen, 
ob der nihilistische Roman, dessen Thema das Nichts und dessen Bewäl-
tigung geworden ist, die Romanform vollendet, beendet, auflöst oder 
transzendiert. (1) Offenkundig betreibt er die Selbstdestruktion seines 
Plot und der zunächst aufgebauten Sinnzusammenhänge: „‚Aufbauen-
de Zerstörung‘ hat Kafka dieses Verfahren in einem Aphorismus genannt, 
als hätte er Derrida gelesen und über Dekonstruktion nachgedacht.“ (2) 

Wir verstehen in diesem Zusammenhang den Roman bzw. die „große 
Erzählung“ im Sinne „postmoderner“ Philosophen wie Jean-Francois 
Lyotard, der den Begriff „Erzählungen (récits)“ im Sinne der Einleitung 
zu unserem Paragraphen verwendet. (3) Sie kommen durch einen „Ver-
kettungsmodus“ verschiedener „Diskursarten“ zustande, wobei das zuvor 
additive Material „verdichtet“ und zu sinnvollen Gebilden organisiert 
wird. Es ist offenkundig, dass sich solche postmodernen Sinnzusammen-
hänge, die Lyotard die „grand récits de la légitimation“ der Moderne 
nennt, auf einer nihilistischen Grundierung ergeben. Denn die Bezeich-
nung „postmodern“ entstammt der Vermeidungsstrategie gegenüber dem 
Wort „nihilistisch“.

Moderne Erzähltechniken wie die des Bewusstseinsstroms (stream of 
consciousness) oder des inneren Monologs geben sehr überzeugend die 
additive Grundstruktur der Wirklichkeitserfassung im nihilistischen 

121

Was kann und will ich wissen?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Zeitalter wieder. Die Sätze werden durch Additionen von Eindrücken, 
Erinnerungen, Gedanken etc. über ihre traditionelle grammatische Struk-
tur hinaus ausgedehnt und zu komplexen Satzgebilden und Erzählein-
heiten erweitert. Gleichzeitig zeigt sich in dieser Wiedergabe unserer 
additiven Wirklichkeitserfassung der Versuch des Erzählers oder der 
jeweiligen Erzählfigur, solche Additionen zu überwinden, zu überspie-
len, indem eigene, auch verräterische und entlarvende logische Verknüp-
fungen aufgebaut werden, die oft der herkömmlichen Logik opponieren 
oder sie zumindest irritieren. Wenn es dem zeitkritischen Roman dar-
um geht, die Welterfahrung in unserem nihilistischen Zeitalter zu durch-
leuchten, ohne in Eskapismus oder vordergründige Unterhaltungsarran-
gements auszuweichen, dann wird ein in diesem Sinne nihilistischer 
Roman solche Techniken der erzählerischen Nachbildung unseres 
Bewusstseinsstromes in künstlerischer Absicht verwenden und dabei die 
additive Struktur unserer Wirklichkeitserfahrung mit den korrespondie-
renden Versuchen einer Verbindung und Ineinsbildung von Additionen 
wiedergeben. (4) Es ist geradezu ein Kriterium für die literarische Qua-
lität zeitgenössischer Romane, inwieweit es ihnen gelingt, die additive 
Wirklichkeitserfassung in unserem nihilistischen Zeitalter auch in deren 
Täuschungsversuchen darzustellen, statt eine vorgegebene Sinnhaftig-
keit in Handlungsverlauf sowie Erzählperspektive zu supponieren, die 
selbst nicht mehr hinterfragt wird.

Die Genese des Romans ergibt sich aus dem Bemühen um Erfassung 
einer Wirklichkeit, so weit auch die erzählerische Phantasie von dieser 
sich entfernt. Dem Verlust von Wahrheit nachzuspüren in den kleinen 
und großen Erzählungen von unseren Existenzmöglichkeiten ist die Auf-
gabe solch epischer Nichtsgewinnung. Aufbau und Zerfall des Plot spielt 
auf solch nihilistischer Grundierung. Rationalität dringt in reichhaltigen 
Formen der Reflexion in den Roman ein und verschränkt sich mit 
Anschauungen und Bildern. Dabei befreit sich der Verstand von seiner 
Fixierung auf sich selbst, wird seiner Verwobenheit mit Irrationalem 
inne, das er zu durchdringen sucht. Wenn solche Befreiung des Verstan-
des im epischen Produkt der Einbildungskraft künstlerisch gelingt, erhebt 
dies den Roman zu einem einzigartigen Medium der Wirklichkeitser-
kenntnis. Dann scheint Wahrheit im nihilistischen Zeitalter nur auf in 
der Negation, in den Anstrengungen epischer Gewinnung des Nichts, 
das in paradoxer Weise sichtbar wird. 

122

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


In diesem Sinne reflektiert „Nachtfahrt“, der erste Teil der Romantri-
logie „Bunte Schleier des Nichts“, in einem herausgehobenen Erzählab-
schnitt auf sich selbst:

„Unsere Romane betreiben die Darstellung der fortwährenden Vernich-
tung von Sinn, die Selbstaufhebung ihrer Handlung, mit der sie unse-
re Langeweile vertreiben möchten: ‚das Nichts in Aktion‘. Immerhin 
verschwinden die Lügen in solchen Enttäuschungen, in solchen Fun-
ken im Sternschnuppenflug … Und so führt der Roman die Dinge 
zurück auf ihr richtiges Maß, ihre Nichtigkeit, vielleicht ist dies seine 
Wahrheit …“ (5)

Anmerkungen
1)	 Vgl. Cioran 1993, S. 145–163 („Jenseits des Romans“)
2) 	 Kafka 2008. Vgl. S. 1386 f. u. S. 1425 (Nachwort von Peter Höfle) 
3) 	 Lyotard 1989, bes. S. 251f.
4) 	 Vgl. die Fragmente zu einer solchen Romantheorie in den Selbstreflexionen des 

„nihilistischen“ Romans „Nachtfahrt“ (NF) S. 213–216.
 	 Die nihilistische Romantrilogie „Bunte Schleier des Nichts“ verwendet diese 

Erzähltechnik der Wiedergabe und versuchsweisen Überspielung von Additio-
nen, auch in selbstreflexiver Form; vgl. z. B. Kap. 9 „Additionen in Rom“ (NF 
S. 177 ff.)

5) 	 NF S. 215

 

123

Was kann und will ich wissen?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 52		  Einbildungskraft befreit den Verstand

Erst indem sich der Verstand negierend von alten wie neuen Einbil-
dungen befreit, die sich als vernünftig immer noch im Positivismus, 
Wissenschaftsaberglauben und den ökonomischen Sachzwängen dra-
pieren, erhält er in solcher Leere seine Freiheit zurück, sich mit heil-
samen und evidenten Einbildungen verbinden zu können. So wird im 
aufgeklärten Nihilismus die Aporie der Dialektik der Aufklärung 
durchschaubar und partiell lösbar, indem wir uns auf die Möglichkei-
ten und die Evidenz besinnen, die unsere Verstandestätigkeit im Kon-
text der sich selbst durchsichtig gewordenen, vernünftigen Einbil-
dungskraft gewinnt.

Vorwurf der „Dialektik der Aufklärung“ als des herausragenden Beispiels 
der Aufklärungsdiskussion ist die Selbstzerstörung der Aufklärung in der 
Reduzierung der Vernunft auf ausschließlich technische Rationalität bzw. 
instrumentelle Vernunft. Gerade im Sinne von Aufklärung war dieser 
Prozess notwendig. Er ist irreversibel, obwohl in ihm die genuinen Ansprü-
che der Aufklärung auf vernünftige Orientierung des Menschen im gesell-
schaftlichen Ganzen verloren gingen. Somit gerät in der Argumentation 
der Kritischen Theorie die Dialektik der Aufklärung in eine Aporie, aus 
der eine Befreiung nicht mehr möglich erscheint. 

Aber es ist eine nur scheinbare Aporie, wenn wir erkennen, dass sich 
im Prozess der Selbstzerstörung der Aufklärung der Verstand von den 
für „objektive Vernunft“ gehaltenen Einbildungen schlechter Metaphy-
sik befreite. Nach der Negation dieser traditionellen metaphysischen 
Konstrukte ist er in die Verstrickungen des modernen Wissenschafts-
aberglaubens geraten, verquickt mit den Mythen der ökonomischen Sach-
zwänge und der Berechenbarkeit aller Objekte. Erst indem sich der Ver-
stand negierend von den alten wie neuen Einbildungen befreit, die sich 
als vernünftig drapierten und immer noch im Positivismus drapieren, 
erst indem sich der Verstand im Nihilismus als bloßes Instrument selbst-
reflektierend, d. h. als Vernunft erfährt, erhält er in solcher Leere seine 
Freiheit zurück, sich mit lebenswichtigen, heilsamen, kurzum evidenten 
Einbildungen verbinden zu können, die er nun als Einbildungen erkennt 
und negieren kann, wenn sie ihre Evidenz verlieren. Vom Diktat vorgeb-
lich vernünftiger Zwänge befreit, hinter denen sich die undurchschau-

124

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


ten Machtphantasien von Ideologien verbargen und noch verbergen, 
gewinnt der Verstand erst in der umfassenden Leere des Nihilismus als 
Vernunft die Freiheit zurück, in der wir im Verbund mit der Einbildungs-
kraft unser Leben sinnvoll gestalten können. So wird im aufgeklärten 
Nihilismus die Aporie der Dialektik der Aufklärung durchschaubar und 
partiell lösbar, indem wir uns auf die Möglichkeiten und die Evidenz 
besinnen, die unsere Verstandestätigkeit im Kontext der sich selbst durch-
sichtig gewordenen, vernünftigen Einbildungskraft gewinnt.

Die Überwindung der Krise der Vernunft durch bewusste  
Wiedergewinnung von Einbildungen
Die instrumentelle Vernunft, die sich am Endpunkt dieses Reduktions-
prozesses mit ihrem engen Kalkulationsbereich bescheidet, befindet sich 
nicht mehr in echtem Konflikt mit den als irrational ausgegrenzten Lebens-
bereichen und primären Werturteilen, die ihr nichtsdestoweniger die 
Ziele vorsetzen: 

„In Wirklichkeit ist der Inhalt der Philosophie wie der Religion durch 
diese scheinbar friedliche Beilegung ihres ursprünglichen Konfliktes 
zutiefst beeinträchtigt worden. Die Philosophen der Aufklärung grif-
fen die Religion im Namen der Vernunft an; letzten Endes war das, 
was sie zur Strecke brachten, nicht die Kirche, sondern die Metaphy-
sik und der objektive Begriff der Vernunft selbst, die Quelle der Macht 
ihrer eigenen Anstrengungen. Schließlich wurde die Vernunft als ein 
Organ zum Erfassen der wahren Natur der Dinge und zur Festlegung 
der leitenden Prinzipien unseres Lebens für veraltet angesehen. Spe-
kulation ist synonym mit Metaphysik und Metaphysik mit Mytholo-
gie und Aberglauben … Vernunft hat sich selbst als ein Medium ethi-
scher, moralischer und religiöser Einsicht liquidiert.“ (1) 

Die von jedem Anspruch auf Wahrheit abgeschnittene, sich nicht mehr 
als Moment eines „objektiven“, auf die Ganzheit von Natur und Mensch 
gerichteten Vernunftbegriffes verstehende subjektive Vernunft, die als 
instrumentelle nur der Naturbeherrschung oder Durchsetzung von Ein-
zelinteressen dient, erscheint so als Resultat einer zerstörten Aufklärung. 
Erst wenn diese Diagnose klar in unser Bewusstsein tritt, kann sich der 
Weg aus der Krise der Vernunft durch eine bewusste Wiedergewinnung 

125

Was kann und will ich wissen?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


von evidenten Einbildungen öffnen, die den richtungs- und sinnlosen 
Verstand anzuleiten vermögen.

Die „objektive“ Vernunft war die Einbildungskraft
Horkheimers eine Selbstreflexion der Aufklärung leistende Analyse durch-
zieht der Widerspruch, dass dieser Prozess der Reduzierung objektiver 
zu ausschließlich subjektiver Vernunft einerseits als über schlechte Meta-
physik notwendig aufklärende Negation, andererseits als Abkehr der Auf-
klärung von ihren genuinen Positionen erscheint. Deshalb entspricht in 
Horkheimers „Zur Kritik der instrumentellen Vernunft“ der Irreversibi-
lität dieses deformierten Aufklärungsprozesses die Unmöglichkeit heu-
tigen kritischen Denkens, ein objektives System von Vernunft zu entwer-
fen, dessen Surrogate es vielmehr ihres ideologischen Charakters zu 
überführen hat. Es wird deutlich, dass sich hinter dem, was Horkheimer 
die „objektive Vernunft“ nennt, das noch unerkannte Wirken der Ein-
bildungskraft verbirgt:

„Diese Ansicht behauptete das Dasein der Vernunft als einer Kraft 
nicht nur im individuellen Bewusstsein, sondern auch in der objek-
tiven Welt – in den Beziehungen zwischen den Menschen und zwi-
schen sozialen Klassen, in gesellschaftlichen Institutionen, in der 
Natur und ihren Manifestationen. Große philosophische Systeme, 
wie die von Platon und Aristoteles, die Scholastik und der deutsche 
Idealismus, waren auf einer objektiven Theorie der Vernunft begrün-
det. Sie zielte darauf ab, ein umfassendes System oder eine Hierar-
chie alles Seienden einschließlich des Menschen und seiner Zwecke 
zu entfalten. Der Grad der Vernünftigkeit des Lebens eines Men-
schen konnte nach seiner Harmonie mit dieser Totalität bestimmt 
werden. Deren objektive Struktur, und nicht bloß der Mensch und 
seine Zwecke, sollte der Maßstab für individuelle Gedanken und 
Handlungen sein. Dieser Begriff von Vernunft schloß subjektive Ver-
nunft niemals aus, sondern betrachtete sie als partiellen beschränk-
ten Ausdruck einer umfassenden Vernünftigkeit, von der Kriterien 
für alle Dinge und Zwecke abgeleitet wurden. Der Nachdruck lag 
mehr auf den Zwecken als auf den Mitteln. Das höchste Bestreben 
dieser Art von Denken war es, die objektive Ordnung des ‚Vernünf-
tigen‘, wie die Philosophie sie begriff, mit dem menschlichen Dasein 

126

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


einschließlich des Selbstinteresses und der Selbsterhaltung zu ver-
söhnen. So will Platon in seinem ‚Staat‘ zeigen, dass, wer im Licht 
der objektiven Vernunft lebt, auch im Leben erfolgreich und glück-
lich ist.“ (2)

Die reduzierte Vernunft im Bann neuer Mythologien
Die zum bloßen Instrument reduzierte Vernunft gerät nach ihrer Befrei-
ung aus den Zwängen der alten Metaphysik in die Zwänge neuer Ideo-
logien, hinter denen sich der Wille zur Macht von Einzelinteressen ver-
birgt:

„Nach solchen (die Vernunft reduzierenden) Theorien dient das Den-
ken jedem partikularen Bestreben, sei es nun gut oder schlecht. Es 
ist ein Werkzeug für alle Unternehmen der Gesellschaft, aber es darf 
nicht versuchen, die Strukturen des gesellschaftlichen und individu-
ellen Lebens zu bestimmen, die von anderen Kräften bestimmt wer-
den sollen. Die Vernunft hat die gesellschaftliche Realität niemals 
wirklich geleitet, aber jetzt ist sie so gründlich von jeder spezifischen 
Tendenz oder Neigung gereinigt, dass sie schließlich sogar auf die 
Aufgabe verzichtet hat, Handlungen und Lebensweise des Menschen 
zu beurteilen. Die Vernunft hat diese zur endgültigen Sanktion den 
im Widerstreit liegenden Interessen überlassen, denen unsere Welt 
tatsächlich ausgeliefert zu sein scheint.“ (3)

Damit hat sich die rationalisierte, auch die Gesellschaft durchdringen-
de Herrschaft über Natur gegen das seiner Ratio folgende Subjekt gewandt 
und dessen auf den Prozess der Naturbeherrschung gerichtete Freiheits-
erwartung durch Verstrickung in Unfreiheit enttäuscht, sodass Vernunft 
ihrer Unvernunft überführt worden ist:

„Die Absurdität des Zustandes, in dem die Gewalt des Systems über 
die Menschen mit jedem Schritt wächst, der sie aus der Gewalt der 
Natur herausführt, denunziert die Vernunft der vernünftigen Gesell-
schaft als obsolet“. (4)

127

Was kann und will ich wissen?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Es wird deutlich, dass sich in dem, was in der Aufklärungsdiskussion 
Vernunft genannt wird, Einbildungen verbergen, die als noch undurch-
schaute den defizienten Status von Aufklärung bewirken.

Anmerkungen
1) 	 Horkheimer 1967. S. 27 f.
2) 	 Horkheimer, ebd. S. 16. Ebenso 1962. S. 194 f.
3) 	 Horkheimer 1967. S. 19 f. (Zusatz nicht im Original)
4) 	 DA S. 38

2.1.2. 	Einbildungskraft – die verborgene Vernunft

„Vorstellungskraft ist wichtiger als Wissen.“
Albert Einstein

§ 53 		 Vernünftigkeit der Einbildungskraft statt Vernunft

Was für Vernunft gehalten wurde, ist das Vermögen der Einbildungs-
kraft, abschlusshafte Vorstellungen zu bilden. Die Philosophie des 
aufgeklärten Nihilismus entlarvt die Täuschungen der wertsetzenden, 
für vernünftig gehaltenen „Vernunft“-Ideen. Sie ist eine Imaginati-
onswissenschaft, deren Geschäft solche „Ent-täuschung“ ist: die Über-
führung von „Vernunftideen“ in Einbildungen, die sich erst dann im 
einzelnen Individuum als vernünftige oder besser: evidente Einbil-
dungen qualifizieren können. Die Rede von „der Vernunft“ gehört 
zur „Verhexung unsres Verstandes“: Wir müssen die mit „Vernunft“ 
verbundenen Fiktionen durchschaubar machen.

Was für „Vernunft“ – ein den Verstand gleichsam verlängerndes Vermö-
gen – gehalten wurde und immer noch gehalten wird, ist in Wirklichkeit 
die Wirksamkeit vornehmlich der Einbildungskraft. Es ist deren Vermö-
gen, abschlusshafte, synthetisierende, mit Begriffen angereicherte Vor-
stellungen zu bilden, die unsere Erkenntnis zu einem sinnstiftenden Gan-
zen zusammenfügen. Nur hat man den Begriff der Einbildungskraft, 
dieses in einer langen Tradition mit Misstrauen besetzte Wort, das auf 
Verwirrung und Täuschung der Sinne, kurzum bloße Einbildungen redu-
ziert wurde, durch den Begriff der Vernunft substituiert, weil dieser Begriff 

128

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


in Anlehnung an den Verstand mit der Dignität von Allgemeinheit und 
Notwendigkeit, also der Autorität formaler Logik ausgestattet werden 
konnte. (1) Dieses unerkannte Verschwinden der Einbildungskraft in die 
Vernunft gab dieser einen Vertrauensvorschuss, stattete sie mit einem 
„Placeboeffekt“ aus, der das Aussetzen des Zweifelns – „suspension of 
disbelief “ oder „make-believe“ – fördern sollte und tatsächlich gefördert 
hat. (2) Doch was uns bislang als „Vernunft“ erschienen ist, muss im 
Wesentlichen als Tätigkeit der Einbildungskraft erkannt werden. Die Phi-
losophie des aufgeklärten und aufklärenden Nihilismus, deren Ziel es ist, 
die Täuschungen der wertsetzenden, für vernünftig gehaltenen „Ver-
nunft“-Ideen zu entlarven, ist eine Imaginationswissenschaft, deren 
Geschäft solche „Ent-täuschung“ ist: die Überführung von „Vernunft-
ideen“ in Einbildungen, die sich erst dann als vernünftige oder besser: 
evidente Einbildungen qualifizieren können.

Das Wort von der „Vernunft“ gehört somit in Wittgensteins Sinne zur 
„Verhexung unsres Verstandes“, auch wenn wir es in dieser Monographie 
weiterhin, aber mit Vorbehalten benutzen und „durch die Mittel unse-
rer Sprache“ korrigieren werden. (3) Wie in den genderisierten Sprach-
formen sollten wir unsere Sprache nicht dadurch „reinigen“, dass wir auf 
Wörter verzichten oder neue Wörter kreieren, sondern indem wir die 
mit den Wörtern transportierten, verfestigten Einbildungen durchsich-
tig werden lassen. Dann werden wir erkennen, was wir „eigentlich“ mit 
Vernunft meinen: Subjektive Einbildungen, die uns evident genug erschei-
nen, dass wir sie als vernünftig, als „die“ Vernunft qualifizieren, obwohl 
wir erkennen, das diese an den Verstand angelehnte Verallgemeinerungs-
fähigkeit sich in Ansprüche auflöst; es gibt eben viele „Vernünfte“, Fikti-
onen, die mit dem Anspruch von Allgemeinheit und Notwendigkeit auf-
treten. 

Fiktion von „Vernunfterkenntnissen“ 
Dass den sog. „Vernunfterkenntnissen“ die Dignität von Allgemeinheit 
und Notwendigkeit nicht wirklich zukommt, ergibt sich schon aus der 
historischen Tatsache, dass so oft über sie – im Namen der Vernunft – 
gestritten worden ist, wie es hinsichtlich der Verstandeserkenntnisse, 
etwa der mathematischen Lehrsätze, nicht vorkommen konnte. Allein 
der Terminus Vernunftideen weist bekanntlich in der griechischen Wur-
zel auf Anschaulichkeit hin, d. h. die Affinität zur Einbildungskraft.

129

Was kann und will ich wissen?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Philosophie des „Als ob“ ohne Sprung in den Positivismus
Vaihingers „Philosophie des Als Ob“ entwirft ein umfassendes System 
der theoretischen, praktischen und religiösen Fiktionen der Menschheit, 
wobei er auch die Allgemeinbegriffe als arbeitshypothetische Fiktionen 
versteht. (4) Dies geschieht allerdings vor dem Hintergrund eines posi-
tivistischen „Glaubens“ an die Fakten, der selbst als Fiktion nicht erkannt 
wird. Diese hartnäckige, sich selbst noch nicht durchsichtige Einbildung 
trennt bei allen Ähnlichkeiten die „Philosophie des Als Ob“ vom aufge-
klärten Nihilismus, der den Sprung in einen Halt verheißenden Positi-
vismus als späten Rest von Aberglauben auflösen muss.

Anmerkungen
1)	 Dass die Einbildungskraft eine viel größere Rolle in der Erkenntnistheorie spielt, 

als Kant in seiner Fokussierung auf Verstand und Vernunft zugestehen möchte, 
ist – zusammenfassend gesagt – der Kern der Kant-Interpretation Heideggers 
(1973).

2)	 S.T. Coleridge entwickelte die Formulierung des „willing suspension of disbelief 
for the moment, which constitutes poetic faith“ (Biographia Literaria, II 1907, 
S. 6)

3)	 „Die Philosophie ist ein Kampf gegen die Verhexung unsres Verstandes durch die 
Mittel unserer Sprache.“ (Wittgenstein 2003, § 109)

4) 	 Vaihinger 1927. Hintergrund für seinen Sprung in den Positivismus bilden bio-
logistische Vorstellungen von der Zweckmäßigkeit des organischen Lebens, des-
sen Selbsterhaltung in „Vorstellungsformen und Fiktionen“ hypostasiert wird 
(S. 174 / Herv. im Text): „Die Zweckmäßigkeit bildet auch den Übergang von 
dem reinen Subjektivismus eines Kant zu dem modernen Positivismus. Wenn 
man lediglich sagt: Die ganze Welt ist unsere Vorstellung, alle Formen sind sub-
jektiv,–so wird dadurch ein haltloser Subjektivismus erzeugt. Sagt man aber: Die 
Vorstellungsformen und Fiktionen sind zweckmäßige psychische Gebilde, so wer-
den diese selbst enge mit den ‚kosmischen Agentien und Konstituentien‘ (Laas) 
verbunden, indem ja diese selbst jene zweckmäßigen Formen in den organischen 
Wesen hervortreiben“.

130

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 54 		 Eros und Evidenz: Zehn Antithesen zu Platon

In ihren wirkungsmächtigen Bildern zeigt sich die Vernünftigkeit der 
Einbildungskraft, deren Evidenzen aber nicht die Wahrheit gewinnen 
können.

Vernünftigkeit der Einbildungskraft meint keine Vernunft, die gleichsam 
als eigenes Vermögen von außen her die Produktionen der Einbildungs-
kraft beurteilen würde. Was diese zur Darstellung bringt, was „sich in“ 
ihren Bildern „selbst“ darstellt, muss seine Vernünftigkeit, d. h. Evidenz 
und Überzeugungskraft aus sich selbst heraus entfalten. Die Vernünftig-
keit der Einbildungskraft zeigt sich „in“ deren wirkungsmächtigen Bil-
dern bzw. Vorstellungen.

Dass mit solcher Vernünftigkeit oder Evidenz der Einbildungskraft im 
nihilistischen Zeitalter keine „Wahrheit“ zurückgewonnen werden kann, 
möge ein kontrastiver Vergleich mit Platons Ideenschau in den folgen-
den Thesen erhellen:

1. Die Evidenzen der Einbildungskraft beruhen auf einem subjektiven 
Vermögen, das keinen Zugang zu einem „ewigen Ideenhimmel“ oder 
„Ding an sich“ verschaffen kann, auch wenn jene Subjektivität oft erst im 
Nachhinein in der Ent-Täuschung zu Bewusstsein kommt.

2. Die platonische Wesensschau enthält in Vorstellungen von einem Ideen-
himmel, der in die Prä- und Postexistenz einer ewigen Seele hineinrei-
che, Reste einer über sich noch unaufgeklärten Einbildungskraft bzw. 
Mythenbildung. Platon selbst mag hier kritischer gewesen sein als eine 
solch „schlechte“ Metaphysik verfestigende Rezeption. Von jenen undurch-
schauten Mythen ist die Evidenz der Einbildungskraft im aufgeklärten 
Nihilismus befreit, der ihre Gebilde als subjektive, flüchtige und letztlich 
„nichtige“ Veranstaltungen begreift.

3. Evidenzen entstehen durch die Überzeugungskraft von sinnlich-bild-
lichen, mit Reflexionen verbundenen Inhalten. Dabei kann – anders als 
im Platonismus – prinzipiell alles zu einem evidenten Inhalt werden bzw. 
sich als überzeugungskräftig qualifizieren. Hierzu gibt es keine meta-sub-
jektive Vorentscheidung. Nur das einzelne Subjekt selbst kann über Evi-

131

Was kann und will ich wissen?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


denzen urteilen: Es alleine behält im aufgeklärten Nihilismus die Deu-
tungshoheit. Dies ist der Unterschied zu den sog. „Vernunftideen“, die 
– noch vor aller inhaltlichen Realisierung – bestimmten Fiktionen eine 
besondere Dignität im Kontext eines transzendentalen Subjekts verlei-
hen. Es gibt in Bezug auf die Evidenzen der Einbildungskraft kein rich-
tiges oder falsches Bewusstsein, wodurch im Kern die philosophische 
Position des Nihilismus mit ihrem Fluch der unvorhersehbaren Belie-
bigkeit wie ihrem Segen der uneingeschränkten Freiheit umrissen ist.

4. Die Anziehung in der Überzeugungskraft einer Imagination ist ihre 
Evidenz, der „Eros“ ihrer Attraktion – wenn wir den platonischen Begriff 
beibehalten. Bei aller Gegensätzlichkeit zur platonischen Ideenschau 
unterscheidet sich die evidente Imagination wiederum von einer rein 
subjektivistischen, konstruktivistischen Setzung, denn der überzeugen-
de Inhalt kommt auf das Subjekt zu, „leuchtet ihm ein“. 

5. Solche vernünftigen, genauer gesagt: evidenten Imaginationen ent-
scheiden über Sinn-, Bewertungs- und Beurteilungsfragen, soweit diese 
über rein verstandesmäßiges Schließen hinausgehen.

6. Evidente Imaginationen können sich selbst durchsichtig, d. h. ihres 
Charakters als Einbildungen innewerden; oder sie werden ent-täuscht, 
d. h. im Nachhinein ihres scheinhaften Charakters und ihrer Nichtigkeit 
überführt. 

7. Evidenzen der Einbildungskraft sind nicht notwendiger Weise durch 
eine gemeinsame Logik verknüpft, sondern tragen ihre jeweilige „Logik“ 
als Überzeugungskraft in sich selbst. Ihr Verhältnis zueinander ist kon-
tingent; andernfalls gäbe es eine Logik, die jenseits der Evidenzen der 
Einbildungskraft läge. Platons Ideen dagegen waren durch den Logos in 
einem Reich oder „Himmel“ der Ideen miteinander verbunden, wie dies 
in der Kalokagathie begrifflichen Ausdruck fand.

8. Flüchtigkeit kann sich im Maßstab der Weltzeit auf ganze Epochen 
beziehen. So war der platonische Ideenhimmel Jahrhunderte lang eine 
kollektive epochale Imagination – mit einer flüchtigen Evidenz in den 

132

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Jahrmilliarden des Universums. Es mag sein, dass in unserem Zeitalter 
mit ähnlicher Flüchtigkeit uns der Nihilismus evident erscheint. 

9. Indem Platon eine objektive Vernunft ansetzt, in welcher die Tätigkeit 
der Einbildungskraft verschleiert wird, kann er den Zugang zu einem 
unveränderlichen Bereich der Wahrheit in der Ideenschau behaupten, 
wie ihn die Philosophenherrscher in der „Politeia“ als Herrschaftswissen 
gewinnen. Die unleugbar totalitären Tendenzen seiner Staatsutopie sind 
die Konsequenz dieses absoluten, positiven Wahrheitsbegriffes.

10. Diese Antithesen erfahren insofern eine Einschränkung bzw. dialek-
tische Gegenwendung, als auf der Grundlage unseres aufgeklärten Nihi-
lismus sogar eine Spielart von „Neoplatonismus“ denkbar wäre, der zwar 
den absoluten Wahrheitsgehalt, nicht aber den auf die Einbildungskraft 
gegründeten Evidenzanspruch verloren hätte. Solch einer Rezeption kom-
men Gedankengänge Platons entgegen, welche die phantasiehafte Ein-
kleidung der Gleichnisse bzw. Mythen von ihrem wahren Kern unter-
scheiden, der für Platon jedoch den absoluten Wahrheitsanspruch bewahrt. 
Ob ein auf der Evidenz der Einbildungskraft basierter „Platonismus“ die-
sen Namen noch verdient oder zu bloßem Namedropping missrät, sei 
hier als Frage offen gelassen.

Evidenz statt Probabilismus oder Plausibilismus
Wir ziehen den Begriff Evidenz vor, da Probabilismus eine gemeinsame 
rechnerische Grundlage wie die der Wahrscheinlichkeitsrechnung sug-
geriert. Auch dem Begriff Plausibilismus mag solche Fokussierung auf 
Rationalität anhaften. Demgegenüber bezieht Evidenz ausdrücklich die 
anschaulich-sinnlichen, phänomenologisch bedeutsamen Momente von 
Bedeutungszuweisungen ein, die Tätigkeit der Einbildungskraft, durch 
die uns etwas „einleuchtet“.

133

Was kann und will ich wissen?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 55 		 Sapere aude, imaginari aude!

Der Mut, sich seiner eigenen Einbildungskraft zu bedienen, ist zur 
hervorragenden Möglichkeit des Menschen geworden, nachdem die 
Bemühungen seiner Vernunft um Aufklärung in den Nihilismus geführt 
haben.

Der Ausgang aus der Unmündigkeit, in die uns unser Glaube an die sinn-
stiftende Allmacht der Zahl geführt hat, wird möglich, wenn wir die Kraft 
erkennen, die in der Vernünftigkeit der Einbildungskraft liegt, und wenn 
wir mit ihr selbstständig schaffend unser Leben gestalten. Erst diese Ver-
nünftigkeit der Imagination kann den Möglichkeitssinn aktivieren, der uns 
vom Anhaften an Quantitäten befreit und selbstbewusst schaffend Quali-
täten bildet. Dies ist nur auf der Grundlage einer Erkenntnis und eines 
Aushaltens des Nihilismus möglich, der die scheinbare Logik des Zahlen-
aberglaubens auflöst und als Einbildung entlarvt, die uns mit fingierten 
„objektiven“ Ansprüchen einer reduzierten „Vernunft“ beherrschte.

Erst die in der „alten“, für obsolet gehaltenen Vernunft wirklich wirk-
samen, verborgenen Kräfte der Einbildungskraft vermögen unsere Frei-
heit zu gestalten. Die volle Bedeutung des Wahlspruchs der Aufklärung 
muss diese Vernünftigkeit der Einbildungskraft einschließen: „Sapere 
aude! Imaginari aude! Habe Mut, dich deines eigenen Verstandes und 
deiner eigenen Einbildungskraft zu bedienen!“ (1)

Der Nihilismus schafft Raum für Evidenzen der Einbildungskraft
Wenn der späte Kant formulierte, er habe das Wissen einschränken wol-
len, um dem Glauben Platz zu schaffen, ist dies nun auf die Einbildungs-
kraft zu beziehen: Die Erkenntnis, dass es mit unserem Wissen letztlich 
„nichts“ ist, schafft der Einbildungskraft den Freiraum, selbstbewusst zu 
agieren und zu schaffen. Dabei wird im Nihilismus keine „(Glaubens-)
Wahrheit“ im traditionellen Sinne wiedergewonnen (2), sondern die Evi-
denzen der Einbildungskraft bleiben flüchtige, unstete Gebilde, die bei 
aller Überzeugungskraft doch immer wieder als bloß subjektive Veran-
staltungen entlarvt werden. Wir müssen die Nichtigkeit unseres Wissens 
erkennen, um Platz für unsere Einbildungskraft zu schaffen. Durch sol-
che Einbeziehung der Imagination in das Projekt „Aufklärung“, das sich 
in das Projekt eines aufgeklärten Nihilismus hinein verlängert, kann auch 

134

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


der verbreiteten Kritik an der Kälte und dem abstrakten Formalismus 
der Aufklärung begegnet werden; zu diesem Denkmotiv zusammenfas-
send Geier 2012, S. 184 f.

Anmerkungen
1) 	 Vgl. Kants berühmte Formulierung in „Beantwortung der Frage: Was ist Auf-

klärung?“, VI S. 53
2) 	 Schon Jacobi, der scharfsichtig diagnostizierte, dass Kants subjektivistische Wen-

de der Erkenntniskritik der nihilistischen Position zutreibt, wollte dieser Ten-
denz mit einem Sprung in den Glauben begegnen: „Jacobi fordert aber vom Men-
schen, nicht nur dem Verstandesdenken, sondern auch seinem Herzen zu folgen, 
den Sprung zu tun von der Rationalität weg zum Gefühl und Glauben und mit 
diesem Glauben dann dem Nihilismus doch noch zu entfliehen, sich ein Jenseits 
zum Nihilismus zu eröffnen.“

	 Pöggeler, Otto: „Hegel und die Anfänge der Nihilismus-Diskussion“. In: Arendt 
1974, S. 319. Dieses gängige Ausweichmanöver hat später Camus (2000, S. 61) 
als Sprung aus dem Absurden („le saut“) bezeichnet. Es ist für unsere Darlegung 
des aufgeklärten Nihilismus entscheidend, dass hier ein solcher Sprung nicht 
stattfindet, sondern die Evidenzen der Einbildungskraft im nihilistischen Kon-
text verbleiben.

135

Was kann und will ich wissen?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 56 		 Die virtuelle Trennung von Einbildungskraft und Verstand 

Der „reine“ Verstand und die „reine“ Einbildungskraft sind arbeits-
hypothetische Fiktionen, virtuelle Teilchen wie in der sub-atomaren 
Physik, die als isolierte Bestandteile nicht feststellbar, sondern unlös-
bar miteinander verwoben sind.

Die Absetzung der Einbildungskraft von Verstand und „Vernunft“ darf 
nicht in das Missverständnis münden, als sei sie ein rein sinnlich-bildli-
ches, gar irrationales Vermögen. Vielmehr kann die Einbildungskraft 
reflexive, verstandesmäßig-begriffliche Momente aufnehmen. Aus die-
ser Anreicherung mit rationalen Momenten ergibt sich kein Widerspruch 
zu Kants Trennung von Einbildungskraft und Verstand, die modellhaf-
ten, arbeitshypothetischen, „rein“ transzendentalen Charakter hat.

Die neuesten Ergebnisse der Neurobiologie und Gehirnwissenschaft 
legen nahe, dass unser empirisches Denken immer mit emotionalen und 
affektiven neuronalen Netzwerken verschaltet ist. Wenn wir eine ratio-
nale Entscheidung zu treffen vermeinen, haben bereits affektive Prozes-
se im limbischen System die Vorgänge im Stammhirn mitprogrammiert. 
Indem die Gehirnwissenschaften diese Hintergrundaktivität des limbi-
schen Systems offen legen, klären sie darüber auf, wie in „inneren Bil-
dern“ bildhaftes und begriffliches Denken vernetzt sind. (1) Auch wo wir 
scheinbar ganz rationalen Überlegungen zu folgen meinen, bildet doch 
das Wunschbildwerk des Fantasierens den irrationalen Antrieb. Freilich 
können wir im „rein“ formal-logischen, berechnenden oder mathema-
tischen Denken den bildhaft-sinnlichen Bereich weitgehend ausgrenzen. 
Doch da, wo es um Bewertungen, Antriebe, Ziele und Zwecke, inhaltli-
che Anwendungen solch „rein“ rationalen Denkens geht, mischt sich 
jener ausgegrenzte Bereich unweigerlich in den Anfangs- und Zielpha-
sen ein. So ließe sich zusammenfassend sagen, dass die Vorstellung einer 
„reinen“ Einbildungskraft – wie die eines „reinen“ Verstandes – selbst 
Fiktionen, Produkte der Einbildungskraft sind.

Ein grenzüberschreitender Blick auf erkenntnistheoretische Modelle 
der modernen Physik legt Analogien nahe, denen freilich genauer nach-
zugehen wäre: Die Vorstellung von abgegrenzten Teilchen oder Grund-
bausteinen wird hier aufgegeben zugunsten einer dynamischen Interak-
tion von Prozessen, die wir in einem arbeitshypothetischen, fiktionalen 

136

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Sinne zu voneinander isolierten Objekten zusammenfassen. Das Zusam-
menwirken oder der Zusammenprall solcher von uns isolierter Teilchen 
verändert diese, lässt sie nicht in Bestandteile zerfallen, aus denen sie 
zusammengesetzt wären, sondern produziert neue Felder, aus denen wir 
neue Phänomene in unserer Betrachtungsweise herausfiltern. Diese weni-
gen Hinweise mögen verdeutlich, dass wir nur in metaphorischer, arbeits-
hypothetischer und letztlich fiktionaler Weise von „reiner“ Einbildungs-
kraft und „reinem“ Verstand als getrennten Vermögen sprechen können, 
die trotz solcher Trennung dennoch unauflöslich zusammenwirken. (2) 

Anmerkungen
1) 	 Hüther 2005 („Die Macht der inneren Bilder. Wie Visionen das Gehirn, den 

Menschen und die Welt verändern“)
2) 	 Die beiden folgenden Ausführungen Capras (1988), der den Brückenschlag zur 

buddhistischen Lehre vom „Bedingten Entstehen“ herstellt, sind Anregungen, 
den arbeitshypothetischen Sinn der Trennung von Einbildungskraft und Ver-
stand besser zu verstehen:

	 „Die Quantentheorie hat gezeigt, daß Teilchen keine isolierten Materiekörnchen 
sind, sondern Wahrscheinlichkeitsstrukturen, Verknüpfungen in einem untrenn-
baren kosmischen Gewebe. Die Relativitätstheorie hat sozusagen diese Struktu-
ren zum Leben erweckt, indem sie ihren dynamischen Charakter enthüllte. Sie 
zeigte, daß die Aktivität der Materie die eigentliche Essenz ihres Seins ist. Die 
Teilchen der subatomaren Welt sind nicht nur aktiv im Sinne von schneller Bewe-
gung, sie sind selbst Prozesse! … Wie die modernen Physiker sehen die Bud-
dhisten alle Objekte als Vorgänge in einem universalen Fluß und verneinen die 
Existenz einer materiellen Substanz.“ (S. 202 f.)

	 „Die wesentliche Schwierigkeit, der die Teilchenphysiker gegenüberstehen, liegt 
darin, daß der Begriff von zusammengesetzten Objekten, die aus einem bestimm-
ten Satz von ‚Bestandteilen‘ bestehen, auf subatomare Teilchen nicht anwendbar 
ist. Die einzige Möglichkeit, die ‚Bestandteile‘ dieser Teilchen zu finden, ist, sie 
zu zerbrechen, indem man sie in Kollisionsprozessen mit hoher Energie zusam-
menknallen läßt. Die daraus resultierenden Bruchstücke sind jedoch nie ‚klei-
nere Teile‘ des ursprünglichen Teilchens … Wir haben es hier mit einer relati-
vistischen Situation zu tun, wo Energiestrukturen aufgelöst und neu angeordnet 
werden, und die statischen Begriffe von zusammengesetzten Objekten und 
Bestandteilen sind auf diese Strukturen nicht anwendbar. Die ‚Struktur‘ eines 
subatomaren Teilchens kann nur in einem dynamischen Sinn verstanden wer-
den: als Prozesse und Wechselwirkungen.“ (S. 248)

137

Was kann und will ich wissen?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 57 		 Runde und flache Imaginationen

sind die begrifflichen Beschreibungen für konträre Stadien in der Ent-
wicklung von Imaginationen. 

In Anlehnung an gängige Interpretationsschemata epischer fiktionaler 
Literatur (1) möchten wir „runde“ von „flachen“ Imaginationen abset-
zen: Während die letzteren schemenhaft, unentwickelt, stereotyp und 
eindimensional wirken, können die runden Imaginationen als reichhal-
tig, vielschichtig, tiefgründig, mehrdimensional und reflexionsgesättigt 
charakterisiert werden. Es versteht sich, dass diese Unterscheidung zwei-
er extremer Möglichkeiten eine nur grobe Typologie andeutet, die in all 
ihre Schattierungen auszudifferenzieren wäre. Es mag aber zunächst für 
unsere Gedankengänge genügen, in diesem Umriss einer Typologie der 
Imaginationen zu verdeutlichen, dass deren Evidenz mit Kategorisierun-
gen wie Sinnlichkeit, Bildlichkeit oder gar Irrationalität nur unzurei-
chend beschrieben werden kann. 

Sich ein Bild von einem Angeklagten machen
wird für einen verantwortungsvollen Richter bedeuten, in das Erschei-
nungsbild des Angeklagten Informationen über dessen Biografie, seine 
Tatmotive, möglichst alle Details des Tatherganges einzubeziehen und 
all diese Beobachtungen mit dem Auftreten des Angeklagten, allen Ver-
änderungen in seinem Erscheinungsbild zu verbinden. Hinzu kommen 
die sprachlichen Äußerungen des Angeklagten mit all ihren Konnotati-
onen, all dem, was „zwischen den Zeilen“ gesagt wird, und die Interak-
tion mit anderen, auch dem Richter selbst, sowie die nicht-verbale Kom-
munikation. Dieses Bild, das der Richter von dem Angeklagten gewinnt, 
wird – wenn nicht durch Voreinstellungen fixiert – sich wandeln, Kor-
rekturen unterzogen, denn es bleibt flexibel, formbar. Dieses Beispiel mag 
hinreichende Hinweise dafür geben, was mit einer „runden“ Imaginati-
on gemeint ist: Der Richter hat schließlich ein „Bild des Angeklagten 
gewonnen“, das für seine Urteilsfindung und Strafbemessung maßgebend 
ist. Das äußere Bild des Angeklagten ist ihm vor Augen, wenn er sein 
Urteil verkündet – aber angereichert mit der Tiefendimension, die es nun 
gewonnen hat, dem „Eindruck“, den es hinterlassen hat und den der Rich-
ter sich selbst gemacht hat. Das Urteil des Richters, das auf dieser „run-

138

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


den“ Imagination beruht, wird für ihn und sicher auch für andere Evi-
denz beanspruchen können, wobei die Frage nach der letztgültigen 
Wahrheit doch offen bleiben muss.

Ohne solche Rundungen der Tiefendimension wäre das Bild des Ange-
klagten, das ein Fotograf im Gerichtssaal macht und das dann – mit einer 
Schlagzeile und vielleicht einer Kurzinformation versehen – in der Bou-
levardpresse dazu dient, dass sich die Leser „ein Bild von dem Angeklag-
ten“ machen können, ein „flaches“ Bild.

Evidenz – aber was ist Wahrheit?
Diese Frage muss im aufgeklärten Nihilismus offen bleiben, so sehr wir 
auch geneigt sein mögen, der „runden“ Imagination die Wahrheit gegen-
über der „flachen“ zuzugestehen. Nicht einmal die größere Evidenz kann 
sie gegenüber der „flachen“ Imagination beanspruchen. Es gibt hier kei-
ne Logik, die vorab über Evidenzen entscheiden könnte; denn nur aus 
der Imagination selbst heraus kann das sie tragende Subjekt über deren 
Evidenz entscheiden. Sie ist unvorhersehbar. Wir beabsichtigen also, die 
nihilistische Erkenntnistheorie konsequent zu verfolgen, ohne gleichsam 
durch die Hintertüre doch wieder von Wahrheit in einem positiven Sin-
ne zu reden.

Da die hier nur grob skizzierte Typologie der Imaginationen weiter 
auszudifferenzieren ist, stellt sie Aufgaben für die weitere theoretische 
Arbeit. Erinnern wir uns daran, dass die Philosophie des aufgeklärten 
Nihilismus sich als ein Projekt versteht, dessen Offenheit zur Weiterar-
beit anregen könnte.

Anmerkungen
1) 	 Die Unterscheidung geht auf E. M. Fosters Romantheorie „Aspects of the Novel“ 

(1927) zurück.

139

Was kann und will ich wissen?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 58 		 Ponierende Einbildungskraft

„Omnis determinatio est negatio“ gilt für die ponierende Tätigkeit 
der Einbildungskraft in dem Sinne, dass in ihr das Bewusstsein der 
Negation verschwindet. Sie kann anschauliche und reflexive Elemen-
te verbinden und abschlusshaft zusammenfassen, womit andere in 
solcher Setzung ausgeschlossen werden. An dieser Grenzlinie entsteht 
die Paradoxie eines vernünftigen Nicht-Denkens, die sich erst auflöst, 
wenn wir solche holistischen und emergenten Imaginationen als not-
wendigen Teil unseres Denkens begreifen.

Denken als verstandesgeleitete Tätigkeit heißt Ordnen durch Zerglie-
dern und Negieren, wobei vorläufige Positionen entstehen, die wieder-
um Gegenstand der Negation werden, die sich als Grundzug des Den-
kens durchsetzt. So entsteht ein Kontinuum der Reflexion, in dem jede 
These prinzipiell eine Antithese und so unabsehbare Verzweigungen, 
Verästelungen hervorruft.

Einbildungskraft dagegen ist eine ponierende Tätigkeit, indem sie uns 
Positionen vorsetzt, sinnliches Material zu Anschauungen für Begriffe 
zusammensetzt, Gegenständiges als Gegebenes vor uns hinstellt, wobei 
sich reflexive und sinnlich-anschauliche Elemente verschränken. Sie ist 
dabei zusammenfassend, synthetisierend, abschlusshaft. Sie ist von der 
Tendenz her aufbauend und ganzheitlich im Unterschied zum zerglie-
dernden Verstand. Je mehr Gehalt sie in sich in „runden“ Imaginationen 
anreichert, desto evidenter könnten ihre „Abrundungen“ werden, mit 
denen sie ihre Positionen von anderen absetzt. Die Imagination gewinnt 
in solch ponierender Tätigkeit eine holistische Struktur, welche einen 
Zugewinn ermöglicht, der über die Summe ihrer Teile hinausreicht. Sol-
che Emergenz beruht auf einer Bündelung von anschaulichem und refle-
xivem Material, das in seiner Erlebnisqualität in der subjektiven Innen-
schau nicht mehr auf die von außen vorgenommene, „objektive“ 
Analyse der Bestandteile reduziert werden kann. 

Schließen wir also eine Gedankenkette ab, folgen wir nicht dem Zwang 
der Logik, sondern dieser ponierenden Einbildungskraft, die eine Pers-
pektive aus unserem Denk- und Anschauungsprozess herausgreift und 
ihr einen Abschluss setzt, der selbst nicht mehr gedacht und damit negiert, 
sondern in unseren Denkprozess „hineingebildet“ wird. Indirekt sind 

140

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


damit andere Perspektiven ausgeblendet und negiert worden, aber ohne 
dass solche Negation direkt ins Bewusstsein treten würde, wie dies beim 
negierenden Verstandesdenken der Fall ist. „Omnis determinatio est 
negatio“ gilt für die ponierende Tätigkeit der Einbildungskraft in dem 
Sinne, dass in ihr das Bewusstsein der Negation zu einer Hintergrund-
aktivität wird oder vorübergehend verschwindet. Deshalb reflektiert eine 
solch evidente Imagination nicht mehr über ihre Motive bzw. hat eine 
solche Reflexion bereits abgeschlossen. Das ponierende imaginative Ver-
mögen setzt einfach und fragt nicht mehr nach Motivationen, wie der 
zergliedernde, analysierende Verstand. Die Reflexion ist hier „still“–
gestellt, „aufgehoben“. Das psychologische Erforschen von Motivationen 
ist solch ponierendem Schaffen wesensfremd, gilt der vernünftigen Ima-
gination als unvernünftig, denn sie hat den Standpunkt bloßer Rationa-
lität im Ponieren verlassen.

Die ponierende Tätigkeit der Einbildungskraft, d. h. ihr negierendes 
Ausblenden des Weiterdenkens, erscheint uns oft vernünftiger als dieses 
Weiterdenken selbst: ein vernünftiges Nicht-Denken. In diesem Parado-
xon konstituiert sich die vernünftige bzw. evidente Einbildung. Es ist 
merkwürdig, dass an dieser Grenzlinie das Nicht-Denken sich als „durch-
dachter“ als das Denken selbst erweist. Wir könnten dies ein dialekti-
sches Umschlagen des verstandesmäßigen Denkens in das Einbilden nen-
nen, das in der Eingrenzung der verstandesmäßigen Reflexion seine 
Vernünftigkeit bzw. Evidenz entfaltet. Im weiteren Sinne sind gerade sol-
che evidenten Einbildungen „Denken“: Sie bestimmen unsere Denkpro-
zesse weit mehr, als wir im Glauben an den „rein“ rationalen Charakter 
unseres Erkennens und Urteilens annehmen möchten. Das Paradoxon 
löst sich also auf, wenn wir Imaginieren als Teil des Denkens begreifen.

141

Was kann und will ich wissen?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 59 		 Die Diaspora der Vernunft in der Einbildungskraft

Die Evidenzen der Einbildungskraft sind die Diaspora der Vernunft, 
die in ihnen nur in vorübergehender Scheinhaftigkeit zersplittert 
erscheint. Solch unvernünftige Vernünftigkeit der Einbildungskraft 
verweist zurück auf die Leere im Nihilismus, seine große Negation, 
seine negative „Wahrheit“. Um begrifflicher Klarheit willen sollten wir 
deshalb nicht von Postmoderne, sondern dem Zeitalter des Nihilis-
mus reden.

Wendet Vernunft sich ins Positive, schlägt sie um in die ponierende Ein-
bildungskraft. Doch in diesem Medium erscheint „Vernunft“ zersplittert 
in eine Vielzahl sich auch widersprechender Einbildungen in einer Dia-
spora der Vernunft. Diese erscheint nur in der Vernünftigkeit der Ein-
bildungskraft und muss sich wieder aufheben, soll sie nicht in den Wider-
sinn verschiedener „Vernünfte“ verfallen. Die Evidenzen der Einbil- 
dungskraft ziehen sich in die große Leere zurück, in der alle Einbildun-
gen von „Vernunft“ schließlich verschwinden. Vernunft „ist“ aller Inhal-
te entkleidet nur die Form dieser Leere; Vernunft „ist“ die große Nega-
tion im Zeitalter des Nihilismus, dessen negative „Wahrheit“ die so 
entstandene Leere (1).

Deshalb erscheint es angemessener, von einer Vernünftigkeit bzw. Evi-
denz der Einbildungskraft zu sprechen als ihr Vernunft zu attestieren, als 
ob Vernunft „in“ der Einbildungskraft zu angemessener, vollständiger 
Verwirklichung käme. Dies müsste in den Widersinn verschiedener „Ver-
nünfte“ führen. Es ließe sich pointiert sagen, dass es eine Lüge im außer-
moralischen Sinne ist, in einem positiven Sinne von „der“ Vernunft zu 
sprechen. Die Vorstellung einer Allgemeinvernunft ist selbst eine Fikti-
on, die allenfalls arbeitshypothetischen Charakter haben kann. Denn 
„die“ Vernunft erscheint in eben dem Plural, den ihr die Logik der Spra-
che nicht gestatten kann. Dieser Widerspruch führt auf sprachanalyti-
schem Wege zu der Erkenntnis, dass es die Evidenzen unserer Einbil-
dungskraft sind, wenn wir von Vernunft reden. Dabei soll der Singular, 
mit dem wir uns auf „die“ Vernunft berufen, der rhetorischen Durchset-
zung unseres Geltungsanspruches dienen, der Bekräftigung der jeweils 
evident erscheinenden Vernünftigkeit unserer Einbildungskraft.

142

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Es mag befreiend sein, wenn wir uns der Diaspora der Vernunft in der 
Einbildungskraft bewusst werden: Der sich zuweilen zum Terror stei-
gernde Anspruch löst sich dann auf, „die eine“ Vernunft in unsere Hand-
lungen und unser Leben hineinzuzwingen oder von Anderen einzufor-
dern. Welchen Preis wir für die politische und gesellschaftliche 
Verwirklichung solcher Einheitsvorstellungen von „der“ Vernunft in letz-
ter Konsequenz zu entrichten haben, ist in den ideologischen Katastro-
phen des 20. Jahrhunderts unverkennbar demonstriert worden. Wenn 
wir den Nihilismus als unsere geistige Situation erkennen und über die-
se dezidiert aufklären, statt beispielsweise in die Vagheiten von Begrif-
fen wie Postmoderne etc. auszuweichen, dann haben wir eine klare Dia-
gnose erstellt, der eine stringente Therapie folgen kann. (2)

Erst angesichts dieser erkenntnistheoretischen Zusammenhänge wis-
sen wir, was wir von „der“ Vernunft anderer und unserer eigenen erwar-
ten können. Das Ergebnis ist keine bloße Destruktion der Vernunft, wie 
oft eingewendet wird – zumeist von denen, welche die Vernunft in bei-
den Händen zu halten glauben und deshalb die nihilistische Vernunft-
kritik zu diskreditieren trachten. Wir brauchen die Rede von „der Ver-
nunft“ nicht aufzugeben, sollten aber wissen, was wir mit dem Wort „die 
Vernunft“ meinen, wenn wir sie in rhetorischer oder arbeitshypotheti-
scher Hinsicht anführen – oder mit dem Ziel, verstreute und unterschied-
liche evidente Vorstellungen der Einbildungskraft aufeinander abzustim-
men.

Anmerkungen
1) 	 Eine solche Identifikation von Leere und Form findet sich in dem berühmten 

„Herz-Sutra“, einem zentralen Text des Mahayana-Buddhismus; vgl. Brück 2000, 
S. 23

2) 	 Welsch (2017, S. 86 ff., S. 122) entwickelt diesen Gedanken von der modernen 
Kunst her, allerdings in Hinblick auf die „Geburt der postmodernen Philoso-
phie“: 

	 „An der Kunst vermag für jedermann deutlich zu werden, dass es für den jewei-
ligen Ansatz und dessen Gestaltungslogik ein spezifisches Sensorium braucht 
und dass nichts falscher wäre – beckmesserisch nämlich und banausisch –, als 
sämtliche Ansätze nach einem einzigen Maß und mit einem einzigen Kriterien-
satz zu beurteilen. Gegen diesen Elementarfehler in einer Situation der Plurali-
tät, gegen diesen kleinen Anfang von Terror, dessen Ende unabsehbar groß wer-
den kann, vermag Kunsterfahrung kritisch und aufklärend wirksam zu sein.“

 	 Wenn Welsch in diesem Zusammenhang die Formen eines „ästhetischen Den-
kens“ beschreibt, dessen Entstehung er in der Moderne verfolgt (2017), dann 

143

Was kann und will ich wissen?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


wäre es hilfreicher, den Verlust an Wahrheit im nihilistischen Zeitalter zu ana-
lysieren, dessen Gründe und Kompensationsversuche. Es geht nicht um ein neu-
es Denken, das sich nun mit ästhetischen Elementen in vagen Formen vermischt, 
sondern um die Aufdeckung der Leistungsfähigkeit unserer Vermögen in einer 
geschichtlichen Situation, in der sie in ihrer Unterschiedlichkeit ein neues Ver-
hältnis zueinander aufzeigen: Es ist die Einbildungskraft, die sich als bislang ver-
borgene „Vernunft“ entpuppt. Es gilt dieser Vernünftigkeit bzw. Evidenz der Ein-
bildungskraft in der philosophischen Theorie gerecht zu werden.

144

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


 § 60 	 Diätetik des Denkens

In „einbildendem“ Perspektivismus erweist sich die Einbildungskraft als 
das, was in Anlehnung an die Verstandestätigkeit oft missverständlich 
„die Vernunft“ genannt worden ist. Vernünftige Einbildungen machen 
eine Revision des traditionellen Wahrheitsbegriffes erforderlich, da der 
einbildende Perspektivismus auf ein möglichst breit gefächertes Zerglie-
dern und umfängliches Analysieren verzichtet. So ist im Perspektivis-
mus der Zerfall des Wahrheitsbegriffes beschlossen: Der Widerspruch, 
dass Nicht-Denken vernünftiger als Denken sein kann, wird erst begreif-
bar, wenn wir ihn auf die Vernünftigkeit der perspektivischen Einbil-
dungskraft zurückführen: einen voluntaristischen Perspektivismus, der 
dem grundsätzlichen, epistemologischen nachgeordnet ist und die Aus-
schnitthaftigkeit unseres imaginierenden Denkens bejaht. (1)

Wir folgen in den Perspektiven, die unseren Denkprozess begrenzen, 
unserer Einbildungskraft, deren Ausblendung des Weiterdenkens ver-
nünftiger sein kann als der Verstand, der am Gedankenkarussell weiter-
drehen möchte. (2) In solch „einbildendem“ Perspektivismus der Bildung 
abschlusshafter Synthesen erweist sich die Einbildungskraft als das, was 
in Anlehnung an die Verstandestätigkeit oft missverständlich „die Ver-
nunft“ genannt worden ist. Daraus erklärt sich, dass solchen Perspekti-
ven Allgemeinheit und Notwendigkeit, d. h. logische Stringenz aus der 
Sicht des Verstandes nicht zukommen muss, da den Setzungen der Ein-
bildungskraft eine subjektive Willkürlichkeit anhaftet, die vom Verstan-
desdenken her als „unvernünftig“, eben als Verzicht auf formal-logisches 
Denken zu beurteilen ist.

Das Alltagsbewusstsein spricht bei diesem einbildenden Perspektivis-
mus von Konzentration, Achtsamkeit, Fokussierung etc. oder warnt vor 
übertriebener, fruchtloser Nachdenklichkeit und Grübelei. Solche War-
nungen müssen aber fehlschlagen, wenn sie sich an den Verstand rich-
ten und die Rolle der Einbildungskraft außer Acht lassen. Der Wider-
spruch, dass Nicht-Denken vernünftiger als Denken sein kann, wird erst 
begreifbar, wenn wir ihn auf die Vernünftigkeit der Einbildungskraft 
zurückführen, ihre Möglichkeit, evidente Einbildungen als „Denkstop-
per“ bzw. Denkgrenzsteine zu setzen. (3) Wir können nicht dabei stehen 
bleiben, die Grenzen des Verstandesgebrauches in ihrer weitesten Aus-

145

Was kann und will ich wissen?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


dehnung zu ziehen (im Sinne des epistemologischen Perspektivismus), 
sondern sollten auch – im Sinne einer Diätetik des Denkens – uns in sol-
cher Verstandes- bzw. Vernunftkritik mit den Parametern beschäftigen, 
inwieweit wir unser Denken in sinnvoller Weise im Rahmen eines volun-
taristischen Perspektivismus betätigen. Erst in der Beschäftigung mit den 
lebensdienlichen, lebenssteigernden und lebensfördernden Imaginatio-
nen werden solche Denkgrenzsteine sichtbar, die uns einen „vernünfti-
gen Vernunftgebrauch“ anzeigen und uns Antworten auf die gedoppelte 
Grundfrage geben: Was kann und will ich wissen?

Wir alle wissen um die Richtigkeit der Redensarten, dass Glück ohne 
eine Portion von „Blindheit“, „Dummheit“ oder die angelegten „Scheu-
klappen“ nicht eintrete. Diese Zusammenhänge werden philosophisch 
nur begriffen, wenn wir uns auf die ponierende Funktion der Einbildungs-
kraft besinnen, die unser rationales Denken durch vernünftige Einbildun-
gen überbieten, d. h. es zu begrenzten Perspektiven synthetisierend abschlie-
ßen kann. Dass solche vernünftigen Einbildungen eine Revision des 
traditionellen Wahrheitsbegriffes erforderlich machen, liegt auf der Hand, 
da der einbildende, voluntaristische Perspektivismus auf ein möglichst 
breit gefächertes Zergliedern und umfängliches Analysieren in Verzwei-
gungen und Verästelungen gerade verzichtet, wie sie herkömmlicher Wei-
se als die alleinige Voraussetzung von Wahrheitsfindung gelten.

So muss dem landläufigen Vorwurf gegen die Philosophie, sie führe in 
fruchtlose Spekulationen und Grübeleien hinein, mit den Mitteln der 
Philosophie selbst begegnet werden. Nach einer Kritik der reinen Ver-
nunft muss ebenso bedacht werden, inwieweit wir diese in sinnvoller 
Weise in empirischen Zusammenhängen einsetzen können. Erst wenn 
wir die Bedeutung der Einbildungskraft in diesem Zusammenhang reflek-
tieren, können wir den Ressentiments gegenüber der Philosophie in phi-
losophischer Weise begegnen. 

In Kunst und Philosophie selbst werden diese durchaus angesprochen; 
aus der Fülle der Beispiele seien nur zwei herausgegriffen: Rousseau sieht 
den Schlüssel zu seiner Kritik an der Erkrankung der Kultur darin, „daß 
der Zustand der Reflexion ein Zustand wider die Natur ist und daß der 
Mensch, der nachdenkt, ein entartetes Tier ist.“ In solcher Sicht nimmt 
der Philosoph die Pose des grübelnden, von Zweifeln seiner Lebensfreu-
de beraubten Denkers ein, wie Rodin ihn plastiziert hat. (4) Zu beiläu-
fig hat die Philosophie selbst diesen Vorwurf zu ihrem philosophischen 

146

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Thema gemacht und auf philosophischem Wege die Abgründe zu schlie-
ßen versucht, die sich in ihr auftun. Erst eine Besinnung auf die Eviden-
zen der Einbildungskraft, die Denkgrenzsteine setzen und das Denken 
in Zielprojektionen sistieren können, vermag eine philosophisch befrie-
digende Antwort zu bieten, die über das Niveau von trivialen Ratgebern 
zur Lebenshilfe hinausgeht.

In dem sich hier auftuenden Perspektivismus der Einbildungskraft 
– einem auf Bildliches hinweisenden Begriff – liegt der Zerfall des Wahr-
heitsbegriffes beschlossen: Unser Denkprozess, der Begriffliches und 
Anschauliches umfasst, gelangt nur noch in abstracto zu einem einheit-
lichen „Weltbild“, sondern mündet tatsächlich in eine Vielzahl von Bil-
dern, von denen keines einen letztgültigen Geltungsanspruch zu erhe-
ben vermag, die jedoch lebenserhaltende, lebensfördernde und 
lebenssteigernde Denkgrenzsteine zu setzen vermögen. Diese sind die 
Wegmarken der Einbildungskraft, nicht einer Vernunft, in welcher sich 
die Rationalität des Verstandes nur verlängert.

Wahn und Wahrheit
Schon bei dem Aufklärer Wieland findet sich das Bekenntnis: „Ein Wahn, 
der mich beglückt, / Ist eine Wahrheit wert, die mich zu Boden drückt.“(5) 
„Wahn“ wäre in unserem Zusammenhang die von der Einbildungskraft 
eingebildete „Wahrheit“ und Wirklichkeit, die sich als abschlusshaft wähnt, 
d. h. auf eine Fortsetzung der sie negierenden Verstandestätigkeit ver-
zichtet. Die Einbildungskraft hat freilich die Fähigkeit, die Reflexion auf 
solchen Verzicht in sich aufzunehmen, d. h. zur selbstdurchsichtigen, ver-
nünftigen Einbildungskraft zu werden, die sich von jedem Wahn befreit.

Der neue Lynkeus
Die Adaption des Lynkeus-Gedichtes in dem Roman „Nachtfahrt“ gibt 
dem nihilistischen Zerfall unseres Weltbildes Ausdruck: (6)

Dem NEUEN www.LYNKEUS.de

Zum Sehen verurteilt,
Zum Klicken bestellt,
Erblickt er gevielteilt
Nur Teilchen der Welt –

147

Was kann und will ich wissen?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Und die Welt zerfällt ihm in Fenster,
Und die Scherben schneiden ihn scharf:
Verloren das Bild für immer
Das niemand für alle entwarf.

Im nihilistischen Zeitalter bleibt die Welt fragmentarisch, zersplittert 
in einzelne Bilder, die sich nicht zu dem einen Weltbild zusammenfügen 
lassen. Diese Zersplitterung mag uns „scharf schneiden“; es mag aber 
auch etwas Befreiendes davon ausgehen, wenn kein Konsequenzialismus 
uns zwingt, die einzelnen Bilder in logischer Stringenz zusammenfügen 
zu müssen. Wir tun ihnen dann keine Gewalt an, steigern so ihre Authen-
tizität und Evidenz, indem wir sie in ihrer Vielheit und Widersprüch-
lichkeit belassen. Da kein Bild „die Vernunft“ oder „die Wahrheit“ bean-
spruchen kann, entgehen wir auch der Gefahr, uns in einem Bild zu 
verlieren, d. h. es für immer festzuschreiben. Die Bilder bleiben als Fik-
tionen von Wirklichkeit beweglich, aufhebbar und verfügbar, können in 
dem Nichts der Bedeutungslosigkeit wieder verschwinden, aus dem sie 
kamen.

Voluntaristischer und epistemologischer Perspektivismus
In unseren Ausführungen zu einer Diätetik des Denkens geht es vor-
nehmlich um den Willen, eine Perspektive durchzuhalten, ihre Evidenz 
abzusichern gegen andere mögliche Gedankenbilder. Wir möchten die-
se Form der ponierenden Einbildungskraft den voluntaristischen Pers-
pektivismus nennen, der im epistemologischen eine Entsprechung hat, 
wie wir sie aus der modernen Physik kennen. Die Doppelnatur des Lichts 
als Welle und Teilchen ist hierfür ein prägnantes Beispiel. Dass die Welt 
in einzelne Bilder zerfällt oder erkenntnistheoretisch gesprochen: Model-
le, die nicht nur verschiedene Sichtweisen dessen, was wir Wirklichkeit 
nennen, eröffnen, sondern mehr noch sich widersprechende, einander 
ausschließende Perspektiven unserer heterogenen „Wirklichkeiten“ sind, 
ist aus der modernen Physik hinreichend bekannt: 

„Das ganze Universum erscheint als dynamisches Gewebe von 
untrennbaren Energiestrukturen. Soweit haben wir noch keine kom-
plette Theorie gefunden, um diese subatomare Welt zu beschreiben, 
aber wir haben mehrere theoretische Modelle, die manche Aspekte 

148

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


sehr gut erklären. Keines dieser Modelle ist frei von mathematischen 
Schwierigkeiten, und in gewisser Weise widersprechen sie sich alle 
gegenseitig, aber sie alle reflektieren die grundsätzliche Einheit und 
den innerlich dynamischen Charakter der Materie.“ (7)

Es dürfte naheliegen, einen solchen epistemologischen Perspektivis-
mus, der von dem voluntaristischen zu trennen ist, auf alle Wissenschafts-
gebiete und den gesamten Erwartungshorizont unserer Antworten auf 
die gedoppelte Grundfrage: Was kann und will ich wissen? auszudeh-
nen. 

Imaginative Denkgrenzsteine ohne anti-intellektuelle Affekte setzen
Bevor Seminare über Burn-out zur Einübung von „Grübel-Stopp-Stra-
tegien“ angeboten werden (8), bevor es zur Behandlung psychischer 
Erkrankungen mit Psychopharmaka kommt, die im Wesentlichen die 
Funktion haben, einerseits die Hyperaktivität der Patienten zu sedieren, 
andererseits ihr Aufmerksamkeitsdefizit zu vermindern bzw. ihre Fokus-
sierung zu erhöhen, sollte eine Diätetik des Denkens auf den verschie-
densten Gebieten Eingang in unsere kulturelle Praxis finden. Gegen ein 
metastasierendes Denken bzw. Imaginieren verfügt die Psyche selbst über 
die notwendigen Selbstheilungskräfte, die erst mit einer philosophischen 
Selbstreflexion auf dieses Problem ihren Nährboden kultivieren können. 
Diese Eigenkräfte erst in pathologischen Zusammenhängen aktivieren 
zu wollen ist der falsche Zeitpunkt. Nur das philosophisch begründete 
Nachdenken über den guten Gebrauch unserer Denkvermögen, das Frei-
räumen des Geistes von hinderlichen Voreinstellungen, der Durchgang 
durch diese im umfassenden Skeptizismus gewonnene Leere kann uns 
– ganz im Sinne antiker Sorge um die Seele – gegen all die Gefährdun-
gen wappnen, denen wir in einem von falscher Rationalität und miss-
glückter Aufklärung geprägten Zeitalter des Nihilismus ausgesetzt sind.

Ein anti-intellektueller Affekt ist damit gerade nicht gemeint: Erst in 
der schonungslosen Denkanalyse unserer nihilistischen Situation kön-
nen wir den Wert selbstgesetzter, evidenter Imaginationen ermitteln, die 
als Teil unseres Denkens in dessen weitestem Verständnis erkannt und 
anerkannt werden müssen. In solchen Denkvorstellungen wird das Lei-
den an dem epistemologischen Perspektivismus mit seiner nur fragmen-
tierten Erkenntnismöglichkeit umgewendet in einen voluntaristischen 

149

Was kann und will ich wissen?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Perspektivismus, der mit Bedacht den Abbruch von Denk- bzw. Imagi-
nationsbewegungen selbst herbeiführt und solche Ausschnitthaftigkeit 
bejaht. Das Denken muss auf philosophische Weise seiner Grenzen inne-
werden und sich auf die Vernünftigkeit der Imagination einlassen.

 Anmerkungen
1)	 Es ist Kennzeichen des verengten Blicks auf den Nihilismus, wenn dessen Pers-

pektivismus und Fragmentierungen lediglich als Verlust gedeutet werden, wie 
dies beispielsweise in Rauschnings (1954) Darstellung der „Daseinsweisen des 
fragmentarischen Menschen“ geschieht (S. 108 u. ff.) Sicherlich bleibt der Nihi-
lismus ein insgesamt defizitärer Status, was aber nicht heißt, dass der Gewinn, 
den er im Sinne eines aktiven Nihilismus ermöglicht, unterschlagen werden darf. 
In diesem Sinne wollen wir die Bejahung der Ausschnitthaftigkeit unseres ima-
ginierenden Denkens in diesem Paragraphen verstehen.

2) 	 Die Romanepisode „Milch des Paradieses in Paris“ (TE S. 74 ff., bes. S. 78 f.) bie-
tet hierfür ein literarisches Beispiel. 

3) 	 Die umfangreiche Literatur an Ratgebern belegt das Problem, unterminiert aber 
zumeist in ihren Appellen, die sich gerade an den irritierten Verstand der Leser 
richten, die versprochene Therapie, der eine ins Grundsätzliche gehende Diag-
nose und ein Verständnis der Rolle der Einbildungskraft vorausgehen müsste.

4) 	 Rousseau („Abhandlung über den Ursprung und die Grundlagen der Ungleich-
heit unter den Menschen“ 1755) 1998 S. 40 f. – Die Plastik „Le Penseur“ von 
Auguste Rodin (entstanden 1880–1882) findet sich bemerkenswerter Weise u. a. 
vor der Bakirköy Psychiatrie in Istanbul.

5) 	 Wieland 1964 („Idris und Zenide“ III, 10; 1768) I, S. 501
	 Nietzsche bezieht diesen Perspektivismus auf unser historisches Bewusstsein 

(„Vom Nutzen und Nachteil der Historie“) KSA I S. 252:
	 „Hier bringt nun Jeder zunächst eine Beobachtung mit: das historische Wissen 

und Empfinden eines Menschen kann sehr beschränkt, sein Horizont eingeengt 
wie der eines Alpenthal-Bewohners sein, in jedes Urteil mag er eine Ungerech-
tigkeit, in jede Erfahrung den Irrthum legen, mit ihr der Erste zu sein – und trotz 
aller Ungerechtigkeit und allem Irrthum steht er doch in unüberwindlicher 
Gesundheit und Rüstigkeit da und erfreut jedes Auge; während dicht neben ihm 
der bei weitem Gerechtere und Belehrtere kränkelt und zusammenfällt, weil die 
Linien seines Horizontes immer von Neuem unruhig sich verschieben, weil er 
sich aus dem viel zarteren Netze seiner Gerechtigkeiten und Wahrheiten nicht 
wieder zum derben Wollen und Begehren herauswinden kann.“

	 Dieses derbe Wollen und Begehren beruht auf der Stärke von Einbildungen, 
denen es in diesem Falle freilich noch nicht gelungen ist, sich selbst zu durch-
schauen, selbstdurchsichtige Einbildungen zu werden. Nietzsche hat hier ein 
beredtes Beispiel für den voluntaristischen Perspektivismus gegeben, die ponie-
rende Kraft evidenter Imaginationen, ohne allerdings den Imaginationsbegriff 
heranzuziehen. – 

150

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


	 An anderen Stellen (KSA VII S. 198) deutet Nietzsche eine Diätetik des Denkens 
nur an: „Wie entsteht die Kunst? Als Heilmittel der Erkenntniß. – Das Leben nur 
möglich durch künstlerische Wahnbilder“; mit einer interessanten historischen 
Einordnung (ebd. S. 430): „Das Historische und die Naturwissenschaften waren 
nötig gegen das Mittelalter: das Wissen gegen den Glauben. Wir richten jetzt 
gegen das Wissen die Kunst: Rückkehr zum Leben! Bändigung des Erkenntniß-
triebes! Stärkung der moralischen und ästhetischen Instinkte!“ Dabei bietet 
Nietzsches Ästhetisierung der Erkenntnistheorie die Grundlage, wobei ein genau-
eres Eingehen auf die Rolle der Einbildungskraft in Nietzsches Philosophie durch-
gängig fehlt (ebd. S. 435):

	 „Wir leben allerdings durch die Oberflächlichkeit unseres Intellekts in einer fort-
währenden Illusion. D. h. wir brauchen, um zu leben, in jedem Augenblicke die 
Kunst. Unser Auge hält uns an den Formen fest. Wenn wir es aber selbst sind, 
die allmählich uns dies Auge anerzogen haben, so sehen wir in uns selbst eine 
Kunstkraft walten. Wir sehen also in der Natur selbst Mechanismen gegen das 
absolute Wissen: der Philosoph erkennt die Sprache der Natur und sagt: ‚wir brau-
chen die Kunst‘ und ‚wir bedürfen nur eines Theils des Wissens‘.“

6) 	 NF S. 80
7) 	 Capra 1988, S. 80. Gegen Ende dieses Resümees taucht eine Einheitsvorstellung 

auf, die – wenn nicht strikt als Arbeitshypothese aufgefasst – Capras Argumen-
tation zuwiderläuft.

8) 	 Laut Bericht in „Der Spiegel“ (Nr. 38) vom 16.09.2017, S. 66. – Lauterbach („Raus 
aus dem Gedankenkarussell. Wie Sie leidige Gedanken und Grübelattacken 
genüsslich ins Leere laufen lassen“) spricht in ihrem überzeugenden Ratgeber 
sogar von einer „besonders weit eindringenden Form der inneren Umweltver-
schmutzung“ (München 2008, S. 29). Doch darf dies nicht als ein vager Anti-In-
tellektualismus missverstanden werden. So geht es uns um die philosophische 
Frage nach einer Kritik des Denkens, das sich selbst seine Grenzen setzen muss 
und dabei der Rolle der lebensdienlichen Einbildungskraft im Denkprozess inne-
wird. Erst innerhalb dieses Denkprozesses kann sich das Denken selbst beschrän-
ken und befreien.

151

Was kann und will ich wissen?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 61 		 Imaginative Gegengifte

Die ponierende Kraft einer Imagination sistiert einen Denkvorgang, 
wiewohl sie Reflexionen in sich aufnimmt und neue anstößt oder 
begleitet. Die Selbstaufhebung des Denkens endet dann nicht im 
Nichts, sondern in einer Einbildung, in der – wenn sie heilsam ist – 
das Denken zur Ruhe kommt und sich abschottet gegen die nichtige 
Mühsal endloser Gedankenketten.

Die Rede von den heilsamen Imaginationen ist nicht beschaulich und 
harmonistisch gemeint, sondern deutet auf das Leiden hin, das sie aus-
schließen: Sie umhüllen sich mit ihrer ponierenden Kraft wie ein Ver-
band die heilende Wunde schützt vor der negierenden Reflexion, die 
davon abgehalten wird, ihn aufzureißen. Mit einem anderen Bild könn-
ten wir sagen, dass die lebensfördernde Imagination mit ihrer ponieren-
den Kraft ihre Denkvorstellung wie ein bedeutsames, wertvolles Gemäl-
de mit einem Passepartout einrahmt. 

Ohne im Einzelnen auf die Formen solcher Selbstaufhebungen des 
Denkens in der Imagination einzugehen, bleibt diese Grundlinie zu ver-
folgen, dass wir mit Vernunft von solchen Fiktionen leben, die dem Den-
ken die Möglichkeit eröffnen, in einer Einbildung sich selbst aufzuhe-
ben, als brauche für eine Weile nicht weiter darüber nachgedacht zu 
werden, was in einer solchen Einbildung festgelegt ist.

Was wir für gewöhnlich unter psychischer Gesundheit und Stärke ver-
stehen, beruht auf eben dieser ponierenden Kraft heilsamer, lebensdien-
licher Imaginationen, die sich als „Denkstopper“ gegen anzweifelnde, 
störende andere Imaginationen bzw. Gedanken abzuschotten wissen. Wir 
stoßen hier auf das höchst merkwürdige Paradoxon, dass es zur Intelli-
genz des Menschen gehört, das Denken in bestimmten Kontexten sein 
zu lassen und dabei der Nichtigkeit des Denkens eingedenk zu bleiben. 

Nietzsche formuliert in seiner „Kunst der Gesundheit“ (1), die in sei-
ner Philosophie impliziert ist, ganz praktisch – medizinisch, dass es eine 
„Gelegentliche Schädlichkeit der Erkenntniss“ gebe, gegen die unsere Kul-
tur durch „das stete Vorhandensein von Gegengiften zu sorgen hat.“ (2) 
Zu diesen gehört die Kultivierung heilsamer Imaginationen gegen ein 
metastasierendes Überwuchern fruchtloser Rationalität, wobei Nietz-
sche den Begriff der Imagination nicht ausreichend thematisiert hat. 

152

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Dieses Problem wird in unserem nihilistischen Zeitalter in einer Flut 
von Ratgebern zwar aufgegriffen, doch ohne den erkenntnistheoretischen 
Zusammenhang zu entfalten. Entsprechend vage fällt der therapeutische 
Rat aus, doch öfter mal abzuschalten, Bauchgefühle zu aktivieren, mehr 
der Intuition zu vertrauen etc., wobei Diät, Nahrungszusätze, Kurse und 
nicht selten Medikamente zur Unterstützung angeboten werden. 

Aber unser Geist hat die Fähigkeit zur Selbstheilung und die Imagina-
tion gehört zu ihm, indem sie rationale Momente aufgreift, diese in unser 
Denken integriert und sich selbst als eine Form des Begreifens in ihren 
imaginativen Evidenzen erweist. Wir können die Probleme des Nihilis-
mus erst einer Lösung zuführen, wenn wir seinen Begriff zu dem eines 
aufgeklärten Nihilismus voll entfaltet und die Bedeutung der Evidenzen 
der Einbildungskraft als integralen Bestandteil erfasst haben.

Anmerkungen
1) 	 Vgl. Carbone / Jung 2014
2) 	 KSA II S. 385

153

Was kann und will ich wissen?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 62 		 Selbstdurchsichtigkeit

Die Einbildungskraft, die darauf verzichtet, im Namen der Vernunft 
Ansprüche logisch zu erzwingen, kann subjektiv gewonnene Eviden-
zen allenfalls postulieren. Sie hat damit den dogmatischen Charakter 
der „Vernunftwahrheit“ abgestreift. Es könnte die Unschärferelation 
von Anschauung und Begriff genannt werden, wenn die evidente Ein-
bildung zum Einen als sinnlich und subjektiv, zum Anderen als begriff-
lich und objektiv erscheint, aber immer auf die Einbildungskraft als 
ein Vermögen des Subjekts zurückzuführen ist. In der Selbstdurch-
sichtigkeit dieses Vermögens behalten wir die Herrschaft über unse-
re Einbildungen.

Die Einbildungskraft ist als verborgene noch die erschlichene Vernunft. 
Erst als selbstdurchsichtige Einbildungskraft gewinnt sie ihre Vernünf-
tigkeit als ein subjektives Vermögen, das keine logischen Ansprüche auf 
Allgemeinheit und Notwendigkeit erheben, sondern dieVerbindlichkeit 
ihrer Evidenzen nur postulieren kann. In solcher Subjektivität kann die 
Einbildungskraft den Nihilismus nicht überwinden – nur in bescheide-
ner Selbstbeschränkung ein wenig Ordnung in das uns umgebende Cha-
os bringen.

Besinnen wir uns auf den letztlich fiktionalen Charakter unserer 
Erkenntnis, wie sie im voluntaristischen wie epistemologischen Perspek-
tivismus durchsichtig wird, dann streifen wir den dogmatischen Charak-
ter unserer für „Vernunftwahrheit“ gehaltenen Erkenntnisse ab. Wenn 
wir nach griffigen Formeln suchen, können wir sagen: Die als Einbil-
dungskraft entlarvte „Vernunft“ hat nur noch eine weiche oder schwa-
che Vernünftigkeit an sich gegenüber der auf Wahrheit pochenden har-
ten oder starken „Vernunft“ im vor-nihilistischen Verständnis. Vielleicht 
wird aber in diesem Auflösungsprozess des traditionellen Verständnis-
ses von Vernunft der Verlust an für sicher gehaltenen Positionen aufge-
wogen durch eine undogmatische, liberalere und tolerantere Haltung, 
wie sie in der Vernünftigkeit der „bloßen“ Einbildung bzw. Vorstellung 
beschlossen liegt. Dieser Zug zu Toleranz und einem aus ihr vielleicht 
folgenden humaneren Umgang der Menschen miteinander ist aber nur 
gegeben, wenn die Einbildungskraft selbstdurchsichtig wird: in ihrer Ver-
nünftigkeit den eigenen fiktionalen Charakter durchschaut, in welchem 

154

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


sie dennoch an ihren evidenten Inhalten festzuhalten imstande ist. Ihr 
bloß ponierender Charakter tritt in solcher Selbstdurchsichtigkeit für die 
Einbildungskraft selbst hervor, ihre bloße Negation und Absetzung gegen-
über anderen Einbildungen, deren mögliche Vernünftigkeit damit Akzep-
tanz erfährt.

Wenn wir fragen, wie das Konstrukt einer vernünftigen oder besser: 
evidenten Einbildung zu verstehen ist, gilt es Missverständnisse auszu-
räumen. Wir meinen hier nichts „Übersinnliches“, keine „intellektuale 
Anschauung“ (Schelling), keine Überwindung der Subjekt-Objekt-Spal-
tung, welche in eine Metaphysik führen würde, wie sie dem Bereich des 
„Dings an sich“ zuzuordnen ist. Doch wie kann eine Einbildung als ver-
nünftig oder evident, d. h. als etwas objektiv Gegebenes auf uns gleich-
sam zukommen und doch nur subjektiv Gesetztes sein?

Ein grenzüberschreitender Blick auf Modelle der modernen Physik 
mag den Weg weisen: Der duale Charakter des Lichts als Welle und Teil-
chen impliziert zwei verschiedene, sich gegeneinander ausschließende 
Perspektiven, die doch letztlich Perspektiven des Beobachters bzw. Teil-
habers des physikalischen Experimentes, also des wissenschaftlich for-
schenden Subjektes bleiben. Auch in der Heisenbergschen Unschärfere-
lation haben wir das Modell vor uns, dass wir entweder Position oder 
Impuls eines Teilchens, aber nicht beide zugleich genau bestimmen kön-
nen. Eine mögliche Analogie bietet sich hier an: Die evidente Einbildung 
wäre demnach unter einem Aspekt Anschauung, unter dem ausschlie-
ßenden anderen Aspekt Reflexion, ohne beides zugleich sein zu können. 
Sie wäre in einer Hinsicht ein objektiv gegebenes Sinnliches und in ande-
rer Hinsicht subjektive Reflexion, wobei beide, sich einander ausschlie-
ßende Perspektiven letztlich solche eines Subjektes sind. Sicherlich kön-
nen Modelle aus der theoretischen Physik nicht einfach in den 
geisteswissenschaftlichen Bereich übertragen werden. Sicherlich müsste 
noch viel genauer und ausführlicher der angedeuteten Analogie nachge-
gangen werden, als dies hier in unserer Grundlegung einer Philosophie 
des aufgeklärten Nihilismus in grundsätzlichem Sinne geschehen kann.

Doch bleibt festzuhalten, dass es durchaus Erklärungsmodelle dafür 
geben dürfte, weshalb wir von einer evidenten Einbildungskraft sprechen 
und doch letztlich des „bloß“ subjektiven Charakters ihrer Evidenzen als 
Reflexion wie Anschauung innewerden, die mit allgemeinverbindlichen 
Ansprüchen auftreten können. (1) Bevor die Konzeption der evidenten 

155

Was kann und will ich wissen?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Einbildung als Selbstwiderspruch kritisiert wird, müsste solchen Erklä-
rungsmodellen nachgegangen werden, die – wie in der Physik – uns dazu 
bringen, an den Grenzen unseres Erkenntnisvermögens die Forderung 
nach Widerspruchsfreiheit aufzugeben. (2)

Die selbstdurchsichtige Einbildungskraft zielt in ihrer ponierenden 
Tätigkeit darauf ab, das Bewusstsein des Negierens zugleich aufrechter-
halten. Sie bleibt sich ihres Charakters als „bloßer“ Einbildung bewusst. 
Es versteht sich, dass dies ein – vielleicht seltener – Status des Einbildens 
ist, wie er der Haltung des Philosophen entspricht. Das Hintergrundbe-
wusstsein solch evidenter Einbildungen – als „bloßer“ Einbildungen in 
philosophischem Verständnis – ist ihre Nichtigkeit, d. h. das Nichts, in 
dem alle Einbildungen letztlich verschwinden. Selbstdurchsichtigkeit 
entsteht in solchem Hintergrundwissen um die finale Nichtigkeit des 
Ein-Bildens. Die selbstdurchsichtige, evidente Einbildung erweist sich 
letztlich als eine Arbeitshypothese, eine Meta-Imagination, die als Vor-
bild für einzelne imaginative Tätigkeiten dient. 

Ein erhellendes Gegenbeispiel zur selbstdurchsichtigen, evidenten Ein-
bildung ist die Hypnose, in deren Bann die Möglichkeiten anderer Ein-
bildungen verschwinden. Die Hypnose kann nicht funktionieren, wenn 
die Einbildung als Einbildung durchschaut wird. Wir geben in der Hyp-
nose die Herrschaft über unsere Einbildungen ab an andere Personen – 
zu welchem Gebrauch auch immer. In der selbstdurchsichtigen, eviden-
ten Einbildung dagegen bleiben wir Herr über unsere Einbildungen. Trotz 
unserer Einsgerichtetheit auf eine sich als bedeutsam erweisende Imagi-
nation versinkt der Rest der Welt nicht in Bedeutungslosigkeit und Ver-
gessenheit, denn in der Hintergrundaktivität unseres Bewusstseins bleibt 
jene Welt präsent. Deshalb erlaubt es solche Selbstdurchsichtigkeit von 
evidenten Imaginationen trotz deren Fiktionalität von einem aufgeklär-
ten Nihilismus zu sprechen.

Anmerkungen
1) 	 Der Vergleich mit Kants Begründung des Geschmacksurteils liegt nahe, wie 

überhaupt in der nihilistischen Erkenntnistheorie die Affinität zur ästhetischen 
Theorie sich als Grundierung bemerkbar macht. Doch heben wir an dieser Stel-
le den weitergespannten, grenzüberschreitenden Vergleich mit der theoretischen 
Physik hervor, die Einsicht, dass es um kein ausschließlich geistes- oder kultur-
wissenschaftliches Problemfeld geht.

2) 	 Zur Unschärferelation führt Capra aus (1988, S. 158–160): „Die präzise mathe-
matische Form dieser Relation zwischen den Unsicherheiten von Aufenthalts-

156

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


ort und Impuls kennen wir als die Heisenbergsche Unschärferelation oder das 
Unsicherheitsprinzip. Es bedeutet, daß wir in der subatomaren Welt niemals 
sowohl Aufenthaltsort als auch Impuls eines Teilchens gleichzeitig mit großer 
Genauigkeit erfahren können. Je besser wir den Aufenthaltsort feststellen, um 
so unschärfer wird sein Impuls, und umgekehrt. Wir können uns für die genaue 
Messung einer der beiden Größen entscheiden, die andere bleibt uns verborgen. 
Diese Beschränkung … stellt eine prinzipielle Beschränkung dar. Wenn wir den 
Ort des Teilchens genau messen wollen, dann hat es einfach keinen klar defi-
nierten Impuls, und umgekehrt … Die fundamentale Bedeutung des Unsicher-
heitsprinzips liegt darin, daß es die Grenzen unserer klassischen Begriffe in prä-
zise mathematische Form bringt … Zuerst einmal ist der Begriff von einer 
selbständigen physikalischen Einheit, eines Teilchens, eine Idealisierung ohne 
fundamentale Bedeutung. Es kann nur durch seine Beziehungen zum Ganzen 
definiert werden, und diese sind statistischer Natur, mehr Wahrscheinlichkei-
ten als Sicherheiten. Wenn wir die Eigenschaften einer solchen Einheit mit klas-
sischen Begriffen wie Aufenthaltsort, Energie, Impuls etc. beschreiben, stellen 
wir fest, daß es Begriffspaare gibt, die zusammenhängen und die gleichzeitig 
nicht genau definiert werden können. Je mehr Gewicht wir auf den einen Begriff 
des physikalischen Objektes legen, desto unsicherer wird der andere, und das 
Unsicherheitsprinzip gibt den präzisen Zusammenhang zwischen beiden an.“

157

Was kann und will ich wissen?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


 § 63 	 Unauffindbare Ich-Fiktion

Das Ich ist eine lebenserhaltende, evidente Fiktion. Es als solche zu 
erkennen, befreit von den Zwängen zu totaler, sich verdinglichender 
Selbstbehauptung und ermöglicht eine befreiende Lebenspraxis im 
Rollenspiel.

In naturwissenschaftlicher Hinsicht wissen wir vom Ich am sichersten, 
dass wir nichts Sicheres über es wissen. Diese negative Wahrheit ist umso 
deutlicher geworden, je weiter die sog. exakten Wissenschaften, zuletzt 
die Neurobiologie und Gehirnwissenschaft, auf ihrem Vormarsch sich 
des Ich-Phänomens zu bemächtigen versucht haben. Was bleibt, ist die 
uns hier und jetzt zugängliche, evidente Gewissheit eines Ich, das all die 
wechselnden Zustände, das Chaos der unübersehbaren inneren und äuße-
ren Daten, aus denen sich dieses Ich zusammensetzt, zusammenfasst und 
in lebensdienlicher Weise zusammenhält. Diese synthetisierende 
In-Eins-Bildung kann als unsere jeweilige Hineinbildung in ein diffuses 
und heterogenes Konglomerat von ständig wechselnden äußeren Sinnes-
reizen, inneren Befindlichkeiten und neuronalen Prozessen sowie deren 
Verschaltungen, kurz: unüberblickbaren Kausalketten bzw. Quantenfel-
dern in jedem Augenblick unseres wachen Bewusstseins als unmittelbar 
erscheinende Gewissheit festgehalten werden. Dieses von uns selbst ein-
gebildete Ich, von dem wir keine andere Gewissheit haben als eben die-
se Einbildung, ist ohne Frage eine lebenswichtige, unser Denken und 
Handeln ermöglichende evidente Fiktion, die wir für gewöhnlich als 
schlichtweg gegebene Tatsache behandeln.

Indem wir dieses Faktum als Fiktion durchschauen, befreien wir uns 
von den Zwängen zu totaler, sich verdinglichender Selbstbehauptung 
und gewinnen die Möglichkeit einer befreienden Lebenspraxis im Rol-
lenspiel. (1)

Ich aus der Innenperspektive
Damit wird der Irrweg sichtbar, auf dem die „exakte“ Erforschung des 
Ich-Phänomens immer noch „voran“ schreitet: Sie sucht nach einem posi-
tivistisch feststellbaren Faktum, das kein Faktum, sondern eben Fiktion 
ist. Diese wird aus der Innenperspektive des einzelnen Individuums ent-

158

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


worfen und ist nur von diesem her feststellbar. Ein Studium erkenntnis-
theoretischer Grundlagen kann helfen, solche Irrwege zu vermeiden.

Schon zu Kants Lebzeiten versuchte der Hirnanatom Samuel Thomas 
Sömmering in seiner 1795 erschienenen Arbeit „Über das Organ der See-
le“ die Hirnventrikelflüssigkeit zum Sitz der Seele zu erklären. Er glaub-
te, hier müsse die materielle Entsprechung des (empirischen) Ich oder 
traditionell: der Seele liegen. Indem er die physische Basis des durch den 
inneren Sinn erfahrbaren Selbst glaubte angeben zu können, wollte er 
Kants Transzendentalphilosophie naturwissenschaftlich fundieren. Kants 
Antwort auf diesen notwendigerweise missglückenden Versuch einer 
Objektivierung des Ich bzw. der Seele ist von der modernen Gerhirnwis-
senschaft wenig beachtet worden; hier ein Auszug aus Kants Fazit über 
den Versuch, „den Sitz der Seele, als ihre lokale Gegenwart, vorstellig zu 
machen, welches eine Aufgabe für die Metaphysik, für diese aber nicht 
allein unauflöslich, sondern auch an sich widersprechend ist. – Denn 
wenn ich den Ort meiner Seele, d. i. meines absoluten Selbsts, irgendwo 
im Raume anschaulich machen soll, so muß ich mich selbst durch eben 
denselben Sinn wahrnehmen, wodurch ich auch die mich zunächst umge-
bende Materie wahrnehme; so wie dieses geschieht, wenn ich meinen 
Ort in der Welt als Mensch bestimmen will, nämlich daß ich meinen Kör-
per in Verhältnisse auf andere Körper außer mir betrachten muß … Die 
verlangte Auflösung also der Aufgabe vom Sitz der Seele, die der Meta-
physik zugemutet wird, führt auf eine unmögliche Größe …“ (2) Das Ich 
ist der Erfahrungsinhalt des inneren Sinns der Einbildungskraft und kann 
an äußeren, lokalisierbaren Manifestationen nicht abgelesen werden.

Unpersönlichkeit der Person
Die Auffassung vom Ich als einer Einbildung trifft sich mit der buddhis-
tischen Anatman-Lehre von der Unpersönlichkeit des ganzen Daseins, 
vom Ich als der Illusion einer Entität. Im klassischen Kommentarwerk 
„Visuddhimagga“ heißt es (3):

„Das Leiden gibt es, doch kein Leidender ist da.
Die Taten gibt es, doch kein Täter findet sich.
Erlösung gibt es, doch nicht den erlösten Mann.
Den Pfad gibt es, doch keinen Wandrer sieht man da.“

159

Was kann und will ich wissen?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Dennoch muss auch die Anatman-Lehre die ephemere Evidenz der 
Ich-Fiktion in ihrer Bedeutsamkeit würdigen, soll nicht die Hypostase 
eines „Dings an sich“ nach dem Wegfall von Subjektivität etabliert wer-
den.

Verlust der Ich-Fiktion
Den fiktionalen Charakter unseres Ich sehen wir schlaglichtartig in den 
gesellschaftlichen Randerscheinungen, die unserer sogenannten Norma-
lität per negationem einen Spiegel vorhalten: im Verlust des Ich in der 
dementen, debilen, von Gedächtnisschwund betroffenen Persönlichkeit. 
Die Stärke der Ich-Einbildung ist hier verloren gegangen, die Persönlich-
keit desintegriert, fragmentiert in Teile, die nicht mehr zusammen gehal-
ten, in-eins-gebildet werden können. Wenn also einerseits der illusionä-
re, fiktive Charakter des Ich herausgestellt werden muss, so darf 
andererseits die Bedeutung dieser Fiktion nicht verkannt werden.

Anmerkungen
1) 	 W. Adorno 1973, Bd. 1, S. 207: „Nicht etwa haben die das feste Ich, die unreflek-

tiert nach außen schlagen, nach außen sich betätigen und nach außen ihre Inte-
ressen verfolgen, sondern die, die von der Situation so unabhängig sind, dass sie 
dabei ihrer eigenen Relativität, der Relativität ihrer eigenen Zwecke und Inter-
essen innewerden. Gerade in dieser Negation des eigenen unmittelbaren Inter-
esses, des eigenen Subjekts besteht das, was ich mit Festigkeit des Ichs meine.“ 
Hierzu Prokop 2002, S. 294: „Das freie Subjekt ist eines, das sich von seinem 
individuellen Lebenskampf, vom Geprägt-Sein hierdurch, zu distanzieren ver-
mag.“ Inwieweit hierzu Kulturindustrie und Massenmedien beitragen, dürfte 
entscheidend davon abhängen, inwiefern Phantasien als Phantasien, d. h. als Spiel 
der Einbildungskraft durchschaut und verfügbar werden.

2) 	 KW VI, S. 259
3) 	 Zit. nach Zotz 2000, S. 179
	 Für Nietzsche ist das Ich „in eine Welt des Werdens hineingelegt, hineingedich-

tet … Wie sehr gewohnt und unentbehrlich jetzt jene Fiktion auch sein mag, das 
beweist nichts gegen ihre Erdichtetheit: es kann etwas Lebensbedingung und 
trotzdem falsch sein.“ KSA XI S. 526 (Herv. im Text)

160

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 64 	 Eingebildete Welten

Was wir für „die“ Wirklichkeit halten, ist eine höchst subjektive Kons-
truktion, unsere traumhafte Einbildung einer Welt. Indem wir diese 
Fiktion in arbeitshypothetischem Sinne als Faktum behandeln, gewinnt 
sie den Placeboeffekt einer lebenserhaltenden und – steigernden Fik-
tion, die in der Philosophie des aufgeklärten Nihilismus in epistemo-
logischer Hinsicht erkannt und anerkannt wird.

Wie im Buddhismus erkennt der aufgeklärte Nihilismus die Welt als 
Schein, Traum und Trug, als Vorstellung im Sinne Schopenhauers. Erst 
diese Erkenntnis verbürgt eine – freilich negative – „Wahrheit“. Die kan-
tische Unterscheidung von Schein und Erscheinung verliert an Grund-
sätzlichkeit, da auch die kategorialen Strukturen (bei Kant) und allge-
meinen Reflexionsformen der Logik (bei Hegel) sich als flüchtiges 
Menschenwerk erweisen, das der Scheinhaftigkeit verfällt. Jedoch sind 
„die“ Welt und „die“ Wirklichkeit für die Gemeinschaft und das einzel-
ne Individuum lebensbedingende, dem Überlebenswillen nützende Fik-
tionen. Sie sind zudem der Spezies Mensch eigen, die sich ihren Maß-
stab als Maß aller Dinge „eingebildet“ hat.

Dass „die“ Wirklichkeit eine Fiktion ist, können wir beispielsweise bei 
jedem Gang durch eine Großstadt erkennen: (1) Was wir sehen und vor 
allem nicht sehen, was wir bei dieser selektiven Wahrnehmung maxi-
mieren und minimieren, worauf wir unser Bewusstsein fokussieren, 
erweist sich als höchst subjektiv und uneinheitlich. Nehmen wir noch 
Bewertungen, Erinnerungen, Gedanken hinzu, die uns durch den Kopf 
gehen, ergibt sich ein Konstrukt, das nur in arbeitshypothetischem, fik-
tivem Sinne als „die“ Wirklichkeit bezeichnet werden kann, zumal wenn 
wir daran denken, wie andere Köpfe an anderen Orten und zu anderen 
Zeiten ebenso von „der“ Wirklichkeit sprechen und gesprochen haben. 
(2) Dass wir träumend durchs Leben gehen, ist nicht nur eine metapho-
rische Ausdrucksweise, sondern trifft den Zustand unseres Erkenntnis-
apparates und dessen Produkte. (3)

Dabei entwickelt diese Fiktion von Welt ihre eigene Logik, Systematik 
und Dynamik innerhalb ihrer Selbstbezüglichkeit. Wir fragen nicht mehr 
nach der „Wahrheit“, in dem wir von außerhalb diese Systematik verifi-
zieren oder falsifizieren, sondern beurteilen die Stimmigkeit innerhalb 

161

Was kann und will ich wissen?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


des Systems, das wir wie ein Spinnennetz um uns herum für unsere Ori-
entierungsversuche ausgebreitet haben. Wir praktizieren dabei den nai-
ven Realismus – ein erkenntnistheoretisch sehr leicht zu widerlegendes 
Konstrukt, indem wir die von uns konstruierte Wirklichkeit als einzig 
gegebene ansehen. Nur durch diese Fiktion, mit der wir unseren fiktiven 
Realitätsentwurf nicht mehr als solchen durchschauen, sondern schlicht-
weg für „die Wirklichkeit“ nehmen, können wir uns orientieren und 
lebenstüchtig agieren. Erst die vereinzelte und außergewöhnliche philo-
sophische Betrachtung macht diesen Zusammenhang durchschaubar, 
wobei sie die Fiktionalität solcher Fiktionen nicht nur erkennt, sondern 
auch prinzipiell anerkennt.

Auflösung des Wahrheits- und Wirklichkeitsbegriffes 
In dieser radikalen Auflösung des Wahrheits- und Wirklichkeitsbegrif-
fes nähert sich Nietzsche dem von ihm intendierten europäischen Bud-
dhismus – freilich mit andersartiger Zielrichtung:

„Nietzsche hat wie die Buddhisten alle Kategorien aufzulösen ver-
sucht. Es gibt, sagt er, keine Einheit, keine Kausalität, keine Subs-
tanz, kein Subjekt usw. Das alles sind nützliche, vielleicht lebensbe-
dingende Fiktionen. Von allen Dingen ist keines an sich, sagt 
Nagarjuna, kein Gedanke und kein Gedachtes ist wahr, sondern 
abhängig. Es ist kein Sein sagen beide; es ist alles Auslegung. Aber 
in dieser gemeinsamen Denkform, den Operationen der Auflösung, 
haben beide ganz verschiedene Ziele. Was diese eigentlich seien, ist 
eine nicht zu vollendende Aufgabe unseres Verstehens. Ausgespro-
chen werden sie bei Nagarjuna und den Buddhisten als der Heils-
wille und das Nirwana, bei Nietzsche als Wille zur Macht und zum 
Übermenschen.“ (4)

Reduktion von Komplexität
Georg Simmel spricht in „Die Großstädte und das Geistesleben“ bereits 
1903 angesichts der Fülle und Dichte äußerer und innerer Eindrücke ins-
besondere im Großstadtleben von einem Überlebenskampf des mensch-
lichen Bewusstseins, das sich nicht auf alles „einlassen“ könne, obwohl 
dies der menschlichen Natur entspräche. Es wird an diesem Beispiel 
besonders deutlich, wie Leben und Denken als Negieren bzw. „Vernich-

162

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


ten“ verstanden werden müssen bzw. von eingebildeten Wirklichkeiten 
bestimmt sind, mit denen andere Wirklichkeiten ausgeblendet werden. 
Das Ziel dabei ist die intermittierende, heilsame Reduktion von über-
wältigender Komplexität. Die ponierende, Ausschließlichkeit schaffen-
de Einbildungskraft wird dabei zu einer kulturanthropologischen Errun-
genschaft, denn: „Der Mensch unterliegt einer durchaus untierischen 
Reizüberflutung, der ‚unzweckmäßigen‘ Fülle einströmender Eindrücke, 
die er irgendwie zu bewältigen hat.“ (Vgl. Gehlen 1976, S. 33 ff.)

Wirklichkeiten erster und zweiter Ordnung
Der durchweg subjektive Charakter von Erkenntnis bedeutet nicht, dass 
wir unsere Welt durchweg willkürlich konstruieren könnten. Wir sind 
gebunden an die in Kants Verständnis a priori vorgegebenen transzen-
dentalen Strukturen bzw. an die in der Sprache zur Verfügung gestellten 
Wörter und Begriffe, die empirische Allgemeinheiten darstellen. Auch 
wenn wir uns an solche Konstruktionsprinzipien halten müssen, vermit-
teln sie keine schlechthin gegebene Wirklichkeit eines „Dings an sich“. 
Sie gewähren nur eine subjektiv durch die Menschengattung oder ihre 
Gruppierungen vermittelte „Objektivität“. 

Auf einer zweiten Ebene der Wirklichkeitserfassung haben wir es mit 
der Selektion von Gegenständlichkeit zu tun, der Zuschreibung von 
Bedeutung, Sinn und Wert. Hier ist die Freiheit unserer subjektiven, indi-
viduellen Konstruktion von Welt ungleich größer als im Rahmen von 
Wirklichkeit erster Ordnung. Watzlawick erinnert in Hinblick auf die 
Forderung von Psychiatrie und Psychotherapie nach Wirklichkeitsan-
passung an den Mythos, auf dem eine solche Forderung zumeist unbe-
fragt beruht:

„Dabei handelt es sich um die scheinbar selbstverständliche Annah-
me, daß es eine wirkliche, das heißt objektive, menschenunabhän-
gige Wirklichkeit gibt, deren sich normale Menschen klarer bewußt 
sind als sogenannte Geistesgestörte. Die Idee einer solchen Wirk-
lichkeit ist philosophisch spätestens seit Hume und Kant unhaltbar; 
wissenschaftlich ist sie ebenso unhaltbar, seit sich die Einsicht durch-
gesetzt hat, daß die Aufgabe der Wissenschaft nicht das Finden end-
gültiger Wahrheiten sein kann.“ (5)

163

Was kann und will ich wissen?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Die Unterscheidung einer Wirklichkeit erster und zweiter Ordnung 
kommt in dem von Watzlawick zitierten Beispiel einleuchtend genug 
zum Ausdruck; seine Bekanntheit und Banalität haben wenig daran geän-
dert, dass die Vorstellung einer menschenunabhängigen Wirklichkeit zu 
den verbreitetsten heutigen Mythologien gehört und noch weit in den 
Wissenschaftsbetrieb hineinragt:

„Der Unterschied zwischen diesen beiden Wirklichkeiten kommt in 
der bekannten Scherzfrage nach dem Unterschied zwischen einem 
Optimisten und einem Pessimisten zum Ausdruck: Der Optimist – 
so lautet die Antwort – sagt von einer Flasche Wein, daß sie halb voll, 
der Pessimist, daß sie halb leer ist. Dieselbe Wirklichkeit erster Ord-
nung, aber zwei grundverschiedene Wirklichkeiten zweiter Ord-
nung.“ (6)

Trotz all dieser nihilistischen Subjektivierungen werden wir an den 
Begriffen „Welt“, „Wirklichkeit“ und „Wahrheit“ festhalten müssen, gera-
de um per negationem die Relativität einzelner Behauptungen, „der“ 
Welt, „der“ Wirklichkeit oder „der“ Wahrheit habhaft geworden zu sein, 
hervorzukehren.

Anmerkungen
1) 	 Simmel („Die Großstädte und das Geistesleben“, zuerst 1903) 2006
2) 	 Essler/Mamat (PhB S. 148) fassen die buddhistische Erkenntnislehre zusammen, 

für die „die Welt“ eine Fiktion bedeutet: „Im Akt des epistemologischen Reflek-
tierens – weniger hochtrabend gesagt: im Nachdenken über den Vorgang des 
Erkennens von Gegebenheiten – kann man erkennen, dass das, was man zuvor 
als die Welt erkannt hat, sowohl hinsichtlich „die“ als auch hinsichtlich „Welt“ 
von Unwissenheit gelenktes Erkennen gewesen ist. Denn man erkennt nun, dass 
man dabei tatsächlich die eigene Welt – lückenhaft und meist auch noch fehler-
haft – erkannt hat, genauer gesagt: die vom Bewusstsein erstellte Welt, noch genau-
er gesagt: die Welt, die vom Bewusstsein durch die Form-Begriff-Vorgaben 
bewusstseinsabhängig erstellte Welt. Und man erkennt nun, dass in dieser Wei-
se jedes Lebewesen seine Welt hat. Man erkennt nun, dass diese verschiedenen 
Welten untereinander teils große Ähnlichkeiten, teils aber auch erhebliche Unter-
schiede aufweisen. Man erkennt nun, dass es nicht die eine Welt für alle Lebe-
wesen gibt. Man erkennt dabei jetzt genau, dass und warum die Frage, ob die 
Welt so oder aber anders ist, nicht beantwortet werden kann …“

164

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


 	 Dies entspricht genau Nietzsches Ausführungen über die „Wahrheit“ des Anth-
ropozentrismus in KSA („Über Wahrheit und Lüge im außermoralischen Sin-
ne“) I, S. 875 f.

3) 	 Vgl. KSA XI S. 502: „Das Leben als ein wacher Traum; je feiner und umfängli-
cher ein Mensch ist, um so mehr fühlt er die ebenso schauerliche als erhabene 
Zufälligkeit in seinem Leben, Wollen Gelingen, Glück, Absicht heraus; er schau-
dert, wie der Träumer, der einen Augenblick fühlt ‚ich träume‘“. 

4) 	 NA S. 954
5) 	 Gumin/Meier 1985, S. 91 (aus Paul Watzlawicks Aufsatz: „Wirklichkeitsanpas-

sung oder angepasste ‚Wirklichkeit’?“)
6) 	 Ebd. S. 92

165

Was kann und will ich wissen?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 65 		 Einbildungen im Überlebenskampf des Bewusstseins

bewahren uns vor der Überflutung durch Sinnesreize, Informationen, 
Meinungen etc., indem die Imagination durch ihre ponierende Kraft 
unser Bewusstseinsfeld eingrenzt und gegen Anderes abgrenzt. Wenn 
diese Reduktion von Komplexität mit Bedachtsamkeit erfolgt, haben 
wir die Chance den Überlebenskampf des Bewusstseins zu gewinnen. 
Gleichzeitig bündeln und steigern wir durch solche Abschottung unse-
re Kräfte, verleihen ihnen Emergenz.

Angesichts immer größer werdender Komplexität – Internet und Big 
Data sind zwei markante Beispiele – sind wir in besonderem Maße auf 
die Reduktion von Komplexität angewiesen. Unser Bewusstsein aber hat 
die Tendenz, sich auf alles einzulassen, unser Verstand will der Ketten-
logik und deren Eigendynamik folgen. Würde er der uns umgebenden 
Komplexität folgen, liefe er in einem buchstäblichen Sinne in die Irre. 
Der hier entstehende „Überlebenskampf des Bewusstseins“ (1) kann nur 
gewonnen werden, wenn unsere Einbildungskraft die vielfältigen Ein-
drücke und Informationen in-eins-bildet, Abschlusshaftigkeit und Ein-
heit in sie hineinbildet. Um unser zentrales Leitmotiv aufzugreifen: Wir 
schaffen Lichtkreise auf unserer „Nachtfahrt“, von denen wir nicht mit 
letzter Sicherheit, sondern nur größtmöglicher Evidenz sagen können, 
dass sie zur Erhellung wirklich beitragen und nicht nur Irrlichter sind. 
Jedenfalls sollten wir bewusst die Bildung solcher Lichtkreise kultivie-
ren, um den „Überlebenskampf “ unseres Bewusstseins auf unserer „Nacht-
fahrt“ zu gewinnen.

Pflege imaginativer Reduktionen
Jeder Tagesrückblick – etwa in Tagebuchform – wird uns zeigen, wie wir 
durch Imaginationen als „Denkstopper“ komplexe Strukturen reduziert 
haben und aus lebensdienlichen Gründen reduzieren mussten. Solche 
Reduktionen sind situationsabhängig: Ein Wissenschaftler wird bei Abfas-
sung einer Untersuchung mit der Reduktion von Komplexität anders 
umgehen als ein Käufer angesichts der Fülle an Angeboten in einem 
Supermarkt. Der Wissenschaftler wird dabei von einer Vorstellung von 
Wissenschaftlichkeit geleitet, seinem Zeitplan etc.; der Käufer von Vor-
stellungen, die mit seinem Tagesplan, finanziellen und gesundheitlichen 

166

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Überlegungen etc. zusammenhängen. Man sieht, wie hier verschiedene 
Imaginationen situationsbedingt ineinander greifen. 

Wenn wir bewusst solche imaginativen Reduktionen von Komplexität 
steuern, wenn wir sie bewusst akzeptieren, einplanen und pflegen, dann 
haben wir die größere Chance, nicht von ungewollten Reduktionen über-
rollt zu werden oder einem fruchtlosen Perfektionismus anheimzufal-
len, mit dem der Verstand der Komplexität Herr zu werden gedenkt. Mit 
imaginativen Reduktionen, die wir bewusst einplanen, geben wir unse-
rem Verstand gleichsam die Erlaubnis, von seiner Irrfahrt Abstand zu 
nehmen.

In einer gegenläufigen Bewegung konzentrieren wir dadurch unsere 
Kräfte, haben einen emergenten Zugewinn, der sich auch in einer grö-
ßeren Entschlusskraft manifestiert.

Die Fiktion hilfreicher Vereinfachungen
Als Beispiel sei die komplizierte Stellung einer Schachpartie angeführt, 
in der wir den Überblick verloren haben. Indem wir Figuren abtauschen, 
können wir die Stellung vereinfachen, sodass sie für uns übersichtlicher 
wird. Zumindest haben wir eine Vorstellung von größerer Übersichtlich-
keit entwickelt, die unseren Denkvorgängen zu größeren Gewinnchan-
cen verhelfen könnte. Um unsere Gewinnchancen evtl. zu steigern, muss-
ten wir Komplexität reduzieren. Ob diese Vorstellung einer vereinfachten 
Stellung wirklich größere Gewinnchancen enthält, bleibt allerdings eine 
Arbeitshypothese, mit der wir uns täuschen könnten. Andernfalls müss-
ten wir die Gewinnchancen der ursprünglich komplizierteren Stellung 
genauer analysieren, was aus den genannten Gründen aber nicht mög-
lich war. 

Internetsurfen
zeigt in Zuspitzung diese Thematik: Reduktion von Komplexität ist hier 
selbstverständlich geworden. Hinzu kommt das mehr oder minder bewuss-
te Spiel mit der Kontingenz. Irrläufer des auf Logik und Konsequenz 
dringenden Verstandes werden immer wieder durch Einbildungen ein-
gefangen, die – in unterschiedlichen Graden von Bewusstheit – als prag-
matische, heilsame Denkstopper unsere Odyssee ins World Wide Web 
an unseren Ausgangsort zurückführen.

167

Was kann und will ich wissen?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Dammbrüche im Bewusstsein
führen dazu, dass es von äußeren und inneren Eindrücken überflutet 
wird, ohne dass imaginative Denkstopper wirksamen Einhalt gebieten 
können. Traumatische Erinnerungen, Sorgen, Befürchtungen beispiels-
weise belasten uns dann beständig, sodass wir die für den Alltag lebens-
notwendigen Fokussierungen nicht mehr zu leisten fähig sind. Was unter 
dem Titel Depressionserkrankungen gemeinhin zusammengefasst wird, 
sind solche störenden Gedanken- und Bilderketten, denen keine ponie-
rende Einbildungskraft in der Konzentration auf lebensfördernde Ein-
bildungen mehr Einhalt gebieten kann. Oft liegt der Fokus solch eviden-
ter Imaginationen im Hier und Jetzt, nicht in der Vergangenheit oder 
Zukunft, deren irritierende Vorstellungen wir mithilfe der ponierenden 
Einbildungskraft in eine Ablage verweisen oder auf einer Deponie unnüt-
zer Vorstellungen entsorgen können.

In gesteigerter Form kann der Verlust der ponierenden Fähigkeit unse-
rer Einbildungskraft dazu führen, dass wir den Überlebenskampf unse-
res Bewusstseins verlieren. (2) So ist hier der Auslöser, wenn nicht Grund 
vieler psychischer Schwierigkeiten und Erkrankungen zu suchen, wobei 
wir bezweifeln, dass der Mainstream unserer etablierten Psychotherapie 
und Psychiatrie gezielt die Hebel ansetzt, um solche Dammbrüche durch 
eine Pflege ponierender imaginativer Denkstopper zu beseitigen. Man 
muss die erkenntnistheoretischen Zusammenhänge kennen und die Dia-
gnose auch in philosophischer Hinsicht zu Ende führen, um die Thera-
pie sinnvoll anzugehen und – dann unter Verzicht auf Psychopharma-
ka – die mentalen Selbstheilungskräfte zu aktivieren, die erst zu reifen 
beginnen, wenn wir Verstand und Einbildungskraft im täglichen Den-
ken und Handeln ins rechte Lot gebracht haben. Erst die Herausbildung 
eines Bewusstseins von diesem rechten epistemologischen Lot kann Hei-
lung nachhaltig begründen und dadurch eine sinnvolle Therapie bewir-
ken, wenn diese sich nicht durch einen anderen Lebensdenkstil bereits 
erübrigt hat.

Anmerkungen
1) 	 Wir greifen die These von Simmel auf („Die Großstädte und das Geistesleben“, 

zuerst 1903) 2006.
2) 	 Als Kontrast zu unserer Argumentation sei in diesem Kontext der Bestseller von 

Joyce Meyer (New York 1995, Hamburg 2. Aufl. 2006) mit dem beziehungsrei-
chen Titel erwähnt: „Das Schlachtfeld der Gedanken“. Um uns aus fruchtlosem 

168

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Rationalismus zu befreien, wird hier in Millionenauflagen von diesem Buch und 
ähnlichen Publikationen – verbunden mit weltweiten kirchlichen Stützpunk-
ten – das Heil in der amerikanisch geprägten, evangelikalisch – christlichen 
Erweckungsbewegung angeboten. Wir empfehlen dagegen, sich auf die eigenen 
Denkkräfte und dabei vornehmlich die Evidenz der eigenen Imaginationen zu 
verlassen.

169

Was kann und will ich wissen?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 66 	 Wir Seiltänzer zwischen Einbildungen

wissen: Mit Vernunft leben wir von Fiktionen.

Ich und Welt sind Einbildungen, zwischen denen wir auf dem Seil des 
Verstandes tanzen und uns um Erkenntnis bemühen. Fern von Wahr-
heit in vollem Sinne, fern von Seinsgewissheit, die irgendwo unter uns 
in Abgründen sein mag, können wir in diesem höchst instabilen, prekä-
ren, gefahrvollen wie auch zu tänzerischem Spiel herausfordernden 
Balanceakt zwischen mehr oder weniger evidenten Einbildungen unse-
re Erkenntnisentscheidungen wählen, denn sie sind allein unsere Tat, 
unsere subjektive Veranstaltung. Indem wir dieses negative Verhältnis 
zur Wahrheit erkannt haben, werden die Einbildungen für uns durch-
schaubarer und freier verfügbar. Wir Seiltänzer wissen: Mit Vernunft 
leben wir von bedeutsamen Fiktionen. (1)

Dabei kommen solche Fiktionen immer wieder als gleichsam objekti-
ve Gebilde auf uns zu, können als solche einen von uns unabhängigen 
Charakter annehmen, bis wir sie als subjektive Veranstaltungen wieder-
erkennen und re-fiktionalisieren. (2) Sinnvolle Fiktionen müssen auf uns 
zukommen, sich einstellen, uns als nicht von uns hergestellte erscheinen, 
sonst verlieren sie ihren Sinn.

Orhan Pamuk hat diesen vielschichtigen, in weitestem Sinne narrati-
ven Prozess in einem Romankapitel eindrucksvoll dargestellt, in dem 
„das Auge“ eines geheimen Beobachters zwischen objektivierter, bedroh-
licher Eigenexistenz und subjektivierender Entlarvung changiert: 

„In dem Blick des ‚Auges‘, der, vom ES zu mir ausgesandt, jetzt zu mei-
nem Blick geworden war, war ein ganz besonderer Geist zu spüren, 
wie der einer Collage, die sich aus den Einzelteilen des ganzen vor mei-
nen Augen aufgetauchten Gewimmels zusammensetzte. Aus diesem 
Blick heraus sah ich jetzt mich selbst und mein ganzes Leben. Ich war 
zufrieden mit diesem Blick, der über mich wachte und dafür sorgte, 
daß ich mich nicht gehen ließ, ich lebte weiter in dem Glauben, ich 
könne, wenn ich ES nachahmte, wenn ich mich bemühte, ES nachzu-
ahmen, eines Tages ES selbst werden oder zumindest so werden wie 
ES … Dies alles bedachte ich bei meiner Selbstbetrachtung von außen. 
Dann begann mein von außen betrachtetes Ich an der Moscheemau-
er entlang und nach dem Ende der Mauer an den ganz ähnlichen Holz-

170

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


häusern mit ihren Erkervorsprüngen, an leeren Grundstücken, Brun-
nen, Geschäften mit geschlossenen Rolläden und am Friedhof vorbei 
in Richtung seiner Heim- und Schlafstatt zu laufen.“ (3)

Evidenz durch Nicht-Sichtbares
Es liegt in der Konsequenz einer paradoxen Vernünftigkeit des Nicht-Den-
kens, dass Evidenz weniger in der Konzentration auf eine lebensdienliche 
Vorstellung liegen kann – denn diese selbst ist oft alltäglich und unbedeu-
tend, sondern in dem, was wir durch eine solche Vorstellung ausgeschlos-
sen haben: störende Gedanken und negative Vorstellungen, die unsere 
ponierende Einbildungskraft weggedrängt hat und die nur noch an der 
Peripherie ihrer positiven Einbildung erahnt werden können. Erst durch 
dieses Epiphänomen gewinnt die lebensdienliche Vorstellung ihren Wert. 
Es ist, als ob das Licht den Schatten mitreflektiert, dem es seine Helle ver-
dankt. Die Fiktionalität der Einbildung kommt zum Durchscheinen und 
reflektiert am Bewusstseinsrand, dass sie als Einbildung nur vorgibt, die 
einzige, „wirkliche“ Wirklichkeit gegenüber jenen Nachtseiten unseres 
Denkens und Vorstellens zu sein. Auch hier denken wir von der Nacht her 
den Tag, wird das Nichts in Form des Negierens zu „Etwas“. Das hervor-
stechendste Beispiel ist das Todesbewusstsein, das in der philosophisch 
betriebenen Konzentration auf das Leben überall durchscheint und – vor 
solcher Folie von Vergänglichkeit – den Wert des Lebens bis in dessen 
kleinste Äußerungen für uns zu steigern vermag..

Anmerkungen
1) 	 Das Denkmotiv, dass wir mit Vernunft von Fiktionen leben, ist in vielfältiger 

Weise in die Romantrilogie „Bunte Schleier des Nichts“ eingegangen; z. B. TE 
S. 318 u. passim. Wir spielen auf die Figur des Seiltänzers in Nietzsches „Also 
sprach Zarathustra“ an: „Der Mensch ist ein Seil, geknüpft zwischen Tier und 
Übermensch, – ein Seil über einem Abgrunde.“ KSA IV S. 16

2) 	 Unter dieser Perspektive sollten wir all den Reichtum schöpferisch nutzen, den 
die Menschheit bislang an vernünftigen bzw. evidenten Imaginationen zusam-
mengetragen hat. Eine beeindruckende Sammlung enthält Leo Tolstois „Für alle 
Tage. Ein Lebensbuch.“ München 2010. Unsere Studie könnte als gleichsam phi-
losophische Einrahmung einer solchen Sammlung verstanden werden.

 	 Dass evidente Imaginationen gleichsam auf uns zukommen können, hat Goe-
the in einem Brief an Johann Kaspar Lavater vom 08. 01. 1777 in einem anspre-
chenden Bild dargestellt: „Ich habe keine Wünsche als die ich würcklich mit 
schönem Wanderschritt mir entgegenkommen sehe.“

3) 	 Pamuk („Das schwarze Buch“) 1997. (10. Kapitel: „Das Auge“) S. 125–135; S. 131

171

Was kann und will ich wissen?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 67 		 Das Einfallstor des Nihilismus in Kants System

In den sog. „Vernunft“-Ideen verbergen sich arbeitshypothetische, 
lebensdienliche Fiktionen, über deren „eingebildeten“ Charakter eine 
Philosophie des Nihilismus aufzuklären hat.

Kants Vernunftideen, „denen überall kein entsprechender Gegenstand 
in der Erfahrung gegeben werden kann“ und die „den Umfang unserer 
Urteile über alle Grenzen derselben zu erweitern den Anschein haben“, 
bewegen sich auf dem schmalen Grat zwischen Begrifflichkeit und 
Anschaulichkeit. (1) Es sind konstruktive Setzungen, die dem Verstan-
desgebrauch Abschlusshaftigkeit und Einheitlichkeit, d. h. Synthesis ver-
leihen möchten. In der Kritik dieser Arbeitshypothesen verfährt die 
Erkenntnistheorie „im Anfange dogmatisch“, weil sie „ohne vorherge-
hende Prüfung des Vermögens oder Unvermögens der Vernunft zu einer 
so großen Unternehmung zuversichtlich die Ausführung übernimmt“. 
(2) Der Verstand aber verfährt mit diesen Ideen skeptisch und negierend, 
da sie kein Gegenstand möglicher Erkenntnis sein können. Kants an der 
Grenzlinie der Einbildungskraft gedachte Vernunftideen sind Setzungen, 
wie wir sie aus der ponierenden Tätigkeit der Einbildungskraft kennen, 
konstruktive Entwürfe, die ihre Herkunft aus der Einbildungskraft ver-
raten, sobald wir mit ihnen umgehen, über sie sprechen, sodass sie Kon-
turen gewinnen.

In diesem Zusammenhang zeichnet vornehmlich die ästhetische Ein-
bildungskraft eine Vernünftigkeit aus, die sie als noch nicht und schon 
vollendete Vernunft zum notwendigen Moment von Aufklärung erhebt 
und eine imaginative Aufklärung der Aufklärung leisten lässt.

Einbildungskraft als notwendiges Moment von Aufklärung
Wir setzen die von Kants Transzendentalphilosophie ausgehende Begriffs-
bestimmung der Einbildungskraft bzw. Imagination „als noch nicht und 
schon vollendeter Vernunft“ und „als notwendiges Moment vernünfti-
ger Praxis in der Dialektik der Aufklärung“ voraus, wie sie in „Die Ver-
nünftigkeit der Imagination“ entwickelt worden ist (3): „Aufklärung ‚im 
umfassendsten Sinn fortschreitenden Denkens‘ ist auf dieses die Ver-
nunft aufklärende Moment angewiesen, will Aufklärung ihren vollen 
Begriff von Vernunft realisieren, welchen als pure Rationalität und Herr-

172

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


schaft die von der Einbildungskraft produzierte ‚ästhetische Idee‘ in Fra-
ge stellt. So entwickelt die Einbildungskraft ein kritisches Moment gegen-
über der Herrschaftlichkeit von Vernunft, wird sie aufklärende Kraft in 
einer dialektisch verlaufenden Aufklärung, die gerade diese Rationalität 
einseitig hervortreibt und sich in Unfreiheit, Unvernunft also, zu verstri-
cken droht. Die ‚ästhetische Idee‘ der Einbildungskraft ließe sich somit 
als notwendiges Moment von Aufklärung definieren, die ihr Praxispos-
tulat – als Objektivation und Versöhnung der Vernunft in der Wirklich-
keit – zu erfüllen hat. Denn die Einbildungskraft eröffnet in der ‚ästhe-
tischen Idee‘ die Einsicht in die Notwendigkeit einer Praxis, die sie doch 
selbst nicht leisten kann.“ (4)

Kants Vernunftideen sind Einbildungen
Die Labilität der Konstruktion von „Vernunftideen“ bei Kant spiegelt sich 
in dem uneinheitlichen Verständnis von „Metaphysik“ in der „Kritik der 
reinen Vernunft“ wider. Die Vorrede zur ersten Auflage beginnt noch 
mit der Klage über die unbeantwortbaren Fragen der Vernunft: „Die 
menschliche Vernunft hat das besondere Schicksal in einer Gattung ihrer 
Erkenntnisse: daß sie durch Fragen belästigt wird, die sie nicht abweisen 
kann, denn sie sind ihr durch die Natur der Vernunft selbst aufgegeben, 
die sie aber auch nicht beantworten kann, denn sie übersteigen alles Ver-
mögen der menschlichen Vernunft“. (5) In der Vorrede zur zweiten Auf-
lage fehlt dieser Passus. Denn nun setzt Kant voraus, dass auch für die 
Metaphysik, ein „sicherer Weg der Wissenschaft“ (6) gefunden werden 
könne: „Dieser Versuch gelingt nach Wunsch, und verspricht der Meta-
physik in ihrem ersten Teile, da sie sich nämlich mit Begriffen a priori 
beschäftigt, davon die korrespondierenden Gegenstände in der Erfah-
rung jenen angemessen gegeben werden können, den sicheren Gang 
einer Wissenschaft.“ Mit dieser „kopernikanischen“ Wendung des 
Erkenntnisproblems, für das sich Erkenntnis nicht mehr nach den Gegen-
ständen, sondern diese nach der Erkenntnis bzw. deren Ermöglichungs-
gründen richtet, wird der Dogmatismus der vorkritischen „schlechten“ 
Metaphysik abgewiesen. Doch nach dem Durchgang durch dieses kriti-
sche Geschäft, bei dem die Bedingungen der Möglichkeit von Erkennt-
nis hergeleitet werden, gelangt Kant zu einem Verständnis von Metaphy-
sik „in ihrem zweiten Teile“ (vgl. oben), in dem die „alten“, 
unabweisbaren Fragen der Vernunft wieder auftauchen und auch von 

173

Was kann und will ich wissen?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Kant zumindest „im Anfange dogmatisch“ behandelt werden (7): „Die-
se unvermeidlichen Aufgaben der reinen Vernunft selbst sind Gott, Frei-
heit und Unsterblichkeit. Die Wissenschaft aber, deren Endabsicht mit 
allen Zurüstungen eigentlich nur auf die Auflösung derselben gerichtet 
ist, heißt Metaphysik, deren Verfahren im Anfange dogmatisch ist, d. i. 
ohne vorhergehende Prüfung des Vermögens oder Unvermögens der 
Vernunft zu einer so großen Unternehmung zuversichtlich die Ausfüh-
rung übernimmt.“ Es ist unschwer zu erkennen, dass Kant in diesen „dog-
matischen“ Setzungen uneingestanden auf die ponierende Einbildungs-
kraft rekurrieren muss, um sein Gebäude der aufgeklärten „Vernunft“ 
mit deren „Enderkenntnissen“ abzuschließen. Dieser Kategorientausch 
ist kein bloßes Sprach- bzw. terminologisches Problem (8). Werden „Gott, 
Freiheit und Unsterblichkeit“ als Einbildungen erkannt, verlieren sie – 
wie überzeugend sie auch immer sein mögen – ihre Dignität von Allge-
meinheit und Notwendigkeit, die sie als „Vernunftideen“ beanspruchen 
können. Dies ist das Einfallstor, durch das der Nihilismus in Kants Sys-
tem einzudringen und sich mit dem subjektivistischen Ansatz des Erkennt-
nisproblems zu verbinden droht, wenn nicht das Bollwerk der Vernunft 
von Kant hier mühsam aufgerichtet würde. Es ist nicht nur das alte Miss-
trauen gegen die in Täuschungen und „bloße“ Einbildungen verstricken-
de Einbildungskraft, das den Aufklärer Kant in die Kategorienverwechs-
lung treibt. Grundsätzlicher noch ist Philosophie als System in Frage 
gestellt, wenn die Eckpfeiler ihres Gebäudes als Fiktionen entlarvt wer-
den, für die es keinen systematischen Ort gibt, da es auf Vernunft gegrün-
det sein soll.

Die Ausführungen von M. Geier zum Status der Seele bei Kant mögen 
dies verdeutlichen:

„Aber in all diesen Fällen (existenzieller Schlüsselfragen / Zusatz von 
uns) hat Kant die ‚unsterbliche Seele‘ nur als eine Metapher für die 
außerzeitliche und übersinnliche Dimension verwendet, in die sich 
die moralische Persönlichkeit hineindenken kann. Sie drückt eine 
Hoffnung aus. Sie bezeichnet nichts, sondern deutet ethisch auf etwas 
hin. Sie ist denkbar allein als eine Idee in moralischer Hinsicht. Auf 
dem Feld des theoretisch Erkennbaren kann sie dagegen keine Rol-
le spielen, noch nicht einmal als eine Hypothese, für die eine sach-
liche Bestätigung zumindest logisch denkbar sein muss. Ob die See-

174

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


le des Menschen tatsächlich unsterblich ist oder nicht, ob es eine 
andere, künftige Welt gibt oder nicht, lässt sich grundsätzlich weder 
beweisen noch widerlegen. Wir werden es niemals wissen können. 
Denn es übersteigt die Grenzen jeder möglichen Erfahrung über-
haupt, die ja immer nur im Leben selbst gemacht werden kann, in 
dieser einen diesseitigen Welt. ‚Was wir nach dem Tode sein und ver-
mögen werden, können wir schlechterdings nicht wissen.‘ (III, 649) 
Streng genommen ist bereits der Gedanke an eine vom Körper 
getrennte Seele nur eine praktisch-philosophische Imagination, die 
theoretisch oder empirisch nicht begründet werden kann.“ (9) 

Anmerkungen
1) 	 KrV (Vorrede zur zweiten Auflage) S. 33 sowie (Anhang zur transzendentalen 

Dialektik: Von dem regulativen Gebrauch der Ideen der reinen Vernunft) S. 563 f.: 
„Der Ausgang aller dialektischen Versuche der reinen Vernunft bestätigt nicht 
allein, was wir schon in der transzendentalen Analytik bewiesen, nämlich daß 
alle unsere Schlüsse, die uns über das Feld möglicher Erfahrung hinausführen 
wollen, trüglich und grundlos sein; sondern er lehrt uns zugleich dieses Beson-
dere: daß die menschliche Vernunft dabei einen natürlichen Hang habe, diese 
Grenze zu überschreiten, daß transzendentale Ideen ihr eben so natürlich sein, 
als dem Verstande die Kategorien, obgleich mit dem Unterschiede, daß, so wie 
die letztern zur Wahrheit, d. i. der Übereinstimmung unserer Begriffe mit dem 
Objekte führen, die erstern einen bloßen, aber unwiderstehlichen Schein bewir-
ken, dessen Täuschung man kaum durch die schärfste Kritik abhalten kann.“

	 Wird solche „schärfste Kritik“ vollzogen, führt sie in den aufgeklärten Nihilis-
mus. Ohne den Begriff des Nihilismus zu verwenden, betont Welsch zu dem 
„ästhetisch-fiktionale(n) Charakter von Erkenntnis und Wirklichkeit“ bei Nietz-
sche (1996, S. 81 u. ff.):

	 „Kants Grundlegung wurde hundert Jahre später durch Nietzsche fortgeführt 
und so überzeugend gemacht, daß man seitdem zwar noch gegen die ästhetische 
Grundierung des Erkennens anreden mag, aber kaum noch etwas gegen sie vor-
bringen kann.“

2) 	 Ebd.
3) 	 DVI, bes. S. 62–96
4) 	 Ebd. S. 96
5) 	 KrV (Vorrede zur ersten Auflage) S. 11
6) 	 KrV (Vorrede zur zweiten Auflage) S. 24 u. 26
7) 	 KrV (Einleitung) S. 49
8) 	 Kants Schwierigkeiten, noch von Vernunft zu reden, wo vornehmlich die Tätig-

keit der Einbildungskraft gemeint ist, sind auch sprachlich offenkundig: „Der-
gleichen Schlüsse (Vernunftschlüsse) sind in Ansehung ihres Resultats also eher 

175

Was kann und will ich wissen?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


vernünftelnde, als Vernunftschlüsse zu nennen; wiewohl sie, ihrer Veranlassung 
wegen, wohl den letzteren Namen führen können, weil sie doch nicht erdichtet, 
oder zufällig entstanden, sondern aus der Natur der Vernunft entsprungen sind. 
Es sind Sophistikationen, nicht der Menschen, sondern der reinen Vernunft 
selbst . . .“ KrV S. 339 f. (Zusatz von uns / Herv. im Text)

9) 	 Geier 2003, S. 307–309

176

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 68 	 Lebensweisheit schaffende Fiktionen

sind die sogenannten Vernunftideen, die der Nihilismus als subjekti-
ve Veranstaltungen der Einbildungskraft entlarvt, in ihrer begrenz-
ten Evidenz aber durchaus gelten lässt. Die zentralen Fiktionen sind 
hierbei unser Ich und seine Freiheit, die wir unserem Denken und 
Urteilen zugrunde legen. Sie sind die – wenn auch unsteten und unsi-
cheren – Lichtquellen in der Dunkelheit unserer Nachtfahrt durch das 
Leben. Bei aller Bedeutsamkeit solcher Fiktionen kommt es im auf-
geklärten Nihilismus doch nicht zu deren Hierarchisierung: nur aus 
einer konkreten Situation heraus kann sich die Evidenz einer Fiktion 
erweisen.

Die Vernunftideen – Ich, Seele, Welt, Gott, Unsterblichkeit, Freiheit – 
stellen das Kernstück traditioneller Metaphysik dar, indem sie gleichsam 
Basis und Schlusssteine eines philosophischen Systems bilden. Sie sind 
die letzten Bastionen, die gegen den Nihilismus Gewissheit und Zusam-
menhang von Erkenntnis verbürgen sollen. Doch der dem Wahrheits-
drang entspringende Nihilismus schleift diese Bastionen und belässt die 
Trümmer als das, was sie immer schon waren: „bloße“ Einbildungen, 
subjektive Veranstaltungen der Einbildungskraft, die erst, wenn sie als 
solche durchschaut werden, einen Restbestand an Vernünftigkeit bzw. 
Evidenz behalten – als arbeitshypothetische, lebensdienliche Fiktionen, 
an denen unsere Lebensweisheit festzuhalten vermag.

Dabei erweisen sich unser Ich und seine Freiheit als die zentralen, mit-
einander verwobenen Fiktionen, nicht nur in der Ethik als Vorausset-
zung für Selbstverantwortlichkeit, Moral und Schuldfähigkeit, sondern 
ebenso in der Erkenntnistheorie. Denn wenn wir strikt von der These 
des Determinismus ausgehen, wäre selbst diese Voraussetzung wieder-
um determiniert und unser erkennendes Denken in einem wörtlichen 
Sinne dem Irrsinn preisgegeben. (1) 

Nur indem wir uns bewusst für die Fiktion der Freiheit unseres Ich 
entscheiden, führt uns dieser selbstbestimmte Weg aus dem sonst über-
all drohenden Irrsinn in lichtvolle Augenblicke hinaus. Wir haben zwi-
schen Fiktionen zu wählen und entscheiden uns für die Fiktion der Frei-
heit unseres Ich, insoweit uns diese evidenter erscheint. (2) Sie liegt dann 
unserem Erkennen und Beurteilen zugrunde, auch dem, was wir das nor-

177

Was kann und will ich wissen?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


male Alltagsbewusstsein nennen. Wir leben von der Fiktion der Freiheit 
unseres Ich, uneingestanden selbst dann, wenn wir diese Fiktionalität 
nicht durchschauen. (3)

Dass die Freiheit unseres Ich eine Fiktion sei, bedeutet, dass wir kein 
sicheres Wissen von ihr haben, sie auch eine Täuschung sein könnte. Wir 
wissen seit Kant, dass es keinen Beweis für Freiheit gibt, wofür die Gehirn-
forschung weitere Beweisstücke liefert. Wir wissen, dass Handlungen 
und Gedankenabläufe sowohl unter dem Aspekt der Freiheit als auch 
dem der Determination in einander widersprüchlicher Weise angesehen 
und beurteilt werden können. Wir selbst werden allzu oft von Erfahrun-
gen der Hilflosigkeit und Determiniertheit überwältigt. Doch die Fikti-
on der Freiheit unseres Ich ist die unstete und unsichere Lichtquelle in 
der Dunkelheit auf unserer Nachtfahrt durch das Leben.

Freiheit und Determinismus erweisen sich als konkurrierende, sich 
gegenseitig widersprechende und ausschließende Fiktionen bzw. Arbeits-
hypothesen, die keine Ausschließlichkeit als jeweils einseitig „wahres“ 
Prinzip beanspruchen können. Dies entspricht Kants Formulierung der 
Antinomie zwischen Notwendigkeit und Freiheit, die allerdings in unse-
rem nihilistischen Kontext nicht als „Vernunftidee“, sondern Arbeitshy-
pothese bzw. Fiktion zu verstehen ist, auch wenn ihr in bestimmten Situ-
ationen eine besondere Evidenz zukommt. Dass wir die Komplexität der 
auftauchenden Phänomene und Probleme mit sich widersprechenden 
Arbeitshypothesen zu erklären versuchen, ist eine bereits aus der theo-
retischen Physik bekannte Herangehensweise, mit der sich auch die 
Geistes- bzw. Kulturwissenschaften vertraut machen müssen. So kann 
es hilfreich sein, den Determinismus als Arbeitshypothese heranzuzie-
hen, wenn es um die uns entlastende Beurteilung von Entscheidungen 
in unserer Vergangenheit geht – nicht im Sinne von Wahrheit, sondern 
Lebensdienlichkeit. Wir mögen zu einem gegenwärtigen Zeitpunkt die 
Perspektive entwickelt haben, dass wir uns anders hätten entscheiden 
sollen, können aber mit einigem Recht durch die Arbeitshypothese des 
Determinismus annehmen, dass wir damals keine andere Wahl hatten, 
so zu entscheiden, denn damals hatten wir offenbar kein Bewusstsein 
von einer fehlerhaften Handlung. Auch die Beurteilung und Akzeptanz 
von schwierigen Mitmenschen kann leichter werden, wenn wir die 
Arbeitshypothese des Determinismus heranziehen. Für die Gegenwart 
und in die Zukunft hinein gerichtete Gedankenbilder und Entscheidun-

178

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


gen dürfte uns wiederum die Fiktion von unserer Freiheit am förder-
lichsten erscheinen.

Mit der besonderen Bedeutsamkeit der Fiktion von Freiheit und der 
Metapher von der Freiheit als Lichtquelle könnte das Missverständnis 
erweckt werden, hier sei nun doch eine Hierarchisierung unserer Fikti-
onen vorgenommen, eine „Vernunftidee“ installiert worden. Dagegen 
muss Freiheit aber ihre Evidenz in der jeweiligen „Einbildungssituation“ 
aus dieser selbst heraus entfalten. So bleibt die These von der Besonder-
heit unserer Fiktion von der Freiheit unseres Ich ganz ungedeckt. Zumal 
wir all die Beispiele von Menschen kennen, für die ihre Freiheit zumin-
dest zeitweilig keine Evidenz entwickelte, die gerne in Demutsstarre ver-
fielen, ihre Freiheit aufgaben, sie loswerden wollten wie einen Alptraum. 
Es gibt keine Fiktionen, die im Voraus von der „Vernunft“ als Vernunft-
ideen einen besonderen Status erhalten, der nicht aus der Evidenz der 
Fiktionalität selbst heraus entwickelt wäre. Denn die Einbildungskraft ist 
die verborgene „Vernunft“. In diesem somit notwendigen Verzicht auf 
eine Hierarchisierung der Fiktionen zeigt sich deutlich der Unterschied 
zwischen Kants Transzendentalphilosophie und der philosophischen 
Position des aufgeklärten Nihilismus.

Anmerkungen
1) 	 Nach Schmidt-Salomon (2009, S. 115 f., 193–200, unter Rekurs auf G. Kaiser) 

würde die These vom umfassenden Determinismus, die selbst als determiniert 
anzusehen wäre, auf „eine ewige Nachtfahrt der Vernunft“ hinauslaufen, aus der 
allerdings seiner Ansicht nach Logik und Empirie hinausführen. Aber auch deren 
Ergebnisse können dann als determiniert gelten, als Stationen auf einer solchen 
„Nachtfahrt“. Die Schwäche einer solchen Argumentation, wie sie mutatis mutan-
dis bei anderen Autoren auftritt, liegt darin, dass Freiheit und Determinismus 
nicht als konkurrierende Fiktionen bzw. Arbeitshypothesen behandelt werden, 
sondern eine positive Antwort auf die Frage nach der Wahrheit gegeben wird. 
So verkündet Schmidt-Salomon kategorisch den Abschied von der „Willensfrei-
heitsunterstellung“ (S. 107 ff., S. 289 u. passim), schränkt diese Kritik aber in 
widersprüchlicher Weise ein, wenn er doch „Handlungsfreiheit“ reklamiert 
(S. 202).

 2) 	 Dass in Hinblick auf die Teilchenphysik sich auch der Determinismus als Fikti-
on bzw. nur eine Arbeitshypothese unter ihr widersprechenden anderen erwei-
sen dürfte, weist Falkenburg (2012) nach: „Mythos Determinismus. Wieviel 
erklärt uns die Hirnforschung?“

3) 	 Nietzsche betont in radikaler Weise die Fiktionalität des Ich (z. B. KSA V S. 29 f.); 
zu diesem illusionären Charakter des Ich bei Nietzsche vgl. Taureck 1991, S. 476. 

179

Was kann und will ich wissen?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Dass dieses Ich bei Nietzsche zugleich der Träger des Willens zur Macht und des 
„Übermenschen“ sein soll, ist nur ein scheinbarer Widerspruch: Das Ich wird 
bei Nietzsche zu einer lebensdienlichen, lebenssteigernden Fiktion, einer Arbeits-
hypothese, der keine „Wahrheit“ mehr im traditionellen Sinne zukommt. Nur 
versäumt es Nietzsche, die Rolle der Einbildungskraft hinreichend zu themati-
sieren.

180

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Wissen nennen wir 
jenen kleinen Teil unserer Unwissenheit,
den wir geordnet und klassifiziert haben.

Ambrose Gwinnett Bierce

2.1.3. 	Nichts als Erkenntniskritik

§ 69 	 Selbstaufhebung des Denkens

Der letzte Akt des Denkens ist seine Selbstaufhebung, die radikalste 
ihm mögliche Negation. Erst in dieser Möglichkeit des sich selbst ver-
nichtenden Denkens werden wir frei.

Der letzte Akt des Denkens – von seiner verstandesmäßigen Seite her gese-
hen – ist seine Selbstaufhebung, die radikalste ihm mögliche Negation, 
die den Perspektivismus der Einbildungskraft aufschließt. (1) Wir können 
logische Gedankenketten abbrechen – ohne Grund, ohne Selbstrechtfer-
tigung, eigenwillig wie Nietzsches spielendes Kind, das die Metamorpho-
sen vom Kamel und Löwen durchschritten hat. (2) Wir können die Sequen-
zen und Konsequenzen von Gedankenbilderketten durchbrechen und uns 
ganz einer Imagination hingeben, die alle anderen ausschließt – bevor 
auch sie in der Negation zerfallen und in der Leere verschwinden mag.

Diese Fähigkeit zum Negieren und Vernichten von Gedanken und Bil-
dern, die uns mit logischer Konsequenz bedrängen mögen, ergibt sich aus 
der Kraft zum Perspektivismus der ponierenden Einbildungskraft, die sich 
wieder zurückzunehmen vermag. Die Selbstaufhebung des Denkens und 
Imaginierens ist unsere vielleicht höchste geistige Leistung, die wir dem 
Nichts im geistigen Vernichten verdanken. Erst in ihm werden wir Herr 
über unsere Gedanken und Bilder. Erst im vernichtenden Denken, das kei-
ner logischen Rechtfertigung mehr bedarf, werden wir frei. Nicht den 
Gedanken und Anschauungen, die „richtig“, sondern die für uns heilsam 
sind, werden wir uns dann hingeben: Endlich sind sie zu uns heimgekehrt. 

Anmerkungen
1) 	 Dieser Gedanke findet sich bereits bei Nagarjuna (vgl. NA S. 943), der der Ein-

bildungskraft allerdings keine Funktion zugewiesen hat. 
2) 	 KSA IV S. 31 

181

Was kann und will ich wissen?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 70 		 Ruhepunkte

Die Unruhe des Denkens treibt dessen Logik zur Ruhe vor sich selbst. 
In solchen Ruhepunkten erfahren wir den Vorgeschmack des Nirwa-
na.

Das Denken kann diese Ruhe vor sich selbst nur finden, wenn es sich 
selbst denkt und in solcher Selbstreflexion sich selbst negiert, loslässt, 
hingibt, aufgibt … Dann hat das Denken – seiner Nichtigkeit eingedenk – 
sein Nirwana gefunden: ruht in dieser sich selbst auflösenden Anschau-
ung von der verlöschenden Flamme oder dem verwehenden Wind –

Es ist eine Erleuchtung, die wir in solchen Zeitpunkten und an solchen 
Raumorten erfahren, in solcher Verschmelzung unserer raumzeitlichen 
Kategorien: ein Vorgeschmack des Nirwana, das in solchem Vor-Schein 
in der „Mitte“ aller Dinge schon hier und jetzt „da“ ist – wenn denn das 
Nichts ein „Fund“, ein Etwas wäre, das wir finden könnten. Solcher Vor-
geschmack des Nirwana eröffnet sich in den evidenten Imaginationen 
von Heilung und Befreiung, die mit der Erfahrung des Nichts sich ver-
binden und dessen beängstigende, erstickende Leere vergessen lassen. 
(1) Unser Denken ist in solchen Imaginationen aufgehoben, hat zur Ruhe 
vor sich selbst in einer heilsamen Anschauung gefunden. Wir sind in sol-
chen Raumzeitpunkten, auch wenn wir dies vorübergehend in seliger 
Einbildung vergessen, zum Schein erlöst – in der alten Doppelsinnigkeit 
dieses Wortes als einer Täuschung wie vorausgreifenden Schau. Was sol-
che Ruhepunkte von den mannigfachen Relax- und Wellnessangeboten 
unserer Freizeitindustrie unterscheidet, ist die zielgerichtete Erfahrung 
des Nichts, die der Nichtsvergessenheit entgegenwirkt und als nihilisti-
sche Grundierung weit über Einzelerfahrungen auf unser Leben aus-
strahlt.

Die vielen Verästelungen dieses Denkmotivs, denen wir hier, wo es um 
eine philosophische Grundlegung des Nihilismus geht, nicht im Einzel-
nen nachgehen wollen, zentrieren sich in ästhetischen Erfahrungen. Hier 
sei Schillers Definition des „ästhetischen Zustandes“ als Nullpunkt 
erwähnt sowie seine Definition des Spieltriebs, der „die Zeit in der Zeit 
aufzuheben“ in der Lage sei. (2) In solchen Erfahrungen erscheint die 
kosmische Weltordnung als Tanz und Spiel wie in Gedanken Heraklits 
oder der hinduistischen Mythologie des tanzenden Gottes Schiwa. Öst-

182

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


liches und westliches Denken verbinden sich in mannigfachen Variati-
onen in diesem Denkmotiv der Aufhebung der Zeit in der Zeit, wie T. S. 
Eliot es als „still point“ dargestellt hat:

„At the still point of the turning world. Neither flesh nor
fleshless; 
Neither from nor towards;
at the still point, there the dance
is,
But neither arrest nor movement. And do not call it fixity,
Where past and future are gathered. Neither movement
from nor towards,
Neither ascent nor decline. Except for the point, the still
point,
There would be no dance, and there is only the dance. (…)
Only through time time is conquered.“ (3)

Anmerkungen
1) 	 Vgl. zu dieser Ambivalenz der Erfahrung die Sentenz im „Traktat über das Nichts“: 

„Das Nichts kann uns schmerzen und ersticken oder heilen und befreien.“ (NF 
S. 191)

	 Diese Sentenz entspricht der ambivalenten Struktur des Nihilismus, insbeson-
dere dessen Auffächerung in eine passive und aktive Bedeutungsebene.

2) 	 Schiller 1967, V („Ästhetische Briefe“) 21. Brief S. 635 f.; ebd. 14. Brief S. 612 f.
3)	  T. S. Eliot („Four Quartets. Burnt Norton“) 1972, S. 15 f. (V. 62–90). 
	 Zu buddhistischen und christlichen Einflüssen und deren Synthese bei T. S. Eli-

ot s. Paul Foster („The Buddhist Influence in T. S. Eliot’s ‚Four Quartets‘“) 1977. 
Zum Moment der Erleuchtung („satori“ im Buddhismus) als zentralem Denk-
motiv ebd. S. 134 f. – Vgl. auch die bei Kagge (2017) dargestellten Zeiterfahrun-
gen S. 97–99.

183

Was kann und will ich wissen?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 71 		 Ein aus sich rollendes Rad

Es ist die Einbildungskraft, die nach der Selbstaufhebung des verstan-
deskonformen Denkens – diesem Augenblick des Nirwana – eine neue 
Gedankenbilderkette in Gang setzt und als selbstbewusste Fiktion 
Freiheit schaffen kann.

Kaum haben wir das Nichts gedacht, bilden wir etwas hinein, um wirk-
lich weiter denken und leben zu können. Es ist die Einbildungskraft, die 
nach der Selbstaufhebung des Denkens, diesem Augenblick des Nirwa-
na, eine neue Gedankenbilderkette in Gang setzt. Sie verfährt hierbei 
ponierend, dezisionistisch, folgt keinem rein logischen Kalkül. Ihre Schöp-
fungskraft schafft einen neuen Anfang. Sie wirkt in dem Kind, das in 
Zarathustras Gleichnis die Stadien des Kamel und Löwen im „Spiele des 
Schaffens“ überwunden hat: „Unschuld ist das Kind und Vergessen, ein 
Neubeginnen, ein Spiel, ein aus sich rollendes Rad, eine erste Bewegung, 
ein heiliges Ja-sagen.“ (1)

Dabei ist die Einbildungskraft das einfach setzende, ponierende Ver-
mögen. Diese vernünftige Einbildungskraft daraufhin zu untersuchen, 
ob sie nicht doch einem Determinismus unterliege, etwa im Bereich der 
gehirnphysiologischen Prozesse, geht an der Sache vorbei und führt in 
dürre, rationalistische Gedankenketten, die nichts mit der Lebenskraft 
zu tun haben, die in diesem aus sich rollenden Rad in Bewegung gerät: 
Es ist eine Fiktion der Freiheit, die gerade als Fiktion über ihre eventu-
elle Determination hinwegsieht und diese in der Innenansicht des Sub-
jekts aufhebt. Diese Verschmelzung von Denken und Einbilden, diese 
Vernünftigkeit der Imagination ist es, die Nietzsches Zarathustra als neue 
Vernunft preist: „Es ist mehr Vernunft in deinem Leibe, als in deiner bes-
ten Weisheit.“ (2)

Anmerkungen
1) 	 KSA IV S. 31
2) 	 Ebd. S. 39 f. – Vgl. Panaioti (2013, S. 226), der ein ungeklärtes Verhältnis von 

Freiheit und Determinismus bei Nietzsche feststellt.

184

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 72 		 Was will ich wissen und imaginieren?

Der Nihilist ist der neue Ödipus, der die Freiheit zurückgewonnen hat, 
seine rationalen Nachforschungen abzubrechen. Die Enttäuschung dar-
über, dass sein Bewusstsein das Dunkel nicht durchdringen kann, mag 
an den Bewusstseinsrändern von der tröstenden Ahnung begleitet sein, 
dass allzu gründliche Nachforschungen ihn zu Grunde richten könnten. 

Dem Nihilismus geht es nicht nur um Kants Frage: „Was kann ich wissen?“ 
Im Bewusstsein der Begrenztheit des Denkens nimmt diese Ausgangsfra-
ge die Gestalt an: „Was will ich wissen?“ Die hier angelegte Selbstaufhe-
bung des Denkens mag vor allem die Fragen betreffen, die für das Denken 
Fragen bleiben müssen. (1) Der Nihilismus radikalisiert Kants Frage und 
fächert sie aus: „Was kann ich, was will ich wissen? Was will ich imaginie-
ren?“ Die Radikalität dieser Fragen resultiert aus der Nichtigkeit, der selbst 
das Denken im aufgeklärten Nihilismus anheimfällt, und der Grundfrage, 
wie wir mit unserem Willen zur Macht umgehen. Wir können und wol-
len imaginieren, damit uns das Denken nicht im Stich lässt. 

Ein einfaches, bekanntes Gedankenexperiment kann zur Klärung bei-
tragen: Vor die Wahl gestellt, Kenntnis von unserem exakten Todesdatum 
gewinnen zu können, würden viele von uns die Unkenntnis vorziehen 
oder zumindest solchem Wissen mit zögerlichen Vorbehalten begegnen. 
Wir wollen in Unkenntnis bleiben zugunsten der Vorstellung eines viel-
leicht längeren oder langen Lebens, in dem sich die Frage nach dem Tode 
nicht stellt und das vom imaginativen Hauch der Unsterblichkeit umweht 
ist. Mit solch einem voluntaristischen Perspektivismus blenden wir Gedan-
ken an die Todesgewissheit aus und widmen uns Fiktionen eines dauer-
haften Lebens, die sehr wohl eine Form von Lebensklugheit, von ver-
nünftigem Denken sind, welches vom Imaginieren umschlossen wird.

Anmerkungen
1) 	 Vgl. KrV (Beginn der Vorrede zur ersten Auflage) S. 11: „Die menschliche Ver-

nunft hat das besondere Schicksal in einer Gattung ihrer Erkenntnisse, dass sie 
durch Fragen belästigt wird, die sie nicht abweisen kann, denn sie sind ihr durch 
die Natur der Vernunft selbst aufgegeben, die sie aber auch nicht beantworten 
kann, denn sie übersteigen alles Vermögen der menschlichen Vernunft.“ Es ist 
bemerkenswert, dass Kant in der Vorrede zur zweiten Auflage diese Einleitung 
nicht übernommen hat.

185

Was kann und will ich wissen?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 73 		 Auftrieb der Einbildungskraft

Dem Denken, das zu den Gründen geht und uns zu Grunde richten 
kann, wirkt der Auftrieb durch Evidenzen der lebensstärkenden Ein-
bildungskraft entgegen.

Nicht nur in der Diätetik individueller Lebenspraxis, sondern auch den 
Wissenschaften hat die Frage: „Was wollen wir wissen?“, in der Kants Fra-
ge „aufgehoben“ ist, längst eine unabweisbare Bedeutung erlangt, die in 
der Umformulierung von Kants Frage auf den Begriff gebracht werden 
muss. In den Natur- und Technikwissenschaften sind wir nicht zum For-
schen verdammt, bis es uns – wie ein ins Praktische gewendeter Grübel-
zwang – zu Grunde richtet. Der selbst gesetzte Zwang der Vernunft kann 
durch diese selbst gebrochen werden, wenn sie sich negierend zurück-
nimmt: Wir können, müssen und wollen nicht alles wissen. Wir müssen 
uns nicht zu Grunde erforschen. Diese philosophische Grundüberlegung 
ist notwendig, wenn in der öffentlichen Diskussion Forderungen nach 
ethischen Grenzen für die Natur- und Technikwissenschaften erhoben 
werden, Forderungen, die in der Regel unter Hinweis auf den „Forscher-
drang“ oder unabweisbare Sachzwänge zurückgewiesen werden. Es heißt 
dann, das Forschen sei eben nicht aufzuhalten, wobei der Klartext lau-
tet, dass die Ergebnisse schließlich der Verwertung durch Machtinteres-
sen zur Verfügung stehen müssen. Der aufgeklärte Nihilismus wappnet 
uns gegen die vermeintlichen Zwänge solch neuer Mythenbildungen, 
sodass wir Herr der Geister bleiben, die wir selbst in uns und gerufen 
haben.

Die sprichwörtlich gewordene Redensart des alten Briest (1) enthält 
die behutsame Warnung, es mit dem ins Grundsätzliche gehenden Den-
ken, das „ein weites Feld sei“, nicht zu übertreiben. (2) Was aus der Evo-
lution und Medizin als Hypertrophie von Organen bekannt ist, gilt auch 
für das menschliche Gehirn und seine hervorragende Fähigkeit zu phi-
losophischer Selbstreflexion (3), deren Bedeutung in solcher Warnung, 
die auf das rechte Maß abzielt, nicht geschmälert wird: Wir müssen erken-
nen, wo wir gut daran tun, auf dem sich in unendliche Weiten öffnen-
den Feld des Denkens und Imaginierens den uns zuträglichen Bereich 
in einer Diätetik abzustecken und zu verwalten.

 

186

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


 Wenn wir beispielsweise an den Punkt kommen, an dem wir unseren 
Willen zur Macht zurücknehmen, die Machtspiele nicht mehr mitspielen 
wollen, kann leicht der Einwand auftauchen, wir würden als Verlierer aus 
unserer Not eine Tugend machen. Fragen auf Fragen mögen in solchen 
Zusammenhängen unabsehbare Ketten bilden. Hat beispielsweise Chris-
tus am Kreuz auf ein Jenseits verwiesen, weil er im Diesseits versagte? … 
Alle rationalen Argumentationen mögen irrationalen Antrieben entstam-
men. Wir merken, dass wir hier nicht weiter kommen, nicht in die tiefste 
Tiefe des Brunnenschachtes in uns hinabblicken können. (4) Es wird dann 
Zeit, an solchen Stellen die heilsame Imagination zu entwickeln, dass es 
besser ist, die Nachforschungen zu beenden, uns den Vorstellungen zuzu-
wenden, die uns hilfreich erscheinen, und sie gegen alle Anfechtungen eines 
unfruchtbaren Analysierens eines hyperaktiven Verstandes festzuhalten.

Um im Bilde zu bleiben: Wir wollen das philosophische Denken – und 
dies ist seine vornehmste Aufgabe – so weit zu den Gründen und Untiefen 
hinuntertreiben, wie ihm dies gelingen mag; bevor wir aber am Grunde 
der See auf unbekannten Felsen aufschlagen oder in Abgründen versin-
ken, werden wir uns rettenden Vorstellungen vom Leben da droben anver-
trauen, die uns nach oben ans Tageslicht wieder aufsteigen lassen: Dann 
vertrauen wir dem Auftrieb der Evidenzen unserer Einbildungskraft. (5)

Anmerkungen
1) 	 Aus Fontanes Roman „Effi Briest“; 2002, S. 121 u. pass.
2) 	 Vgl. KSA XIII S. 10: „Man geht zu Grunde, wenn man immer zu den Gründen 

geht.“
3) 	 Gottfried Benn verweist in diesem Zusammenhang auf den Begriff „progressive 

Zerebration“. 1968, S. 91
4) 	 Das Bild des Brunnenschachtes haben wir in Anlehnung an Schopenhauers Aus-

führungen „Über die Gedankenassociation“ entwickelt. SchW II S. 157
5) 	 Für einen solchen Auftrieb durch die lebensstärkende Evidenz der Einbildungs-

kraft bietet Hesses „Siddhartha“ ein erhellendes Beispiel: Als dieser über seine 
Verstrickung in das Lebensrad des Sansara verzeifelt und in fortwährenden Selbst-
vorwürfen den Tod sucht, rettet ihn der Klang des „Om“ der brahmanischen 
Gebete, die aus seiner Erinnerung in ihm aufsteigen (Hesse 1953, S. 73 f.) Ähn-
lich wird Faust aus seinen selbstquälerischen Reflexionen über sein Nichtwissen 
und aus seiner Freitodabsicht durch den Klang der Osterglocken befreit und 
erhält durch ihn einen Auftrieb, eine eigene Auferstehung (Goethe 1986, V. 686–
784). Diese beiden Beispiele erinnern daran, dass im weiteren Sinne Imaginati-
onen sinnliche Vorstellungen meinen, die neben Bildlichem Akustisches bzw. 
Klangphantasien einschließen.

187

Was kann und will ich wissen?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 74 		 Nihilismus – die andere Therapie

Wie dem sich in Wirbeln umhergetriebenen Denken eine Mitte eröff-
net werden kann, die Ruhe vor dem Denken verspricht und doch durch 
das Denken selbst abzusichern ist, diese Grundfrage kann vom Nihi-
lismus her wirksam beantwortet werden.

Dass die Philosophie des aufgeklärten Nihilismus in Gedankengänge 
über die Heilung des Menschen mündet, mag von denen beargwöhnt 
werden, die diese Heilung bereits als Geschäft betreiben und dem kon-
kurrierenden Philosophen, zumal als Nihilist leicht zu disqualifizieren, 
raten möchten, sich eher um seine Sache zu kümmern. Diese war aber 
schon bei Sokrates die Sorge um die Seele des Menschen. Kein Grund 
kann überzeugen, weshalb Philosophie heute nicht in solcher Epimeleia 
ihre Aufgabe sehen soll statt ein Streben nach „Wahrheit“ zu befördern, 
an der – wie in Nietzsches Verdikt – der Mensch zugrunde gehen mag. 
Nicht Wahrheit, sondern die Begründung heilsamer „Gedankeneinbil-
dungen“ wäre die Sache einer solchen Philosophie, und gerade von der 
negativen Wahrheit, der Tabula rasa des Nihilismus, diesem nihilistisch 
verstandenen Nirwana her kann dieser Sache gedient werden. Philoso-
phisches Denken sinkt damit nicht auf das Niveau von Ratgebern ab, 
sondern stellt die Flut der Ratschläge endlich auf das solide gedankliche 
Fundament, das sie brauchen, wenn beispielsweise vom „Heiligen Inne-
halten“ oder dem „Auge des Hurrikans“ die Rede ist (1) und dem sich in 
Wirbeln umhergetriebenen Denken eine Mitte eröffnet werden soll, die 
Ruhe vor der Hyperaktivität des Denkens verspricht und doch nur durch 
das Denken selbst abzusichern ist.

Anmerkungen
1) 	 So z. B. bei Ennenbach, Matthias: „Buddhistische Psychotherapie. Ein Leitfaden 

für heilsame Veränderungen.“ Oberstdorf 2011, S. 429 f.

188

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 75 		 Weisheit des Nichtwissens

Das Wissen um unser grundsätzliches Nichtwissen entlastet von der 
Herrschaft des Begreifen-Wollens. Die Aporie des sokratischen Dia-
logs hat im Zeitalter des Nihilismus in die Nichtigkeit und Leere 
geführt, in der – in Erinnerung an das einstige Daimonion – nur unbe-
ständige Evidenzen der Einbildungskraft Orientierung zu bieten ver-
mögen.

Wird die grundsätzliche Nichtigkeit unserer Erkenntnisbemühungen 
erkannt – so ernsthaft wir uns auch im Einzelnen bemühen, Erkenntnis-
se zu erweitern, dann entlastet uns solches Wissen um unser grundsätz-
liches Nichtwissen von dem geradezu zwanghaften Bemühen, alles unter 
die Herrschaft des Begriffs zwängen zu wollen: Wir werden gelassener, 
können Gedanken an das, was sich uns nicht erschließt, loslassen.

„Ich weiß, dass ich nicht weiß“ – dieses Wort des Sokrates kann immer 
noch als Eingeständnis unserer menschlichen Begrenztheit im Wissen 
und als Weisheit der Akzeptanz solcher Grenzen gelten, als Negation von 
angemaßtem Wissen im Sinne einer aufklärerischen Haltung. Wir sind 
uns des unterschiedlich interpretierten Kontextes dieses dem Sokrates 
zugeschriebenen geflügelten Wortes und dessen Ferne von einem dezi-
diert nihilistischen Denken bewusst. Auch die Frage, inwieweit das elenk-
tische Verfahren eine bewusste Methode des Sokrates war oder ob sie 
erst bei Platon systematisiert wurde, kann hier offen gelassen werden, wo 
wir den nihilistschen Kern im sokratischen Denken herausschälen und 
produktiv in Richtung des aufgeklärten Nihilismus weiterdenken wol-
len.

Wenn wir Sokrates in Verbindung mit der Philosophie des aufgeklär-
ten Nihilismus bringen, sei an unser methodisches Vorgehen erinnert, 
das nicht primär darauf abzielt, was Philosophen wie Sokrates oder Nietz-
sche „wirklich“ gemeint haben, sondern was unser selbstständiges Durch-
denken eines philosophischen Problems, vornehmlich das des Nihilis-
mus, im Abstoß von seiner vorgedachten Vorgeschichte von uns heute 
fordert. Selbstverständlich ist Sokrates kein Nihilist gewesen und seine 
vielzitierte Äußerung zielte nicht auf die Suche nach dem Nichts, son-
dern im Gegenteil auf eine unverbrüchliche Wahrheit im Durchgang 
durch das Nichtwissen ab. Doch wenn wir solcher Wahrheit nunmehr 

189

Was kann und will ich wissen?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


verlustig gegangen sind, dann hat dieser anfängliche Weg des Sokrates, 
den er mit ganz anderen Zielvorstellungen gewiesen hat, heute in eine 
Auseinandersetzung mit dem Nichts hineingeführt. Diese Erfahrung des 
Nihilismus denkerisch zu bewältigen soll der Rekurs auf Sokrates unter-
stützen; solche Bewältigung dürfte unsere Aufgabe sein, wenn wir pro-
blemorientiert und selbstständig denken. Dies dürfte von der Grundin-
tention her wiederum dem entsprechen, was Sokrates wollte – und 
schließlich auch Nietzsche meinte, wenn Zarathustra seine Schüler mahnt, 
ihn als Lehrer zu „verlieren“, damit sie sich selbst „finden“ können. (1)

Die Aporie des sokratischen Dialogs hat in einem langen Prozess der 
Selbstaufdeckung des Nihilismus in die Nichtigkeit und Leere geführt, 
der die Vernunft innegeworden ist; das Daimonion gewährt uns allen-
falls Evidenzen der Einbildungskraft, die nur fragil und unbeständig 
unsere Aporien zu überwinden vermögen. Dabei mag die Angst vor dem 
Unbekannten, der Horror Vacui vor der „Umnächtigung“ unseres Den-
kens tröstende Bilder in uns wecken.

Anmerkungen
1) 	 KSA IV S. 101

190

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 76 		 Logik des Zerfalls

Die Philosophie des Nihilismus ist tendenziell eine Logik des Zerfalls.

Die Philosophie des Nihilismus folgt der insgesamt negativen Dialektik, 
innerhalb deren sich Positionen, die für Wahrheit gehalten wurden, als 
Einbildungen erweisen; es ist eine Logik des Zerfalls (1), deren Flucht-
punkt das Nichts ist, kulminierend im Tod des Individuums. Sie ist aber 
eine nur tendenzielle Zerfallslogik, insofern sie die Grundlage abgibt, auf 
deren Basis sehr wohl Aufbauleistungen aller Art vorübergehend mög-
lich sind. So bleibt der passive im aktiven Nihilismus als dessen skepti-
zistische und pessimistische Grundierung erhalten. (2)

In Hinblick auf diesen Fluchtpunkt des Nichts sind all die Werke zu 
sehen, an denen auch der Nihilist arbeiten, für die auch er sich begeis-
tern kann. Sie gleichen den mit viel Mühe und Liebe gestreuten Sand-
mandalas, die der Buddhist nach langer Kleinarbeit als Memento mori 
selbst hinwegbläst. Ohne unser Zutun weht dieser Wind bereits durch 
unser Leben, wird zum Orkan sich steigern in unserem Tod. Selbst was 
wir Werke für die Nachkommen, Nachwelt oder gar Menschheit nennen 
möchten, wird nach der Lebenszeit unserer Gattung hinweggefegt wer-
den.

Auch tröstliche Einblicke eröffnet diese sich auf unsere Vergänglich-
keit fokussierende Perspektive. Sie befreit von allzu enger Anhaftung ans 
Haben – Wollen, ans Besitzdenken, ermöglicht uns ein Loslassen, in wel-
chem wir an Freiheit gewinnen. Diese Perspektive kann von Neid, Gier 
und Missgunst befreien, der Angst, zu kurz gekommen zu sein, insofern 
sie in Hinblick auf Vergänglichkeit und Tod eine – wenn auch im Nega-
tiven beschlossene – Gleichheit und Gerechtigkeit antizipiert.

Anmerkungen
1) 	 Vgl. ND ( Notiz) S. 407
2) 	 Dies entspricht der Interpretation von Panaioti (2013, S. 30), dass Nietzsche trotz 

seiner späteren Kritik an Schopenhauer sich von dessen grundsätzlichem Pessi-
mismus keinesfalls abwandte: „Moreover, the view that Nietzsche ever rejected 
pessimism in toto is too crude. Nietzsches early qualms about and later rejecti-
on of Schopenhauer’s pessimism concerned not its descriptive element – i. e. the 
view that the world is full of suffering – but its normative element – i. e. the view 
that the world is so full of suffering that it ought not to exist … As a strong pes-
simist Nietzsche never stopped agreeing with the descriptive element of Scho-

191

Was kann und will ich wissen?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


penhauer’s pessimism. He never stopped thinking that life is fundamentally pain-
ful and that theistic optimism (or any optimism for that matter) is naive and 
deluded. This commitment to descriptive pessimism is part of what allowed him 
to proclaim himself the Buddha of Europe.“ 

192

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 77 		 Einfall des Nihilismus

Wenn Ideen wie Ich, Gott und Welt Einbildungen sind, fällt mit ihnen 
der Nihilismus in das „Vernunftsystem“ ein, negiert dessen auf „Ver-
nunft“ gegründeten systematischen Aufbau.

Die Kategorienverwechslung von Vernunftideen und Einbildungen ist 
kein Sprachproblem alleine. In ihm kündigt sich vielmehr der Einfall des 
Nihilismus in ein System an, das auf Vernunft durchgehend aufbauen 
wollte. Die Konstruktion von Vernunftideen sollte vor den radikalen 
Konsequenzen des Skeptizismus schützen, der mit der kopernikanischen 
Wende zum subjektiven Charakter von Erkenntnis in sein entscheiden-
des Stadium getreten war. Wenn Ich, Gott und Welt Einbildungen der 
Einbildungskraft sind, fällt mit ihnen der Nihilismus in das „Vernunft-
system“ ein, negiert dessen auf „Vernunft“ gegründeten systematischen 
Aufbau. 

Heinrich Heine hat Kants Zurückweichen vor den Konsequenzen des 
eigenen Denkansatzes herausgestellt und spöttisch kommentiert, er habe 
diese Inkonsequenz vielleicht „der Polizei wegen“, also aus Angst vor der 
Zensur begangen oder seinem „alten Lampe wegen“, seinem Diener, dem 
er wie anderen einfachen Gemütern seinen Glauben nicht habe nehmen 
wollen. Kant habe den Skeptizismus der theoretischen Vernunft auch in 
der „Kritik der praktischen Vernunft“ nicht durchgehalten, „und mit die-
ser, wie mit einem Zauberstäbchen, belebte er wieder den Leichnam des 
Deismus, den die theoretische Vernunft getötet.“ (1)

Anmerkungen
1) 	 Heine: Sämtliche Werke 4 („Zur Geschichte der Religion und Philosophie in 

Deutschland“) 1890, S. 259

193

Was kann und will ich wissen?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 78 	 Philosophie als Fiktionswissenschaft

Die Philosophie des Nihilismus ist Wissenschaft von den Fiktionen 
und klärt über den fiktionalen Charakter behaupteter „Vernunftideen“ 
auf. Indem diese als Einbildungen erkannt werden, verliert Erkennt-
nis im nihilistischen Perspektivismus ihren zwingend systematischen 
Zusammenhang in Hinblick auf die eine, wahre Erkenntnis.

Die Philosophie des aufgeklärten Nihilismus erweist sich als Fiktions-
wissenschaft. Der perspektivische „Als-ob“-Charakter der Welt, der sich 
schon in Kants kritischer Philosophie ankündigt, ist bereits herausgear-
beitet worden. (1) Der Unterschied zu Nietzsches Perspektivismus liegt 
darin, dass Kant durch die Konstruktion von „Vernunftideen“ einen hie-
rarchischen, abschlusshaften Zusammenhang in Hinblick auf diese höchs-
ten Perspektiven herstellen wollte. Werden auch diese „Vernunftideen“ 
als Fiktionen erkannt, zerfällt das System in einen nihilistischen Pers-
pektivismus, der über keinen durch „Vernunft“ mehr gesicherten Zusam-
menhang verfügt. Vernunft kann nur noch als negatives Prinzip das Feh-
len dieses Zusammenhanges in der Leere konstatieren.

Anmerkungen
1) 	 Vaihinger („Die Philosophie des Als Ob“) 1927. – Kaulbach 1996, S. 161 in Bezug 

auf Kants praktische Philosophie: „Es ist als Errungenschaft der kritischen Phi-
losophie anzusehen, daß sie im Unterschied zur traditionellen Metaphysik den 
‚Als-ob‘-Charakter der als objektiv vorgestellten Welt bewußtmacht. Das pers-
pektivische Denken der kritischen Philosophie durchschaut die ‚Welt‘ als einen 
von einer Perspektive vor-gestellten Bereich von gesetzlich bestimmten ‚Objek-
ten‘. Es entspricht dem kopernikanischen Zug dieses Denkens, die Situation des 
Welt-‚Erkennens‘ nicht so zu begreifen, als ob die Welt in objektiver Stellung 
gegeben wäre und das Erkennen seine Perspektiven auf sie ausrichten müßte. 
Vielmehr läßt umgekehrt kritische Philosophie den Entwurf von Perspektiven 
vorausgehen, deren ‚Bedeutung‘ an ihrem gegenständlichen Inhalt, der den 
Schein der Objektivität erweckt, ablesbar ist. Dieser hat für die kritische Philo-
sophie nur den Charakter der ‚Als-ob‘-Gegenständlichkeit, da es sich hier nicht 
um anschaulich bzw. empfindungsmäßig gegebene Objekte handelt.“

194

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 79 		 Vernunft als Form der Leere

Im nihilistischen Zeitalter tritt in der Vernunft das Nichts als die gro-
ße Leere ins Bewusstsein. 

Werden die vorgeblichen „Vernunftideen“ als Fiktionen der Einbildungs-
kraft erkannt, hat die Vernunft die letzten Täuschungen aufgelöst, die sie 
im Gewande der Einbildungskraft selbst produzierte. Sie weiß sich nun 
in der großen Leere – als das die grundsätzliche Negativität des Verstan-
des denkende Vermögen. Die Vernunft kann sich als Form dieser Leere 
bzw. leere Form verstehen – als das Bewusstsein vom Nichts bzw. der 
Nichtigkeit alles Seienden.

Vernunft als Leere
Leere bezeichnet damit den dialektischen Aspekt des Nichts, indem die-
ses – als nihil privativum – unter dem Aspekt des Seins gedacht bzw. 
angeschaut wird. Leere ist der auf fehlendes bzw. mögliches Sein bezo-
gene Aspekt des Nichts, sodass Hegel in seiner „Logik“ das reine Sein als 
das reine Nichts identifizieren kann. (1) Die Vernunft erkennt, indem sie 
das Denken denkt, die Leere als dessen letzte „Form“. Es versteht sich, 
dass „Form“ hier nicht in irgendeinem geometrisch fixierbaren, sondern 
im weitest möglichen Sinne des Wortes gebraucht wird.

Da buddhistische Schulen zum Teil über keinen entwickelten Begriff 
der Dialektik verfügten, gerieten hier die Begriffe „Nichts“ und „Leere“ 
in eine undialektische Opposition. Die Identifikation von Form und Lee-
re findet sich in dem sog. „Herz-Sutra“, einem zentralen Text des Maha-
yana-Buddhismus: 

„(…) Form ist Leere, und Leere ist ebenso Form. 
Form ist nicht verschieden von Leere,
Leere ist nicht verschieden von Form.
Was Form ist, das ist Leere,
was Leere ist, das ist Form.“
Im Fortgang des Sutras wird aber auch diese Gleichsetzung negiert:
„Deshalb, o Shariputra,
gibt es in der Leere keine Form,
kein Gefühl, keine Wahrnehmung,

195

Was kann und will ich wissen?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


keinen Willensimpuls und kein Bewusstsein.
Es gibt weder Auge, Ohr, Nase, Zunge, Körper noch Denken. (…)“ 

Wir begegnen hier einer Negation der Negation, die Missverständnis-
se hervorrufen kann: (2) 

„Der Begriff der Leere klingt zunächst so, als würde hier das Sein 
negiert und der Mensch ins Nichts gestellt, und so hat man die Leh-
re von der Leere als Pessimismus bezeichnen wollen. Das ist völlig 
falsch. Es geht um die Negation der Negation – aber nicht im dia-
lektischen Sinn, der immer wieder eine neue Position, d. h. einen 
abgegrenzten Standpunkt aufbaut, sondern um die Negation jeder 
Position, um das Sich-Öffnen für die wunderbare Wirklichkeit jen-
seits von Raum und Zeit und Begrifflichkeit. Für denjenigen, der die 
Weisheit der Leere erfährt, ist Leere Wirklichkeit, die einzige Wirk-
lichkeit überhaupt, die Fülle des Unsagbaren, auf das wir nur im 
Paradox hinweisen können, weil alle Gegensätze der gewöhnlichen 
Erfahrung und Logik zusammenfallen.“ 

Es wird deutlich, dass dieses an Nikolaus von Kues erinnernde Myste-
rium des Zusammenfalls der Gegensätze sich mit Imaginationen verbin-
det, die begriffliches Denken aufzunehmen wie auch zu überbieten ver-
suchen. Jedoch wird der Nihilismus selbst an dieser Grenzlinie ein 
unbedachtes Abgleiten in die Transzendenz des „Dings an sich“ abwei-
sen, so sehr eine solche jenseitige „wunderbare Wirklichkeit“ auch dazu 
verlocken mag.

Anmerkungen
1) 	 Hegel 1969 (Werke V) S. 83
2) 	 Übersetzung von Brück („Weisheit der Leere. Wichtige Sutra-Texte des Maha-

yana-Buddhismus“) 2000, S. 230 u. 233 f. (Kommentar)
 	 Die Gleichsetzung von Form und Leere kann als eine buddhistische Definition 

von Aufklärung verstanden werden; vgl. Heisig („Philosophers of Nothingness“. 
2001, S. 223). Ebenso Han 2002, S. 44: „So sind Form und Leere auf derselben 
Seinsebene angesiedelt.“

196

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 80 	 Schönes Verschwinden

Die Vernunft denkt das Denken und erkennt die Leere als ihre Form, 
in der die Dinge, nachdem ihre einmalige Eigentümlichkeit aufschien, 
verschwinden.

Das Verschwinden in der Leere ist nur einer der zentralen Zugänge zur 
Ortlosigkeit des Nichts neben anderen, wie etwa der additiven Grund-
struktur der Dinge, ihrer sinnlosen und gar sinnwidrigen, a-teleologischen 
Aufeinanderfolge, die ebenso eine Perspektive in das Nichts eröffnet.

Im aufgeklärten Nihilismus erkennt die Vernunft die Ideen, deren Her-
vorbringung sie sich selbst zuschrieb, als Einbildungen. Sie gewinnt ihr 
Selbstverständnis als das Vermögen zurück, das den grundsätzlich negie-
renden Charakter des Verstandes reflektiert und in der großen Leere als 
ihre eigene Form erkennt. Nun muss die Vernunft aller ponierenden Set-
zungen von „Vernunftideen“ als bloßen Einbildungen entraten und die 
umfassende Nichtigkeit erkennen, in der solche Einbildungen – wie auch 
deren begrenzte Evidenz – verschwinden.

Damit gewinnt die Leere oder das Nichts in erkenntniskritischer Sicht 
an zentraler Bedeutung: Die Nichtigkeit führt die Dinge aus ihrer inten-
tionalen Umklammerung und begrifflichen Zurichtung durch das Sub-
jekt heraus – nicht als „Dinge an sich“ in ihr „wahres Sein“ hinein, son-
dern lässt sie in der Vernichtung etwas von ihrer Eigentümlichkeit 
zurückgewinnen, die in sinnstiftenden Identitätszuschreibungen ver-
drängt werden musste. Vielleicht gewinnen die Dinge deshalb in ihrem 
Verschwinden an Schönheit, wenn sie mit dem melancholischen, herbst-
lichen Hauch der Vergänglichkeit umgeben sind, wie der „Traktat über 
das Nichts“ im Roman „Nachtfahrt“ formuliert:

„Es gibt eine Verfallenheit an das Alltägliche, die dem Tode gleich-
kommt – ein Leben, das erst aufblüht in der Auflösung des Alltägli-
chen ins Nichts. In diesem unwiederbringlichen Verschwinden wird 
alles für Augenblicke schön. Wie Feuerfliegen sind zuweilen die Din-
ge: Bei Tage noch unscheinbar glühen sie auf in der Nacht, durch-
strahlen sich selbst und verglühen. Was wir Geist nennen, ist diese 
flüchtige Implosion der Körper ins Licht.“ (1)

Anmerkungen
1) NF S. 192

197

Was kann und will ich wissen?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 81 		 Der imaginative Erkenntnisweg

In ihrer Ein-Bildung von Gegenständlichkeit und ihrer In-Eins-Bildung 
von gegenständlicher Synthesis ermöglicht die Einbildungskraft den 
Erkenntnisprozess und schließt ihn ab in vernünftigen Ideen, welche 
der Nichtigkeit anheimfallen: Sie verweisen auf den eingebildeten 
Charakter von Erkenntnis.

Über das bloße Fantasieren, dessen Täuschungen uns bald in Verlockun-
gen, bald in Schrecknissen eine Wirklichkeit vorgaukeln, gelangt die Ima-
gination zu ihrer Verständigkeit, wenn sie unserem Verstand die sinnli-
chen Anschauungen liefert und ihm zuarbeitet bei seinem Geschäft, 
Angeschautes und Erfundenes in begrifflichen Fixierungen zu trennen. 
Die Imagination entwickelt schließlich vernünftige Qualitäten, wenn sie 
unser Denken zu einem ganzen Weltbild ordnet und die letzten Fragen 
in Bildern und Metaphern, das heißt indirekt in Fingerzeigen zu mögli-
chen Antworten führt. Die Imagination gewinnt die Kraft zur Ein-Bil-
dung und In-Eins-Bildung, indem sie das diskursive, zergliedernde und 
negierende Vermögen des Verstandes, das in der Vernunft erkannt und 
freigelegt wird, in der Schaffung vernünftiger Ideen komplettiert und 
vollendet. In dieser scheinhaften Vollendung bildet die Einbildungskraft 
ein notwendiges Ingredienz der Vernunft, das über diese hinausgeht und 
die Vernünftigkeit der Einbildungskraft konstituiert. (1)

Doch diese hat letztlich bloß deiktischen Charakter. Sie gibt Fingerzei-
ge, operiert indirekt. Sie ist die Kompassnadel, die uns nicht zeigt, wo 
wir ankommen werden, sondern in welche Richtung wir gehen sollen. 
Den richtigen Weg zu zeigen ist ihre „Wahrheit“. (2) Sie beschließt die-
sen imaginativen Erkenntnisweg mit unserer Einsicht, dass er selbst nur 
die Einbildung von Erkenntnis ist und uns in unser Ithaka noch nicht 
heimgeführt hat. Die Einbildungskraft selbst lässt, wenn sie vernünftig 
geworden ist, ihre bedeutsamen Weltbilder als bloße fragmentierte Bil-
der einer Welt, als Ein-Bildungen ins Nichts verschwinden.

Damit ist auch der Unterschied zwischen Kants Vernunftideen und 
dem aufgeklärten Nihilismus deutlich geworden: Diese abschlusshaften 
Einbildungen haben keinen besonderen Status, sind Einbildungen unter 
anderen und können besondere Evidenz nur im einzelnen Individuum 
als subjektive Erscheinungen vorübergehend erreichen – ohne Ansprü-

198

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


che auf Allgemeinheit und Notwendigkeit, wie sie den „Vernunft“-Ideen 
angedichtet wurden. Es mag zunächst als kaum relevante sprachliche 
Distinktion erscheinen, ob bei den „höchsten“ Fiktionen von „Ver-
nunft-Ideen“ oder besonders evidenten, eben vernünftigen Imaginatio-
nen gesprochen wird. Im weiteren Diskurs entfaltet sich hier jedoch ein 
beträchtlicher Unterschied, der von der Begründbarkeit von Fiktionen 
auf deren Geltungsanspruch übergeht: Was vernünftig erscheint, muss 
den Anspruch erheben, eben jedem vernünftigen Menschen „einzuleuch-
ten“, der andernfalls als eben unvernünftig – mit allen dazugehörigen 
Konsequenzen – zu gelten hat. 

Anmerkungen
1) 	 Vgl. DVI S. 62–96
2) 	 Michael von Brück weist in Zusammenhang mit der Meditations-Erfahrung des 

Nirwana auf das bekannte chinesische Sprichwort hin: „Der Finger, der auf den 
Mond zeigt, ist nicht der Mond selbst – darum schaue nicht auf den Finger.“ 
Michael von Brück 2000. S. 234

199

Was kann und will ich wissen?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 82 		 Mit Vernunft leben wir von Fiktionen

In der bildlosen Leere mit unserer über den Verstand hinausstreben-
den Vernunft allein gelassen, können wir schließlich die „Umbilde-
rung“ und „Umnächtigung“ unseres Denkens ein wenig aufhellen und 
erkennen: Mit Vernunft leben wir von bedeutungsvollen Fiktionen, 
die durch das Bildrohr der Einbildungskraft wie aus der Tiefe eines 
Brunnenschachtes aufsteigen. Diese Erkenntnis ermöglicht uns die 
Teilhabe an der sinngebenden Formung solcher Fiktionen.

Unsere Verstandestätigkeit erwächst aus Antrieben und Bedürfnissen, 
einem Willen zum Leben und zur Selbstbehauptung, die sich in Anschau-
ungen und Bildern manifestieren, die Grund unserer Verstandestätig-
keit sind. Die Gründe unserer rationalen Verstandestätigkeit verlieren 
sich in diesen Abgründen einer dunklen, irrationalen Willensmacht, an 
deren Oberfläche wir nur gleichsam einige Bilder aufsteigen sehen, hin-
ter denen sich die Dunkelheit dieses Abgrundes in unserem Inneren ver-
birgt. Die Einbildungskraft ist wie ein Bildrohr, das unserem Verstand 
die aus der Tiefe dieses Brunnenschachtes aufsteigenden Strebungen in 
bildlicher Form nur an der Oberfläche zugänglich macht. Das Bildrohr 
der Einbildungskraft formt die Spitze all der irrationalen Antriebe, die 
sich in unser rational erscheinendes Tagesbewusstsein einmischen.

Blicken wir von den Gründen gleichsam ans andere Ende unserer Ver-
standestätigkeit auf deren Zwecke und Ziele hin, geraten wir ebenso in 
einen irrationalen Bereich. Hier sind es die sozio-kulturellen Mythenbil-
dungen, die unserem Verstand in individuellen Ausprägungen Sinn und 
Richtung geben, Anschauungen also, die wir bereits in dem Brunnen-
schacht in unserem Inneren, in den sie abgesunken sind, verinnerlicht 
haben. So ist an beiden Enden seiner „rationalen“ Tätigkeit unser Ver-
stand von den Bildern der Einbildungskraft umgeben, die – so klar und 
leuchtend sie sind – an ihren Rändern sich in Dunkelheit verlieren. Die-
se „Umbilderung“ und dahinter liegende „Umnächtigung“ des Verstan-
des lassen deutlich werden, dass er nur Instrument ist, dass seine Ratio-
nalität letztlich irrationalen Zwecken und Zielen dient und aus ebenso 
irrationalen Gründen gespeist wird. Dies ist der Punkt, an dem der Rati-
onalismus – auch in (post)modernem, wissenschaftsgeprägtem Gewan-
de – seine eigenen irrationalen Voraussetzungen nicht mehr durchleuch-

200

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


tet und in der Hypostase einer „reinen“ Rationalität zu einer neuen 
Mythologie, einem irrationalen Rationalismus missrät.

Aber unser Verstand kann diesen Zusammenhang grundsätzlich, wenn 
auch nicht bis ins Einzelne hinein erkennen und auf seine Rolle als die-
nendes Instrument reflektieren. Er kann seine eigene Tätigkeit verstehen 
und zur Vernunft werden. Deren Aufgabe wird somit, das Denken zu 
denken, darauf zu dringen, die Bilder zu durchschauen, denen der Ver-
stand diente, sie zu negieren, weil sie nun prinzipiell aufhebbar gewor-
den sind. Diese Bilder werden von Reflexionen durchdrungen, die in 
unsere Einbildungskraft eingehen und sie mit Bedeutung erfüllen, sodass 
sie Evidenzen hervorbringen kann. Dann können wir mit dieser reflexi-
onsgesättigten Einbildungskraft die Bilder bewusster erschaffen, denen 
unser Denken dienen soll. Wir sind nun frei geworden, diese Bilder negie-
ren zu können und verschwinden zu lassen in die Dunkelheit, aus der 
sie kamen. In dieser bildlosen Leere mit unserer über den Verstand hin-
ausstrebenden, negierenden Vernunft allein gelassen, haben wir schließ-
lich die Umbilderung und Umnächtigung unseres Denkens ein wenig 
aufgehellt und erkannt: Mit Vernunft leben wir von bedeutungsvollen 
Fiktionen.

Einbildungskraft als Bildrohr und Brunnenschacht 
Bildrohr und Brunnenschacht greifen ein Gedankenbild Schopenhauers 
auf, der die kantische Erkenntnislehre hier ausführt; in Widerspruch zu 
ihr gerät Schopenhauer erst durch die platonische Ideenwelt, die er dem 
kantischen Erkenntnissystem wieder aufzupfropfen versucht, ohne dass 
dieser Spätplatonismus zwingend wäre. (1) Er unterscheidet Schopen-
hauer, der sich in seinem Skeptizismus und Pessimismus bereits sehr dem 
aufgeklärten Nihilismus nähert, an diesem Punkt deutlich von unseren 
Gedankengängen. Denn eine unabhängig vom Subjekt existierende Ide-
enwelt muss seit Kant als „schlechte“ Metaphysik und der radikal sub-
jektivierten Sicht des aufgeklärten Nihilismus als Produkt der subjekti-
ven Einbildungskraft gelten. 

Anmerkungen
1) 	 Zu diesem Platonismus z. B. SchW II S. 412, 474, 515 f., 586. – Vgl. SchW II S. 157

201

Was kann und will ich wissen?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 83 		 Nihilistische Autonomie

Weitestgehende Autonomie erreicht das Denken erst im aufgeklärten 
Nihilismus.

Der Nihilismus, wenn er denn überhaupt als „Position“ jemanden findet, 
der sich zu ihm „bekennt“, wird für gewöhnlich damit abgetan, ein rech-
ter Mensch müsse doch einen Halt haben und bei aller Kritik die Alterna-
tive aufzeigen können, wie es denn anders zu machen sei. Damit wird 
uneingestanden dem neuen Mythos gehuldigt, dass das Bestehende eben 
einen solchen Halt und eine solche Alternative hergeben müsse. Die Zumu-
tung solchen Einverständnisses verweigert der Nihilist: Vor dem Nirwana 
verfliegen solche Einverständniserklärungen wie von selbst. Dazu aber 
müssen wir den Mut haben, es in unser Denken und Reden hineinwehen 
zu lassen und dieses Namenlose zu benennen, auch wenn es sich nicht für 
die eignet, die glauben, Fahnen vor sich hertragen zu müssen.

Apologie des Nihilismus
W. Adornos Zusammenfassung der Möglichkeiten, die der Nihilismus 
eröffnet, dürfte überzeugend sein. Sie liest sich wie eine Quintessenz der 
„Negativen Dialektik“, wiewohl sich diese dagegen sträubt, eine bewuss-
te Philosophie des Nihilismus, wie sie überfällig ist, zu entwickeln:

Durch „die heute schon wieder angedrehte Entrüstung über Nihilis-
mus … soll … durch Mobilisierung des allverhaßten und mit der uni-
versalen Munterkeit unvereinbaren Wortes …der moralisch diffamiert 
werden, der die abendländische Erbschaft von Positivität anzutreten sich 
weigert und keinen Sinn des Bestehenden unterschreibt. (…) Verkleis-
tert wird die Perspektive, ob nicht der Zustand, in dem man an nichts 
mehr sich halten könnte, erst der menschenwürdige wäre; einer, der dem 
Gedanken erlaubte, endlich so autonom sich zu verhalten, wie die Phi-
losophie es immer ihm abgefordert hatte, um ihn im selben Atemzug 
daran zu verhindern. (…) Nihilisten sind die, welche dem Nihilismus 
ihre immer ausgelaugteren Positivitäten entgegenhalten, durch diese mit 
aller bestehenden Gemeinheit und schließlich dem zerstörenden Prin-
zip selber sich verschwören. Der Gedanke hat seine Ehre daran, zu ver-
teidigen, was Nihilismus gescholten wird.“ (1)

Anmerkungen
1) 	 ND S. 370–372

202

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 84 	 Nichts als Erkenntniskritik

Der Nihilismus gibt uns in seiner radikalen Erkenntniskritik, die dar-
auf hinausläuft, dass es mit all unserem Wissen letztlich „nichts“ ist, 
die Freiheit zurück, uns gegenüber verdinglichenden Formen des 
Bewusstseins – wie z. B. dem heutigen Wissenschaftsaberglauben und 
den gängigen Geboten vorgeblicher Sachzwänge – zu wehren oder 
zumindest von ihnen Abstand zu nehmen. Der aufgeklärte Nihilis-
mus ist die philosophische Methode, mit welcher ein solcher Abstand 
herstellbar wird.

Fassen wir die Antwort auf Kants erkenntnistheoretische Grundfrage 
„Was kann ich wissen?“ zusammen, so lautet sie: „nichts“. Denn von 
Wahrheit im Sinne der völligen Gewissheit eines ergebnisorientierten 
Denkens sind wir prinzipiell abgeschnitten, so wie wir nie über die Erschei-
nungen zum „Ding an sich“ gelangen können. Wohl aber ist Erkenntnis 
im Einzelnen möglich, wobei diese Gewissheit von bestimmten Voraus-
setzungen, z. B. transzendentalen Strukturen im Sinne von Kants Erkennt-
nistheorie, abhängt, damit aber kein letztgültiges Wissen ermöglicht. Was 
uns in philosophischer Hinsicht bleibt, ist – bei aller Anhäufung von 
Erkenntnissen und Fortschritten der Einzelwissenschaften – nichts als 
Erkenntniskritik, ein Verschwinden allen für wahr gehaltenen Wissens 
ins Nichts, indem wir das Denken denken, d. h. seine Leere als seine letz-
te „Form“ erkennen. In ihr verschwinden selbst die uns als Menschheit 
zugehörigen transzendentalen Strukturen, wenn wir uns bewusst blei-
ben, dass wir in der Weltzeit ein vergleichsweise nur kurzes Gastspiel als 
menschliche Spezies haben dürften.

Angesichts solch negativer Bilanz können wir mehr denn je im Zeit-
alter des Nihilismus in Fausts Klage einstimmen, „daß wir nichts wissen 
können! Das will mir schier das Herz verbrennen.“ Und es gibt keine 
Hoffnung, dass unser metaphysisches Bedürfnis zu erkennen, „was die 
Welt im Innersten zusammenhält“, jemals gestillt werden könnte. (1) Wird 
der Begriff des Nihilismus jedoch in seiner vollen Breite entfaltet, bezieht 
sich solche Verzweiflung nur auf die eine Seite dieser Begriffsspanne und 
ist in dieser Einseitigkeit unzutreffend. (2) Denn was mit der Erkenntnis 
der Nichtigkeit allen Wissens zugleich möglich wird, ist die Kritik an den 
sich als „wahr“ aufspreizenden Positivitäten, wie sie uns gerade in unse-

203

Was kann und will ich wissen?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


rem Zeitalter in Form von rationalen Sachzwängen und wissenschaftlich 
unterfütterten Scheinwahrheiten Demut erheischend entgegentreten. 
Dass „die“ Wissenschaft etwas über den Menschen und sein Leben fest-
gestellt habe – selten spricht sie aus einem Munde und noch seltener wer-
den ihre Ergebnisse im Laufe der Zeit nicht revidiert – gehört zu den 
modernen Mythen, die mit dem Gestus der Aufgeklärtheit daherstolzie-
ren und denen wir uns zu beugen haben, wenn wir nicht als ungebildet, 
naiv und unaufgeklärt unser Selbstbewusstsein beschädigen lassen wol-
len. Hier gibt uns der Nihilismus in seiner radikalen Erkenntniskritik, 
die darauf hinausläuft, dass es mit all unserem Wissen letztlich „nichts“ 
ist, die Freiheit zurück, uns gegenüber verdinglichenden Formen des 
Bewusstseins zu wehren und von ihnen Abstand zu nehmen. Der aufge-
klärte Nihilismus ist die philosophische Methode, mit der solcher Abstand 
herstellbar wird. Philosophie im aufgeklärten Nihilismus lässt sich defi-
nieren als negative Wissenschaft vom Abstand-Nehmen. (3) So verbin-
det das radikalisierte sokratische „Ich weiß nur, dass ich nicht weiß“ in 
dem aufgeklärten, die volle Bedeutung des Begriffes „Nihilismus“ aus-
schöpfenden Bewusstsein die Verzweiflung über unsere letztliche Unwis-
senheit mit einer selbstbewussten Freiheit, die sich erst im Bezug auf das 
Nichts herstellen und dann dem Gestus des „So ist es“ Widerstand leis-
ten kann. Das Nichts wird zur entscheidenden Instanz von Erkenntnis-
kritik.

Somit hat der aufgeklärte Nihilismus die Idee der Wahrheit nicht auf-
gegeben. Sie „ist da“ in der Negation, indem sie behauptete „Wahrheiten“ 
ihrer Vorläufigkeit, Bedingtheit und letztendlichen Nichtigkeit überführt. 
Dieses „Nichts als Erkenntniskritik“ bleibt als kritische Instanz die nega-
tive Wahrheit des Nihilismus. Deshalb ist es nur ein scheinbarer Wider-
spruch, dass Nietzsche alle hergebrachten „Wahrheiten“ demontierte, in 
den Nihilismus überführte und zugleich leidenschaftlicher Wahrheits-
sucher war. Sein Denken geriet erst in Ungereimtheiten, als er den „Wil-
len zur Macht“ als neue, positive Wahrheit hypostasieren wollte und 
damit den Nihilismus, in den er die abendländische Geistesgeschichte 
geführt hatte, verließ.

Anmerkungen
1) 	 Goethe 1986, S. 20 (Faust I, Anfangsmonolog).
2) 	 Solche Einseitigkeit, mit der Nihilismus in Verzweiflung führen müsse, gereicht 

Mainländers „Philosophie der Erlösung“ (1894), die damit Keuschheit („Virgi-

204

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


nität“) und Freitod meint, zum Nachteil. Der Begriff des Nihilismus bereitet 
besondere Schwierigkeiten, ihn in seiner vollen Bandbreite zu entfalten.

3) 	 In diesem Sinne fasst Nietzsche in einem nachgelassenen Fragment zusammen 
(KSA XII S. 189):

	 „In summa bereitet die Wissenschaft eine souveräne Unwissenheit vor, ein Gefühl,
	 daß ‚Erkennen‘ gar nicht vorkommt, dass es eine Art Hochmuth war, davon zu 

träumen, mehr noch, daß wir nicht den geringsten Begriff übrig behalten, um 
auch nur ‚Erkennen‘ als eine Möglichkeit gelten zu lassen – daß ‚Erkennen‘ selbst 
eine widerspruchsvolle Vorstellung ist. Wir übersetzen eine uralte Mythologie 
und Eitelkeit des Menschen in die harte Thatsache: so wenig Ding an sich, so 
wenig ist ‚Erkenntniß an sich‘ noch erlaubt als Begriff. Die Verführung durch 
‚Zahl und Logik‘“ –

	 Dass Kant nach seiner sehr verständnisvollen Auseinandersetzung mit Sweden-
borg zu einer im Prinzip sokratischen Position zu Beginn seiner kritischen Peri-
ode sich durchringt, betont Geier (2003) in seiner geistigen Biographie Kants 
(„Kants Welt“, S. 121): 

	 „Sokratisches Nichtwissen statt platonischer Erkenntnisanspruch. Wenn es um 
Geist und Seele geht, um eine immaterielle Welt und ein moralisches Geister-
reich nach pneumatischen Gesetzen, an deren Existenz Kant zu glauben geneigt 
ist, so ist die Metaphysik eine nützliche Wissenschaft. Doch sie ist es nicht, weil 
sie das wissenschaftliche Wissen erweitert, sondern weil sie Irrtümer, Scheiner-
fahrungen und Illusionen verhindert. Man lernt durch sie, was Sokrates wusste: 
Ich weiß es nicht. Ein bescheidenes Misstrauen stellt sich ein, wenn der Gelehr-
te an die Grenzen des Erkennbaren stößt und gestehen muss: Wie viele Dinge 
gibt es doch, die ich nicht einsehe.“

205

Was kann und will ich wissen?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


2.2. 		 Was soll und will ich tun? 

„Mein Hauptsatz: es giebt keine moralischen Phänomene,
sondern nur eine moralische Interpretation dieser Phänomene.

Diese Interpretation selbst ist außermoralischen Ursprungs.“
Nietzsche KSA XII S. 149

2.2.1. Unberechenbare Werte

Es gibt eine Inkommensurabilität zwischen Leben und  
Mathematik … Daher wird eine Durchführung der Ethik in  

mathematischem Geist die Aufgabe der Ethik  
systematisch verfehlen müssen.

Wolfgang Welsch

§ 85 		 Nihilistische Paraphrasen der Frage Kants

Auch in der Weltnacht des nihilistischen Zeitalters mag es unstete 
Antriebe für überzeugende moralische Pflichten geben, die nicht in 
Widerspruch zu ihrem eigenen Anspruch geraten. Auf dem schma-
len Grat zwischen überpersönlich erscheinender Evidenz und deren 
Zurücknahme als „bloßer“ Einbildung bewegt sich solch nihilistische 
Pflichtauffassung, die zum „Eigentum“ des einzelnen Ich wird.

Gemäß der Situation des nihilistischen Zeitalters müssen wir Kants Fra-
ge paraphrasieren: Wie können in einer chaotisch erscheinenden Welt 
noch an Moralität gemahnende Antriebe ausgemacht werden? Welchen 
dieser Antriebe soll ich folgen, wenn ich überhaupt noch nach einem 
Sollen Ausschau halte? Denn gerade der Nihilismus kann ein kategori-
sches Verbot für eine solche Erkundung nicht aufstellen. Wie unserem 
Erkennen eine begrenzte, letztlich der Nichtigkeit anheimfallende Erkennt-
nis möglich ist, mag es auch im moralisch-praktischen Bereich Orien-
tierungsmöglichkeiten geben, auch wenn wir auf die Gewissheit mora-
lischer Letztbegründungen verzichten müssen. Gibt es – so können wir 
heute also fragen – noch Funken moralischen Handelns, die aufleuchten 

206

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


und verglimmen, Lichter auf unserer Nachtfahrt, denen wir ein begrenz-
tes Vertrauen schenken können, ohne sie als Irrlichter zu meiden?

In Kants Frage „Was soll ich tun?“ verbirgt sich das „ich“ noch in einem 
„wir“ der Allgemeinvernunft, eines allgemeinen Gesetzes der Mensch-
heit. Der aus Kants System selbst sich entwickelnde Nihilismus kann aber 
zu keinem über dem Menschen schwebenden, objektiven Sittengesetz 
kommen, keiner „Sache“, der er zu dienen hätte. Die Pflicht kann nur aus 
dem einzelnen Ich selbst emporsteigen – als sein ausschließliches Eigen-
tum, seine Tat, seine Schöpfung! (1) Dem Ich in Kants Frage kommt in 
ihrer nihilistischen Fortführung aller Nachdruck zu. Auf dem schmalen 
Grat zwischen überpersönlicher Eingebung und deren Zurücknahme als 
„bloßer“ Einbildung bewegt sich solch nihilistische Pflichtauffassung. 
Mit solcher Zurücknahme – sich selbst für eine Weile in der Schwebe 
lassend – hat es der Nihilist nicht eilig, steht er doch nicht unter dem 
ehernen Gesetz eines sofortigen Vollzuges, der jedwede Einbildung umge-
hend ins bloß Subjektive zurückzunehmen, bevor sie noch ihre Evidenz 
entfaltet hat.

Dem Ich in Kants Frage kommt in solchem Weiterdenken auch ein 
selbstreflexiver Rückbezug zu, ein Sollen, das sich auf das Ich selbst rich-
tet: Wie sollen wir unsere Pflichten uns selbst gegenüber erfüllen? Unse-
rer Sorge um unsere Seele gerecht werden? Wie sollen wir die große Ver-
nunft, die nach den Worten von Nietzsches Zarathustra in unserem 
Leibe steckt, entwickeln? (2) Wie sollen wir die gute Nachbarschaft zu 
den nächsten Dingen pflegen und von den „Nachtunholden“ der Ideo-
logien uns befreien? (3)

Anmerkungen
1) 	 Diese nihilistische Position hat Max Stirner vorweggenommen (1844) 1981, S. 5
2) 	 „Es ist mehr Vernunft in deinem Leibe, als in deiner besten Weisheit.“ KSA IV 

S. 39 f. – „Wir müssen wieder gute Nachbarn der nächsten Dinge werden und 
nicht so verächtlich wie bisher über sie hinweg nach Wolken und Nachtunhol-
den hinblicken.“ KSA II S. 550 f. (Herv. im Text)

3) 	 Es versteht sich, dass wir nicht einmal versuchen werden, alle diese Fragen in 
diesem Abschnitt zu beantworten. Auch andere Teile dieser Monografie greifen 
ethische Fragestellungen auf. Dabei werden rechts- und staatsphilosophische 
Aspekte beispielsweise weitgehend ausgespart: Der aufgeklärte Nihilismus ist 
ein offenes Projekt, an dem es weiterzuarbeiten gilt.

207

Was soll und will ich tun? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 86 	 Ich-Bezogenheit ohne Ich-Gewissheit

Die Frage „Was soll ich tun?“ kann nur vom einzelnen Individuum 
aus beantwortet werden und wird überlagert von dessen Umgang mit 
dem Willen zur Macht.

Kants Frage: „Was soll ich tun?“ kann nur das Ich betreffen, selbst wenn 
dieses Ich als Fiktion keine letzte Gewissheit mehr bietet, nicht mehr 
Herr im eigenen Hause ist. Die Antwort kann nicht aus einer Objektiva-
tion, einer in Gesetz, Moralkodex, Volksgeist oder Staat sedimentierten 
Sittlichkeit gleichsam abgelesen werden. Denn beim Lesen muss das sub-
jektive Einverständnis überprüft werden. Sonst gäbe es eine letzte, dem 
Subjekt entzogene Gewissheit, das „Ding an sich“ gleichsam in morali-
scher Außenansicht. Damit wird die Wichtigkeit der objektivierten Struk-
turen nicht geschmälert, wie sie Gegenstand der Einzelwissenschaften 
sind. Für Kants Frage bieten sie aber nur eine Projektionsfläche, auf der 
das Ich seine Antwort abzuarbeiten hat, soll es um eine wirklich mora-
lische Begründung und nicht lediglich Anpassungsleistungen im Über-
lebenskampf gehen. 

Gewissen ohne Gewissheit 
Selbst ein so selbstverständlich erscheinendes Gesetz wie das Tötungs-
verbot muss angesichts eines unheilbar und schwer leidenden Kranken, 
der um seinen Tod inständig bittet, subjektiv überprüft werden. Kants 
Frage bleibt an das Ich gestellt.

208

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 87 	 Befreiender Nihilismus im kategorischen Imperativ

Kants kategorischer Imperativ ist inhaltsleer: nichts-sagend. Er ist 
nichts Unbedingtes, sondern ein Modell ethischen Handelns, das in 
überzeugender Weise unsere Freiheit mit einem universalen sozial-
verträglichen Pflichtgebot zusammenschließt. Was wir in konkreten 
Situationen für verallgemeinerungsfähig halten, kann nur die Frei-
heit unserer Entscheidung in Hinblick auf die Evidenz des Einzelfal-
les herbeiführen. 

Der notwendige und allgemeine kategorische Imperativ Kants erweist 
sich als inhärent nihilistisch, wie schon Kants Zeitgenosse Jacobi in sei-
ner Kritik ausgeführt hat (1): Kants Imperativ, der das bloß abstrakte 
Pflichtgesetz der Verallgemeinerungsfähigkeit subjektiver Maximen 
betont, sei inhaltsleer und ermangle jeder konkreten Überzeugungskraft, 
wie sie sich in moralisch zu bewältigenden Situationen doch entwickeln 
müsse. So schreibt Jacobi an Fichte: „Ja … ich bin der Atheist und Gott-
lose, der, dem Willen der Nichts will zuwider – lügen will, wie der für 
Orest sich darstellende Pylades; morden will, wie Timoleon …, Tempel-
raub unternehmen wie David – ja, Ähren ausraufen am Sabbath, auch 
nur darum, weil mich hungert, und das Gesetz um des Menschen willen 
gemacht ist, nicht der Mensch um des Gesetzes willen“. (2)

Die Abstraktheit des kategorischen Imperativs geht über den konkre-
ten Menschen in seiner moralisch zu bewältigenden Situation hinweg 
und ist in einer Weise inhaltsleer, dass die imperativische Aussage 
nichts-sagend wird. Auch Schillers Kritik an der als rigide und kalt gewer-
teten Gesetzesethik Kants zielt im Rekurs auf die individualisierenden 
Leistungen der ästhetischen Einbildungskraft auf eine „menschlichere“ 
Formulierung des Pflichtbegriffs ab. (3)

Doch darf bei solcher Kritik am kategorischen Imperativ nicht verges-
sen werden, dass dessen Inhaltsleere unsere Freiheit rettet: Wir selbst sol-
len in konkreten Situationen über die Verallgemeinerungsfähigkeit einer 
Handlung entscheiden. Wäre inhaltlich eine Vorentscheidung getroffen, 
könnte nicht mehr von einer Selbstgesetzgebung unserer Vernunft die 
Rede sein. So bleibt der kategorische Imperativ der imposante, überzeu-
gende Versuch, ein absolutes Pflichtgebot mit der Autonomie des Men-
schen zusammenzudenken. 

209

Was soll und will ich tun? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


An dieser denkerischen Leistung geht Nietzsches Kritik vorbei, wenn 
er in seiner unerbittlichen genealogischen Analyse auch diese Moral auf 
den Willen zur Macht zurückführt: Kant wolle seine Neigung zur Pflicht-
erfüllung und zum Gehorchen in subtilem Machthunger auf die Mensch-
heit ausdehnen. (4) Es ist eine Schwäche in Nietzsches Argumentation, 
dass die Inhalte bzw. Konstruktionen, mit denen sich ein solcher Wille 
zur Macht verbindet, nicht mehr ausdifferenziert und einer Schätzung 
im Einzelnen unterzogen werden.

Dabei ließen sich in Nietzsches psychologisierender Dekonstruktion 
andere Aspekte mit größerer Überzeugungskraft hervorkehren: Die Bedin-
gung, die Kant doch vermeiden möchte, könnte sich in der genealogi-
schen Analyse als maßgeblich erweisen, der verborgene Nutzen für den 
Einzelnen, der im Sinne eines Regelutilitarismus von der Verallgemei-
nerungsfähigkeit der Maxime doch irgendwann selbst profitieren möch-
te. Zudem ist nicht einzusehen, weshalb Kant hier etwas Unbedingtes 
gefunden zu haben glaubte. Als Konstrukt ist der kategorische Impera-
tiv eine der transzendentalen Strukturen, wie sie Kant in der „Kritik der 
reinen Vernunft“ im Erkenntnisapparat des Menschen nachgewiesen hat. 
Könnte es eine – in Nietzsches Sinne – Genealogie dieses Glaubens an 
das Unbedingte geben, der sich in Kants zweite Kritik eingeschlichen 
hat? Wollte Kant die Radikalität seines Skeptizismus, gar drohenden Nihi-
lismus seiner Erkenntnislehre hier mildern? Wollte der „Königsberger 
Denker“ angesichts der überall drohenden Zensur mit der Aufwertung 
des kategorischen Imperativs als einer unbedingten, mit göttlichen Attri-
buten ausgestatteten Instanz seine immerhin grundsätzliche Gläubigkeit 
unter Beweis stellen? Und tatsächlich ermöglichte dieses Unbedingte, 
das Kant im kategorischen Imperativ gefunden zu haben glaubte, ihm 
die Möglichkeit, von Gott als einer Vernunftidee wieder zu sprechen.

Dabei ist der kategorische Imperativ eine von möglichen Arbeitshy-
pothesen, mit deren Hilfe wir urteilen. Er ist eine vorgegebene Struktur, 
die auch kulturelle Prägungen aufweisen dürfte; selbst wenn er eine tran-
szendentale Struktur wie die unseres Erkenntnisapparates, also an unse-
re spezifisch menschlichen Vermögen a priori geknüpft ist, trägt er nicht 
das Signum des Unbedingten. Denn er ist dann an die Bedingungen der 
Spezies Mensch und deren Vergänglichkeit geknüpft. Dabei ist seine 
regelutilitaristische Entstehung im Kontext der Kulturanthropologie nahe-
liegend, indem er eine weitgefasste, gemeinschaftsbezogene Verträglich-

210

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


keit der Gattung garantieren will. Die „Goldene Regel“ schwingt in ihm 
nach und soll im Mythos des Unbedingten doch keine Rolle spielen. In 
solcher Verschleierung gewinnt das „unbedingte“ Pflichtgebot freilich 
an „absoluter“ Dignität.

Was bleibt nach solch kritischen Einwänden gegen den kategorischen 
Imperativ, die der Genealogie seiner Moral entstammen? Er bleibt ein 
überzeugendes Modell für die Bewertung ethisch orientierter Handlun-
gen, insofern er unser Freiheitsbedürfnis mit einem sozialverträglichen 
Handeln in globalem, kosmopolitischem Kontext zusammendenkt. Sei-
ne Inhaltsleere garantiert unsere Freiheit. Denn welcher Inhalt verallge-
meinerungsfähig ist, entscheiden wir selbst in konkreten Situationen 
gemäß der Evidenz des zur Frage stehenden Inhalts. Damit ist der kate-
gorische Imperativ kein gleichsam über uns verhängtes, absolutes Pflicht-
gebot mehr. Vielmehr garantiert der in seinem Formalismus inhärente 
Nihilismus unsere Freiheit. Sie erweist sich auch darin, dass wir dieses 
eine Ethikmodell, nachdem sich sein Absolutheitsanspruch aufgelöst hat, 
einem Vergleich mit anderen Modellen in konkreten Entscheidungssi-
tuationen zu unterziehen befähigt werden.

Fiktionalität des kategorischen Imperativs
Kants kategorischer Imperativ beruht auf der Fiktion des „als ob“, was 
sich aus folgender Umformulierung ablesen lässt: „Handle so, als ob die 
Maxime deines Handelns jederzeit zu einer allgemeinen Gesetzgebung 
erhoben werden könnte.“ Der konsekutive Sinn des „sodass“ in der 
ursprünglichen Formulierung wird durch den nachfolgenden Konjunk-
tiv in den Potentialis („könnte“) umgewandelt, in dem sich der Irrealis 
verbirgt: De facto wird diese Erhebung zur allgemeinen Gesetzgebung 
nicht erfolgen. Diese Erhebung ist nichts anderes als eine – wenn auch 
in arbeitshypothetischem Sinne hilfreiche und überzeugende – Fiktion 
(5), der Kant jedoch als „Vernunftidee“ eine höhere Dignität verleihen 
möchte.

Anmerkungen
1) 	 Pöggeler fasst Jacobis Argumentation zusammen, welche dem inhärenten Nihi-

lismus der Kantischen Philosophie zu entkommen sucht: „Jacobi sagt von dem 
Willen, der durch seine Form seine Allgemeinheit bekommt, er sei ein Wille, 
der Nichts wolle. In der Tat: dieser Wille will z. B. nicht dem Nächsten um des 
Nächsten willen helfen, sondern die Pflicht um der Pflicht willen tun. Die Anfor-

211

Was soll und will ich tun? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


derung, wie sie aus einer bestimmten Situation aus der Begegnung eben mit die-
sem bestimmten Menschen, an mich ergeht, wird verwandelt in eine Bestim-
mung meines Willens, die von mir selbst ausgeht. Der Nächste mit seiner 
Anforderung an mich wird also zu einem Nichts für meinen Willen, da dieser 
Wille gerade in seinem Gutsein nur die Selbstbestimmung duldet. Damit wird 
das sittliche Bewußtsein des Menschen durch die Kantische Ethik nicht so aus-
gelegt, wie es ist, sondern – in dem genannten Punkt wenigstens – entstellt.“ 
Pöggeler, Otto: „Hegel und die Anfänge der Nihilismus-Diskussion“. In: Arendt 
1974, S. 317–319

	 Ähnlich Walter Hof („Stufen des Nihilismus“) in Arendt 1974, S. 227 f.: „Auch 
daß Kant das Kategorische in die Moral, in den kategorischen Imperativ rettet, 
verschleiert die revolutionäre Radikalität seines Denkens. Hier nämlich, so meint 
er, hat nun wieder das Hypothetische nichts zu suchen, das Sollen ist katego-
risch … Es zeigt sich aber leider bei genauerer Betrachtung, daß der Imperativ 
nur kategorisch bleibt, wenn er keinerlei bestimmten, objektiven, allgemeinver-
bindlichen Inhalt hat … Damit ist aber dem Kategorischen auch in der Ethik die 
Substanz entglitten, und es ist vom inhaltlich bestimmten Gebot zum bloßen 
Modus des Handelns geworden.“ Vgl. Hof 1974, S. 8 f., zu Nietzsches und Jün-
gers Nihilismus in der Nachfolge des deutschen Idealismus.

2) 	 Zit. nach Pöggeler ebd. S. 319. – Ebenso kritisiert Hegel (1971 Werke XX S. 367–
369) die „Inhaltslosigkeit“ des kategorischen Imperativs:

 	 „Das formale Prinzip der Gesetzgebung kommt in dieser Einsamkeit in sich zu 
keinem Inhalt, keiner Bestimmung. Die einzige Form, die dies Prinzip hat, ist 
die der Identität mit sich selbst. Das Allgemeine, das Sich-nicht-Widersprechen 
ist etwas Leeres, das im Praktischen sowenig als im Theoretischen zu einer Rea-
lität kommt.“ (S. 368)

	 Allerdings erhält der kategorische Imperativ in der Formulierung als sog. „Mensch-
heitszweckformel“ eine inhaltliche Ausrichtung. In seiner nihilistischen Leere 
eröffnet er die Möglichkeit freier individuell bestimmter Evidenzen der Einbil-
dungskraft. Diese Leere ist die Voraussetzung unserer Freiheit.

3) 	 Schiller 1965 Werke V („Über die ästhetische Erziehung des Menschen in einer 
Reihe von Briefen“, 23. Brief Anm. 1) S. 644 f.

4) 	 „… mancher Moralist möchte an der Menschheit Macht und schöpferische Lau-
ne ausüben; manch Anderer, vielleicht gerade auch Kant, giebt mit seiner Moral 
zu verstehn: ‚was an mir achtbar ist, das ist, dass ich gehorchen kann, – und bei 
euch soll es nicht anders stehn, als bei mir!‘ – kurz, die Moralen sind auch nur 
eine Zeichensprache der Affekte.“ KSA V S. 107

5) 	 Das perspektivische Denken des „Als ob“ in Kants praktischer Philosophie hat 
Friedrich Kaulbach (1996) herausgearbeitet.

212

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 88 	 Nietzsches kategorischer Imperativ der Lebensbejahung

Nietzsches Gedanke der ewigen Wiederkehr wird erst als Arbeitshy-
pothese überzeugend, mit der wir unser Handeln am Maßstab einer 
radikalen Lebensbejahung messen: Wir sollen so unser Leben han-
delnd gestalten, als ob diese Handlung ewig wiederkehren könnte.

Nietzsches Gedanke der „ewigen Wiederkehr“ kommt erst zu einleuch-
tender Bedeutung, wenn wir ihn als einen Imperativ interpretieren, der 
auf einer Fiktion aufbaut: „Handle so, als ob du willst, dass dies immer 
wiederkehre!“ Zumindest ist dies die einzige Bedeutung, die in kritischer 
Auseinandersetzung mit diesem Denkmotiv Nietzsches Bestand haben 
kann. (1)

Daraus ergibt sich ein Beispiel dafür, wie wir Nietzsche in einer Philo-
sophie des Nihilismus mit seinen Begriffen weiterdenken sollten. Denn 
eine faktische „ewige“ Wiederkehr, wie sie Nietzsche als naturwissen-
schaftliche Erkenntnis unter dem Einfluss der positivistischen Naturwis-
senschaft des ausgehenden 19. Jahrhunderts erwogen hat, bleibt ohne 
tragfähige wissenschaftliche Begründung und Überzeugungskraft. (2) 
Diese entsteht nur in der Fiktionalität des Gedankens, der gerade die 
Bedeutung des einmaligen, vergänglichen, diesseitigen Lebens hervor-
kehren möchte, indem dieses als „ewig“ vorgestellt wird – oder zumin-
dest vom Hauch der Ewigkeit umgeben erscheint. So kann – dem Mot-
to aus Pindars dritter pythischer Ode folgend, das wir unserer 
Monografie vorangestellt haben – die Einsicht in unsere Sterblichkeit mit 
dem weitestgehenden Ausschöpfen unserer Lebensmöglichkeiten ver-
bunden werden, wenn wir Nietzsches kategorischen Imperativ in All-
tagssituationen beachten und so unser Leben handelnd gestalten, als ob 
diese Handlung in dieser Lebenssituation ewig wiederkehren würde. In 
der Realität wird dies aber nur eine mögliche Arbeitshypothese unter 
anderen sein. Insofern ist auch der kategorische Charakter von Nietz-
sches Imperativ der Lebensbejahung Teil der Fiktion: Lebe so, als ob die-
ses Leben ewig wiederkehren würde!

„Ewige Wiederkehr“ als Gedankenexperiment
Nietzsches Gedanke der ewigen Wiederkehr zeigt eine radikale Möglich-
keit des Umgangs mit Metaphysik. Sie wird in dem Sinne „aufgehoben“, 

213

Was soll und will ich tun? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


dass sie negiert, aber ihr fiktionaler Kern erkannt und erhalten bleibt. (3) 
Nietzsche hat intuitiv diesem Gedanken besondere Bedeutung zugemes-
sen: Er ist die radikale nihilistische Absage an jede Jenseitsvorstellung, 
jede „Hinterwelt“ und fordert im Sinne von Nietzsches aktivem Nihilis-
mus die kompromisslose Hinwendung zu diesem Leben, das in seiner 
jeweiligen Gestalt und Gestaltung in der Fiktion „ewiger Wiederkehr“ 
ohne Ausflüchte zu bejahen sei. Würde diese Fiktion in der Vorstellung 
einer realen Wiederkehr aufgegeben, wäre dies die Wiederkehr schlech-
ter Metaphysik in recht kruder, abergläubischer Form. Zumal unbeweis-
bar bleibt, wie der subjektiven Erfahrung unserer Innenperspektive eine 
ewige Wiederkehr zuteilwerden soll, selbst wenn ein Re-Arrangement 
der äußeren Gegebenheiten stattfinden sollte.

Wir können aber als fiktionales Modell Nietzsches Gedanken der „ewi-
gen Wiederkehr“ zu einem möglichen Modell unserer Lebensgestaltung 
machen und zeitweilig unsere Handlungen an diesem kategorischen 
Imperativ der Lebensbejahung orientieren. Die Arbeitshypothese von 
der ewigen Wiederkehr hilft uns dabei, das Leben nicht auf ein Später zu 
verschieben, unsere Achtsamkeit auf das Hier und Jetzt zu steigern: Das 
Leben ist nicht später, nicht anderswo. Aber im Sinne des Perspektivis-
mus werden wir zeitweilig ein Gegenmodell überzeugender finden, das 
die Fiktion des ganz anderen Lebens hervortreibt und der bloßen Wie-
derkehr des Status Quo opponiert, dem sonst eine Vollkommenheit auf-
gebürdet würde, die ihm nicht zusteht. Wir denken dann: Das Leben in 
seiner Nichtigkeit gibt für eine ewige Wiederkehr nicht genug her; dies 
kann nicht das Leben sein, wie es immer wiederkehren sollte; da könn-
te es etwas ganz Anderes geben, das keiner bloßen Wiederkehr entstammt!

So lässt sich an diesem Beispiel der „Lehre“ von der „Ewigen Wieder-
kehr“ gut demonstrieren, wie leicht sich auf dem Wege von Fiktionen-
verschiebungen auch in nihilistische Denkzusammenhänge „Wahrhei-
ten“ einschleichen können. Wir tun gut daran, Modelle zu depotenzieren 
und ihnen nicht über ihren Modellcharakter hinaus Allgemeingültigkeit 
und Notwendigkeit beizumischen. Gerade wenn wir den Gedanken der 
ewigen Wiederkehr im Sinne von Nietzsches eigenem Perspektivismus 
als fiktionale Arbeitshypothese neben anderen behandeln, ohne ihr die 
Weihe einer naturwissenschaftlichen Begründung geben zu wollen, kann 
dieser Gedankenblitz Nietzsches aus der Bergwelt von Silvaplana doch 
zur Erhellung unseres Lebens schlaglichtartig beitragen.

214

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Anmerkungen
1) 	 Vgl. Magnus 1978, S. 154: „Eternal recurrence is to be regarded, in the final ana-

lysis, as an existential imperative … Existence itself is to be regarded sub specie 
aeternitatis. If Kant’s categorical imperative is purely formal, deontological, Nietz-
sche’s imperative heightens, intensifies – and eternalizes – the content of expe-
rience. That is the attitude he recommends… Eternal recurrence, countermyth 
and imperative, intensifies the moment by eternalizing it. Even as a ‘mere pos-
sibility’ it exalts this world against all ‘beyonds’, religious or metaphysical. Eter-
nal recurrence of the same seems to demand as Sisyphus who is jubilant in the 
affirmation of his fate as its response.”

	 Magnus interpretiert diesen Gedanken als Nietzsches Überwindung des Nihi-
lismus, wobei er den Begriff allerdings zum passiven Nihilismus verengt (S. 155). 
Diese Verengung ist ein immer wiederkehrendes Defizit in der Nietzsche – For-
schung. 

2) 	 Dieser positivistische Einfluss zeigt sich auch in Nietzsches darwinistischer Vari-
ante der Formulierung seines Gedankens: „Nur wer sein Dasein für ewig wie-
derholungsfähig hält, bleibt übrig …“ (KSA IX S. 573)

	 Es sollte festgehalten werden, dass Nietzsche über den Darwinismus weit hin-
ausgeht. Er greift ihn auf und transzendiert ihn: „Nicht Kampf um’s Dasein ist 
das wichtige Princip! Mehrung der stabilen Kraft durch Gemeingefühl im Ein-
zelnen, Möglichkeit zu höheren Zielen zu gelangen, durch entartetende (sic) 
Naturen und partielle Schwächung der stabilen Kraft. Die schwächere Natur, als 
die edlere wenigstens freiere, macht alles Fortschreiten möglich.“ Vor dem Hin-
tergrund dieses differenzierten Gedankenganges ist „der Darwinismus eine Phi-
losophie für Fleischerburschen.“ KSA VIII S. 258 f. 

	 Nietzsches Abkehr von Darwin beruht vor allem auf der Deutung des Willens 
zur Macht nicht nur als Prinzip der Selbsterhaltung, sondern vor allem Lebens-
steigerung, sodass er zu einem geistigen, künstlerischen Prinzip wird. Der Text-
abschnitt „Anti-Darwin“ (KSA XIII S. 315–317) zeigt, wie weit sich Nietzsche 
schließlich von Darwin entfernt hat; eine Evolution der Gattung wird abgelehnt 
und ist nur in einzelnen Individuen vor allem als geistige Selbststeigerung mög-
lich. 

3) 	 In diesem Sinne bezeichnet Magnus den Gedanken der ewigen Wiederkehr bzw. 
Wiederkunft als „countermyth“ (1978, S. 154) 

215

Was soll und will ich tun? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 89 	 Werte angesichts der Leere

Die praktische Vernunft weiß um die Leere, in der Werte als Blick-
punkte Evidenz gewinnen und verschwinden – moralische Einblicke 
wie Feuerfunken, die aufsteigen und verglühen in der Nacht.

Werte sind Gesichtspunkte, Blickpunkte, Augenpunkte, die unser Anschau-
ungs- und Denkvermögen präformieren und leiten. (1) Unser Anschau-
en und Denken wird durch sie intentional: wir blicken und denken „auf 
etwas hin“.

Folglich wäre der freie Blick der offene, ungelenkte ohne Augenpunk-
te. Es ist ein Blick, der seine Blickpunkte aus der Fülle der Möglichkei-
ten erst wählen, die sich ihm auftuende Leere erfüllen und fähig sein 
muss, die gewählten Blickpunkte in ihr wieder verschwinden zu lassen. 
Vor aller Diskussion moralischer Werte muss diese Grundlage des Wert-
denkens geklärt werden. Die praktische Vernunft weiß dann um die Lee-
re, in der Werte als Blickpunkte Evidenz gewinnen und verschwinden – 
moralische Einblicke wie Feuerfunken, die aufsteigen und verglühen in 
der Nacht.

Werte als Strategien der Durchsetzung
In ihrer pragmatischen Durchsetzung werden solche Blickpunkte oft zu 
Werten, d. h. sie verfestigen und verdinglichen sich, um mit anderen, oft 
ökonomisierten Werten, Sachzwängen etc. erfolgreich konkurrieren zu 
können. Dies mag auch in rhetorischer Absicht geschehen, um die objek-
tive Verbindlichkeit, Vernünftigkeit etc. solcher „fester“ Werte zu beto-
nen. Dabei mögen solche Verdinglichungen dem einzelnen Individuum 
nicht mehr bewusst sein, das in sich selbst und anderen gegenüber um 
die Durchsetzung solcher Werte bemüht ist und dabei zu Strategien eines 
(auto-)suggestiven, verdinglichenden Wertdenkens greift. Für die philo-
sophische Betrachtungsweise des aufgeklärten Nihilismus freilich haben 
solche Verdinglichungen keinen letztgültigen Bestand, lösen sich in nichts 
auf.

Nihilistische Tabula rasa als moralisches Prüffeld
Der Nihilismus entwickelt die Möglichkeit, alle Voreinstellungen, Ste-
reotypen, Vorurteile, kurzum die verfestigten Bilder von unserer Welt, 

216

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


vom anderen Menschen und von uns selbst verschwinden zu lassen. Die-
se Tabula rasa ist ein moralischer Gewinn insofern, als von ihr aus sich 
vorurteilsfreie, selbstbestimmte Einschätzungen und Bewertungen eines 
Gegenübers in konkreten Begegnungen entwickeln können. Der Ein-
wand, dass wir ohne Voreinstellungen und sogar Vorurteile gar nicht 
lebensfähig seien, weil wir diese zur Strukturierung der uns begegnen-
den chaotischen Mannigfaltigkeit brauchen, ist begründet. Doch schafft 
der Nihilismus in dieser Hinsicht zumindest das Bewusstsein, dass sol-
che zwangsläufig ordnenden Voreinstellungen nur vorübergehenden 
Wert haben, nichts Letztgültiges sind. (2) Er stellt sie in Frage, hält sie 
beweglich. Darin eröffnet der aufgeklärte Nihilismus die Bedingung der 
Möglichkeit, selbstbestimmte Bewertungen in konkreten Begegnungen 
mit einem Gegenüber zu erschaffen, Bewertungen, die sich ihrerseits wie-
der auflösen müssen, wenn sie nicht in verfestigte, stereotype Bilder 
zurückfallen sollen, die unsere konkreten Erfahrungen mit Vorurteilen 
dirigieren.

Anmerkungen
1) 	 Vgl. Heidegger 1950 (in „Nietzsches Wort ‚Gott ist tot‘“) S. 227 f.
2) 	 Dies gilt ebenso für die transzendentalen Strukturen a priori im Sinne Kants, zu 

denen auch der kategorische Imperativ gehört. 

217

Was soll und will ich tun? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 90 	 Ästhetische Indifferenz

In der Konzeption einer autonomen Kunst von Kant bis W. Adorno 
wird der Aspekt der Nichtsgewinnung für aufgeklärtes Denken und 
Handeln hervorgehoben. 

Das Bewusstsein für die Wertlosigkeit der moralischen Werte hat gegen 
Ende der epochalen Aufklärung im Zuge einer europäischen Imaginati-
onsbewegung am deutlichsten Gestalt angenommen. Durch die Konzen-
tration auf die Leistungen der nun als autonom verstandenen Imagina-
tion wurde eine Kritik an der blockierten Aufklärung in Gang gesetzt, 
die wiederum aufgeklärt und an ihren genuinen Ansprüchen gemessen 
werden sollte. Der Beginn der Epoche, die wir „Romantik“ zu nennen 
gewohnt sind, fällt mit der Entstehung dieser Imaginationsbewegung 
weitgehend zusammen, ohne dass wir hier auf die geistesgeschichtlichen 
Entstehungsbedingungen und historischen Prägekräfte im Einzelnen ein-
gehen können. (1)

Kants „Kritik der Urteilskraft“ ist unstrittig das herausragende Doku-
ment einer der Aufklärung verpflichteten, autonomen Kunstkonzeption. 
Die Momente des Geschmacksurteils definieren eine subjektive Allge-
meinheit bzw. Begrifflichkeit ohne Begriff, eine Zweckmäßigkeit ohne 
Zweck, ein interesseloses Wohlgefallen, wodurch begründet wird, dass 
die Kunst – will sie ihrem Anspruch gerecht werden – keine einzelnen 
moralischen Werturteile „feststellen“ kann. Auch die Objektivation der 
„ästhetischen Idee“ setzt ein Kontinuum der Reflexion in Gang, das zu 
keinem bestimmten Begriff sich fixieren lässt. (2) Wenn Kant auch im 
weitesten Sinne „Schönheit als Symbol der Sittlichkeit“ versteht (3), bleibt 
in dieser Begründung der Autonomie des Ästhetischen die Negation 
einer bestimmten Aussage hinsichtlich einzelner Erkenntnisse oder mora-
lischer Werte unübersehbar. Dieser – noch uneingestandene – morali-
sche Nihilismus der Kunst soll freilich gemäß der idealistischen Kunst-
konzeption in einem gleichsam zweiten Schritt die Humanität befördern, 
wenngleich das spätere l’art pour l’art, das etwa bei Benn die reine Form 
ins Nichts ohne Hoffnung auf Humanisierung der Gesellschaft hinein-
stellt, in dem Begriff einer autonomen ästhetischen Einbildungskraft 
schon vorgeprägt ist.

218

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Schillers „Über die ästhetische Erziehung des Menschen in einer Reihe 
von Briefen“ entwickelt diese Denkmotive in kulturtheoretischer Hinsicht: 
Alles einzelne Erkennen und Werten wird im „ästhetischen Zustand“, der 
auf dem „Spieltrieb“ der Einbildungskraft beruht, annulliert, doch diese 
Erfahrung einer umfassenden Nichtigkeit soll zugleich als die einer größt-
möglichen Fülle für die Bildung des Menschen fruchtbar gemacht werden:

„In dem ästhetischen Zustande ist der Mensch also Null, insofern 
man auf ein einzelnes Resultat, nicht auf das ganze Vermögen achtet 
und den Mangel jeder besondern Determination in ihm in Betrach-
tung zieht. Daher muß man denjenigen vollkommen recht geben, 
welche das Schöne und die Stimmung, in die es unser Gemüt ver-
setzt, in Rücksicht auf Erkenntnis und Gesinnung für völlig indiffe-
rent und unfruchtbar erklären. Sie haben vollkommen recht, denn 
die Schönheit gibt schlechterdings kein einzelnes Resultat weder für 
den Verstand noch für den Willen, sie führt keinen einzelnen, weder 
intellektuellen noch moralischen Zweck aus, sie findet keine einzige 
Wahrheit, hilft uns keine Pflicht erfüllen und ist, mit einem Worte, 
gleich ungeschickt, den Charakter zu gründen und den Kopf aufzu-
klären. Durch die ästhetische Kultur bleibt also der persönliche Wert 
eines Menschen oder seine Würde, insofern diese nur von ihm selbst 
abhängen kann, noch völlig unbestimmt, und es ist weiter nichts 
erreicht, als daß es ihm nunmehr von Natur wegen möglich gemacht 
ist, aus sich selbst zu machen, was er will – daß ihm die Freiheit, zu 
sein, was er sein soll, vollkommen zurückgegeben ist. – Eben dadurch 
aber ist etwas Unendliches erreicht. Denn sobald wir uns erinnern, 
daß ihm durch die einseitige Nötigung der Natur beim Empfinden 
und durch die ausschließende Gesetzgebung der Vernunft beim Den-
ken gerade diese Freiheit entzogen wurde, so müssen wir das Vermö-
gen, welches ihm in der ästhetischen Stimmung zurückgegeben wird, 
als die höchste aller Schenkungen, als die Schenkung der Menschheit 
betrachten.“ (4)

Eine solche autonome Kunstkonzeption greift W. Adorno in seiner 
„Ästhetischen Theorie“ auf, wenn er die Dialektik von Anschaulichkeit 
und Geistigkeit entwickelt. (5) Die Einbildungskraft bringt in ästheti-
schem Zusammenhang nicht mehr die „schöne Vorstellung“ hervor, son-

219

Was soll und will ich tun? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


dern ein Sinnliches, das in seiner Differenz zu den Begriffen diese anregt 
wie enttäuscht:

„Kunst ist Rationalität, welche diese kritisiert, ohne ihr sich zu ent-
ziehen; kein Vorrationales oder Irrationales, wie es angesichts der 
Verflechtung jeglicher menschlichen Tätigkeit in die gesellschaftli-
che Totalität vorweg zur Unwahrheit verurteilt wäre.“ (6)

Diese Argumentation der Kritischen Theorie stellt die Negation bestimm-
ter Erkenntnis – und Werturteile unter den Aspekt einer Rationalitäts- und 
Aufklärungskritik, in der das Begreifen der einseitig rationalen, herrschaft-
lich bestimmenden Funktion der Begriffe innewird. Die Autonomie des 
Ästhetischen bleibt auch hier eingebunden in einen Verzicht auf die 
bestimmte Wertung zugunsten einer inwendigen, indirekten Stellungnah-
me des Kunstwerkes gegen repressive Gesellschaftsstrukturen. (7)

Selbstverständlich kann die autonome Kunstkonzeption nicht für eine 
Philosophie des Nihilismus verallgemeinernd vereinnahmt werden. Doch 
zeigt sich in der Negation bestimmter Erkenntnisurteile und Moralvor-
stellungen, der Ablehnung einer bestimmten Parteinahme, der Vorliebe 
für Irritation und Indifferenz gegenüber festen moralischen Wertsyste-
men eine Tendenz zum Nihilismus, insofern solche auf der Autonomie 
der Einbildungskraft basierende Kunst – in Schillers Worten – einer Dar-
stellung der „Null“ zustrebt, d. h. des Nichts als Leere wie Fülle, einer 
„erfüllten Unendlichkeit“ (8), die nicht ein Plädoyer für bestimmte Wer-
te beinhaltet, sondern in solcher Zurückgewinnung des Nichts die volle 
Bandbreite der Möglichkeiten des Menschen wiederherstellen soll. Fausts 
Schlaf nach der Gretchen-Tragödie ist ein eindrucksvolles Sinnbild dafür, 
wie in seligem Vergessen, das einem Vernichten bestimmter Moralurtei-
le sich selbst und anderen gegenüber gleichkommt, neue Kräfte aus der 
ästhetischen Indifferenz heraus gewonnen werden können. (9)

Perspektivismus konkurrierender Kunstmodelle
Nur einen Teilaspekt der Kunst gewinnen wir in der Aufdeckung ihrer 
ästhetischen Indifferenz. Auch hier entwickelt sich ein Perspektivismus. 
Denn es gibt eine engagierte Kunst, die als konkurrierendes Modell gegen-
über dem anderen Modell angestrebter ästhetischer Autonomie gleich-
falls überzeugen kann.

220

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Anmerkungen
1) 	 Zur Darstellung der Herausbildung einer autonomen Imaginationskonzeption 

im Einzelnen DVI, S. 17–233; zur „Romantik als Imaginationsbewegung“ S. 233–
255

2) 	 KU §49 S. 413 f.: „(…) unter einer ästhetischen Idee aber verstehe ich diejenige 
Vorstellung der Einbildungskraft, die viel zu denken veranlaßt, ohne daß ihr 
doch irgend ein bestimmter Gedanke, d.i. Begriff adäquat sein kann, die folglich 
keine Sprache völlig erreicht und verständlich machen kann.“

3) 	 KU § 59
4) 	 Schiller („Über die ästhetische Erziehung des Menschen in einer Reihe von Brie-

fen“. 21. Brief) 1965. V, S. 635 f. Hierzu DVI S. 97–103
5) 	 Zur ästhetischen Idee der Einbildungskraft in W. Adornos „Ästhetischer Theo-

rie“ s. DVI S. 85 f.
6) 	 Th. W. Adorno („Ästhetische Theorie“) 1972, S. 87
7) 	 Ebd. S. 336: „Gesellschaftlich an der Kunst ist ihre immanente Bewegung gegen 

die Gesellschaft, nicht ihre manifeste Stellungnahme.“
8) 	 Schiller unterscheidet a. a. O. eine „leere“ und eine „erfüllte Unendlichkeit“.
9) 	 Goethe: „Faust“ (Vers 4613 ff., „Anmutige Gegend“ zu Beginn des 1. Aktes im 

zweiten Teil) 1986, S. 146–149

221

Was soll und will ich tun? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 91 		 Nachhall des Daimonion aus der Leere

Angesichts der Verirrungen der Vernunft und des Stimmengewirrs 
der moralisch-korrekten Meinungen ist der Rekurs auf den sich in der 
Stille bildenden, natürlichen Geschmack des Menschen nicht ohne 
Hoffnung. Doch zuerst muss die große Leere freigeräumt werden, in 
der – ohne alle Sicherheiten – ein Nachhall des Daimonion hörbar 
werden könnte …

Im Geschmack für das, was sich zu tun gehört, d. i. im Anstand oder dem 
Gefühl für die „guten“ Sitten, versuchen wir uns von aufgesetzten mora-
lischen Werten oder Normen zu befreien – und tun dies gerade in unaus-
gesprochen ethischer Absicht.

Wenn ein Mensch Gefühl für Stil hat, wird er reflexhaft und reflexions
los in einer bestimmten Weise handeln oder nicht. Er folgt dann seiner 
Natur oder den moralischen Werten, die ihm als verinnerlichte zur zwei-
ten Natur geworden sind und als Werte nicht mehr ins Bewusstsein tre-
ten. Im Geschmack erfolgt der Antrieb, was zu tun sei, nicht aus Ver-
nunftgrundsätzen oder zu Werten geronnenen ethischen Reflexionen, 
sondern aus der Natur des Menschen. Geschmack zeigt sich deshalb eher 
im Verwerfen einzelner Handlungsmöglichkeiten als in dem, was zwang-
los und selbstverständlich, „natürlich“ getan wird. (1) Moralisches Han-
deln ist dann selbsteinsichtig, evident geworden und wird als eigens mora-
lisches Handeln gar nicht mehr empfunden.

Schiller hat in seinen Gedanken „Über Anmut und Würde“ und „Über 
die ästhetische Erziehung des Menschen“ solche Konstruktionen der 
Überwindung des Wertdenkens zu einer Theorie umfassender kulturel-
ler Erneuerung entwickelt. Es gibt für Schiller „ein ästhetisches Über-
treffen der Pflicht“. (2) Dabei bleibt das moralische Gesetz, das für Schil-
ler im kategorischen Imperativ kulminiert, freilich der unumgängliche 
Hintergrund solcher Konstruktionen einer Überwindung des „bloß“ 
moralischen Gesetzmäßigkeiten folgenden Handelns. 

Für die Suche nach moralischen Antrieben im Zeitalter des Nihilis-
mus ergibt sich in solchem Rekurs auf das selbstverständliche und selbst-
einsichtige, natürliche Empfinden des Menschen freilich eine höchst unsi-
chere Basis, da die Folie des im Hintergrund maßgebenden „Formtriebs“ 
(Schiller) oder kategorischen Imperativs (Kant) verblasst sein mag. Doch 

222

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


angesichts jakobinischer, totalitärer Rigidität in der Durchsetzung einer 
für allgemein und notwendig gehaltenen Moral, zu deren Rechtfertigung 
ein inhaltsleerer kategorischer Imperativ als ideologische Rechtfertigung 
missbraucht werden kann, angesichts der gnadenlosen Kämpfe, die im 
Namen von Tugenden der Vernunft gegen die tugendlosen Unvernünf-
tigen bis dato geführt worden sind, bleibt der Rekurs auf das von solcher 
Vernunft verlassene natürliche Empfinden des Menschen nicht ohne 
Hoffnung. In seinen unverdorbenen Geschmack könnte eingebildet sein, 
was zu tun sei. Wenn wir solchen Ein-bildungen folgen, in denen Refle-
xionen, Erinnerungen, Bildfetzen aller Art ein unentwirrbares Konglo-
merat bilden, sind wir bei der Frage: „Was soll ich tun?“ nicht ohne jede 
Führung, nicht gänzlich allein gelassen. Sie formuliert sich hier schon 
um in die Frage nach unserem Umgang mit dem Willen zur Macht und 
Kants dritte Frage: „Was darf ich hoffen?“

In paradoxer Weise steigern sich solche Hoffnungsschimmer in der 
großen Leere, welche die Vernunft im Nihilismus freilegt. Wir hören all 
die vielen Stimmen, was „man“ tun müsse, nicht tun dürfe, was vernünf-
tig, sachlich oder logisch gerechtfertigt sei etc. Doch in dieser Vielzahl 
von Stimmen vermag der Nihilist nicht mehr die eine autoritative, gebie-
terische, altväterliche Stimme zu vernehmen. Er hört differierende Erzäh-
lungen, die ihre jeweilige Evidenz zu entfalten versuchen. Es ist ein Stim-
mengewirr, ein „weißes Rauschen“, das dem großen Schweigen 
gleichkommt, einem Schweigen, in dem vielleicht plötzlich die innere 
Stimme, der Nachhall eines Daimonion vernehmbar wird – flackernd 
wie ein unstetes Licht in der Finsternis –

Anmerkungen
1) 	 Gadamer („Wahrheit und Methode“) 1975, S. 33: „Sicherheit des Geschmacks 

ist also Sicherheit vor dem Geschmacklosen. Es ist sehr merkwürdig, daß wir 
vorzugsweise für dieses negative Phänomen im unterscheidenden Wählen des 
Geschmacks empfindlich sind. Seine positive Entsprechung ist nicht eigentlich 
das Geschmackvolle, sondern das für den Geschmack Unanstößige. Das ist es 
vor allem, was der Geschmack beurteilt. Geschmack ist geradezu dadurch defi-
niert, daß er durch das Geschmackswidrige verletzt wird und es so meidet, wie 
alles, was mit Verletzung droht.“

2)	 Schiller 1965, Werke V S. 644 f.

223

Was soll und will ich tun? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 92 		 Endgültige Vorläufigkeit 

Es gibt für uns keinen Halt an letztgültigen Urteilen. Ihre Auflösung 
ins bloß Subjektive ist unser Sprung durch die bunten Schleier des 
Lebens in die schwierige Freiheit des Nihilismus.

Für die Aussagenlogik bedeutet der Nihilismus, dass es weder in theore-
tischer noch praktischer Hinsicht letztgültige Aussagen und Urteile geben 
kann. Alle beruhen auf Voraussetzungen, die in Frage gestellt werden 
können. Dies betrifft auch die formal-logischen Aussagen, die auf Axio-
men beruhen oder transzendentale Verstandesstrukturen voraussetzen, 
die dem Menschen als Gattungswesen zukommen, bei anderen Gattun-
gen somit nicht vorausgesetzt werden können und an die Fortdauer der 
Existenz der menschlichen Spezies gebunden sind. Nichts also berech-
tigt uns zu der Annahme, es gebe letztgültige Worte, Aussagen oder Urtei-
le. Vielmehr müssen wir annehmen, dass da, wo von ihnen die Rede ist, 
Einbildungen solcher Objektivität die Oberhand gewonnen haben, die 
deshalb unaufgeklärt sind, weil sie von den Redenden nicht als bloße 
Einbildungen durchschaut bzw. kenntlich gemacht werden und zumeist 
Machtpositionen verschleiern.

Damit wird einerseits unserer Existenz gleichsam der Boden unter den 
Füßen weggezogen – sie wird grundlos, haltlos: wir sind verloren. Auf 
dieser Seite des Begriffs Nihilismus können wir wie Heinrich von Kleist 
reagieren, der zu Recht bereits in der Philosophie Kants das nihilistische 
Potenzial erblickte: die Subjektivierung aller bis dahin für „wahr“ erach-
teten Aussagen und Urteile mitsamt der höchsten Ideale der Menschheit. 
(1) Für Kleist bedeutete dies die Erschütterung seiner Existenz, eine Halt 
– und Heillosigkeit, die schließlich das geistige Klima prägte, in dem ihm 
der Freitod als einziger Ausweg erschien. Es wäre töricht, sich nicht ein-
zugestehen, dass Nihilismus in solche Verzweiflung führen kann. Noch 
Camus vertrat fast zwei Jahrhunderte später die Auffassung, dass – ange-
sichts der Absurdität unserer Existenz – die Frage nach dem Selbstmord 
das philosophische Problem par excellence sei. (2)

Doch andererseits können wir in einer erweiterten Reflexion dessen, 
was Nihilismus für uns bedeutet, erkennen, dass uns in der Unmöglich-
keit letztgültiger Aussagen und Urteile bei aller Verlorenheit und Ver-
zweiflung auf der anderen Seite jenes Begriffes unsere Freiheit zurück-

224

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


gegeben wird. Denn jene „vernichtende“ Erkenntnis könnte uns endlich 
von all den moralischen Verurteilungen politischer, nationaler oder reli-
giöser Art befreien, in deren Namen Menschen auf diesem Planeten bis-
lang übereinander hergefallen sind. Die Auflösung für endgültig erach-
teter Urteile ins bloß Subjektive ist unser Sprung durch die bunten 
Schleier des Lebens in die schwierige Freiheit des Nihilismus. Nur dank 
solcher Gnade, dass letzte Worte über uns nicht gesprochen sind, könn-
ten wir einer Erlösung teilhaftig werden, sind wir nicht verdammt, könn-
ten wir freigesprochen werden … Wir gewinnen dann die Kraft, deren 
der Sohn in Kafkas „Das Urteil“ verlustig gegangen ist, entwickeln jenen 
Widerstand des skeptischen Denkens, einem vorgeblich letztgültigen 
moralischen Verdammungsurteil einer patriarchalischen Autorität zu 
widersprechen, wie sie in Kafkas Erzählung den Sohn zum Ertrinken 
verurteilt und dessen verinnerlichtes Einverständnis mit der Validität 
dieses Urteils voraussetzen kann. (3)

Kein Denken „an sich“
Die in der Logik kontrovers diskutierte Frage, ob es einen letztgültigen 
Urteilstypus gebe, kann bereits mit dem Hinweis verneint werden, dass 
seine mögliche Begründung die menschlichen logischen Urteilsformen 
voraussetzt, d. h. in der Immanenz unserer menschlichen Logik verbleibt. 
Wie ein „Ding an sich“ müssen wir ein „Denken an sich“ als erkenntnis-
theoretische Hilfskonstruktion ansetzen, die uns daran gemahnt, dass 
unsere logischen Urteilsformen gattungsspezifisch und damit nichts 
Letztgültiges sind. 

Anmerkungen
1) 	 Nietzsche (KSA I S. 355 f.) zitiert Kleist als Beispiel solcher „Verzweiflung an der 

Wahrheit“, da dieser in herausragender Weise den nihilistischen Kern der Kan-
tischen Philosophie begriffen habe: „‚Vor kurzem, schreibt er einmal in seiner 
ergreifenden Art, wurde ich mit der Kantischen Philosophie bekannt – und dir 
muss ich jetzt daraus einen Gedanken mitteilen, indem ich nicht fürchten darf, 
dass er dich so tief, so schmerzhaft erschüttern wird als mich. – Wir können 
nicht entscheiden, ob das, was wir Wahrheit nennen, wahrhaft Wahrheit ist oder 
ob es uns nur so scheint. Ist’s das Letztere, so ist die Wahrheit, die wir hier sam-
meln, nach dem Tode nichts mehr, und alles Bestreben, ein Eigenthum zu erwer-
ben, das uns auch noch in das Grab folgt, ist vergeblich. – Wenn die Spitze die-
ses Gedankens dein Herz nicht trifft, so lächle nicht über einen andern, der sich 

225

Was soll und will ich tun? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


tief in seinem heiligsten Innern davon verwundet fühlt. Mein einziges, mein 
höchstes Ziel ist gesunken, und ich habe keines mehr.‘“

2) 	 Camus 2000, S. 15 
3) 	 Kafka („Das Urteil“) 1965, S. 7–18
	 Im Bilde des „unendlichen Verkehrs“, der über die Brücke geht, von der der Ver-

urteilte herabspringen will, könnte am Ende des Prosatextes das „letztgültige“ 
Verdammungsurteil relativiert und seiner Nichtigkeit überführt werden: „In die-
sem Augenblick ging über die Brücke ein geradezu unendlicher Verkehr.“ Es ist 
ein Bild des Nichts, wie es in der Mitte von Allem ist (vgl. die Philosophie Nagar-
junas NA S. 934). Solche Bilder des „Umgreifenden“ (Jaspers 1970, S. 97–109) 
haben die Funktion, verdinglichtes, sich absolut dünkendes Denken in seinen 
Gesamtzusammenhang zurückzuführen und aufzulösen. Solche Wiederherstel-
lung eines Zustandes bloßer Potentialität dürfte die vornehmste Aufgabe einer 
den aktiven Nihilismus befördernden Dichtung sein.

4) 	 Mit dem Titel seiner Studie: „Die Endgültigkeit der Vorläufigkeit. Prozessuali-
tät als Argumentationsstrategie“ hat Siegfried J. Schmidt dafür eine treffende 
Formulierung gefunden, die wir im Titel dieses Paragraphen aufgegriffen haben. 

226

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 93 		 Fiktionen vom letzten Gericht

Alle für letztgültig gehaltenen Gerichtsurteile – auch die jenseitigen 
der Religionen – lösen sich in Nichts auf, sodass wir haltloser, aber 
auch beweglicher und toleranter werden.

Mit gutem Grund heißt das Jüngste Gericht im Englischen „The Last Jud-
gement“, das letzte Gericht, in dem in den drei abrahamitischen Religi-
onen letztgültige Urteile gesprochen werden und dem zuweilen die Gläu-
bigen in der Geschichte dieser Religionen schon hier auf Erden 
vorzugreifen pflegen. Einerseits vermag die Vorstellung eines solchen 
Gerichtes moralischer „Letzturteile“ schon zu Lebzeiten Furcht und 
Schrecken zu verbreiten, wie sie von politischen und klerikalen Institu-
tionen instrumentalisiert werden, andererseits auch die Hoffnung auf 
Ausgleich der Mängel irdischer Gerichtsbarkeiten und Festigkeit wie 
Gewissheit im moralischen Urteilen zu erwecken. Ohne hier eine „end-
gültige“ Bilanz dieser Vor- und Nachteile ziehen zu wollen, wird aus der 
Religionsgeschichte hinreichend ersichtlich, dass wir gut daran tun, sol-
che Vorstellungen letztinstanzlichen Urteilens beweglich, sie als vernünf-
tige Einbildungen durchschaubar zu halten. Indem wir sie als „bloß“ sub-
jektive Vorstellungen immer wieder auflösen können, erweist sich wie 
in erkenntnistheoretischer auch in praktisch-philosophischer Hinsicht 
das Nichts als kritische Instanz. Pointiert ließe sich sagen, dass – im 
Modus der Negation – das Nichts die letztgültige moralische Instanz ist, 
an der die moralisierende Bilderwelt der Religionen gemessen, d. h. für 
nichtig befunden werden sollte, sodass wir beweglicher und toleranter 
werden. Dies schließt ein, dass wir die in solchen Fiktionen lebendige 
Hoffnung auf eine Gerechtigkeit konservieren, die wir im Chaos des Welt-
Spiels vermissen. (1)

Karma – Fiktionen der Weltgerechtigkeit
Angesichts der Kontingenz und Sinnleere des Weltenlaufes ist die Vor-
stellung einer karmischen Tatvergeltung eine ehrenwerte Fiktion, in der 
vernünftige Vorstellungen von Gerechtigkeit ihren überzeugenden Aus-
druck finden. Dass diese Fiktion der Tatvergeltung weitere nach sich 
zieht, d. h. sich zu einer Bildergeschichte von Wiedergeburtslehren, Über-
tragungslinien und Reinkarnaten auffächert, liegt in der Logik, die auch 

227

Was soll und will ich tun? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


in der menschlichen Phantasie waltet. Es ist nicht verwunderlich, dass 
der buddhistische Volksglaube nicht ohne eine Verschiebung solcher Fik-
tionen in den Bereich der geglaubten wissenschaftlichen Tatsachen aus-
kommen konnte. Der aufgeklärte Nihilismus freilich muss dieses Gesetz 
der Ideenverschiebung (nach Vaihingers Terminologie) im Bewusstsein 
halten. Damit verlieren die Vorstellungen einer umfassend wirksamen, 
wirklichen Gerechtigkeit keineswegs an Wert, auch wenn sie als „bloße“ 
Fiktionen erkannt werden.

Anmerkungen
1) 	 Vgl. das „Welt-Spiel“ in Nietzsches Gedicht „An Goethe“, KSA III S. 639. –
 	 Dabei ist es nicht zwingend, wenn sich unsere Fiktionen einer jenseitigen Gerech-

tigkeit in Rache und Vergeltung erschöpfen; vgl. KSA VIII S. 177 f.:
	 „Die Vorstellung eines transscendenten Strafgerichts ist Dichtung und streitet 

sodann mit der edleren Haltung des Bewußtseins, als Erzeugniß des Rachege-
fühls. Am meisten nehmen wir den Arm der Götter in Anspruch, wenn wir über 
erlittenes Unrecht empört sind.“

 	 Dabei wird deutlich, wie eine narrative, immanente Logik solche Fiktionen ver-
kettet:

 	 „Die letzte Stütze des wankenden Glaubens steht hier: die moralische Welt soll-
te einer Ergänzung bedürftig sein, sonst geschehe unserem Verlangen nach einer 
gerechten Ordnung der Dinge kein Genüge. Dazu müsse es eine über den irdi-
schen Dingen stehende ewige Gerechtigkeit geben. Dazu wurde Gott als Forde-
rung des Vergeltungstriebes herangezogen: der Vergelter, der Vertreter der ewi-
gen Gerechtigkeit. Dazu die individuelle Unsterblichkeit. Die Voraussetzung 
einer eigentlichen metaphysischen Vergeltung ist metaphysische Schuld, und 
diese ist nicht ohne metaphysische Freiheit denkbar. Die zweite Voraussetzung 
einer metaphysischen Vergeltung ist metaphysische Fortexistenz des Schuldi-
gen; die dritte – ein metaphysischer Richter und Vollstrecker. Dies ist die Religi-
on der Rache. So hat Kant die Religion verstanden.“

228

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


 § 94 	 Entschlossenheit

bedeutet, dass sich uns ein Bild öffnet, auf uns zukommt, als hätten 
nicht wir es gemacht. In solchen Ein-bildungen soll die Evidenz unse-
rer Entscheidungen gründen.

Entschlossenheit bedeutet sich aufschließen lassen zu etwas hin, das auf 
uns zukommt, weil wir eine Tür aufgetan haben, uns einer vernünftigen 
Einbildung geöffnet haben, von der wir glauben, sie sei nicht bloß von 
uns hergestellt, bloß gemacht, bloß eingebildet: Sie selbst hat sich uns 
geöffnet, führt uns in unsre Entschlossenheit, die wir in sie hineingebil-
det haben. Dies ist ein kreativer Akt, der über logische Schlussfolgerun-
gen hinausgeht, ohne sie zu umgehen, ein imaginativer Entwurf, dem 
wir uns hingeben, die fragwürdige Offenbarung eines sichtbaren Sinns 
in dieser Welt.

Womit wir zu Entscheidungen gelangen, ist nicht das Hin und Her der 
Thesen und Antithesen des Verstandes, nicht das „Gedankenkarussell“. 
Vielmehr steht am Anfang oder Ende der Entscheidung, ohne dass es 
uns immer deutlich zu Bewusstsein käme, ein Bild, zu dem sich Begehr-
lichkeiten, Gefühle, Gedanken verdichten, eine Imagination, die Refle-
xionen aufnimmt, in Gang setzt und sie weiterhin begleitet. Wir alle 
erfahren, dass Entscheidungen – selbst die ganz alltäglichen – einer Por-
tion Dezisionismus bedürfen, eines „Rucks“, einer Entschlusskraft, die 
sich in solch bildlichen Vorstellungen manifestiert. Dass wir uns selbst 
wie anderen gegenüber geneigt sind, uns auf den „rein“ rationalen bzw. 
vernünftigen Charakter unserer Entscheidungen zu berufen, ändert nichts 
daran, dass hier eine (Selbst-)Täuschung vorliegt.

Wenn wir folglich von praktischer Vernunft reden – im Vorfeld mora-
lischer Entscheidungen im engeren Sinne – gilt es, solch imaginative 
Grundierung unserer Entscheidungen ins Bewusstsein zu heben, sie 
durchsichtig zu machen, sodass die unsere Entschlossenheit ermögli-
chenden Bilder an bewusster Verfügbarkeit für uns gewinnen und wir 
die in unserer Einbildungskraft liegende Entschlusskraft kultivieren. In 
dieser entschlossenen Einbildungskraft – nicht in den sie vorbereiten-
den und flankierenden ethischen Theorien – liegt der moralische Wert, 
den wir immer wieder mit Handlungen und Menschen verbinden möch-
ten. (1)

229

Was soll und will ich tun? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Anmerkungen
1) 	 In diesem Sinne möchten wir Erich Kästners bekannte Sentenz verstehen: „Es 

gib nichts Gutes – außer man tut es.“ Evidenz in unseren moralischen Wert-
schätzungen ergibt sich erst durch die Handlung, der eine sie vorbereitende Ima-
gination vorausgehen muss, nicht durch die theoretische Reflexion alleine. 

230

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 95 		 Selbstbewusstsein der ponierenden Einbildungskraft

In unserer Entschlossenheit und unserem Selbstbewusstsein entwi-
ckelt die Einbildungskraft, wenn sie sich mit unserem Willen zur 
Macht verbindet, ihre ponierende Stärke, eigensinnig ein einziges evi-
dentes Bild von uns festzusetzen und an ihm festzuhalten – gegen 
andere mögliche Bilder und alle Anfechtungen des Verstandes. Sol-
che Konzentration und Einsgerichtetheit ist das, was wir mit einem 
starken Selbstbewusstsein meinen. Eine solche Fiktion überwindet 
die schädliche Trennung in sogenannte „Kopf- oder Bauchentschei-
dungen“.

Neben dem Gedankenkarussell dreht sich das Bilderkarussell – die Bil-
derflucht der sich abwechselnden und überstürzenden, ins Nichts eilen-
den Bilder. Demgegenüber will unsere Entschlusskraft an einem Bild fest-
halten, diesem alle Achtsamkeit und Konzentration widmen. Darin 
entwickelt die Einbildungskraft ihre ponierende Stärke, eigensinnig ein 
einziges Bild festzusetzen – gegen andere mögliche Bildlichkeit und gegen 
alle ablenkenden, weitertreibenden Gedanken. Es ist der sich selbst reflek-
tierende, zur Vernunft sich erweiternde Verstand, mit dem die Einbil-
dungskraft zusammenwirkt und andere Gedankenbilder, die auftauchen 
möchten, bewusst negiert, sodass sich die ponierende Einbildungskraft 
voll entfalten kann. Dies gelingt ihr nur, wenn sie die evident erschei-
nenden Inhalte mit dem Willen zur Macht verbindet, d. h. diesen Inhal-
ten die Kraft der Selbstbehauptung verleiht.

Was wir psychische Stärke, Selbstbewusstsein, moralische Entschluss-
kraft nennen, beruht im Endeffekt auf dieser Stärke der Einbildungskraft, 
mit der sie an einer Vorstellung – gegen alle anderen möglichen – fest-
zuhalten und diese mit Hilfe des Willens zur Macht durchzusetzen ver-
mag. Nietzsches leere Formel vom Willen zur Macht füllt sich auf diese 
Weise mit evidenten Inhalten und verleiht ihnen Stärke im Wettkampf 
der Optionen. Solche Einsgerichtetheit einer evidenten Imagination ist 
das, was wir Konzentration nennen, und gipfelt in der Meditation als der 
bewussten Schulung dieses unseren Geist in die höchste Disziplin ver-
setzenden Vermögens. (1)

231

Was soll und will ich tun? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Wenn wir Menschen mit einem starken Selbstbewusstsein beobach-
ten, so ist dies nicht unbedingt Ausdruck eines hoch entwickelten Intel-
lektes. Oft finden wir ein starkes Selbstbewusstsein gerade da, wo es auf 
Grund der intellektuellen Fähigkeiten am wenigsten angebracht erscheint. 
Andererseits erscheinen die sogenannten Intellektuellen zuweilen eher 
von Selbstzweifeln geplagt und in ihrem Selbstbewusstsein verunsichert. 
Das englische Wort „self-conscious“ hält diese Bedeutung von selbstre-
flektiert im Sinne von „gehemmt“ oder „unsicher“ semantisch fest. 
Wodurch also wird das geschaffen, was wir ein festes, starkes, gesundes 
Selbstbewusstsein zu nennen gewohnt sind? 

Ohne Zweifel ist es die ponierende Kraft der Einbildungskraft, die hier 
einfach eine Fiktion von unserer Bedeutsamkeit und unserem Selbstwert 
festlegt und gegen alle skeptischen Anfechtungen der Reflexion vertei-
digt, auch gegen alle anderen alternativen Bilder von uns selbst, die uns 
in weniger günstigem Licht erscheinen lassen würden. Unser Selbstbe-
wusstsein ist ein treffendes Beispiel für die Kraft unserer ponierenden, 
einfach Setzungen schaffenden Einbildungskraft, die hier eine Fiktion 
setzt und für wahr erklärt, die für uns lebenserhaltend und lebensför-
dernd ist. Was das philosophische Bewusstsein demgegenüber festhält, 
ist die Erkenntnis dieses Zusammenhanges: Es hält an der Fiktion von 
Selbstbewusstsein in eben dem Bewusstsein fest, das dies eine Fiktion ist 
– nicht „nur“ eine Fiktion, wie wir zu sagen gewohnt sind, sondern eine 
Fiktion, zu der wir uns bekennen, die ihren Wert, ihre Bedeutung, ihre 
Vernünftigkeit, ihre Evidenz als Fiktion hat. 

Wenn unsere zahlreichen psychologischen Ratgeber „Bauchentschei-
dungen“ gegen „Kopfentscheidungen“ ausspielen, reflektiert diese Ent-
gegensetzung nur die Orientierungslosigkeit, die doch überwunden wer-
den soll. Suggeriert wird, wir sollten uns unserem Triebgeschehen 
überlassen und gegen alle Rationalität, die ansonsten in irrationaler Wei-
se unsere Gesellschaft lenkt, das Problem einer misslungen Aufklärung 
lösen, indem wir uns von ihren Intentionen völlig abwenden. 

Erst wenn wir den Nihilismus zu Ende zu denken, werden wir gewahr, 
dass es dem subjektiven Vermögen der Einbildungskraft möglich ist, jene 
Zerrissenheit in vorübergehenden, instabilen Gebilden zu heilen, in denen 
die Sinnlichkeit und Anschaulichkeit der Einbildungskraft Rationalität 
einbezieht. So liegt in der Einbildungskraft die Fähigkeit beschlossen, 
„Kopf “ und „Bauch“ aus ihrer unangebrachten Entgegensetzung, dieser 

232

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


für uns schädlichen Alternative herauszuführen und in lebenswichtigen 
Fiktionen zu verbinden. 

Auch die „Resilienz“ (2) gegenüber störenden, deprimierenden Gedan-
ken, das heute so gern zitierte „positive“ Denken gewinnt seine Kraft 
– wenn sie nicht nur oberflächlich begründet wird – erst in dieser Fähig-
keit unserer Einbildungskraft, heilsame Vorstellungen in unser psychisches 
Geschehen „hineinzubilden“. Auch gegenüber genetischen bzw. neuro-
nalen Prägekräften gewinnen wir dabei eine gewisse Freiheit, indem wir 
solche Dispositionen plastizierend bilden und verändern können. Was 
wir Willensstärke, mentale Stärke oder Lebenstüchtigkeit nennen, beruht 
letztlich auf der in solcher Weise ponierenden Einbildungskraft, insofern 
sie die für uns lebensdienlichen Inhalte zu imaginieren und zu ponieren 
vermag. Dies alles bleibt jedoch subjektive Veranstaltung, der damit Gren-
zen gesetzt sind und die – trotz ihres unschätzbaren transitorischen Wer-
tes – ihrer letztlichen Nichtigkeit durch unsere Vergänglichkeit und unse-
ren Tod nicht entrinnen kann.

Anmerkungen
1) 	 Im Roman „Tag der Erleuchtung“ ist es solche Einsgerichtetheit der Imaginati-

on, „der feine scharfe Aufmerksamkeitsstrahl“, welcher dem Protagonisten sogar 
hilft, sich von der Extremsituation einer Folterung abzulenken; TE S. 231 

2) 	 Vgl. aus der Fülle der Ratgeber-Literatur z. B. Berndt, Christina: „Resilienz: Das 
Geheimnis der psychischen Widerstandskraft. Was uns stark macht gegen Stress, 
Depressionen und Burn-out.“ Dt. Taschenbuch Verlag 2013 (Titel der Spiegel-
Bestsellerliste)

233

Was soll und will ich tun? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 96 	 Fiktion der Freiheit

Die Leugnung der Einbildungskraft der Freiheit ist Wissenschafts-
aberglaube; Philosophie als Fiktionswissenschaft weiß um die Macht 
der Einbildung.

Freiheit kann unsere überzeugendste Einbildung sein. Auch wenn sie 
bloßes „Gedankending“ (Kant) und kein Beweis für sie in der Realität zu 
finden wäre, so ist sie doch als Fiktion eine mächtig wirksame „Einbil-
dungskraft“: Ob wir diese Fiktion hegen oder nicht, wir werden uns 
jeweils anders verhalten. Unbändige Kräfte hat diese Fiktion – in der 
geschichtlichen Wirklichkeit für jedermann sichtbar – bereits freigesetzt. 
Mögen Neurobiologie und Gehirnwissenschaft mit noch so viel Aufwand 
nachweisen, dass Freiheit bloß eine uns lieb gewordene Illusion sei, wel-
che ein wissenschaftlich aufgeklärtes Bewusstsein über Bord zu werfen 
habe, (1) liefert uns doch jeder Tag, an dem wir an die Freiheit glauben, 
d. h. in unsere neuronalen Verschaltungen ein-bilden, den Gegenbeweis. 
(2) Die Leugnung der Einbildungskraft der Freiheit ist Wissenschafts-
aberglaube; Philosophie als Fiktionswissenschaft weiß um die wirksame, 
wirkliche Macht der Einbildung.

Freiheit als Betrachtungsweise des „Als Ob“ bei Kant
Vaihinger hat die Konzeption von Freiheit sowie des kategorischen Impe-
rativs als einer Fiktion bei Kant, als einer Betrachtungsweise unter dem 
Aspekt des „Als Ob“, bereits ausführlich nachgewiesen. (3) Was die Fik-
tionalität bei Kant ausmacht, ist der notwendige Bezug zu einer ange-
nommenen allgemeinen Gesetzgebung. – Dabei bleibt zu beachten, dass 
auch Kausalität bei Kant eine heuristische Regel der Naturforschung, kei-
ne Tatsachenbehauptung ist. (4)

Anmerkungen
1) 	 Falkenburg (2012, S. 409 ff.) fasst gewichtige Argumente zusammen, weshalb wir 

vom „Mythos Determinismus“ in der Neurobiologie Abschied nehmen sollten.
2) 	 Zu solcher Neuroplastizität vgl. Falkenburg ebd., S. 411
 	 Vgl. Nietzsche KSA IX S. 285: „Genügt nicht die Einbildung der Freiheit?“
3) 	 Vaihinger 1927, u. a. S. 65, 652 ff. 
4) 	 Falkenburg ebd. S. 411

234

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 97 		 Moralische Gründe für ein Verschwinden der Moral

Für die Philosophie des aufgeklärten Nihilismus ist Ethik denkbar als 
Vernichtung moralischer Werte und Wiedergewinnung der offenen 
Spielräume der Einbildungskraft.

Kann es eine nihilistische Moral geben? Muss sie nicht ein Widerspruch 
in sich selbst sein?

Zunächst einmal ist alle Moral verzichtbar, hinter der sich nur Selbst-
überheblichkeit verbirgt: Man will sich besser als andere fühlen, vom 
hohen Richterstuhl auf sie herabsehen, dem eigenen Ego in Selbstgerech-
tigkeit und Eitelkeit schmeicheln. Will man zu einer ethischen Haltung 
kommen, die ihren Ansprüchen gerecht wird, müssen all diese Vorstel-
lungen von Moral ihrer Nichtigkeit, ihres inhärenten Machtstrebens über-
führt werden, wie Nietzsche dies in seiner Genealogie der Moral so ein-
drucksvoll getan hat. Doch das Machtstreben des Ego ist letztlich auch 
– ein Nichts. Erst hier kann eine nihilistische Ethik ansetzen, wenn sie 
einen aufgeklärten Begriff des Nihilismus entwickelt hat.

Es gibt Hinweise darauf, dass in der Philosophie des Nihilismus für eine 
Ethik als eigenständige philosophische Disziplin kein rechter systematischer 
Ort mehr zu finden ist. (1) Worum es geht, ist nach der Dekonstruktion aller 
moralischen Konstrukte dem Individuum die Offenheit und Freiheit zurück-
zugeben, in der die Überzeugung gewonnen werden kann, was zu tun sei. 
Ethik in philosophischer Hinsicht ist nur denkbar als Vernichtung aller ver-
dinglichenden „Werte“, als Wiedergewinnung der Spielräume der reflexi-
onsgesättigten Einbildungskraft, in deren Weite glaubhafte Evidenzen 
begrenzter Gültigkeit für das Urteilen und Handeln entstehen können.

Kann ein Nihilist schuldig werden?
Schuldgefühlen begegnet der Nihilist mit Schuldgefühlen darüber, dass 
er sich von Schuld noch nicht befreit hat, dass er über ihn verhängte 
Mythen von Schuld als Einbildungen noch immer nicht entlarvt hat. So 
wird die den Geist vergiftende Schuld mit ihrem Gegengift bekämpft. 
Erst dann ist der Nihilist seinem Begriff gerecht, d. h. über sich aufge-
klärter Nihilist geworden. Schuld gewinnt er als sein Eigentum zurück, 
eine Fähigkeit zum Gefühl, schuldig werden zu können, über dessen Evi-
denzen er selbst entscheidet. Dann hat er den „Autopiloten“ alltäglicher 

235

Was soll und will ich tun? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Fremdbestimmung abgeschaltet und die Steuerung seines Lebens selbst 
in die Hand genommen.

Fallstricke des moralischen Nihilismus
Werden Gut und Böse als Fiktionen entlarvt, können sie nicht stillschwei-
gend oder in windiger Dialektik in neuem Gewande unversehens wie-
der auftauchen: als human, sozialverträglich oder in der Negation dieser 
Wörter, auch wenn dadurch die Wirkung im Publikum beruhigender, 
harmonisierender und verkaufsfördernder sein dürfte. (2) Zumindest 
der aufgeklärte Nihilismus bleibt den Spielregeln der Logik verpflichtet, 
die in solchen Substitutionen verletzt werden. Man kann ihn nicht pro-
pagieren ohne die Konsequenzen, die er hat. Denn Philosophie heißt, 
Gedanken zu Ende zu denken, ins Nichts hinein zu denken – und nicht 
bei eingebildeten Letzturteilen stehen zu bleiben.

Freilich ist es nicht leicht, wie Nietzsches Philosophie bereits zeigte, im 
Jenseits von Gut und Böse ohne Rückkehr zu verbleiben. Doch stellt der 
Nihilismus kein dogmatisches Verbot einer solchen Rückkehr auf. In die-
sem Sinne impliziert unser Begriff der Evidenz eine Rückkehr zu nor-
mativen Setzungen, die aber nur flüchtigen und situativen, rein subjek-
tiven Charakter haben, also nicht zu einem überindividuellen, objektiven 
Prinzip erstarren, wiewohl sie durchaus allgemeine Ansprüche erheben 
können. Auch eine humanisierende Garantie beinhalten solche Eviden-
zen nicht: Wir sind uns der Möglichkeit bewusst und müssen sie als auf-
geklärte Nihilisten in Kauf nehmen, dass Evidenz sich auch mit dem ver-
binden kann und historisch tatsächlich verbunden hat, was für 
gewöhnlich „das Böse“ genannt worden ist. (3)

Anmerkungen
1) 	 Heideggers sich im Vorfeld des Nihilismus bewegende Philosophie ist dafür ein 

Beispiel. Ihr geht es um die Gewinnung einer neuen Offenheit, einer „Lichtung“, 
in der sich eine Seinsgewissheit auftut. Erst in ihr – nach unserem Zeitalter der 
Seinsvergessenheit, d. h. des Nihilismus – wäre ein authentisches ethisches 
Bewusstsein möglich. In unserer Argumentation bleibt solche Gewissheit frei-
lich als Evidenz der Einbildungskraft auf das Nichts zurückbezogen, eine nur 
begrenzte Gewissheit.

2) 	 Schmidt-Salomons Buch: „Jenseits von Gut und Böse. Warum wir ohne Moral die 
besseren Menschen sind“ (2009) gerät in Fallstricke solcher Art gelegentlich hin-
ein, nachdem sehr überzeugend Gut und Böse als Fiktionen entlarvt worden sind.

3) 	 Vgl. ebd. S. 103–105

236

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 98 	 Überwindung des Wertdenkens

Ebenso nichtig wie die moralischen Werte ist der Wille zur Macht, 
dem sie als Masken dienen.

Die verbreitete Klage über den Egoismus, der überall vordringe und des-
halb durch „Werte“ entschlossen überwunden werden müsse, lenkt den 
Blick in eine Richtung, aus der keine „Lösung“ erwartet werden kann, 
ist es doch das wertsetzende Denken selbst, das immer schon Ausdruck 
unseres nach Verstellungen suchenden Egoismus gewesen ist, der jetzt 
endlich die Masken fallen lässt – Masken, die in diesem Zeitalter des 
Nihilismus fadenscheinig und durchsichtig geworden sind. (1) Aber auch 
dieser Wert der Werte, dieser Wille zur Macht: zur Selbstwertbehaup-
tung, Selbstwertsteigerung und Selbstwerterhebung über andere muss 
noch fallen, muss seiner Nichtigkeit überführt werden. Wozu denn ein 
Wille zur Macht, wenn es keine Ziele und Zwecke für diese Macht mehr 
gibt? Wozu ein lächerliches Ego zum Übermenschen aufplustern, wenn 
sich diesem auf der Bühne des Welttheaters keine lohnende Rolle mehr 
bietet? Weshalb ist das Starke unterstützenswerter als das Schwache? Wes-
halb die Macht überzeugender als die Ohnmacht? Wozu soll die Stärke 
der Stärksten gut sein? (2) Der Egoismus erweist sich als die letzte Haut, 
die abgezogen wird – die letzte Häutung vor dem Nichts, der Leere, der 
Offenheit, in der die losgelassenen Werte schweben, aufsteigen und ver-
gehen – wie Sternschnuppen in der Finsternis.

Der Irrtum Nietzsches
muss vermieden werden, der den Willen zur Macht als neuen Wert ansetzt 
und von ihm aus eine „Umwertung aller Werte“ inaugurieren will. Damit 
bleibt Nietzsche aber noch dem wertsetzenden Denken verhaftet. Erst 
nach dessen Überwindung kann der Nihilismus konsequent zu Ende 
gedacht werden. Dies ist in nuce Heideggers Kritik an Nietzsche, der es 
wiederum an letzter Radikalität mangelt, weil sie den Begriff des Nichts 
durch den des „Sei(y)ns“ substituiert und damit verschleiert. (3)

Es ist bezeichnend, dass für Hermann Rauschning („Masken und Meta-
morphosen des Nihilismus“, 1954) nach seinen sehr persönlichen Erfah-
rungen mit dem Nationalsozialismus der Wille zur Macht nur eine Mas-
kerade des Nihilismus neben vielen anderen des 20. Jahrhunderts ist. 

237

Was soll und will ich tun? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Damit geht seine Theorie des Nihilismus über Nietzsche hinaus in Rich-
tung eines aufgeklärten Nihilismus. Diesem ist der Wille zur Macht nichts 
Letztgültiges, sondern auch er ist aufhebbar, in Anderes überführbar, 
nichtig. 

Die inhaltsleere Formel vom „Willen zur Macht“
Die Begriffe Stärke und Schwäche bedürfen der Interpretation und sind 
mit dem Verständnis der Geschlechterrollen verwoben. So kann in 
bestimmten Situationen die Insistenz auf physischer Stärke als Schwäche, 
das angeblich Schwache als aussichtsreichere und nachhaltigere Option 
erscheinen. Schon Benn hat Nietzsches Gedanken der Lebenssteigerung 
als nervliche Verfeinerung auf Kosten physischer Vitalität gedeutet. (4) 
Thomas Mann entwickelte in seinen Werken überzeugend den Gedan-
ken des physischen Verfalls als Voraussetzung von Geistigkeit und Künst-
lertum, das Denkmotiv des Zwiespaltes von Vitalität und Geistigkeit, der 
Bio-Negativität der Kunst. Diese unausgeführten Stichwörter mögen ver-
deutlichen, wie inhaltsleer die Formel vom „Willen zur Macht“ bei nähe-
rer Prüfung ist und wie wenig in ihr der Nihilismus überwunden wird. 
Nietzsches „Wille zur Macht“ ist eine Worthülse, die mit Inhalten, d. h. 
Imaginationen evidenter Art gefüllt werden muss. Es ist zu erwarten, dass 
solche imaginativen Inhalte den Willen zur Macht differenzieren, ihn gar 
negieren und aufheben können – in einem Willen über den Willen zur 
Macht diesen reflektieren. Nietzsche war mit seinem Prinzip des Willens 
zur Macht erst ganz am Anfang, bei einem ersten Denkanstoß …

Sieg der Stärke als schlechte Metaphysik
„Die Natur“ ist es nicht, die das Starke dem Schwachen vorzieht. „Die“ 
Natur kennt diese Begriffe nicht, die wir in sie hineinlegen, kennt auch 
keinen Sieg und keine Niederlage. Das angeblich über den Menschen 
schwebende Naturgesetz vom Sieg des Starken über das Schwache ist 
Wissenschaftsaberglaube, schlechte Metaphysik, die in den faschistischen 
Bewegungen ihr ungehindertes Unwesen trieb und noch bis in die Erfolgs-
ideologien der sog. liberalen Gesellschaften in moderater Form das Den-
ken der Mehrheit beherrscht. Erst wenn auch die letzte Bastion des wert-
setzenden Denkens, der Wille zur Macht – und deren Surrogate in Geld, 
Erfolg, Popularität etc. – ihrer letztendlichen Nichtigkeit überführt wor-
den sind, d. h. der aufgeklärte Nihilismus sich zu letzter Radikalität durch-

238

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


gerungen hat, eröffnet sich zumindest die Chance, frei von solchen Macht-
ideologien angeblich liberaler Gesellschaften wirklich selbstbestimmte 
und evidente Lebensentwürfe zu verfolgen. Hier vermag der aufgeklär-
te Nihilismus ein kritisches Potential zu entfesseln, durch das die Dis-
kreditierung des Nihilismus als einer Position des bloßen Neinsagens 
offenkundig Lügen gestraft wird. 

Anmerkungen
1) 	 Was Zitko (2012, S. 311 f.) zu Kunstmarkt und „Kunstwelt“ ausführt, ist ein Bei-

spiel für den allgemeinen Zustand des Wertdenkens: „Die sich vom Ästhetischen 
tendenziell ablösende Moral ist zumindest im Feld der unter Innovationszwän-
gen stehenden Kunst mit verstärkten Legitimationsproblemen konfrontiert. Je 
pointierter die Einsätze im Zuge der fortschreitenden Entwicklung der Kunst 
und Gesellschaft vorgetragen werden, desto schneller verfällt das symbolische 
Gewicht der engagierten Botschaften. Die moralischen Werte verwandeln sich 
dabei, wie bereits das für die Kunstwahrnehmung relevante Wissen, in eine dis-
ponible Ressource, die bedarfsweise mobilisiert, aber auch vernachlässigt wer-
den kann. Ebenso wie die Wahrheit der Wissenschaft verlieren hier die Werte 
der Moral an verpflichtendem Charakter. In diesen Kontexten steigt die Wahr-
scheinlichkeit, dass die beteiligten Akteure ein rein instrumentelles Verhältnis 
zu den Imperativen der Moral entwickeln. Moralische Appelle schrumpfen zu 
bloßen Einsätzen auf den Schauplätzen der in der Kunstwelt ausgetragenen Kon-
kurrenzkämpfe. Die offensive Aufwertung der Frage nach einem besseren und 
gerechteren Leben, wie sie heute in Werken und Ausstellungsprogrammen zu 
beobachten ist, bildet deshalb nicht notwendig ein geeignetes Mittel für die Stär-
kung entsprechender Wertbindungen in der Gesellschaft.“

2) 	 Vgl. den Monolog des zwielichtigen Philosophen Aschenbach, der den Nihilis-
mus der „Postmoderne“ im dritten Band „Feuerfunken“ der Romantrilogie „Bun-
te Schleier des Nichts“ bis zum bitteren Ende treibt: FF S. 33 f.

3) 	 Z. B. Heidegger 1950 („Nietzsches Wort ‚Gott ist tot‘“), bes. S. 227 ff.
4) 	 Benn („Nach dem Nihilismus“) 1968, S. 94–97

239

Was soll und will ich tun? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 99 	 Selbstdenken heißt Neubeginnen in der Leere 

Erst die Überwindung des Wertdenkens im Nihilismus schafft Frei-
heit als Ermöglichungsgrund selbstbestimmter Imperative. Solche 
Aufklärung als Selbstdenken wird erst als Neubeginnen in der Leere 
möglich, die als arbeitshypothetische Fiktion dient.

Zur Überwindung des Wertdenkens gehört die Aufdeckung auch der 
uneingestandenen Werte und des Glaubens der Ungläubigen. Die Phi-
losophie des aufgeklärten Nihilismus ist Fiktionswissenschaft, die Fikti-
onen als solche erkennt und damit deren Anmaßungen, mehr als Fikti-
onen zu sein, negiert. Die Vernunft des aufgeklärten Nihilismus räumt 
die große Leere frei, in welche die Einbildungskraft Bilder begrenzter 
Evidenz ein-bilden kann. Erst jetzt kann sich Freiheit ereignen: „ein Neu-
beginnen, ein Spiel, ein aus sich rollendes Rad, eine erste Bewegung, ein 
heiliges Ja-sagen.“ (1) Erst jetzt sind auch im Nihilismus Imperative mög-
lich, die – selbst wenn sie als kategorische eingebildet würden – auf jene 
Leere zurückbezogen bleiben, der sie entstammen und in die sie wieder 
verschwinden können. 

Wenn sich ein systematischer Ort für Ethik im aufgeklärten Nihilis-
mus noch finden lässt, dann ist es diese letztendliche Vernichtung mora-
lischer Werturteile, ihr Hineindenken in die Leere. Dabei wird Kants 
Forderung, dass wir uns unseres eigenen Verstandes bedienen, durch 
solche nihilistische Katharsis erweitert und vertieft. Denn Kants Auf-
klärungsschrift könnte einem verengten Interpretationsschema in dem 
Sinne ausgesetzt werden, dass nur die äußeren Vormünder und bevor-
mundenden Institutionen zu beseitigen wären, um unser „sapere aude“ 
zu gewährleisten. (2) Aber auch in uns müssen die Hindernisse beisei-
te geräumt, muss die große Leere geschaffen werden, die erst wirkli-
ches Selbstdenken und Selbstimaginieren aus uns heraus im Sinne des 
aktiven Nihilismus ermöglicht. Gerade im Zeitalter des Nihilismus, in 
dem in vielen, insbesondere von der westlichen Kultur geprägten Län-
dern die äußeren Bevormundungen scheinbar zugunsten der großen 
individuellen Freiheit weggefallen sind, ist ein solches Neubeginnen in 
der in unserem Inneren freigeräumten Leere zu einer geradezu uner-
lässlichen Voraussetzung echten Selbstdenkens und Selbstimaginierens 
geworden.

240

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Doch werden wir solche Leere nicht restlos in uns freiräumen und erle-
ben können. Wer würde ausschließen, dass nicht Restbestände von ver-
dinglichten Vorstellungen selbst im Verborgenen in uns wirken, auch 
wenn wir uns frei gemacht zu haben glauben? An einen geschichtlich 
bedingten Verstehenshorizont bleiben wir bei aller Bemühung um die 
Entleerung unseres Bewusstseins wohl gebunden. Vielleicht gibt es Vor-
stellungen, an denen wir sogar festhalten und die wir nicht in die Leere 
entgleiten lassen wollen. So sind wir auch in unserem Inneren auf einer 
ständigen Nachtfahrt unterwegs.

Dabei ist die Leere nur ein Weg, uns von fremdbestimmten Fiktionen 
frei zu machen, eine Kompassnadel zu einem unerreichbaren Ziel. Auf 
einer Metaebene ist die Leere selbst eine Fiktion und als solche in arbeits-
hypothetischem Sinne wertvoll. Sie ist der „original position“, dem Urzu-
stand vergleichbar, mit dem John Rawls seine Reflexionen über Gerech-
tigkeit in der Gesellschaft begründen will. (3) Ein solches Subjekt, das 
nichts über seine zukünftige Position in einer Gesellschaft weiß, das in 
diesem Sinne in einer vorgesellschaftlichen Leere sich befindet, ist eine 
nützliche Arbeitshypothese, um Fairness zu ermitteln, aber kein real exis-
tierendes Individuum. In der Fiktion einer solchen Leere mögen wir 
unser Selbstdenken und Selbstimaginieren beginnen, das sich weitge-
hend freimacht von all dem, was sich in vielerlei Formen als äußere Bevor-
mundung zusammenfassen lässt. Den Bildungsinstitutionen kommt hier 
eine entscheidende Hilfestellung zu: Sie können zur Methode eines umfas-
senden Skeptizismus anleiten, der die Entleerung unseres Bewusstseins 
vorantreibt – mit gleichzeitigen Angeboten hilfreicher und evidenter 
Imaginationen, die als solche durchschaubar bleiben und von aller dog-
matischen Bevormundung frei sind, sodass sie in Selbstständigkeit ange-
eignet, modifiziert oder verworfen werden können.

Anmerkungen
1) 	 KSA IV (Also sprach Zarathustra I. Von den drei Verwandlungen) S. 31
2) 	 Lohmar (2017, S. 133 u. ff.) legt eine solche Interpretation vor, die vielleicht dem 

Buchstaben, nicht aber dem Geist der Schrift Kants „Was ist Aufklärung?“ gerecht 
wird (KW IX, S. 53–61): 

 	 „Insgesamt zeigt sich, dass Kants Konzeption der Aufklärung nicht einmal auf 
die Möglichkeit eingerichtet ist, dass unser Verstandesgebrauch durch defekte 
Begriffe korrumpiert ist. Wie Kant sie charakterisiert, geht es bei der Aufklärung 
nämlich eher um die Mobilisierung intakter denkerischer Kapazitäten als dar-
um, unser Denken von korrumpierenden Faktoren zu befreien. Gerade deshalb 

241

Was soll und will ich tun? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


erfasst Kants Konzeption aber nicht solche kognitiven Problemlagen, die das 
eigentliche Aufgabenfeld der Aufklärung ausmachen – das Problem des falschen 
Bewusstseins.“

 	 Gerade diese Frage, was falsches und richtiges Bewusstsein sei, muss im Prozess 
des Selbstdenkens der um Aufklärung bemühten Individuen jeweils neu geklärt 
werden, ohne dass eine inhaltliche, nicht mehr diskutierbare Festschreibung von 
Wahrheit möglich und wünschbar wäre. Wir können nicht im Einzelnen Loh-
mars Argumentation nachgehen. Deutlich wird jedenfalls, dass eine Vertiefung 
des Aufklärungsprojektes durch das hier vorgestellte Gedankenexperiment der 
Entleerung des Bewusstseins ein sinnvoller Schritt ist.

3) 	 Rawls 2017. Zum Urzustand S. 31 f. 

242

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 100 	Vernichten als Ermöglichungsgrund von Werten 

Freiheit im vollen Sinne wird erst im Nihilismus begründbar: als Ver-
mögen des Schaffens und Vernichtens – sogar des Willens zur Macht.  
Entstehen aus solcher Freiheit heraus Evidenzen für das Handeln, 
dann mag dieses jenseits von Pflichtbewusstsein die Hoffnung hegen, 
sich mit einer allgemeinen Gesetzgebung der Menschen verbinden zu 
können.

Deshalb ist Freiheit kein Wert unter anderen, der damit der Nichtigkeit 
verfallen könnte, sondern sie ist dieses Nichtigkeitsbewusstsein selbst, 
d. i. das Vermögen des Vernichtens: der Ermöglichungsgrund aller Wert-
setzungen. Freiheit ist auch nicht in die Verengung zum Willen zur Macht 
eingeschlossen. Aus Freiheit können wir uns gegen den Willen zur Macht 
entscheiden.

Dabei taucht die vage Hoffnung auf, dass aus der Leere solcher Frei-
heit heraus wir zu einer Evidenz des Handelns finden, die auch im Sin-
ne der Allgemeinheit der Menschen wäre: uns mit ihnen in einer mög-
lichen allgemeinen Gesetzgebung verbinden könnte. Wir nähern uns in 
solcher Erwartung – von der Seite der Situationsethik her – der Intenti-
on von Kants kategorischem Imperativ, nicht im Sinne einer Pflicht, son-
dern einer Hoffnung: Was darf ich hoffen? Diese dritte Frage Kants wäre 
dann für eine Ethik, die von Pflichten ablässt und doch auf allgemeine 
Zustimmung hofft, die angemessene Leitlinie.

Während die Ethik sich im Nihilismus auf der schwierigen Suche nach 
Evidenzen für das Handeln befindet und diese aus der Leere des Ver-
nichtens bzw. der umfassenden Nichtigkeit heraus gewinnen könnte, 
stellt die Kunst dieses Nichts dar. Solche Darstellung ist Gegenstand einer 
Ästhetik des Nihilismus, wobei das Nichts erst in äußerster Konzentra-
tion auf das Material durchscheint, als Unsichtbares in die bloß schein-
hafte Sichtbarkeit geführt wird. (1) Das Nichts bildet Konvergenz- wie 
Divergenzpunkt von Ethik und Ästhetik im Nihilismus.

Sinnlosigkeit als Verhandlung von Sinn
In der Literatur ist das Nichts die Sinnlosigkeit, aber nicht in gleichsam 
positiver, direkter Darstellung, sondern als Verhandlung von Sinn (2), 

243

Was soll und will ich tun? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


wie sie im nihilistischen Roman zur schrittweisen Aufhebung des Plot 
als sinntragender Grundstruktur führt.

Anmerkungen
1) 	 Beispielsweise klingt selbst in den machtvollen Klängen von Liszts Klaviermu-

sik das Nichts an: in den rauschenden Tonkaskaden, die mit der Gewaltsamkeit 
technischer Perfektion ihr Existenzrecht behaupten wollen und doch erst im 
Absturz des Verklingens die Evidenz entfalten können, mehr als bloßer Schaum 
auf den Wellen des Nichts gewesen zu sein.

2) 	 W. Adorno 1970, S. 230, über Sinnlosigkeit bei Beckett: „Becketts Stücke sind 
absurd nicht durch Abwesenheit jeglichen Sinnes – dann wären sie irrelevant – 
sondern als Verhandlung über ihn. Sie rollen seine Geschichte auf. Wie sein Werk 
beherrscht wird von der Obsession eines positiven Nichts, so auch von der einer 
gewordenen und dadurch gleichsam verdienten Sinnlosigkeit, ohne daß darum 
doch diese als positiver Sinn reklamiert werden dürfte.“

244

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


2.2.2. Mitleid ohne mitleidigen Blick

Nur die Kunst der Literatur kann uns Zugang zum Geist  
anderer Menschen gewähren – wann immer wir 

 eine Gestalt mit Leben füllen möchten,  
müssen wir genau das tun, was wir tun,  

wenn wir einen Roman lesen.
Martha C. Nussbaum

§ 101 	 Ohne Blickrichtung

Abseits vom wertsetzenden Denken lassen sich in Formen des Mit-
leids ohne den mitleidigen Blick minimale moralische Antriebe aus-
machen.

Die Paraphrasen von Kants grundsätzlicher ethisch-praktischer Frage: 
„Was soll ich tun?“ führen vom wertsetzenden Denken hinweg. Solche 
Blickpunkte und Anschauungsrichtungen sind aufzulösen, wenn wir dem 
Begriff des aufgeklärten Nihilismus gerecht werden wollen. Aber welches 
Sollen ist danach noch überzeugend? Gibt es Zusammenhänge, in denen 
unser Denken Antriebe gewinnen kann, die – zumindest primär – nicht 
von solchen Wertsetzungen bestimmt sind?

Es müssten Antriebe sein, die sich nicht aus Gesetzen und Pflichten 
ergeben, die gleichsam „über“ uns Menschen als „Werte“ stehen, Antrie-
be, die gerade deshalb zu Anteilnahme und tatkräftigem Handeln für 
einen Menschen hier und jetzt herausfordern. Es ist nicht leicht, auf einer 
Tour d’Horizon unserer Geschäftigkeiten im nihilistischen Zeitalter 
Antriebe dieser Art auszumachen, die auf solche „Minima Moralia“ hof-
fen lassen. (1)

Allenfalls können wir einen solch unstet schwirrenden Funken in man-
chen Formen des Mitleids finden, das durch unser Vermögen entsteht, 
uns in Andere hineinzuversetzen und an ihnen Anteil zu nehmen, ohne 
im herablassenden mitleidigen Blick unserem Willen zur Selbsterhebung 
und Selbstermächtigung über Andere anzuhaften. Zumindest können 
wir diesen Willen reflektieren und ihn zurücknehmen. Dabei wird der 
reine, selbstlose Altruismus sicherlich eine Fiktion bleiben, die aber auch 
als solche Arbeitshypothese Wert und Wirkung hat. (2)

245

Was soll und will ich tun? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Anmerkungen
1) 	 W. Adorno 2001 hat im Titel seiner Schrift diese Schwierigkeit ausgedrückt.
2) 	 Mit dem Bewusstsein solcher Fiktionalität unterscheiden wir uns von buddhis-

tischen Vorstellungen der Entleerung und Aufgabe des Ich, denn selbst solche 
Konzepte der Ich-Losigkeit sind nur vom Subjekt her denkbar oder geraten in 
die Metaphysik einer empirischen Erfahrung des „Dings an sich“. Vgl. diese Ten-
denzen bei Byung-Chul Han 2002, S. 132–135 u. passim

246

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 102	 Imaginative Identifikation

kann als Einbildung glücken, wenn wir mit dem Anderen mitfühlen 
ohne den mitleidig herablassenden Blick.

Die Identifikation durch die Einbildungskraft ermöglicht uns das Hin-
einversetzen in Andere, das Mitfühlen und Mitleiden mit ihnen, wie es 
Schopenhauer als einzige Grundlage der Ethik angesehen hat. Indem so 
das Ich sich in andere Ichs hinein imaginiert und sich auf diese Fiktion 
einlässt, d. h. sie ernst nimmt, kann eine nihilistische Mitleidsethik ent-
stehen, die frei von dem moralischen Machtwertdenken ist, das ein Ego 
richtend über ein anderes setzt. Wir setzen uns dann nicht über Ande-
re, sondern versetzen uns in Andere hinein. Wir richten nicht mehr über 
einander. (1) Erst wenn unser Mitleid auf den mitleidig herablassenden 
Blick verzichten kann, ist diese Einbildung, mit dem Anderen zu fühlen, 
zu denken, zu leiden, wirklich und wirksam geglückt. Insbesondere die 
Romanliteratur zeigt in den modernen Erzähltechniken der erlebten 
Rede, des inneren Monologs und Bewusstseinsstroms diese Möglichkeit, 
ohne selbstgefälliges Moralisieren in unvergleichlicher Weise an der 
Innenansicht eines Anderen Anteil zu nehmen. (2)

Sicherlich bedarf es nicht notwendiger Weise des Mediums der Lite-
ratur, um diesen Zugang zum Innenleben eines anderen Menschen in 
imaginativer Identifikation zu gewinnen, aber die Kunst ist ein hervor-
ragendes Medium für diese Möglichkeit und Schulung von Empathie. 
Dies entspricht dem Kerngedanken dessen, was Schiller als die „ästheti-
sche Erziehung“ des Menschen konzipiert hat. Aber Einschränkungen 
sind geboten: Wir müssen immer wieder aus der Empathie heraus Abstand 
gewinnen, um die Reichhaltigkeit der Eindrücke verarbeiten. Gerade in 
diesem Wechselspiel liegt die Bedeutung der Empathie, in ihrer Ergän-
zung durch den reflektierenden, analytischen und auf versachlichende 
Differenzierung drängenden Verstand.

Selbstgefälliges Bedauern
Wie im mitleidig herablassenden Blick schwingt auch im Bedauern oft 
der selbstgefällige Gedanke an die eigene Überlegenheit mit. Zur Klä-
rung der Argumentation sei angemerkt, dass solche Selbstgefälligkeit 
nicht aus wiederum moralischen Gründen hier abgelehnt wird. Doch 

247

Was soll und will ich tun? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


muss die nihilistische Suche nach moralischen Antrieben, wenn sie in 
Nietzsches Sinne in schonungsloser Wahrhaftigkeit deren Genealogie 
aufdeckt, über den Willen zur Macht aufklären, wie weit auch immer er 
in die verstecktesten Winkel reicht. Erst dann ist eine Moral denkbar, 
deren Logik sich nicht selbst widerspricht, indem sie nichts als Maske 
und Verstellung des Willens zur Macht ist. 

Anmerkungen
1) 	 Dieser Gedanke wird in dem Kapitel „Richterspiele“ des Romans „Feuerfunken“ 

(FF S. 38–49) episch entfaltet.
2) 	 Nussbaum (2010, S. 481; siehe das Motto zu unserem Abschnitt) hebt diese ein-

zigartige Leistung der Kunst hervor, uns ein fremdes Innenleben zu offenbaren: 
	 „Das Innenleben eines anderen können wir nur in unserer Vorstellung erfah-

ren. Aus dieser Einsicht leitet Proust die folgende überraschende Behauptung 
ab: Nur die Kunst der Literatur kann uns Zugang zum Geist anderer Menschen 
gewähren – wann immer wir eine Gestalt mit Leben füllen möchten, müssen wir 
genau das tun, was wir tun, wenn wir einen Roman lesen. Unser gesamtes mora-
lisches Leben umfaßt so gesehen ein Element der Projektion, ein Überschreiten 
gegebener Tatsachen.“ 

248

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 103 	 Selbstwiderspruch des Alter Ego

Wirkliche Empathie nimmt den Anderen nicht als Alter Ego, sondern 
versetzt sich in seine unverwechselbare Individualität durch Zurück-
nahme des eigenen Ich hinein.

Die Konzeption des Alter Ego enthüllt die einseitige Fixierung des Den-
kens auf Begriffliches. Was der Begriff meint, ist die Identifikation mit 
dem Anderen, eine Ein-fühlung und Ein-Bildung in sein zunächst frem-
des Wesen hinein, welche nur die Einbildungskraft ermöglichen kann. 
Für diese aber gibt es kein Alter Ego. Denn dieses ist ein anderes Ich als 
das, welches sich in ein ihm fremdes hineinversetzt. Nur eine rein begriff-
lich-formale Betrachtungsweise, welche die Rolle der Einbildungskraft 
übersah, konnte hier eine Identität ansetzen, die im wirklichen Bemü-
hen um Empathie mit dem Anderen in seiner Eigenheit nicht vorhan-
den sein kann. Denn diese Eigenheit ist eine unverwechselbare Indivi-
dualität, weil sie sich von anderen Individualitäten gerade unterscheidet.

Wer im Anderen in der Tat nur das Alter Ego sieht, hat sich gar nicht 
in den Anderen hineinversetzt, sondern das eigene Ego nur verdoppelt 
und am Anderen zurückgespiegelt. Erst wenn die Rolle der Einbildungs-
kraft in der begrifflichen Konzeption des Alter Ego erkannt wird, kann 
der wirkliche Vorgang der Empathie auch hinsichtlich seiner ethischen 
Aspekte angemessen verstanden werden. Gilt das philosophische Bemü-
hen nicht der Sache der Logik, sondern der Logik der Sache, d. h. hier 
dem Vorgang der Empathie, muss in einem Denken, das Verstand und 
Einbildungskraft umfasst, die komplexe Rolle des Sich-Einbildens in 
Andere verstanden werden, die sich in der rein begrifflichen Konzepti-
on eines Alter Ego in einen abstrakten Gedanken verflüchtigt hat.

249

Was soll und will ich tun? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 104 	Schöpferischer Identitätsverlust

In der Leistung der Einbildungskraft zur Empathie liegt die Möglich-
keit eines schöpferischen Identitätsverlustes beschlossen, der uns in 
der Depotenzierung des Ego von den Zwängen der Selbstbehauptung 
– wenn auch nur vorübergehend – zu befreien vermag. Der schöpfe-
rische Identitätsverlust ist die Alternative zum Willen zur Macht, der 
in solcher Relativierung in den Nihilismus zurückgeholt wird, wie ihn 
Nietzsche selbst ursprünglich zu Ende denken wollte. Indem wir nicht 
mehr auf Selbstbehauptung und Egoismus fixiert sind, gewinnen wir 
auch im Alltag befreiende Perspektiven zurück. 

John Keats hat mit seiner Rede von einer „Negative Capability“, durch 
welche die Imagination des Dichters zur Empathie mit den darzustellen-
den Dingen und Personen befähigt werde, eine Form der Identifikation 
oder besser: Empathie gemeint. „Negative“ meint hier gerade die Zurück-
drängung, weitestgehende Depotenzierung des Ego im Zuge der Emp-
athieleistung, wodurch die Rede von einem „Alter Ego“ hinfällig wird. 
Keats spricht von einem Verlust der Identität des imaginierenden Ich, 
das hier im Wesentlichen als das des Künstlers verstanden wird, aber des-
sen Fähigkeit zur Selbstzurücknahme in uns allen ruht. Es ist ein Ich, das 
sich der Selbstbehauptung des Willens zur Macht verweigert, wodurch 
ein Menschentypus entsteht, der eine Alternative zu dem von Darwin 
oder Nietzsche geprägten Menschenbild bietet.

Imaginative Empathie bedeutet für Keats nicht den Verzicht auf begriff-
liches Denken, sondern auf die Eindeutigkeit einer begrifflichen Fixie-
rung. Gemeint ist ein ästhetisches Verhältnis, das Kants Begründungen 
des Geschmacksurteils als eines interesselosen Wohlgefallens bzw. einer 
Begrifflichkeit ohne Begriff und Zweckmäßigkeit ohne Zweck entspricht. 
Viebrock fasst zusammen (1), indem er zunächst Keats’ Brief vom Dezem-
ber 1817 zitiert, der die „Negative Capability“ definiert als „die Fähigkeit 
des Menschen (man), in Ungewißheiten (‚uncertainties‘), Rätseln (‚Mys-
teries‘), Zweifeln (‚doubts‘) zu verweilen, ohne nervöses (‚irritable‘) (Ver-)
Langen (‚reaching‘) nach Tat- und Ursache (‚fact & reason‘)“.

So finden wir bei Keats „die Überzeugung von der Identitätslosigkeit 
des Dichters als einer notwendigen Voraussetzung für die Einbildungs-
kraft, die sich auf andere und anderes richtet. – Im Brief vom 22. Novem-

250

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


ber 1817 an Bailey findet der Gedanke spontanen und zugleich gültigen 
Ausdruck, daß die ‚Genie-Menschen‘ (‚Men of Genius‘) ihre Wirkung 
auf die Masse der Menschen gerade dem Umstand verdanken, daß sie 
‚keine Individualität, keinen bestimmten Charakter‘ haben wie die 
‚Macht-Menschen‘ (‚Men of Power‘).“ Angemessener als Identifikation 
– ein Begriff, der noch im Bann der Identitätsbehauptung steht – ist 
Empathie für diese Leistung der Einbildungskraft, die einen schöpferi-
schen Identitätsverlust anstrebt. (2)

Auch wenn solch schöpferischer Identitätsverlust nur vorübergehen-
der Art ist, ergibt er doch eine gültige Alternative zu dem Zwang zur 
Selbstbehauptung des Ego, wie ihn Nietzsches Philosophie zu einer neu-
en, immanenten Metaphysik hypostasierte. Dieser Wille zur Macht löst 
sich auf im schöpferischen Identitätsverlust, wird als nur eine Möglich-
keit des Menschen der Beliebigkeit und Nichtigkeit überführt. Dies ist 
die Alternative zum verherrlichten Willen zur Macht, den Nietzsches 
Philosophie schließlich hypostasierte und der in solcher „negative capa-
bility“ in den Nihilismus zurückgeholt wird, den Nietzsche ursprünglich 
zu Ende denken wollte, schließlich aber verlassen hat. (3)

Freilich lässt sich unschwer ein Argumentationsgang entwickeln, der 
noch in solchem Identitätsverlust den Willen zur Macht in versteckten 
Formen ausmacht. Auch in den noch so altruistischen Handlungen las-
sen sich in psychologisierender Betrachtung verborgene, sublimierte ego-
istische Motive ausmachen. Doch in solch logischer Unerbittlichkeit 
erweist sich das Fahnden nach genuin altruistischen Motiven als frucht-
los. Hätten wir eine Position gefunden, in der der Wille zur Macht, kurz-
um unser Egoismus und unsere Subjektivität keine Rolle mehr spielen 
würden, hätten wir die erkenntniskritisch gebotene Grenze zum „Ding 
an sich“ überschritten. Somit zeigt die Möglichkeit des schöpferischen 
Identitätsverlustes lediglich die Fähigkeit unseres Willens zur Macht, sich 
seiner selbst zu bemächtigen, sich zurückzunehmen, sich zu reflektieren. 
Damit aber ist zugleich eine entscheidende, weit über Nietzsches Argu-
mentation hinausreichende und den Nihilismus zu Ende denkende Posi-
tion erreicht: Der Wille zur Macht ist nicht die letzte Instanz, sondern 
durch sich selbst relativierbar. Erst so haben wir wirkliche Macht auch 
über ihn und uns selbst zurückgewonnen.

So werden wir in alltäglichen Situationen den schöpferischen Identi-
tätsverlust als eine Existenzmöglichkeit immer wieder als heilsam und 

251

Was soll und will ich tun? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


befreiend erleben, wenn wir von der Selbstbehauptung und Konzentra-
tion auf uns selbst ablassen und dem Zwang zur Fixierung auf unser 
Selbst – auch in zwischenmenschlichen Beziehungen, im Kampf um Kon-
kurrenz, Macht und Geld – entgehen können. So bietet der von Viebrock 
als Titel unseres Paragraphen übernommene Begriff „schöpferischer 
Identitätsverlust“ eine kulturanthropologische Perspektive, deren Poten-
ziale noch längst nicht ausgeschöpft sind und die sozialdarwinistisch ori-
entierte, festgefahrene Vorstellungen in Hinblick auf moralische Antrie-
be jenseits der Ich-Fixierung korrigieren könnte. Diese Perspektive 
könnte auch der Differenzierung dessen dienen, was Nietzsche mit dem 
„Willen zur Macht“ nur umrissen hat.

Anmerkungen
1) 	 Viebrock 1977, S. 99–101.
2) 	 Ders.: („Schöpferischer Identitätsverlust. Die Begriffe ‚identity‘ und ‚loss of iden-

tity‘ in der epistolaren Poetik von John Keats“) 1984. 
3) 	 Auch hier ist es schwierig, Nietzsches Gedanken zu systematisieren, wenn wir 

auf eine gegenläufige Tendenz stoßen, die allerdings innerhalb des Gesamtwer-
kes im Hintergrund bleibt:

	 „Sich selber verlieren. – Wenn man erst sich selber gefunden hat, muss man ver-
stehen, sich von Zeit zu Zeit zu verlieren – und dann wieder zu finden: voraus-
gesetzt, dass man ein Denker ist. Diesem ist es nämlich nachtheilig, immerdar 
an Eine Person gebunden zu sein.“ KSA II S. 689

252

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 105 	 Identifikation als Schein

Auch als scheinhafte Ein-bildung in den Anderen behält die Empa-
thie ihr Moment von Evidenz. Der moralische Charakter von Empa-
thie ist von ihren Intentionen abhängig.

Dass die Empathie mit dem Anderen auf eine Täuschung hinausläuft: 
ent-täuscht wird, kann nicht verwundern, wenn die Einbildungskraft als 
Trägerin dieser subjektiven Veranstaltung erkannt worden ist. Würde die 
Empathie restlos glücken, wäre ein Absolutum erreicht, die Subjekt – 
Objekt – Spaltung überwunden. Der Andere als „Ding-an-sich“ wäre 
erkannt. Nur als „ein“ heuristisches Modell der Erfassung von Wirklich-
keit hat die Empathie als „Einbildung“ in den Anderen ihren begrenz-
ten Wert, wobei wir uns auch hier daran erinnern müssen, dass „die“ 
Wirklichkeit ein metaphysisches Konstrukt ist, von dem wir im aufge-
klärten Nihilismus Abschied nehmen müssen.

Doch selbst in ihrem Charakter als Täuschung und Schein verliert der 
Versuch der Empathie mit dem Anderen nicht seine Geltung und behält 
die Einbildung ihr Moment von Vernünftigkeit. Der scheinhaft bleiben-
de Versuch der Empathie entfaltet im Scheitern seine umgrenzte Evidenz 
– wie wir auch weiterhin Erkenntnisleistungen im Einzelnen anerken-
nen, auch wenn wir wissen, dass uns die Erkenntnis des „Ding-an-sich“ 
versagt bleibt.

So gelingt Empathie erst da, wo bloßes Sich-Identifizieren misslingt 
und statt der Fixierung auf Identitätswahrung ein wirksames Hineinbil-
den in den Anderen sich ereignet, auch wenn dieses in der Ent-Täu-
schung verfällt. Dieses partielle Gelingen erweist sich in einem umfas-
senderen Verständnis des Anderen, das über verstandesmäßige 
Einordnungen hinausgeht, wiewohl diese ihre Gültigkeit behalten. Wir 
können im Alltag leicht überprüfen, dass die mit empathischer Identifi-
kation verbundene Erfahrung über rationales Erfassen hinausgeht und 
ein Moment von Intersubjektivität, Solidarität und Brüderlichkeit in uns 
zurücklassen kann. (1) Auch hier jedoch liegt die Evidenz dessen, was als 
eine minimale Spur moralischen Handelns ausgemacht werden könnte, 
in der konkreten Einzelsituation; denn Empathie mag in der Wirtschafts-
psychologie nur dem Ausspähen der Motive des Konkurrenten dienen, 
dem Folterknecht gar als Steigerung seines sadistischen Genusses.

253

Was soll und will ich tun? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Anmerkung
1) 	 Statt Brüderlichkeit könnten wir auch von Liebe in einem wohlverstandenen 

Sinne dieses abgenutzten Begriffes reden, der in Aufklärung und Romantik noch 
seinen vollen Bedeutungsumfang geltend machen konnte. In einer gegen Ende 
des 18. Jahrhunderts einsetzenden „Imaginationsbewegung“, mit der die Roman-
tik beginnt, wird dieser Problemzusammenhang von Liebe als Identifikations- 
bzw. Empathievermögen bereits nachhaltig im europäischen Kontext diskutiert, 
beispielsweise von Schiller und Shelley. Hierzu DVI, S. 216–233. – Schiller zeigt 
in seinem sog. „Idealismus“ eine sehr realistische, kritische Einschätzung des 
Liebesbegriffes, wenn er diesen in „Über Anmut und Würde“ analysiert (Werke 
V 1967, S. 484): „Liebe ist zugleich das Großmütigste und das Selbstsüchtigste 
in der Natur; das erste: denn sie empfängt von ihrem Gegenstande nichts, son-
dern gibt ihm alles da der reine Geist nur geben, nicht empfangen kann; das 
zweite: denn es ist immer nur ihr eigenes Selbst, was sie in ihrem Gegenstande 
sucht und schätzet.“

	 Nietzsche steigert diesen Gedanken: „… so wundert man sich in der That, dass 
diese wilde Habsucht und Ungerechtigkeit der Geschlechtsliebe dermassen ver-
herrlicht und vergöttlicht worden ist, wie zu allen Zeiten geschehen, ja, dass man 
aus dieser Liebe den Begriff Liebe als den Gegensatz des Egoismus herausge-
nommen hat, während sie vielleicht gerade der unbefangenste Ausdruck des 
Egoismus ist.“ KSA III S. 387

	 Die Integration von „Liebe“ in den Willen zur Macht spitzt diesen Gedanken 
weiter zu:

	 „Liebe als Passion ist Verlangen nach absoluter Macht über eine Person … Der 
Liebende sieht die übrige Welt kaum und opfert alle anderen Interessen in die-
sem Machtdurste. An das Geliebtwerden glauben bringt eine tiefe Sättigung mit 
sich: ‚wir werden als absolute Macht empfunden‘!“ KSA IX S. 207

254

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 106	 Die moralische Imagination

gilt seit der Imaginationsbewegung der Romantik als kritische Ins-
tanz gegenüber einer Aufklärung, deren vernünftige Pflichten das Mit-
gefühl mit dem konkreten Individuum in unvernünftiger Weise über-
gehen.

In der Imaginationsbewegung der Romantik finden sich ergiebige Bele-
ge dafür, wie eine „moralische Imagination“, die sich mit den Begriffen 
Einfühlungsvermögen, Sympathie, Empathie, Identifikation und Liebe 
verbindet, als kritische Instanz mit überzeugenden Argumenten gegen 
eine Gesetzesmoral ausgespielt wird, die als abstrakt, unflexibel und gera-
dezu unmenschlich erscheint, weil ihr die konkrete Zuwendung zum ein-
zelnen Individuum fehlt, das vielmehr in der allgemeinen Begrifflichkeit 
moralischer Pflichten übergangen wird.

Schillers Überbietung des Kantschen Pflichtbegriffes durch die „Nei-
gung“ zeigt dies deutlich im Kontext einer ästhetischen Erziehung, die 
auf den Leistungen der Einbildungskraft gründet. (1) Wir begegnen hier 
dem europäischen Phänomen, dass der Begriff der Einbildungskraft 
gegenüber einer ihren Ansprüchen nicht gerecht werdenden Aufklärung 
als kritische Instanz eingesetzt wird. (2) So entwickelt in England Shel-
ley in der „Defence of Poetry“ eine „moral imagination“, die keine ein-
zelnen moralischen Urteile fällen könne, aber den fruchtbaren Boden 
für diese erst bereite. (3)

Indem in der „negative capability“ (John Keats) ein „schöpferischer 
Identitätsverlust“ (H. Viebrock) möglich wird (4), der die Egomanie zur 
Selbstbehauptung und Selbststeigerung zurücknimmt, ergibt sich aus 
solcher Empathie mit dem Anderen die Möglichkeit „moralischer“ Antrie-
be.

Anmerkungen
1) 	 Vgl. Schillers Kantkritik (in „Über Anmut und Würde“, Werke Bd. V, S. 464 ff.) 

ist als Erweiterung der Konzeption des kategorischen Imperativs gemeint.
2) 	 „Die phantasiehafte Identifikation mit dem anderen entwickelt eine Brüderlich-

keit im konkreten Mitfühlen und Mitleiden, die in der Abstraktheit der Ver-
nunftmoral … nicht im bewahrenden Sinne aufgehoben ist.“ DVI, S. 223. Durch 
diese Hinwendung zur identifizierenden Kraft der Imagination wird jener Ten-
denz der Ethik entgegengewirkt, „eine individualitätsauslöschende Norm in den 
Vordergrund zu stellen und die Vorstellung des konkreten Menschen über der 

255

Was soll und will ich tun? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


eines unbedingten Gesetzes oder eines sozialen Subjekts zu verlieren.“ Baeum-
ler 1974, S. 3. – Martha C. Nussbaum (2014) hat die Bedeutung politischer Emo-
tionen wie Brüderlichkeit entwickelt und begründet, weshalb Liebe ein intrin-
sischer Bestandteil von Gerechtigkeit ist. Dabei ist ihre Einschränkung zu 
beachten, dass Empathie nicht per se ein moralisches Mitgefühl bedeutet, son-
dern z. B. auch mit Sadismus einhergehen kann (S. 223–225).

3) 	 „The great secret of morals is love; or a going out of our own nature, and an iden-
tification of ourselves with the beautiful which exists in thought, action, or per-
son, not our own. A man, to be greatly good, must imagine intensely and com-
prehensively; he must put himself in the place of another and of many others; 
the pains and pleasures of his species must become his own. The great instru-
ment of moral good is the imagination; and poetry administers to the effect by 
acting upon the cause… Poetry strengthens the faculty which is the organ of the 
moral nature of man, in the same manner as exercise strengthens a limb.“ Shel-
ley (1821) 1972, S. 33. Hierzu DVI, S. 222–224 sowie zur Einordnung in die eng-
lische und deutsche Tradition Engell 1999, S. 256–261

4) 	 Zu Keats s. Viebrock 1977, S. 99–101. Zum „schöpferischen Identitätsverlust“ 
als Möglichkeit der Imagination s. Viebrock 1984

256

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 107 	 Situative Imaginationsethik

Nächstenliebe kann nicht als Vernunftprinzip, sondern überzeugend 
nur als imaginative Empathie in einzelnen Situationen im „mikrolo-
gischen Blick“ praktiziert werden. Eine solche Situative Imaginati-
onsethik, so sehr sie moralische Impulse zu setzen vermag, ist jedoch 
nur ein Baustein gleichsam aus einem Ethikbaukasten, der neben der 
Situativen Imaginationsethik auch andere ethisch evidente Begrün-
dungen zulässt.

Den Nächsten zu lieben ist als Vernunftforderung nur dann sinnvoll, 
wenn auf dem Wege der Empathie eine Realisation möglich ist. Als all-
gemeingültige Forderung wäre sie eine Überforderung, die dazu verlei-
ten würde, den konkreten Menschen über einem abstrakten Gesamtsub-
jekt zu vergessen. Neimann beschreibt die Konsequenzen, deren 
alptraumartige Bildersequenzen zu historischen Realitäten geworden 
sind:

„Die Konzentration der Aufklärung auf Vernunft gibt den Menschen 
vielleicht einen Rahmen vor, um ihn aber auszufüllen, bedarf es all 
jener Elemente von Tradition und Kontext, Kontingenz und Leiden-
schaft, auf die sie gerade verzichten wollte. Doch ohne diese Elemen-
te mag das, was wir in den Blick bekommen, das Musterbild eines 
rationalen, aber wohl kaum eines menschlichen Lebewesens sein. 
Einige Kritiker betrachten diese Musterbilder nicht bloß als blutleer, 
im nächsten Schritt sehen sie blutbefleckt aus. Treibt man es nur weit 
genug, droht das Fehlen eines Selbst aus Fleisch und Blut nicht nur 
wertlos, sondern auch düster zu sein: das Subjekt der Aufklärung als 
Diktator, der seine blassen Tugenden universal nennt, um sie allen 
anderen desto besser aufzwingen zu können.“ (1)

Nächstenliebe kann überzeugend nur in konkreten, einzelnen Situati-
onen praktiziert werden. Als Prinzip ist sie allenfalls als Fingerzeig dazu 
tauglich, auf die Möglichkeit der Empathie in bestimmten Situationen 
zu achten. Doch was ethisch zählt, ist der mikrologische Blick, der auf 
die allgemeingültige Ganzheit verzichtet. (2) Gewiss haben auch allge-
meine Rechtsvorstellungen ihren ethischen Sinn; ob sie sich aber mit 

257

Was soll und will ich tun? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


wirksamer, substantieller Menschlichkeit verbinden, kann nur in kon-
kreten Situationen erfahrbar sein.

Die Situative Imaginationsethik ist somit nur ein – wenn auch viel-
leicht besonders evidenter – Baustein aus einem Ethikbaukasten. Dieser 
Vergleich soll nicht suggerieren, dass wir willkürlich aus einem solchen 
Baukasten auswählen, sondern wir werden die Bausteine wählen, die in 
dem jeweiligen Kontext am angemessensten erscheinen bzw. die größte 
Überzeugungskraft haben. Wenn wir z. B. moralische Vorstellungen in 
rechtlicher Form kodifizieren wollen, werden wir gut daran tun, uns auf 
möglichst allgemeinverständliche rationale Formulierungen und Argu-
mentationen zu konzentrieren. Der Ethikbaukasten ist auf einer Meta-
ebene ein ethischer Begründungszusammenhang, der viele Begründun-
gen verschiedenartiger Evidenzen ermöglicht.

Anmerkungen
1) 	 Neiman 2010, S. 245
2) 	 Zum Denkmotiv des „mikrologischen Blicks“ ND, S. 398

258

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 108 	Sterbehilfe

Am Beispiel des Problems der Sterbehilfe wird deutlich, dass eine 
überzeugende ethische Lösung nur zu erwarten ist, wenn die Empa-
thie mit dem Todkranken im Mittelpunkt steht: Erst wenn ich mich 
so entscheide wie der Todkranke, wenn er es könnte, nehme ich ihn 
als Selbstzweck ernst.

Soll ich einem Todkranken „helfen“, indem ich ihn von seinen medizi-
nischen Apparaten befreie bzw. diese abschalte? Soll ich einem solchen 
Menschen in anderer Weise Sterbehilfe leisten, wenn er nach dieser ver-
langt und ihrer offensichtlich bedarf? Die Suche nach verallgemeinerba-
ren Urteilen führt kaum weiter.

Erst wenn ich so entscheide, wie ich glaube, dass der Todkranke sich 
entscheiden würde, wenn er könnte, nehme ich seine Individualität ernst. 
Erst durch diese imaginative Empathie kann ich die Basis für eine mora-
lische Entscheidung erreichen, in der nicht ein allgemeines Gesetz, son-
dern ein konkretes Individuum im Zentrum des Urteils steht.

Dies ist weniger die Entwicklung einer Mitleidsethik als einer Ethik 
des Mitgefühls, das auf der empathischen Kraft der Imagination beruht. 
Die Rationalität einer allgemeinen Gesetzlichkeit kann in diesem Kon-
text keine Entscheidung maßgeblich treffen, sondern muss ergänzt und 
erfüllt werden durch solche Bildlichkeit des Denkens, in der Rationali-
tät nicht beiseitegeschoben, sondern einbezogen und überboten wird.

Die Regel solcher Verallgemeinerung gründet in der Konzentration 
auf den Einzelfall, der Vernichtung der Allgemeinheit der Vorschrift 
zugunsten der einzelnen imaginativ orientierten Lösung des ethischen 
Problems. In der Rede von der Einzelfallentscheidung ist dies bereits in 
unsere medizinische und juristische Praxis eingegangen, wiewohl diese 
noch von der Suche nach gesetzlichen Vorschriften bzw. deren Ausle-
gung überwuchert wird und die Frage nach der empathischen Urteils-
kraft, die doch notwendig ist, als zu subjektiv oder irrational ausgrenzt.

„Töten Sie mich, sonst sind Sie ein Mörder!“
Dass der allgemeine Grundsatz, man dürfe einen anderen Menschen 
nicht töten, im Falle der Sterbehilfe keine generelle Überzeugungskraft 
mehr hat, mag Kafkas flehentliche Bitte an seinen Arzt und Freund Robert 

259

Was soll und will ich tun? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Klopstock erhellen, der den sterbenskranken Schwindsüchtigen darauf-
hin von seinen unerträglichen Schmerzen zu befreien suchte: „Töten Sie 
mich, sonst sind Sie ein Mörder!“ Diese Szene verdeutlicht eindringli-
cher als alle Diskussionen des prinzipiellen Für und Wider die Unange-
messenheit abstrakter Moralgrundsätze in dieser Frage (1), auch wenn 
solche Eindringlichkeit oder „Bildlichkeit“ der Situation keine vollgülti-
ge Klarheit oder „Wahrheit“ der Entscheidung ermöglichen kann. 

Fiktionale Umsetzung der Menschheitszweckformel
Während Kants kategorischer Imperativ in seiner Formalität auch für 
eine Lösung des Problems der Sterbehilfe inhaltsleer bleibt, gewinnt er 
in der Umformulierung zur sog. Menschheitszweckformel einen Gehalt, 
wie er sich in der imaginativen Empathie konkretisiert: Wenn ich so ent-
scheide, wie ich glaube, dass der Todkranke sich entscheiden würde, 
wenn er könnte, dann betrachte ich ihn in dieser fiktionalen Veranstal-
tung nicht als Mittel, sondern nehme ihn als Selbstzweck, d. h. als Indi-
viduum ernst.

Bildlichkeit der Einzelfallentscheidung
Im Mittelpunkt der Entscheidung über eine mögliche Sterbehilfe sollte 
das Bild des Kranken stehen, die Empathie mit einer konkreten Person 
und ihrer möglichen eigenen Entscheidung hinsichtlich deren Überzeu-
gungskraft. Eine solche Entscheidungsgrundlage ist im Sinne der Ein-
zelfallentscheidung bzw. der Suche nach dem „mutmaßlichen Willen“ 
einer zu betreuenden Person schon vielerorts gängige Praxis. Was fehlt, 
ist der klare Blick auf die Grundlagen und Kriterien einer solchen Ent-
scheidung und damit auch die Qualifikation der jeweiligen Entschei-
dungsträger. Hier sollten Empathie, Identifikationsvermögen etc. keine 
tabuisierten Begriffe sein, d. h. die Kategorien sollten klar benannt, nicht 
verwechselt und in eine sinnvolle Hierarchie gebracht werden, in der die 
Einfühlung in den Anderen an oberster Stelle steht und nicht die Fähig-
keiten des berechnenden, formalisierten Denkvermögens. Den Rahmen 
für eine solche Einzelfallentscheidung bieten dann auf einer gleichsam 
sekundären Ebene gesetzliche und medizinische Regelungen allgemei-
nen, begrifflichen Charakters, die den Raum für eine imaginative, empa-
thische Hinwendung zum Einzelnen absichern.

260

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Anmerkungen
1) 	 Wetscherek 2003, S. 89 f. Ebenso zeigt der Kontext der hier geschilderten Szene, 

dass es bei aller Eindringlichkeit der Situation keine vollgültige Klarheit der Ent-
scheidung gibt: „Klopstock hatte versucht, mit Pantopon die Schmerzen zu lin-
dern, und doch war sein Freund buchstäblich in seinen Armen einen schreck-
lichen Tod gestorben. Es ist gut nachvollziehbar, daß Klopstock … leise 
Selbstvorwürfe plagen: hätte er Kafka retten können, wenn ihm seine spätere 
fachärztliche Kompetenz schon damals zur Verfügung gestanden hätte?“

261

Was soll und will ich tun? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 109 	Stärken und Schwächen des moralischen Nihilismus

Der aufgeklärte Nihilismus entwickelt eine Ethik ohne feste Moral – 
als Offenheit, in konkreten Situationen das zu tun, was evident 
erscheint. Die verallgemeinerte Pflicht wird dabei von der Hoffnung 
verdrängt, dass in solch bodenloser Freiheit das evident erscheinen 
könne, was zu allgemeiner Gesetzgebung tauglich wäre.

 Eine Moral zu entwickeln wird einer Philosophie des aufgeklärten Nihi-
lismus kaum möglich, nicht einmal erstrebenswert sein. Dieser Schwä-
che, die im Verlust fester Prinzipien bzw. rational begründeter Impera-
tive gründet, entspricht als Stärke die große Offenheit und Freiheit, das 
zu tun, was in konkreten Situationen evident erscheint. Wenn wir in die 
Geschichte zurückblicken, dürfte von dieser prinzipienlosen Offenheit 
vielleicht weniger Schaden und Leid für die Menschheit zu befürchten 
sein als von Moralgeboten, die für allgemein und notwendig, d. h. „ver-
nünftig“ gehalten wurden und doch nur Ideologien, d. h. unreflektierte 
Fiktionen der Einbildungskraft waren, in deren Namen das Glück und 
Leben zahlloser Menschen geopfert worden ist.

Deutlich wird auch hier, wie Kants Ethik der Pflicht sich in eine Ethik 
der Hoffnung hineinverwandelt, dass in solch bodenloser Freiheit das 
evident erscheinen könne, was zu allgemeiner Gesetzgebung tauglich 
wäre. Vielleicht gründet das, was wir hier als Evidenz bezeichnen, in eben 
solcher Verallgemeinerungsfähigkeit einer Handlung, wie wir sie in einer 
konkreten Situation vollziehen. 

Insgesamt lässt sich auf den Zustand der Ethik als philosophischer Dis-
ziplin ausdehnen, was W. Adorno über den der Ästhetik konstatierte: „Zur 
Selbstverständlichkeit wurde, daß nichts, was die Kunst betrifft, mehr 
selbstverständlich ist, weder in ihr noch in ihrem Verhältnis zum Gan-
zen, nicht einmal ihr Existenzrecht.“ (1) Während aber die „Negative Dia-
lektik“ gegenüber dem Begriff des Nihilismus zumeist Vermeidungsstra-
tegien betreibt (2), verspricht eine Argumentation, die an ihm festhält, 
den Vorteil, die nihilistische Situation auf den Begriff zu bringen: Ihm gilt 
die Beliebigkeit als „Prinzip“ moralisch evidenter Imaginationen.

Am Rande solcher Beliebigkeit tauchen Prinzipien noch auf – wie Aus-
nahmen, die eine Regel bestätigen, doch ohne den kategorialen Charak-
ter, den sie als aufzulösende, eingebildete Prinzipien noch mit sich schlep-

262

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


pen. Prinzipien werden zu Regeln, geraten in ihrer Opposition gegen die 
allerorts um sich greifende Beliebigkeit zur fixen Idee, zum Spleen, zur 
Marotte.

So ist das verbreitete Missverständnis von Nihilismus auch hier aus-
zuräumen: Er erschöpft sich in ethischer Hinsicht nicht in totaler Nega-
tion, sondern bleibt virulent im Schweben zwischen Positionen und deren 
Negation. Es ist ein Schweben, das die Negation nicht festhält und an 
sich „hat“, sondern in einen fließenden, offenen Prozess auflöst, in dem 
die Grunderfahrung des Nichts „in“ allen Positionen wirksam ist.

Die Nichtsvergessenheit des Humanismus
Es entspricht dem Zeitalter des Nihilismus, dass die traditionelle Diszi-
plin der Ethik in Heideggers Philosophie nicht mehr auftaucht, deren 
Thema das Nichts ist, das sie jedoch durch einen mystifizierten Seins
begriff erfolglos zu verdecken sucht. Auch Heideggers „Brief über den 
‚Humanismus‘“ will die Offenheit in unserem Denken wiederherstellen, 
in der dann frei entschieden werden kann, was zu tun sei. (3) Es ließe 
sich freilich an einer Ethik festhalten, welche um die prinzipielle Ver-
nichtung moralischer Letzturteile besorgt bleibt – deren Rückführung 
nicht ins „Sein“, sondern ins Nichts.

Unglaubwürdige Auferstehungen
Das Verschwinden der Ethik in der Ästhetik ist im grundlegenden Nihi-
lismus der Philosophie Nietzsches angelegt und seitdem ein ständig wie-
derkehrendes Philosophem, etwa bei Foucault oder Wilhelm Schmid, 
der sich auf ihn beruft. In dieser in die Postmoderne hineinlaufenden 
neuen „Erzählung“ geht allerdings der nihilistische Ausgangspunkt zuse-
hends verloren, welcher der „Erzählanfang“ war. Allzu „beschönigend“ 
etwa ordnet Wilhelm Schmid der von ihm entworfenen Lebenskunst 
soziale Postulate zu, die von einem ästhetischen Ansatz her nicht mehr 
abgeleitet werden können. (4) Nach der Teilnahme an den radikalen nihi-
listischen Ansätzen zum Verschwinden der Ethik schreckt man vor den 
Konsequenzen zurück und lässt in einer die Wogen glättenden, allseits 
beruhigenden Wendung die Moral wie das Kaninchen aus dem Hut wie-
der auferstehen. Solche falsche Auferstehung ist die schlechte Metaphy-
sik der Postmoderne, ihre philosophische Mogelpackung. Ohne sie frei-
lich dürfte Nihilismus nur schwer zu vermarkten sein. 

263

Was soll und will ich tun? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Immerhin eröffnet der von einem konsequenten Nihilismus her ins 
Spiel gebrachte Begriff der Evidenzen der Einbildungskraft die Möglich-
keit des Einschlusses überindividueller und sozialer Verbindlichkeiten. 
Solange solche Evidenzen von einzelnen Individuen als subjektive „Ein-
bildungen“ realisiert werden, bleiben sie in Einklang mit der Logik eines 
Nihilismus, für den es keine allgemeinverbindliche Wahrheit und deren 
Postulate mehr gibt. 

Maskenhaftes Lächeln im Buddhismus
Im maskenhaften Lächeln mancher Buddhisten erscheinen Freundlich-
keit und Nächstenliebe zum Prinzip erstarrt, zu vermarktbaren Gütern 
der westlichen Welt der Waren. Demgegenüber hätte der Buddhismus 
an seiner ersten „edlen Wahrheit“ festzuhalten: dass Leben Leiden ist 
und nur punktuell in uns und durch unseren rechten Umgang mit ande-
ren Lebewesen aufgehoben werden kann.

Anmerkungen
1) 	 W. Adorno 1972 („Ästhetische Theorie“) S. 9 (Einleitungssatz)
2) 	 Die Ausnahme ist die Apologie des Nihilismus in ND S. 367–372.
3) 	 Heidegger 1947
4) 	 Vgl. Schmid 2000 („Schönes Leben? Einführung in die Lebenskunst“), bes. 

S. 173 ff.

264

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 110 	 Aus Prinzip prinzipienlos

Die Ethik der Empathie muss auf Prinzipien verzichten um des ein-
zelnen Menschen willen. Der Mythos von der sinnstiftenden Zahlen-
genauigkeit im Bilanzieren, der die heutige Ethik zu erfassen droht, 
löst deren Gehalt auf.

Die Aufforderung, sich in andere hineinzuversetzen, sie gar zu lieben wie 
sich selbst, ist keine Forderung der Vernunft, die Allgemeinheit und Not-
wendigkeit an sich hätte. Auf die Menschheit bezogen ist sie offenkun-
dig eine Überforderung des Individuums, das solche Akte des sich mit 
dem Anderen identifizierenden Mitleidens nur in konkreten, situativ 
bestimmten Einzelfällen vollbringen kann. Es gibt Fälle, wo im Gegen-
teil Distanz gefordert zu sein scheint, Abkopplung vom Anderen, der 
bewusste Verzicht auf Empathie zum Eigenschutz und letztlich Schutz 
dieses Anderen. (1)

Die Empathie mit dem Mitmenschen, das Mitleiden ohne den mitlei-
digen, nach Selbststeigerung schielenden Blick ist eine Leistung nicht der 
Vernunft, sondern der Einbildungskraft, die nur in anschaulich-konkre-
ten, im weitesten Sinne bildhaften und mit Reflexion angereicherten Ein-
zelfällen solches Mitfühlen vollbringt und bei hinreichender Überzeu-
gungskraft zum Anstoß für praktisches Handeln werden lässt. Die 
Begründung dieser Leistung der Einbildungskraft folgt keinem primär 
logischen Prinzip, sondern ergibt sich aus der Evidenz der konkreten 
Situation selbst. Gerade die bloß abstrakt bleibende Forderung, man müs-
se einem Menschen doch helfen, würde die Kraft unterminieren, diese 
wirkliche Evidenz aufzuspüren, die in der Situation selbst liegen könn-
te. Die bloße Befolgung einer rechtlichen Bestimmung, deren Nichtbe-
achtung Sanktionen nach sich ziehen würde, wird von uns kaum als über-
zeugende moralische Leistung empfunden.

So entsteht eine aus Prinzip prinzipienlose nihilistische „Ethik“, die in 
regelloser Geschmeidigkeit die Forderungen konkreter Situationen abtas-
tet. Ob diese Unkalkulierbarkeit sich als Stärke oder Schwäche dieser 
„Ethik“ erweist, ja deren Begriff vielleicht auflöst, muss eine offene Fra-
ge bleiben. (2)

265

Was soll und will ich tun? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Ethik jenseits aller Berechenbarkeiten
Ethische Entscheidungen auf Grund der Bilanzierung von Lust- und 
Unlustgewinnen, des rechnerischen Abwägens von Präferenzen, des 
Durchrechnens utilitaristischer Nutzenkalküle werden von uns als nicht 
wirklich ethische Entscheidungen empfunden. Ihnen fehlt das Engage-
ment, die Hingabe, die wir mit der ethischen Entscheidung verbinden. 
Selbst der Dignität des Gesetzescharakters des kategorischen Imperativs 
haftet diese von unserem Gefühlsleben abgetrennte Logizität an, die ihm 
die Kälte der abstrakten Pflichtethik verleiht, wie sie z. B. von Schiller 
und Schopenhauer kritisch hervorgehoben worden ist. (3)

Wenn wir an „wirklich“ ethische Entscheidungen denken, vertrauen 
wir – oft uneingestanden – auf die Empathie der Einbildungskraft, deren 
Fähigkeit, alle situativen Gegebenheiten in–eins zu bilden und kalkulie-
rende Elemente einzubeziehen, ohne diese zur alleinigen Entscheidungs-
grundlage werden zu lassen. Erst dann sind wir in ethischen Entschei-
dungen innerlich beteiligt, rechnen nicht nur, sondern haben uns in 
andere hineinversetzt und sind so in ihre Lage einbezogen. Solche Ein-
beziehung durch die Empathie der Einbildungskraft ist uns – bei aller 
Arbitrarität solcher Entscheidungen – wichtiger als die „objektiv“ logi-
sche oder rechnerische Richtigkeit des ethischen Kalküls.

Dass der Mythos von der sinnstiftenden Zahlengenauigkeit unsere heu-
tige Ethik beherrscht, sie aber gleichzeitig von ihrem Gehalt her auflöst, 
ist vielerorts festzustellen. Denn ihre tragfähige Grundlage wird im Kal-
kulieren den ethischen Entscheidungen, die auf andere Evidenz abzie-
len, gerade entzogen. Dabei wäre es falsch anzunehmen, die Empathie 
der Einbildungskraft könne nur zu einer reinen Gefühlsethik führen. 
Denn das Ein-Bilden in den Anderen, das Sich-Hineinversetzen in die 
Befindlichkeit des Anderen bezieht auf einer gleichsam sekundären Ebe-
ne kalkulierende und logische Aspekte mit ein. 

Anmerkungen
1) 	 Es gibt zahlreiche Hinweise darauf, dass in sozialen, pädagogischen oder thera-

peutischen Tätigkeitsfeldern solche Distanz zur Professionalität gehört und gera-
de den Verzicht auf Empathie mit dem Anderen impliziert, um ihm helfen zu 
können.

2) 	 Unsere Überlegungen bauen auf Schopenhauers Begründung der Ethik und ihrer 
„Kritik des von Kant der Ethik gegebenen Fundaments“ in seinen beiden Preis-
schriften auf; SchW III, S. 323–632, bes. S. 473 ff. 

266

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


3) 	 Von Hamann bis Nietzsche begegnen wir solchen Einwänden gegen Kants Auf-
klärungskonzept und Idee der Sittlichkeit. Geier fasst diese Kritik zusammen 
(vgl. ebd. S. 233): „Kant sei nur ein Fanatiker der leeren, reinen Form, ein ver-
wachsener Begriffskrüppel“. Die Hereinnahme der Imagination in das Aufklä-
rungs- und Sittlichkeitskonzept mag solch übersteigerter Kritik da die Spitze 
nehmen, wo sie berechtigt erscheint.

267

Was soll und will ich tun? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


 § 111 	 Evidenzethik 

meint die durch unsere Vorstellungskraft geleitete Auswahl von Opti-
onen aus dem „Baukasten“ verschiedener Ethikmodelle, aus dem wir 
der Situation entsprechend die evidenteste, für uns überzeugendste 
Handlung auswählen. Dabei können rationale, utilitaristisch berech-
nende Überlegungen einfließen, ohne alleine die Evidenz hervorbrin-
gen zu müssen, die uns letztlich zum Handeln befähigt. In dieser letzt-
lich subjektiv hervorgebrachten Evidenz von Entscheidungen 
gewinnen wir unsere volle ethische Freiheit zurück. 

Die wohlmeinende Forderung, das ethische Bewusstsein der Bevölke-
rung zu stärken, erreicht wellenartig immer wieder die Bildungsinstitu-
tionen, wo in einem schulischen Fach Ethik – bezeichnenderweise als 
dem Ersatzfach für Religion – das „vermittelt“ werden soll, was in Frag-
lichkeit geraten ist: die feste, unverbrüchliche, „wahre“ Überzeugung von 
moralischen Grundsätzen. Es ist typisch für unser Zeitalter, wie man 
auch hier dessen Nihilismus spürt, ihn aber nicht „wahrhaben“ will, son-
dern ihn eilig in allerlei Formen moralischer Aufrüstung zu „überwin-
den“ trachtet. Dabei geschieht im Ethikunterricht genau das, was im Sog 
des nihilistischen Zeitalters kaum anders geschehen kann: Ethische 
Begründungszusammenhänge werden im philosophischen Diskurs in 
Frage gestellt, negiert in der Vielzahl konkurrierender Ethikmodelle mit 
der Folge der Dekomposition und Destruktion dessen, was doch vermit-
telt werden sollte: die für „wahr“ gehaltenen, moralisch unverbrüchli-
chen Grundsätze. Auch hier gilt es also, sich dem Nihilismus zu stellen, 
ihn zu begreifen und in seiner vollen Bandbreite zu Ende zu denken statt 
ihn zu schmähen, um dann sogleich in haltlose „Überwindungen“ zu 
stürzen, die das Problem, das sie lösen wollten, nur verschärfen. (1)

Seit dem Säkularisationsprozess der Aufklärung stehen in der Diskus-
sion ethischer Begründungszusammenhänge verschiedene Modelle unver-
söhnlich nebeneinander: kategorischer Imperativ und Utilitarismus in 
ihren verschiedenen Ausformulierungen, Mitleidsethik, Gesinnungs- 
und Verantwortungsethik – um nur die vielleicht wichtigsten anzuspre-
chen. Doch wir haben uns bereits zu entscheiden und entscheiden uns 
bereits! Welches sind die ethischen Begründungszusammenhänge, die 
dabei ins Bewusstsein zu heben sind?

268

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Wir können all diese Begründungszusammenhänge als mögliche Erklä-
rungsmodelle verstehen und uns dem Modell zuwenden, das uns evi-
dent erscheint, d. h. überzeugend für die ethische Bewältigung einer 
bestimmten Situation oder anderer möglicher zu erwartender Situatio-
nen. Wir können hierbei einem dieser Modelle eine Permanenz zuspre-
chen, vielleicht unumstößliche Gewissheit – nur werden wir ein anderes 
Modell wählen, wenn uns hierfür die Evidenz größer erscheint (wobei 
mit Evidenz keineswegs nur das hedonistische Kalkül oder Nützlichkeits-
abwägungen gemeint sind). Vielmehr würde es in einen prekären Dog-
matismus führen, wenn wir gegen alle Evidenz an einem dieser Model-
le festhielten, selbst wenn es seine Überzeugungskraft in einer konkreten 
Entscheidungssituation verloren hätte. So werden wir an dem Modell der 
Verallgemeinerungsfähigkeit von Maximen im kategorischen Imperativ 
nur so lange festhalten, wie dieses uns in konkreten Situationen als über-
zeugend erscheint, und ein anderes, vielleicht utilitaristisches Modell 
bevorzugen, wenn dieses die größere Überzeugungskraft für uns gegen 
eine zunächst vermutete Permanenz des kategorischen Imperativs gewin-
nen sollte. 

Evidenz ergibt sich hierbei nicht aus bloßem Kalkül, obwohl solche 
rationalen Argumente sich durchaus mit den Vorstellungen vom Guten 
verbinden können, die wir mit der Einbildungskraft – unter Einbezie-
hung solchen Argumentierens – entwickeln. (2) Evidenz versteht sich 
dabei ganz im Sinne der lateinischen Wortbedeutung als ein „Hervor-
scheinen“, das auf uns zukommt und doch unser Sehen, unsere Vision 
ist. So wählen wir unter den divergierenden ethischen Erklärungsmo-
dellen aus entsprechend ihrer Evidenz, die sie in ihrer Sinnbildlichkeit 
für uns bedeuten. Damit sind diese Begründungszusammenhänge gleich-
sam ein ethischer Baukasten, aus dem wir wählen und dabei auch die 
Bausteine in verschiedener Weise verbinden können. Im Stimmengewirr 
der Ethiken bleiben wir durch solche Evidenzen handlungsfähig. 

Wir mögen dabei die Vorstellung überzeugend finden, in Zukunft 
immer nach einem bestimmten Erklärungsmodell handeln zu sollen. Es 
ist dies gleichsam eine Meta-Imagination, die andere zukünftige Imagi-
nationen überlagern, sich gegen sie durchsetzen wird – wenn diese Ima-
gination erster Ordnung wirklich und wirksam ihre Überzeugungskraft 
behält. 

269

Was soll und will ich tun? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Solcher Verlust an permanenter ethischer „Wahrheit“ mag uns bedau-
erlich erscheinen, wenn er uns in Unsicherheit und Orientierungslosig-
keit entlassen hat. Was er uns ermöglicht, ist die Freiheit, in Selbstbe-
stimmung für konkrete Situationen ethische Begründungszusammenhänge 
zu erschließen, die für unsere Einbildungskraft wirklich überzeugend 
und nicht – als unserer Evidenz entrückte Gebote – über uns verhängt 
sind. Befreit vom Diktat der Vernunft, von der wir glaubten, sie könne 
als Religionsersatz objektive Pflichten – mit dem Verstand entlehnter All-
gemeinheit und Notwendigkeit – über uns verhängen, vertrauen wir uns 
der Vernünftigkeit unserer Einbildungskraft an, dieser gleichsam „wei-
chen“ Vernunft, von der wir wissen, dass ihre subjektiven Vorstellungen, 
so evident sie auch sein mögen, unsere Tat bleiben und als solche auf-
hebbar sind. Im Durchgang durch den Nihilismus messen wir dessen 
volle Bandbreite aus und gelangen in ihrer Randzone zu einer aktiven 
Möglichkeit, unsere Moral zu entwerfen und doch die Rückholgarantie 
zu behalten, moralische Vorstellungen in die Nichtigkeit zurückzuneh-
men, aus der heraus wir sie erschaffen hatten. Wenn wir den Nihilismus 
in solcher Weise zu Ende denken, erweist er sich als ein umfassender, 
sokratischer Skeptizismus, aus dem heraus die überzeugungskräftige 
Stimme eines Daimonion zu ertönen vermag, das uns – wie auch immer 
vorübergehend – einen Weg weist. Es bleibt unsere ethische Stimme – 
selbst wenn sie uns von draußen anzusprechen scheint. Nur in diesem 
Sinne kann die Evidenzethik als Lösung des ethischen Problems bezeich-
net werden.

Depotenzierung des kategorischen Imperativs
Mit dem Baukastenmodell unserer Evidenzethik geht eine partielle Depot-
enzierung des kategorischen Imperativs einher, insofern er als eine Arbeits-
hypothese unter anderen gilt. Selbst sein kategorischer Charakter nimmt 
einen solchen arbeitshypothetischen Zug an, ohne dass Kants Modell 
damit seinen Wert verlieren würde, wie man aus Nietzsches einseitig 
aphoristischem Kommentar schließen könnte. (3) Damit verlassen wir 
freilich die Unbedingtheit, die Kant mit seinem kategorischen Impera-
tiv verbinden wollte.

Es bleibt ohnehin zu fragen, ob Kant etwas Absolutes, Unbedingtes 
gefunden hat, wie er es mit dem kategorischen Imperativ verbinden woll-
te. Dessen Status geht nicht über die transzendentalen, a priorischen 

270

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Strukturen hinaus, wie sie in der Kritik der reinen Vernunft für den 
Erkenntnisprozess entwickelt wurden. Zumal auch der kategorische Impe-
rativ zumindest gattungsspezifisch bestimmt und somit relativierbar 
bleibt.

Einige biografisch-psychologische Überlegungen seien am Rande ange-
führt: Schreckte Kant vor den nihilistischen Konsequenzen seines umfas-
senden Skeptizismus zurück, den die „Kritik der reinen Vernunft“ aus-
breitete, sodass er im kategorischen Imperativ sich an einen Halt zu 
klammern versuchte, wie er ihn so sehr vermisste? Zumal angesichts 
einer Öffentlichkeit, auf deren Anerkennung er angewiesen war und die 
– in langer, zögerlicher Zurückhaltung seinem Werk gegenüber – eine 
solch religiös geprägte Sicherheit eines Absolutum erwartete? Angesichts 
einer Zensur, deren Misstrauen gegenüber atheistischem Gedankengut 
er beständig ausgesetzt war, sodass ein Publikationsverbot drohte? Wir 
wissen, dass Kant ein zutiefst ehrlicher Selbstdenker war, aber wie weit 
können wir seine – ihm auch selbst verborgenen – Antriebe ausloten? – 
Wir tun gut daran, solche Gedankengänge nicht weiter zu verfolgen. Fest-
zuhalten bleibt, dass es gute Gründe gibt, Kants kategorischen Impera-
tiv als ein besonders glanzvolles Ethikmodell im Sinn zu behalten – neben 
anderen, die hinzukommen und es in mehr inhaltlich geprägter Weise 
ergänzen und überlagern mögen.

Zur Besonderheit ethischer Evidenz
So wenig ein rein rechnerisches Verfahren ethische Evidenz zu begrün-
den vermag, so wenig lässt sich solche Evidenz als ästhetisches Geschmacks-
urteil verstehen, auch wenn es Hinweise auf eine Konvergenz von Ethik 
und Ästhetik geben mag. Ethische Evidenz ist geprägt durch die Vorstel-
lung von einem Sollen. Es würde uns geradezu zynisch erscheinen, bei-
spielsweise die Steinigung als Form der Bestrafung „nur“ aus ästhetischen 
Gründen abzulehnen. Ethische Evidenz bewegt sich auf einer anderen 
Ebene und ist geprägt von der Vorstellung, dass etwas getan bzw. nicht 
getan werden soll. Aber auch dieses Sollen verbleibt im Bereich einer sub-
jektiven Vorstellung, so überzeugend und universal gültig sie uns wie in 
dem genannten Beispiel auch erscheinen mag. Aus diesem Bereich führt 
kein „objektiver Beweis“ in die Behauptung einer Wahrheit. Es bleiben 
subjektive Evidenzen der Einbildungskraft: Alleine deren Verbindlichkeit 
lässt sich in der Philosophie des aufgeklärten Nihilismus behaupten.

271

Was soll und will ich tun? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Vertragsfiktionen
bleiben auf Evidenz angewiesene fiktionale Arbeitshypothesen, auch wenn 
sie in sich noch so schlüssig, umsichtig und detailliert ausgearbeitet sind 
wie „Eine Theorie der Gerechtigkeit“ von John Rawls. (4) Schon der unbe-
stimmte Artikel im Titel lässt aufhorchen: Können wir uns auch anderen 
Theorien der Gerechtigkeit zuwenden? Weshalb sollten wir einen „veil 
of ignorance“ imaginieren, der unsere reale Situation mit ihren Vortei-
len, Nachteilen, unseren Präferenzen und Fähigkeiten etc. verschleiert, 
wenn diese doch unverschleiert vor uns liegen? Worauf soll die Evidenz 
beruhen, eine solche Imagination zu ponieren – unter Ausschluss ande-
rer Vorstellungen, von dem, was wir tun können und sollen? Rawls selbst 
hat hierzu eingeräumt, dass es keine letztgültige Voraussetzung für eine 
solche fiktive Vertragssituation („original position“) gebe. Diese nihilis-
tische Grundierung seiner Vertragstheorie wird jedoch in der höchst dif-
ferenzierten Ausarbeitung eines Gerechtigkeits- als eines Fairnessmo-
dells überspielt und gerät im Zuge der Theorieentwicklung in eine elegant 
verschwiegene Vergessenheit. Hier breitet sich der eigentliche „veil of 
ignorance“ über John Rawls „Theorie der Gerechtigkeit“ aus. Sie ist ein 
sicherlich besonders eindrucksvoller Baustein im Kasten der Evidenz-
ethik – aber eben auf die Überzeugungskraft angewiesen, die dieser Bau-
stein gegenüber anderen gewinnen muss, die wir ebenso wählen können.

Wenn wir also ermitteln wollen, was Gerechtigkeit ist, werden wir nicht 
umhin können, Imaginationen von Gerechtigkeit in konkreten Situati-
onen zu entwickeln und zwischen solchen Imaginationen hinsichtlich 
ihrer Evidenz zu wählen. Nach einer noch so umsichtig differenzieren-
den und rational argumentierenden Analyse der uns zur Verfügung ste-
henden Gerechtigkeitstheorien wird dieser im ausgezeichneten Sinne 
philosophische Moment auf uns zukommen, in dem wir eine Imagina-
tion von Gerechtigkeit ponieren, die uns in einer bestimmten Situation 
am evidentesten erscheint. Hier von einem „Bauchgefühl“ zu sprechen 
ist vollkommen unangemessen, denn in eine solche Imagination und ihr 
Ponieren geht all das reflexive Potential ein, dem sie ihr Entstehen ver-
dankt, selbst wenn sie es abschließend negiert und „aufhebt“.

Bei solcher Evidenz ethischer Imaginationen gibt es in unserem Zeit-
alter des Nihilismus keine letztgültige, intuitive Einsicht, nur vorläufige, 
prinzipiell aufhebbare Gültigkeiten, die sich nur subjektiv realisieren kön-
nen und für die es keine Metaebene gibt. Es lässt sich von einer Endgül-

272

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


tigkeit der Vorläufigkeit sprechen, die den Erkenntnisprozess wie die 
Ethik umfasst. (5) Dieses Ergebnis mag zunächst unbefriedigend erschei-
nen; doch dürfen wir ihm nicht mit Nonchalance ausweichen, sondern 
müssen auch hier den Nihilismus thematisieren, ihm standhalten und 
seine flexiblen Möglichkeiten zu undogmatischen, freien Entscheidun-
gen kultivieren. Wir mögen dann sogar empfinden, dass der Nihilismus, 
dieser unheimlichste Gast in uns heimisch geworden ist.

Gewolltes Sollen
Es ist schwierig, den Willen von dem evidenten Inhalt, den er ergreift, in 
einem Nacheinander zu trennen. Doch sollten wir aus arbeitshypotheti-
schen Gründen diese komplexe Struktur auflösen und betonen: Das Wol-
len geht in unserem Modell der Evidenzethik dem Sollen voraus, wie es 
der Sprachgebrauch festhält: Wir erlegen uns eine Pflicht auf. Dieses 
Modell stellt sicher, dass wir nicht blindlings undurchschauten Einbil-
dungen Folge leisten und zum Spielball metaphysischer Hypostasierun-
gen werden.

Musikalische Evidenz im Stimmengewirr
Unsere kulturellen Vorstellungen sind einseitig von visueller Bildlichkeit 
geprägt. Doch ist hier Gelegenheit an einen erweiterten Bildbegriff zu 
erinnern, der Klangphantasien umfasst.

Neben der bildlichen ließe sich an eine musikalische Evidenz denken, 
sodass Evidenzethik metaphorisch auch so erläutert werden könnte: Im 
Stimmengewirr ethischer Modelle und Imperative wird schließlich die 
Stimme hörbar, die eine akkustisch-musikalische Evidenz ertönen lässt, 
eine überzeugende Stimme, die auch als Akkord, als Melodie vieler Stim-
men und Töne in einer Ineinsbildung der musikalischen Einbildungs-
kraft in mir und für mich erklingt.

Evidenz- statt Intuitionsethik 
Während dem Begriff der Intuition die Konnotationen von Willkürlichkeit, 
Mystik, Esoterik, kurzum Irrationalität anhaften, möchten wir mit Evidenz 
die luciden, rationalen, aufklärenden Momente, die sich mit den Gefühls-
qualitäten in einer ethischen Imagination zur Entscheidungsfindung ver-
binden können, in unserem Modell der Evidenzethik hervorheben. Des-
halb ist sie auch als moralischer Nihilismus unangemessen eingeordnet, 

273

Was soll und will ich tun? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


insofern nur der passive Nihilismus bzw. die Auflösung aller moralischen 
Werte impliziert wird und nicht die positiven, ponierenden Leistungen der 
Einbildungskraft im aktiven Nihilismus mitbedacht werden.

Reichweite von Evidenzen
Es mag zunächst naheliegen, den aufgeklärten Nihilismus mit einer kul-
turrelativistischen ethischen Perspektive im Sinne eines „anything goes“ 
zu verbinden. Doch nichts kann die Evidenz der Einbildungskraft im 
Zuge eines aktiven Nihilismus daran hindern, auch universalistische 
Ansprüche zu stellen, z. B. im Bereich der Menschenrechte. Der Nihilis-
mus ist im Charakter der ethischen Evidenz als einer ganz subjektiven, 
begrenzten Fiktion begründet, nicht in ihrer Reichweite. Auch wenn die-
se eine universelle Spannweite annimmt, ist diese nicht – wie vordem die 
„Vernunftwahrheiten“ – von objektiver Allgemeinheit und Notwendig-
keit getragen. In dieser Begrenzung, nicht im Aufgeben universalistischer 
Ansprüche liegt das nihilistische epistemologische Fundament.

Was Reichweite bzw. Geltungsbereich solcher Evidenzen betrifft, muss 
selbstverständlich auch die Formalisierung und Codifizierung ethischer 
Vorstellungen für die Allgemeinheit mitbedacht werden. Diesen weiten 
Bereich einer von Hegel so genannten substantiellen Sittlicheit der Rechts-
philosophie haben wir ausgeklammert und uns auf die ethischen Begrün-
dungszusammenhänge im Subjekt selbst beschränkt, die in vieler Hin-
sicht diesem Bereich als Voraussetzungen vorgeordnet sind.

An dieser Stelle sei daran erinnert, dass wir die Philosophie des aufge-
klärten Nihilismus als ein weiterzuführendes Projekt verstehen, dessen 
Grundlagen in dieser wie in der vorangegangenen Studie zunächst geschaf-
fen werden sollen. Auch im nächsten Abschnitt steht in der nihilistischen 
Befindlichkeit unseres Zeitalters das Subjekt ganz im Mittelpunkt, das in 
einem heroischen Nihilismus sich zu behaupten gedenkt – auch gegen 
alle Vorwürfe, die Kategorie des Individuums sei antiquiert und uner-
heblich geworden und eine Philosophie, die es noch in den Mittelpunkt 
rücke, die sogenannte Subjektphilosophie, längst obsolet geworden. Doch 
die Verteidigung der Subjektphilosophie möge im Duktus unserer Aus-
führungen ihre Berechtigung demonstrieren – auch gegen alle Wider-
stände der „Religion der historischen Macht“, deren „Priester der 
Ideen-Mythologie“ uns belehren möchten, „vor der ‚Macht der Geschich-
te‘ den Rücken zu krümmen und den Kopf zu beugen.“ (6)

274

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Anmerkungen
1) 	 Im Ethikunterricht findet ein Dreischritt statt: Moralische Begriffe werden – wie 

andere Vorstellungen und Begriffe – im Alltag nahezu selbstverständlich gebraucht, 
denn es sind im Wesentlichen noch undurchschaute, weitgehend unreflektierte 
Fiktionen. Je mehr wir uns um eine Klärung philosophischer Art bemühen – 
und dies ist die Aufgabe der Ethik – desto zergliederter und diffuser werden die 
Moralbegriffe. Sie werden sich gänzlich auflösen, wenn wir nicht zu neuen, nun 
aber selbstdurchsichtigen und reflektierten moralischen Vorstellungen kommen. 
Diese können in der Ethik nicht vermittelt, aber vorbereitet werden: Wir erhal-
ten das Rüstzeug oder den „Baukasten“, aus dem wir in zielführender Weise neue 
moralische, uns überzeugende Vorstellungen zusammensetzen. Natürlich kann 
es geschehen, dass in neuen ethischen Begründungszusammenhängen dieser 
Prozess – auf anderer Ebene – von Neuem beginnt. Es ist somit eine unzulässig 
simplifizierende Ausdrucks- und Denkweise, Moral in pädagogischen Zusam-
menhängen einfach „vermitteln“ zu wollen.

2) 	 Ein bloß berechnendes, kalkulierendes Verfahren alleine vermag keine ethische 
Überzeugungskraft zu begründen: „Denn die Mathematik kennt Einzelnes nur 
als Fall eines Allgemeinen; für die Ethik hingegen kommt es gerade auf das Beson-
dere, also auf dasjenige Einzelne an, das nicht bloß Fall eines Allgemeinen ist. 
Daher wird die Durchführung der Ethik in mathematischem Geist die Aufgabe 
der Ethik systematisch verfehlen müssen.“ Welsch 1996, S. 267

3) 	 „Gewiß wollen die Meisten einen unbedingten Befehl, ein unbedingtes Gebot 
lieber als etwas Bedingtes: das Unbedingte erlaubt ihnen, den Intellekt aus dem 
Spiele zu lassen und ist ihrer Faulheit gemäßer; (…) Überhaupt gehört es in den 
Bereich des blinden militärischen Gehorsams, zu welchem die Menschen durch 
ihre Fürsten gezüchtet worden sind: sie glauben, daß es mehr Ordnung und 
Sicherheit giebt, wenn der Eine absolut herrscht, der Andere absolut gehorcht. 
So will man auch, daß der moralische Imperativ kategorisch sei, weil man meint, 
daß er so der Moralität am nützlichsten sei. Man will den kategorischen Impe-
rativ: das heißt, es soll ein absoluter Herr durch den Willen Vieler geschaffen 
werden, welche sich vor sich und vor einander fürchten: er soll eine moralische 
Diktatur ausüben.“ KSA IX S. 100

	 Nietzsche übersieht – wie einige Interpreten, die Kants Preußentum beargwöh-
nen – den moralischen Nihilismus, der Kants kategorischem Imperativ inhärent 
ist: Er ist inhaltlich unbestimmt und gibt uns trotz seines kategorialen, impera-
tivischen Charakters unsere – inhaltlich unbestimmte, d. h. leere – Freiheit zurück. 
Im Übrigen haben sich bekanntlich auch Widerstandskämpfer auf ihn berufen.

4) 	 Rawls (zuerst 1971: „A Theory of Justice“) 2017
5) 	 Zur „Endgültigkeit der Vorläufigkeit“ vgl. den Titel der Studie von S. J. Schmidt 

2010 
6) 	 KSA I S. 309

275

Was soll und will ich tun? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


2.2.3. Heroischer Nihilismus

‚Nihilism‘ als Ideal der höchsten Mächtigkeit des Geistes,  
des überreichsten Lebens –

Nietzsche, KSA XII S. 353

Unglücklich das Land, das Helden nötig hat.
Bertolt Brecht: „Leben des Galilei“. 1938/39

§ 112 	 Wozu Helden?

Der aufgeklärte Nihilismus kann Orientierungslosigkeit und Ver-
zweiflung durch die aktive Schaffung von Bildern des heroischen 
Kampfes überwinden, in deren Wirksamkeit soldatische Tugenden in 
zivilisierter Form weiterleben.

Die volle Breite des Begriffes „Nihilismus“ herzustellen ist das Anliegen 
der Philosophie des aufgeklärten Nihilismus, die unser Zeitalter damit 
in Gedanken zu fassen sucht. Dass es nicht alleine Verzweiflung, Depres-
sion und Todeswünsche sind, die wir mit diesen Gedanken verbinden 
können, sondern gar einen als „positiv“ empfundenen Idealismus, beweist 
in besonderer Weise das Wort vom „heroischen Nihilismus“, das in Aus-
einandersetzung mit Ernst Jüngers Schiften verbreitet worden ist und an 
Nietzsches Absetzung eines „aktiven“ von einem „passiven“ Nihilismus 
sowie den Gedanken des „Übermenschen“ anknüpft. (1)

Schon in der Formulierung dieser Spielart von Nihilismus wird offen-
kundig, dass es nicht um eine „vernünftige“ Zielsetzung gehen kann, d. h. 
Vernunftideen, denen in Anlehnung an die Verstandestätigkeit Allge-
meinheit und Notwendigkeit zukommen. Vielmehr stellt sich vordring-
lich die Frage nach dem Bild vom Menschen, d. h. vom „Helden“, wie er 
hier gemeint sein soll. Der primär imaginative Charakter dieser Zielpro-
jektion wird damit deutlich, den in einem sekundären Schritt Reflexi-
onselemente bereichern und der selbst Anstoß zu Reflexionen gibt. Jün-
ger selbst ging es in solchem Heroentum um eine einzigartige 
Möglichkeit der Existenz des Menschen, die dieser nur als einzelnes, her-
ausragendes Individuum in besonderen kämpferisch-kriegerischen Situ-

276

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


ationen ergreifen und in ihnen einer als insgesamt sinnlos gedeuteten 
Welt trotzen könne.

Doch stellt sich gerade mit Blick auf Jünger die Frage nach der Über-
zeugungskraft von Bildern, die Heroismus mit dem Gemetzel der Welt-
kriege, der Verleihung von Orden und das Überleben mit der Größe sol-
datischer Tugenden, nicht dem blindwütigen Zufall „In Stahlgewittern“ 
in Verbindung bringen wollen. (2) Unser Bilderschatz ist reicher, als die 
Verengung unseres Imaginierens auf die männlichen, soldatischen Tugen-
den der Militärtraditionen in Hinblick auf das Wort vom Heldentum 
glauben macht. Heroismus – keineswegs nur des Mannes, sondern auch 
der Frau – erweist sich in der Kraft, mit der wir im Nihilismus überle-
ben wollen, wobei alte soldatische Tugenden wieder aufgegriffen und neu 
definiert werden können: Disziplin, das Aushalten auf verlorenem Pos-
ten, die Standhaftigkeit, der Durchhaltewille und der Kameradschafts-
geist. Vielleicht können wir sogar all dem Unsinn der Kriege und den in 
ihnen vergeudeten materiellen Ressourcen und menschlichen Energien 
nun endlich ein wenig an neu geschaffenem Sinn abgewinnen, indem 
wir ein andersartiges militärisches Ethos uns anverwandeln und mit neu-
er Evidenz verwirklichen, wie sie sich in diesem, unserem nihilistischen 
Zeitalter für uns entfaltet. (3) Camus hat vom „Menschen in der Revol-
te“ gesprochen und dessen trotzige Kraft der Sisyphos-Existenz hervor-
gehoben. (4) Kein uneingestandenes Bilderverbot sollte uns beispiels-
weise daran hindern, „heroischen Nihilismus“ mit einer Mutter Teresa 
zu verknüpfen, die – wie ihre privaten Aufzeichnungen demonstrieren 
(5) – keineswegs naiv-frömmelnd, sondern in ständiger Auseinanderset-
zung mit der Sinnlosigkeit unseres Tuns in einer gottlos-finsteren Welt 
ihren bewundernswerten, heldenhafte Stärke erfordernden Heroismus 
in den Slums Kalkuttas bewiesen hat.

Unglücklich das Land, das Helden nötig hat
Die Sentenz, die Brecht seinem Galilei in den Mund legt (6), lehnt im 
heraufziehenden Zweiten Weltkrieg die Glorifizierung des sinnlosen Ster-
bens ab – für welche Sache auch immer. In diesem Sinne kann gerade 
der Nihilismus das Bild vom Helden gänzlich negieren oder solche Bil-
der flexibel gebrauchen als flüchtige, in bestimmten Kontexten vielleicht 
überzeugende, aber letztlich nichtige Evidenzen der Einbildungskraft. In 

277

Was soll und will ich tun? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


diesem Sinne kann im nihilistischen Zeitalter der Wunsch nach neuen 
Bildern von Heldentum erwachsen.

Anmerkungen
1) 	 Zur Unterscheidung von aktivem und passivem Nihilismus s. KSA XII S. 350 f. 

Heroischer Nihilismus deutet sich als Denkmotiv schon in Nietzsches Schopen-
hauer-Rezeption an; vgl. KSA I S. 382 f. – Zur Tradition und den Facetten des 
verwandten Begriffes vom „heroischen Realismus“ vgl. Hof („Der Weg zum hero-
ischen Realismus. Pessimismus und Nihilismus in der deutschen Literatur von 
Hamerling bis Benn.“) 1974. –Alfred von Martin (1948) führte den Begriff des 
„heroischen Nihilismus“ in die Auseinandersetzung um Ernst Jüngers Kriegs-
schriften ein. Es ist symptomatisch, dass er sogleich dessen „Überwindung“ dia-
gnostizierte, statt der Bandbreite dieses Begriffes nachzugehen.

2) 	 Siehe das Ende von Ernst Jüngers „In Stahlgewittern“ (S. 319 f.), das die Darstel-
lung des Infernos mit Ordensverleihungen beschließt. Aber es gibt bei Jünger 
auch andere Töne, differenziertere Formen des heroischen Nihilismus: „Der 
kennt am wenigsten die Zeit, der nicht die ungeheure Macht des Nichts in sich 
erfahren hat, und der nicht der Versuchung unterlag. Die eigene Brust: das ist, 
wie einst in der Thebais, das Zentrum der Wüsten- und Trümmerwelt. Hier ist 
die Höhle, zu der die Dämonen andrängen. Hier steht ein jeder, gleichviel von 
welchem Stand und Rang, im unmittelbaren und souveränen Kampfe, und mit 
seinem Siege verändert sich die Welt. Ist er hier stärker, so wird das Nichts in 
sich zurückweichen. Es wird die Schätze, die überflutet waren, auf der Strandli-
nie zurücklassen. Sie werden die Opfer aufwiegen.“ Jünger 1951, S. 44

3) 	 Vgl. Aschenbachs Monolog in FF S. 33 f.: „Ein Kampf ums Überleben ist dieser 
Nihilismus, grauenhafter als die großen Weltkriege zuvor! Ein Kampf ohne Feind 
und Begeisterung, ein Kampf ums Überleben, das keinen Pfifferling mehr wert 
ist! Ein Kampf um die Erhaltung des Kampfesmutes! Und wie Feuerfliegen fla-
ckern in dieser Weltnacht Erinnerungen an alte soldatische Tugenden auf, Erin-
nerungen an das Aushalten auf verlorenem Posten!“

4) 	 Camus („Der Mythos des Sisyphos“) 2000, S. 153 ff. Vgl. die Adaption in FF 
(„Sisyphos’ letzter Abstieg“) S. 187–192

5) 	 Kolodiejchuk („Mutter Teresa: ‚Komm, sei mein Licht‘“) 2010. Bes. Kap. 12, 
S. 311 ff.: „Gott bedient sich des Nichts, um Seine Größe zu zeigen.“

6) 	 Brecht 1955, S. 114 

278

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 113 	 Pflicht als Formkraft

Pflichterfüllung kann ihren Sinn entwickeln – selbst angesichts der 
Kontingenz und Nichtigkeit ihrer Inhalte – als trotzige Formung und 
Selbstbehauptung unseres ins Nichts gehaltenen Lebens. In solcher 
Pflichterfüllung – auch uns selbst gegenüber – verschmerzen wir durch 
Lebenskunst den Verlust an Wahrheit.

Im Bewusstsein der Inhaltsleere, des inhärenten Nihilismus des katego-
rischen Imperativs kann dieser als bloße Form erhalten bleiben, als gleich-
sam ästhetisches Phänomen einer schaffenden Lebensgestaltung: In der 
Pflichterfüllung haben wir dem Nichts eine Form abgerungen. Wir „bil-
den“ eine absolute Forderung in die Beliebigkeit des Nichts „ein“. Dem 
Leben irgendeine Form überhaupt abringen zu können gewinnt so einen 
moralisch-ästhetischen Wert, selbst wenn die Formen, unter denen wir 
zu wählen haben, „gleich-gültig“ sind. Dies schließt nicht aus, dass wir 
gleichsam in einem zweiten Schritt uns nur den Formen, Zwecken und 
Zielen verpflichten, welche für uns die größte Evidenz entfalten.

Eine deontologische Ethik sollte nicht die Pflichten uns selbst gegen-
über vergessen, die Formung unserer Persönlichkeit. Nietzsche hat – vor 
dem Hintergrund seiner von Krankheit geprägten Biografie – eine „Kunst 
der Gesundheit“ entwickelt, deren Denkmotive bei Carbone / Jung über-
zeugend zusammengefasst sind (1): „Seine Krankheit an den Pflug span-
nen“ hieß für Nietzsche einen Kampf um Lebensgesundheit führen, der 
– was in der nationalistischen und militaristischen Rezeption oft ver-
fälscht worden ist – die „Kriegsschule des Lebens“ in den zivilen Bereich 
einer persönlichen Lebensdiätetik transponiert:

„So in der Tat erscheint mir jetzt jene lange Krankheits-Zeit: ich ent-
deckte das Leben gleichsam neu, mich selber eingerechnet, ich schmeck-
te alle guten und selbst kleinen Dinge, wie sie Andre nicht leicht schme-
cken könnten, – ich machte aus meinem Willen zur Gesundheit, zum 
Leben, meine Philosophie.“ (2)

Moral als ästhetisches Phänomen
Wir führen hier Nietzsches Gedanken aus: „(…) nur als ästhetisches Phä-
nomen ist das Dasein und die Welt ewig gerechtfertigt …“ (3) So gleitet 
im Nihilismus das ethische Problem in ein ästhetisches hinein; Moral 

279

Was soll und will ich tun? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


und Pflicht erscheinen als Ausdruck eines ästhetisch verstandenen Form-
willens. Die Ethik verliert ihre Eigenständigkeit als philosophische Dis-
ziplin und geht auf in einer Ästhetik, die den „ästhetischen Zirkel“ über 
den traditionellen Werkcharakter hinaus auf das Leben zu expandieren 
sucht.

Pflichterfüllung ohne Pflicht
Musils „Mann ohne Eigenschaften“ nähert sich in verschiedenen Passa-
gen dem Gedanken einer Pflichterfüllung ohne Pflicht, einer ästhetischen 
Formgebung der Existenz, die vor allem in dieser erschaffenen Form ihre 
Berechtigung erweist. Ulrich war „ein gläubiger Mensch, der bloß nichts 
glaubte …“ Er glaubt an Pflichterfüllung, ohne ihr Inhalte geben zu kön-
nen: „Er sehnte sich manchmal danach, in Geschehnisse verwickelt zu 
sein wie in einen Ringkampf, und seien es sinnlose oder verbrecherische, 
nur gültig sollten sie sein. Endgültig, ohne das dauernd Vorläufige, das 
sie haben, wenn der Mensch seinen Erlebnissen überlegen bleibt.“ Dabei 
muss Ulrich erkennen, dass ein „im Grunde unerträglicher Selbstwider-
spruch“ entsteht, wenn „der Unterschied zwischen Gut und Böse alle 
Bedeutung verliert gegenüber dem Wohlgefallen an einer reinen, tiefen 
und ursprünglichen Handlungsweise, das wie ein Funke ebensowohl aus 
erlaubten wie aus unerlaubten Geschehnissen hervorschlagen kann.“ In 
einem Gespräch mit Agathe schlägt Ulrich in sachlich-kühler Weise einen 
heroischen Ton an, in dem militärische Pflichterfüllung ins zivile Leben 
transponiert wird und hier – verbunden mit einem Minimum an Hoff-
nung – kaum eine andere Berechtigung hat, als Formkraft für eine nach 
Eigenschaften suchende Existenz zu sein:

„Wir leben in einer Zeit, wo die Moral entweder in Auflösung oder in 
Krämpfen ist. Aber um einer Welt willen, die noch kommen kann, soll 
man sich rein halten!“

„Glaubst du denn, daß das irgendeinen Einfluß darauf hat, ob sie kommt 
oder nicht?“ wandte Agathe ein.

„Nein, das glaube ich leider nicht. Höchstens so glaube ich es: Wenn 
auch die Menschen, die das sehen, nicht richtig handeln, so kommt sie 
gewiß nicht, und der Verfall ist nicht aufzuhalten!“

„Was hast du denn davon, ob es in fünfhundert Jahren anders sein wird 
oder nicht?!“

280

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Ulrich zögerte. „Ich tue meine Pflicht, verstehst du? Vielleicht wie ein 
Soldat.“ (4)

Anmerkungen
1) 	 Vgl. den hervorragenden Überblick bei Carbone / Jung (2014): „Friedrich Nietz-

sche. Die Kunst der Gesundheit.“ S. 19–34 (Kap. 2: Gesundheit und Krankheit“) 
zu Nietzsches Stichwort in KSA VIII S. 508

2) 	 KSA VI S. 266
3) 	 KSA I S. 47 (Herv. im Text)
4) 	 Musil 1994, S. 826, 738, 823, 957. Vgl. die Interpretation dieses Dialogs bei Wal-

ter Hof, a. a. O., S. 288–290. Weil Moral hier nicht mehr unbedingte Kategorie, 
sondern naturwissenschaftliche Potentialität und Wahrscheinlichkeit sein soll, 
spricht Hof von einem heroischen Realismus.

281

Was soll und will ich tun? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 114 	 Dem Nichts trotzende Spiele

Auch von einer nihilistischen Philosophie her lassen sich absolute 
moralische Forderungen begründen – als dem Nichts trotzende Spie-
le der Einbildungskraft.

Selbst eine absolute moralische Forderung lässt sich von einer nihilisti-
schen Philosophie her als Revolte gegen das Nichts entwickeln: Absolut-
heit meint hier keine von subjektiven Setzungen losgelöste, gleichsam 
über den Häuptern der Menschen schwebende Pflicht. Die nihilistische 
absolute Forderung meint die sich selbst gesetzte Unumgehbarkeit der 
Pflicht, die in dieser Selbstdurchsichtigkeit ihres „bloß“ subjektiven Cha-
rakters eingedenk bleibt. Diese absolute Pflicht ist Schöpfung primär der 
Einbildungskraft und deren schlechthin verbindliche Setzung, mit der 
sie einer chaotischen Welt trotzt, die Beliebigkeiten und Kontingenzen 
ausgeliefert zu sein scheint. Nicht logischer, auf Allgemeinheit und Not-
wendigkeit dringender Zwang bestimmt solche Absolutheit, sondern die 
dezisionistische, willkürliche Kreativität des Einbildens. Es ist Zarathus-
tras spielendes Kind, welches solche Absolutheit schafft – als „ein Neu-
beginnen, ein Spiel, ein aus sich rollendes Rad, eine erste Bewegung, ein 
heiliges Ja-sagen“. (1)

Anmerkungen
1) 	 KSA IV („Die Reden Zarathustras. Von den drei Verwandlungen“) S. 29–31

282

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 115 	 Imaginative Placeboeffekte

Wir geben in Einbildungen von Pflichten diese gerne als überpersön-
lich und objektiv, gar absolut aus, um durch solche Placeboeffekte ihre 
Durchsetzungskraft zu steigern.

Dass Einbildungen von Pflichten zum Zwecke ihrer Durchsetzung mit 
dem Mythos vernünftiger, logischer Allgemeinverbindlichkeit gerne dra-
piert werden, ist ein pragmatischer Aspekt in rhetorischer oder macht-
politischer Hinsicht. Dies kann auch das einzelne Individuum, das sol-
che Absolutheit erst geschaffen und eingebildet hat, gleichsam in einem 
zweiten Schritt dazu führen, sie für objektiv vorgegeben, allgemeinver-
bindlich etc. anzusehen. Wir vertrauen dann auf den Placeboeffekt die-
ser Kategorienverwechslung, die das „self-empowerment“ erhöht. Es lie-
ße sich sagen, dass dann eine Einbildung durch eine weitere Einbildung 
potenziert wird, die als solche nicht mehr erkennbar ist.

Es ist geradezu eine anthropologische Schwäche, dass es uns zu viel 
psychische Kraft kostet, Einbildungen in ihrer Selbstdurchsichtigkeit auf-
recht zu erhalten. Vielmehr neigen wir aus ökonomischen Gründen unse-
res Kräftehaushaltes dazu, solche Fiktionen in den Bereich objektiver 
Realitäten zu verschieben, weil Fiktionen dann „handlicher“, pragma-
tisch leichter verwendbar werden. Die philosophische Betrachtung aber 
muss hier analytisch verfahren und Techniken der (Selbst-) Suggestion 
als solche benennen und ins Bewusstsein heben. Damit freilich nimmt 
sie solchen Fiktionen den Schein ihrer objektiven Realität, die sie negiert. 
Als Philosophie des aufgeklärten Nihilismus arbeitet sie an solchem 
Geschäft der Enttäuschungen, ohne dass der Wert der Fiktionen als Fik-
tionen dabei verloren gehen sollte. (1) Die besondere geistige Kraft, wel-
che das Philosophieren kostet, liegt in solcher Abständigkeit zu Fiktio-
nen als Fiktionen beschlossen.

283

Was soll und will ich tun? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 116 	 Fiktionenverschiebungen

Im Alltag ist es uns kaum möglich, die Selbstdurchsichtigkeit von Fik-
tionen, wie sie die Philosophie aufdeckt, aufrechtzuerhalten. Um Kräf-
te zu sparen und Fiktionen wirksamer werden zu lassen, verschieben 
wir sie zu objektiven Realitäten. Als Fiktionswissenschaft kommt der 
Philosophie die Aufgabe zu, solche Verschiebungen immer wieder ins 
Bewusstsein zu heben.

Es ist geradezu unvermeidlich, dass wir im empirischen Gebrauch unse-
rer Einbildungskraft solche uneingestandenen Techniken der (Selbst-) 
Suggestion verwenden. Wie im Erkenntnisprozess das „Ich denke, das 
alle meine Vorstellungen begleiten können muss“ im empirischen 
Gebrauch nicht ständig gegenwärtig ist, geht es der Philosophie auch hin-
sichtlich der Einbildungskraft um die Aufdeckung ihrer grundsätzlichen 
Geltungsansprüche, die im empirischen Gebrauch nicht immer präsent 
sind. So ist das „Ich bilde mir ein“ bzw. „Ich stelle mir (subjektiv) vor“ in 
der Tätigkeit der Einbildungskraft in ihrem empirischen Gebrauch nur 
gelegentlich gegenwärtig. Aufgabe der Philosophie des Nihilismus ist es, 
über Kategorienvertauschungen aufzuklären, und auch das, was im unre-
flektierten Gebrauch da ist, als solches zu erkennen, anzuerkennen und 
in die intermittierende philosophische Reflexion zu heben. 

Vaihinger erläutert ein „Gesetz der Ideenverschiebung“, das den Span-
nungszustand, der einer Fiktion eigen sei, ausgleiche und somit der Psy-
che eine größere Stabilität verleihe. (1) Durch solche Verschiebungen 
werden Fiktionen zu Hypothesen und schließlich zu Dogmen, wobei 
auch Rückbildungsprozesse möglich sind: „Das treibende Motiv bei die-
ser Umwandlung und Verschiebung ist die Ausgleichungstendenz der See-
le, welche in voreiliger Ungeduld jener unangenehmen Spannungszu-
stände sich entledigen will. Zu bemerken ist, dass diese Tendenz zur 
Stabilisierung der Vorstellungen der natürliche Gang ist. So sehr nun aller-
dings auch die Wissenschaft diese Tendenz hat und haben muss, so ist 
doch die voreilige Ausführung dieser Umwandlung die Quelle vieler Irr-
tümer.“ (2) Damit erhält die Philosophie eine besondere Aufgabe, „denn 
zur Festhaltung einer Fiktion als Fiktion gehört schon ein logisch hoch-
gebildeter Geist, der dem Drange nach Ausgleichung nicht voreilig nach-
gibt, die Mittel und Zwecke strenge scheidet.“ (3) Das philosophische 

284

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Bewusstsein zeichnet sich somit dadurch aus, Fiktionen als Fiktionen 
nicht nur zu erkennen, sondern auch in besonderer Weise an ihnen fest-
zuhalten oder sie im Bewusstsein ihrer Fiktionalität aufzuheben. 

 Anmerkungen
1) 	 Vaihinger 1927, S. 219 ff. Für ein Verständnis von Philosophie als Fiktionswis-

senschaft hat Vaihinger damit entscheidende Impulse gegeben, die wir in unse-
rer Studie aufgreifen.

2) 	 Ebd. S. 222
3) 	 Ebd. S. 228

285

Was soll und will ich tun? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


 § 117 	Feigheit vor dem Nichts

Im Kampf gegen die Sinnlosigkeit meißeln wir am Grabmal unbe-
kannter Soldaten.

Wenn für den Soldaten der vergangenen grauenvollen Militärspektakel 
Feigheit vor dem Feinde als größte moralische Schwäche galt, so ist es 
für den heroischen Nihilisten die Feigheit vor dem Nichts. Sein neuer 
Kampfesmut ist es, den Horror Vacui zu überwinden, ein sinnlos ins 
Nichts geworfenes Leben zu formen und für Ziele, wie letztlich nichtig 
auch immer, mit Anstrengungen, Entbehrungen und gleichsam soldati-
scher Disziplin zu arbeiten. Dabei ist der Kampf des heroischen Nihilis-
ten heute unspektakulär; ohne Blutrünstigkeit wird er im Stillen geführt, 
wenn wir dem Nichts, wenn es als grauenhaft ungreifbarer Feind erscheint, 
standhalten. (1)

Sobald das Gefühl unerträglicher Langeweile, Leere und Sinnlosigkeit 
wieder alles durchdringt, alle Kraftanstrengungen zu lähmen droht, dann 
gilt es, auf verlorenem Posten auszuharren, das letzte Gefecht zu beste-
hen, wie in den Kriegen schon millionenfach geschehen. (2) Nehmen wir 
heroische Nihilisten uns ein Beispiel an all jenen glorreich vergeudeten 
Energien der Menschheit! Vielleicht haben wir dann eine Ahnung, dass 
wir sie einem späten, unprätentiösen und fragilen Sinn zugeführt haben 
– zu spät für die Gefallenen: Wir meißeln an uns, dem Grabmal unbe-
kannter Soldaten.

Pseudogelehrte Feigheit
Pseudogelehrte Varianten der Feigheit vor dem Nichts sind all die Ver-
meidungsstrategien, die bekannten Versuche, das Nichts zu umgehen, 
zu verdecken, zu ersetzen durch aparter erscheinende Begriffe. Sapere 
aude! Nichts und Nihilismus sollen beim Namen genannt werden! Sinn-
losigkeit darf zur Sprache gebracht werden.

Militärische Tugenden in unmilitärischer Sinngebung 
Schon in Senecas Stoizismus nehmen soldatische Tugenden rein meta-
phorischen Charakter in Hinblick auf die Bewältigung eines sinnwidri-
gen Schicksals an:

286

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


„Mit ihrem Schritt (der sittlichen Vollkommenheit) muß man die-
sen Gipfel erobern; sie wird tapfer standhalten und, was immer 
geschieht, tragen, es nicht nur erduldend, sondern auch wollend, 
und alle Schwierigkeiten der Zeitläufte, wird sie wissen, ist Gesetz 
der Natur, und wie ein guter Soldat wird sie ertragen Wunden, vor-
zählen Narben und, durchbohrt von Geschossen, noch im Tode ihn 
lieben, für den sie fallen wird, ihren Feldherrn; jenen alten Rat wird 
sie im Sinne haben: folge Gott. (…) Was immer auf Grund des Zustan-
des der Welt zu erdulden ist, nehme man mit hohem Mut auf sich: 
diesen Fahneneid haben wir geleistet, zu ertragen die Verhältnisse 
der Sterblichkeit und uns nicht verwirren zu lassen durch das, dem 
zu entgehen nicht in unserer Macht ist. In einer Monarchie sind wir 
geboren worden: dem Gotte zu gehorchen ist Freiheit“. (3)

Wie die soldatischen Tugenden tendiert auch das Wort „Gott“ zum 
metaphorischen Gebrauch, zur vernünftigen Fiktion. In bewusstem 
Umgang mit solchen Fiktionen hat schließlich der Nihilist zu leben, dem 
sich auch das, was Seneca noch die sittliche Vollkommenheit nennen 
konnte, in subjektive Einbildungen auflöst. 

Anmerkungen
1) 	 „Das Gefühl der Absurdität kann an jeder beliebigen Straßenecke jeden beliebi-

gen Menschen anspringen. Es ist in seiner trostlosen Nacktheit, in seinem glanz-
losen Licht nicht zu fassen.“ Für Camus (1999, S. 23) ist solche Absurdität eine 
Form der „Erscheinung“ des Nichts, die zur Entscheidung drängt (ebd. S. 24  .): 
„Manchmal stürzen die Kulissen ein. Aufstehen, Straßenbahn, vier Stunden Büro 
oder Fabrik, Essen, Straßenbahn, vier Stunden Arbeit, Essen, Schlafen, Montag, 
Dienstag, Mittwoch, Donnerstag, Freitag, Samstag, immer derselbe Rhythmus 
– das ist meist ein bequemer Weg. Eines Tages aber erhebt sich das ‚Warum‘ … 
Der nächste Schritt ist die unbewusste Rückkehr in die Kette oder das endgülti-
ge Erwachen. Schließlich führt dieses Erwachen mit der Zeit zur Entscheidung: 
Selbstmord oder Wiederherstellung“.

2) 	 Wir erinnern daran, dass dies nur ein Aspekt der möglichen Erfahrung des Nichts 
ist, denn es „kann uns schmerzen und ersticken oder heilen und befreien“ (NF 
S. 191: „Traktat über das Nichts“).

3) 	 Seneca II („De Vita Beata“) 2011, S. 39
 	 Auch Heinrich Heine (1890, Werke III S. 281) denkt an eine zivilisierte Adapti-

on militärischer Tugenden: „Ich habe nie großen Wert gelegt auf Dichterruhm, 
und ob man meine Lieder preiset oder tadelt, es kümmert mich wenig. Aber ein 

287

Was soll und will ich tun? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Schwert sollt ihr mir auf den Sarg legen; denn ich war ein braver Soldat im Befrei-
ungskriege der Menschheit.“

 	 Es war eine gute Entscheidung, diese Sentenz in das Heine-Denkmal auf dem 
Rathausplatz in Hamburg einzugravieren und in den öffentlichen Raum zu stel-
len.

 

288

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 118 	 Habe Mut, dich deiner Einbildungskraft zu bedienen!

Habe Mut, dich deiner Einbildungskraft zu bedienen und ihren Evi-
denzen zu folgen! Sapere et imaginari aude!

Mut ist erforderlich, sich zur eigenen Vision zu bekennen – nicht auszu-
weichen in „objektive Vernunfterkenntnisse“, „Wahrheiten“, aufgebläht 
durch metaphysische Restbestände irgendwelcher Art. Um diese aufzu-
lösen, müssen wir unsere Einbildungen als solche erkennen, sie selbst-
durchsichtig erhalten. Erst dann ist es unsere eigene Einbildungskraft, 
die eine Vision geschaffen hat, zu der wir stehen, weil sie uns überzeu-
gend erscheint, und die wir mit Verstand verbinden und vertreten. Mut 
gehört dazu, nicht vor vorgeblichen Sachzwängen den Kotau zu machen, 
und pseudo-rationale Gedankenketten zu durchbrechen. Mut gehört 
dazu, nicht im Mainstream mitzuschwimmen, sich nicht dem „Man“ 
anzupassen, all den politischen und philosophischen Korrektheiten, die 
unser selbstständiges Denken zu behindern drohen, und auch nicht dem 
gegenläufigen Fehler zu verfallen, durch bloßes Neinsagen und Queru-
lantentum Selbstständigkeit nur vorzutäuschen. Denn da, wo es ange-
bracht erscheint, sollen wir mitschwimmen, nach Verbündeten suchen!

Es mag also ein langer Weg sein zu einem Ziel, das selbst zunächst nur 
eine Einbildung, eine richtungweisende Imagination ist, in der wir sel-
ten, wenn überhaupt wirklich ankommen: Habe Mut, dich deiner eige-
nen Einbildungskraft ohne Leitung eines andern zu bedienen! Bekenne 
dich zu deiner eigenen Vision! „Sapere et imaginari aude“ gilt auch für 
die praktische Philosophie!

Aufklärung durch überzeugende Einbildungen
Kants „Wahlspruch der Aufklärung“ (1) umzuformulieren ist ein Beitrag 
zu Toleranz und Friedlichkeit, denn es liegt auf der Hand, dass die Beru-
fung auf „Wahrheiten“ irgendwelcher metaphysischer Provenienz eher in 
Dogmatismus, Intoleranz und Kreuzzugsmentalität hineinführen kann als 
der Rekurs auf das subjektive Vermögen der eigenen Einbildungskraft.

Vernünftige, evidente Einbildungskraft statt Vernunft
Es ließe sich einwenden, dass es doch die Vernunft sei, welche über die 
Vernünftigkeit von Imaginationen entscheide. Doch macht es einen 

289

Was soll und will ich tun? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Unterschied, ob wir das Schwergewicht der Argumentation auf die Ver-
nunft als eines gleichsam von der Einbildungskraft getrennten, ihr über-
geordneten Vermögens legen, dessen Anlehnung an Verstandesleistun-
gen die Konnotationen von Allgemeinheit und Notwendigkeit mit sich 
führt, oder auf die Einbildungskraft selbst, um deren Evidenz in ihren 
Inhalten es alleine geht.

Anmerkungen
1) 	 KW VI („Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung?“) S. 53
	 Diese Umformulierung schließt – in der Terminologie Kants – Verstand und 

Vernunft bzw. Einbildungskraft ein im Sinne des vollen Begriffes vom Denken: 
sapere et imaginari aude!

290

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 119 	 Kämpfe gegen die Pest!

Auch wenn wir einen aussichtslosen Kampf führen, wie Rieux in Camus’ 
Roman „Die Pest“, vermögen wir unserem Leben eine Struktur, einen 
Sinn zu verleihen – durch einen Glauben, von dem wir wissen, dass er 
eine Einbildung ist.

Rieux’ Kampf gegen die Pest, den er pflichtbewusst und tatkräftig bis an 
den Rand seiner Kräfte leistet, ist ein leuchtendes Beispiel für den hero-
ischen Nihilismus. Rieux’ Taten sind aussichtslos, absurd angesichts der 
übermächtigen Seuche. Doch er wählt die Möglichkeit, gegen die Sinn-
losigkeit des Lebens anzukämpfen. Es ist sein Glaube an eine alltägliche, 
über sein individuelles Schicksal hinausgehende Pflicht, deren Erfüllung 
er sich selbst als Ziel gesetzt hat. Rieux weiß, dass dieser Glaube auch 
eine Einbildung genannt werden kann. Und doch hält er illusionslos an 
ihm fest: Credo, quia absurdum; dieses Wort gewinnt für den Nihilisten 
eine neue, auf die Kraft der Imagination gegründete Bedeutung, die eine 
Absage an alle rein rechnerischen, utilitaristischen oder ökonomischen 
Überlegungen ist. Wenn dies nicht zu einer hohlen Phrase geworden 
wäre, könnten wir sagen, dass der Weg des heroischen Nihilisten zum 
Ziel geworden ist: Er ist ein Opfergang für nichts. 

Freilich darf die nihilistische Grundlage einer solchen Ethik, wie wir 
sie bei Camus finden, nicht beschönigend überspielt werden, wenn in 
einer absurden, sinnwidrigen Welt plötzlich die Gedanken an Solidari-
tät, Revolte für die Menschlichkeit und Pflichterfüllung für die Gemein-
schaft auftauchen. Der aufgeklärte Nihilismus hat festzuhalten, dass es 
keine verlässliche, vernünftige theoretische Basis mehr für solche Impe-
rative der Humanität gibt. Nur die subjektive Einbildungskraft kann dem 
Einzelnen den Impuls zum Glauben an diesen Imperativ noch eingeben: 
„Kämpfe gegen die Pest!“ Doch bleibt diese Einbildung kontingent, will-
kürlich und ohne allgemeine Verbindlichkeit, d. h. der Zufälligkeit der 
Situationen in einer absurden und sinnwidrigen Welt ausgeliefert. Die-
se Unsicherheit ist der Preis, den der Nihilismus für die Glaubwürdig-
keit seiner letzten, noch als moralisch verstandenen Impulse zu entrich-
ten hat. (1) Dem Nihilismus jedoch vorweg das Fehlen sozialen oder 
politischen Engagements vorzuwerfen beruht auf einer Begriffsveren-

291

Was soll und will ich tun? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


gung zum passiven Nihilismus (in Nietzsches Sinne), wie sie mit der 
generellen Diskreditierung dieses Begriffes einhergeht.

Anmerkungen
1) 	 Es ist eine anregende Perspektive, Sozialarbeit im nihilistischen Zeitalter unter 

diesem Aspekt zu beleuchten. Vgl. Gaul („Vom Umgang mit Sinnlosigkeit. Die 
Absurdität des Helfens am Beispiel Albert Camus’ ‚Die Pest‘“) 2010

292

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 120 	 Respekt ohne Kniefall

Lasst uns über alles Berechnen hinaus eintreten für einen Respekt, 
der uns keinen Kniefall abnötigt! Denn er ist die von uns geschaffene 
Ein-Bildung in unser Leben, die wir für überzeugend halten. 

Rieux’ Glaube ist kein Kniefall. (1) Er weiß, dass es seine Vision ist, der 
er Folge leistet und leisten will. Rieux’ Moral beruht auf einer selbstdurch-
sichtigen Einbildung, welche gegen alles vernünftige Berechnen von Rea-
lisierungschancen auf die Solidarität mit Anderen und die Identifikati-
on mit ihnen setzt. Es ist ein Glaube an die eigene Einbildungskraft, der 
die letzten Reste von Metaphysik abgestreift hat. Deshalb braucht Rieux 
keinen Kotau, keinen Kniefall mehr. Er denkt an seine Pflicht, die er sich 
auferlegt hat, und macht sich an die Arbeit. 

Arbeiten wir in diesem Sinne für die Würde aller Lebewesen, die Men-
schenrechte, Freiheit, Gleichheit und Brüderlichkeit und einen mensch-
lichen Menschen, der auf einer bewohnbaren Erde zusammen mit all den 
anderen sich heimisch fühlt! Wem dies zu trivial oder allgemein erschei-
nen sollte, möge sich an die Arbeit machen, die Komplexität solcher Ima-
ginationen in einzelne Projekte zu zergliedern und zu entwirren, wenn 
solche Meta-Imaginationen doch im Kern evident erscheinen. Die sich 
anschließenden weiteren Verstandesleistungen und praktisch-politischen 
Arbeiten legen sich wie Schalen um diese imaginativen Kerne, die allei-
ne unser Tun – wie das Rieux’ – mit Sinn ausstatten können. 

Anmerkungen
1) 	 In diesem Sinne kommentiert Camus (1972, S. 183) seinen Roman:
	 „Pest. Alle kämpfen – und jeder auf seine Weise. Die einzige Feigheit besteht 

darin, auf die Knie zu fallen … Man sah Unmengen neuer Moralisten auftau-
chen, und ihre Schlußfolgerung lautete immer gleich: Man muß auf die Knie fal-
len. Aber Rieux erwiderte: man muß auf diese oder jene Weise kämpfen … Rie-
ux: ‚In jeder im Kampf stehenden Gemeinschaft sind Menschen nötig, die töten, 
und Menschen, die heilen. Ich habe das Heilen gewählt. Aber ich weiß, daß ich 
im Kampf stehe‘.“

 

293

Was soll und will ich tun? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 121 	 (De-)Potenzierung der Ich-Fiktion 

Die Vorstellung der Einbildungskraft, dass es etwas Unzerstörbares 
in uns gibt, kann zu einer wirksamen, wirk-lichen Kraft werden. Zwi-
schen Selbstbehauptung und Selbstverneinung des Ich und dessen 
Willen liegen Abstufungen, die wir als Möglichkeit der Verbreiterung 
des Willens zusammenfassen.

„A man can be destroyed but not defeated.“ Ein Mann – und wir dürfen 
übersetzen: ein Mensch – kann zerstört, aber nicht besiegt werden. (1) Doch 
wir wissen, dass wir mit unserer Zerstörung und Vernichtung auch besiegt 
sind. Gleichzeitig ist uns bewusst, dass in diesem Satz des alten Mannes, 
der um einen riesigen schönen Fisch weit draußen auf dem Meer unter 
Einsatz seines Lebens kämpft, eine Wahrheit beschlossen liegt. Worin also 
besteht die Logik, der Sinn dieser Aussage in Hemingways Roman?

Dass wir einen unzerstörbaren Kern besitzen, der unsere physische 
Destruktion überdauert, ist eine Einbildung, die gegen alle Logik der 
Fakten und naturwissenschaftlichen Erkenntnisse ihre Evidenz behaup-
tet. Es ist eine Einbildung, die ihre Vernünftigkeit darin erweist, dass sie 
dem alten Mann die Kraft verleiht, seinen einsamen Kampf auf dem Meer 
zu kämpfen, indem er an den Sinn dieses Kampfes glaubt und aus die-
sem Sinn die heroische Stärke seiner Moral ableitet. 

Sicherlich weiß Hemingways Protagonist nichts vom Nihilismus. Aber 
ein Denken, dass solchen Kampf ins Bewusstsein hebt, muss ihn in ana-
lytischer Weise auf den Heroismus der Einbildungskraft zurückführen, 
die sich zu sich selbst bekennt und sich in dieser Selbstdurchsichtigkeit 
behauptet. Damit ist sie nicht mehr „bloße“ Einbildung, sondern wirk-
same und wirk-liche Kraft, die uns drängt, dass wir das Unzerstörbare 
in uns bewahren sollen.

Von daher ergibt sich eine Verwandtschaft zur stoizistischen bzw. epi-
kureischen Tradition der Ataraxie. Dabei sind Gleichmut und Unerschüt-
terlichkeit dem Nihilisten nicht nur Tugend, sondern zugleich Indikator 
für Aufgeklärtheit, ein Indiz, dass er die aufgeblähten Wichtigkeiten 
durchschaut und sich von ihnen selbstbewusst absetzen kann. Dieser 
Drang zur Bewusstmachung trägt den Imperativ in sich, die Dinge los-
zulassen, das Anhaften zu vermeiden, den „Durst“ zu überwinden, wie 
dies in der buddhistischen Tradition eine Tugend geworden ist. (2)

294

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Doch die Verfestigung des Ich, das sich als lebensdienliche, evidente 
Einbildung erweist, ist nichts dauerhaft Festes gegenüber einer Welt, von 
der es sich abzugrenzen versucht. Die Fiktion von der Bedeutsamkeit des 
Ich kann sich ausdehnen und verengen, kann sich gar reduzieren zu 
schöpferischem Ich-Verlust. So gerät das Ich selbst in die Beliebigkeit des 
Nihilismus hinein, mit der es sich bald selbstbewusst absetzt von einer 
als nichtig durchschauten Welt, bald sich als Teil eben dieser Nichtigkeit 
selbst erkennt. Dabei nähert sich im Nihilismus der Gleichmut der 
Gleich-Gültigkeit, die – anders als der Stoizismus – über kein hierarchi-
sches Wertsystem mehr verfügt. Die Nähe von Nihilismus und Stoizis-
mus ergibt sich nur als eine mögliche Phase der Bewegung zwischen 
Selbstbehauptung und Selbstverneinung. (3) Zwischen solcher Bejahung 
und Verneinung des Willens zur Selbstbehauptung des Ich ergeben sich 
in der nihilistischen Situation all die Abstufungen, wie sie der „Traktat 
über das Nichts“ im Roman „Nachtfahrt“ als „Verbreiterung des Willens“ 
zusammenfasst:

„Für einen Auftrag, für einen Gedanken, der uns früher wichtig, 
unumgänglich erschien, bedürfen wir nicht der Stärkung, sondern 
Zurücknahme unseres Willens: nicht damit dieser sich verneine, 
sondern sich verbreitere ins Alles, ins Nichts, das wir erfahren, ver-
stehen, lieben wollen. Diese Verbreiterung des Willens, in der die 
falschen Wichtigkeiten des Tages vergehen, in der unser Willensfluss 
in sein Meer einmündet, erscheint uns allein der Anstrengung wert. 
Sie fällt uns zu in der Liebe zu allem, in der wir uns allseitig dem 
Nichts öffnen – in ihm verschwinden …“. (4)

Anmerkungen
1) 	 Hemingway („The Old Man and the Sea“) 2000, S. 86
2) 	 Zur Verwandtschaft von stoischem Gleichmut und buddhistischer Abweisung 

des Anhaftens s. PhB S. 98–101
3) 	 Dagegen ist Goethes Gedanke des Wechsels von Systole (Verselbstigung) und 

Diastole (Entselbstigung) in die harmonisch entgegengesetzte, natürliche Pola-
rität eines im Prinzip sinnerfüllten Kosmos eingebettet. 

4) 	 Vgl. NF S. 191. Damit ergeben sich Abstufungen zwischen den Positionen Scho-
penhauers und Nietzsches, die – schematisch gesagt – auf Verneinung bzw. Beja-
hung des Willens zum Leben abzielen. Wir gehen davon aus, dass das Ich – als 
Fiktion – Träger dieses Willens zum Leben ist.

295

Was soll und will ich tun? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 122 	 Machtwille zur Fiktion der Freiheit

Erst in der Einbildungskraft stoßen wir das Tor zur Freiheit, dieser 
vielleicht bedeutsamsten unserer Ein-bildungen in unser Leben, weit-
hin auf. Wir haben damit noch kein bestimmtes Sollen für uns gesetzt. 
Dieses bewegt der Nihilismus in die Zwecke und Ziele hinein, die nicht 
mehr als Pflichten über uns stehen, sondern als unsere Setzungen 
einen uns einleuchtenden, d. h. in uns hineinleuchtenden Sinn und 
eine Richtung unserem Leben zu geben vermögen.

Heroischer Nihilismus gipfelt in der mutigen Entscheidung, uns der Ein-
bildung unserer Freiheit – allen Widerständen und wissenschaftsaber-
gläubischen Gegenbeweisen zum Trotz – anzuvertrauen. Mögen uns die 
sogenannten Gehirnwissenschaften mit der ihnen eigenen Logik noch 
so schlüssig beweisen, dass es für Freiheit keinen Befund in unserem 
hirnphysiologischen Apparat gäbe, (1) so können wir doch an dieser Fik-
tion festhalten und gerade in diesem Festhalten ihre Kraft und Bedeut-
samkeit in unserer Innenschau, die kein Gegenstand der von außen her 
„objektivierenden“ Gehirnwissenschaft sein kann, mit Evidenz erleben. 
In solcher Beweisführung wird die Vernünftigkeit der Einbildungskraft 
wirklich wirksam. Erst in der Einbildungskraft stoßen wir das Tor zur 
Freiheit, dieser vielleicht bedeutsamsten unserer Ein-bildungen in unser 
Leben, weithin auf: Die Freiheit ist die „Freude“, ein „schöner Götterfun-
ken“, wenngleich die andere Seite dieses Glanzes der Schatten der absur-
den, leeren Freiheit ist, zu der wir in existenzialistischer Sicht verdammt 
sind. (2)

Hier zeigt sich, dass wir für eine deontologische Ethik im Nihilismus 
nur dann einen systematischen Ort finden, wenn keine überpersonale 
Pflicht mehr gemeint ist. Die evidenten Einbildungen von Forderungen 
an unser Sollen gleiten hinüber in die Ziele und Zwecke, die wir persön-
lich zu setzen bereit sind. Eine utilitaristische Ethik wiederum ist damit 
nicht notwendig gemeint. Denn in der Evidenz unserer Einbildungen 
können andere Gesichtspunkte als die irgendeiner Nützlichkeitserwä-
gung gesetzt sein. Selbst das „Als Ob“ einer möglichen allgemeinen 
Gesetzgebung im Sinne von Kants kategorischem Imperativ – nur gleich-
sam von der Gegenseite der überpersonalen Pflicht, d. h. einer individu-

296

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


alistischen subjektiven Setzung her gedacht – könnte der Kernpunkt sol-
cher Evidenzen sein.

An diesem Argumentationspunkt kann der Wille zur Macht – viel-
leicht über Nietzsches eigenes Verständnis als Machtgewinnung über 
andere hinaus – einen entscheidenden Bedeutungshorizont für unser 
Selbstverständnis eröffnen, wenn wir den Willen zur Macht als Selbster-
mächtigung des Individuums über seine Gedanken und Anschauungen 
verstehen, als Herrschaft über uns selbst im Negieren wie Ponieren von 
Anschauungen und Gedanken, als Kraftzentrum von selbstbewusst gesetz-
ten Ein-bildungen, zu denen wir uns ermächtigt haben. Der so verstan-
dene Wille zur Macht wäre unser Wille zur Freiheit, die wir vornehm-
lich über uns und für uns selbst gewinnen. (3)

Anmerkungen
1) 	 Zur Scheinlogik solcher „Beweise”, den wissenschaftstheoretischen Defiziten und 

neuen Mythologien der Hirnforschung s. Falkenburg („Mythos Determinismus“) 
2012

2) 	 Ein glanzvoller Gedanke des Europarates war es, „Freude“ und „Freiheit“ in 
Schillers berühmter Ode zu verschmelzen und mit Beethovens Sinfonie zur Hym-
ne der Europäischen Union im Jahre 1985 zu erklären. – Dass solche „Feuerfun-
ken“ Licht in unsere von der Nacht des Nihilismus umgebene Existenz bringen 
können, ist der Kerngedanke des gleichnamigen Abschlussbandes (Sigel FF) der 
Trilogie „Bunte Schleier des Nichts“.

 	 Allerdings blenden Schillers Ode und Beethovens adäquate Vertonung diese 
Umnachtung der Ideale weitgehend aus und fokussieren sich ganz auf deren 
Strahlkraft. Beide geben damit ein kongeniales Beispiel dafür, was wir den ponie-
renden Charakter der Einbildungskraft nennen, ihr einseitiges Ausschließen von 
Gegenbildern und Gegengedanken: „O Freunde, nicht diese Töne! Sondern laßt 
uns angenehmere anstimmen und freudenvollere.“ Dabei kann durchaus der 
Eindruck einer gewissen Trivialität entstehen, doch zeigt die Hymne der Euro-
päischen Union einen Idealismus, der im besten Sinne des Wortes „naiv“ ist, wie 
Schiller das Wort in seiner Abhandlung „Über naive und sentimentalische Dich-
tung“ verstehen wollte; hierzu DVI S. 381 ff. mit einer grafischen Darstellung der 
Schillerschen Begriffe S. 402

3) 	 Es ist offensichtlich, dass Nietzsches deterministischer Biologismus mit seiner Kon-
zeption des Willens zur Macht als Moment von Freiheit in Konflikt gerät. Die Dis-
kussion der Rolle der Einbildungskraft, die Nietzsche nicht ausdrücklich bespricht, 
aber in seinem Denkmotiv einer ästhetischen Rechtfertigung des Lebens impli-
ziert ist, führt aus dieser Sackgasse der sich widersprechenden Theorieansätze von 
Freiheit und Determination. In diesem komplexen Sinne dürfte Nietzsche Freiheit 
als Trieb bzw. Wille zur Macht verstehen; vgl. z. B. KSA XII S. 18

297

Was soll und will ich tun? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


2.3. 		 Was darf und will ich hoffen? 

To defy Power, which seems omnipotent;
To love, and bear; to hope till Hope creates

From its own wreck the thing it contemplates;
Neither to change, nor falter, nor repent;

This, like thy glory, Titan, is to be
Good, great and joyous, beautiful and free;
This is alone Life, Joy, Empire, and Victory.

Percy Bysshe Shelley: „Prometheus Unbound“ (1819),  
Schlussverse

2.3.1. 	Mythen der unaufgeklärten Einbildungskraft

Facta! Ja Facta ficta! 
Nietzsche, KSA III S. 224

§ 123 	 Zwecke und Ziele

In der Antwort auf die Frage „Was darf ich hoffen?“ erweist sich in 
der Begrifflichkeit von Zwecken und Zielen die Einbildungskraft als 
das letztlich ponierende Vermögen, das schon in solchen Setzungen 
– noch vor aller Kunst im engeren Sinne – seine kreative Kraft erweist 
und sich mit dem Willen zur Macht sowie dessen Selbstreflexion ver-
bindet.

Kants Frage: „Was darf ich hoffen?“ will den vernünftigen Ermöglichungs-
grund der letzten Zwecke und Ziele klären, die wir als Einzel – und Gat-
tungswesen verfolgen. Ist im Erkenntnisprozess sinnliche Mannigfaltig-
keit für die begriffliche Bestimmung gegeben, so muss bei dieser 
teleologischen Frage der Begriff ganz im Vordergrund stehen, da er die 
Ursache noch zu verwirklichender Gegenständlichkeit sein soll: 

„Wenn man, was ein Zweck sei, nach seinen transzendentalen Bestim-
mungen … erklären will: so ist Zweck der Gegenstand eines Begriffs, 
sofern dieser als die Ursache von jenem (der reale Grund seiner Mög-
lichkeit) angesehen wird; und die Kausalität eines Begriffs in Anse-

298

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


hung seines Objekts ist die Zweckmäßigkeit (forma finalis). Wo also 
nicht etwa bloß die Erkenntnis von einem Gegenstande, sondern der 
Gegenstand selbst (die Form oder Existenz desselben) als Wirkung, 
nur als durch einen Begriff von der letztern möglich gedacht wird, 
da denkt man sich einen Zweck.“ (1)

Werden solche einzelnen Zwecke begrifflich gesetzt, wird das Basis-
vermögen der Einbildungskraft, „einen Gegenstand auch ohne dessen 
Gegenwart in der Anschauung vorzustellen“ (2), in besonderer Weise 
angesprochen, da in dieser teleologischen Hinsicht Gegenständlichkeit 
prinzipiell nur im Zuge einer begrifflichen Setzung entstehen kann, der 
gar kein sinnliches Material als „reale“ Anschauung eines Gegenstandes 
vorgegeben ist. Solches wird vielmehr – ohne dass dies in zeitlichem Sin-
ne gemeint wäre – im Nachhinein dem Begriffe gemäß geformt, wobei 
die Einbildungskraft erinnernd Gegenstände reproduziert, diese Erin-
nerungen aber in besonderer Weise umzuformen und den gesetzten Zwe-
cken gemäß umzubilden hat. Mehr noch als im Erkenntnisprozess ist sie 
in teleologischen Zusammenhängen – noch vor aller Tätigkeit in eigent-
lich ästhetischen Zusammenhängen – spontanes, produktives Vermö-
gen.

Dieses Verhältnis von Einbildungskraft und Verstand bzw. Anschau-
ung und Begriff wird komplexer, wenn es um die letzten Zwecke und 
Ziele, die „Vernunftbegriffe“ geht, denen keine Anschauung adäquat sein 
kann, die somit indemonstrabel sind. (3) Die Einbildungskraft kann die-
se Vernunftideen nur schematisierend per analogiam bzw. in symboli-
sierendem Verfahren darstellen. Wenn wir im Folgenden Antworten auf 
die Frage: „Was darf ich hoffen?“ untersuchen, gilt es, dieses grundsätz-
liche Verhältnis von Begriff und Anschauung in teleologischer Hinsicht 
zu beachten. (4)

Anmerkungen
1) 	 KU (§ 10. Von der Zweckmäßigkeit überhaupt) S. 298 f.
2) 	 KrV (§ 24: Von der Anwendung der Kategorien auf Gegenstände der Sinne über-

haupt) S. 148
3) 	 Vgl. Kants Begriffsbestimmungen KU (Anm. I zum § 57) S. 447–449 
4) 	 Zu einer detaillierten Analyse des Verhältnisses von Einbildungskraft und Ver-

stand bzw. Vernunft bei Kant s. DVI S. 62–97; sowie Feger 1995

299

Was darf und will ich hoffen? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 124 	 Synthesis in Gesellschaft und Geschichte

schafft die Einbildungskraft in den modernen Mythen, die dem Ver-
dikt der bloßen Einbildung durch Berufung auf Vernunft zu entge-
hen versuchen.

Was in gleichsam synchroner Weise Synthesis im Erkenntnisprozess 
bedeutet, dass nämlich die Einbildungskraft „das Mannigfaltige der 
Anschauung in ein Bild bringen“ soll (1), leistet sie in diachroner Weise 
in Gesellschaft und Geschichte, indem sie die sinnliche Mannigfaltigkeit 
der Anschauungen und Gedanken der einzelnen Individuen organisiert, 
strukturiert und synthetisiert, nämlich zu einem Ganzen fügt und an 
einem einheitlichen Zweck orientiert. Dies geschieht durch die gesell-
schaftlichen und geschichtlichen Mythen, mit denen die Einbildungs-
kraft Zielorientierungen vorgibt und damit den gesellschaftlich-geschicht-
lichen Entwicklungen ihren Sinn verleiht 2), wobei im Mythos die 
Tätigkeit der Einbildungskraft verborgen bleibt. Ihr bildendes Vermö-
gen fächert sich auf in Bilderfolgen „großer“ Erzählungen. (3) Sie gewin-
nen in den säkularisierten, im Aufklärungsprozess befindlichen Gesell-
schaften ihre Überzeugungskraft nicht mehr durch die Berufung auf 
religiöse Offenbarung, sondern durch die Berufung darauf, dass sie ver-
nünftig und natürlich bzw. geschichtliche Wirklichkeit, also gerade kei-
ne „bloße Einbildung“ seien. Dies freilich wäre ein letzter Schritt der Auf-
klärung: solche Einbildungen in ihre Selbstdurchsichtigkeit zu 
überführen.

Anmerkungen
1) 	 Vgl. KrV S. 176
2) 	 D. h. im ursprünglichen Sinn dieses Wortes ihnen eine Richtung gibt. Diese 

ursprüngliche Bedeutung des Wortes ist noch in „Uhrzeigersinn“ aufbewahrt.
3) 	 Vgl. Lyotard 1989, bes. S. 251 f.

300

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 125 	 Fake News oder Fiktionen geschichtlicher Wirklichkeit

Die erkenntnistheoretische Prämisse, dass wir das „Ding an sich“ nicht 
erkennen können, muss auch im Bewusstsein der Einzelwissenschaf-
ten wie der Geschichtswissenschaft aufrechterhalten werden – in der 
Einsicht in den modellhaften, fiktionalen Charakter unserer Bilder 
von Geschichten. Wir müssen die Tageshelle unseres Wissens von der 
Nacht her denken.

Wie sich in erkenntnistheoretischer Hinsicht die Einsicht immer wieder 
durchzusetzen hat, dass wir das „Ding an sich“ prinzipiell nicht erken-
nen können, wird über Geschichte zumeist so geredet, als ob es die his-
torische Wirklichkeit gäbe. Doch ist es hier ebenso notwendig, auf trans
zendentale Strukturen im Sinne Kants oder – allgemeiner gespro- 
chen – auf die Voreinstellungen zu reflektieren, mit denen wir die unge-
heuer umfangreiche sinnliche Mannigfaltigkeit der historischen Erfah-
rungen, die auf uns gekommen sind, ordnen und strukturieren, d. h. in 
diesem Chaos Aufräumarbeiten leisten. (1)

Dies beginnt mit der selektiven Auswahl dessen, was wir für wichtig 
halten. Vieles schieben wir als unwichtig beiseite und setzen stillschwei-
gend voraus, dass unsere Kriterien hierfür unumstößlich seien. (2) Das 
sinnliche Material der historischen Erfahrung, die uns gar nicht zugäng-
lich ist oder der wir uns verschlossen haben, wird ebenso stillschweigend 
übergangen, als ob Dinge, nur weil sie nicht Teil unserer subjektiven 
Erfahrung geworden sind, nicht auch zur historischen Realität gehören 
könnten. Die sogenannten historischen Fakten selbst beruhen, selbst 
wenn sie als objektiv vorgegebene Jahreszahlen erscheinen, auf einer 
Messlatte der Zeitrechnung, von denen es bekanntlich verschiedene gibt. 
Wird eine dieser Messlatten gewählt, entsteht eine immanente Logik und 
Zwangsläufigkeit, die aber letztlich doch eine subjektiv vermittelte Objek-
tivität bleibt.

Von Fakten gilt, dass es im strengen Sinne keine Fakten, sondern ledig-
lich Interpretationen von Fakten gibt, wobei mit deren Selektion bereits 
die Interpretationsleistung begonnen hat. (3) Geht man weiter auf die 
Ebenen der Darstellung historischer Zusammenhänge und ihr komple-
xes Kausalitätsgeflecht, der Epochalisierung und Überschau über welt-
historische Entwicklungen, gar deren Bewertung auch in Hinblick auf 

301

Was darf und will ich hoffen? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


darauffolgende Entwicklungen, so wird deutlich, dass wir lediglich von 
Wirklichkeitskonstruktionen sprechen können, innerhalb derer die Ver-
standestätigkeit sich beständig mit der vorstellenden Tätigkeit der Ein-
bildungskraft verbindet und verbinden muss, um in solchen Modellen 
ein wenig Ordnung im Chaos durch In-Eins-Bildung zu schaffen. Unse-
re Aufräumarbeiten kommen nicht über Versuche hinaus, im Chaos der 
Historie und dessen Kontingenz Strukturen begrenzter Gültigkeit zu ent-
werfen.

Vor diesem Hintergrund nimmt es nicht wunder, dass es zur bestän-
digen Tätigkeit des historischen kritischen Bewusstseins gehört, Einbil-
dungen als Einbildungen zu erkennen. Kaum eine Woche vergeht, ohne 
dass nicht eine neue politische oder historische Legendenbildung ent-
larvt würde, wobei nicht selten neue Legenden- oder Mythenbildungen 
erscheinen, die nun im Namen der „Vernunft“ und historischen „Wahr-
heit“ für „objektiv“ gehalten werden. Wir können hier auf umfangreiche 
Beispiele verzichten, denn ein Blick in die Zeitgeschichte und sogar Tages-
presse liefert ausreichend Beispiele.

Trotz all dieser Einschränkungen bleibt die Forderung nach histori-
scher Wahrheit eine gültige heuristische Fiktion, die als Arbeitshypothe-
se unserer Beschäftigung mit Geschichte eine sinnvolle Grundlage 
gewährt. (4) Sie ist umso sinnvoller, je mehr wir uns die fiktionalen Ele-
mente unserer Konstruktionen von historischem Geschehen vergegen-
wärtigen, d. h. die Konstruktionsprinzipien erkennen, nach denen wir 
geschichtliche Abläufe (re)konstruieren, und je weniger wir solche Kons-
trukte als „historische Wahrheiten“ mythologisieren. Am klarsten bleibt 
unser Bewusstsein, wenn wir als Hintergrundwissen die Erkenntnis parat 
halten, dass wir auch in Sachen Geschichte nichts Letztgültiges über die 
Wirklichkeit wissen können. Eine solch nihilistische Grundierung in 
Bezug auf die Unerkennbarkeit des „Ding an sich“ ist für die geschichts-
wissenschaftliche Forschung wie für die anderen Einzelwissenschaften 
eine notwendige Voraussetzung der Aufklärung über die begrenzte Vali-
dität der jeweiligen Resultate. Per negationem ist hier der Begriff der 
Wahrheit ein unerlässliches Erkenntniskriterium, das Nichts ein Medi-
um der Erkenntniskritik.

Im Kontrast hierzu werden Fake News ohne Bemühen um die heuris-
tische Fiktion von Wahrheit ungelenkt aus dem Willen zur Macht her-
aus geschaffen. Sie wollen ohne jeden Abgleich mit transzendental und 

302

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


kulturell vorgegebenen Strukturen Geltung beanspruchen. Sie missach-
ten die immanente Logik, die sich aus Voreinstellungen und Prämissen 
einer – wenn auch subjektiv vermittelten – Objektivität ergibt. Was sie 
von den üblichen historischen Fakten unterscheidet, ist das Fehlen jeden 
Bemühens um historische Erkenntnis bzw. Evidenz zugunsten manipu-
lativer Intentionen. Fake News zeigen kein aufgeklärtes Bewusstsein vom 
Nihilismus, sondern eine Verfallenheit an den Willen zur Macht.

„Vernunft“ als Maske des Willens zur Macht
Historische Legenden und Mythen müssen als vernünftig und objektiv 
erscheinen, um mit Überzeugungskraft geglaubt und in den Machtspie-
len als wirksames Mittel eingesetzt werden zu können. Wer eine der man-
nigfaltigen Masken des Willens zur Macht trägt, muss sie zur rechten 
Zeit für sein wahres Gesicht halten, um gut spielen zu können. Dass aber 
die Akteure in solchen Legenden und Mythen selbst an ihre Einbildun-
gen glauben, sollte uns bei unserem kritischen Geschäft nicht verwirren. 
Denn in erkenntniskritischer Hinsicht muss diese pragmatischen Bedürf-
nissen folgende Substitution von Einbildungskraft durch Vernunft ideo-
logiekritisch entlarvt werden. Mit dieser Zielrichtung sollte sich auch die 
Geschichtswissenschaft als Fiktionswissenschaft verstehen und die Rol-
le der Einbildungskraft in der Geschichtsschreibung angemessen zur Gel-
tung bringen. 

Befreiung vom Grandiosen 
Es ist nicht selbstverständlich, dass uns der Lebenslauf eines monströ-
sen politischen Verbrechers wie Hitler oder Stalin mehr faszinieren soll-
te als der eines Henri Dunant oder irgendeines noch unbekannten gefal-
lenen Soldaten. Auch die Bewusstmachung der „leeren Blätter“ der 
Geschichte, auf denen nach Hegels Metapher ausgerechnet die Zeiten 
individuellen Glücks verzeichnet sein könnten, gehört zum aufgeklärten 
historischen Bewusstsein wie die Nullstelle zur mathematischen Funk-
tion. Zu Hegels Metapher bemerkt W. Adorno: 

„Sollen die Zeiten des Glücks die leeren Blätter der Geschichte sein 
(…), so deutet die Metapher eines Buches, in dem die Großtaten ver-
zeichnet seien, auf einen unreflektiert der konventionellen Bildung 
abgeborgten Begriff der Weltgeschichte als des Grandiosen. Der als 

303

Was darf und will ich hoffen? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Zuschauer an Schlachten, Umstürzen und Katastrophen sich berauscht, 
schweigt darüber, ob nicht die Befreiung, der er bürgerlich das Wort 
redet, von jener Kategorie selbst sich befreien müßte.“ (5) 

Wie Kriege ihre unbekannten Soldaten haben, sind die leeren Blätter 
der Geschichte auch solche des unbekannten Unglücks, das aufzudecken 
ein ebenso würdiger Gegenstand der Geschichtsschreibung sein dürfte 
wie das Grandiose, das uns allzu oft in seinen Bann schlägt.

Differenzierung der Fiktionen
Nach Hayden White unterliegt jede Darstellung historischer Zusammen-
hänge poetologischen Kategorien. Geschichtsschreibung ist für ihn not-
wendig narrativ, auch wo sie vorgibt, dies nicht zu sein, da die Struktu-
rierung der historischen Gegebenheiten eine Interpretation impliziert. 
(6) Dabei muss die Differenzierung deutlich bleiben, dass eine fiktiona-
le Erzählung anderen Voreinstellungen folgt als die Geschichtsschrei-
bung. Über solche notwendig unterschiedlichen Voreinstellungen hat 
der Nihilismus als Fiktionswissenschaft aufzuklären. Diese Voreinstel-
lungen trennen uns gleichermaßen von der Wahrheit über das „Ding an 
sich“, entwerfen ihre jeweiligen Konstruktionen aber auf unterschiedli-
che Weise. Der Historiker und der Epiker folgen unterschiedlichen Fik-
tionen, die ihrer jeweiligen eigenen, immanenten Logik folgen.

Im Bewusstsein der Kontingenz den Tag von der Nacht her denken
Wir müssen dem Ungeklärten und Unerklärbaren in unseren wissen-
schaftlichen Aufräumversuchen im Chaos Raum geben, sodass diese 
ihren Charakter nachträglicher Rationalisierungsversuche von Kontin-
genz durchscheinen lassen. Im Bewusstsein der Kontingenz und des 
Unerklärbaren bedenken wir die Umnächtigung unseres Wissens. Wir 
umgeben uns dann nicht mehr mit der eingebildeten Helle eines dün-
kelhaft aufgeklärten Bewusstseins. Wir denken an die unermessliche 
Nacht, die an den Bewusstseinsrändern unseres Wissens beginnt. Dann 
erst denken wir von der Nacht her den Tag, dann erst erstrahlt in voller 
Helle unser Wissen.

304

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Anmerkungen
1) 	 Gottfried Benns nihilistischer Blick gibt ein eindrucksvolles Beispiel für die cha-

otische Mannigfaltigkeit von Geschichte, wobei für selbstverständlich gehalte-
ne Voreinstellungen sich auflösen und Raum für Perspektivenwechsel eröffnen:

	 „Um mich zu belehren, schlage ich ein altes Schulbuch auf, den sogenannten 
kleinen Ploetz. (…) Berlin 1891, Verlag A. G. Ploetz. Ich schlage eine beliebige 
Seite auf, (…) sie handelt vom Jahre 1805. Da findet sich: einmal Seesieg, zwei-
mal Waffenstillstand, dreimal Bündnis, zweimal Koalition, einer marschiert, 
einer verbündet sich, einer vereinigt seine Truppen, einer verstärkt etwas, einer 
rückt heran, einer nimmt ein, einer zieht sich zurück, einer erobert ein Lager, 
einer tritt ab, einer erhält etwas, einer eröffnet etwas glänzend, einer wird kriegs-
gefangen, einer entschädigt einen, einer bedroht einen, einer marschiert auf den 
Rhein zu, einer durch ansbachisches Gebiet, einer auf Wien, einer wird zurück-
gedrängt, einer wird hingerichtet, einer tötet sich – alles dies auf einer einzigen 
Seite, das Ganze ist zweifellos die Krankengeschichte von Irren.“ Benn 1968, III 
S. 945

2) 	 Wie sich die Kriterien für die Wichtigkeit historischer Ereignisse verschieben 
können, verdeutlicht ein Artikel (56.5) der Verfassung des Landes Hessen (vom 
1.12.1946), der noch längst nicht in das für normal gehaltene allgemeine 
Geschichtsbewusstsein gedrungen ist:

	 „Der Geschichtsunterricht muß auf getreue, unverfälschte Darstellung der Ver-
gangenheit gerichtet sein. Dabei sind in den Vordergrund zu stellen die großen 
Wohltäter der Menschheit, die Entwicklung von Staat, Wirtschaft, Zivilisation 
und Kultur, nicht aber Feldherren, Kriege und Schlachten. (…)“

3) 	 KSA III S. 224 f.: „Facta! Ja Facta ficta! … Sein Thema (des Geschichtsschrei-
bers), die sogenannte Weltgeschichte, sind Meinungen über vermeintliche Hand-
lungen und deren vermeintliche Motive, welche wieder Anlass zu Meinungen 
und Handlungen geben, deren Realität aber sofort wieder verdampft und nur 
als Dampf wirkt,–ein fortwährendes Zeugen und Schwangerwerden von Phan-
tomen über den tiefen Nebeln der unergründlichen Wirklichkeit.“ Dass dieser 
erkenntnistheoretische Ansatz der „Facta ficta“ – als Motto unseres Abschnitts – 
ein Plädoyer für Fake News bedeute, wäre ein Missverständnis Nietzsches und 
unserer Argumentation.

 	 KSA X S. 313: „Wir wählen die facta aus, wir interpretieren sie – unbewußt.“(Her-
vor. in den Texten) Dass Nietzsche damit kein Plädoyer für sogenannte Fake 
News hält, zeigt beispielsweise sein eigenes Bemühen um die schonungslose Auf-
deckung der psychologischen Hintergründe und „Fakten“ in seiner „Genealogie 
der Moral“. 

4) 	 Was am Ende des 19. Jahrhunderts Graf Yorck von Wartenburg einleitend zu 
seiner „Weltgeschichte in Umrissen – Federzeichnungen eines Deutschen, ein 
Rückblick am Schlusse des neunzehnten Jahrhunderts“ (1898, S. 1 f.) schreibt, 
mag als lucides Beispiel für die produktive Skepsis der Geschichtsforschung gel-
ten, für die bei aller Einsicht in die Subjektivität dessen, was wir für gewöhnlich 
die historischen Fakten nennen, das Bemühen um Wahrheit als heuristische Fik-

305

Was darf und will ich hoffen? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


tion erhalten bleibt. Was wir die Nachtseite der Geschichte nennen, wird über-
zeugend auf den Begriff gebracht:

	 „Was wissen wir denn, was können wir eigentlich wissen von der Geschichte? 
Können wir auch nur Selbsterlebtes überhaupt objektiv wahr wiedererzählen, 
selbst dann, wenn für uns – was nur ausnahmsweise der Fall sein wird – keiner-
lei Grund vorliegt, den Dingen irgend eine Schattirung, sei es auch halb unbe-
wußt, zu verleihen? Und wenn wir auch die Zeugnisse verschieden betheiligter 
Persönlichkeiten zusammenstellen, immer bleibt noch sehr viel des Ungewissen 
übrig, und der dieses zusammenstellt, ist auch eine bestimmte und damit 
beschränkte Persönlichkeit, so daß wir dieses bedenkend nicht weit sein werden 
von dem verzweifelten Ausrufe des Pilatus: ‚Was ist Wahrheit?‘ (…) Ja, was ist 
Wahrheit in der Weltgeschichte! Nicht immer das Thatsächliche, das Geschehe-
ne, nein oft wird Sage zur Wirklichkeit, indem auf ihr sich weltgeschichtliches 
Recht und weltgeschichtliche Macht aufbauen, so die Sage von Petri Bischofs-
thum in Rom, so der Schweizer Freiheitsheld Wilhelm Tell, denn oft kommt es 
in der Geschichte nicht auf das an, was sachlich geschehen ist, sondern auf das, 
was die Menge als Thatsache ansieht und woran sie unerschütterlich glaubt. Gar 
Manches in der ältesten Geschichte Roms ist Sage und Fiktion und ward doch 
Wirklichkeit; denn durch den festen Glauben des Volkes daran wurde es Grund-
lage späterer Rechts – und Verfassungszustände.

	 Wie wenig ist es bei reichlichstem Materiale und bestem Willen schließlich doch 
möglich, die eigentlich entscheidenden Elemente herauszufinden. Können wir 
doch kaum in unserer eigenen Seele mit Sicherheit das entdecken, was in bestimm-
tem Falle den Ausschlag zu unserem Handeln gegeben hat. Wie Vieles hat von 
außen und im Inneren dazu mitgewirkt, und so ist jeder Entschluß ein so Zusam-
mengesetztes, daß seine analytische Wiedergabe kaum möglich sein dürfte. Und 
insbesondere die alte Geschichte ist ausschließlich von Parteistandpunkten aus, 
meist von den Siegern geschrieben, aber auch in der neueren und neuesten 
Geschichte wirkt schnell und gründlich die Legendenbildung, und man gedenkt 
des Ausspruches Bismarcks: ‚Wenn man sieht, was über eine Periode, die nur 
drei Jahre rückwärts liegt, mit Erfolg gelogen wird, so wird es schwer, das zu 
glauben, was, durch Vermuthungen und Konjekturen unterstützt, aus früheren 
Zeiten uns erzählt wird‘.

	 Wenn wir aber unter solchen Gedanken verleitet sein könnten an der Aufgabe, 
uns von dreitausend Jahren Rechenschaft zu geben, zu verzagen, so mögen wir 
dessen gedenken, was Lessing sagt:

	 „Wenn Gott in seiner Rechten alle Wahrheit und in seiner Linken den einzigen 
immer regen Trieb nach Wahrheit, obschon mit dem Zusatz, immer und ewig 
zu irren, verschlossen hielte und spräche zu mir: ‚Wähle!‘ ich fiele ihm mit Demuth 
in seine linke und sagte: ‚Vater, gieb! die reine Wahrheit ist ja doch nur für dich 
allein.‘“

	 So mache auch ich mich an meine Weise, die Weltgeschichte zu betrachten mit 
dem Bewußtsein, daß es eben etwas rein Subjektives sein wird, aber auch mit 

306

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


dem zu Eingang bekannten Zwecke mir subjektiv Rechnung von den vergange-
nen Jahrhunderten zu geben.“

5) 	 ND S. 343 f.
6) 	 White 1987, S. 96, schließt mit der rhetorischen Frage: „Impliziert nicht das Pro-

blem der Erzählung in allen historischen Theoriediskussionen letztlich immer 
auch die Frage nach der Funktion der Imagination für die Hervorbringung einer 
spezifisch menschlichen Wahrheit?“

307

Was darf und will ich hoffen? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 126 	 Begriffsverschiebungen

In den metaphysischen, geschichtlichen und gesellschaftlichen Mythen-
bildungen wird das komplexe Verhältnis von Einbildungskraft und 
Verstand bzw. Vernunft vereinfacht zugunsten eines bloßen Substitu-
tionsverhältnisses, womit die Leistungen der Einbildungskraft der 
Vernunft unterschoben und schlichtweg zu Vernunfterkenntnissen 
erklärt werden, die erst durch solche Aufwertung ihre mythische Kraft 
entfalten.

Kants „Kritik der reinen Vernunft“ und „Kritik der Urteilskraft“ entwi-
ckeln ein komplexes Bezugssystem zwischen Einbildungskraft und Ver-
stand bzw. Vernunft. Die realitätsbezogenen wie ideenbezogenen Leis-
tungen der Einbildungskraft beruhen auf deren grundsätzlicher Fähigkeit, 
„einen Gegenstand auch ohne dessen Gegenwart in der Anschauung vor-
zustellen.“ (1) In ihrem Ideenbezug freilich ist die Einbildungskraft weni-
ger das Vermögen der Vorstellung von Gegenständen als das der Darstel-
lung von Begriffen, denen Anschauungen „untergelegt“ werden. Hierin 
zeigt sich eine Präponderanz des Begrifflichen, wie sie sich auch in der 
Konstruktion der „ästhetischen Idee“ bei Kant verfolgen läßt. Doch auch 
in diesem Vernunftbezug bleibt die Einbildungskraft das sinnliche Ver-
mögen der Anschauungen, das den in der Erfahrung gewonnenen sinn-
lichen Stoff zu einer „andern Natur“ umbildet, einer von der Gegenwart 
unabhängigen Vorstellungswelt, in der über das an realer Gegenständ-
lichkeit gewonnene sinnliche Material frei verfügt werden kann. (2) 

Da kein Verstandesbegriff versinnlicht, sondern „die objektive Reali-
tät der Vernunftbegriffe, d. i. der Ideen“ produziert werden soll, denen 
aber „schlechterdings keine Anschauung gegeben werden kann“, nimmt 
die Einbildungskraft ihre schematisierende Funktion bloß per analogi-
am in symbolischer Darstellung auf. (3) In dieser Formalität des Sche-
matisierens durch indirekte Vorstellungen (4) wird die Einbildungskraft 
auf Begriffe bezogen, ohne dass ihr doch Freiheit abgesprochen werden 
müßte, da eine vom Begriff her bestimmte Versinnlichung, ein Schema-
tisieren dem Inhalte nach, nicht möglich ist. Die Vorstellung der Einbil-
dungskraft in ästhetischem Zusammenhang ist somit in ihrer Unbe-
stimmtheit, die sich aus dem Zusammenspiel der Erkenntniskräfte ergibt, 
sinnlich und begrifflich, vernünftig und natürlich zugleich. Eben dieser 

308

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Schwebezustand ist die „ästhetische Idee“, die in ihrem Doppelcharak-
ter des Sinnlich-Anschaulichen und Begrifflichen eine paradoxe Struk-
tur annehmen muss. (5)

Da die ästhetische Idee inexponibel, die Vernunftidee indemonstrabel 
bleibt (6), leistet die Einbildungskraft eine in begriffliches Denken nicht 
überführbare und deshalb zu beständiger Reflexion anregende sinnliche 
Vorstellung, die in keiner anderen Weise als durch die Einbildungskraft 
zur Existenz gelangt. Diese „ästhetische Idee“ erweckt nur den „Anschein“, 
als sei Vernunft zur Darstellung oder objektiven Realität in der Anschau-
ung gelangt. (7)

Es wird erkennbar, dass in den Mythenbildungen der Einbildungskraft 
metaphysischer, geschichtlicher und gesellschaftlicher Art dieses kom-
plexe Verhältnis von Einbildungskraft und Verstand bzw. Vernunft, das 
hier nur umrissen wurde, vereinfacht wird zugunsten eines bloßen Subs-
titutionsverhältnisses, das die Leistungen der Einbildungskraft der Ver-
nunft unterschiebt und schlichtweg zu Vernunfterkenntnissen erklärt.

Anmerkungen
1) 	 KrV S. 148. Vgl. DVI S. 62–96
2) 	 Kritik der Urteilskraft (§49), S. 414
3) 	 Ebd. (§ 59), S. 459
4) 	 Ebd. S. 459 f.
5) 	 Ebd. (§ 49), S. 413 f.
6) 	 Vgl. Kants Begriffsbestimmungen in der Anm. I zum § 57 KU, S. 447–449
7) 	 Ebd. (§ 49), S. 414 

309

Was darf und will ich hoffen? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 127 	 Die Nachtseite der Geschichte

Die Geschichtsbetrachtung des aufgeklärten Nihilismus bringt die 
kontingente Geschichte nicht unter den unverrückbaren Gesichts-
punkt einer teleologischen Idee. Geschichte zerfällt vielmehr in 
Geschichten, Erzählungen, die Logik, Sinn sowie Zwecke und Ziele 
im Einzelnen vorübergehend als „Hineinbildungen“ in die sinnliche 
Mannigfaltigkeit des geschichtlichen Materials entfalten können. Kon-
tingenz bedeutet auch das Bewusstsein von dem, was zufällig nicht 
als Tradition auf uns gekommen ist. Es ist die Ahnung von den unbe-
kannten Geschichten, die in der Dunkelheit verschwunden sind, die 
all unsere „Nachtfahrten“ umgibt.

Geschichte hat sich mit der Heraufkunft des Nihilismus als ein kontin-
gentes Phänomen erwiesen. Die Zwecke und Ziele, die ihr angedichtet 
werden, sind für Vernunft deklarierte Einbildungen, in denen sich der 
Wille zur Macht in bunten Masken artikuliert. So tauchen immer wie-
der ziel- und zweckorientierte Abläufe auf, die sich aber nicht zu einem 
Ziel, einer Idee, unter der die Geschichte als Weltgeschichte gesehen wer-
den könnte, zusammenfassen lassen. Die in der idealistischen Geschichts-
philosophie maßgebenden Vernunftideen von Freiheit, Frieden oder 
weltbürgerlicher Ordnung haben sehr wohl richtungsweisenden, regu-
lativen Charakter, scheinen aber eines realen Grundes im geschichtli-
chen Verlauf zu entbehren. Diese Vernunftideen haben jedoch als ver-
nünftige Einbildungen große Evidenz und Akzeptanz, auch wenn ihnen 
logische Allgemeinverbindlichkeit und Objektivität nicht zukommt. Wer-
den sie dagegen als objektiv zwingend vorgestellt und starr definiert, dro-
hen sie in totalitäre Ideologien umzuschlagen, die ihre ursprünglichen 
Ziele pervertieren. Als vernünftige Einbildungen jedoch haben die „Ver-
nunftideen“ eine große vorantreibende Kraft zur Verwirklichung der als 
authentisch empfundenen menschlichen Interessen, ein vielleicht nicht 
überbietbares Maß an Evidenz, selbst wenn der Geschichtsverlauf am 
plausibelsten als kontinuierlicher Verfallsprozess erscheinen mag, der 
mit dem Verschwinden der Spezies Mensch in dieser Weltzeit enden wird. 
Auch die Kategorie der Kontingenz – selbst geschichtlich – wird dann 
verschwunden sein.

310

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Die Geschichtsbetrachtung des aufgeklärten Nihilismus bringt die 
Geschichte nicht unter den Gesichtspunkt einer teleologischen Idee, wie-
wohl ein solcher Versuch als arbeitshypothetisches Konstrukt, das sich 
seines Status bewusst bleibt, sinnvoll sein kann. Geschichte zerfällt jedoch 
in Geschichten, Erzählungen, die sehr wohl Logik, Sinn sowie Zwecke 
und Ziele im Einzelnen vorübergehend entfalten können. Kontingenz 
bedeutet für diese Geschichtsbetrachtung auch das Bewusstsein von dem, 
was nicht historisch verbürgt, zufällig nicht als Tradition auf uns gekom-
men ist. Es ist die Ahnung von den unbekannten Geschichten, die im 
Dunkeln liegen und in der Nacht verschwunden sind, die all unsere 
Geschichten, all unsere „Nachtfahrten“ umgibt. Durch all die Ordnungs-
versuche, die wir in die Geschichte hineinbilden, scheint die Kontingenz 
hindurch, die sich in additiven Reihungen wiederherstellt, in denen unse-
re vorläufigen Strukturierungen sich auflösen.

Horror Vacui vor dem Zufall
Es fällt uns schwer, den Zufall als Erklärungsmodell anzuerkennen, weil 
er nichts erklärt. Diese Nichtigkeit, die in der Zufälligkeit steckt, erregt 
unseren Horror Vacui: Mit nachträglichen Rationalisierungen, einseiti-
gen Erklärungen, als Wissenschaft drapierten Mythenbildungen wollen 
wir den Zufall hinwegzaubern und in der Einbildung unserer Erklärungs-
allmacht unser Selbstbewusstsein steigern. Dabei werden aus Erklärungs-
modellen unversehens „Wahrheiten“, Unerklärlichkeiten und Zufällig-
keiten verschwinden in der Fiktion der pseudowissenschaftlichen 
Erklärung, die um den arbeitshypothetischen Charakter ihrer Fiktionen 
nicht mehr weiß. Deren Re-Fiktionalisierung (in Vaihingers Sinne) zu 
betreiben ist Aufgabe des aufklärenden und über sich selbst aufgeklär-
ten Nihilismus: Er hält das Weltrad des Zufalls, in das alle Dinge – auch 
wir – hineingemischt werden, in Gang. (1) Er löst die Hypostasierungen 
auf, „die“ Geschichte habe Absichten gehabt oder sei ehernen Notwen-
digkeiten gefolgt. Der aufgeklärte Nihilismus gibt gegenüber der behaup-
teten Logik der Geschichte dem Zufall sein Recht zurück, bewahrt bei 
aller logischen Erklärbarkeit unseren Sinn für das Unerklärliche, die 
Nachtseite des Geschichtsverlaufes.

311

Was darf und will ich hoffen? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Der Topos der Nachtfahrt
kann dieses Geschichtsverständnis verdeutlichen: Die aus den Geschichts-
büchern bekannten Persönlichkeiten sitzen in den hell erleuchteten Abtei-
len. Wir können einen Blick von ihnen im Vorüberfahren erhaschen oder 
sie deutlicher sehen beim Halt auf Bahnhöfen oder gar, wenn wir als 
Schaffner ihre Fahrkarten kontrollieren. Draußen in der Nacht befinden 
sich all die Menschen, die wir nicht sehen, die mit dieser Nachtfahrt aber 
in irgendeiner Weise verbunden sind, weil sie beispielsweise die Bahn-
gleise verlegt oder die Eisenbahnen mitgebaut haben; oder nur einfach 
zu derselben Zeit ihr Leben als Zeitgenossen führen. Es sind Arbeiter, 
unbekannte Soldaten, Mütter und Väter, die Nachwuchs vorbereiten, eine 
endlose Kolonne, der Tross. All diese Personen draußen, außerhalb der 
hell erleuchteten Abteile sehen wir während der Nachtfahrt nicht. Doch 
sie gehören zu der Nachtseite der Geschichte.

Anmerkungen
1) 	 Wir verwenden hier Nietzsches Bild aus seinem Gedicht „An Goethe“, KSA III 

S. 639. – Zur „Re-Fiktionalisierung“ von „Wahrheiten“ vgl. Vaihinger 1927. – In 
unvergleichlicher Prägnanz drückt das bekannte Zitat aus Becketts „Endspiel“ 
die Kontingenz des Lebens- und Geschichtsverlaufes aus: „Irgend etwas geht sei-
nen Gang.“ Beckett 1974. S. 25

312

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 128 	Gebrochene Fiktionalisierung des Geschichtsverlaufes

Wir können die chaotische Mannigfaltigkeit der Geschichte unter 
einen einzigen hoffnungsvollen Gesichtspunkt stellen, sollten aber 
der Fiktionalität dieses Ordnungsversuches eingedenk bleiben, den 
wir in die kontingenten Additionen von Materialien hineingebildet 
haben.

Kant ist nahe daran, den „besonderen Gesichtspunkt der Weltbetrach-
tung“ „des so verworrenen Spiels menschlicher Dinge“ eine bewusste 
Einbildung zu nennen, wenn er die „Idee zu einer allgemeinen Geschich-
te in weltbürgerlicher Absicht“ entwickelt. Doch möchte er diese Fikti-
on als „Vernunftidee“, eben Werk der Vernunft erscheinen lassen. Dass 
die Kontingenz der Geschichte zu einer großen Erzählung (wie bei Lyo-
tard), einem Roman gedichtet werden könne, deutet sich unmissver-
ständlich an, ohne dass Kant schon konsequent den Begriff der Einbil-
dungskraft verwenden würde, auf welche die Rede vom „Roman“ doch 
hindeutet:

„Es ist zwar ein befremdlicher und, dem Anscheine nach, ungereim-
ter Anschlag, nach einer Idee, wie der Weltlauf gehen müßte, wenn 
er gewissen vernünftigen Zwecken angemessen sein sollte, eine 
Geschichte abfassen zu wollen; es scheint, in einer solchen Absicht 
könne nur ein Roman zu Stande kommen. Wenn man indessen 
annehmen darf: daß die Natur, selbst im Spiele der menschlichen 
Freiheit, nicht ohne Plan und Endabsicht verfahre, so könnte diese 
Idee doch wohl brauchbar werden; und, ob wir gleich kurzsichtig 
sind, den geheimen Mechanism ihrer Veranstaltung zu durchschau-
en, so dürfte diese Idee uns doch zum Leitfaden dienen, ein sonst 
planloses Aggregat menschlicher Handlungen, wenigstens im gro-
ßen, als ein System darzustellen.“ (1)

 In Hinblick auf die zentrale Rolle der Einbildungskraft, die Kant unter 
dem Titel der Vernunft abhandeln möchte, ist es konsequent, von einer 
„Fiktionalisierung“ der Geschichte, „‚Entübelung‘ des Chaos unter der 
schützenden Fiktion einer letzten sinngebenden Instanz“ zu sprechen. 
(2) Doch die Einbildungskraft ist in Kants Konzeption noch nicht zu kla-

313

Was darf und will ich hoffen? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


rer Selbstdurchsichtigkeit gelangt, bildet den noch unaufgeklärten Mythos, 
als sei es Sache der Vernunft, „die allgemeine Weltgeschichte nach einem 
Plane der Natur, der auf die vollkommene bürgerliche Vereinigung in 
der Menschengattung abziele, zu bearbeiten … (3) So gibt es für Kant, 
da die Vernunft auf Allgemeinheit und Notwendigkeit dringt, nur eine 
solche große Erzählung von der weltbürgerlichen Absicht der Weltge-
schichte, vorgezeichnet „nach einem Plane der Natur“ (4).

Nach dem Paradigmenwechsel im Nihilismus jedoch, in dem die Ver-
nunft in Einbildungen zerfallen ist und nur um die große Leere weiß, 
muss es auch andere große Erzählungen der Weltgeschichte geben. Das 
Kreisen der Geschichte in sich selbst, Schopenhauers „Eadem, sed ali-
ter“ (5) oder Nietzsches „ewige Wiederkunft“, Weltgeschichte als das 
beständig sich drehende Rad des Buddhismus – solche zyklischen Vor-
stellungen mögen nach den Geschichtskatastrophen des 20. Jahrhun-
derts überzeugender sein als Kants schon merklich gedämpfte Hoffnung 
auf eine „vollkommene bürgerliche Vereinigung in der Menschengat-
tung“. (6) Doch selbst dem Nihilisten ist die weltbürgerliche Absicht als 
mutige Fiktion noch möglich, als heroischer Nihilismus oder absurde 
Revolte gegen einen hoffnungslos erscheinenden Geschichtsverlauf. Dabei 
freilich hat die Fiktion sich als Fiktion zu sich selbst bekannt, die Einbil-
dungskraft ist über sich selbst aufgeklärt und hat jeden mythologischen 
Rest von einem geheimen „Plane der Natur“ abgestreift. (7)

Vom Aufbäumen der Fiktion gegen die Realität
In einem hermeneutischen Sinne lässt sich Kants Abhandlung – fern 
allem sog. naiven „Idealismus“ – bereits als Hinweis auf ein solches Auf-
bäumen einer evidenten Fiktion gegen eine sie enttäuschende geschicht-
liche Realität lesen:

„Denn was hilft’s, die Herrlichkeit und Weisheit der Schöpfung im 
vernunftlosen Naturreiche zu preisen und der Betrachtung zu emp-
fehlen: wenn der Teil des großen Schauplatzes der obersten Weis-
heit, der von allem diesen den Zweck enthält, – die Geschichte des 
menschlichen Geschlechts – ein unaufhörlicher Einwurf dagegen 
bleiben soll, dessen Anblick uns nötigt, unsere Augen von ihm mit 
Unwillen wegzuwenden, und, indem wir verzweifeln, jemals darin 
eine vollendete vernünftige Absicht anzutreffen, uns dahin bringt, 

314

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


sie nur in einer andern Welt zu hoffen?“ (8) Kants weltbürgerliche 
Absicht ist Vermeidungsstrategie gegenüber dem Chaos, gegen das 
Vernunft – als Überhöhung der Einbildungskraft – als einzige hoff-
nungsvolle Hilfe erscheint: „Denn, wenn wir von jenem Grundsat-
ze abgehen, so haben wir nicht mehr eine gesetzmäßige, sondern 
eine zwecklos spielende Natur; und das trostlose Ungefähr tritt an 
die Stelle des Leitfadens der Vernunft“. (9)

Doch wenn Kant nicht mehr an der Fiktionalität seiner Geschichtskon-
zeption festhält, gerät er in die Verstrickungen der Mythen der unaufge-
klärten Einbildungskraft, so als ob „die Natur“ – geradezu als unabhängig 
von den Subjekten hypostasierte Instanz – hinter deren Rücken etwas bezwe-
cken wolle. Der Preis, der hierfür zu zahlen wäre, ist Kant durchaus bewusst, 
denn die ethische Forderung, den Menschen als Selbstzweck zu betrach-
ten, wäre in solcher Absicht der Natur annulliert: „Befremdend bleibt es 
immer hiebei: dass die ältern Generationen nur scheinen um der späteren 
willen ihr mühseliges Geschäft zu treiben, um nämlich diesen eine Stufe 
zu bereiten, von der diese das Bauwerk, welches die Natur zur Absicht hat, 
höher bringen könnten; und dass doch nur die spätesten das Glück haben 
sollen, in dem Gebäude zu wohnen, woran eine lange Reihe ihrer Vorfah-
ren (zwar freilich ohne ihre Absicht) gearbeitet hatten, ohne doch selbst an 
dem Glück, das sie vorbereiteten, Anteil nehmen zu können.“ (10)

Wir tun gut daran, auch gegen Restbestände unaufgeklärter Geschichts-
metaphysik bei Kant an dessen aufgeklärtem Gedanken der Fiktionali-
sierung des Geschichtsverlaufes festzuhalten, d. h. an einer kritischen 
Metaphysik der Geschichte, sodass jene Restbestände in Vaihingers Sin-
ne zu „re-fiktionalisieren“ sind. Es ist nicht „die Natur“ oder „die Geschich-
te“, die irgendetwas mit uns vorhat – zumindest ist in diesem Bereich der 
Umnächtigung, die uns umgibt, kein sicheres Wissen möglich. Wir sind 
es, die Imaginationen vom Geschichtsverlauf entwickeln und im Auf-
bäumen gegen eine als widerständig erfahrene Realität für die Evidenz 
unserer imaginativen Bemühungen einstehen müssen. (11) Damit ent-
fällt in dieser geschichtsphilosophischen Sicht eines aufgeklärten, akti-
ven Nihilismus das Problem, die uns bedrängenden Übel in einer wie 
auch immer säkularisierten Eschatologie rechtfertigen zu müssen: Der 
Nihilist braucht in seiner Perspektive den Übeln nichts Gutes mehr abzu-
gewinnen und darf sie beim Namen nennen.

315

Was darf und will ich hoffen? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Anmerkungen
1) 	 KW Bd. VI („Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht“)  

S. 49 u. 47 f.
2) 	 Feger 1995, S. 20 f. u. Anm. 72 
3) 	 KW ebd. S. 47
4) 	 KW ebd. S. 47 (vgl. S. 34)
5) 	 SchW („Die Welt als Wille und Vorstellung“, Bd. II, Drittes Buch, Kap. 38: „Über 

Geschichte“) S. 517 
6) 	 KW ebd.
7) 	 Hoesch (2014) geht diesen mythologischen Restbeständen bzw. komplexen Säku-

larisationsversuchen bei Kant im Einzelnen nach, wobei das Ergebnis keines-
wegs einhellig ist (S. 335):

	 „Eine wirklich befriedigende Lösung scheint dem Interpreten kaum gelingen zu 
können. Soweit ich sehen kann, spricht aber alles dafür anzunehmen, dass Kants 
Changieren zwischen den Begriffen Natur und Vorsehung eine Schwierigkeit 
überdecken soll: Einerseits geht es Kant in der Geschichtsphilosophie ums Gan-
ze; er möchte die gesamte Welt als eine gute ausweisen, was ihm eine Rechtfer-
tigung des höchsten Prinzips abnötigt … Andererseits ist dafür eine Integration 
der unmoralischen Elemente der Geschichte in die Geschichtsteleologie nötig; 
diese würde dazu führen, dass Gott das schlechthin Zweckwidrige in der Welt 
gewollt habe. Weil dies wiederum begrifflich ausgeschlossen ist, spricht Kant von 
einer Naturabsicht.“

8) 	 KW ebd. S. 49
9) 	 KW ebd. S. 35
10) 	 KW ebd. S. 37
11) 	 Wie Nietzsche über den Mythos von der „Macht der Geschichte“ aufklärt, den 

er freilich durch die Naturgeschichte des „Willens zur Macht“ inkonsequenter 
Weise ersetzen wird, führt Horkheimer im Rahmen der „Kritischen Theorie der 
Gesellschaft aus: 

	 „(…) aber die Geschichte hat keine Vernunft ‚an sich‘ betrachtet, ist keine wie 
immer geartete ‚Wesenheit‘, weder ‚Geist‘, dem wir uns beugen müssten, noch 
‚Macht‘, sondern eine begriffliche Zusammenfassung von Ereignissen, die sich 
aus dem gesellschaftlichen Lebensprozess der Menschen ergeben. Von der 
‚Geschichte‘ wird niemand ins Leben gerufen oder getötet, sie stellt weder Auf-
gaben noch löst sie solche. Nur die wirklichen Menschen handeln, überwinden 
Hindernisse und können dazu gelangen, einzelnes oder allgemeines Leid, das 
sie selbst oder Naturmächte geschaffen haben, zu verringern. Die pantheistische 
Verselbständigung der Geschichte zu einem einheitlichen substanziellen Wesen 
ist nichts als dogmatische Metaphysik.“

	 Horkheimer 1971, S. 69

316

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 129 	 Gebrochene Fiktionalisierung des Lebenslaufes

Wenn wir retrospektiv nach einer Richtung unseres Lebens suchen, 
schaffen wir aus all den kontingenten Daten einen fiktiven Sinn, den 
wir gar auf einen Gesichtspunkt hin zulaufen sehen möchten. Doch 
solche Einbildungen sind Lügen im außermoralischen Sinne, wenn 
wir um die bewusste Fiktionalisierung unseres Lebenslaufes wissen. 
Wir sind darauf angewiesen, solche Fiktionalisierungen evident zu 
gestalten an oft widerspenstigem Material: Was sich vielleicht ergibt, 
sind Fragmente und Lichtspuren von Sinn. Wir schaffen zumeist mehr 
Evidenz, wenn wir auf einheitsbildende Mythen in unserem Lebens-
lauf verzichten.

Was in phylogenetischer Hinsicht für die Betrachtung der Weltgeschich-
te gilt, findet eine Parallele in der Ontogenese. Wenn wir retrospektiv nach 
einer Logik unseres Lebens suchen, biografische Linien hineinbringen, 
die kontingenten Einzelheiten unter Gesichtspunkte ordnen, unser Leben 
gar als ein Ganzes sehen möchten, bilden wir Richtung und Sinn hinein, 
bilden die Additionen von kontingenten Fakten in Eins. Nietzsche analy-
siert diesen Glauben an erkennbare Kausalitäten als eine Mythenbildung, 
mit der wir von der im Dunkeln liegenden Kontingenz unseres Lebens 
absehen wollen. (1) Auch wenn wir die individuelle menschliche Biogra-
fie gerne unter einem Gesichtspunkt abrunden und als ein Ganzes sehen 
möchten, entpuppt sich diese Betrachtung als Fiktionalisierung des Lebens-
laufes. Bourdieu hat die Annahme entlarvt, eine Lebensgeschichte habe 
eine Logik; vielmehr ist sie auch in dem Sinne eine Geschichte, als ihr Ein-
druck von Geschlossenheit und Sinnhaftigkeit einer narrativen Konst-
ruktion entstammt. Die dabei entstehende Kohärenz dient als Arbeitshy-
pothese für die (auto-)biographische Tätigkeit. (2)

Die Rede von einer solchen „Lebenslüge“, mit der wir der Kontingenz 
der chaotischen Einzelheiten unseres biografischen Verlaufs Sinn und 
Richtung zu geben versuchen, verliert aber ihren moralisch abwerten-
den Sinn, wenn wir einen solchen Versuch nicht als Selbsttäuschung, 
sondern bewusste Fiktionalisierung erkennen. Wir sind uns dann unse-
res subjektiven Lebensentwurfes als einer spielerischen, erzählerischen, 
imaginativen Konstruktion bewusst. Diese wird – ganz im Sinne von 
Nietzsches Abhandlung (3) – zu einer „Lüge im aussermoralischen Sin-

317

Was darf und will ich hoffen? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


ne“, einer besonderen Form des Für-Wahr-Erklärens, das freilich nicht 
willkürlich ist, sondern auf einer besonderen Evidenz fußt, mit der wir 
„(d)es Lebens labyrinthisch irren Lauf “ geordnet haben. (4)

Denn es wäre eine Simplifizierung anzunehmen, wir könnten unser 
Leben willkürlich mit Fiktionen ausgestalten und dabei mit den sog. Fak-
ten frei schalten und walten. Vielmehr ist dies ein komplexer, vielschich-
tiger Prozess, bei dem sich Vorstellungen auf verschiedenen Ebenen über-
lagern und um Evidenz konkurrieren. Solche Evidenz muss 
Voreinstellungen, sprachliche Übereinkünfte, kollektive Deutungsmus-
ter auf den verschiedenen Ebenen der Wirklichkeitserfassung abgleichen, 
wobei wir vor allem auf der Ebene der Sinnfindung die größte Deutungs-
hoheit behalten. All diese Ebenen sind in komplexer Weise abzugleichen. 
Die These von der Subjektivität von Erkenntnis und dem Verlust an Wahr-
heit darf nicht dahingehend missverstanden werden, nun sei ungezügel-
tem Dafürhalten Tür und Tor geöffnet. Auch die transzendentalen Vor-
bedingungen unserer Erkenntnis bis hin zu den kollektiven 
Deutungsmustern der Sprachen gehören zu solcher Subjektivität von 
Erkenntnis und drücken ihr einen quasi-objektiven Stempel auf. Nur 
wenn es uns gelingt, unser Leben als evidente, überzeugende Konstruk-
tion innerhalb dieser Vorgaben zu erzählen, kann die Fiktionalisierung 
„wirklich“ einigen Bestand für uns und andere haben. Insbesondere in 
Zeiten, in denen die Rede von den alternativen Fakten bzw. Fake News 
umgeht, muss dieses Missverständnis ausgeräumt werden, das sich mit 
der These von der subjektiven Fiktionalisierung von Lebensläufen oder 
geschichtlichen Abläufen im Kontext einer radikalen Erkenntniskritik 
wie der Nietzsches verbinden könnte.

Dieses Missverständnis betrifft auch die trivialisierte Rede vom Leben 
als Kunstwerk, wobei gemeinhin unterstellt wird, dass es sich um den 
klassischen, harmonischen Begriff von Schönheit handele und nicht etwa 
die nicht mehr schönen Künste (5), geschweige denn eine Ästhetik des 
Hässlichen. Unser Leben ist allenfalls Kunstwerk, indem wir einzelne 
fragmentarische Gestaltungen vornehmen können, die sich immer wie-
der an Widerständigem reiben und von diesem zunichte gemacht wer-
den, also eine vollendete künstlerische Gestaltung nur ahnen lassen. 
Wenn hier überhaupt von einem Kunstwerk sinnvoll gesprochen wer-
den kann, dann sind es solche versprengten Fragmente, die wir wie „Feu-
erfunken“ (6) in der Finsternis der Kontingenz, dem „labyrinthisch irren 

318

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Lauf “ unseres Lebens zum Leuchten bringen können. Gerade wenn wir 
die Chimäre eines einheitsstiftenden Sinnes vergessen und mit „mikro-
logischem Blick“ in unseren Lebenslauf eindringen, werden wir in Ver-
gangenheit wie Gegenwart erleuchtete, augenblickshafte Bruchstücke 
entdecken können, die in sich Sinn erscheinen lassen, ohne vom Gan-
zen her eine teleologische Rechtfertigung erfahren zu können. (7)

Für den aufgeklärten Nihilisten wird das Chaos, in das wir Sinnzusam-
menhänge und Ziele unseres Lebens hineinbilden, immer wieder als des-
sen Nachtseite, Ur– und Abgrund, aber ebenso als Ermöglichungsgrund 
von Freiheit und ihren Fiktionen ins Bewusstsein rücken. Er wird auf ein-
heitsstiftende Mythenbildungen von dem einen Sinn eines Lebens gerne 
verzichten, um Evidenzen von Sinnfragmenten glaubhafter in der biogra-
fischen Arbeit hervortreiben zu können. So ist der Verzicht auf die Mytho
logeme von Konsistenz und Ganzheit geeignet, die Glaubwürdigkeit und 
Evidenz unserer Biografiearbeit zu erhöhen, insofern wir diese mit der 
Vorstellung vom Selbstanspruch auf Ehrlichkeit vorantreiben und nicht 
bestrebt sind, Brüche und Widersprüche zu glätten. Dies gilt auch für die 
Biografien vieler sogenannter öffentlicher Vorbilder: Die Mythenbildun-
gen, mit denen sie umgeben werden, lösen sich bei zeitlichem Abstand und 
genauerer Analyse bekanntlich mit großer Regelmäßigkeit auf.

Tage jenseits von Ganzheit
Was für die Biografie gilt, lässt sich schon beim einzelnen Tagebuchein-
trag verfolgen: Nur selten lässt sich ein Tag als Ganzes abgerundet erzäh-
len, sein roter Faden ungebrochen verfolgen. Vielmehr merken wir, dass 
es uns und der Ehrlichkeit unserer Erzählung gut tut, auf eine solche Vor-
stellung von Ganzheit zu verzichten, sodass wir Brüche und Ungereimt-
heiten nicht zu überspielen brauchen. Auch der Biografiearbeit kann sol-
cher Verzicht nur gut tun. Wie unser Leben zerfällt der Tag zumeist in 
Fragmente, unterschiedliche Befindlichkeiten und inkonsistente Erfah-
rungen, wiewohl wir bestrebt sind, Ordnung in diese chaotische Man-
nigfaltigkeit hinein zu imaginieren. Der Charakter des Tages als „Kunst-
werk“ mag dabei augenblickshaft aufleuchten. 

Das Leben ist nicht unser Kunstwerk
Bereits Nietzsches Geliebte Lou Andreas-Salomé hat im vorangestellten 
Motto zu ihrem „Lebensrückblick“ die Phrase vom Leben als Kunstwerk 

319

Was darf und will ich hoffen? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


abgewiesen. (8) Sie weist darauf hin, dass das Leben mitgestaltet, uns Rei-
bungsflächen und widerständiges Material für unsere „künstlerische“ 
Arbeit liefere, diese gar vereitele, sodass hier von einem „Kunstwerk“ nur 
in einem viel differenzierteren und eingeschränkteren Sinn, als dies 
gewöhnlich geschehe, gesprochen werden könne: „Weit, weitab von der 
alten Phrase vom ‚Sich-das-Leben-zum-Kunstwerk-machen‘; wir sind 
nicht unser Kunstwerk.“ Es verwundert nicht, dass dieser „alten Phrase“ 
vom „Leben als Kunstwerk“ bzw. vom „schönen Leben“ in der Folgezeit 
in einer von Reklame und Wellness – Angeboten geprägten Kulturindus-
trie noch eine steile Karriere bevorstehen sollte.

Jene Phrase könnte aber in einem viel differenzierteren und tragischen 
Sinne ihre Gültigkeit behalten: Nach der großen Ent-Täuschung gilt es, 
nicht den passiven Nihilismus als Endzustand festzuschreiben, sondern 
gleichsam auf dessen Trümmerfeld die vereinzelten Bruchstücke von 
Erhaltenem und Erhaltenswertem zu sammeln, die aktive Kraft der Deu-
tungshoheit über solch versprengtes Material zu behalten, in diesem die 
künstlerischen „Feuerfunken“ einzufangen …

Das Leben ist somit Kunstwerk in dem Sinne, dass es eine „Zweckmä-
ßigkeit ohne Zweck“ in Kants Verständnis des ästhetischen Geschmacks-
urteils inkorporiert. (9) Mit aller Vorsicht ließe sich zusammenfassen: 
Der Sinn des Lebens ist, dass es gelebt wird, und diese seine immanente 
Zweckmäßigkeit ist tendenziell keine durchgehende eines „roten Fadens“, 
sondern eine vielfach zerfaserte, gebrochene, fragmentierte Zersplitte-
rung in ein Allerlei von Zwecken, in Lichtspuren von Sinn, die ein Kunst-
werk nur erahnen lassen …

Mehrere Leben
Insbesondere mit fortschreitendem Alter bedrängen uns zuweilen Ima-
ginationen alternativer Lebensentwürfe, die wir in unserem verwirklich-
ten Lebenslauf vielleicht versäumt haben, aber vielleicht hätten wählen 
sollen … Wir merken jedoch bald, wie fruchtlos solche Beschäftigung 
mit diesen Imaginationen für unsere Gegenwart und unsere Biografie-
arbeit ist. Es sind nicht lebensdienliche Imaginationen im Unterschied 
zu denen, mit denen wir Möglichkeiten unserer realen Lebenssituation 
ausschöpfen. Die imaginierten alternativen Lebensentwürfe lassen uns 
aber gewahr werden, dass auch unser vorliegender Lebenslauf nur eine 
– wenn auch verwirklichte – Möglichkeit ist. Sie lassen unser gegenwär-

320

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


tiges Leben in einer Brechung erscheinen, als eine – nun zu unserer Wirk-
lichkeit gewordene – Fiktion, in der wir mit unserer Einbildungskraft 
weiterhin wirken können.

Anmerkungen
1) 	 „Das Leben als ein wacher Traum; je feiner und umfänglicher ein Mensch ist, 

um so mehr fühlt er die ebenso schauerliche als erhabene Zufälligkeit in seinem 
Leben, Wollen, Gelingen, Glück, Absicht heraus; er schaudert, wie der Träumer, 
der einen Augenblick fühlt ‚ich träume‘. Der Glaube an die causale Necessität 
der Dinge ruht auf dem Glauben, daß wir wirken; sieht man die Unbeweisbar-
keit des Letzteren ein, so verliert man etwas den Glauben an jenes Erste. Es 
kommt hinzu, daß ‚Erscheinungen‘ unmöglich Ursachen sein können. Ein unge-
wohntes Ding zurückzuführen auf schon gewohnte Dinge, das Gefühl der Fremd-
heit zu verlieren – das gilt unserem Gefühl als Erklären. Wir wollen gar nicht 
‚erkennen‘, sondern nicht im Glauben gestört werden, daß wir bereits wissen.“ 
KSA XI S. 502 f.

2) 	 Bourdieu 1990, S. 75–81
3) 	 KSA I („Über Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinne“) S. 875–890
4) 	 Goethe rückblickend über sein Leben in „Zueignung“ (V. 14) zu „Faust“ (hrsg. 	

1986)
5) 	 Vgl. den Titel eines Kolloquiums (Jauß 1966).
6) 	 Wir greifen hier ein Bild aus dem 3. Band „Feuerfunken“ der nihilistischen 

Romantrilogie „Bunte Schleier des Nichts“ auf (FF bes. S. 170 f. u. 188).
7) 	 Zum „mikrologische(n) Blick vgl. ND S. 398. 
8) 	 Andreas-Salomé 1968
9) 	 KU § 17, S. 319

321

Was darf und will ich hoffen? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 130 	 Lichtspuren von Sinn

Die Sinnfrage löst sich im Nihilismus nach der Suche von Sinnspuren 
auf, die in solcher Fragmentierung ihren Charakter als Einbildungen 
vor allem in der Retrospektive erweisen. In solcher Zersetzung von 
Sinn aber entsteht unsere prekäre Freiheit. 

Wurde in der vor-nihilistischen Philosophie nach einem Sinnganzen 
gesucht, dürfte es dem Nihilismus angemessener sein, von Sinnfragmen-
ten oder Sinnspuren zu sprechen. Sinn in ontogenetischer Hinsicht 
erscheint nur episodisch und löst sich in der zurückblickenden, reflexi-
ven Außenperspektive als Einbildung von Sinn wieder auf, nachdem er 
gelebt worden ist. Denn nur in Fraglosigkeit stellt sich Sinn des Lebens 
ein. Solche Fragmentierung von Sinn treibt seinen Status als Einbildung 
hervor und widerspricht damit nicht den nihilistischen Auffassungen 
vom sinnlosen, sinnleeren, sinnwidrigen oder absurden Leben, in dem 
Lichtspuren von Sinn intermittierend erscheinen können. Gerade indem 
ein Sinnganzes nicht mehr vorgegeben ist, gewinnen wir die Freiheit, 
einen Sinn subjektiv herzustellen, der als bloß subjektive Veranstaltung 
doch kein gültiger Sinn sein konnte und in der Negation des reflektie-
renden Bewusstseins verfällt.

Damit wir aber von Sinn überhaupt sprechen können, muss er uns als 
etwas nicht von uns Gemachtes erscheinen: lichtvoll auf uns zu kommen. 
(1) In der nihilistischen „Lösung“ der Sinnfrage wird so die Tätigkeit der 
Einbildungskraft als Grundlage erkannt: ihre Einbildung von lichtvoller 
„Wahrheit“ wie auch ihr Status als eines höchst subjektiven Vermögens 
auf einer Gratwanderung, der „Wahrheit“ nur in der Negation noch mög-
lich ist.

Zweckmäßigkeit ohne Zweck der Geschichte 
Dieses Modell dürfte mit Gewinn auf die Geschichte anwendbar sein. Es 
ergeben sich sinnvolle Tendenzen, immanente Sinnstrukturen beispiels-
weise innerhalb einzelner Epochen, eine aus ästhetischen Zusammen-
hängen auf die Geschichte übertragene „Zweckmäßigkeit ohne Zweck“ 
(2), wiewohl sich uns ein letztbegründbarer Sinn des geschichtlichen 
Ganzen der „Weltgeschichte“ nicht erschließen mag.

322

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Paletten von Fiktionen
Es ist deutlich geworden, dass all diese Modelle einer Fiktionalisierung 
der Menschheitsgeschichte wie des Lebenslaufes des einzelnen Individu-
ums von der einen, alles dominierenden Fiktion bis hin zu den fragmen-
tierten Sinnspuren eine reiche Palette von Fiktionen bilden: Sie konkur-
rieren miteinander, überlagern sich, negieren sich, bilden Cluster – der 
jeweiligen Evidenz gemäß, die sie in bestimmten Situationen ausstrah-
len. Im Rahmen der nihilistischen Philosophie gibt es keine feste Hier-
archisierung, die unumstößlich wäre. Was all diese Fiktionen (oder in 
der Sprache der Tradition „Ideen“) verbindet, ist ihr fiktionaler Charak-
ter, in dem ihre Vorläufigkeit und letztendliche Nichtigkeit durchscheint.

Anmerkungen
1) 	 Vgl. ND S. 367: 
	 „Der Begriff des Sinns involviert Objektivität jenseits allen Machens …“
2) 	 KU (§17), S. 319

323

Was darf und will ich hoffen? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 131 	 Sprünge aus dem Absurden

Aus der nihilistischen Befindlichkeit gibt es kaum eine Rettung, die 
nicht als Sprung in eine imaginierte „Lösung“ zu erkennen wäre und 
ihren fiktionalen Status vergessen lassen möchte.

Die Sinnlosigkeit der Welt und unsere Sehnsucht nach einem Sinn schaf-
fen eine Absurdität, wie sie Camus in einzigartiger Weise diagnostiziert 
hat, ohne den Begriff Nihilismus zu entfalten. Wir müssen das Span-
nungsverhältnis dieser absurden Situation der hoffnungslosen Hoffnung 
aushalten. Wir dürfen nicht dem Absurden durch das entfliehen, was 
Camus den irrationalen Sprung („le saut“) nennt. Es ist der Sprung der 
Imagination in ein religiöses oder metaphysisches Rettungsangebot irgend-
welcher Provenienz, das nicht mehr als Produkt der Imagination erkannt 
wird, sondern als Vernunfterkenntnis, höhere Einsicht, Offenbarung etc. 
drapiert werden muss, wenn es als Rettung aus einer absurden Welt funk-
tionieren soll. Es ist aber eine bloße Einbildung, also ein imaginativer 
Sprung in zweifachem Sinne. Es ist eine Mythenbildung der unaufgeklär-
ten, undurchschauten Einbildungskraft, eine bloß eingebildete Überwin-
dung des Nihilismus, dem wir uns doch nicht entziehen können:

„Wenn es das Absurde gibt, dann nur im Universum des Menschen. 
Sobald dieser Begriff sich in ein Sprungbrett zur Ewigkeit verwandelt, ist 
er nicht mehr mit der menschlichen Hellsichtigkeit verbunden. Dann ist 
das Absurde nicht mehr die Evidenz, die der Mensch feststellt, ohne in 
sie einzuwilligen. Der Kampf ist dann vermieden. Der Mensch integriert 
das Absurde und läßt damit sein eigentliches Wesen verschwinden, das 
Gegensatz, Zerrissenheit und Entzweiung ist. Der Sprung ist ein Auswei-
chen.“ (1)

Anmerkungen
1) 	 Camus 2000, S. 50 f.

324

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 132 	 Machtbegriffsbilder

Der Nihilismus stellt die Leere wieder her, in der menschliches Den-
ken frei agieren und die Machtansprüche, die sich mit den zu Ver-
nunfterkenntnissen aufgeblähten Bildern der Einbildungskraft ver-
banden, ihrer Nichtigkeit überführen kann.

Der Begriff der Einbildungskraft wird durch den Vernunftbegriff subs-
tituiert, die Grenzlinie zwischen den Leistungen der beiden Vermögen 
verwischt, damit die modernen Mythen des Säkularisationsprozesses 
nicht bloße Glaubenssache seien, sondern ihnen die Dignität vernünfti-
ger Erkenntnis zukomme. Die Vermeidung des Begriffes der Einbildungs-
kraft und die Substitution der Einbildung durch Vernunft folgt dabei 
pragmatischen Machtansprüchen, den Strategien des make-belief, sus-
pension of disbelief  bzw. einem Placeboeffekt, der die disparaten und dif-
fusen Tendenzen in Gesellschaft und Geschichte in glaubwürdige Strom-
linienformen bringt und wirklich zusammenkittet.

Dabei bleibt der Glaube an die für Vernunft gehaltenen Einbildungen 
den Protagonisten dieses Glaubens oft selbst unbewusst, da sie – ihrem 
Willen zur Macht folgend – wirklich im Dienste der Vernunft zu agieren 
wähnen. Es entsteht so eine unaufgeklärt wirkende Einbildungskraft, 
deren Differenz zu den Vermögen des Verstandes und der Vernunft uner-
kannt bleibt. Der Nihilismus hat darüber aufzuklären, dass Einbildun-
gen schlichtweg nur Einbildungen bleiben können. Er hat die Leere wie-
derherzustellen, in der menschliches Denken frei agieren und die 
Machtansprüche, die sich mit den zu Vernunfterkenntnissen aufgebläh-
ten Bildern der Einbildungskraft verbanden, ihrer Nichtigkeit überfüh-
ren kann. 

325

Was darf und will ich hoffen? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 133 	 Gewinnung evidenter Imaginationen

Eine evidente Imagination ist sich selbst durchsichtig und sich ihres 
subjektiven, ephemeren Charakters bewusst. Sie hat das Wissen in 
sich aufgenommen, dass ihr Wahrheit im Sinne von Allgemeinheit 
und Notwendigkeit nicht zwingend zukommt, sondern ihre Evidenz, 
die aus ihrer Heilsamkeit spricht, nur appellativen Charakter hat.

An vernünftige oder besser: evidente Imaginationen ist die Anforderung 
zu stellen, dass sie auf jeden Rest von Mythologie und Metaphysik in the-
oretischer Hinsicht verzichten, so sehr auch in pragmatischer solch ideo-
logische „Resteverwertung“ hilfreich erscheinen mag. (1) Die theoreti-
sche Zielrichtung gibt der aufgeklärte Nihilismus an, dem es nicht mehr 
um Wahrheit in einem umfassenden Sinne – getragen von der auf logi-
sche Allgemeinheit und Notwendigkeit dringenden Vernunft, sondern 
die subjektive Konstruktion vorübergehender Evidenzen geht, als deren 
Schöpferin er die sich selbst gewisse und sich selbst durchsichtige Ein-
bildungskraft erkannt hat.

Damit muss solche Evidenz auf logische Allgemeinheit und Notwen-
digkeit verzichten, wie sie ihr in Berufung auf die Vernunft zukämen. 
Der Anspruch an Andere, der subjektiven Evidenz zuzustimmen, bleibt 
erhalten. In dieser sich auf den Appell bescheidenden Selbstgewissheit 
der Einbildungskraft gewinnt das ästhetische Paradigma für die Rede 
über Zwecke und Ziele an Bedeutung. In seiner Analyse des zweiten 
Moments des Geschmacksurteils hat Kant diese Struktur einer subjekti-
ven Allgemeinheit aufgedeckt, wenngleich die übermächtige Anlehnung 
an die Gültigkeit der Verstandesurteile einer Schätzung der Evidenz der 
sich selbst gewissen Einbildungskraft noch im Wege steht. (2)

Anmerkungen
1) 	 Vgl. Rauschning (in: „Masken und Metamorphosen des Nihilismus“) 1954, 

S. 151:
	 „Ideen und Prinzipien wie die Freiheit, die Gleichheit als ‚Mythen‘ zu bezeich-

nen, muß Widerspruch erregen, wenn unter Mythos von vornherein etwas Fal-
sches, Irrationales, des modernen, aufgeklärten Menschen Unwürdiges verstan-
den wird. Eine solche Auffassung wäre jedoch völlig verfehlt. Als Mythen muß 
man gewisse Ideen und Prinzipien nicht deshalb bezeichnen, weil sie falsch sind, 
sondern weil sie die Funktion des Transzendenten übernehmen, weil sie zu einem 
Absolutum gesteigert werden. Die ihnen zugrunde liegenden Ideen sind fast aus-

326

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


nahmslos richtige und notwendige Elemente der menschlichen Daseinsordnung. 
Falsch ist, wenn dieser Ausdruck hier überhaupt am Platz ist, ihre Vereinzelung 
und ausschließliche Geltung ohne Bezug auf die Ganzheit des menschlichen 
Daseins.“ Es muss genauer gesagt werden, dass die Mythen als Produkte der Ein-
bildungskraft erkannt werden müssen, um in solcher Selbstdurchsichtigkeit ihren 
vernünftigen Gehalt entfalten zu können.

2) 	 KU § 6, S. 288 f.: Der ästhetisch Urteilende „muß … glauben Grund zu haben, 
jedermann ein ähnliches Wohlgefallen zuzumuten. Er wird daher vom Schönen 
so sprechen, als ob Schönheit eine Beschaffenheit des Gegenstandes und das 
Urteil logisch wäre … weil es doch mit dem logischen die Ähnlichkeit hat, daß 
man die Gültigkeit desselben für jedermann daran voraussetzen kann … Folg-
lich muß dem Geschmacksurteile, mit dem Bewußtsein der Absonderung in 
demselben von allem Interesse, ein Anspruch auf Gültigkeit für jedermann, ohne 
auf Objekte gestellte Allgemeinheit anhängen, d.i. es muß damit ein Anspruch 
auf subjektive Allgemeinheit verbunden sein.“ Die große Nähe zum logischen 
Urteil wird hier durch das „Zusammenspiel“ von Einbildungskraft und Verstand 
gewährleistet, während im zweiten Teil dieser Kritik die Einbildungskraft in 
Schaffung der ästhetischen Idee sich der Autonomie nähert, die Kant ihr nicht 
zugestehen möchte.

327

Was darf und will ich hoffen? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 134 	 Schein von Selbstbewusstsein

In der Erhaltung, Stärkung und Selbstbehauptung unseres „Ich“ fol-
gen wir der vitalsten Einbildung, mit der wir die Vielzahl unserer psy-
chologischen Zustände und physikalischen Teilchen in- eins bilden.

In unserem „Ich“ begegnen wir der vitalsten Fiktion, die uns am Leben 
erhält und zu seiner Steigerung und Selbstbehauptung – nicht nur gegen-
über anderen Ichs – antreibt. Angesichts des Zerfalls dieses Ich in eine 
Vielzahl psychologischer Zustände und physikalischer Teilchen lässt sich 
dieser nicht nachweisbare Zusammenhalt, den wir als Ich oder Ich-Be-
wusstsein bezeichnen, nicht anders als eine hartnäckig wiederkehrende 
Fiktion bezeichnen. Die buddhistische Lehre spricht deshalb konsequent 
von der Substanzlosigkeit bzw. durch abhängige Bedingtheiten gegebe-
nen Vergänglichkeit dieses „leeren“ Ich, gerät aber in Schwierigkeiten, 
die tatsächlich gegebene Stärke und Relevanz dieses Ich noch erklären 
zu können. Das Ich ist gleichermaßen da und nicht da: Nur der Begriff 
der Einbildungskraft kann die Stärke dieser Fiktion erhellen, für die es 
in der rein physikalisch gedeuteten Welt keine adäquate Entsprechung 
gibt.

Der Nihilismus führt zur Erkenntnis des illusionären Charakters des 
Ich. In solcher „Nichtsgewinnung“ trifft er sich mit dem buddhistischen 
Schulungsweg zur „Erleuchtung“. Wenn es einen nihilistischen „Sinn“ 
des Lebens gibt (in der ursprünglichen Bedeutung von „Richtung“), dann 
liegt er in solcher Durchleuchtung des Ich als einer kraft ihrer Fiktionali-
tät lebensdienlichen und erhaltenswerten Einbildung, in der uns befrei-
enden und erleuchtenden Erkenntnis, dass das Ich – und damit die von 
ihm gesetzten Begrenzungen – nur scheinhaften, ephemeren Charakter 
haben.

Das Ich als Brennpunkt unserer Fähigkeiten
Das Zusammenwirken von Verstand, Vernunft und Einbildungskraft 
erhellt sich in diesem Beispiel: In der psychologischen und physikali-
schen Erkenntnis muss der Verstand das Ich in eine Vielzahl disparater 
Teile auflösen, also letztlich negierend verfahren. Dieses Denken des Ver-
standes wiederum zu denken ist die Einsicht der Vernunft in die große 
Leere, in der das Ich nur als Einbildung erscheinen kann. Indem diese 

328

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Einbildung aber evident ist und in solcher Evidenz Kraft gewinnt, Ver-
nunft an sich hat, qualifiziert sich unser Ich als vernünftige bzw. eviden-
te Einbildung. Auch die Anatman-Lehre des Buddhismus von der Schein-
haftigkeit des Ich muss diese Evidenz berücksichtigen, wenn Funktion 
und Wert der Einbildungskraft erkannt werden.

329

Was darf und will ich hoffen? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 135 	 Bunte Schleier des Nichts

Was wir einer Betrachtung der Weltgeschichten als Perspektive ent-
nehmen können, ist das Flattern der bunten Schleier des Nichts. 

Die Weltgeschichten sind die großen Lehrmeister des Nichts, der Nich-
tigkeit unseres Daseins und der von uns eingebildeten Wichtigkeiten. Sie 
befördern uns auf den Aussichtspunkt sub specie aeternitatis, von dem 
aus wir die bunten Schleier des Nichts flattern sehen können, die vielfäl-
tigen Variationen des „Eadem, sed aliter“. (1) Mehr als je zuvor ist nach 
den Katastrophen des 20. Jahrhunderts Schopenhauers Geschichtspes-
simismus evidenter geworden als alle Geschichtsgläubigkeit an das Vor-
anschreiten des Weltgeistes in welche Richtung auch immer. (2) Die welt-
geschichtliche Betrachtung treibt in der Ausdehnung des Alles das Nichts 
hervor, das gleichsam „in der Mitte“ der geschichtlichen Ereignisse – und 
nicht getrennt von ihnen – erfahrbar wird. (3) Es wird erfahrbar in der 
bloß additiven Anhäufung von Ereignissen, die nicht auf ein einziges 
Telos hin sinnvoll geordnet erscheinen. Dabei erweist sich „die Weltge-
schichte“ als eine Fiktion, die in das Nebeneinander gleich-gültiger Welt-
geschichten zerfällt, deren Bewertung und Hierarchisierung subjektive 
menschliche Konstrukte sind, in denen sich begriffliche und fiktional-an-
schauliche Elemente mischen.

Studium der Universalgeschichte zur Nichtsgewinnung
Schillers Frage: „Was heißt und zu welchem Ende studiert man Univer-
salgeschichte?“ (4) beantwortet sich im nihilistischen Zeitalter durch sol-
che „Nichtsgewinnung“, die – wie unsere Studie darzulegen versucht – 
nicht ohne erkenntniskritischen und praktischen Gewinn bleiben 
dürfte.

Anmerkungen
1) 	 Vgl. SchW („Die Welt als Wille und Vorstellung“, Band II, Drittes Buch, Kap. 38: 

Über Geschichte) S. 517. Einer vollen Entwicklung des nihilistischen Standpunk-
tes steht in diesem Kapitel allerdings Schopenhauers Festhalten an der platoni-
schen Ideenlehre entgegen.

2) 	 Vgl. Safranski 1990, S. 346 zu Schopenhauers Geschichtsphilosophie:
	 „Angesichts der grausigen Dimension der jüngsten Geschichte scheint tatsäch-

lich nur Schopenhauer mit seinem Pessimismus auf der Höhe der Zeit zu sein. 

330

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Geschichte ist für Schopenhauer kein finales Unternehmen, sondern – aus gehö-
riger Distanz betrachtet – ein großer Karneval des Immergleichen.“

3) 	 Dies entspricht der begrifflichen Bestimmung des Nichts bei Nagarjuna; vgl. NA 
S. 934 u. ff.

4) 	 Schiller: Werke IV, S. 749 ff. 

331

Was darf und will ich hoffen? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 136 	 Weltgeschichten 

Ob weltbürgerliche Vision oder Wiederkehr des Immergleichen – dem 
Nihilisten sind verschiedene Weltgeschichten als Perspektiven mög-
lich.

Anders als es der Gebrauch des Schmähwortes vom Nihilisten haben 
möchte, ist dem Nihilisten die weltbürgerliche Absicht einer friedlichen 
und menschlichen Welt als mutige Fiktion durchaus möglich: als heroi-
scher Nihilismus oder absurde Revolte gegen einen hoffnungslos erschei-
nenden Geschichtsverlauf. Dabei freilich hat die Fiktion sich als Fiktion 
zu sich selbst bekannt, die Einbildungskraft ist über sich selbst aufge-
klärt. 1) Deshalb steht jene Fiktion eines heroischen Nihilismus in erkennt-
nistheoretischer Hinsicht gleichberechtigt und gleich-gültig neben ande-
ren Vorstellungen, denen die Geschichte als ein sinnlos in sich kreisendes 
Geschehen erscheinen mag, in dem keinerlei weltbürgerliche Absichten 
zu erkennen, sondern allenfalls versprengte individuelle Taten heroische 
Lichtpunkte im Rad der geschichtlichen Wiederholungen zu setzen fähig 
sind. Was bleibt, sind Weltgeschichten, die ihre jeweilige Evidenz in 
bestimmten Situationen gewinnen können.

Anmerkungen
1) 	 Damit ergibt sich ein ganz anderer Status von Gewissheit, als er aus Hegels 

Geschichtsphilosophie spricht (Hegel XII S. 53):
	 „Die Einsicht nun, zu der … die Philosophie führen soll, ist, daß die wirkliche 

Welt ist, wie sie sein soll, daß das wahrhaft Gute, die allgemeine göttliche Ver-
nunft auch die Macht ist, sich selbst zu vollbringen. Dieses Gute, diese Vernunft 
in ihrer konkretesten Vorstellung ist Gott. Gott regiert die Welt, der Inhalt sei-
ner Regierung, die Vollführung seines Plans ist die Weltgeschichte. Diesen will 
die Philosophie erfassen; denn nur was aus ihm vollführt ist, hat Wirklichkeit, 
was ihm nicht gemäß ist, ist nur faule Existenz. Vor dem reinen Licht dieser gött-
lichen Idee, die kein bloßes Ideal ist, verschwindet der Schein, als ob die Welt 
ein verrücktes, törichtes Geschehen sei. Die Philosophie will den Inhalt, die 
Wirklichkeit der göttlichen Idee erkennen und die verschmähte Wirklichkeit 
rechtfertigen. Denn die Vernunft ist das Vernehmen des göttlichen Werkes.“

332

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


2.3.2. 	Mythen der unvollkommenen Säkularisation

… mit edler Freiheit richtet er (der Mensch) sich auf gegen  
seine Götter. Sie werfen die Gespensterlarven ab, womit sie  
seine Kindheit geängstigt hatten, und überraschen ihn mit  

seinem eigenen Bild, indem sie seine Vorstellung werden.
Friedrich Schiller, 25. Brief „Über die ästhetische  

Erziehung des Menschen“ (Werke V S. 652)

§ 137 	 Leben in Mythokratien

Der Mythos ist ein Produkt der Imagination, auch wenn er diesen 
Ursprung vergessen lassen muss, um als „objektive“ Tatsache der 
Offenbarung oder Vernunft gelten und wirken zu können. So sind all 
die Mythen entstanden, durch die sich die modernen, säkularen Ord-
nungen rechtfertigen, auch wenn sie sich auf pure Rationalität beru-
fen. Durch den Kitt solcher Fiktionen werden unsere Kulturen als 
„Mythokratien“ zusammengehalten.

Der Mythos muss seine Genealogie als Produkt der Imagination verges-
sen lassen, um als objektive Tatsache gelten und Verbindlichkeit schaf-
fen zu können. (1) So sind all die modernen Mythen entstanden, die sich 
nie und nimmer „Mythen“ nennen lassen würden: die Mythen des Staa-
tes, der Klasse, der Revolution, der Majorität, des Liberalismus oder der 
Demokratie. (2) Selbst Freiheit und Gleichheit können als begriffliche 
Mythenbildungen bezeichnet werden, nicht weil sie falsch sind, sondern 
weil sie zu einem Absolutum gesteigert eine objektive „Wahrheit“ für den 
Menschen eröffnen, selbst wenn wir im Einzelnen noch so oft darüber 
belehrt werden, dass mit Freiheit und Gleichheit nur ein Produkt unse-
rer Einbildungskraft gemeint sein kann. Nur durch deren Mythenbildun-
gen rechtfertigen sich die modernen Ordnungen, auch wenn sie sich auf 
pure Rationalität berufen. So sind es letztlich Fiktionen, die unsere Kul-
turen als „Mythokratien“ zusammenhalten. Der American way of life 
– die Fiktion von der Möglichkeit des Glücks für alle! Die Demokratie – 
eine brauchbare Fiktion, die an die wirkliche Herrschaft des Volkes 
glauben lässt! Die Würde des Menschen – wo denn ist die logische Beglau-
bigung dieser Fiktion wirklich zu finden? Überall, selbst in den rationa-

333

Was darf und will ich hoffen? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


len, „reinen“ Gedanken der fortgeschrittensten Aufklärung lässt sich das 
Wirken der Einbildungskraft und ihre mythenbildende, den Anschein 
von „objektiver Vernunft“ schaffende Kraft aufweisen.

Vor Klassifizierungen von Mythen
bei Vaihinger (1927) u. a. sind grundsätzliche Überlegungen entschei-
dend, die am Begriff des Nihilismus nicht vorbeiführen dürfen. Deshalb 
geht es uns darum, an einigen Beispielen aufzuzeigen, wie solche Mythen 
– als Produkte der Einbildungskraft gar nicht oder unvollständig erkannt 
und als Vernunftwahrheiten ausgegeben – unser Denken immer noch 
autoritativ beherrschen. Erst nach ihrer vollständigen Re-Fiktionalisie-
rung und damit Säkularisierung kann der aufgeklärte Nihilismus solche 
Vorstellungen, nachdem er sie ins bloß Subjektive zurückgenommen und 
ihren objektiven Wahrheitsanspruch aufgelöst hat, wieder für uns frei 
verfügbar machen als das, was sie sind: Produkte des subjektiven Ver-
mögens der Einbildungskraft von Menschen, Einbildungen, die ihre Über-
zeugungskraft und Evidenz nur eingedenk dieses Ursprunges behaupten 
können.

Die pädagogische Durchleuchtung unvollkommener Nihilismen 
muss das Ziel von Ideologiekritik sein, wenn diese nicht zu kurz greift 
und es verfehlt. Es genügt nicht, sog. „Überbauphänomene“ als „gesell-
schaftlichen Schein“ bestimmter Gesellschaftsformationen zu erklären, 
sondern sie müssen grundsätzlicher aus dem Heraufkommen des Nihi-
lismus verstanden werden, als Erscheinungsweisen eines noch „unvoll-
kommenen Nihilismus“, der sich noch nicht begriffen hat. Aufgabe von 
Ideologiekritik wäre damit die Rückführung von Mythen in das, was Jas-
pers „schwebende Chiffern“ nennt:

„Die Aufgabe in der Situation des wissenschaftlich kritischen Denkens 
einerseits und des Wissenschaftsaberglaubens andererseits ist vielmehr 
die Verwandlung aller leibhaften Mythen in Chiffern als Sprache der 
Transzendenz … Wir werden frei von den unbefragten Selbstverständ-
lichkeiten, frei von dem ‚festen Behaupten‘, von dem diktatorischen Den-
ken in Machtsprüchen, frei von dem Zwang der logischen Konstrukti-
on, deren Voraussetzungen nicht bewusst geworden sind. Wir werden 
befreit aus allen bestimmten Kategorien, aus den Fesseln der Sprache, 

334

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


aus der Unterwerfung unter die eigenen Gedanken. Wir werden Herr 
unserer Gedanken.“ (3)

Was Jaspers als unbestimmbare „Transzendenz“ zum Bezugspunkt 
machen möchte, ist der Begriff des Nichts; insofern ist auch seine Philo-
sophie eine des unvollkommenen, noch nicht gänzlich über sich aufge-
klärten Nihilismus. Solche Bemühungen stehen in der sokratischen Tra-
dition der Überführung unseres Wissens in ein Scheinwissen durch einen 
umfassenden Skeptizismus. In der so freigeräumten Leere sollte eine sol-
che dem aufgeklärten Nihilismus verbundene Pädagogik besonders die 
bildbaren Kräfte des Heranwachsenden gegen jegliche Ideologien stär-
ken, zu denen der Wissenschaftsaberglaube, die Demutsstarre gegenüber 
vermeintlichen Sachzwängen und der Glaube an die umfassende Bere-
chenbarkeit der Dinge gehören, auch wenn wir uns angewöhnt haben, 
nur die Religionen oder religiös motivierten Weltanschauungen unter 
Ideologieverdacht zu stellen.

Anmerkungen
1) 	 Rauschning 1954, S. 149 f., definiert: „Sie (die modernen Mythen) sind der Ver-

such einer Sinngebung und Daseinsordnung des Menschen und seiner Gesell-
schaft aus dem rein diesseitigen Menschentum ohne Bezug auf Überwelten und 
metaphysische Rechtfertigungen. Aber mit Hilfe von Ideen und Prinzipien, denen 
die Kraft der absoluten Legitimierung zugesprochen wird. Paradoxerweise ent-
stehen die modernen Mythen im Zeitalter der Aufklärung, dem nichts abge-
schmackter erschien als ‚Mythen‘. … Abstraktionen und Einzelheiten des Wirk-
lichen gewinnen die Bedeutung eines transzendenten Elementes im Bewusstsein 
des Menschen. Sie sollen die im Zuge der Aufklärung entstandene Lücke ausfül-
len, die durch die Beseitigung eines im Glauben bisher erfahrenen transzenden-
ten Seinsgrundes entstanden war.“

2) 	 Vollständige Aufzählung und Klassifizierung sind hier nicht beabsichtigt. Rausch-
ning gibt hierzu in seinem Kap. XV: „Die modernen Mythen als Masken des 
Nihilismus“ unter Rekurs auf Seilliere anregende Beispiele (1954, S. 151):

	 „Seilliere nennt als hauptsächlichste Mythen diejenigen, die den Machtwillen 
rechtfertigen, und zwar als ‚Imperialismus‘ der Rasse, der Nation, der Majorität 
(Demokratie) und der Klasse (Marxismus). Er unterscheidet ferner einen anti-so-
zialen ‚Mysticisme passionel‘, den Mystizismus der Leidenschaft, und einen 
‚Ästhetischen Mystizismus‘. Klarer wird das Phänomen, wenn man drei Grup-
pen von Mythen unterscheidet; solche, die auf die Vernunft zurückgehen, die 
biologisch-generativen Mythen und die Mythen der Mittel einer Daseinsord-
nung. Zu ersteren Gruppe gehören die Mythen der Vernunft selbst, der Gerech-
tigkeit, der Freiheit, der Gleichheit, des Fortschritts. Zur zweiten gehören die 
Mythen des Volkes, der Rasse, des starken und gesunden Menschen; der Mythos 

335

Was darf und will ich hoffen? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


der Leidenschaft, der Schöpferkraft (force creative), des ‚Lebens‘ schlechthin. 
Zur dritten Gruppe müssen die Mythen des Staates, der Klasse, der Revolution, 
der ‚Majorität‘ (mit Seillieres Bezeichnung), des Sozialismus, Kommunismus, 
des Liberalismus gerechnet werden. Der Mythos des Nationalismus nimmt eine 
Sonderstellung ein. Mythischen Charakter haben bis zu einem gewissen Grade 
auch reale und politische und soziale Bewegungen der Gegenwart, soweit sie 
eine ‚Weltanschauung‘, einen besonderen, bindenden ‚Lebensweg‘ zu einem Abso-
luten steigern und mit einer Art überrationalem Nimbus verbrämen.“ 

3) 	 Jaspers 1970, S. 98–100

336

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 138 	Kampf der Imaginationen

Der Kampf um die evidentere Imagination ist kaum in Gefahr, zum 
Krieg auszuarten. Aber gerade deshalb öffnen sich drohend die ideo-
logischen Waffenarsenale: Es dürfen nicht Imaginationen sein, um 
die es geht, sondern Vernunftwahrheiten und Sachzwänge, besser 
noch: Offenbarungen oder Erweckungserlebnisse werden ins Feld 
geführt, deren Anspruch auf Allgemeinheit und Notwendigkeit mit 
eherner Konsequenz durchzusetzen ist. Bleiben wir Nihilisten, die 
solche Wahrheitsansprüche negieren!

Was Samuel P. Huntington in seiner berühmt-berüchtigten Formulie-
rung auf den Punkt bringen wollte (1), muss – geht man auf den Kern 
des Streites zurück – präziser als Kampf der Imaginationen bezeichnet 
werden. Nur gehört es zu den Waffen in diesem Kampf, dass nicht von 
„bloßen“ Imaginationen geredet wird, sondern die Kombattanten im 
Namen der „wahren Offenbarung“ oder – für die westlichen, weitgehend 
säkularisierten Gesellschaften akzeptabler – im Namen der „Allgemein-
vernunft“ und ihrer logischen Sachzwänge antreten: Masken des Willens 
zur Macht, hinter denen sich partikulare, subjektive Interessen verber-
gen.

Um die verschiedenen Imaginationen, die den letzten Angelpunkt in 
diesem Streit bilden, ranken sich auf einer sekundären Ebene Argumen-
tationen politischer, ökonomischer, wissenschaftlicher Art, kurzum 
begrifflich-logische Diskurse, deren letzter Bezugspunkt aber ein imagi-
nativer Akt, eine Setzung der Imagination ist. Um eine beliebt geworde-
ne postmoderne Metaphorik zu bemühen, ließe sich von verschiedenen 
großen Erzählungen sprechen, die ihrer eigenen Erzähllogik folgen und 
die unterschiedlichen Erzählkerne anreichern, von denen sie ausgingen, 
ohne selbst das Bewusstsein für sich zu entwickeln, dass sie eben „nur“ 
Erzählungen unter anderen sind, die eine solch subjektive Kernimagina-
tion mit immer neuen Schalen umgeben.

Gerade hier wird deutlich, dass der Kampf der Kulturen, hinter dem 
schon die militärische Auseinandersetzung lauert, an Schärfe verliert, 
wenn wir an verschiedene kulturelle Imaginationen denken, die wir 
betrachten, oder kulturelle Erzählungen, denen wir zuhören. Wir wer-
den dann offener und lassen die Evidenz eben dieser Imaginationen spre-

337

Was darf und will ich hoffen? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


chen, die sich mit unseren Reflexionen, Erfahrungen und Bedürfnissen 
verbinden oder durch diese in Frage gestellt bzw. negiert werden. Dieser 
Kampf um die evidentere Imagination ist kaum in Gefahr, zum Krieg aus-
zuarten. Aber gerade dann, wenn wir diese Haltung einnehmen, werden 
wir sehen, wie sich die Waffenkammern der Ideologien öffnen: Es dür-
fen nicht Imaginationen sein, um die es geht; sondern Vernunftwahrhei-
ten und Sachzwänge, die auf Faktenaberglauben gründen, besser noch: 
Offenbarungen, Erweckungserlebnisse und dergleichen werden ins Feld 
geführt, deren Anspruch auf Allgemeinheit und Notwendigkeit mit eher-
ner Konsequenz durchzusetzen ist! Bleiben wir Nihilisten, die solche 
Wahrheitsansprüche negieren, Nihilisten, die keine Wahrheit, nur diese 
negative „Wahrheit“ kennen!

Anmerkungen
1) 	 Huntington („The Clash of Civilizations“) 1996 (dt. „Kampf der Kulturen“. 1997) 
	 Dabei ist die genaue Übersetzung von „clash“ im Deutschen „Zusammenstoß, 

Zusammenprall“.

338

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 139 	 Imaginative Weltmächte 

wie die islamische oder westlich-liberale sind Mythokratien, die in 
Bildbrüchen in Teilbilder mit eigenen mythokratischen Ansprüchen 
zerfallen. Solche Weltmächte der Imagination sind bloß eingebildete 
Weltmächte, deren autokratischen Führungsanspruch der Nihilismus 
negiert, wenn die Mythenbildungen als Gebilde der Einbildungskraft 
erkannt und in dieser Subjektivierung säkularisiert werden.

Was wir zum Anbruch des 3. Jahrtausends beobachten, ist der Kampf 
zwischen der – zusammenfassend gesagt – islamischen Imagination, die 
auf der Offenbarung des Propheten Mohammed beruht und um die sich 
sehr unterschiedliche Interpretationen ranken, und der westlich-libera-
len Imagination, die auf den jüdisch-christlich-humanistisch begründe-
ten Menschenrechten sowie der parlamentarischen Demokratie insis-
tiert wie auch den Glauben an die freie Marktwirtschaft hochhält, den 
sie durch sachlogische Argumentationen zu stützen sucht. Daneben 
wächst ein chinesisches Machtgebilde heran, in dessen totalitärer Macht-
struktur und Wirtschaftskraft – kaum noch entwirrbar – die marxisti-
sche Imagination einer klassenlosen Gesellschaft verborgen ist. Diese 
Kernimaginationen bilden keine einheitlichen Mythokratien, sondern 
zerfallen in „Bildbrüchen“ in einzelne voneinander abweichende wie sich 
widersprechende Teilbilder mit eigenen mythokratischen Ansprüchen, 
wie sie sich sekundär in politischen Bewegungen, Machtstrukturen und 
Staatsgebilden manifestieren. 

Aber diese Weltmächte der Imagination sind bloß eingebildete Welt-
mächte. Sie verlieren ihren autokratischen Führungsanspruch, wenn ihre 
Mythenbildungen als Gebilde der Einbildungskraft erkannt und in die-
ser Subjektivierung säkularisiert werden. Sie werden wieder zu unserem 
Werk, das seine mythische Macht über die Menschen verliert und das 
wir loslassen können – es sei denn, wir möchten an dem Substrat unse-
rer Fiktionen festhalten, soweit sie uns als Fiktionen hilfreich und über-
zeugend erscheinen. In solcher Re-Fiktionalisierung löst sich der herr-
schaftliche Bann auf, den die „Wahrheiten“ der Einbildungskraft, diese 
eingebildeten Wahrheiten über uns gelegt hatten.

339

Was darf und will ich hoffen? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Vage freilich bleibt die Hoffnung, der aufgeklärte Nihilismus möge in 
einem Ausmaße voranschreiten, dass selbst die letzten, hartnäckigsten 
Mächte über unser Denken, das Streben nach Geld und Macht, ihre ein-
gebildete Herrschaft in der großen Leere verlieren und heilsameren, evi-
denteren, selbstbewusst gesetzten Fiktionen weichen oder zumindest zur 
Seite stehen könnten. Auch wenn die Gesamtheit des Geschichtsverlau-
fes solche Erwartungen enttäuscht, sollten wir nicht die versprengten 
Hoffnungsschimmer vergessen, die zeigen, dass solche Entthronungen 
eingebildeter Weltmächte hie und da immer wieder möglich sind.

Cluster von Imaginationen
Auch was wir hier summarisch die „islamische Imagination“ nennen, ist 
ein solches Cluster sich ergänzender wie widerstreitender Teilbilder. (1) 
Dies wäre das Thema von Untersuchungen und Überlegungen, deren 
Entwicklung Sache der Einzelwissenschaften ist. Worum es unserer Phi-
losophie geht, ist die grundlegende Aufdeckung der Kategorienverwechs-
lungen von Imagination, Vernunft und Offenbarung.

 Anmerkungen
1) 	 So gehören beispielsweise zu dem Cluster der islamischen Imagination die sun-

nitische, schiitische, wahhabitische, sufistische sowie die radikal-militante Aus-
prägung der islamistisch-dschihadistischen – mit jeweiligen Untergruppen.

340

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 140 	Amerikanische Träume

Mit seiner Offenheit und gleichzeitigen Hpostasierung von Inhalten 
kann der Amerikanische Traum als modernes Paradigma des Mythos 
gelten, der als vernünftig, allgemeinverbindlich, historisch vorgege-
ben und wahr gilt. Sein Charakter als kollektiv gewordene Einbildung 
wird nicht mehr durchschaut und darf nicht durchschaut werden, 
wenn der American Dream seine gesellschaftlich bindende Kraft und 
geschichtliche Wirkungsmacht als zukunftweisende imperiale Direk-
tive behalten soll.

Nach Schopenhauer ist der einzige angeborene Irrtum des Menschen 
sein Glücksstreben und durch die Amerikanische Unabhängigkeitser-
klärung hat dieser Irrtum Verfassungsrang für die Weltmacht USA erlangt, 
sodass schließlich die Imagination vom „American Dream“ sich zur viel-
leicht wirksamsten Ideologie der westlichen Welt ausbreiten konnte. (1) 
„Pursuit of Happiness“ gilt seit der Declaration of Independence als eine 
der „truths“ die „self-evident“ sind, wobei der Hinweis auf selbstver-
ständliche Evidenz dieser Wahrheiten ihre Anschaulichkeit indiziert. So 
könnte es zu einem trefflichen Streit mit Worten werden, ob „pursuit of 
happiness“ – das Streben nach der Glückseligkeit, die für Kant eine unrei-
ne Beimischung der reinen Selbstgesetzgebung der praktischen Vernunft 
ist – eine Vorstellung der Einbildungskraft oder eine Vernunftidee sei.

Seinen eindeutig imaginativen Charakter entfaltet der American Dream 
in seiner historisch gewordenen Verengung auf individuelle, robuste 
Durchsetzungsfähigkeit (rugged individualism), den Erwerb von mate-
riellem Reichtum und Popularität. Indem auf diese beispielhafte Weise 
die Einbildungskraft eine Vorstellung verengt hat, fixiert sie deren Spiel-
räume und wird zu einer auf Eindeutigkeit setzenden Kraft. In dieser ein-
schränkenden Hypostasierung begrifflich-anschaulicher Offenheit ist der 
Amerikanische Traum zum modernen Paradigma des Mythos gewor-
den, der als vernünftig, allgemeinverbindlich, historisch vorgegeben und 
wahr gilt. Sein Charakter als kollektiv gewordene Einbildung wird nicht 
mehr durchschaut und darf nicht durchschaut werden, wenn er seine 
gesellschaftlich bindende Kraft und geschichtliche Wirkungsmacht als 
zukunftweisende imperiale Direktive behalten soll.

341

Was darf und will ich hoffen? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Dass es aber verschiedene Amerikanische Träume geben kann, wie die 
Formulierung vom „pursuit of happiness“ nahelegt, demonstriert bei-
spielhaft Arthur Millers Drama „Death of a Salesman“, selbst ein imagi-
nativ-poetisches Gebilde, innerhalb dessen eine Kritik an der Verfesti-
gung von Imaginationen durch die reflexiven Elemente der Imagination 
selbst geleistet und somit die Weiträumigkeit der Idee vom „pursuit of 
happiness“ wiederhergestellt wird. Während Willy Loman in tragischer 
Unbeweglichkeit an den traditionellen Werten von robuster, oft rück-
sichtsloser Durchsetzungskraft, Beliebtheit und Gewinnstreben festhält, 
artikuliert sich vor allem in seinem Sohn Biff ein divergentes Verständ-
nis vom Amerikanischen Traum, das Selbstverwirklichung als inwendi-
ges Glück anstrebt. (2) Im „Requiem“ fasst Biff nach dem Tod seines 
Vaters zusammen: „He had the wrong dreams. All, all wrong.“ (3) Von 
daher ließe sich selbst der von Schopenhauer beklagte Irrtum des Men-
schen innerhalb des pursuit of happiness korrigieren, wenn der Verzicht 
auf den veräußerlichten Glanz des Glücks zu einer Wertschätzung der 
unscheinbaren glückhaften Residuen führen würde, auf die gerade Scho-
penhauers „Aphorismen zur Lebensweisheit“ den Blick lenken. (4)

Hartnäckigkeit von Mythenbildungen 
Dass die Verwirklichung des Amerikanischen Traumes zu den realen 
Chancen eines jeden tüchtigen Individuums gehöre, ist Substrat der tief-
verwurzelten Irrationalität dieser neuen Mythologie, auch wenn diese 
allen Ergebnissen der sonst hochgehaltenen Statistik und Berechenbar-
keit widerspricht. Die Gründe für diesen Widerspruch hat nach der irra-
tionalen Logik dieses Mythos das Individuum in seiner eigenen vermeint-
lichen Unfähigkeit, nicht in der Unaufgeklärtheit der Mythenbildung 
selbst zu suchen. Dabei dienen die real vorhandenen Erfolgsstories als 
Verstärker der Irrationalität des Mythos vom Amerikanischen Traum: 

„Die komparativ Glücklichen sind es meistens nur scheinbar, oder 
aber sie sind, wie die Langlebenden, seltene Ausnahmen, zu denen 
eine Möglichkeit übrig bleiben mußte,–als Lockvogel.“ (5)

342

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Anmerkungen
1) 	 SchW II („Die Welt als Wille und Vorstellung“) S. 737: „Es giebt nur EINEN 

angeborenen Irrthum, und es ist der, daß wir dasind, um glücklich zu seyn.“
	 „We hold these truths to be self-evident, that all men are created equal, that they 

are endowed by their Creator with certain unalienable Rights, that among the-
se are Life, Liberty, and the pursuit of Happiness.“ The unanimous Declaration 
of the thirteen united States of America. July 4, 1776

2) 	 Am deutlichsten in der finalen Konfrontation mit dem Vater; Miller 1984, S. 142 f. 
(Act II)

3) 	 Ebd. S. 149 
4) 	 SchW IV, S. 311–483
5) 	 SchW II („Die Welt als Wille und Vorstellung“) S. 666

343

Was darf und will ich hoffen? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 141 	 Poesie der Religionen

Die Religionen als Imaginationsprodukte, als Poesie der Völker zu 
erkennen, bedeutet keine völlige Desillusionierung, sondern einen 
Schritt des Menschen hin zu einem freieren Umgang mit seiner Spi-
ritualität, mit der Evidenz der den Religionen entlehnten Bilder, ihrer 
Gleichnisse und Geschichten, ihrer Dichtung.

Unser Zeitalter des Nihilismus ist die Zeit der Gottesferne, der Gottver-
lassenheit. Nietzsches Wort vom Tod Gottes meint – gegen alle windige 
Dialektik theologisch wohlmeinender Interpretationen – dieses Nicht-Vor-
handensein Gottes als einer von uns nicht erschaffenen Wahrheit. Wenn 
Jesu letzte Worte richtig überliefert sind: „Mein Gott, mein Gott, warum 
hast du mich verlassen?“ (1), dann legt eine unbefangene Deutung nicht 
den theologischen Querverweis zu einem Psalm des alten Testamentes 
nahe, wie dies eine gängige Interpretation festzulegen versucht, sondern 
eben diese grundsätzliche große Enttäuschung Jesu selbst, der sich in all 
seinem Glauben getäuscht und nun in den Abgrund des Nichts sieht … 

Ohne diese Exegese der letzten Worte Jesu weiterzuverfolgen, sei hier 
die grundsätzliche Frage gestellt: Was bleibt nach radikaler Enttäuschung 
von den Religionen? Was bleibt nach ihrer völligen Entmythologisie-
rung? Gegen allzu eilfertige atheistische Destruktionen und Entsorgungs-
aktionen ließe sich mit dem Schlussvers von Hölderlins berühmter Ode 
„Andenken“ antworten: „Was bleibet aber, stiften die Dichter.“ (2)

Die großen Weltreligionen haben nach ihrer Entmythologisierung 
nicht jeglichen Wert verloren, denn sie sind der Phantasie entsprunge-
ne Poesie der Völker. Die Bibel ist ein großes Werk der Weltliteratur. Alle 
Religionen sind nichts als Produkte unserer Imagination. Doch was meint 
diese Redewendung vom „nichts als“? In ihr wird die Religion nicht ent-
wertet. Denn hat nicht ein bedeutendes Kunstwerk seine „Wahrheit“, auch 
wenn sie „nur“ aus dem Papier eines Buches oder dem mit Öl bemalten 
Stoff der Leinwand zu uns spricht? Werfen wir Goethes „Faust-Tragö-
die“ vor, dass sie „nur“ auf der Bühne spielt? Hat sie deshalb für uns ihre 
Wahrheit verloren?

Wir begegnen hier wieder dem alten Misstrauen gegenüber der Ima-
gination als einem täuschenden und in Illusionen verstrickenden Ver-
mögen, einem Misstrauen, das uns ihre höchsten Leistungen nicht schät-

344

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


zen lässt. Deshalb musste man von Offenbarung reden, wo die großen 
Propheten nur ihren eigenen Imaginationen vertrauten und deren Wahr-
heit weitergaben. Die Religionen als Imaginationsprodukte zu erkennen, 
bedeutet keine völlige Desillusionierung, sondern einen Schritt des Men-
schen hin zu einem freieren Umgang mit seiner Spiritualität: „… mit 
edler Freiheit richtet er sich auf gegen seine Götter. Sie werfen die Gespens-
terlarven ab, womit sie seine Kindheit geängstigt hatten, und überraschen 
ihn mit seinem eigenen Bild, indem sie seine Vorstellung werden.“ (3)

Moses, Siddhartha, Christus und Mohammed waren von der Spiritu-
alität ihrer Imagination beseelt, als sie dem Volke verkündigten, und 
wenn ihre Imaginationen heute noch eine Beweiskraft haben, dann allei-
ne in der spirituellen Evidenz ihrer Bilder, ihrer Gleichnisse und Geschich-
ten, ihrer Dichtung, die mit dem Leben der Propheten verbunden ist, 
und der Dichtung, die vom Volke dem Leben seiner Propheten angedich-
tet worden ist. Und selbst das Nirwana ist eine großartige Vision unse-
rer Imagination, wenn es für uns die Erlösung und nicht die völlige Ver-
nichtung bedeuten soll.

Kritik der Religionskritik
Die Religionskritik von Feuerbach, Marx, Freud, Nietzsche u. a. wird vor-
ausgesetzt und muss nicht im Einzelnen abgearbeitet werden, ebenso die 
auf diesen Autoren beruhende Propagierung eines modernen Atheis-
mus. (4) Der Gegenstand unserer Untersuchung ist die Rolle des Imagi-
nationsbegriffes, auf der solche Religionskritik fußt. Ihr gemeinsamer 
Nenner ist die Entlarvung der Religionen als Projektionen menschlicher 
Wunschvorstellungen. Wenn sich jedoch solche Religionskritik dahin-
gehend zuspitzt (was zuweilen der Fall ist), dass die Religionen „nichts 
als“ Einbildung, bloße Illusion und somit wertlos seien, ist solche Kritik 
einer Einseitigkeit zu überführen, die mit dem Missverständnis der vol-
len Breite des Imaginationsbegriffes einhergeht, die in unserer Studie 
– zusammen mit der vollen Bedeutung des Wortes „Nihilismus“ – wie-
derhergestellt werden soll. Dabei dürfen Validität und Evidenz von Ima-
ginationen nicht außer Acht gelassen werden; kurzum, die Evidenzen 
der Einbildungskraft sind keine zu vernachlässigende Größe, sondern 
verleihen den Religionen auch in der Gebrochenheit und Widersprüch-
lichkeit ihrer ideologischen Konstrukte eine nachhaltige Strahlkraft.

345

Was darf und will ich hoffen? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Evidenz religiöser Bilder ohne Metaphysik
Die hier eröffnete Blickrichtung auf die Weltreligionen ist diejenige, die 
wir gegenüber dem Götterhimmel der griechischen Mythologie bereits 
längst etabliert haben. Es ist die Hinwendung zu den Evidenzen einer 
– oft noch vorpoetischen – Bilderwelt der Einbildungskraft, wie schon 
Gustav Schwab in seiner verbreiteten Sammlung und Übersetzung anti-
ker Sagen und Mythen in überzeugender Weise ausgeführt hat. (5) Es 
gibt keinen Grund, weshalb wir nicht mit der Bilderwelt der Weltreligi-
onen so verfahren können, wie wir dies mit der antiken, mythopoeti-
schen Religion schon zu tun gewohnt sind. Ohne beispielsweise an die 
Zauberkraft eines Bacchus zu glauben, der wirklich alles Berührte in 
Gold verwandeln könne, und damit an das im engeren Sinne religiöse 
Substrat dieses Mythos, kann es uns doch evident erscheinen, dass ein 
Midas, der am Golde hängt und im wörtlichen Sinne keine meta-physi-
sche Blickrichtung gewinnt, im Verderben endet. (6) Auch ohne das im 
engeren Sinne religiöse Substrat bleibt die Möglichkeit einer Evidenz des 
Bildes hier erhalten.

Anmerkungen
1) 	 Wir beziehen uns auf die bekannten Bibelstellen Mk 15,34; Mt 27,46
2) 	 Hölderlin: Werke II S. 198 
3) 	 Schiller, Werke V S. 652
4) 	 Z. B. bei Dawkins 2006, der allerdings ein Beispiel dafür liefert, wie Religions-

kritik in Wissenschaftsaberglauben – hier neodarwinistischer Provenienz – befan-
gen bleiben kann, sodass es keinen Grund mehr zu geben scheint, den Suchbe-
wegungen und Bedeutungen religiöser Bildersprache nachzugehen. Von einem 
Aberglauben in einen anderen – wie auch immer wissenschaftlich verbrämt – 
überzuwechseln ist ein nur scheinbarer Fortschritt, der aber immerhin die Bil-
der in Bewegung bringt, sodass sie als Produkte der subjektiven Einbildungs-
kraft – bei aller Evidenz, die sie entfalten können – letztlich identifizierbar 
werden. – Differenziert argumentiert Kubitza („Der Jesuswahn“) 2011.

5) 	 Gustav Schwab zu Beginn seines Vorwortes (1837): „Es ist eine schöne Eigen-
tümlichkeit der Mythen und Heldensagen des klassischen Altertums, daß sie für 
die Blicke des Forschers und für das Auge der Einfalt einen zwar verschieden-
artigen, aber doch gleich mächtigen Reiz haben. Während der Gelehrte in ihnen 
den Anfängen allen menschlichen Wissens, den Grundgedanken der Religion 
und Philosophie, der ersten Morgendämmerung der Geschichte nachgeht, ent-
zückt den unbefangenen Betrachter die Entfaltung der reichsten Gestalten, das 
Schauspiel einer gleichsam noch in der Schöpfung begriffenen Natur – und Geis-
terwelt; er sieht mit Lust und Bewunderung die Erde mit Göttern und Götter-
söhnen aus dem Chaos emporsteigen und in raschen Bilderreihen den Promet-

346

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


heusfunken im Menschen den Kampf mit der Barbarei beginnen, die Kultur der 
Wildnis, die Bildung der Rohheit, die Vernunft oder die Notwendigkeit der Lei-
denschaft den Sieg abringen. Die innere lebendige Kraft dieser Bilder ist auch so 
groß, daß dieselbe nicht von der vollendeten Kunstgestalt abhängig erscheint, in 
welcher wir einen guten Teil jener Gebilde von den größten Dichtern verarbei-
tet besitzen, sondern daß die schlichteste Darstellung genügt, ihre Größe auch 
vor denjenigen zu entfalten, für welche die Kunstform eher ein Hemmnis als 
eine Förderung des Verständnisses sein muß.“ Schwab 1986 (Vorwort). – Vgl. 
Kubitza 2011, S. 232

6) 	 Der Mythos von König Midas in Ovid („Metamorphosen“. Elftes Buch. Über-
setzung von J. H.Voß) 2005, S. 240–243 

347

Was darf und will ich hoffen? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 142 	 Zur Evidenz der Religion als eines ästhetischen Phänomens

Erst als ästhetische Phänomene können die Religionen ihre vorüber-
gehenden Evidenzen entfalten. Dabei verlieren sie ihre herkömmli-
che, auch institutionell verfestigte Gestalt und zerfallen in Gedanken– 
und Bildersplitter.

Bereits im Idealismus hat sich – oft unausgesprochen und uneingestan-
den – die Auffassung durchgesetzt, dass die Religion erst als ästhetisches 
Phänomen ihre Evidenz entfaltet. Herausragende Beispiele hierfür sind 
der Schlussakt von Schillers „Maria Stuart“ (1) sowie die Schlussszene 
von Goethes Faustdichtung. Damit war ein entscheidender Schritt getan 
zur Entmythologisierung und Säkularisierung der Religionen und ihrer 
aufklärenden Rückführung auf die Einbildungskraft als subjektives Ver-
mögen des Menschen.

Vaihingers „Philosophie des Als Ob“ geht diesen Weg weiter und behan-
delt die Religionen dezidiert als Fiktionen der Menschheit. Ihren Wert 
erhalten sie nach Vaihinger dadurch, dass sie lebenserhaltenden und 
lebenssteigernden Charakter haben. Damit schleicht sich aber in Vaihin-
gers Argumentation eine neo-darwinistische Hypostase ein, als ob Lebens-
erhaltung und -steigerung absolute Wahrheiten seien, an denen die Fik-
tionen zu messen wären. Auch kann er wenig deutlich machen, weshalb 
die Religionen als erkannte Fiktionen noch Überzeugungskraft besitzen 
sollen. So spricht Vaihinger gar über die Einsicht in „die Nützlichkeit 
und Notwendigkeit religiöser Fiktionen“, wie sie Nietzsche später sicher-
lich gewonnen hätte, wäre seine Krankheit nicht ausgebrochen. (2) Indem 
für Vaihinger Wahrheit im Bereich des Positivismus zu finden ist, kommt 
es zu ungereimten Formulierungen vom Irrtum der Religionen, der doch 
eine fruchtbare Wahrheit sei.

Es wird deutlich, dass die Erkenntnis von der Fiktivität der Religionen 
diese nicht in ihrer herkömmlichen Gestalt belassen kann, sondern dass 
der Begriff der Evidenz herangezogen werden muss, um nach dem Para-
digmenwechsel den Anspruch religiöser Vorstellungen nachvollziehbar 
werden zu lassen. Dann kann es nur die Evidenz der Einbildungskraft 
sein, welche Trägerin der Überzeugungskraft solcher religiöser Fiktio-
nen ist. Als letztlich bloß subjektive Veranstaltungen kommt ihnen jedoch 
keine Wahrheit zu, in der sie den Nihilismus überwinden könnten, sodass 

348

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


auch in diesem Zusammenhang der Begriff des Nihilismus deutlich gefasst 
und festgehalten werden muss. Die religiösen Fiktionen erhalten nach 
ihrer Säkularisierung keine neue Wahrheit in Bezug auf eine objektiv 
vorgegebene, biologistisch verstandene Lebensdienlichkeit, sondern blei-
ben vorübergehende und instabile, von jedem einzelnen Subjekt zu gewin-
nende Evidenzen – auf der letzten Strecke des von Vaihinger so verdienst-
voll eingeschlagenen Weges einer Philosophie als Fiktionswissenschaft.

Anmerkungen
1) 	 Zu Marias katholischer Abendmahlsszene, in der sie vor ihrer Hinrichtung 

Abschied vom Leben nimmt, schreibt Benno von Wiese (1963, vgl. S. 722 f.) 
zusammenfassend:

	 „In der Phantasie sollte jener religiöse Vorgang vorweggenommen und damit 
auch schon realisiert werden, wie der durch die Übermacht des Endlichen bis 
zur Vernichtung bedrohte Mensch sein Dasein endgültig im Transzendenten 
verankert.“ 

	 Wenn zum Träger der religiösen Erwartung die Phantasie geworden ist, müssen 
es deren Symbole bzw. Chiffern sein, die den Bezug zum „Transzendenten“ aus-
drücken. Vgl. Vaihinger 1927 S. 758 f.

2) 	 Vaihinger 1927, S. 788 f.

349

Was darf und will ich hoffen? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 143 	 Kunstvolle Pazifizierung der Religionen

In der „bloß“ ästhetischen Rezeption der Bilderwelt der großen Reli-
gionen gewinnen diese einen undogmatischen Austausch, der dem 
Frieden auf dieser Welt zuarbeiten könnte.

Marc Chagalls künstlerische Anverwandlung der Bilderwelt der jüdi-
schen und christlichen Religionen zeigt paradigmatisch die Chancen 
einer solch ästhetischen Behandlung. Die religiösen Vorlagen verschmel-
zen zu einer privat gedeuteten, mit der Lebensgeschichte des Künstlers 
verflochtenen Ikonografie, in der die Bilder der Religionen zusammen-
finden können, weil sie im Säkularisationsprozess aus ihrer dogmati-
schen Verfestigung in für objektiv gehaltenen religiösen Lehren und 
Offenbarungen herausgelöst und zu einer künstlerisch geschaffenen Bil-
derwelt transformiert worden sind. Der damit verbundene „Verlust“ an 
scheinbar „objektiver“, institutionell sanktionierter Verbindlichkeit wird, 
wie Chagalls Beispiel demonstriert, reichlich kompensiert durch einen 
unverkrampften und freien Austausch zwischen den beiden großen Reli-
gionen, deren Bildersprache in Chagalls subjektivierender Ausdeutung 
ihre eigene Evidenz zu entfalten vermag. Zu dieser Evidenz gehört der 
Frieden, zu dem mosaische und christliche Religion nach ihrer langen 
Geschichte leidvoller Missverständnisse und Kämpfe in Chagalls Werk 
zusammengefunden haben. So könnte die „bloß“ ästhetische Rezeption 
der Bilderwelt der anverwandelten Religionen deren Apologie und neu-
es Existenzrecht andeuten.

350

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 144 	Vereinzelte Mosaiksteine der Spiritualität

In ihrer Re-Fiktionalisierung zerfallen die Religionen in einen Eklek-
tizismus von Gedanken- und Bildersplittern, verlieren ihre dogmati-
sche und machtpolitisch instrumentalisierbare Abdichtung gegenei-
nander. Was diese Dekomposition vorübergehend evidenter 
Vorstellungen antreibt, ist der Sog in die Bilderlosigkeit des Nichts.

In ihrer Re-Fiktionalisierung zerfallen die Religionen in einzelne Bilder 
und Erzählungen, die vorübergehende Evidenzen entfalten können. Nicht 
mehr die Religion – als ein einzelnes, zusammenhängendes System – 
schafft nun den Glauben oder die Überzeugung, sondern allenfalls ein-
zelne Fragmente, Gedanken- und Bildersplitter, die sich dem Zwang einer 
zusammenhängenden theologischen Systematik entziehen und eine eklek-
tizistische Bilderfolge aus den Weltreligionen darstellen, wie sie der Reli-
gionswissenschaftler oder in den Weltreligionen Unterrichtende kennt. 
Dabei werden nach Vaihingers „Gesetz der Ideenverschiebung“ Dogmen 
in Fiktionen bzw. gleichnishaft-bildliche Aussagen zurückverwandelt, als 
die sie ursprünglich oft gemeint waren. Aussagen, die im Modus des „Als 
Ob“ gemacht wurden, verlieren durch einen solchen Rückbildungspro-
zess ihren dogmatischen Charakter des „So ist es“ (1), der ihnen nach-
träglich angedichtet wurde.

Es wird deutlich, wie in diesem Prozess die dogmatischen, institutio-
nell abgesicherten und machtpolitisch instrumentalisierbaren Schran-
ken zwischen den Religionen tendenziell zerfallen. Ein Gleichnis Jesu 
kann beispielsweise so überzeugend sein wie eines des Buddha, ein ande-
res nicht oder nur in einem bestimmten, z. B. lebensgeschichtlich defi-
nierten Kontext. Was als Unterströmung sich bemerkbar macht, ist der 
Sog des Nihilismus, der auch alle religiösen Vorstellungen, so evident sie 
vorübergehend erscheinen mögen, dem bilderlosen Nichts zutreibt, der 
Leere in uns, aus der wir neue heilsame Bilder für uns zu schöpfen ver-
mögen.

Der in den Religionen umherschweifende Eklektizismus des Nihilis-
ten, von dem man zunächst einen dogmatischen, gar kämpferischen 
Atheismus erwartet, mag für viele befremdlich sein. Doch dieses Befrem-
den ist Folge eines unvollständigen Begriffes vom Nihilismus. Man ver-
mutet, der Nihilist sei noch auf einer labilen Suche, die ihn unentschie-

351

Was darf und will ich hoffen? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


den von einer Religion zur anderen treibe, ohne dass man sieht, dass es 
für den Nihilisten eben nur „die Suche nach dem Nichts gibt“, welche 
durch die uneingeschränkten Evidenzbereiche von Bildern führen kann. 
Deren Überzeugungskraft wird nicht vorab durch die Zugehörigkeit zu 
einer bestimmten religiösen Offenbarung festgelegt, sondern kann sich 
nur aus den Bildern, Bildfolgen oder Erzählungen selbst ergeben. Es ist 
eine Evidenz ephemerer Art, die aus dem Nichts kommt und wieder in 
ihm verschwindet. Dies gilt auch für die übergreifenden Bilder, die sich 
bei dem Durchgang durch die Religionen entwickeln mögen, die Imago 
der religiösen Bemühungen der Menschheit. 

So ist es keineswegs verwunderlich, einen Nihilisten unter den Kirch-
gängern anzutreffen. Vielleicht ist es die Ruhe und Besinnlichkeit, die 
Architektonik eines sakralen Gebäudes, das eine oder andere Bild oder 
eine Kirchenmusik, die ihn anzieht – kurzum, eine Vorstellung, die er 
gehaltvoll und über die alltäglichen Trivialitäten hinaus bereichernd fin-
det, auch wenn sie nicht aus einem Jenseits herabgesandt worden ist. Es 
gibt keinen Grund, nicht auch solche evidenten Vorstellungen, in die sich 
unser Erfindungsreichtum an Ideen einmischt, mit dem Begriff der Spi-
ritualität belegen zu dürfen.

Dieser säkularisierte Umgang mit den Religionen ist ein Beispiel für 
den Umgang mit anderen, z. B. politischen Ideologien. In diesem Argu-
mentationszusammenhang verliert das Wort vom Eklektizismus seinen 
vorwurfsvollen Ton. Die Eklektik des aufgeklärten Nihilismus wird nur 
verständlich, wenn die Möglichkeiten einer vernünftigen bzw. evidenten 
Einbildungskraft im nihilistischen Zeitalter erkannt worden sind.

Anmerkungen
1) 	 Vgl. die schlagenden Beispiele bei Vaihinger 1927, S. 601–603

352

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 145 	 Auferstehung

Das Denkmotiv der „Auferstehung“ soll beispielhaft zeigen, wie eine 
Herauslösung aus dem religiös-metaphysischen Kontext heilsame Bil-
der hervorbringen kann, die unsere Möglichkeiten der Selbstwahr-
nehmung und Selbstformung bereichern und tatsächlich erhöhen.

Zwei prägnante Beispiele sind die Verwendung dieses Denkmotivs in 
Fausts Osterspaziergang (1) sowie Tolstois in dieser Hinsicht program-
matischem Roman „Auferstehung“. (2)

Tolstoi transformiert den christlichen metaphysischen Glauben an eine 
nachtodliche Auferstehung in die Läuterung und Selbstformung des Guts-
besitzers Nechljudow, den das Bild der von ihm verführten und von der 
Gesellschaft verstoßenen Katja, der er bei einer Gerichtsverhandlung 
wieder begegnet, mit ihr zusammen in die sibirische Verbannung gehen 
lässt und so als freiwillige Buße wie auch Läuterung ihn in eine diessei-
tige Auferstehung im Geiste hineinführt. 

Faust erlebt Auferstehung am Beispiel „des Frühlings“, in dem die Natur 
„(V)om Eise befreit“ ist. Auferstehung erfasst – wenn auch nur an die-
sem Ostersonntag – das ganze Volk und führt es in solch naturhaftem 
Erleben aus aller Enge heraus: „Sie feiern die Auferstehung des Herrn, / 
Denn sie sind selber auferstanden, / Aus niedriger Häuser dumpfen 
Gemächern, / Aus Handwerks- und Gewerbesbanden, / Aus dem Druck 
von Giebeln und Dächern, / Aus der Straßen quetschender Enge, / Aus 
der Kirchen ehrwürdiger Nacht …“ Die Anspielung auf die Befreiung 
aus der klerikalen Enge betrifft auch den Gedanken der Auferstehung 
selbst, der hier ins Diesseits transponiert wird, sodass der von seinen 
Todeswünschen geläuterte, auferstandene Faust schließlich ausrufen 
kann: „Hier bin ich Mensch, hier darf ich’s sein.“ (3) 

Damit ist Auferstehung im Sinne einer vollendeten Säkularisation zu 
einer Bildersprache der sich selbst durchsichtigen und bewussten Ein-
bildungskraft geworden, die heilsame, gesteigerte und erhebende Mög-
lichkeiten dem Menschen vor Augen führt und ihn in solcher Erleuch-
tung wirklich im Geiste auferstehen lässt. Dies ist eine in Schillers Sinne 
„ästhetische Erziehung“, eine Selbsterziehung, zu der das Individuum 
dank der Leistung seiner imaginativen Kräfte auf dieser Erde fähig ist. 

353

Was darf und will ich hoffen? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Es ist für unseren Gedankengang bedeutsam zu sehen, wie die voll-
ends säkularisierte Vorstellung von Auferstehung über das „Als ob“ einer 
bloßen Betrachtungsweise hinaus eine neue objektive Realität in der Psy-
che des Menschen schaffen kann. Denn immer wieder sollten wir uns 
daran erinnern, dass die Einbildungskraft über den Schein der Fiktio-
nalität hinaus ein praktisch schaffendes, in diesem Sinne ein-bildendes 
Vermögen ist. Dabei könnte der in den Gehirnwissenschaften verwen-
dete Begriff der Neuroplastizität hilfreiche Einsichten in die Wirkung 
von solchen Hineinbildungen in unsere Psyche eröffnen, wenn diese Wis-
senschaften sich dazu durchringen, mit den Geisteswissenschaften zusam-
men ein erweitertes Wissen zu entwickeln, das die subjektive Innensicht 
des Individuums ernst nimmt.

Für eine aufgeklärte Philosophie des Nihilismus kann sich die Entmy-
thologisierung und Säkularisierung der Vorstellung von Aufklärung „nur“ 
in unserer Nichtsgewinnung vollenden, der Bewusstwerdung der Nich-
tigkeit aller Halt verheißenden Positivitäten, deren subjektives Gesetzt-
sein wie auch das einer auferstehenden Erhebung im Geiste in den Sog 
des Vernichtens und Vergehens gerät. Damit aber ist unsere Freiheit – 
grandios wie furchterregend – auferstanden. Es mag sein, dass wir in der 
nun entstandenen Leere auf Etwas warten, das sich uns als alle subjekti-
ve Machbarkeit Transzendierendes zeigen könnte – oder dass wir sol-
cher Erwartung als Gefahr widerstehen, falschen Propheten und Prophe-
zeiungen Gehör zu schenken. Dann wird Auferstehung als unsere 
Aufgabe allein erkannt, mit aller menschlichen Kraft unser Leben selbst 
aus der Nichtsgewinnung heraus wieder neu zu entwerfen.

Anmerkungen
1) 	 Goethe: „Faust“ („Vor dem Tor“, V. 903–948) München 1986. S. 35 f.
2) 	 Tolstoi: „Auferstehung“. München 1994
3) 	 Goethe, a. a. O., S. 36 (V. 940)

354

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


2.3.3.	 Mythen des erfüllten Augenblicks

Weh spricht: Vergeh!
Doch alle Lust will Ewigkeit –,

– will tiefe, tiefe Ewigkeit!“
Zarathustras Rundgesang, KSA IV S. 403 f.

§ 146 	Teleologie des Augenblicks

Der Zirkel des Augenblicks, der seine Fülle des Glücks abdichten möch-
te, wird durchbrochen von der Teleologie, die ihn in die Linearität der 
Zeit zurücktreibt: Die Philosophie muss diese Andeutung von Glück 
als vernünftige Einbildung entzaubern.

Werden die Glück versprechenden letzten Ziele des Geschichtsprozes-
ses der Gattung und des Lebensprozesses des einzelnen Individuums als 
Phantasmagorien durchschaut, liegt es nahe, das Heil im erfüllten Augen-
blick zu suchen. Die linear aufsteigende Teleologie wendet sich gleich-
sam zurück in eine kreishafte Bewegung, die den Augenblick eingrenzen 
und abschirmen möchte als Ort säkularisierter Erlösung. Doch gerade 
in dieser Konzentration treibt die sich verwindende Teleologie die Nich-
tigkeit hervor, die Leere, in welche die Flüchtigkeit des Augenblicks ent-
gleitet. Nicht nur ist die Trivialität des Alltags tendenziell wenig geeig-
net, weitreichende Glücksversprechen einzulösen. Es ist die 
unumgehbare Vernichtung durch Vergänglichkeit und Tod, welche die 
Fülle des Augenblicks als Höhe der Verblendung erscheinen lässt, gegen 
die die fernen Orte der Metaphysik sich als kritische Distanzierung 
behaupten. (1) So wird die Erfahrung der vereitelten Erfüllung im Augen-
blick zur negativen Epiphanie der Leere und Nichtigkeit des Daseins. Es 
ist eine Verlockung für die säkular und autonom verstandene Einbil-
dungskraft nicht nur des Dichters, den Augenblick aufzuladen mit der 
Andeutung eines Glücks, das sie als vernünftige Einbildung in den refle-
xiven Momenten, die in ihr nachwirken, doch entzaubern muss: Der Zir-
kel des Augenblicks, der seine Fülle des Glücks abdichten möchte, wird 
durchbrochen von der Teleologie, die ihn in die Linearität der Zeit zurück-
treibt – in einen additiven Zeitverlauf ohne letztes Ziel, ohne letzten 
Zweck und Sinn. (2) 

355

Was darf und will ich hoffen? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Anmerkungen
1) 	 ND S. 369: „Verführerisch gleichwohl, den Sinn nicht im Leben überhaupt son-

dern in den erfüllten Augenblicken zu suchen. Diese entschädigten im diessei-
tigen Dasein dafür, daß es außer sich nichts mehr duldet … Die Rede von der 
Fülle des Lebens, einem lucus a non lucendo noch wo es leuchtet, wird eitel durch 
ihr unmäßiges Mißverhältnis zum Tod. Ist dieser unwiderruflich, so ist noch die 
Behauptung eines im Glanz fragmentarischer, wenngleich genuiner Erfahrung 
aufgehenden Sinnes ideologisch … Negativ, kraft des Bewußtseins der Nichtig-
keit, behält die Theologie gegen die Diesseitsgläubigen recht.“

2) 	 Vgl. Hillebrand („Ästhetik des Augenblicks. Der Dichter als Überwinder der 
Zeit – von Goethe bis heute“) 1999

356

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 147 	 In nihilo carpe diem

Statt den „Schwachheiten des Fleisches“ zu widerstehen gilt es dessen 
Tröstungen zu genießen, wenn auch in der Flüchtigkeit solcher Genüs-
se jede Hoffnung auf Halt im Hedonismus zergeht. 

Wird der Augenblick im Kontext des aufgeklärten Nihilismus gesehen, 
d. h. als vom Bewusstsein der Nichtigkeit durchdrungen erfasst, entspannt 
sich die Teleologie, die sich im Augenblick konzentrierte und ihn auflud. 
Das Glücksversprechen des Augenblicks bescheidet sich im Verschwin-
den der eitlen Hoffnungen, ihm Dauer, gar Ewigkeit verleihen zu kön-
nen. Nun kann das Carpe diem den Tag, den Augenblick in dem Bewusst-
sein fassen, dass er, kaum dass es ihn zu ergreifen glaubte, schon ins 
Nichts entschwunden ist – (1)

Der Nihilismus ist nicht per se genuss- oder gar lebensfeindlich. Das 
Predigen puritanischer „Werte“ dürfte kaum seine Sache sein. Doch die 
Vergänglichkeit und Eitelkeit aller Genüsse mag er uns immer wieder 
vor Augen führen. In diesem Spannungsfeld gilt es, statt den „Schwach-
heiten des Fleisches“ zu widerstehen dessen Tröstungen zu genießen, 
wenn auch in der Flüchtigkeit solcher Genüsse jede Hoffnung auf Halt 
im Hedonismus zergeht. Der Doppelcharakter des Nihilismus zeigt sich 
auch hier: Mit der negierenden Abwertung aller Genüsse als vergängli-
cher Nichtigkeiten, die in eine passive Lebensabgewandtheit führen könn-
te, kann er zugleich unser Bestreben aktivieren, das Mögliche innerhalb 
solcher Nichtigkeiten auszuschöpfen, dem Leben das abzugewinnen, was 
es jenseits aller Vollkommenheitsideologien ermöglicht. Damit unter-
scheidet sich dieser aufgeklärte Nihilismus von dem Zwang asketischer 
Übungsrituale, wie sie auch in buddhistische Schulungswege Eingang 
gefunden haben. (2)

Dabei dehnt der Nihilismus unsere Genussfähigkeit aus, denn in ihrem 
Verschwinden ins Nichts entwickeln die Dinge einen ihnen eigentümli-
chen Glanz. Es ist eine melancholisch gefärbte Schönheit, wie sie Nietz-
sche in Hinblick auf das Verschwinden der Kunst ihre „Abendröte“ 
genannt hat. (3) Wenn für den antiken Epikureer die Weisheit der Lust 
vorangehen sollte, so ist es für den aufgeklärten Nihilisten die reflektier-
te „Nichtsgewinnung“. Diese dem nihilistischen Zeitalter gemäße Form 
des Epikureismus durchschaut die letztliche Nichtigkeit aller Lustgewin-

357

Was darf und will ich hoffen? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


ne und die aus ihr folgenden Konsequenzen. Erst dann mag sich der Nihi-
list dem „carpe diem“ zuwenden, wobei „Nichtsgewinnung“ als eine ins 
Negative gewandte „Tugend“ gelten mag. 

Zu dieser Tugend gehört die Absage an all die Vollkommenheitsideo-
logien von Dauer, gar erschlichener Ewigkeit, wie sie uns oft uneinge-
standen im Alltag beherrschen. Die bewusste, unprätentiöse Fokussie-
rung auf den Augenblick in seiner vergänglichen Einmaligkeit – in 
Absage an Nietzsches Mythos von der ewigen Wiederkehr – schafft eine 
Achtsamkeit, welche selbst das Geringste an Möglichkeiten aus dem 
Augenblick schöpfen kann, ohne diesem irgendeine Form von Dauer, 
Ewigkeit oder auch nur Nachhaltigkeit zu unterstellen. Unserem Leit-
motiv einer “Nachtfahrt“ durch das Leben folgend möchten wir von 
einem „In nihilo carpe noctem“ sprechen. Der nihilistische Epikureer 
erkennt, dass es ein Leben gibt, „das erst aufblüht in der Auflösung des 
Alltäglichen ins Nichts. In diesem unwiederbringlichen Verschwinden 
wird alles für Augenblicke schön. Wie Feuerfliegen sind zuweilen die 
Dinge: Bei Tage noch unscheinbar glühen sie auf in der Nacht, durch-
strahlen sich selbst und verglühen.“ (4) 

Unhörbare Peitschenhiebe
Manchmal überfällt uns selbst in Phasen der als frei empfundenen Zeit 
die Frage: Was treibt uns an? Wo kommt die Eile her? Dann mögen wir 
gewahr werden, wie unerkannte, kleine Alltagsideologien uns vorantrei-
ben, uns unhörbar auspeitschen – bis wir die Peitsche zerbrechen . . .

Anmerkungen
1) 	 Vgl. FF S. 139 f. zur aphoristischen Formulierung dieses Gedankens durch Aschen-

bach, der als Romanfigur und nihilistischer Denker in diesem Roman „Feuer-
funken“ die Möglichkeiten einer solchen epikureischen Haltung erprobt. 

2) 	 Z. B. „Bei den Samanas“ im 2. Kap. Von Hesses „Siddhartha“ (1953, S. 15–24)
3) 	 KSA II S. 186
4) 	 NF S. 192

358

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 148 	Kultivierte Einbildung von Genüssen

Die Selbstdurchsichtigkeit der Einbildungskraft durchbildet den 
Genuss und schafft ihm gegenüber einen Abstand, der ein Loslassen, 
eine Unabhängigkeit vom Genuss mit diesem zugleich ermöglicht. 

Die Einbildung einer Dauerhaftigkeit, gar Ewigkeit mag die Genüsse stei-
gern, die uns durch die Phantasie vermittelt werden. (1) Zu deren Raffi-
nesse gehört es zuweilen, die Kurzlebigkeit des Genießens zu verschlei-
ern. Doch gerade auch dessen Flüchtigkeit wie die unseres Lebens im 
Ganzen bewirkt die Köstlichkeit des genossenen Augenblicks. Die Selbst-
durchsichtigkeit der Einbildungskraft durchbildet den Genuss und schafft 
ihm gegenüber einen Abstand, der ein Loslassen, eine Unabhängigkeit 
vom Genuss mit diesem zugleich ermöglicht.

Es mag gerade in Hinblick auf dieses Beispiel deutlich werden, dass die 
Selbstdurchsichtigkeit, die wir mit dem Begriff der Einbildungskraft ver-
binden, um am Begriff des aufgeklärten Nihilismus festzuhalten, in der 
Realität kaum durchgängig, sondern eher intermittierend möglich ist. 
Solche Selbstdurchsichtigkeit wird immer wieder hergestellt – auch als 
„Rückholgarantie“ aus dem Genuss, in dem wir ohne sie uns verlieren 
würden. Selbstdurchsichtigkeit ist eine Arbeitshypothese auf einer meta-
fiktionalen Ebene, auf der wir die Fiktionen des Genusses immer wieder 
durchleuchten können.

Nietzsches vielzitierte Formulierung kann als ästhetischer Gestaltungs-
wille der Lust verstanden werden: „… denn alle Lust will Ewigkeit, will 
tiefe, tiefe Ewigkeit …“ (2) Wenn wir das „will“ betonen, wird die Schaf-
fung einer Fiktion von Ewigkeit angemessen hervorgehoben. Der untrenn-
bar damit verknüpfte Vers „Weh spricht: Vergeh!“ wird in unserer Spaß-
gesellschaft beim Zitieren gerne weggelassen, ist aber im Sinne eines 
wohlverstandenen Nihilismus unabdingbar. Gerade in einer einseitig an 
Konsum orientierten Vergnügungsgesellschaft, zu deren Parallelaktivi-
täten die beständige, kaum gelingende Suchtprävention gegenüber den 
Genüssen gehört, die mit allen Raffinessen vermarktet werden, bietet der 
vom Nihilismus her fundierte Umgang mit solcherlei Genüssen eine soli-
de, weil durch Einsicht fundierte Sicherheitsvorkehrung: Die uns zur 
Verfügung stehenden Genüsse bieten keine Vollkommenheit, schon gar 
kein Ewigkeitserlebnis und keine Sinnerfüllung, sondern sind allenfalls 

359

Was darf und will ich hoffen? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


ein wenig Füllmaterial mit vorübergehenden Täuschungen in der Leere, 
die vor, mit und nach den Genüssen uns umgibt. Zu ihnen werden wir 
auch die kleinen Alltagsgenüsse zählen, all das, was sich nicht so leicht 
vermarkten lässt, wie auch die mentalen Genüsse, die wir in uns erschaf-
fen können, ohne auf irgendwelchen Marktplätzen Substanzen zu beschaf-
fen. Die höchste Möglichkeit zum Genuss findet der Geist in sich selbst. 

Der aufgeklärte Nihilist, wiewohl der mehr oder weniger verhohlenen 
Diffamierung der Lust- und Lebensfeindlichkeit ausgesetzt, wird alle sol-
chen Genussmöglichkeiten gezielt nutzen können, ohne ihnen zu verfal-
len. Er ist in diesem Sinne ein Homo compensator (3), der eine Lebens-
philosophie vertritt, die per se eine des Sinnentzuges ist und diesen in 
einer Genussdiät zu bewältigen weiß.

Anmerkungen
1) 	 Mit den Worten eines bourgeoisen Lebemannes in Fontanes „Irrungen, Wirrun-

gen“: „Alle Genüsse sind schließlich Einbildung und wer die beste Phantasie hat, 
hat den größten Genuß. Nur das Unwirkliche macht den Wert und ist eigentlich 
das einzig Reale.“ Fontane 1994, S. 50

2) 	 KSA IV S. 15. – Nietzsches Fokussierung auf das Dionysische und die Lust darf 
nicht vereinseitigt werden, denn das Appollinische und das der Lust entgegen-
gesetzte „Weh“ sind ebenso zur Geltung zu bringen. In Hinblick auf Suchtprä-
vention sind Nietzsches Gedanken eher missverständlich; seine eigenen Sucht-
probleme sind biografisch, wenn auch nicht im Einzelnen, belegt.

3) 	 Odo Marquard (2000, S. 11–29) folgend wollen wir den Homo compensator 
unter den Homo-Epitheta als Synonym für den Nihilisten verstehen.

360

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 149 	Metaphysik der Sucht

Gegen die grassierenden Suchtprobleme muss die Prävention im geis-
tigen Bereich beginnen; nicht, indem fragwürdige andere Werte und 
Glücksversprechungen gegen das Glück des Rausches ins Felde geführt 
werden, sondern indem wir uns dem Nichts stellen. Nur die Aufklä-
rung über unsere Situation im nihilistischen Zeitalter, diese geistige 
Entgiftung, kann uns von dem Wahn befreien, etwas gefunden zu 
haben, etwas finden zu müssen, das uns erlöst: Im Absturz aus dem 
rauschhaften Glück der Sucht wird das Nichts zum leeren Abgrund, 
der den Süchtigen zu Tode quält, ohne dass sich heilende und befrei-
ende Kräfte des Nichts entwickeln konnten.

Das Problem der Sucht und ihrer Prävention scheint ein zu triviales The-
ma für eine philosophische Abhandlung zu sein. Es geht diesem angeb-
lich trivialen Thema wie der menschlichen Sexualität, die Schopenhau-
er doch für wichtig genug hielt, ihr ein höchst lesenswertes Kapitel zur 
„Metaphysik der Geschlechtsliebe“ zu widmen. Wenn Philosophie die 
Wirklichkeit begreifen will, muss sie sich auch mit deren vorgeblichen 
Trivialitäten befassen. Nach Nietzsches Worten muss sie gar im Sinne 
einer umfassenden Ideologiekritik umlernen und uns lehren, „wieder 
gute Nachbarn der nächsten Dinge zu werden“ und „nicht so verächtlich 
wie bisher über sie hinweg nach Wolken und Nachtunholden hin(zu)- 
blicken.“ (1)

Die geradezu epidemische Verbreitung der Suchtprobleme zu Zeiten 
dieser Jahrtausendwende lässt jedenfalls keinen Zweifel aufkommen, dass 
es nicht nur um eine der vielen Erkrankungen, sondern ein existenziel-
les Problem des Menschen geht, dessen Lösung, soll sie wirklich zum 
Kern gelangen, nicht nur auf der medizinischen und pädagogisch-psy-
chologischen Ebene im Sinne umfassender Gesundheitsvorsorge gesucht 
werden darf. Denn eben dieser Wert der Gesundheit wird von den Dro-
gengebrauchern mehr oder minder bewusst dem Wert des Glücks- und 
Sinnerlebnisses des Rauschzustandes nachgeordnet. Sie tun damit einen 
der letzten Schritte zur Säkularisierung vormalig metaphysischer Ver-
heißungen von Glück, wie es in einem Jenseits nach dem Tode oder in 
der fernen Zukunft des Geschichtsprogresses angesiedelt und vorgegau-
kelt wurde. Gegenüber solchen Täuschungen hat das glückhafte Erleben 

361

Was darf und will ich hoffen? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


des Drogengebrauchers im Hier und Jetzt sogar seine kritische Berech-
tigung. Seine Drogen sind die Hostien, seine Drinks der Wein des 
Abendmahls: Ohne Verzug wird Erlösung in nicht mehr überbietbar 
direkter Form als Substanz im Hier und Jetzt genossen. 2)

Also greifen die moralisierenden Präventionskampagnen gegen den 
Gebrauch von Narkotika und die damit verbundenen Suchtgefahren zu 
kurz, solange gegen das kurzfristige Glück des Rausches im erfüllten 
Augenblick nur andere, „höhere“ Werte ins Feld geführt werden (wie ein 
längeres gesundes Leben, Anpassung an die gesellschaftlichen Realitäten 
zwecks Stabilität und Karriere im Arbeitsprozess etc.) Denn die These ist 
nicht ohne Belege, dass diese Werte bei kritischer Prüfung es nicht wert 
sind, das Verlangen nach Glück, um das es den Süchtigen geht, wirklich 
zu kompensieren. Zumal sich hinter den Werten der Anpassung Macht-
interessen verbergen, die um die Stabilität eines gesamtgesellschaftlichen 
Arbeitsprozesses fürchten, der durch die Umwertung der Werte in der 
Sucht in Frage gestellt wird. Nicht selten sind die, welche moralisierend 
gegen Drogenmissbrauch zu Felde ziehen, durchaus bereit, das Leben 
und die Gesundheit unzähliger Menschen wirtschaftlichen und macht-
politischen Zielen zu opfern. Scheinheilig wird die Sucht gar durch die 
verurteilt, welche Millionen von Menschen hohlen Idealen wie Vater-
land etc. zu opfern bereit sind, ihnen also Suchergebnisse und Süchte die-
ser Art vorgaukeln möchten. Gegenüber solchen Ent-Täuschungen lang-
fristiger Art ist die kurze Täuschung vom Glück im Hier und Jetzt 
immerhin der Spatz in der Hand. Es muss also genauer und grundsätz-
licher gefragt werden, ob es überzeugende Argumente gegen den Gebrauch 
von Narkotika gibt.

Aufgeklärter Nihilismus wird gerade vom Süchtigen nicht akzeptiert. 
Denn er glaubt, ein Etwas gefunden zu haben, dessen Nichtigkeit nicht 
erkannt wird. Sucht ist eine der vielen Vermeidungsstrategien des Nihi-
lismus – gerade in dem von ihm geprägten Zeitalter, das die metaphy-
sisch begründeten Bilder des Glücks verblassen ließ. Der Konsument von 
Narkotika möchte das Leiden an unserer Existenz, ihrer Langeweile und 
Nichtigkeit überspielen, als ob es im Rausch ein Etwas gäbe, das letztgül-
tigen Sinn und umfassendes Glück verhieße. Ob allerdings eine solche 
Einbildung akzeptabel, vernünftig bzw. evident ist, lässt sich nur in kon-
kreten Erfahrungskontexten ausmachen, welche auch den Tag danach, 
den Absturz aus dem Rausch einbeziehen.

362

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Der Narkosearzt, der dem Schwerkranken Linderung verschafft, 
braucht sich die Verwendung von Narkotika sicherlich nicht vorzuwer-
fen. Warum nicht die Schmerzen des Sterbens lindern, im schönen 
Rausch vergehen, wenn er der letzte ist und sein Preis kein böses Erwa-
chen mehr sein kann? Warum nicht mit Entschlossenheit einen solchen 
Schierlingsbecher als letzten Beweis unserer Freiheit leeren? Etwa um 
die menschliche Würde in unwürdigen politischen Verhältnissen wenigs-
tens symbolisch zu behaupten! Gegen die vielen historisch belegten Bei-
spiele hierfür stehen Bilder des verfallenen, von seiner Sucht zerstörten 
Junkies am Straßenrand mit suchendem, anklagendem, irrendem Blick, 
ein Bild des zu früh verfallenen, vertanen Lebens … Evidenz liegt hier 
in den Bildern und Bildfolgen, die wir von uns haben, die wir von uns 
entwerfen, mit denen wir uns entwerfen, um Kants alle Leitfragen zusam-
menfassende philosophische Frage einer Antwort zuzuführen: Was ist 
der Mensch, wer bin ich, wer will ich werden, bis zu meinem Tode hin 
sein?

Erst jetzt ist der Kontext erhellt, in dem sinnvoll über Sucht als Such-
bewegung des Menschen geredet werden kann. Sucht ist eine vorzeitig 
abgeschlossene Suche – onomatopoetisch verdeutlicht in dem Verschluss-
laut „t“ der Sucht, die da ein Ende setzt, wo das „e“ der Suche offen blei-
ben muss … Wir alle sind Suchende, in diesem Sinne mit den „Süchti-
gen“ verwandt. Auch diejenigen, von denen die Drogengebraucher oder 
Drogensüchtigen kritisiert und verurteilt werden, schleichen sich zu ihren 
Götzen weg, ihren Suchtmitteln des Geldes, Erfolges, der Beliebtheit etc.

So ergibt sich erst ein überzeugender Einwand gegen Narkotika und 
die mit ihnen verbundenen Suchtgefahren, wenn das zugrundeliegende 
Problem des Nihilismus erkannt worden ist: Nur die Erkenntnis des 
Nichts kann uns von dem Wahn befreien, etwas gefunden zu haben, etwas 
finden zu müssen, das uns erlöst. In dieser Hinsicht erliegt der Gebrauch 
von Narkotika der Gefahr, zu einer der vielen falschen, weil unaufgeklär-
ten „Überwindungen“ des Nihilismus zu missraten. Nach Nietzsches 
Wort will alle Lust Ewigkeit und die Lust des Rausches will ihrer durch 
Wiederholungen des Konsums habhaft werden, als könnten solche Addi-
tionen den Nihilismus überwinden, dessen Grundmuster die Zeit als blo-
ße Additionsreihe ist. Aber das Nichts kehrt für den Süchtigen umso 
grauenhafter zurück, je intensiver es im Rausch vergessen wurde. Im 
Absturz aus dem rauschhaften Glück wird das Nichts zum leeren Abgrund, 

363

Was darf und will ich hoffen? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


der schmerzt und erstickt, ohne dass sich die heilenden und befreienden 
Kräfte des Nichts entwickeln konnten.

Wir müssen den Nihilismus aushalten, ihm standhalten, uns von der 
hoffnungslosen Hoffnung befreien, unsere Sehnsucht restlos stillen, unse-
re Leere gänzlich füllen zu können … Dann erlischt die Flamme unse-
res Durstes, und wir sehen das unsichtbare Nirwana, in das wir einge-
hen werden, schon hier und jetzt … Wir werden nicht mehr von Bildern 
eitler Glücksversprechungen verlockt, sondern wenden uns den wirklich 
heilsamen Bildern zu, die, wenn auch kein uferloses Glück, so doch eine 
begrenztere, vielleicht haltbarere und überzeugendere Erträglichkeit 
unseres Daseins ermöglichen. So lässt sich der aufgeklärte Nihilismus 
auch als die Philosophie eines Entzuges definieren, dessen Leiden gemil-
dert oder gar aufgewogen werden durch die Befreiung von den Süchten 
nach Substanzen oder ideologischen Versprechungen. Stattdessen wen-
det sich der aktive Nihilismus den befreienden und heilenden Kräften 
des Nichts zu, wiewohl diese weit davon entfernt sind, vollkommene 
Sinnerfüllung zu gewähren. 

Damit ist kein moralisierendes Verbot des Gebrauchs von Narkotika, 
aber eine tragfähige Argumentation formuliert, die im nihilistischen Zeit-
alter den einzelnen Individuen die Freiheit der Entscheidung einräumt, 
ob sie dem Nichts standhalten oder sich von der Fülle künstlich indu-
zierter Augenblicksgefühle eines allumfassenden Glücks täuschen lassen 
möchten, an deren Ende das Nichts sein grenzenloses Grauen entfaltet. 
Mag sein, dass in solch vorausschauender Erkenntnis, in solch aufgeklär-
tem Nihilismus viele in die Verse eines neuen Sisyphos auf seinem Abstieg 
einstimmen mögen: „So werden selig sein alle Süchtigen, / Denn sie 
suchen und suchen / Und sollen nichts finden! / Das Nichts, das von 
Sehnsucht befreit, die Leere, / In der Leid vergeht, in der die Flamme / 
Des Durstes verlöschend verweht –“ (3)

Anmerkungen
1) 	 SchW II, S. 616–660. Die Zuwendung der Philosophie zu diesem vorgeblich „tri-

vialen“ Thema entspricht auch Nietzsches Forderung, uns mit der „Casuistik der 
Selbstsucht“ zu beschäftigen statt weiter Ersatzideologien zu konstruieren (KSA II 
S. 550 f., VI S. 295 f.) – ganz im Sinne der aus (neo)marxistischer Sicht vorge-
brachten Ideologiekritik am Überbau zugunsten der physischen, materiellen 
Interessen des Menschen. 

2) 	 Eine epische Darstellung der Sucht als Religionsersatz ist ein Leitmotiv in „Feu-
erfunken“, dem letzten Band der Romantrilogie „Bunte Schleier des Nichts“; vgl. 

364

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


FF, bes. Kap. 5: „Milch des Paradieses in Paris“, wobei diese Kapitelüberschrift 
den religiösen Hintergrund der Sucht hervorhebt, indem sie den Schlussvers von 
Coleridges Gedicht „Kubla Khan“ zitiert; anthologisiert in: Herrig / Meller / Süh-
nel: „British and American Classical Poems“, Braunschweig 1966, S. 29. 
Unter den vielen literarischen Darstellungen vgl. Burnside 2006, S. 177 f.: „It was 
a sacrament… Acid did what the host failed to do. Acid was the only real sacra-
ment to which I had access.”

3) 	 FF S. 190 f. mit einer Adaption des Sisyphos-Mythos und der existenziellen Ver-
schränkung von Sinnsuche und Sucht in episch-lyrischer Darstellung

365

Was darf und will ich hoffen? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 150 	 Hoffnung der Hoffnungslosigkeit

Philosophie sollte die Befreiung von in die Ferne gerückten Hoffnungs-
schimären betreiben. Erst wenn die Sinnlosigkeit des Ganzen ins 
Bewusstsein gerückt ist, können sich glückhafte, sogar zukunftsge-
wandte Evidenzen augenblickshaft zeigen.

Wenn uns die Betrachtung des Lebens- und Geschichtsverlaufes insge-
samt nichts als enttäuschte Hoffnungen zeigt und keinerlei Anhaltspunk-
te für eine verborgene Teleologie liefert, die mehr wäre als das Mytholo-
gem einer unvollkommenen Säkularisation, so liegt in solcher 
Hoffnungslosigkeit doch die Chance, uns von falschen Täuschungen und 
Erwartungen zu befreien. Wie vielen Menschen, ja ganzen Generationen 
ist unter Vorspiegelung zukünftiger Schimären, seien es die Paradiese 
der Zukunft oder das Glück der Vaterländer, die Chance auf ein beschei-
denes, aber doch erreichbares Glück in der Gegenwart geraubt worden! 
Statt am Geschäft solcher Täuschungen mitzuwirken, sollte Philosophie 
die Befreiung von solchen auf die Menschheitsgeschichte oder den fer-
nen St. Nimmerleinstag des individuellen Lebenslaufes gesetzten Hoff-
nungen betreiben. (1) Es gibt eine Hoffnung, die aus der Hoffnungslo-
sigkeit erwächst, eine Evidenz von glückhaften Augenblicken oder deren 
Sequenzen, die sich erst entfalten können, wenn die Sinnlosigkeit des 
„Ganzen“ des Lebens und der „Weltgeschichte“ ins Bewusstsein des auf-
geklärten Nihilisten gerückt ist. Dass solches Glück nach Hegels Verdikt 
auf den „leeren Blättern der Weltgeschichte“ sich nicht finden wird, mag 
uns dabei nicht betrüben. Der Nihilist vermag auch ohne solche Bücher-
blätter zu leben. Befreit von der Hoffnung ist er frei für seine Hoffnun-
gen geworden. 

Nihilismus jenseits der Trübsal
Die Dialektik von Hoffnung und Hoffnungslosigkeit wird übergangen, 
wenn Skeptizismus, Pessimismus und Nihilismus mit dem Generalvor-
wurf der Trübseligkeit geschmäht werden:

„Bewußtsein könnte gar nicht über das Grau verzweifeln, hegte es 
nicht den Begriff von einer verschiedenen Farbe, deren versprengte 
Spur im negativen Ganzen nicht fehlt. Stets stammt sie aus dem Ver-

366

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


gangenen, Hoffnung aus ihrem Widerspiel, dem, was hinab mußte 
oder verurteilt ist; solche Deutung wäre dem letzten Satz von Ben-
jamins Text über die Wahlverwandtschaften, ‚Nur um der Hoffnungs-
losen willen ist uns die Hoffnung gegeben‘, wohl angemessen.“ (2)

Dass Schopenhauer in diesem Sinne eine einzigartige Kritik der Hoff-
nung entwickelt hat, führt Ortrun Schulz aus. (3)

Freiheit von Hoffnung
Wir sollten uns daran erinnern, dass auch in als Unterhaltungsliteratur 
klassifizierten Texten sich bedeutungsvolle Gedanken in luciden Passa-
gen befinden können. So wird in dem Actionroman „Tod und Teufel“ 
von Frank Schätzing über Aussätzige in einem Gelände des mittelalter-
lichen Köln gesagt: „Sie gehen leichter mit ihrer Krankheit um als die 
Gesunden … Wenn einer unheilbar krank und für die Welt gestorben 
ist, was hindert ihn dann noch, über sich selbst zu lachen? Sie sind ohne 
Hoffnung, aber genauer müsste es heißen, dass sie frei von Hoffnung 
sind. Ein gewaltiger Unterschied! Der Sieg über Mutlosigkeit und Ver-
zweiflung liegt oft gerade im endgültigen Scheitern.“ (4)

Anmerkungen
1) 	 Anders als sein Widersacher Hegel hat Schopenhauer vor dem Hintergrund sei-

ner pessimistischen Geschichtsphilosophie den Gedanken bescheidenen indi-
viduellen Glücks glaubhaft entwickeln können. Zu seiner Ablehnung des Fort-
schrittsglaubens in der Geschichtsphilosophie vgl. SchW II S. 510–520.

2) 	 DA S. 368 f.
3) 	 „Schopenhauers Kritik der Hoffnung.“ 2002
4) 	 Schätzing, Frank: „Tod und Teufel“. Köln 2003, S. 317

367

Was darf und will ich hoffen? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 151 	 Fülle und Leere im Augenblick

Der Nihilismus führt Kants Frage „Was darf ich hoffen?“ in ein Los-
lassen von Zwecken und Zielen hinein, das mehr ist als bloße Absage 
an diese Welt: Was darf und will ich hoffen? Diese nihilistische Anver-
wandlung der Frage fördert eine Gelassenheit, die der überall durch-
brechenden Sinnlosigkeit einen fragilen Sinn in unserem inneren Frie-
den abzutrotzen vermag. 

Die Konzentration auf den Augenblick vermag den Nihilismus nicht zu 
überwinden. Vielmehr verschärft sie die in ihm angelegten Widersprüche. 
Sie treibt die Leere hervor wie auch die Möglichkeit der Fülle des Lebens 
im Augenblick, dessen Flüchtigkeit solche Erfüllung in die Nichtigkeit führt. 
Gerade im Augenblick gewinnt die Janusköpfigkeit des Nihilismus deut-
lichste Konturen: dass er schmerzen und ersticken oder heilen und befrei-
en kann. (1) So führt der Nihilismus Kants Frage „Was darf ich hoffen?“ in 
die Absage an Zwecke und Ziele hinein, eine Absichtslosigkeit, die doch 
mehr ist als die Absage an diese Welt: Was darf und will ich hoffen? Inmit-
ten ihrer zumeist kontingent, manchmal evident erscheinenden Zwecke 
und Ziele ermöglicht der Nihilismus ein „Loslassen“, eine Gelassenheit, die 
gerade in der überall durchbrechenden Sinnlosigkeit des Geschehens einen 
inneren Frieden erweckt, der ihr einen fragilen Sinn abzutrotzen vermag. 
Der Wille zur Macht kann sich hier selbst reflektieren, aufheben, zurück-
nehmen – Hoffnungen schaffen wie auch von ihnen ablassen.

Loslassen
Mit „Loslassen“ übernehmen wir den buddhistischen Kernbegriff, der dem 
„Anhaften“ im „Sansara“ entgegenwirkt. Er meint nicht bloße Weltabge-
wandtheit oder Weltflucht, sondern die „Erleuchtung“ durch die Entde-
ckung des Nirwana im Hier und Jetzt, in der „Mitte der Dinge“, sozusagen 
als „Vorgeschmack“ des Nirwana, das wir mit unserem Tod verbinden.

Loslassen ist nicht als pauschale Handlungsanweisung gemeint. Das 
Loslassen soll von der Evidenz der Einbildungskraft begleitet sein, die 
ihm einen begrenzten Sinn verleiht: Wir werden das Steuer unseres Fahr-
zeuges erst loslassen, wenn dies uns sinnvoll erscheint.

Anmerkungen
1) 	 Vgl. NF („Traktat über das Nichts“) S. 191

368

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 152 	 Verschobene Augenblicke

Der Nihilismus führt in die Achtsamkeit: das Hier und Jetzt. Der uner-
füllte Augenblick wird zur Epiphanie des Nichts, dem wir uns stellen 
müssen.

Die Parallele zwischen „Weltgeschichte“ und unserem Leben als Ganzem 
wird sichtbar: Das eine Ziel, der eine Gesichtspunkt, unter dem wir unser 
Leben sehen wollen, die Phantasmagorien der Zukunft, für die wir die 
Gegenwart opfern, hindern uns daran, gegenwärtige evidente Möglich-
keiten von Glück zu ergreifen. Die Analyse solcher oft hinderlicher Fik-
tionalisierungen des Lebenslaufes ist ein würdiger Gegenstand der Ein-
zelwissenschaften bis hin zur Psychotherapie: das sorgenfreie Alter, das 
schuldenfreie Haus, in dem später die Kinder glücklich leben etc. sind 
in der Regel Mythen, in denen wir unsere Augenblicke des Glücks ver-
schieben und die Gegenwart versäumen. Oft sind es Vorstellungen eines 
heilen Ganzen, das den zum Mythos gesteigerten Kern einer solchen – 
sich selbst undurchsichtigen – Fiktion ausmacht. Die Unwahrheit eines 
für wahr gehaltenen „totalen“ – und uns oft „totalitär“ beherrschenden 
– Ganzen steht dann gegen die versprengten Spuren von einzelnem Glück 
im Augenblick, die der falsche Schein jenes Ganzen verdeckt, das Gegen-
wart und Zukunft zusammenzwingen möchte. Unsere heilsamen Ima-
ginationen aber mögen das Leben im vereinzelten Augenblick in glück-
licher Erträglichkeit evident erscheinen lassen, wenn erst einmal das 
Wissen um die Vergänglichkeit ihnen zuteil geworden ist. Der Nihilis-
mus führt in die Achtsamkeit: das Hier und Jetzt. (1)

Er führt – Schopenhauers Argumentationslinie folgend und zu Ende 
ziehend – weg vom Glücksverlangen hin zum erträglichen Leben im 
Augenblick. In dessen Trivialität, Flüchtigkeit, gar Erbärmlichkeit wird 
der Augenblick nicht zum Sprungbrett eitler Erwartungen, die das Leben 
vor sich her schieben und sich in Teleologien auf zukünftige Augenbli-
cke richten, sondern der nichtssagende Augenblick offenbart das, dem 
wir uns stellen müssen: Der Augenblick wird zur Epiphanie des Nichts.

Anmerkungen
1) 	 Der Begriff der Achtsamkeit hat inzwischen in der Literatur eine steile Karriere 

erfahren; wir möchten hier allerdings auf die Begründung des Begriffes in der 
nihilistischen Philosophie Wert legen.

369

Was darf und will ich hoffen? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 153 	 Das Meer des Irrtums

Die prinzipiell negative Beantwortung der grundlegenden philoso-
phischen Fragen führt den Nihilisten über die Klage um den Verlust 
an Wahrheit hinaus in die Möglichkeit, mit Vernunft in der von ihr 
freigeräumten großen Leere von heilsamen Fiktionen zu leben, deren 
Selbstdurchsichtigkeit sie als Fiktionen – nicht mehr als Wahrheit – 
verfügbar erhält.

„O glücklich, wer noch hoffen kann / Aus diesem Meer des Irrtums auf-
zutauchen!“ (1) In diese Klage Fausts möchte der Nihilist einstimmen, 
wenn ihm zu Bewusstsein gekommen ist, dass es keine Gewissheit von 
Antworten auf die grundlegenden Fragen der Philosophie gibt: „Was 
kann ich wissen? Was soll ich tun? Was darf ich hoffen?“ Wie wir gese-
hen haben, nehmen Kants Fragen rhetorischen Charakter an, gehen inei-
nander über, lösen sich auf, werden überlagert von der grundsätzliche-
ren Frage nach unserem Umgang mit dem Willen zur Macht. Und da, 
wo sich Gewissheiten aufzutun scheinen, stoßen wir auf Einbildungen, 
die für das Werk der Vernunft gehalten wurden, auf Fiktionen, die sich 
zu Mythen verdinglichten, auf Metaphysik, die im falschen Schein von 
Ideologien Bilderwelten eines „sinnvollen“ Lebens vorgaukelte. Was bleibt, 
ist dies „Meer des Irrtums“; aber wer dieses Meer sieht und in dessen 
Tiefe schaut, hat – nicht in einem Jenseits – sondern in diesem Meer die 
negative „Wahrheit“ der Leere erkannt. Die Nichtigkeit des Nichts ist in 
Allem erkennbar, wie für den Buddhismus Nagarjunas das Nirwana „in 
der Mitte“ des Seins der Dinge liegt. (2) Dies ist das Werk der Vernunft: 
im Denken des Denkens der großen Leere inne zu werden, welche gleich-
sam die andere Seite der Fülle des Lebens „in“ diesem ist.

Damit aber werden die Täuschungen durchschaut und verfügbar. Sie 
sind nicht länger Irrtümer, sondern als solche aufgedeckt. In solcher 
Durchsichtigkeit können wir sie verwerfen, umformen, neu bilden, ein 
– bilden. So entstehen transparente Einbildungen, die in solcher Selbst-
durchsichtigkeit gerade die Bedeutsamkeit, Heilsamkeit, Vernünftigkeit 
entfalten, die wir in sie hineingebildet haben. Solche vernünftigen Ein-
bildungen enthalten Reflexionen und setzen Reflexionsprozesse in Gang. 
Unsere Vernunft weiß dabei um die große Leere, in der solche vernünf-
tigen Imaginationen aufsteigen und verschwinden werden, solange wir 

370

Ordnungsversuche im Chaos

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


am philosophischen Denken im aufgeklärten Nihilismus festhalten. Vom 
Terror „über“ uns geglaubter, „letzter“ Gewissheiten sind wir nun befreit. 
Mit der negierenden Vernunft leben wir von Fiktionen, die eine heilsa-
me Evidenz entfalten und uns helfen, die zusammenfassende Frage „Was 
ist der Mensch?“ als Leistung der sich selbst durchsichtig, vernünftig 
gewordenen Einbildungskraft anzugehen.

Diese verbindet sich im aktiven Nihilismus mit dem Willen zur Macht, 
der unser Menschenbild gestaltet. Auch in dieser Grundfrage gehen wir 
vom Ich aus, dessen Bild von sich selbst aber mit dem anderer Menschen 
so verwoben ist, dass wir im Entwurf von Selbstbildern kaum umhin 
können, uns auch als Exemplar der Menschheit zu sehen. Damit reflek-
tiert ein solches Menschenbild unsere „ungesellige Geselligkeit“. (3) Die 
Gestaltung dieses Bildes von uns und uns allen deutet auf ein Werden 
hin, aber ein Werden, dem wir nach Nietzsches Denkfigur den Stempel 
des Seins aufdrücken. (4) Vielleicht bleiben wir dabei im Rahmen unse-
res Menschseins, einer Menschwerdung, die uns „nur“ als Menschen 
menschlicher macht. Doch die von Nietzsche stimulierten Bilder vom 
Übermenschen bzw. irgendeiner Form von Transhumanität sind viel-
leicht nur verlockende Irrlichter einer neuen, falschen Metaphysik, die 
uns im Wissenschaftsaberglauben auf ein Jenseits des Menschen vertrös-
ten möchte, das uns unserer machbaren, aktuellen Möglichkeiten beraubt. 
Solcherlei trans- oder posthumane Bilder erscheinen uns noch diffus und 
ohne durchschlagende Überzeugungskraft, wiewohl unser Projekt des 
aufgeklärten Nihilismus in aller Offenheit diese Möglichkeiten in lang-
fristiger Arbeit sicherlich abtasten wird, wenn wir unserer Frage nach-
gehen: Was will ich als Mensch sein?

Anmerkungen
1) 	 Goethe 1986 (Faust I, V. 1064 f.), S. 39
2) 	 NA S. 939
3) 	 Kant IX S. 37
4)	 KSA XII S. 312 (Herv. im Text): „Dem Wesen den Charakter des Seins aufzu-

prägen – das ist der höchste Wille zur Macht.“ Nietzsche bezieht diesen Gedan-
ken auf die „ewige Wiederkunft“.

371

Was darf und will ich hoffen? 

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


3. 	 Evidenzen der Einbildungskraft 

„… wir haben die Kunst, damit wir nicht  
an der Wahrheit zu Grunde gehn.“

 Nietzsche (KSA 13, S. 500)

„… denn nur als aesthetisches Phänomen ist 
 das Dasein und die Welt ewig gerechtfertigt …“

 Nietzsche (KSA 1, S. 47)

3.1. 		 Was will ich als Mensch sein?

„Wir müssen uns Sisyphos als einen  
glücklichen Menschen vorstellen.“ 

 Albert Camus

§ 154 	 Sisyphos‘ Erwachen

Der Sisyphos-Mythos stellt uns ein herausragendes Bild vom Men-
schen in der Sinnlosigkeit des nihilistischen Zeitalters zur Verfügung, 
das wir ergreifen und als selbstdurchsichtig gewordene Ein-Bildung 
zum Entwurf unserer Existenz entwickeln vermögen. Sisyphos ist der 
Traum des Menschen von seinen Göttern, auf die er seine Schuld- und 
Bestrafungsphantasien projiziert. Eine solche Einbildung kann, wird 
sie als solche erkannt und anverwandelt, zu unserem Werkzeug wer-
den und unser Selbstbewusstsein an eine äußerste Grenze treiben.

Die Moral des Sisyphos ist es, dem über ihn verhängten Strafbefehl der 
Götter in ewiger Pflichterfüllung Folge zu leisten. Doch er mag in der 
Mühsal seiner Wege hinauf und hinab erkennen, dass die Götter sein 
Traum sind und er selbst den Traum der Götter von der Bestrafung der 
ungehorsamen Menschen darstellt. Da lässt er den Stein – vielleicht schon 
vor dem Gipfel – hinabrollen und steigt wieder hinab.

Es könnte sein letzter Abstieg sein, denn nun ist er frei. Es sind seine 
Träume, die er träumt, sie stehen ihm zur Verfügung. Er könnte das Spiel 
weiter spielen, denn schließlich muss irgendetwas getan werden. Nach 

373

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


aller Mühsal des Aufstiegs könnte er das Glück des Abstiegs immer wie-
der genießen. Oder sich auf einen Stein setzen und die Bergwelt betrach-
ten. Oder seinen letzten Abstieg zu Ende gehen, in den Abgrund hinab, 
wo der Stein auf ihn wartet. Oder noch weiter hinab, am Stein vorbei, in 
die neblige Schwärze des Abgrundes, in dem vielleicht neue Götter auf 
ihn warten oder alle Träume von Göttern ohne Wiederkehr ihr Ende fin-
den. Und alles zur Ruhe kommt. 

„Wir müssen uns Sisyphos als einen glücklichen Menschen vorstellen.“ 
(1) Die Verbalphrase indiziert im „Müssen“, dass Sisyphos unser imagi-
nativer Entwurf ist, in welchem auch Sisyphos selbst ein Bild von sich 
geschaffen hat. Er ist der Traum der Götter vom Menschen, den sie bestra-
fen, der Traum des Menschen von seinen Göttern, auf die er seine Schuld- 
und Bestrafungsphantasien projiziert. Was wäre, wenn Sisyphos dies 
erkennt und zum letzten Mal hinabsteigt? (2) Er würde zu einem Bild 
von sich selbst gelangen, das Evidenz im Verschwinden entfaltet. So wird 
der Mensch, der dem Nihilismus standhält, zum „Übermenschen“ oder 
– um auf Nietzsches großsprecherisches Wort zu verzichten – zu einem 
freien Menschen, der sein Selbstbewusstsein an eine äußerste Grenze 
getrieben und seine Imaginationen von Metaphysik für sich zurückge-
wonnen hat. Denn nun ist er frei, seine Bilder, die ihn nicht mehr terro-
risieren, zu gebrauchen und im Nichts verschwinden zu lassen.

Anmerkungen
1) 	 Camus 2000. S. 160 (Hervor. von uns)
2) 	 Zu solch menschlich-übermenschlicher Anverwandlung des Sisyphos – Motivs 

siehe den Schlussteil des „nihilistischen“ Romans „Feuerfunken“ (FF) S. 185 ff.

374

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 155 	 Vom passiven zum aktiven Nihilismus

Der Nihilismus führt unsere Existenz in die Grund- und Sinnlosig-
keit, in der alle Antriebe und Lebenskräfte vergehen. Doch aus dieser 
Sinnlosigkeit und Beliebigkeit heraus können wir ebenso in freier 
Selbstbestimmung unser Leben mit den maßgeblichen Kräften der 
Einbildungskraft gestalten.

Kants Grundfragen „Was kann ich wissen? Was soll ich tun? Was darf ich 
hoffen?“ erhalten in der Philosophie des Nihilismus eine insgesamt unbe-
friedigende Antwort – keine durchweg negative, da eine solche ein festes, 
apodiktisches Ergebnis wäre, wie es gerade dem verneinenden, skepti-
schen Grundzug des Nihilismus widerspräche. Es sind aber Antworten, 
die uns gleichsam keinen festen, sicheren Grund unter den Füßen geben 
können und in einem Schwebezustand der Beliebigkeit verbleiben, in 
dem nur punktuell Gewissheiten aufleuchten mögen, die wie Sternschnup-
pen in die große Nacht zurückfallen, in die unsere Existenz geworfen ist. 
Überlagert werden diese Antworten wie Kants Fragen von der Grund-
frage, wie wir mit unserem Willen zur Macht umgehen. 

Angesichts solcher Haltlosigkeit und Verlorenheit muss die Philoso-
phie, deren eigene Wahrheitsliebe schließlich zur Zersetzung all ihrer für 
sicher gehaltenen Erkenntnisse geführt hat, die Frage stellen, wie unser 
Leben im Nihilismus noch „lebbar“ bzw. lebenswert sein kann. Camus 
hat konsequenter Weise an dieser Stelle den Selbstmord bzw. Freitod als 
das zentrale philosophische Problem angesetzt. Es muss noch schärfer 
profiliert werden. Denn zur Selbsttötung bedarf es eines großen Hasses, 
einer großen Verzweiflung oder Enttäuschung, einer großen für wichtig 
gehaltenen Emotion, deren Wichtigkeit aber im Nihilismus zergangen 
ist. Zur Selbsttötung fehlt die Überzeugung. Dann leben oder „vegetie-
ren“ Nihilisten dahin, ohne Halt und Ziel – zu kraftlos, um selbst diesem 
leer gewordenen Leben ein Ende zu setzen …

An dieser Stelle ist an Nietzsches Unterscheidung zwischen solch pas-
sivem und dem aktiven Nihilismus zu erinnern, der ein zentraler Gedan-
ke unserer Konzeption eines aufgeklärten Nihilismus ist. (1) Aktiver Nihi-
lismus kann heißen, dass wir zum Menschen in der Revolte werden 
(Camus), uns zu einem heroischen Nihilismus entschließen (Ernst Jün-
ger) oder zum Kinde werden, das in Unschuld ohne Grund und Ziel ein 

375

Was will ich als Mensch sein?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


neues Spiel beginnt (Nietzsches bzw. Zarathustras dritte Verwandlung 
nach Kamel und Löwe). Wir nutzen dann die Leere, die große Freiheit, 
die der Nihilismus uns in seiner Auflösung aller Sicherheiten und Ver-
bindlichkeiten gelassen hat, und schaffen aus diesem Nichts heraus ein 
Konstrukt, das seine Rechtfertigung nur in diesem Schaffensakt erhält, 
von dem wir wissen, dass dies seine einzige Rechtfertigung ist: dass wir 
selbst in ihm dieses uns sinnvoll erscheinende Konstrukt geschaffen 
haben. Die Analogie zur Selbstgesetzgebung des Kunstwerkes in der 
ästhetischen Autonomie, nach Kant die Zweckmäßigkeit ohne Zweck 
wird hier offenkundig. In diesem Sinne sagt Nietzsche, das Leben sei nur 
als ästhetisches zu rechtfertigen. (2) Hier beginnt ein aktiver Nihilismus, 
der unser Leben zu einer solchen Werkgestalt macht, es neu erschafft – 
nicht mit der Vernunft, die uns in die Leere zersetzter „Wahrheiten“ führ-
te, sondern mit der Vernünftigkeit der schaffenden, „bildenden“ Einbil-
dungskraft. Die Philosophie hat die Aufgabe die volle Bandbreite von 
Begriffen wiederherzustellen: neben dem passiven die Möglichkeiten des 
aktiven Nihilismus ins Bewusstsein zu rücken. Diese Seite des Nihilis-
mus ist – in deutlichstem Gegensatz zu dessen missverstandener Inter-
pretation als Schmähwort – ein kraftvolles Ja-Sagen zum Leben! (3)

Anmerkungen
1)	 KSA XII S. 350 f.
2) 	 KSA I S. 47 
3) 	 Unter den vielen Belegen s. den Abschnitt „Mein neuer Weg zum ‚Ja‘“ in KSA XII 

S. 455. – Stéphane Floccari (2017, bes. S. 173 ff.: „Oui dire. Philosophie de la ‚nou-
velle année‘“) hat diese positive Seite von Nietzsches nihilistischer Philosophie 
des Ja-Sagens hervorgekehrt und sogar deren Gestaltungsmöglichkeiten für ein 
neues Jahr unseres Lebens in „Aphorismes affirmatifs“ dokumentiert. 

376

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 156 	 Wenn etwas trotzdem das Leben erhält

Trotz unserer Erkenntnis der Sinnlosigkeit vermögen Einbildungen 
von Sinn in unser Leben dieses zu erhalten.

Mit Camus’ These, dass es „nur ein wirklich ernstes philosophisches Pro-
blem: den Selbstmord“ gibt (1), können wir die Probe aufs Exempel 
machen: Weshalb setzen wir unserem Leben kein Ende, wenn doch alle 
Überlegungen ergeben, dass es der Sinnlosigkeit preisgegeben ist? Was 
genau ist es, das uns zumeist gegen solche Reflexionen am Leben erhält 
bzw. im Leben aushalten lässt?

Da ist unser Körper, der weiter funktioniert und einfach weiter seine 
biologischen Funktionen ausüben will; oder genauer: unsere Einbildung, 
dass dieses Weiterfunktionieren erstrebenswert und sinnvoll sei, obwohl 
es bei genauerem Besehen eben der Sinnlosigkeit verfällt, die unser Nach-
denken bereits diagnostizierte. (2) Oder wir stellen uns Erlebnisse vor, 
die auf uns warten: eine Reise, Gespräche mit Personen, die uns wichtig 
und liebenswert erscheinen, ein gutes Essen hier, interessante Bücher 
dort, ein heller Sonnentag in der Weite des Himmelsblaus, Musik, nichts 
Wichtiges also, sondern Trivialitäten, die in ihrer fingierten Wichtigkeit 
durchaus zu Sinngebungen taugen. Auch solche Trivialitäten zu erken-
nen ist Thema der Philosophie, ein ihr würdiger Gegenstand, wie es die 
Fiktionen von Gott, Freiheit und Unsterblichkeit sind! Oder sollen wir 
heucheln, dass es nur diese wären?

Hier stellt Nietzsches philosophisch begründete „Kunst der Lebensge-
sundheit“ eine solide argumentative Basis her: „Wir müssen wieder gute 
Nachbarn der nächsten Dinge werden und nicht so verächtlich wie bis-
her über sie hinweg nach Wolken und Nachtunholden hinblicken.“ (3)

Nietzsche kritisiert hier den schlechten Idealismus lebensfeindlicher 
Ideologien, die bis in den Alltag hinein unsere leiblichen, vernünftigen 
Interessen „klein“ halten wollen.

„Wer an allem Guten Teil haben will, muss auch zu Stunden klein zu 
sein verstehen.“ (4) 

Auch hier begegnen wir Nietzsches Übermenschen, gleichsam spie-
gelverkehrt ins Minimum gewendet. Nach dem Verlust von Wahrheit, 

377

Was will ich als Mensch sein?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


die ein sinnerfülltes Leben versprach, zielt Nietzsche auf eine minima-
listische Sinndiät ab, die in der Leere des passiven Nihilismus die kleins-
ten Sinneinheiten in akribischer Aktivität aufspürt. (5)

Diese Tendenz kennen wir, wenn wir unseren tatsächlichen Nihilis-
mus ins Bewusstsein heben: All solche oft trivialen Überzeugungen oder 
Einbildungen, die einen Sinn setzenden Charakter zu haben scheinen, 
der einer rein rationalen Analyse nie standhalten würde, erhalten uns 
am Leben; instinktiv oder mit Bewusstsein folgen wir ihnen im Alltag, 
akzeptieren sie gar als Einbildungen, die uns bis zu einem gewissen Gra-
de trotz ihrer Fiktionalität überzeugend erscheinen, wiewohl wir diese 
gerne in seligem Vergessen verschwinden lassen. Wir leben mit Vernunft 
von solchen evidenten Fiktionen. Wir bilden sie in unser Leben hinein, 
solange wir es uns erhalten wollen.

Fiktionen ohne vorgefertigte Hierarchie
Es ist kennzeichnend für den Nihilismus, dass es in ihm keine vorab aus-
gezeichneten Fiktionen gibt, die eine Hierarchie begründen würden. So 
kann prinzipiell jede Fiktion für das einzelne Individuum Evidenz erlan-
gen. Wir wissen etwa aus der Altenpflege, dass kleine Freuden wie das 
Ausgefahrenwerden in den Park oder die Verabreichung des zu erwar-
tenden Essens lebenserhaltende und sinnstiftende Fiktionen sein kön-
nen. Und wer hätte das hochmütige Kriterium, solche Fiktionen als min-
derwertige abzuqualifizieren?

Hierarchisierungen von Fiktionen können sich nur innerhalb der Evi-
denz einzelner Fiktionen ergeben.

Anmerkungen
1) 	 Camus 2000 („Das Absurde und der Selbstmord“) S. 15: „Es gibt nur ein wirk-

lich ernstes philosophisches Problem: den Selbstmord. Sich entscheiden, ob das 
Leben es wert ist, gelebt zu werden oder nicht, heißt auf die Grundfrage der Phi-
losophie antworten. Alles andere – ob die Welt drei Dimensionen und der Geist 
neun oder zwölf Kategorien hat – kommt später. Das sind Spielereien; erst muss 
man antworten.“

2) 	 Schopenhauers Diagnose (SchW I S. 406, Zusatz von uns) lässt an Deutlichkeit 
nichts zu wünschen übrig, wobei die Rolle der Einbildungen hervorgehoben 
wird:

	 „So ist sein Daseyn (des Individuums), schon von der formellen Seite allein 
betrachtet, ein stetes Hinstürzen der Gegenwart in die todte Vergangenheit, ein 
stetes Sterben. Sehen wir es nun aber auch von der physischen Seite an; so ist 

378

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


offenbar, daß wie bekanntlich unser Gehen nur ein stets gehemmtes Fallen ist, 
das Leben unseres Leibes nur ein fortdauernd gehemmtes Sterben, ein immer 
aufgeschobener Tod ist: endlich ist eben so die Regsamkeit unseres Geistes eine 
fortdauernd zurückgeschobene Langeweile. Jeder Athemzug wehrt den bestän-
dig eindringenden Tod ab, mit welchem wir auf diese Weise in jeder Sekunde 
kämpfen, und dann wieder, in größeren Zwischenräumen, durch jede Mahlzeit, 
jeden Schlaf, jede Erwärmung u. s. w. Zuletzt muss er siegen: denn ihm sind wir 
schon durch die Geburt anheimgefallen, und er spielt nur eine Weile mit seiner 
Beute, bevor er sie verschlingt. Wir setzen indessen unser Leben mit großem 
Antheil und vieler Sorgfalt fort, so lange als möglich, wie man eine Seifenblase 
so lange und so groß als möglich aufbläst, wiewohl mit der festen Gewißheit, 
daß sie platzen wird.“

3) 	 KSA II S. 550 f. – Weitere Zitate und Kommentierungen in der sehr hilfreichen 
Studie von Carbone / Jung („Friedrich Nietzsche. Die Kunst der Gesundheit“, 
bes. Kap. 7: „Von den Reichtümern des Alltags“, S. 77 ff.) 2014

4) 	 Ebd. S. 575 f. – „Es ist mehr Vernunft in deinem Leibe, als in deiner besten Weis-
heit.“ („Also sprach Zarathustra I: Von den Verächtern des Leibes“) KSA IV 
S. 39 f.

5) 	 Von Sinndiät spricht Marquard (1981 u. 2000) in seiner Kompensationstheorie, 
welche den Verlust an Wahrheit und Sinn im nihilistischen Zeitalter (auch hier 
wird der Begriff Nihilismus vermieden) auszugleichen versucht. 

379

Was will ich als Mensch sein?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 157 	 Begriffsverwirrungen: Nihilismus oder Depression

Die Verdächtigung des Nihilismus als einer Depressionserkrankung 
ist Teil der Diskreditierung einer Philosophie, die unsere Zeit ange-
messen in Gedanken fasst und Möglichkeiten der Lebensbejahung in 
ihr aufzeigt. So kann der Nihilist als besonders anpassungsfähiger 
und überlebensfähiger Typus gelten, für den das Überleben freilich 
kein Summum Bonum sein muss.

Es mag zunächst naheliegen, im Nihilismus und seiner Philosophie den 
Ausdruck der psychischen Krankheit unserer Zeit, der Depression zu 
diagnostizieren. Doch diese rein medizinisch-psychologisierende Betrach-
tungsweise ist unangemessen. Denn wenn Philosophie die Grundbefind-
lichkeit unserer Zeit ins Bewusstsein hebt, sie re-flektiert, kann dies nur 
als „normale“ und angemessene Reaktion gewertet werden, als erster und 
notwendiger Schritt möglicher Gesundung. (1) Zudem zeigt die Wieder-
gewinnung der vollen Bandbreite des Begriffs die Seite, die im Krank-
heitsverdacht ausgeblendet wurde, der Nihilismus zum passiven Nihilis-
mus verengte und in dieser Verengung mit Depressionserkrankungen 
gleichsetzte. Denn seine aktive Seite legt die Möglichkeiten offen, in der 
nihilistischen Situation Überlebenswillen und Lebensbejahung zu ent-
wickeln, die von plattem Optimismus und medienkonformer Munter-
keit freilich weit entfernt sind. Die Gleichsetzung von Depressionser-
krankung und Nihilismus ist Teil der Diskreditierung der Philosophie, 
die unsere Zeit angemessen in Gedanken zu erfassen sucht. (2)

Der Nihilist – ein Überlebenskünstler	
Ein Überwiegen negativer Gedanken und Emotionen wird gemeinhin 
als Symptom einer Depression gesehen und in dieser Hinsicht als indi-
viduelle pathologische Störung gewertet, die Ausdruck einer nihilisti-
schen Tendenz, eines „Werteverlustes“ in unserer Zeit sei. Der geistesge-
schichtliche Hintergrund des Verlustes von Wahrheit und Sinn wird dabei 
ausgeblendet, dessen immanente Logik zu solch negativem Denken 
zwangsläufig führen musste. Dass gerade der aktive Nihilismus positive 
Gedanken und Vorstellungen zu schaffen befähigt, wird dabei überse-
hen. Dabei wird die Rolle der ponierenden Einbildungskraft mit ihrer 
Fähigkeit, lebensfördernde Einbildungen zu schaffen und diese gegen 

380

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


störende, deprimierende Gedankenbildungen abzuschotten, gar nicht 
mehr erwogen. 

Die Psychiatrie und ihre Ableger, die klinische Psychologie etc., sind 
in besonderer Weise der Begriffsverwirrung und Pseudowissenschaft-
lichkeit ausgesetzt. Sie behandeln das Gehirn wie ein Organ unter ande-
ren, ohne dessen besondere Fähigkeit zu subjektiver Innenschau und der 
Bildung einer individuellen Erfahrungswelt zu berücksichtigen, deren 
Aktualität im Erleben nicht äußerlich objektiviert werden kann. So ent-
stehen völlig verschwommene und ungedeckte Begriffe wie Depression, 
die so ziemlich alles umfasst, was nicht anders einzuordnen ist. Wir kön-
nen hier diesen neuen Begriffsmythologien des Wissenschaftsaberglau-
bens, der wohl in der Psychiatrie besondere Auswüchse hervorbringt, 
nicht im Einzelnen nachgehen; größte Skepsis ist jedenfalls in nihilisti-
scher Perspektive gegenüber solchen naturwissenschaftlich verbrämten 
„Wahrheiten“ geboten, die das Fundament der Mythokratien unserer 
gegenwärtigen Gesellschaften bilden. 

Gegen Krankheitsverdacht und Vorwurf der Schwächlichkeit lässt sich 
anführen, dass gerade der Nihilist, für den es weder starre Prinzipien 
noch für „Wahrheit“ gehaltene Überzeugungen gibt, als höchst anpas-
sungsfähiger und sogar im darwinistischen Sinne überlebensfähiger 
Typus gelten kann. Ein Summum Bonum freilich ist für den Nihilisten 
solches Überleben um jeden Preis nicht. Gerade in dieser Leichtigkeit, 
mit der er sein Leben gewichtet, ist er ein Überlebenskünstler.	  

Anmerkungen
1) 	 Die „Logik“ einer solchen Diagnose wäre beispielsweise dem Befund gleichzu-

setzen, starke Wärmegefühle und Schweißausbrüche in der Sauna seien Krank-
heitssymptome.

2) 	 Gemäß Hegels bekannter Formulierung: „… so ist auch die Philosophie ihre Zeit 
in Gedanken erfaßt.“ Werke VII („Grundlinien der Philosophie des Rechts. Vor-
rede“) S. 26

381

Was will ich als Mensch sein?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 158 	 Unverzichtbare Menschenbilder

Unser Menschenbild ist nicht alles, aber ohne unser Menschenbild ist 
alles nichts (1). Wir können die Frage nach dem Menschenbild nicht 
umgehen. Erst ihre Beantwortung schafft wirkliche Objektivität, nicht 
bloß im Sinne der quantitativen Erfassung, sondern der Angemessen-
heit an den Gegenstand in seiner Ganzheit. Wirklichkeit wird für uns 
Menschen in der Wirksamkeit unserer Einbildungskraft erst herge-
stellt: in unverzichtbaren Menschenbildern.

Angesichts des Sammelsuriums von fragmentiertem Wissen drängt sich 
die grundlegende Frage auf, welche die vereinzelten Wissensfragmente 
und Denkoperationen an einem Ziel orientiert sehen möchte: Welches 
Menschenbild haben wir? Es ist eine altmodische, aber unabweisbare 
Frage, so oft beantwortet wie verworfen, so einfach oder so tiefgründig, 
dass sie entweder als zu subjektiv oder zu schwierig abgetan und als unbe-
antwortbar dem pluralistischen Laissez-faire fruchtloser philosophischer 
Spekulationen überlassen – und damit realiter doch beantwortet wird, 
indem wir das Individuum der normativen Kraft des Faktischen, seinem 
Triebgeschehen und den gesellschaftlichen Kräften überlassen, in denen 
diese Frage stillschweigend längst entschieden worden ist. Unser an Fak-
ten, Zahlen und Statistiken orientiertes Zeitbewusstsein möchte diese 
Grundfrage ins Jenseits der „objektiven“ Wissenschaften ausgrenzen, 
wiewohl allererst durch ihre Beantwortung wirkliche Objektivität ver-
mittelt werden könnte. (2) Zumal die Rede vom „Bild“ an „bloßes“ Ein-
bilden denken lässt und das alte Misstrauen gegen die Einbildungskraft 
wachruft, der in einer langen Geschichte der Diskriminierung jede „höhe-
re“ Einsicht abgesprochen worden ist.

Sind wir eine höhere Tierart in einem rein biologistischen, determi-
nistischen Verständnis von Instinktsteuerung? Funktionieren wir wie ein 
besonders guter Computer, dem sogar Selbstständigkeit einprogram-
miert werden kann? Oder grundsätzlicher: Gibt es einen Rest von nicht-ob-
jektivierbarer Subjektivität? Mit dem Bild, das wir von uns bilden, ent-
scheiden wir schon über unsere Freiheit: mit einem deterministischen 
Selbstbild werden wir uns anders verhalten; schon unser Tagesablauf in 
diesem Heute wird ein anderer sein, wenn wir auf die Selbstmotivation 
unserer Freiheitsfiktion verzichten. Denn unsere Wirklichkeit wird in 

382

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


der Wirksamkeit unserer Ein-bildungs-kraft erst hergestellt. Auch diese 
Zeilen sind nur sinnvoll, wenn zumindest die Fiktion ernstgenommen 
wird, dass es der Autor ist, der sie schreibt, und nicht neuronale Verschal-
tungen ihm die Feder führen.

An dieser methodischen Stelle entsteht das Ungenügen, das wir oft 
gegenüber dem Psychologisieren, ja der ganzen Wissenschaft der Psy-
chologie empfinden. Bei all den überzeugenden und hilfreichen Teiler-
gebnissen, all dem Teilwissen, das – zumeist quantifizierend, statistisch 
und zahlenbasiert – den Menschen in Fragmente zerlegt und psychoana-
lysiert, erhebt sich doch die Frage, wo wir als Ganzes noch verstanden 
werden, wo sich ein Gesamtbild von uns noch ergeben kann. Bei aller 
rationalen Analyse wird keine einzige der uns wirklich bewegenden exis-
tenziellen Fragen einer Lösung auch nur zugeführt. Wo ist die Aktuali-
tät unserer Innenschau in all dem fruchtlosen Analysieren geblieben? 
Wo sind wir als Individuum mit unserer je eigenen Sinnsuche noch das 
Thema? Erfahren wir über das Innenleben von Menschen nicht mehr 
aus literarischen Darstellungen, etwa den Erzähltechniken der erlebten 
Rede, des inneren Monologs oder Bewusstseinsstroms? Welchen Inter-
essen dient das Ausspähen von psychologischen Motiven? Wie können 
wir zur Entschlusskraft eines sich selbst motivierenden Handelns zurück-
finden, das sich nicht in der Selbstanalyse seiner Motive verliert? Psy-
chologie ist in Mode und eine begehrte Fachwissenschaft, da hier die 
dringend notwendige Orientierung erhofft wird, die uns im Zeitalter des 
Nihilismus verloren gegangen ist. De facto dient die psychologisch-psy-
choanalytische Zergliederung des Menschen allzu oft den Interessen eines 
Willens zur Macht, der selbst nicht mehr Gegenstand der Analyse wird 
und sich über sie erhebt. Was er zergliedert hat, vermag er auszukund-
schaften und zu beherrschen, nicht mehr zusammenzusetzen. Was dem 
Psychologismus fehlt sind holistische Menschenbilder, die weit über das 
zahlenbasierte Material hinaus der Schaffenskraft unserer Einbildungs-
kraft entstammen und als Forschungsgegenstand gewürdigt werden.

Anmerkungen
1) 	 Wir greifen eine Formulierung von Meinberg (1988) auf, der in seiner Studie 

über Suchbewegungen der modernen Erziehungswissenschaft resümiert: „Das 
Menschenbild ist dem Menschen gewiß nicht alles – aber ohne das Menschenbild 
ist alles nichts!“ 

2) 	 Zu dem für die Pädagogik grundlegenden Aspekt dieser Gewinnung eines Men-
schenbildes s. Dod 1993, bes. S. 355 f.

383

Was will ich als Mensch sein?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 159 	 Nichtsgewinnung im Bild

Das Nichts zu denken und erscheinen zu lassen ist ein schwieriges 
Unterfangen in unsicherem Terrain, auf dem die feine Grenzlinie zwi-
schen behelfsmäßig-metaphorischem, d. h. uneigentlichem Sprechen 
in Bildern und Gedanken einerseits und eigentlichem Sprechen ande-
rerseits stets in Gefahr ist, übertreten zu werden. An diesen Ort einer 
schwebenden, sichtbar-unsichtbaren deiktischen Bildersprache gehö-
ren all die Unsagbarkeitstopoi, die Chiffren und Paradoxien der Mys-
tik. Und an diesem Ort müssen sie bleiben! 

Der Begriff des Nichts annulliert alle Aussagen, die es näher bestimmen 
und damit zu etwas machen wollen. Doch die Philosophie des Nihilis-
mus ist mehr als das Nichts, insofern sie fragt, was dieses Nichts uns 
angeht: In der Frage, wie wir mit unserer Erfahrung des Nichts umge-
hen, lässt der Nihilismus das Nichts zu einem Etwas für uns werden. 
Obwohl sich das Nichts unserem begrifflichen und mehr noch unserem 
anschaulichen Denken entzieht, können wir uns in Begriffen und Anschau-
ungen ihm doch nähern, es in vielfacher Perspektive „umgänglich“ 
machen, denn umgehen können wir es nicht.

Auch wenn über den Tod keine Aussage möglich ist, können wir uns 
ihm doch nähern, wenn wir über das Sterben reden. Genau so können 
wir auch im Vorfeld des Nichts Anschauungen und Begriffe bilden, die 
auf es hinweisen, ohne den Anspruch zu erheben, das Nichts in differen-
zierten Begriffen und Anschauungen zu erfassen, d. h. seiner habhaft zu 
werden.

Wenn wir die Nichtsvergessenheit überwinden und das Nichts in der 
Philosophie des aufgeklärten Nihilismus thematisieren, müssen wir uns 
solchen reflexionsgesättigten Bildern vom Nichts zuwenden: Die Einbil-
dungskraft hat hier deiktischen Charakter. Sie gibt nur Fingerzeige, ope-
riert indirekt. Erwarten wir von der Kompassnadel, dass sie uns zeigt, 
wo wir wirklich ankommen sollen? Den richtigen Weg zu zeigen ist ihre 
Wahrheit. Und wenn Wahrheit der Weg, nicht das Ziel ist, wie oft gesagt 
wurde (1) – dann könnten wir in unseren imaginativen Gebilden wirk-
lich ankommen: Unsere metaphysische Suche könnte in diesem Ithaka 
ihr – unvollkommenes – Ende finden. Denn wenn wir uns daran erin-
nern, dass in Hegels dialektischer Logik das reine Sein und das reine 

384

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Nichts zwei Seiten derselben „Sache“ sind, dass schon in Nagarjunas 
Madhyamika-Philosophie das Nichts oder die Leere (shunya) in der „Mit-
te“ zwischen Sein und Nicht-Sein „ist“, dann verwundert die Auffassung 
nicht, dass sich das Nichts in uneigentlicher Weise in bedeutungsvollen 
Bildern „zeigen“ kann.

An diesen Ort einer schwebenden, sichtbar-unsichtbaren Bildsprache 
gehören all die Unsagbarkeitstopoi, die Chiffren und Paradoxien der 
Mystik. Es ist ein schwieriger Ort in unsicherem Terrain, auf dem die fei-
ne Grenzlinie zwischen behelfsmäßig-metaphorischem, d. h. uneigent-
lichem Sprechen in Bildern und Gedanken einerseits und eigentlichem 
Sprechen andererseits stets in Gefahr ist, übertreten zu werden. Der auf-
geklärte Nihilist erhebt Einspruch gegen solche Übertretungen.

In den Vorfeldern des Nichts
Die dem Begriff des Nichts inhärente logische Schwierigkeit ist oft dar-
gestellt worden. So schreibt Ernst Jünger: „Die Schwierigkeit, den Nihi-
lismus zu definieren, liegt darin, daß der Geist vom Nichts unmöglich 
eine Vorstellung gewinnen kann. Er nähert sich der Zone, in der sowohl 
Anschauung als Erkenntnis schwinden: die beiden großen Mittel, auf die 
er angewiesen ist. Man macht sich vom Nichts weder Bild noch Begriff.

Daher wird sich der Nihilismus auch nur zu den Gürteln, zu den Vorfel-
dern des Nichts in Beziehung setzen, und niemals mit der Grundmacht selbst. 
Ganz ähnlich kann man das Sterben erfahren, aber nicht den Tod.“ (2)

Brücken mit nur einem sichtbaren Brückenpfeiler
Karl Jaspers’ Begriff der „Chiffer“ ist hier hilfreich (3): „Chiffern sind 
Sprache der Wirklichkeit der Transzendenz, nicht die Transzendenz sel-
ber. Sie sind schwebend, vieldeutig, nicht allgemeingültig. Ihre Sprache 
ist nicht hörbar für unseren Verstand, sondern nur für uns als mögliche 
Existenz.“ Diese Chiffern sollen einen Bezug zur „Transzendenz“ her-
stellen, die bei Jaspers in anschaulich-begrifflicher Weise auch das 
„Umgreifende“, „Umfassende“ etc. genannt wird. Transzendenz bei Jas-
pers ist freilich ein irreführender Begriff, insofern er aus dem Nihilismus 
hinauszuführen scheint. Jedenfalls wird das Nichts hier in eine begriff-
lich-anschauliche Sprache gebracht, in der es „ein Etwas“ für uns wer-
den kann. Die Chiffern müssen ihren deiktischen Charakter behalten, 
nicht sich selbst zu Mythenbildungen verabsolutieren. Nur als schweben-

385

Was will ich als Mensch sein?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


de Bilder haben sie Geltung und deiktischen Verweischarakter. Die Chif-
fern müssen flexibel bleiben und sich selbst aufheben. Da hier anders als 
beim Vergleich und der Metapher ein Tertium Comparationis fehlt – 
denn sonst müsste das Nichts wiederum ein Etwas zum Vergleich her-
geben, könnte man die Chiffer mit einer Brücke vergleichen, die nur 
einen sichtbaren Brückenpfeiler hat und deren Bogen am andern Ufer 
ins Dunkel führt -

Zur Anthroposophie Rudolf Steiners
Die Anthroposophie Rudolf Steiners beispielsweise hat bei ihren vielen 
praktischen wie theoretischen Verdiensten, die von der Universitätsphi-
losophie noch längst nicht gebührend anerkannt worden sind (4), diese 
feine Demarkationslinie immer wieder überschritten und sich in intui-
tiven Erkenntnissen „höherer“ Welten etc. in den Spiritualismus hinein-
bewegt. (5) Dass es ein großes Bedürfnis unserer Zeit gibt, das Nichts auf 
diese Weise anzufüllen und dem Horror Vacui zu begegnen, ist offen-
kundig. Doch können Grenzüberschreitungen anthroposophischer Art 
nicht die überzeugende Weise sein, den Nihilismus zu überwinden: Er 
muss ausgehalten, durchgehalten, ausgestanden werden. Es bleibt zu beto-
nen, dass – gleichsam vor der oben gezogenen Demarkationslinie – der 
Anthroposophie, insbesondere in praktischer Hinsicht auf den verschie-
densten Gebieten, wertvolle vernünftige Imaginationen zu verdanken 
sind, deren Evidenz sich in ihrer internationalen Verbreitung, insbeson-
dere in dem Menschenbild der Waldorfschulbewegung und deren Päd-
agogik, niedergeschlagen hat.

Dabei ist bis heute die Anthroposophie und Waldorfpädagogik ein gro-
ßer Fundus an Bereicherungen geblieben, insoweit sich – in undogma-
tisch verstandener Weise – vom Künstlerischen her inspirierte Imagina-
tionen in die Lebenspraxis hinein entfaltet haben. Es sind menschliche 
Imaginationen, wohl keine übersinnlichen Wahrheiten, keine Stimmen 
aus dem Jenseits, die hier wirksam sind. 

So ist die Anthroposophie ein glänzendes Beispiel dafür, wie evidente 
Imaginationen – werden sie nur als Imaginationen im Kontext des auf-
geklärten Nihilismus festgehalten – ihre fruchtbaren Wirkungen entfal-
ten können. Wird die Anthroposophie aber zu einer Überwindung des 
Nihilismus überhöht (6), droht sie sich zu einem „versteinerten“ Dog-
matismus zu verfestigen, der dem Willen zur Macht ihrer Akteure als 

386

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Maskerade dient. Umfassender Skeptizismus oder radikaler gesagt: auf-
geklärter Nihilismus kann hier vor ideologischen Vereinnahmungen 
schützen, von denen die Anthroposophie und ihre Institutionen leider 
nicht frei sind.

Denn was wir in dieser Studie entwickeln, ist ein umfassender, kein 
absoluter Skeptizismus, dessen Selbstwiderspruch Kant herausgestellt 
hat. (7) Unser umfassender Skeptizismus schließt nicht aus, dass irgend-
wo – in der Nacht, die uns alle umgibt – eine Wahrheit liegen mag, die 
wir (noch) nicht erkannt haben. Er schließt jedoch ein, dass es vorüber-
gehende Evidenzen gibt, die wir uns mit der Einbildungskraft – verbun-
den mit dem Verstand – vorstellen können und die uns somit eine ein-
geschränkte Gewissheit ermöglichen. Ein absoluter Skeptizismus, der 
selbst eine Form des von ihm abgelehnten Dogmatismus ist, unterschei-
det sich also prinzipiell von dem in unserer Studie vertretenen umfas-
senden Skeptizismus bzw. aufgeklärten Nihilismus.

Der Präzedenzfall Swedenborg
Kants Auseinandersetzung mit Swedenborg trägt zur Erhellung und kri-
tischen Einschätzung der sehr ähnlichen Position Rudolf Steiners und 
anderer Versuche von Grenzüberschreitungen bei. Geier fasst zusam-
men (8): 

„Kant leugnet nicht die Möglichkeit, dass es Geister geben kann … 
Aber er ist ein überzeugter Agnostiker, der jeden Wissensanspruch 
in Zweifel zieht, mit dem man die Grenze einer intersubjektiven Welt-
erfahrung zu überschreiten versucht. Das festgestellte Nicht-wis-
sen-Können geht über das bloße ‚Ignoramus‘ hinaus … Wir wissen 
es zwar noch nicht, aber wir können es wissen und werden es einst 
auch wissen. Ein solches problematisches Nichtwissen, das immer 
wieder zu neuen Vermutungen und Widerlegungen führt, um end-
lich die Wahrheit zu finden, meint Kant nicht … Denn weil es sich 
hier nicht um Gegenstände der Natur handelt, die in den Sinnen 
erscheinen und erfahrungswissenschaftlich analysiert werden kön-
nen, kommt ein ‚Ignorabimus‘ ins philosophische Spiel: Wir werden 
es niemals wissen. Der metaphysische Lehrbegriff von geistigen 
Wesen liefert uns kein Problem, das wissenschaftlich gelöst werden 
kann. Er konfrontiert uns mit einem Rätsel, das die Grenze jeder 

387

Was will ich als Mensch sein?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


möglichen Erfahrungswissenschaft übersteigt. … Als Weltweiser sah 
sich Kant also in der gleichen Situation wie der Gelehrte Sweden-
borg … Doch während Swedenborg … die Grenze der theoretischen 
Naturerkenntnis übersprang und theosophisch von Geistern zu phan-
tasieren begann, ist Kant sokratisch bescheiden geblieben.“

Der Grund des Sakrilegs in Name und Bild
Die Unfassbarkeit des Nichts in Bildern und Worten hat ihr Analogon 
in den Religionen: Gottes Namen darf nicht genannt werden oder er hat 
viele Namen (99 im Islam, wobei die Zahl umstritten, aber unwesentlich 
ist, denn es geht um die Unaussprechlichkeit dieser Gottesvorstellung). 
Dies gilt auch für das sog. Bilderverbot, das – wenn es überhaupt durch-
gesetzt wurde – eigentlich das Verbot des einen, alle anderen ausschlie-
ßenden Bildes intendierte. (9)

Anmerkungen
1) 	 Zum Beispiel in dem Begriff des „Tao“ (oder Dao, Dau), auch in seiner westli-

chen, z. B. marxistischen Rezeption bei Brecht. Hierzu Detering 2008
2) 	 Jünger 1951, S. 12 f.
3) 	 Jaspers („Chiffren der Transzendenz“) 1970, S. 97
4) 	 Wie z. B. Rudolf Steiners „Die Philosophie der Freiheit“. 1962 
5) 	 Deutlich in Rudolf Steiners „Die Geheimwissenschaft im Umriss“. 1961
6) 	 Die Auseinandersetzung mit Nietzsche war zu Rudolf Steiners Zeit vorgegeben 

und ist eine wesentliche geistige Antriebskraft zur Entwicklung seiner Anthro-
posophie gewesen. Hierzu Steiner, Rudolf: „Friedrich Nietzsche: ein Kämpfer 
gegen seine Zeit; erweitert um drei Aufsätze über Friedrich Nietzsche aus dem 
Jahre 1900 und um ein Kapitel aus ‚Mein Lebensgang‘“. 1963

7) 	 „Der absolute Skeptizism gibt alles für Schein aus. Er unterscheidet also Schein 
von Wahrheit und muß mithin doch ein Merkmal des Unterschiedes haben; folg-
lich ein Erkenntnis der Wahrheit voraussetzen, wodurch er sich selbst wider-
spricht.“ KW III S. 515

8) 	 Geier 2003, S. 123
9) 	 Siehe zu dieser Deutung des Bilderverbotes den „platonischen“ Dialog über Skep-

sis in FF, S. 110–114

388

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 160 	Bilderfreiheit statt Bilderverbot

Der Nihilist hat kein Menschenbild, sondern gibt in der Variabilität 
der Bilder vom Menschen dessen Verwandlungsmöglichkeiten Raum. 
Durch diese Freiheit von dem einen, allbestimmenden Bild können 
wir in all der Beliebigkeit und Haltlosigkeit der Bilderflut an Freiheit 
gewinnen und sie den Anderen zugestehen.

Ein Gebot oder Verbot, sich ein Bild vom Menschen zu machen oder auf 
jedes Bild zu verzichten, ist dem Nihilismus nicht angemessen, wohl aber 
die Präferenz für variable Menschenbilder. In diesem Plural ist das alte 
Bilderverbot aufgehoben, sich kein Bildnis zu machen von Gott, dem 
Traum der Menschen.

So geben wir in den Menschenbildern den Verwandlungsmöglichkei-
ten der Menschen Raum. (1) Durch diese Freiheit von dem einen, allbe-
stimmenden Bild können wir in all der Beliebigkeit und Haltlosigkeit der 
Bilderflut an Freiheit gewinnen und sie den Anderen zugestehen.

Du sollst dir kein Bildnis machen vom Menschen
Max Frisch hat in seinem Tagebuch 1946–1949 unter dem Abschnitt „Du 
sollst dir kein Bildnis machen“ die positive Seite dieses Gedankens vom 
Bilderverbot als Bilderfreiheit überzeugend entwickelt (2): „Es ist bemer-
kenswert, daß wir gerade von dem Menschen, den wir lieben, am min-
desten aussagen können, wie er sei. Wir lieben ihn einfach. Eben darin 
besteht ja die Liebe, das Wunderbare an der Liebe, daß sie uns in der 
Schwebe des Lebendigen hält, in der Bereitschaft, einem Menschen zu 
folgen in allen seinen möglichen Entfaltungen. Wir wissen, daß jeder 
Mensch, wenn man ihn liebt, sich wie verwandelt fühlt, wie entfaltet, und 
daß auch dem Liebenden sich alles entfaltet, das Nächste, das lange 
Bekannte. Vieles sieht er wie zum ersten Male. Die Liebe befreit es aus 
jeglichem Bildnis. … Du sollst dir kein Bildnis machen, heißt es, von 
Gott. Es dürfte auch in diesem Sinne gelten: Gott als das Lebendige in 
jedem Menschen, das, was nicht erfaßbar ist.“

Solche feinsinnigen Gedanken zur Wandlungsfähigkeit des Menschen 
finden praktische Entsprechungen etwa im Resozialisierungsgedanken 
des Strafvollzugs und der Bewährungsstrafe, in aller sozialen und päda-
gogischen Arbeit mit Menschen.

389

Was will ich als Mensch sein?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Ecce Homines
Der Plural Ecce Homines gewinnt an Bedeutung – wie in Oskar Kokosch-
kas Bild des Gekreuzigten mit dem Kriegsknecht, der dem wehrlos Lei-
denden den in Essig getränkten Schwamm reicht, gleichgültig und stumpf. 
(3) Die Überzeugungskraft von Menschenbildern entwickelt sich im Kon-
trast.

Anmerkungen
 1) 	 Vgl. zu dieser Variabilität der Bilder KSA II S. 387: „Das Bild des Lebens. – Die 

Aufgabe, das Bild des Lebens zu malen, so oft sie auch von Dichtern und Philo-
sophen gestellt wurde, ist trotzdem unsinnig: auch unter den Händen der gröss-
ten Maler-Denker sind immer nur Bilder und Bildchen aus einem Leben, näm-
lich aus ihrem Leben, entstanden – und nichts Anderes ist auch nur möglich. Im 
Werdenden kann sich ein Werdendes nicht als fest und dauernd, nicht als ein 
‚Ding‘ spiegeln.“

2) 	 Frisch 1950, S. 26–30
3) 	 „Ecce Homines“ ist der Titel der Ausführung des Bildes von Kokoschka als eines 

farbigen Mosaiks in der neuen Hauptkirche St. Nikolai in Hamburg. 

390

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 161 	 Auswahl der Bilder

Bei der Auswahl der für maßgebend gehaltenen Bilder haben wir einen 
weiten Spielraum an Auswahlmöglichkeiten, innerhalb dessen es nicht 
um Wahrheit geht, sondern das, was uns lebensfördernd und heilsam 
erscheint.

Unsere Auswahl aus dem Reservoir an Bildern, die uns in einem bestimm-
ten kulturellen Kontext zur Verfügung stehen, ist nicht unbegrenzt. Denn 
unsere imaginativen Entwürfe sollen mit den Begriffen, die wir uns gebil-
det haben, unserer Verstandestätigkeit und unseren Interpretationen der 
Fakten, die wir auswählen konnten und ausgewählt haben, kompatibel 
sein. Ebenso sollen die einzelnen Bilder von uns und der uns umgeben-
den Gegenständlichkeit untereinander nach Möglichkeit kompatibel sein, 
wobei wiederum bestimmte Vorstellungen von Stimmigkeit maßgebend 
sind. Selbst die Vorstellung von Stimmigkeit ist nicht zwingend, sondern 
eine Vorstellung unter anderen. Das Endprodukt unserer Bildauswahl 
ist also nicht eindeutig vorgegeben, nicht logisch-zwingend. Denn es blei-
ben bei all unseren Vorgaben und Einschränkungen Überschüsse an 
Möglichkeiten erhalten, Spielräume für die abschließend synthetisieren-
de und ponierende Tätigkeit der Einbildungskraft, die alles zu einem 
Konstrukt, das wir hier im weitesten Sinne des Wortes Bild nennen, kre-
ativ zusammenfügt. (1) Dieses Bild kann sich wiederum auffächern in 
eine Bilderfolge, eine Bildergeschichte, eine „große Erzählung“ in post-
moderner Sicht.

Wir wählen also nicht in uferloser Freiheit aus – aber da, wo es um 
Bewertungen und Bedeutungen geht, da wo wir Spielräume haben im 
Rahmen dessen, was uns vorgegeben erscheint, können wir wählen und 
„dichten“, d. h. „ver-dichten“, uns evident Erscheinendes „ein-bilden“. 
Wenn wir diesen Prozess erkennen, in dem es nicht mehr um „Wahrheit“ 
im traditionellen Sinne geht, mag uns das als evident gelten, was uns 
lebensfördernd und heilsam erscheint. 

Logische Zwangserkrankungen
Ein Blick auf psychopathologische Zustände erhellt kontrastiv die Funk-
tionsweise des als normal geltenden Bewusstseins. Aus Krankheitsbe-
richten über Zwangskrankheiten, d. h. die sog. anankastische Persönlich-

391

Was will ich als Mensch sein?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


keitsstörungen, geht hervor, dass der Patient aus seinem Vorrat an Bildern 
bzw. Gedanken nicht frei wählen kann, sondern sich diese ihm zwang-
haft aufdrängen. Dabei sind die Inhalte solcher Gedankenbilder durch-
aus vernünftig, eben logisch zwingend. Nur fehlt dem geschwächten bzw. 
erkrankten Bewusstsein die Fähigkeit und Stärke der ponierenden Ein-
bildungskraft, die voluntaristisch und dezisionistisch einfach Setzungen 
vornimmt, ohne sich in Begründungszusammenhängen rechtfertigen zu 
müssen. So kann ein sehr schmerzhaftes und einschneidendes Erlebnis 
als traumatische Erinnerung sich dem Bewusstsein immer wieder auf-
drängen – eben mit der Begründung, dass es schmerzhaft, einschneidend 
war und deshalb nicht einfach vergessen werden darf. Was wir Trauma-
ta nennen, ist die Schwächung der ponierenden Funktion der Einbil-
dungskraft. Erst die Einbildung, die jene bedrängende Wirklichkeit 
„grundlos“ ausklammert, wegschiebt, negiert zugunsten anderer Wirk-
lichkeiten schafft die Art vernünftiger Einbildung, von der unser Alltags-
bewusstsein seine Stärke bezieht, wenn es auch andere bedrängende 
Gedanken wie Vergänglichkeit, Krankheit oder Tod – gegen alle zwin-
gende Logik des Verstandes – einfach ausblendet und eine Wirklichkeit 
für uns setzt, welche jene anderen möglichen Wirklichkeiten negiert. 

Anmerkungen
1) 	 Aus der Fülle der Beispiele sei hier das Bild herausgegriffen, wie wir es von einem 

Land wie Tibet entwickeln können, dessen Facetten in FF Kap.8 dargestellt wer-
den; bes. S. 138 f. – Gemeint ist die Wirklichkeit zweiter Ordnung, wie sie der 
Konstruktivismus von einer Wirklichkeit erster Ordnung absetzt (vgl. von Gla-
sersfeld S. 9 ff. und Watzlawick S. 89 ff. in: Gumin/Meier 1985): Innerhalb der 
transzendentalen Strukturen sowie der Wahrnehmungs-, Denk- und Sprachras-
ter haben wir die individuelle Freiheit, Wirklichkeit in Bedeutungs- und Sinn-
zuweisungen für uns zu erschaffen. Beide Ebenen von Wirklichkeit sind letzt-
lich subjektiv; auch die Wirklichkeit erster Ordnung ist durch die Spezifikation 
der Gattung Mensch und deren Diversifikationen eine subjektiv vermittelte 
„Objektivität“, die keinen Zugang zu einem „Ding an sich“ erlaubt.

 	 Der Begriff der Viabilität bzw. „Gangbarkeit“, den der Konstruktivismus in die-
sem Zusammenhang verwendet, wenn es ihm darum geht, sich vom traditionel-
len Wahrheitsbegriff abzugrenzen, ist noch deutlich von pragmatisch-utilitaris-
tischen Vorstellungen geprägt. Die erkenntnistheoretische Position des 
aufgeklärten Nihilismus ist hier radikaler: Was uns evident erscheint, kann die 
Vorstellungen von Nützlichkeit und Ökonomie hinter sich lassen.

392

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 162 	 Typologie des Nihilisten

Die Menschenbilder vom Nihilisten zeichnen sich durch das Fehlen 
fester Eigenschaften wie Gut und Böse und die Gewinnung von Spiel-
räumen aus.

Die Antwort auf Kants seine philosophischen Leitfragen zusammenfas-
sende Frage: Was ist der Mensch? kann kein Begriff geben, sondern ein 
Menschenbild, das sich primär als Produkt der Einbildungskraft darstellt, 
wiewohl es begriffliche Elemente umfasst. Aber ein einzelnes Menschen-
bild wäre zu eng eingefasst bzw. ein-gebildet, um auszudrücken, was der 
Mensch im Zeitalter des Nihilismus zu sein vermag. In ihm ergeben sich 
eine Fülle von Bildern des Nihilisten, die doch alle verschwinden in dem 
Nichts, in das der Mensch gehalten ist und das wiederum zu etwas hin-
drängt, einem Bild vom Menschen, das auf dieses Nichts verweist und 
in ihm verschwindet.

Diese Dialektik macht es schwierig und widersprüchlich, eine Typo-
logie des Nihilisten zu entwickeln. Es gibt aber Menschenbilder, die in 
besonders evidenter Weise das zum Vorschein bringen könnten, was den 
Menschen im nihilistischen Zeitalter ausmacht. Dass wir dabei auf dich-
terische Gestaltungen stoßen wie in den hier gegebenen Beispielen, ver-
wundert nicht, wenn die Einbildungskraft als Trägerin des Menschen-
bildes erkannt worden ist. Dabei erweist sich als Prototyp nicht der 
Anarchist oder Materialist, wie er im Russland des 19. Jahrhunderts als 
Nihilist bezeichnet wurde, oder der Terrorist, der zu Zeiten unserer Jahr-
tausendwende gerne mit dem Nihilismus in Verbindung gebracht wird, 
also Menschentypen, die sehr wohl von – wie auch immer fragwürdi-
gen – festen Wertvorstellungen geleitet sind, sondern der Mensch jen-
seits oder in der Schwebe von Gut und Böse: „Der Mann ohne Eigen-
schaften“. (1) 

Nihilistische Romanfiguren
Friedrich Dürrenmatt hat in seinem philosophischen Kriminalroman 
„Der Richter und sein Henker“ ein nihilistisches Menschenbild in sei-
ner Figur des Gastmann entworfen. (2) Dieser lässt sich weder auf die 
Seite der Guten oder Gesetzestreuen noch der Schlechten oder Geset-
zesbrecher eindeutig einordnen, sondern sein Charakteristikum ist gera-

393

Was will ich als Mensch sein?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


de, dass er – den Kommissar Bärlach wie den Leser irritierend – zwi-
schen diesen Bereichen schwankt. Was den Ausschlag für seine jeweiligen 
Handlungen und Meinungen gibt, ist der Zufall, den er spielen lässt oder 
mit dem er spielt. Wenn Gastmann das Gute tut, dann nicht aus Über-
zeugung, sondern aus einer Laune heraus. Er selbst charakterisiert sei-
nen Lebensweg als den eines Nihilisten, „aus Übermut das Gute übend, 
wenn ich Lust dazu hatte, und wieder aus einer anderen Laune heraus 
das Schlechte liebend. Welch ein abenteuerlicher Spaß!“ (3) Sein Mord, 
den er in Konstantinopel an einem Kaufmann begeht, ist sinnlos, ohne 
Motiv, hat, wenn überhaupt einen Zweck, nur den, die Möglichkeit des 
Nihilismus gegenüber Bärlach zu beweisen. Sein Kampf gegen den Kom-
missar ist nichts als eine „Wette“, „eine teuflische Versuchung des Geis-
tes durch den Geist“. (4) Aber es ist keine Wette, wie Mephistopheles als 
Exponent des Bösen sie Faust aufdrängt, sondern ein Wettspiel, das zwi-
schen oder jenseits von Gut und Böse stattfindet. Die Figur des Gast-
mann ist ein imaginativer Entwurf Dürrenmatts, der die Möglichkeiten 
des Nihilismus aufzeigen und erproben soll. In dieser Figur konzentriert 
sich die nihilistische Thematik dieses Romans, die in den anderen Roman-
figuren nicht zurückgenommen oder überwunden, sondern nur breiter 
ausgefächert wird. 

Als weiteres literarisches Beispiel des Nihilisten sei Mahlgutt im Roman 
„Tag der Erleuchtung“ genannt. Mahlgutt wird als Nihilist vorgestellt und 
geht selbst auf diese Charakterisierung ein. (5) Gegen Ende des Romans, 
dem zweiten Band der Romantrilogie „Bunte Schleier des Nichts“, ver-
schwimmen die Konturen der Figur des Mahlgutt in einem – auf seltsa-
me Weise – wörtlichen Sinne. (6) 

Anmerkungen
1) 	 Musil 1994
2) 	 Dürrenmatt („Der Richter und sein Henker“) 1952
3) 	 Ebd. S. 70
4) 	 Ebd. S. 67
5) 	 Vgl. TE S. 23 ff.
6) 	 Vgl. ebd. S. 319 ff.

394

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 163 	 Nur ein „Feuerfunke“ – der Homo ludens

Das Gegenbild des Menschen, der dem Nichts trotzig das Absolute 
entgegensetzt, ist der bewusst auf Zufälligkeiten setzende, d. h. mit 
der Kontingenz spielende Mensch. Er ist eine Variation des Homo 
Ludens, wie ihn Schiller als Höhepunkt menschlicher Entwicklung 
verstanden hat:

„Denn, um es endlich auf einmal herauszusagen, der Mensch spielt 
nur, wo er in voller Bedeutung des Worts Mensch ist, und er ist nur 
da ganz Mensch, wo er spielt.“ (1) 

Die Rezeption dieses Gedankens wird im aufgeklärten Nihilismus 
durch die bewusste Einbeziehung der Kontingenz angereichert, wie sie 
sich in Schillers Verständnis vom Spieltrieb manifestiert, der die Zufäl-
ligkeit des Sinnlichen aufhebt und frei verfügbar macht, wenngleich sie 
im Zusammenspiel mit der Rationalität des Formtriebs eine sanfte Dis-
ziplinierung erfahren soll. (2) Dabei erweist sich im Argumentations-
gang der ästhetischen Theorie Schillers das Schöne als eine besondere 
Form von Herrschaft, wiewohl es Ort der Freiheit sein soll. Das Moment 
von Kontingenz wird dabei in Schillers Spielbegriff bis zur Unkenntlich-
keit zurückgedrängt.

Im Kontext der nihilistischen Philosophie geht die Fokussierung auf 
das Kontingente weit über das hinaus, was wir mit den herkömmlichen 
Spielen verbinden, und umgreift unsere ganze, nun als ein ernstes Spiel 
verstandene Existenz. (3) Nietzsche verstärkt den Aspekt der Kontingenz, 
indem er sie auch da unterstellt, wo wir uns rationale Zwecksetzungen 
einbilden. Für ihn reicht das „Reich der Zufälle“, in dem es „sinnlos“ 
zugeht, weit in das von unserer Rationalität beanspruchte „Reich der 
Zwecke und des Willens“ hinein: 

„Wir fürchten uns vor diesem mächtigen Reiche der großen kosmi-
schen Dummheit, denn wir lernen es meistens so kennen, dass es in die 
andere Welt, in die der Zwecke und Absichten, hineinfällt wie ein Zie-
gelstein vom Dache, und uns irgend einen schönen Zweck todtschlägt.“ 
(4)

Nietzsche bringt die Kontingenz in der Zweckrationalität zur Geltung, 
bringt den Zufall ins Spiel der behaupteten rationalen Denkzwänge, lässt 

395

Was will ich als Mensch sein?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


diese irrationale Nachtseite der Rationalität als Folie durchscheinen. Dies 
ist Nietzsches fruchtbare Methode der Genealogie, die weit über die Ana-
lyse der Moral hinaus geeignet ist, unser Leben in unserem geistigen 
Selbstverständnis in ein Spiel zu verwandeln.

Wird unser Leben als Spiel begriffen, ist dies eines ohne „Rückholga-
rantie“ (5), wie wir sie aus den Phantasiespielen der Medienwelt kennen. 
Der Ernst unseres Lebensspieles ergibt sich daraus, dass es von Vergäng-
lichkeit geprägt und vom Tode endgültig abgeschlossen ist. Dann gilt für 
unser Lebensspiel: „Les jeux sont fait“. (6) Diese Unwiederholbarkeit ver-
leiht dem Spiel unseres Lebens seinen tragischen, furchtbaren Ernst und 
opponiert der Verharmlosung, welche die Rede vom Leben als Spiel oft 
mit sich führt.

Auch in anderer Hinsicht wird die Ernsthaftigkeit, welche im Begriff 
des Homo ludens impliziert ist, ausgeblendet, wenn der Spielgedanke all-
zu unvermittelt in die Spaß- und Wohlfühlgesellschaft integriert wird, 
der es ein Leichtes ist, auch dieses Wellnessangebot zu vermarkten. Doch 
das Spiel, das schon Schiller meinte, ist ein Ergebnis des Zusammenwir-
kens von Stoff- und Formtrieb, die Resultante im Parallelogramm dieser 
beiden Kräfte, in der sich „seine (des Menschen) doppelte Natur auf ein-
mal entfaltet (…)“ (7) Es geht uns hier nicht primär um eine Interpreta-
tion des Spielgedankens in Schillers Ästhetik (8); in jedem Fall darf des-
sen Voraussetzung, dass im Spiel Rationalität enthalten und erst auf 
höherer Ebene aufgehoben wird, indem sie im freien Spiel mit den sinn-
lich-triebhaften Kräften des Menschen in einer solchen Resultante gleich-
sam überboten wird, nicht unterschlagen werden. Das Spiel, das Schil-
ler meint, ist der Arbeit und Anstrengung eines Pianisten vergleichbar, 
der nach jahrelangem mühevollen, gezielten und entbehrungsreichen 
Üben endlich ohne die nun nicht mehr sichtbare Mühe auf seinem Ins-
trument zu „spielen“ vermag. Er ist erst dann zum Homo ludens gewor-
den, hat das Ziel seiner Arbeit und Bestrebungen erreicht, das nicht ohne 
den Weg dorthin erreichbar ist. Auch Schillers „ästhetischer Staat“, selbst 
wenn er als utopische Konzeption einer befreiten Gesellschaft als Vision 
ans Ende eines Geschichtsprogresses gerückt wird, entsteht zunächst 
„(m)itten in dem furchtbaren Reich der Kräfte“ von Stoff- und Formtrieb. 
(9) Wer allzu unvermittelt den Spielgedanken unter Rekurs auf Schillers 
Rede von einer „ästhetischen Erziehung des Menschen“ in die kulturel-
le Praxis einführt, etwa in den Bereich der Pädagogik, so als ob es nur 

396

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


darum ginge, überall nun gleich mit dem Spielen anzufangen, verkennt 
diese theoretischen Zusammenhänge und „verspielt“ die Chance des 
Menschen, gerade durch Arbeit und nicht zuletzt die Anstrengung des 
Begriffs seine Möglichkeit einer freien Selbstverwirklichung im Homo 
ludens zu erreichen, der nur im Rahmen solcher Anstrengungen und als 
deren Ziel „mitten in“ allen anderen Kräfte seinen Sinn entfaltet (10).

Im Kontext einer Diskussion des Nihilismus hat Nietzsche in Zara-
thustras Rede „Von den drei Verwandlungen des Geistes“ das spielende 
Kind als Höhepunkt einer vorgeblichen Überwindung des Nihilismus 
dargestellt, wie sie seiner Konzeption des Übermenschen entspricht (11). 
Zunächst mag es überraschend sein, mit diesem großen Wort das Bild 
eines Kindes zu verbinden. Aber auch hier drohen Vereinfachungen. 
Nietzsches Bild ist nicht so harmlos, wie es auf den ersten Blick erschei-
nen mag. Dieses Kind, das die Existenz des Kamels und des Löwen vor-
aussetzt, ist „unschuldig“, aber kein Unschuldsengel, wie wir ihn oft ide-
alisierend in Kindern sehen möchten. Die aggressiven, auch zuweilen 
brutalen Verhaltensweisen von Kindern sind jedem unvoreingenomme-
nen Beobachter bekannt. Nietzsches Kind ist unschuldig auch in dem 
Sinne, dass es frei von allen moralischen Skrupeln ist. Von hier aus führt 
ein gerader Weg zu den bekannten Äußerungen Nietzsches, in denen 
Macht- und Gewaltphantasien ihren von keinen humanistischen Tradi-
tionen mehr gebremsten „unschuldigen“ Ausdruck gefunden haben. 

So bleibt im Kontext einer aufgeklärten Philosophie des Nihilismus 
der Homo ludens eine herausgehobene Möglichkeit unserer Existenz, 
aber nur in Zusammenhang und Konflikt mit all ihren anderen Aspek-
ten und all den anderen Bildern, die wir von uns haben. Der Homo ludens 
ist ein „Feuerfunke“ (12), der in der Umnächtigung unserer Existenz die-
ser eine flüchtige Helle verleihen mag. Er ist nicht, wie Nietzsches Zara-
thustra suggeriert, eine Überwindung des Nihilismus, sondern ein Weg, 
der aus dem passiven in den aktiven Nihilismus führt und solche Akti-
vität einer partiellen „nihilistischen“ Vollendung zuführt. (13) Der Homo 
ludens feiert die Kontingenz, die Nietzsche in hellsichtiger Weise in die 
Zwecke und Ziele unserer rational gedeuteten Existenz einbrechen sah. 
Wenn der Homo ludens sich nicht auf einzelne Lichtblicke oder „Feuer-
funken“ unserer Existenz beschränkt, sondern wenn es ums Ganze unse-
res Lebensspieles geht, dann sei daran erinnert, dass die Verlierer in Spie-
len in der Regel zahlreicher als die Gewinner sind. Spielen wir jedoch ein 

397

Was will ich als Mensch sein?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


wohlverstandenes Spiel, dann führt uns der Nihilismus in die Einsicht, 
dass es mit Gewinn und Verlust letztlich nichts ist. Ein guter Verlierer zu 
sein ist eine Form der Nichtsgewinnung; die Einsicht, dass es ein Nichts 
ist zu verlieren, gehört zum Trost der nihilistischen Philosophie.

Anmerkungen
1) 	 Schiller V (15. Brief „Über die ästhetische Erziehung …“) S. 618 
2) 	 Schiller, Werke V (14. Brief) S. 613: Der Spieltrieb „wird also, weil er alle Zufäl-

ligkeit aufhebt, auch alle Nötigung aufheben und den Menschen sowohl phy-
sisch als moralisch in Freiheit setzen.“ Zum widersprüchlichen Herrschaftscha-
rakter dieses schönen Spiels bei Schiller s. DVI S. 201, 209 f., 474 f., 487. Dieses 
Überwuchern der Regeln wird in Schillers Gedicht „Der Tanz“ gegen die Inten-
tion sinnfällig, ihn als Bild von Freiheit aufscheinen zu lassen, hierzu DVI, S. 466–
483

3) 	 Welsch (2012, S. 107) registriert ein kulturelles Defizit, 
	 „… weil die Kontingenz in unserer Kultur nie angemessene Aufmerksamkeit 

erfuhr; stattdessen hat man versucht, sie zu ignorieren oder zu bezwingen, wes-
halb adäquate Konzepte für sie kaum ausgebildet wurden …“

4) 	 KSA III S. 120 
5) 	 In seiner Medientheorie hat Prokop (2002, S. 216 f.) den Begriff der „Rückhol-

garantie“ für „das sichere Spiel mit dem Unvertrauten“ in den „populären Uni-
versen“ verwendet.

6) 	 Sartres Theaterstück „Das Spiel ist aus“ („Les jeux sont faits“, 1947) hat dieses 
Denkmotiv zur Grundlage, wobei auf einer fiktionalen Ebene die Endgültigkeit 
unseres Lebensspieles aufgehoben wird.

7) 	 Schiller, Werke V (15. Brief) S. 616 f.
8) 	 Zum Begriff des Spiels bei Schiller DVI, bes. S. 97–140
9) 	 „Mitten in dem furchtbaren Reich der Kräfte und mitten in dem heiligen Reich 

der Gesetze baut der ästhetische Bildungstrieb unvermerkt an einem dritten, 
fröhlichen Reiche des Spiels und des Scheins, worin er dem Menschen die Fes-
seln aller Verhältnisse abnimmt und ihn von allem, was Zwang heißt, sowohl im 
Physischen als im Moralischen entbindet.“ Schiller, Werke V (27. Brief) S. 667. 
– Die Bedeutungsverschiedenheiten des „ästhetischen Staates“ werden in DVI 
(S. 304 ff.) in einer Typologie zusammengestellt, die zugleich das Ganze dieser 
Begriffskonstruktion im Blickfeld belässt.

10) 	 Es ist Teil der pädagogischen Korrektheit – keineswegs nur an Waldorfschulen 
– geworden, eine solch unreflektierte Übernahme von Schillers Spielgedanken 
in eine „ästhetische Erziehung“ zu übernehmen. Auch da, wo spielend gelernt 
wird, bedarf es immer wieder der Reflexion und vergewissernden Festigung des 
Erlernten durch Formen von Lernarbeit. Dass der Gedanke des Spiels ein loh-
nendes Ziel auf einem Mühen einschließenden Weg bedeutet, ist solchen päda-
gogischen Denkschablonen verloren gegangen. Ohne dies im Einzelnen genau-
er ausführen zu können, müsste grundsätzlich das sogenannte spielerische 

398

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Lernen als ein Moment „mitten in“ anderen Kräften und Konstellationen, d. h. 
in Interaktion mit diesen verortet werden.

11) 	 KSA IV S. 29–31
12) 	 Wir beziehen uns auf die als Titel gewählte Metapher „Feuerfunken“ (FF) des 

dritten Bandes der Romantrilogie „Bunte Schleier des Nichts“.
13) 	 Die „drei Verwandlungen des Geistes“, die in Nietzsches „Also sprach Zarathus-

tra“ in einem arbeitshypothetischen Sinne getrennt sind, ließen sich auch in einer 
Zusammenschau sehen, als ständige Möglichkeiten unserer Existenz, die immer 
wieder dem Ziel einer Rückgewinnung von Kindlichkeit zustrebt.

399

Was will ich als Mensch sein?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 164 	Janusköpfiger Nihilismus

Lachen und Weinen liegen nahe beieinander in den Menschenbildern 
des Nihilismus. Denn das Nichts kann uns schmerzen und ersticken 
oder heilen und befreien in der Gelassenheit.

Fassen wir zusammen, ohne wiederzukäuen, obwohl nach Jahrtausen-
den des Philosophierens unsere Gedanken bald ausgedacht sind. Dann 
leben wir als Parasiten vergangener Wahrheiten von Zitaten, ohne dies 
zu merken. Deshalb brauchen wir die Nachtseite des Nihilismus nicht 
erneut auszumalen: unsere Orientierungslosigkeit, Verlorenheit, Ver-
zweiflung –

Aber das Nichts kann uns schmerzen und ersticken oder heilen und 
befreien. (1) Es zerstört den Popanz vermeintlicher Wichtigkeiten, gibt 
uns eine Freiheit zurück: endlos, furchterregend, absurd und grandios 
zugleich, in der jeder seine neuen „Werte“ und „Wahrheiten“ erschaffen 
kann:

nur ich, nur jetzt, nur für diesen lächerlichen Augenblick. Solche Befrei-
ung kann helfen, selbst dieses eine Leben in dieser Weltnacht nicht so 
wichtig zu nehmen, über nichts und alles zu lachen, bevor es wie dieser 
Paragraph verschwindet im Nichts –

In diesem Nicht-Ding hebt sich alles auf in Gelassenheit. Ianus war 
zwei-, manchmal viergesichtig, der Gott des Anfangs und des Endes, des 
türlosen Torbogens –

Anmerkung
1) 	 Wir folgen in diesem Paragraphen Formulierungen aus dem „Traktat über das 

Nichts“, der in das 9. Kapitel des Romans „Nachtfahrt“ eingestreut ist; s. NF 
S. 191 ff.

400

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 165 	 Nichts als evidente Bilder: Nietzsches Übermenschen

Nietzsches Rede vom Übermenschen ist der Kategorienverwechslung 
von Vernunft und Einbildungskraft ausgesetzt gewesen, deren schöp-
ferisches Vermögen ein evidentes Menschenbild zu entwerfen – unter 
rhetorischer Berufung auf eine neue „Vernunftwahrheit“ – Nietzsche 
anspricht.

Nietzsches Rede vom Übermenschen ist ein an Deutlichkeit kaum zu 
überbietendes Beispiel für die gängige Kategorienverwechslung, die da 
„Vernunft“ ansetzt, wo die Leistungen der Einbildungskraft gemeint sind. 
Denn der „Übermensch“ ist als begriffliche Konzeption missverstanden 
worden, die induktiv oder deduktiv aus Nietzsches Willensmetaphysik 
abgeleitet werden könne. In eindeutiger Begrifflichkeit konnte dies aber 
nicht gelingen. Denn der „Übermensch“ ist primär eine imaginative Kon-
zeption, die Aufforderung, uns bei der Beantwortung der Frage: „Was ist 
der Mensch?“ unserer schöpferischen Einbildungskraft zu bedienen. (1) 
Dieses neue Menschenbild, das Nietzsche hier anvisierte, ist kein neuer 
Vernunftbegriff, sondern eine primär von der Einbildungskraft getrage-
ne Konzeption, die erst auf einer sekundären Ebene Reflexionselemente 
aufnimmt und in Gang setzt. So hat Benn der biologistisch-vitalistischen 
Deutung vom Übermenschen ein „bio-negatives“ Bild der nervlich-geis-
tigen Verfeinerung entgegengesetzt, die gerade erst die Steigerung des 
Menschen in Gang setzen könnte. (2) Die Frage nach der Züchtung des 
Menschen, die Nietzsche demgegenüber als eine Möglichkeit erwogen 
hat, auch wenn die Rechtfertigungsrhetorik der Nietzsche-Rezeption die-
sen Aspekt herunterspielen möchte, bleibt an den Leistungen der Ima-
gination orientiert: Denn selbst für die Züchtung des Menschen, die für 
uns heute keine Evidenz mehr ausstrahlen dürfte, bedarf es zielführen-
der Züchtungsphantasien.

Gleichwohl erscheint in Nietzsches Rede vom Übermenschen dieses 
kommende Menschenbild als ein von einer „großen“ Vernunft getrage-
nes, dem damit die Dignität von Allgemeinheit und Notwendigkeit zukom-
men solle. Dies ist jedoch Rhetorik der Bekräftigung, eine sprachprag-
matische Strategie, die dem „make-belief “, „suspension of disbelief “ oder 
– ganz praktisch gesprochen – dem „Placeboeffekt“ der Glaubwürdig-
keit dieser imaginativen Konzeption dienen soll. Der Übermensch wird 

401

Was will ich als Mensch sein?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


so zur neuen Mythologie des Zarathustra, der vom Berge herabsteigt und 
den Menschen seine Botschaft bringt. Diese Privatmythologie Nietzsches 
soll als Werk einer neuen allgemeinen Vernunft erscheinen, wo es doch 
darum geht, in rhetorischer Absicht die Evidenz dieser primär imagina-
tiven Konzeption zu bekräftigen. Es gibt freilich hinreichende Anhalts-
punkte dafür, dass Nietzsche – im Unterschied zu vielen seiner Interpre-
ten – um den rhetorischen Charakter dieser neuen „Vernunft“ des 
Übermenschen gewusst hat. Dieser ist künstlerisches Schaffensprodukt, 
denn „nur als ästhetisches Phänomen ist das Dasein und die Welt ewig 
gerechtfertigt …“ (3)

Anmerkungen
1) 	 Nicht nur Ambivalenz in Hinblick auf die Frage nach der Menschenzüchtung, 

sondern letztlich Polyvalenz zeichnet dieses „Bild“ vom Übermenschen aus: 
„Nietzsches Bild vom Übermenschen ist ambivalent, und es verbirgt sich darin 
ein existenzielles Drama. Der Übermensch repräsentiert einen höheren biolo-
gischen Typus, er könnte das Produkt einer zielstrebigen Züchtung sein; er ist 
aber auch ein Ideal für jeden, der Macht über sich selbst gewinnen und seine 
Tugenden pflegen und entfalten will, der schöpferisch ist und auf der ganzen Kla-
viatur des menschlichen Denkvermögens, der Phantasie und Einbildungskraft 
zu spielen weiß. Der Übermensch realisiert das Vollbild des Menschenmögli-
chen, und darum ist Nietzsches Übermensch auch eine Antwort auf den Tod 
Gottes.“ Safranski 2002, S. 280 f. 

2) 	 Benn, Gottfried („Nach dem Nihilismus“) 1968, S. 96: „Es wird also doch der 
Übermensch sein, der den Nihilismus überwindet, allerdings nicht der Typ, den 
Nietzsche ganz im Sinne des neunzehnten Jahrhunderts schildert. Er schildert 
ihn als neuen, biologisch wertvolleren, als rassemäßig gesteigerten, vitalistisch 
stärkeren, züchterisch kompletteren, durch Dauer und Arterhaltung gerechtfer-
tigteren Typ, er sieht ihn biologisch positiv, das war Darwinismus. Wir haben 
inzwischen die bionegativen Werte studiert, Werte, die die Rasse eher schädigen 
und sie gefährden, die aber zur Differenzierung des Geistes gehören, die Kunst, 
das Geniale, die Auflösungsmotive des Religiösen, das Degenerative, kurz alles, 
was die Attribute des Produktiven sind. Wir setzen also heute den Geist nicht in 
die Gesundheit des Biologischen ein, nicht in die Aufstiegslinie des Positivis-
mus, sehen ihn allerdings auch nicht in einer ewig schmachtenden Tragödie mit 
dem Leben, sondern setzen ihn als dem Leben übergeordnet ein, ihm konstruk-
tiv überlegen, als formendes und formales Prinzip: Steigerung und Verdichtung 
– das scheint sein Gesetz zu sein.“

3) 	 KSA I S. 47 (Herv. im Text)

402

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 166 	Eine Hymne dem Erdenwurm

Der menschliche Erdenwurm, der seiner Nichtigkeit bewusst gewor-
den ist, muss die Kräfte eines Übermenschen entwickeln, wenn er wei-
ter leben will,

wenn er seine Nichtigkeit durchschaut und dennoch kraftvolle Imagina-
tionen aufbringt,
die Lasten seiner Kümmerlichkeit geduldig erträgt, wohl wissend, dass 
kein Bewunderer zusieht,
sich ganz einer heilsamen Einbildung hingeben kann, sich in ihr hei-
misch fühlt, in seligem Vergessen, gegen alle Anfechtungen des Verstan-
des,
wie Sisyphos – der Traum des Erdenwurmes! – den Stein hochstemmt 
oder hinabrollen lässt oder dem Abgrund entgegen geht, zum letzten 
Mal,
wenn der Erdenwurm dem Tode lächelnd entgegen kriecht, ohne Sinn, 
ohne Ziel immer weiter kriecht –
die Beliebigkeiten des Kriechens aushält, für das alles gleich gültig ist: 
bald hierhin, bald dorthin,
und doch am Vorstellungsrad der Ziele drehend, Ziele erfindend,
die Erdenwurm-Spiele der Macht mitspielt oder vergisst, nicht zählt, son-
dern opfert ohne zu zählen,

eine Hymne diesem Erdenwurm – hört, wie sie dieser übermenschliche 
Mensch singt (1):

Dort oben, geht auf meine Sterne! Meine Feuerfunken!
Göttliche Lichtgedanken! Flüchtig des Blitzes Schein 
Sollt ihr die Nacht des Grabes überdauern!
Ihr Lichter der Finsternis, meinem Geist sollt ihr ewig sein!
Euch verbinden mit unseren Brüdern und Schwestern,
Dort oben, hier unten – zum großen Gedicht, an dem
Wir dichten und einbilden und denken, 
Wir Traum von Göttern
Göttliches Träumende,
Bevor die Nacht uns alle umschließt …

403

Was will ich als Mensch sein?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Im Roman „Feuerfunken“ sind dies die abschließenden Versen des 
Sisyphos, den wir uns nach Camus’ Rat (2) als glücklichen Menschen 
vorstellen müssen und der sich in einem Schlussgesang mit Shelleys „Pro-
metheus Unbound“ verbindet – in „Feuerfunken“ der dichterischen Ima-
gination, die sich über Zeiten und Länder hinweg „zum großen Gedicht“ 
vereinen (3). Bis zu diesen Höhepunkten eines aktiven Nihilismus ist es 
ein weiter Weg, der aus der tragischen Situation des passiven Nihilismus 
herausführt, wie ihn Nietzsche in den „Dionysos-Dithyramben“ darstellt 
und wie er oben zunächst im Bild des Erdenwurmes erscheint; insgesamt 
drängt die nihilistische Befindlichkeit zu imaginativem, ja dichterischem 
Ausdruck, da eine rein sachliche Beschreibung dieser in Worte nur noch 
schwer fassbaren Bandbreite menschlicher Möglichkeiten kaum einen 
adäquaten Ausdruck verleihen kann (4):

„Jetzt –
zwischen zwei Nichtse 
eingekrümmt,
ein Fragezeichen,
ein müdes Räthsel –
ein Räthsel für Raubvögel . . .“

Anmerkungen
1) 	 FF S. 191 f.
2) 	 Camus 1999, S. 145
3) 	 Zur Konstruktion eines „great poem“ in Shelleys ästhetisch-theoretischen Über-

legungen s. DVI S. 293–338
4) 	 KSA VI S. 392

404

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


167 	 Ohne die Droge Wichtigkeit

Der Nihilist durchschaut die Mythologien von Bedeutsamkeit, mit 
denen sich das Ich zu umgeben und über andere Ichs zu erheben trach-
tet, widersteht der Droge Wichtigkeit, der es verfallen kann. Solche 
Restbestände säkularisierter Metaphysik aufzulösen ist ein schmerz-
licher wie befreiender Prozess, in dem Anhaftung wie Loslassung des 
Ich Möglichkeiten sind: Der Nihilist hat nichts mehr zu verlieren und 
kann doch gewinnen.

All die Einbildungen unserer Wichtigkeit in Nichts aufzulösen ist sicher-
lich der schwerste Teil der Arbeit der Nichtsgewinnung. Übermächtig 
wirken oft die realen Zwänge zur Selbsterhaltung und Selbststeigerung 
auf uns ein. Dieses Selbst ist unser liebster Schatz geworden, den wir 
hegen und pflegen und nicht aufgeben möchten. Andererseits kann das 
aufgeblähte Ich eine befreiende Wirkung erfahren, wenn es sich selbst 
nicht mehr wichtig nehmen muss, mitschwimmen kann in einem ozea-
nischen Weltenmeer, sich selbst loslassen darf aus den Zwängen der 
Selbstbewahrung. Vom Entlastungsdruck der Selbstbestätigung und 
Selbststilisierung, den Kämpfen um Anerkennung unseres Selbst befrei-
en wir uns in solchem Identitätsverlust, der schöpferische Kräfte entwi-
ckelt und den Willen zur Macht ins Leere laufen lässt. Erst dann sind wir 
aufgeklärte Nihilisten, wenn wir auch den Bann durchschauend durch-
brechen, den die Maskeraden des Willens zur Macht errichtet haben. Wir 
schleichen uns dann nicht mehr fort zu einem Götzen, den wir insge-
heim anbeten. Die unverstellte, einfache Einsicht in unsere Nichtigkeit 
ist einer der zentralen Zugänge zum Nichts sowie zum selbstreflektier-
ten Nihilismus und verleiht diesem seine Evidenz: Wir sagen nur Ich, 
wie viele Milliarden andere Ichs dies tun, getan haben und tun werden. 

Angesichts der potenzierenden wie depotenzierenden Verhaltenswei-
sen gegenüber unserem Ich mögen wir uns an Goethes Polarität von Sys-
tole und Diastole, Verselbstigung und Entselbstigung erinnert fühlen. 
Doch wäre in der nihilistischen Situation – anders als in der Goethezeit – 
ein harmonisches Zusammenspiel dieser beiden Grundtendenzen unse-
res Wesens nur als Zufallsprodukt, als kontingentes Vorkommnis zu 
erwarten. Widerstreit, Zerrissenheit, Unausgewogenheit, Beliebigkeit 
zwischen eingebildeter Ich-Potenzierung und deren Depotenzierung 

405

Was will ich als Mensch sein?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


dürften angemessener die Beziehung dieser Grundtendenzen charakte-
risieren. Der aufgeklärte Nihilist wird keine dieser beiden Tendenzen 
prinzipiell bevorzugen oder grundsätzlich für moralisch geboten halten. 
Es hängt von der Evidenz unserer jeweiligen Einbildung in einer bestimm-
ten Situation ab, ob wir die Wichtigkeit unseres Ego hervorstreichen oder 
von ihr ablassen können. Selbst das Verschwinden des Ich in einem oze-
anischen Allgefühl, das Flow-Erlebnis, bleibt eine subjektive Veranstal-
tung, in der unser Ich – gleichsam gegen Null tendierend – noch die Wel-
lenmaschine dieses Ozeans antreibt. Im Meer des Irrtums können wir 
Nihilisten kein Ufer erreichen. Erst im Bewusstsein des bildlosen Nichts 
hören die Wellen auf zu schlagen – in den vielleicht seltenen Augenbli-
cken, in denen wir unsere Einbildungen als selbstdurchsichtige und nich-
tige zugleich aufrechtzuerhalten vermögen.

406

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 168 	Nationalismen und andere Egomanien

Der Nichtigkeit des Ich versuchen die nationalen Ideologien zu ent-
gehen, wenn sie das einzelne Ego zum Teil einer großen Nation auf-
blähen. Der aufgeklärte Nihilismus kann die Hoffnung erwecken, dass 
wir – wenn wir in die Hohlheit dieser Ideenblasen stechen – keinen 
Drang mehr verspüren, unsere Energien und unser Leben den Opfer-
gängen zu überlassen, die mit jenen Ideologien zumeist vorbereitet 
werden.

Die Nichtigkeit des Ich – philosophisch durchleuchtet im aufgeklärten 
Nihilismus – ist schwer zu ertragen. (1) Vorstellungen von der Würde des 
Menschen und Bedeutung seiner Individualität sind uns lieb geworde-
ne, sehr evidente Vorstellungen, aber eben nur Vorstellungen, die als Ima-
ginationen arbeitshypothetischen Charakter haben, etwa im Bereich des 
Rechtes, und allzu leicht für uns den Status von Gegebenheiten anneh-
men. In philosophischer Perspektive – sub specie aeternitatis – bleibt es 
bei unserer Unbedeutendheit, unserer Nichtigkeit.

Ihr stemmt sich der Wille zur Macht entgegen, der – wie Nietzsche 
betont hat – Wille zur Selbsterhebung, Lebenssteigerung ist – also weit 
über den biologisch verstandenen Trieb zur Lebenserhaltung hinausgeht. 
In der Größe der Nation erheben wir uns, gewinnt unser Ich – so klein 
und erbärmlich es ist – plötzlich eine Bedeutung, eine Sinnhaftigkeit, 
welche das Vakuum füllt, das sonst sich vor uns als gähnender leerer 
Abgrund auftun könnte. (2) Mit dieser Vorstellung von Selbsterhebung 
des nichtigen Ich im Glorienschein des Vaterlandes, sinnfällig dargestellt 
in Abzeichen, Standarten und Fahnen, haben sich millionenfach vor 
allem junge, begeisterungsfähige Männer auf die Schlachtfelder dieser 
Welt gestürzt – hinein in ihren Tod, dessen Verklärung der Selbsterhe-
bung über das Leben hinaus dienen sollte. Und sie tun dies immer noch, 
auch als Terroristen, Märtyrer und Selbstmordattentäter, wobei religiö-
ser und nationalistischer Fanatismus sich die Hände reichen.

Was hat der aufgeklärte Nihilismus solchen Ideologien entgegenzuset-
zen, wenn sie denn durchschaut und zerplatzt sind wie bunte Seifenbla-
sen? Es bedarf fast übermenschlicher Anstrengung und mentaler Stär-
ke, die Nichtigkeit unseres Ich zu ertragen, wie sie sich auch in der 
Trivialität unseres Alltags widerspiegeln kann. Hier könnte der Über-

407

Was will ich als Mensch sein?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


mensch entstehen, wenn man ihn mit Nietzsches Terminologie so prot-
zig nennen will: in der Akzeptanz und Bewältigung der Nichtigkeit unse-
res Lebens. Jedenfalls ist hier die Nahtstelle, an der ein Menschenbild aus 
dem passiven Nihilismus heraus in den aktiven hinübergehen kann.

Viele Wege tun sich hier auf, die alle aus dem Nichts führen und doch 
wieder in es zurückführen. Ein Weg sei hier nur beispielhaft genannt: 
der Weg zur guten Nachbarschaft mit den alltäglichen, nächsten Dingen, 
wie Nietzsche ihn empfohlen hat, als er – müde und enttäuscht von den 
Alltagsideologien des Wissenschaftsbetriebes im Basler Professorenle-
ben – seine Aphorismensammlung „Menschliches, Allzumenschliches“, 
ein Buch für von Ideologien „freie Geister“ schrieb:

„Wir müssen wieder gute Nachbarn der nächsten Dinge werden und 
nicht so verächtlich wie bisher über sie hinweg nach Wolken und 
Nachtunholden hinblicken.“ (3)

Hier deutet sich eine Hoffnung an, die im sich selbst erkennenden und 
sich selbst anerkennenden Nihilismus kein leeres Versprechen ist: Wenn 
wir die Ideenblasen der kleinen wie der großen Ideologien, der nationa-
len und religiösen Fanatismen zerplatzen sehen, solche „Nachtunholde“ 
im Kleinen wie Großen vertreiben, treibt uns nichts mehr, uns auf ihre 
Schlachtfelder zu stürzen … (4)

Von allen Egomanien befreit
sind wir, wenn sich unsere Großmannssucht auch nicht mehr auf Idea-
le und Bildungsgüter richtet, d. h. den Ideologien folgt wie der, ein bedeu-
tender Künstler etc. zu werden. Nur weil sich die Egomanie auf Intellek-
tuelles richtet, muss sie nicht besser sein als der Traum des Jungen, ein 
Fußballstar zu werden, der Traum des Mädchens, als Model Karriere zu 
machen. Der Bildungsdünkel, die undurchschaute Einbildung des 
Bewusstseins, gebildeter zu sein als andere, hält uns oft von solchen Ver-
gleichen mit trivialerem Karrierestreben ab. Es ist ein Akt der Aufklä-
rung, zunächst in allen solchen Fällen die „Nachtunholde“ am Werk zu 
sehen, d. h. die Gier nach Anerkennung, Macht, Geld, Selbsterhebung: 
die vielfältigen Formen der Aufblähung unseres unbedeutenden Ich, die 
Egomanie. Erst dann mögen wir uns verschiedenen Evidenzen einer 
bescheidenen, aber umso solideren Selbstfindung zuwenden.

408

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Was spricht gegen eine Evidenz des Nationalismus?
Eine solche Frage dürfte hier wie an anderer Stelle zwingend auftauchen, 
wenn wir uns im Rahmen dieser Monographie für oder gegen eine Vor-
stellung entschieden haben, also für die Evidenz einer bestimmten Ima-
gination plädieren bzw. in diesem Fall den Nationalismen keine Evidenz 
zubilligen möchten. Die Antwort ist einfach und enttäuschend: Wir wer-
den einen Nationalisten nicht argumentativ zwingend von seiner Vor-
stellung nationaler Größe und Bedeutsamkeit abbringen können. Im bes-
ten Fall werden wir in die Lage kommen, eindringlich mit ihm zu 
diskutieren und ihm beispielsweise die Gedankengänge dieser Studie 
nahezubringen versuchen. Doch es wird keine Garantie geben, dass er 
von seinen nationalen Glorifizierungen Abstand nimmt. Eben dies ist in 
nuce das Dilemma des Nihilismus: Das Elend seines Verlustes an Wahr-
heit und ein wenig Glanz sind die zwei Seiten seiner absurden Freiheit, 
in der sich Evidenz nur innerhalb einer einzelnen subjektiven Imagina-
tion herstellen bzw. „beweisen“ lässt.

Anmerkungen
1) 	 Nussbaum (2014, S. 261–264) diagnostiziert eine frühkindliche Kombination 

von Narzissmus und Hilflosigkeit, die der Ausgangspunkt dafür sei, andere Men-
schen den eigenen Bedürfnissen unterzuordnen. Dieses „radikal Böse“ werde 
auch durch Autoritätsgläubigkeit und Gruppendruck gefördert (S. 290 ff.) Wir 
sehen diese Tendenz aber grundsätzlicher als Ausdruck des Willens zur Macht, 
der nach Nietzsches tiefgehender Einsicht nicht nur Wille zur Selbsterhaltung, 
sondern auch Selbststeigerung und damit Erhebung über andere ist. Es ist der 
aussichtslose Kampf gegen die Bedeutungslosigkeit des Ego, der zu dessen Auf-
blähung in Gemeinschaftsideologien führt, zur Selbsterhebung über andere aus-
gegrenzte Gruppen, deren angeblich minderer Wert die eigene Bedeutung erhö-
hen soll. Wenn es hier eine Heilung gibt, dann nur über die Erkenntnis der 
Bedeutungslosigkeit des Ich, die Akzeptanz der nihilistischen Situation.

2) 	 Tammelo (1982, S. 79) fasst zusammen: „Die primitiven, zum Teil mit Religion 
verbundenen Auffassungen, zu einem auserwählten Volk zu gehören, spielen 
noch heute eine Rolle und errichten Hindernisse für die Völker, einander zu ver-
stehen, geschweige denn zu achten. Sie züchten gegenseitige Verachtung und 
stören den menschlichen Verkehr auf verschiedenen Ebenen. Der Ethnozentris-
mus vermindert wie der Nationalismus – die beide besondere Ausprägungen 
des Egoismus sind – die Neigung der Menschen, sich als Weltbürger zu fühlen, 
und läßt keine echt weltbürgerliche Gesinnung aufkommen, ohne die keines der 
großen gemeinsamen Probleme der Menschheit einer Lösung näherzubringen 
ist … Für einen nationalen oder ethnischen Hochmut gibt es keine wissenschaft-
lich nachweisbare Basis. Es ist eine Minimalforderung der internationalen Gerech-

409

Was will ich als Mensch sein?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


tigkeit, die Selbstentfaltungsmöglichkeit der bestehenden Nationen oder ethni-
schen Einheiten zu fördern ohne die Möglichkeit der anderen, sich auf dem 
Gebiet ihrer Kultur und Zivilisation zu entfalten, zu verhindern.“

3) 	 KSA II S. 550 f. – Was Nietzsche vom Nationalismus gehalten hat und wie ver-
fälschend die Vereinnahmung Nietzsches durch die sog. politische Rechte gewe-
sen ist, möge folgende Notiz verdeutlichen, die durch zahlreiche andere Belege 
gestützt werden kann: 

	 „(…) der Niedergang des deutschen Geistes, der mit der Heraufkunft der Vater-
länderei und des Nationalism Schritt gehalten hat –“ KSA XIII S. 61. Vgl. KSA 
XII S. 70: „Nationalitäten–Wahnsinn und die Vaterlands-Tölpelei sind für mich 
ohne Zauber: ‚Deutschland, Deutschland über Alles“ klingt mir schmerzlich in 
den Ohren …“ Ebenso KSA XI S. 77 f. Zweifellos hat Nietzsche die Nationalis-
men jedweder Provenienz zu den „Nachtunholden“ gerechnet. 

4) 	 In einem Umkehrschluss eignen sich Nationalismen bekanntlich als hervorra-
gende Strategien, von der „Nachbarschaft der nächsten Dinge“, d. i. den unmit-
telbar drängenden wirtschaftlichen, sozialen und menschlichen Problemen abzu-
lenken. Der nationale Zusammenhalt wird gerne als Ablenkungsmanöver von 
solchen Problemen beschworen, die den Menschen in seinem Alltag bedrängen; 
die Beispiele sind Legion.

410

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 169 	Würde – aller Lebewesen

Die Rede von der Würde des Menschen ist eine zur Vernunftforde-
rung aufgewertete kollektive Imagination, die deshalb nicht alleine 
an formallogischen Kriterien überprüfbar ist und andere Lebewesen 
einschließen kann.

„Die Würde des Menschen ist unantastbar“. (1) Untersucht man die logi-
sche Struktur dieser Aussage, wie sie in das Grundgesetz der Bundesre-
publik Deutschland sowie zahlreiche Verfassungen aus der „Allgemei-
nen Erklärung der Menschenrechte“ eingegangen ist (2), stoßen wir auf 
ein Bild vom Menschen, dem als Forderung der Vernunft Nachdruck ver-
liehen werden soll, als ob diese Aussage mit zwingend logischem Cha-
rakter Allgemeinheit und Notwendigkeit in Form der „Ist“-Aussage bean-
spruchen könne. Die Berufung auf Vernunft ist hier ein Mittel der 
Persuasion mit pragmatischem, rhetorisch bekräftigendem Charakter. 
Es muss in politisch-pragmatischen Kontexten dabei bleiben, dass wir 
von diesem Satz als einer Vernunftforderung reden, auch wenn wir im 
erkenntniskritischen Sinne von einer vernünftigen „Einbildung“ bzw. 
Fiktion oder Vision sprechen. Zumal in juristischen Zusammenhängen 
muss ein solcher Grundgesetzartikel als logische Aussage behandelt wer-
den, um Auslegungen und Rechtsverbindlichkeiten schaffen zu können, 
die ihre fiktive Grundlage vergessen lassen. Als kollektives Bild vom Men-
schen, auf das sich eine Gemeinschaft im Staat bewusst geeinigt hat, ist 
hier ein moderner Mythos vom Menschen entstanden, dessen Rest von 
Unaufgeklärtheit darin besteht, dass die Rolle der Einbildungskraft ver-
deckt ist. Kurzum, wir haben uns hier auf die vernünftige Spielregel geei-
nigt, den fiktionalen Charakter unserer Rede von einer „Würde“ des Men-
schen wie eine logische Forderung unserer Vernunft zu behandeln – selbst 
wenn die Realität auf dieser Welt täglich dieser Forderung Hohn spricht.

Die Schwierigkeiten eine vernünftige bzw. evidente Fiktion als wirkli-
che und wirksame Vernunft zu behandeln (3), werden in den extremen 
End- und Eckpunkten dieser Fiktion besonders deutlich, wenn es bei-
spielsweise darum geht, die Würde von Embryonen, etwa in der Präim-
plantationsdiagnostik, von im Koma liegenden Personen oder den Tod 
herbeisehnenden unheilbaren Schwerstkranken angemessen zu definie-
ren. Es wäre eine angemessene Lösung, statt der formal-juristisch, d. h. 

411

Was will ich als Mensch sein?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


logisch operierenden Definitionsversuche, die prinzipiell Gefahr laufen, 
dem Einzelfall nicht gerecht zu werden, hier das jeweilige konkrete Bild 
des einzelnen Menschen zu uns sprechen zu lassen und in qualifizierten 
Gremien in Hinblick auf dieses jeweilige Bild – unter Einbeziehung for-
mal-juristischer Aspekte – zu entscheiden, was zu tun sei. (4)

Der grundlegend fiktionale Charakter unserer Rede von der Würde 
des Menschen wird weiter hervorgetrieben, wenn wir diese Rede von der 
Würde auf andere, gar alle Lebewesen ausdehnen. Wie steht es um die 
Würde der sog. Menschenaffen? (5) Oder um die Würde der Tiere, die 
wir schlachten und verspeisen? Müssen wir an die Schonung von Amei-
sen und Insekten denken, wenn wir über eine Wiese gehen? (6) Wir wer-
den an diesem Punkt gewahr, wie wir in der sog. Vernunftforderung nach 
Unantastbarkeit der Würde des Menschen unseren Maßstab zum allein 
gültigen erklärt haben. Wir sind der Machtphantasie unseres Willens zum 
Leben gefolgt. Der aufgeklärte Nihilismus verwirft selbst diese uns als 
selbstverständlich und vernünftig erscheinende Rede von unserer Wür-
de zugunsten eines Bildes vom Menschen, dessen Fiktionalität wir durch-
schauen – und dann Würde in unser Bild von lebendigen Wesen hinein-
bilden können.

Schließlich darf es nicht verwundern, wenn wir in der Vorstellung von 
der Würde des Menschen auf den Anthropozentrismus, d. h. unseren 
Willen zur Macht stoßen. Wer hier ein rein logisches Konstrukt vermu-
tete, ist von falschen Voraussetzungen ausgegangen und hat Nietzsches 
Methode der genealogischen Moralanalyse nicht zur Kenntnis genom-
men. Welche engelshafte, von allen subjektiven Interessen freie Moral 
sollte denn in der Rede von der Würde des Menschen enthalten sein? 
Eine solche Hypermoral wird in einer rein logisch-begrifflichen Analy-
se vermutet, die dann das Würdeparadigma verwerfen muss. Was sie aber 
eigentlich verwirft, ist der eigene Ansatz, der nicht erkannt hat, dass es 
sich hier um eine Imagination vom Menschen handelt, die – wie sollte 
es anders sein – von unserem Willen zur Macht ihre Stärke und Evidenz 
gewinnt. Moralisch gehaltvoll mag sie dadurch werden, dass wir uns zu 
dieser Fiktion bekennen, sie durchschauen, sie verallgemeinern und in 
einer selbstreflexiven Erweiterung gar auf die Lebewesen ausdehnen, mit 
denen wir eine Verwandtschaft empfinden, ohne sie zwingend in einen 
eng gefassten Anthropozentrismus einbeziehen zu müssen. (7) 

412

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Was also an der Rede von der Würde des Menschen stört, ist nicht der 
Inhaltsaspekt, sondern die Berufung auf Vernunft, mit der wir schein-
heilig vorgeben, als käme Würde nur uns Menschen aus logisch zwin-
genden Gründen zu. Bekennen wir uns aber nach der nihilistischen 
Dekonstruktion dieses Begriffes zu unserer Würde als einer evidenten 
Imagination, die wir selbst gesetzt haben und mit der wir uns ohne Heu-
chelei zu unserem Willen zur Macht bekennen, fällt es leicht, andere 
Lebewesen in die Erweiterung dieser nun selbstdurchsichtig geworde-
nen Imagination einzubeziehen, insoweit uns dies sinnvoll erscheint. 
Auch wenn das Würdeparadigma als logische Vernunftforderung nicht 
aufrechtzuerhalten ist, gewinnt es doch gerade als evidente, kollektive 
Imagination seine Überzeugungskraft. Dieser zweite Schritt muss getan 
werden, um diesem für die Menschheitsentwicklung wichtigen Gedan-
ken bestätigend gerecht werden zu können.

Die Würde des Menschen als konkurrenzfähige Fiktion
Dass auch zu Zeiten, in denen die Würde des Menschen hochgehalten 
wird, sie in militärischen Aktionen suspendiert werden soll – und dies 
gerade im Sinne für „vernünftig“ erklärter Forderungen, zeigt, wie hier 
verschiedene Imaginationen kollidieren, die zwecks praktischer Durch-
setzung ihre jeweilige „höhere“ Logizität beanspruchen müssen. Erst 
wenn wir diese Imaginationen als Imaginationen zu erkennen vermögen, 
wird es leicht, den sie umgebenden Mythos vorgeblich logischer Sach-
zwänge abzustreifen und die Evidenz der jeweiligen Bilder alleine spre-
chen zu lassen. Die Fiktion von der „Würde des Menschen“ dürfte dann 
mit ihrer Evidenz gute Chancen haben, das vorherrschende Bild zu blei-
ben, auch wenn die Rufe nach dem „gerechten“ Krieg ertönen.

Unsere Wertlosigkeit sub specie aeternitatis
Begeben wir uns auf den extremen Standpunkt sub specie aeternitatis, 
ergibt sich von selbst, dass die Rede von Wert und Würde eines einzel-
nen Individuums, gar der Species Mensch unsere Einbildung ist. Diese 
verliert damit aber nicht an Evidenz, sondern rückt nur aus dem Dunst-
kreis „absoluter, ewiger oder allgemeinverbindlich vernünftiger Wahr-
heiten“ in die Dimension ganz subjektiven Dafürhaltens. Wir haben dann 
den letzten Schritt zur Entmythologisierung und Säkularisierung getan.

413

Was will ich als Mensch sein?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Die Würde der Lebewesen
Die Frage, ob wir anderen Lebewesen, auch Tieren, eine Würde zuerken-
nen, richtet sich an unsere Fähigkeit der positiven Empathie mit ihnen, 
unsere Fähigkeit zum Mitleiden, wie es Schopenhauer zuerst in den Mit-
telpunkt gerückt hat. Es ist primär eine Frage der Stärke und Reichwei-
te unserer Einbildungskraft, wobei in sekundärer Hinsicht begriffliche 
und formal-logische Aspekte hinzutreten. Wenn wir diese Gewichtung 
bedenken, dann kann uns der Blick auf jede Kreatur zu einer würdevol-
len Behandlung auffordern, ohne dass uns der Widerspruch irritieren 
muss, dass wir fröhlich über Wiesen (mit Insekten und Ameisen) gehen 
können.

Anmerkungen
1) 	 Artikel 1 des Grundgesetzes für die Bundesrepublik Deutschland
2) 	 Artikel 1 (vom 10.12.1948): „Alle Menschen sind frei und gleich an Würde und 

Rechten geboren. Sie sind mit Vernunft und Gewissen begabt und sollen einan-
der im Geist der Brüderlichkeit begegnen.“ Die Sprache, der wir hier begegnen, 
ist eher die Sprache der Poesie als des politischen und juristischen Denkens, das 
hier einer Vision Dienste leistet. Auch sprachlich wird offenkundig, dass die 
Würde des Menschen eine evidente Imagination ist.

3) 	 Lohmar (2017) zeigt all die logischen Widersprüche auf, wenn wir Menschen-
würde als eine reine Forderung der Logik behandeln und in eine ausschließlich 
rationale Argumentation zu überführen versuchen. Darüber hinaus wollen wir 
dem primär fiktionalen Status der Rede von der Menschenwürde gerecht wer-
den, um so auf die Strahlkraft dieser Fiktion abzuzielen, die in einer ausschließ-
lich logisch-argumentativen Entfaltung nicht sichtbar wird. Dass diese Ebene 
der Begriffslogik überschritten werden sollte, wiewohl sie ihre Geltung behält, 
zeigt auch Sorgner 2010. Der Schritt zu einer Wertschätzung der Würde des 
Menschen als einer evidenten Imagination wird von diesen Autoren versäumt.

 4) 	 Dass die abstrakte Vorstellung einer „Würde“ des Menschen zur Begründung 
wirklich ethischer Entscheidungen wenig beiträgt, hat Schopenhauer dargelegt; 
SchW III, S. 522 f. Was wir die „Würde“ eines Menschen nennen, realisiert sich 
in der empathischen Einbildungskraft, welche jene abstrakte Vorstellung mit 
konkreten Inhalten und positiven Emotionen anreichert.

5) 	 Die Forderung, den sog. „Menschenaffen“ die Menschenrechte zu gewähren, ist 
ernsthaft erhoben worden. Vgl. P. Cavalieri / P. Singer 1994, bes. S. 12–16

6) 	 Für strenggläubige Hindus z. B. sind auch Insekten, Käfer, Ameisen etc. „würde-
voll“ und schützenswert.

7) 	 Lohmar kritisiert die Vorstellung von der Menschenwürde mit logisch zwingen-
den Argumenten (ebd. S. 169 ff.), sieht aber nicht, dass es hier um eine auf dem 
Willen zur Macht basierte Fiktion, kein rein logisches Konstrukt geht.

414

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 170 	 Jenseits des Homo oeconomicus

Der Mensch ist mehr als ein Homo oeconomicus, der sein oder das 
Leben Anderer erfolgreich berechnen oder berechnend einsetzen kann. 
Wir gründen unser Leben auf Fiktionen, die wir oft erst im Nachhin-
ein als solche erkennen. So gehen unsere Opfer, die erst so wirkliche 
Opfer werden, ins Leere. Handeln im nihilistischen Zeitalter bewegt 
sich auf solche Opferhandlung zu: den Homo sacrificus.

Rieux in Camus’ Roman opfert seine Zeit, seine Kraft, seine Gesundheit 
– jenseits allen berechnenden Denkens auf den Nutzen, denn er weiß, 
dass er die Pest nicht überwinden kann. (1) So haben in Kriegen unzäh-
lige Soldaten ihre Kräfte, ihre Gesundheit, ihr Leben ohne alle Berech-
nung des persönlichen Nutzens eingesetzt für Vorstellungen, die uns heu-
te oft als hohl und verlogen erscheinen. Möge unser Opferwille, so wir 
ihn entwickeln, sich gehaltvollen Zielvorstellungen zuwenden, einem 
Heldentum, das aller Menschenopfer entraten kann! Dabei kennt der 
überzeugte Opferwille kein Kalkül. Er orientiert sich an überzeugenden 
Imaginationen.

Weil der Mensch mehr als ein Homo oeconomicus ist, gilt ihm sein 
Leben nicht unbedingt als das Summum Bonum. Gerade indem er die-
ses vorgeblich höchste Gut loslässt, gewinnt er die bedingungslose Frei-
heit des Nihilisten, nicht am bloßen Lebenswillen, am Vegetieren fest-
kleben zu müssen, sondern sich in der umfassenden Leere überzeugenden 
Vorstellungen zuwenden zu können. (2) Da diese jedoch letztlich nich-
tig sind, vermag der Mensch wirkliche Opfer zu erbringen, die sich vom 
Gedanken der Reziprozität befreit haben, durch welche das Opfer „sich 
rechnen“ könnte.

In diesem Zusammenhang ist die keineswegs seltene Erfahrung zu 
besprechen, dass wir Menschen mit einem hoch entwickelten bzw. sehr 
differenzierten Verstand begegnen, die wir in menschlicher Hinsicht viel 
geringer einschätzen, als sie es von diesem mit höchster Effizienz berech-
nenden Intellekt her verdient hätten; gerade der Homo oeconomicus in 
reinster Ausprägung könnte hier ein treffendes Beispiel abgeben. Wie ist 
dieser Widerspruch von der philosophischen Anthropologie her zu erklä-
ren? Offenbar urteilen wir nicht nach rein verstandesmäßigen Kriterien. 
Es sind vielmehr evidente Imaginationen, die uns als menschlich wert-

415

Was will ich als Mensch sein?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


voll erscheinen und denen der Verstand dienen soll, der – wenn ohne 
solche Anleitung alleine wuchernd – nicht unsere Wertschätzung her-
vorrufen kann. Es sind also primär uns wertvoll erscheinende Imagina-
tionen, die wir aus unserer Sicht bei anderen Menschen als Leitinstan-
zen vermuten und die uns zu unserer Bewertung der Qualität eines 
Mitmenschen dienen. 

Dabei sei an dieser Stelle daran erinnert, dass sich hinter solchen Ima-
ginationen all die emotionalen und vitalen Kräfte verbergen, deren Ober-
fläche wir nur in diesen „Hin-Einbildungen“ sehen und die mit reflektie-
renden, rationalen Vorgängen in mannigfacher Weise verwoben sind. Die 
Einbildungskraft gleicht einem Bildrohr, das die aus der Tiefe unseres inne-
ren Brunnenschachtes aufsteigenden Strebungen in bildlicher Form nur 
an der Oberfläche zugänglich macht. Dieser Brunnenschacht führt tief in 
unser Inneres und verliert sich dort vor unserem analysierenden, auch psy-
choanalysierenden Blick ins Dunkle. Das Bild der Nachtfahrt behält auch 
für die Erforschung unseres Inneren und des Inneren unserer Mitmen-
schen seine Gültigkeit. Wenn wir andere Menschen als sympathisch, 
menschlich etc. bezeichnen, ihnen also positive Eigenschaften beilegen, 
orientiert sich unser Urteil an solchen leitenden Imaginationen, die wir bei 
ihnen zu erkennen glauben und die nur die Oberfläche ihres Brunnen-
schachtes ausmachen. Dies sollte ein Grund für Skepsis gegenüber unse-
rem eigenen Urteil, aber auch für Toleranz gegenüber Anderen sein. 

Nichtige Berechnungen
Der Einwand, auch der Soldat beispielsweise würde insgeheim „rech-
nen“, das heißt sein Leben mit der durch den Heldentod „gewonnenen“ 
Ehre und der Größe des Vaterlandes, an der er nach dem Tode irgend-
wie teilhabe, „verrechnen“, vermag nicht, die Rede vom Homo oecono-
micus zu stützen. Wir wären dann ein Wesen, das sich in seinen Rech-
nungen verrechnet, was wiederum die Nichtigkeit unseres Berechnens 
in den Blick rückt. Wir leben von Fiktionen: Wenn wir diese als Fiktio-
nen erkennen, begreifen wir, dass unser Leben letztlich auf nichts gegrün-
det, d. h. ins Nichts hineingehalten ist –

Homo oeconomicus – ein Bild neben anderen
Der Einseitigkeit ihres Menschenbildes vom Homo oeconomicus sollten 
sich die Wirtschaftswissenschaften bewusst werden. In ihren Rechnun-

416

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


gen sind unbekannte Größen versteckt. (3) Erst wenn die „Wissenschaf-
ten“ solches Nichtwissen sich eingestehen, werden sie ihrem wissenschaft-
lichen Anspruch gerecht. Solche nihilistische Grundierung ihres Wissens 
sollte jede Wissenschaft in unserem Zeitalter auszeichnen. Dann kann 
der Homo oeconomicus ein modellhaftes Bild einer Wissenschaft blei-
ben – neben anderen Bildern vom Menschen wie dem des Homo sacri-
ficus.

Leben als Opfergang
Dass ein Opfer erst zum wirklichen Opfer wird, wenn es keinen Gegen-
wert verspricht, keine Tauschaktion besiegelt, ergibt sich aus dem Begriff 
selbst. Das echte Opfer wird für „nichts“ gegeben. Dass gerade im nihi-
listischen Zeitalter unser Handeln sich auf solche „Opferung“ hinbewegt, 
liegt ganz in der Logik einer Argumentation, welche auf die Fiktionali-
tät unserer Lebensbegründungen und Zielprojektionen abzielt. (4) Das 
Leben des Homo sacrificus ist ein solcher Opfergang, der zwar da gro-
ßen Gewinn zu schaffen vermag, wo geopfert wird, der aber doch letzt-
lich einer Logik des Zerfalls folgt. 

Opfer für eine Seinsgewissheit oder für nichts
Solche Unberechenbarkeit des Opfers ergibt sich aus Heideggers Seins-
begriff: „Das Opfer ist heimisch im Wesen des Ereignisses, als welches 
das Sein den Menschen für die Wahrheit des Seins in den Anspruch 
nimmt. Deshalb duldet das Opfer keine Berechnung, durch die es jedes-
mal nur auf einen Nutzen oder eine Nutzlosigkeit verrechnet wird, mögen 
die Zwecke niedrig gesetzt oder hoch gestellt sein. Solches Verrechnen 
verunstaltet das Wesen des Opfers.“ Heidegger aber ist nur fast ein Phi-
losoph des Nihilismus. Beständig gleitet für ihn der Begriff des Nichts in 
den des Seins hinüber. So schreibt er in seinem Nachwort zu „Was ist 
Metaphysik?“: „Die rechte Stellungnahme zu diesen Sätzen entspringt 
aus einem erneuten Durchdenken der Vorlesung. Es mag prüfen, ob das 
Nichts, das die Angst in ihr Wesen stimmt, sich bei einer leeren Vernei-
nung alles Seienden erschöpft, oder ob, was nie und nirgends ein Seien-
des ist, sich entschleiert als das von allem Seienden Sichunterscheiden-
de, das wir das Sein nennen … Dies schlechthin Andere zu allem 
Seienden ist das Nicht-Seiende. Aber dieses Nichts west als das Sein.“ (5) 
Was dieser feine Unterschied zwischen dem Nichts und dem Sein bedeu-

417

Was will ich als Mensch sein?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


tet, lässt sich am Beispiel dessen, „wofür“ ein Opfer erbracht wird – für 
„nichts“ oder für „etwas“, d. i. eine neue „Seinsgewissheit“ etc. – ermes-
sen. Als Heidegger sein Nachwort 1943 veröffentlichte, war bekanntlich 
die Zeit der Exzesse von Opfern für „etwas“ angebrochen.

Anmerkungen
1) 	 In solcher Absurdität handelt der Protagonist in Camus’ Roman „Die Pest“. 
2) 	 Schillers Idealismus gestaltet im Drama solche Freiheit vom Leben als Freiheit 

zu den selbstgeschaffenen Idealen, deren fremdbestimmte Instrumentalisierung 
auf den Schlachtfeldern nachfolgender Generationen zu einem eklatanten Evi-
denzverlust führen sollte: „Und setzet ihr nicht das Leben ein, / Nie wird euch 
das Leben gewonnen sein.“ Werke II (Chor aus „Wallensteins Lager“) S. 311

3) 	 Deshalb sind Paarungsverhalten sowie Entscheidungen für Kinder und Familie 
durch die finanziellen Anreize der Bevölkerungs- und Familienpolitik nur sehr 
begrenzt beeinflussbar, führen ohne diese in vielen Ländern sogar zu wesentlich 
höheren Geburtenraten. Dies ist eine oft vernachlässigte Unwägbarkeit der Sozi-
al- und Familienpolitik, wenn sie allzu selbstverständlich den Homo oeconomi-
cus voraussetzt.

4) 	 Die Ambiguität von „Opfer“ im Deutschen wird durch den Vergleich mit „sacri-
fice“ und „victim“ im Englischen deutlich. Die (post)moderne philosophische 
Diskussion tendiert dazu, den Begriff des Opfers in Richtung auf das sinnlose 
Selbstopfer ohne Gedanken an Vorteilsnahmen zu interpretieren, d. h. dem Begriff 
seine nihilistische Färbung zu verleihen.

 	 Diese entspricht buddhistischen Vorstellungen, die – anders als das Christen-
tum – eine „heilige Ökonomie“ als Himmelslohn nicht kennen:

 	 „Auch die christliche Feindesliebe ist nicht frei von Ökonomie. Die Forderung, 
einseitig zu geben, ohne zurückzufordern, geht mit einer heiligen Ökonomie 
einher. Erwartet wird nämlich eine göttliche Belohnung … Im Zen-Buddhismus 
gäbe es dagegen keine göttliche Instanz, welche die Ökonomie auf einer höhe-
ren Ebene wiederherstellen würde. Man gibt und vergibt ohne jede ökonomi-
sche Berechnung. Es gibt eben niemand, der haus-hielte.“ Byung-Chul Han 2002, 
S. 124 f.

5) 	 Heidegger („Was ist Metaphysik?“ Nachwort der 4. Aufl. 1943) 1969. S. 50, 45

418

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 171 	 Verborgene Poesie in Ökonomie und Technik

Die Rede von einer Poesie in den Potentialen von Ökonomie und Tech-
nik hat den Sinn, in einem Paradigmenwechsel diese Mittel aus der 
eigenmächtigen Setzung von verselbstständigten Sachzwängen zu 
befreien und den Zielen unserer auf ein Menschenbild hin orientier-
ten Einbildungskraft unterzuordnen. Deren schöpferische Möglich-
keiten sind beispielhaft in der Kunst evident und könnten, wie dies in 
einer Imaginationsbewegung um 1800 bereits in idealistischen Kon-
zeptionen skizziert wurde, für das weite Feld gesellschaftlicher Pra-
xis fruchtbar gemacht werden. Bei dieser Umorientierung könnte ein 
passiver wie aktiver Nihilismus gegen alle Hoffnungslosigkeit die 
Schubkraft bilden. Immerhin sehen wir ein exemplarisches, konkre-
tisiertes ökonomisches Lösungsmodell im „Bedingungslosen Grund-
einkommen“ bereits vorliegen.

Dass die Einbildungskraft vernünftige Zielprojektionen in der gesell- 
schaftlichen Praxis zu entwerfen fähig ist und dabei weit über die tradi-
tionelle Vorstellung vom Kunstwerk hinaus ihre kreativen Kräfte zu ent-
falten vermag, möge im Folgenden an einem aktuellen Beispiel, dem sog. 
Bedingungslosen Grundeinkommen (BGE), dargestellt werden, das seit 
Gründung dieser Initiative am 9. Juli 2004 von Europa aus immer mehr 
Beachtung weltweit gefunden hat.

Obwohl es als ein politisches Projekt erscheint, dessen Realisierung 
komplexe ökonomische und politische Reflexionen einschließt, beruht 
es doch primär auf einem imaginativen Bild vom Menschen, der frei von 
Sorgen und Ängsten um seine materiellen Grundbedürfnisse ein neues 
Verhältnis zu bezahlter wie unbezahlter Tätigkeit entwickelt, gar den 
Herrschafts- und Entfremdungscharakter von Arbeit abzustreifen befä-
higt wird, um ein mit selbstbestimmtem Sinn erfülltes Leben führen zu 
können. Es ist ein Bild vom Menschen, der sich nicht mehr ausschließ-
lich durch abhängige Arbeit definiert, sondern andere Formen – wie etwa 
die Sorgearbeit für andere Menschen – zu schätzen weiß. Das Argument, 
mit dieser materiellen Absicherung der Grundbedürfnisse würde der 
Großteil der Gesellschaft in Bequemlichkeit und Nichtstun versinken, 
gerät zur Entlarvung eines zu engen Menschenbildes: Schon längst haben 
Menschen gezeigt, dass sie auch ohne materielle Gewinnabsichten bei-

419

Was will ich als Mensch sein?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


spielsweise in ehrenamtlichen und karitativen Zusammenhängen zu 
arbeiten bereit sind. 

Wir wollen nicht alle Argumente für und gegen das BGE abhandeln, 
auch nicht die recht unterschiedlichen Realisierungmodelle mit ihren 
jeweiligen Konsequenzen (1), sondern möchten auf einige grundsätzli-
che Aspekte verweisen, welche die Rolle der evidenten Imagination als 
Motor vernünftiger gesellschaftlicher Praxis betreffen. Denn das BGE 
ist kein reines Rechenexempel. Erst in seinem Charakter einer vernünf-
tigen Imagination wird es in seinem substantiellen Gehalt angemessen 
verstanden, als Setzung eines konkreten Menschenbildes, das ökonomi-
schen Kalkulationen vorgeordnet ist bzw. ihnen eine Zielrichtung gibt, 
dabei in dieser Führungsrolle vorgebliche Sachzwänge auflöst und neue 
Berechnungen nach sich zieht, die es stützen oder auf den imaginativen 
Kern in verschiedenster Weise zurückwirken. Erst durch diese Präpon-
deranz einer vernünftigen Imagination verlieren vormalige Sachzwän-
ge ihren quasi-mythischen Bann. Im Dienste eines durch das BGE 
bestimmten Menschenbildes haben in einem zweiten Schritt ökonomi-
sche Berechnungen gezeigt, dass dieses Menschenbild „sich rechnen“ 
und sogar seinen auch materiellen Gewinn erbringen kann. (2) Am Bei-
spiel des BGE zeigt sich für unsere philosophische Grundlegung, wie 
wichtig es ist, in einem nihilistischen Ansatz das Menschenbild offen zu 
halten, es nicht vorweg durch mythologisierte Sachzwänge einzuengen 
und damit unsere menschlichen Möglichkeiten uneingestanden zu 
beschneiden. (3)

Ein vielleicht unerwarteter historischer Rückblick eröffnet eine geis-
tesgeschichtliche Tiefenschärfe, vor der das BGE an Lucidität gewinnt. 
Denn bereits am Ende des 18. Jahrhunderts versuchte eine europäische 
Imaginationsbewegung die Blockierungen, in welche die Aufklärung 
geraten war, durch eine Konzentration auf eben den Imaginationsbegriff 
aufzulösen, der im BGE virulent ist, auch wenn seinen Befürwortern die-
se Tradition kaum gegenwärtig sein dürfte, zumal sie sich auf den ersten 
Blick auf ästhetische Fragen beschränkt. (4) Diese um 1900 in der Spät-
aufklärung bzw. Frühromantik entstehende Bewegung sah in der Imagi-
nation ein Leitprinzip für die einer vernünftigen Praxis verlustig gegan-
gene Aufklärung. Nicht nur als Vorbild sollten die im Kunstwerk 
konzentrierten imaginativen Leistungen dienen, sondern in der Bildung 
von Zielprojektionen in der gesellschaftlichen Praxis selbst sollte die Ima-

420

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


gination ihre vernünftige, richtunggebende Kraft erweisen. In diesem 
Sinne entwickelte Schiller seinen Gedanken einer „ästhetischen Erzie-
hung“ bis hin zu dem eines „ästhetischen Staates“. (5) Grundlage hierfür 
war der über den vernünftigen Formtrieb hinausgehende Spieltrieb der 
Einbildungskraft, der – in ersten Anzeichen einer Dialektik der Aufklä-
rung – die unvernünftig erscheinende Vernunft aus ihrer Verstrickung 
in Unfreiheit befreien sollte. 

„Denn woher diese noch so allgemeine Herrschaft der Vorurteile 
und diese Verfinsterung der Köpfe bei allem Licht, das Philosophie 
und Erfahrung aufsteckten? Das Zeitalter ist aufgeklärt … woran 
liegt es, daß wir noch immer Barbaren sind?“ (6) 

Mit eben dieser Zielrichtung argumentiert Schillers Geistesverwand-
ter Shelley ungefähr zwei Jahrzehnte später in einem England, das wesent-
lich stärker als Kontinentaleuropa von der industriellen Revolution geprägt 
ist, im Sinne dieser europäischen Imaginationsbewegung: „Imagination“ 
als Zentrum der „poetical faculty“ und „reason“ als Motor der „calcula-
ting faculty“ der frühindustriellen Gesellschaft sind in der „Defence of 
Poetry“ (1821) zwei Prinzipien, die in einem geradezu manichäisch zuge-
spitzten Dualismus auf der politisch-gesellschaftlichen Bühne bis in die 
ökonomischen Strukturen hinein um Anerkennung und Verwirklichung 
kämpfen:

„The cultivation of those sciences which have enlarged the limits of the 
empire of man over the external world, has, for want of the poetical facul-
ty, proportionally circumscribed those of the internal world; and man 
having enslaved the elements, remains himself a slave … From what other 
cause has it arisen that the discoveries which should have lightened, have 
added a weight to the curse imposed on Adam?“ (7)

Dabei bezieht Shelley in seinen Begriff “poetry” Formen gelungener 
politisch-gesellschaftlicher Wirklichkeit ein, etwa in den römischen Ins-
titutionen, bestimmten Höhepunkten der Geschichte, z. B. der Abschaf-
fung der Sklaverei. Überall da, wo Vernunft sich in theoretischem oder 
praktischem Bereich als substantielle Sittlichkeit zeigt, manifestiert sich 
„poetry“ als Produkt der Imagination, welche die Kulminationspunkte 
aller geistigen Tätigkeiten und Hervorbringungen erschafft. Unter die-
sem Aspekt übt Shelley seine Kritik an der frühindustriellen ökonomi-

421

Was will ich als Mensch sein?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


schen Situation in England, wobei es in der Konsequenz seiner Gedan-
kengänge liegt, wenn er von dem ungenutzten Potential dieser 
großartigen Entfaltung technischer und ökonomischer Kräfte als verbor-
gener Poesie spricht:

„We have more moral, political, and historical wisdom, than we know 
how to reduce into practice; we have more scientific and economi-
cal knowledge than can be accommodated to the just distribution of 
the produce which it multiplies. The poetry, in these systems of 
thought, is concealed by the accumulation of facts and calculating 
processes.“ (8)

Diese in Technikwissenschaft und Ökonomie verborgene Poesie gilt 
es in Shelleys „Verteidigung der Poesie“ zu befreien, d. h. die in diesen 
Systemen verborgenen Möglichkeiten vernünftiger gesellschaftlicher Pra-
xis für uns Menschen zu erschließen. Denn Vernunft ist in den ökono-
misch geprägten Denksystemen reduziert zu einer Rationalität, welche 
die bestehenden Herrschaftsverhältnisse nur stützt und die Unfreiheit 
des Menschen perpetuiert. Hoffnung ist für Shelley nur zu erwarten von 
einer vernünftigen Imagination, welche die in bloßer Rationalität unver-
nünftig gewordene Vernunft befreit und überbietet:

„We want the creative faculty to imagine that which we know; we 
want the generous impulse to act that which we imagine, we want 
the poetry of life …“ (9)

Dies geht weit über die Fokussierung auf Kunstwerke und deren Vor-
bildcharakter hinaus, denn der „ästhetische Zirkel der Imagination“ 
gewinnt hier eine geradezu universale Ausdehnung. Poesie wird „pro-
gressive Universalpoesie“ (Friedrich Schlegel) und Shelley unterscheidet 
„poetry in a restricted“ und „poetry in an universal sense“. (10) Hier wird 
die Imagination konzipiert als ein theoretisches wie praktisches vernünf-
tiges Vermögen, das Gedanken in die Wirklichkeit „ein-bilden” kann. 
Entsprechend gibt es in der „Defence“ zwei Arten von Nützlichkeit. Dabei 
wertet Shelley die im kalkulierenden Denken verfolgte Nützlichkeit kei-
neswegs ab, möchte sie aber gelenkt und geleitet wissen von imaginati-
ven Projektionen, die sich dieser kalkulierenden Fähigkeit bedienen: 

422

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


„Undoubtedly the promoters of utility, in this limited sense, have their 
appointed office in society. They follow the footsteps of poets …“ (11)

Der Verstand soll an vernünftigen Zielvorstellungen orientiert werden, 
denn die Einbildungskraft ist in der “Defence” die eigentliche, bislang 
verborgene Vernunft, deren Potential es zu entbergen gilt. Dieses im wei-
testen Sinne des Wortes „Dichterische“ soll die vernünftige Gesetzge-
bung sein, aber Shelleys noch von der Aufklärung geprägter Optimis-
mus ist realistisch genug, seine Verteidigung der Poesie mit der Formel 
von den Dichtern als den „unacknowledged legislators of the world“ zu 
schließen. (12) Es handelt sich hier um eine bemerkenswerte Schrift, in 
deren essayistischer Form sich eine größere Systematik verbirgt, als dies 
zunächst den Anschein haben mag. Die Gedanken, die Shelley hier wie 
lockere Eingebungen aneinanderreiht, bilden einen Strauß von eviden-
ten Vorstellungen, die bis heute Überzeugungskraft entfalten können:

„Whilst the mechanist abridges, and the political economist combi-
nes, labour, let them beware that their speculations, for want of cor-
respondence with those first principles which belong to the imagi-
nation, do not tend, as they have in modern England, to exasperate 
at once the extremes of luxury and want. They have exemplified the 
saying, ‘To him that hath, more shall be given; and from him that 
hath not, the little that he hath shall be taken away.’ The rich have 
beome richer, and the poor have become poorer … Such are the 
effects which must ever flow from an unmitigated exercise of the cal-
culating faculty.“ 13)

Solche Gesellschaftskritik klingt merkwürdig aktuell und lässt den 
Abstand von ungefähr zwei Jahrhunderten fast vergessen. Anders als in 
der Imaginationsbewegung der Spätaufklärung, in der Shelley wie Schil-
ler ihre Hoffnungen auf die Vernünftigkeit der Imagination richteten, ist 
diese spätestens seit Nietzsches expliziter Eröffnung des nihilistischen 
Zeitalters von metaphysischen Bezügen befreit, wie sie beispielsweise bei 
Shelley immer noch auf die platonische Ideenwelt verweisen. (14) Die 
Imagination ist nunmehr mit sich allein gelassen als das unveräußerli-
che Eigentum des Subjekts, das ihr Träger ist. Deshalb ist die idealisti-
sche Rhetorik jener Imaginationsbewegung um 1800 inzwischen einer 

423

Was will ich als Mensch sein?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


nüchterneren Sichtweise imaginativer Fähigkeiten gewichen. Nunmehr 
liegen allerdings auch konkrete Modelle vor, in denen sich diese imagi-
nativen Fähigkeiten gebündelt haben und die kalkulierenden in ihren 
Dienst nehmen wollen.

Hier wenden wir den Blick wieder auf das Beispiel des BGE, das nun 
in größerer Tiefenschärfe erscheint. Viel wird davon abhängen, wie lan-
ge noch die Fiktion von Sachzwängen diese evidente Fiktion eines von 
materiellen Sorgen und Zwängen befreiten Menschen zu überwuchern 
vermag. Nur skizzenhafte Gedanken mögen diese Perspektive einer Sisy-
phusarbeit umreißen, wie sie dem Grundriss unseres nihilistischen Zeit-
alters entspricht. Dabei mögen sich im Durchgang durch den Nihilismus 
Hoffnungsschimmer ergeben, dass sich in dessen Leere solch eingebil-
dete Zwänge auflösen und nichtig werden, sodass in einem aktiven Nihi-
lismus die Leitbilder zur Gültigkeit gelangen, die uns größere Evidenz 
gewähren und deren Strahlkraft sich deshalb mit unserem Willen zur 
Macht verbindet. Ein solches evidentes Modell – und es ist nicht das ein-
zige – stellt sich im Projekt des Bedingungslosen Grundeinkommens dar, 
durch das inmitten einer markt- und profitorientierten Wirtschaftswei-
se ein menschlicheres Menschenbild mit einem neuen Verhältnis zu 
bezahlter wie unbezahlter, sinnerfüllter Tätigkeit, frei von materiellen 
Nöten und Sorgen, entstehen möge.

In diesem Argumentationszusammenhang ist der Weg von solch ver-
borgener Poesie in der Ökonomie zu der in den Technikwissenschaften 
nicht so weit, wie er zunächst erscheinen mag. Unter ihnen verstehen wir 
im Sinne der griechischen „techne“ die Naturwissenschaften, insofern 
sie nicht auf philosophische Erkenntnis der Natur, sondern ausschließ-
lich deren Beherrschung abzielen, wie dies alle industriellen Techniken 
im engeren Sinne bis hin zu den Informationstechnologien intendieren, 
die durch Verarbeitung und Anordnung von Informationsmitteln Poten-
tiale bereitstellen, durch die wir unsere Kultur als „zweite Natur“ lebens-
werter, sinnvoller einrichten könnten. (15) Zwar suggerieren diese Pro-
dukte einer zur instrumentellen Vernunft verkürzten Aufklärung 
sinnvolle Eigendynamik und Selbststeuerung, doch bleiben sie bei kriti-
scher Analyse doch eben das, als was sie im Aufklärungsprozess entstan-
den sind: Mittel zur Konkretisierung und Absicherung eines Bildes vom 
Menschen, das sie selbst nicht hervorbringen können, sondern das ihnen 
immer nur als Voraussetzung gegeben bzw. als Zielprojektion zur wirk-

424

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


lich sinnvollen Orientierung vorgegeben werden kann. (16) Wie wenige 
andere schien Albert Einstein dazu berufen, Glanz und Elend dieser 
durch die Aufklärung befeuerten Technikwissenschaften zu problemati-
sieren. Eine seiner vielen Reflexionen findet sich in einer Rede von 1951, 
in der er zunächst an die ursprünglichen Ziele der Aufklärung des 18. 
Jahrhunderts erinnert:

„Damals herrschte die Meinung vor, daß alles erhofft werden könn-
te von der Aufklärung wissenschaftlich konstatierbarer Tatsachen 
und von der Bekämpfung von Vorurteil und Aberglauben. All dies 
ist in der Tat wichtig und des Strebens der Besten würdig … Aber 
das Wegräumen der Hindernisse allein führt noch nicht zu einer 
Veredelung des sozialen und individuellen Daseins. Neben diesem 
negativen Wirken ist das positive Streben nach einer ethisch-mora-
lischen Gestaltung des menschlichen Zusammenlebens von überra-
gender Bedeutung. Hier kann uns keine Wissenschaft erlösen. Ich 
glaube sogar, daß die Überbetonung der rein intellektuellen, oft nur 
auf das Faktische und Praktische gerichteten Einstellung in unserer 
Erziehung direkt zu einer Gefährdung der ethischen Werte geführt 
hat. Ich denke dabei nicht so sehr an die Gefahren, die der techni-
sche Fortschritt den Menschen direkt gebracht hat, als an die Über-
wucherung der gegenseitigen menschlichen Rücksichten durch ein 
‚matter of fact‘-Denken, das sich wie ein erstarrender Frost über die 
menschlichen Beziehungen gelegt hat. 

Die moralische und ästhetische Vervollkommnung ist ein Ziel, das 
den Bemühungen der Kunst näher steht als denen der Wissenschaft.“ 
(17)

Was Einstein hier fordert, ist ein Paradigmenwechsel, der der Diskus-
sion aller Einzelfragen, wie sie auch hier nicht angeschnitten werden sol-
len, vorausgehen muss: die primäre Orientierung der Technik und aller 
sie vorantreibenden Technikwissenschaften an einem Menschenbild, das 
von den im weitesten Sinne ästhetischen Potentialen der Einbildungs-
kraft her inspiriert ist. Dies meint die Affinität zur Kunst, die Einstein in 
den Blick rückt. Wie eine ferne Erinnerung taucht in seiner Rede der 
Erlösungsgedanke auf, und es wäre vermessen, ihn der Einbildungskraft 

425

Was will ich als Mensch sein?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


zuzusprechen, deren Bilderwelten ebenso in die Irre führen können. 
Doch wenn es eine noch so geringe Chance gibt, dann liegt sie in der 
Befreiung unserer ökonomischen wie technischen Mittel aus ihrer Selbst-
gesetzlichkeit, ihren vorgeblichen Sachzwängen, die mit eherner Logik 
den modernen Mythos der ökonomisierten, technisierten und inzwi-
schen digitalisierten Globalisierung festschreiben und aus Mitteln Zwe-
cke gemacht haben. Nur in einem allgemeinen Diskurs, der jene Sach-
zwänge skeptisch in Frage stellt, ja sie nihilistisch negiert, kann Rettendes 
erscheinen: In der an jeden von uns gerichteten Frage, die nicht mit tech-
nisierter Logik, sondern vornehmlich der Logik der Einbildungskraft zu 
beantworten ist: Was will ich als Mensch sein?

Nicht nur für die Innenarchitektur der Gesellschaft
vermag die Einbildungskraft Impulse zu geben, nicht nur zur Verschö-
nerung bzw. „Verhübschung“ deren Innenlebens. (18) Wie das Modell 
des BGE exemplarisch vorführt, vermag die Einbildungskraft vielmehr 
die grundlegenden, hier ökonomischen Strukturen der Gesellschaft zu 
verändern. In Martha Nussbaums Studie (2014) über die Wichtigkeit 
politischer Emotionen, mit denen auch die imaginativen Kräfte gemeint 
sind, droht dieser Aspekt zu verschwinden, da die gesellschaftlichen Rah-
menbedingungen kaum thematisiert werden. Der Eindruck entsteht, dass 
Emotionen und Imaginationen – sicherlich gegen die Intention der Auto-
rin – zum bloßen Füllmaterial gesellschaftlicher Strukturen geraten.

 Anmerkungen
1) 	 Das deutsche Netzwerk Grundeinkommen ist über https://www.grundeinkom-

men.de abrufbar; dort finden sich ausführliche Hinweise zu der umfangreichen 
Literatur, in welcher diese ökonomisch-politische Idee bzw. Imagination in ver-
schiedensten Varianten bereits sehr konkret entwickelt worden ist.

2) 	 Das Standard-Argument gegen das BGE, es sei nicht bezahlbar, also die Beru-
fung auf den Mythos eines Sachzwanges, ist verschiedentlich widerlegt worden; 
beispielsweise kam eine von M. Opielka u. W. Strengmann-Kuhn für die Kon-
rad-Adenauer-Stiftung durchgeführte Untersuchung zu dem Ergebnis, das BGE 
sei in seiner von Dieter Althaus entwickelten Variante finanzierbar. Das Ham-
burgische Weltwirtschaftsinstitut ging in seiner Studie sogar von einem deutlich 
erhöhten Anreiz zu arbeiten aus (Autoren I. Hohenleiter / Th. Straubhaar 2007). 
– Schon 1967 sprach sich in den USA eine unter Präsident Johnson aus Unter-
nehmern, Gewerkschaftern und Persönlichkeiten des öffentlichen Lebens gebil-
dete Kommission einhellig für das garantierte Mindesteinkommen aus, nach-
dem Milton Friedman eine solche negative Einkommenssteuer vorgeschlagen 

426

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


hatte; danach kam es in den 1970er Jahren zu Mincome, einem sozialen Expe-
riment, das die Auswirkungen eines garantierten Einkommenszuschusses unter-
suchen sollte. Nach seinem abrupten Ende wurden die Ergebnisse des Experi-
mentes nie veröffentlicht.

	  Ohne dass wir auf solche und andere Realisierungsversuche genauer eingehen 
können, wird doch erkennbar, dass hier Mythenbildungen angeblicher Sach-
zwänge sowie politische Ideologien der Verwirklichung einer höchst überzeu-
genden Vorstellung entgegenstehen. Diese ökonomische Imagination eines bedin-
gungslosen Grundeinkommens zwingt zu einem gedanklichen Neuansatz, der 
politische Kategorisierungen wie links oder konservativ, sozialistisch oder kapi-
talistisch überwindet und eigenständiges Denken, ausgehend von einem imagi-
nativen Kern, in Theorie wie Praxis ernst nimmt.

3) 	 Eine überzeugende Übersicht über die Argumente für das BGE in Hinblick auf 
unser Menschenbild findet sich bei R. D. Precht 2018, S. 125–149; S. 137:

 	 „Von allen Fragen, die das BGE aufwirft, ist die Finanzierung mithin das kleins-
te Problem. Viel spannender sind die psychologischen Fragen, denn hier geht es 
um das Menschenbild der Gegenwart und der Zukunft. Weltanschauungen tref-
fen hier aufeinander, Glaubensgrundsätze, lieb gewordene Vorurteile, kulturel-
le Prägungen und Mentalitäten.“ Das für das BGE maßgebende Menschenbild 
fasst er wie folgt zusammen (ebd. S. 149): 

 	 „Um Menschen zu ermöglichen, frei zu leben, müssen ihre Grundbedürfnisse 
erfüllt werden. In einer humanen Gesellschaft der Zukunft sind sie durch ein 
bedingungsloses Grundeinkommen materiell abgesichert. Damit wird der Miss-
stand beseitigt, dass wir nur das als „Leistung“ zählen, was auf Erwerbsarbeit 
gründet. Die soziale Absicherung wird von diesem einseitigen Leistungsbegriff 
gelöst, der ohnehin blind ist für die sozialen Lebensleistungen vieler Menschen. 
Der Zwang, monotone und demoralisierende Arbeit auszuüben, entfällt. Damit 
sind die materiellen Grundlagen für eine Gesellschaftsutopie geschaffen, die den 
Menschen als freies Individuum begreift.“

	  Dabei sollten wir nicht vergessen, dass auch dieses Menschenbild des BGE sich 
gegenüber einem Plural von Menschenbildern behaupten muss; denn auch der 
Neoliberalismus oder Sozialdarwinismus enthält – wie auch immer reflektier-
te – Menschenbilder, gegenüber denen das BGE die Evidenz seines Bildes vom 
Menschen zur Geltung bringen muss.

 	 Bei allen Widerständen „sollten und können wir doch die Fenster unserer Ein-
bildungskraft mit Hilfe philosophischer Argumente aufstoßen“, wie Martha C. 
Nussbaum dies in Hinblick auf globale Gerechtigkeit fordert: „Und wir müssen 
von unserer Vorstellungskraft entschlossen Gebrauch machen, sonst droht unse-
re öffentliche Debatte angesichts der enormen Herausforderungen dem Zynis-
mus und der Resignation verhaftet zu bleiben. Auf der Grundlage neuer Bilder 
von dem, was möglich ist, können wir diese Grenzen und Herausforderungen 
zumindest angehen und auf kreative Weise darüber nachdenken, was Gerech-
tigkeit in einer Welt bedeuten kann, deren Komplexität und deren Interdepen-

427

Was will ich als Mensch sein?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


denzen von der philosophischen Theorie allzuoft unterschätzt worden sind.“ 
Nussbaum 2010, S. 557

4) 	 Hinsichtlich der Imaginationsbewegung, die in vielem mit der Romantik gleich-
gesetzt werden kann, verweisen wir auf unsere ausführliche Studie „Die Ver-
nünftigkeit der Imagination in Aufklärung und Romantik. Eine komparatisti-
sche Studie zu Schillers und Shelleys ästhetischen Theorien in ihrem europäischen 
Kontext“ (Sigle DVI), auf die wir uns im Folgenden beziehen. Zur epochalen 
Einordnung vgl. dort den Abschnitt 1.2.6.: „Romantik als Imaginationsbewe-
gung“, S. 233–255

5) 	 Schiller: „Über die ästhetische Erziehung des Menschen in einer Reihe von Brie-
fen“.

	 Zum „ästhetischen Staat“ vor allem der 27. Brief. In: Werke V. – Vgl. die Abschnit-
te in DVI zu „Imaginationsbegriff und Dialektik der Aufklärung“ S. 17–140

6) 	 Ebd. 8. Brief S. 48, 50
7) 	 Shelley 1972, S. 52
8) 	 Ebd. –– Zur Abschaffung der Sklaverei S. 44 f. – Zu Shelleys Begriff “poetry” als 

Produkt der Imagination DVI S. 127 u. 293 ff. 
9) 	 Shelley 1972, S. 52
10) 	 Ebd. S. 58
11) 	 Shelley 1972, S. 49 u. 51 („true utility“)
12) 	 Ebd. S. 59
13) 	 Ebd. S. 50
14)	 Zu Shelleys Platonismus, den er seinem empiristisch-skeptizistischen Ansatz 

aufpropft vgl. DVI S. 40, 42, 128, 221
15) 	 Gehlen 1976, S. 33 ff. zur „zweiten Natur“ im Sinne der Kulturanthropologie
16) 	 Horkheimer 1967 (zum Begriff der „instrumentellen Vernunft“ im Kontext der 

DA)
17) 	 Einstein (in einem Vortrag vom 06. 01. 1951) 2014, S. 23
18) 	 Wir greifen hier eine Formulierung von Welsch auf (1996, S. 263 u. ff.), der sich 

in Hinblick auf die Stadtplanung der Zukunft gegen bloße „Stadtverhübschung“ 
und ein „Facelifting“ der Innenstädte wendet; die Alternative lautet hier: „Ästhe-
tischer Look oder Aufmerksamkeit auf Lebensverhältnisse?“ Dass sich die Ein-
bildungskraft auf deren Umgestaltung beziehen kann und sollte, ist unsere Kern-
these.

 

428

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 172 	 Homo humanus statt Übermensch

Statt Nietzsches großem Wort vom „Übermenschen“ zu folgen, das 
immer noch ein Hauch von Metaphysik umweht, kann der aufgeklär-
te Nihilismus sich dem Bild vom „menschlichen Menschen“ zuwen-
den, den keine Vorstellungen von göttlicher Vollkommenheit mehr 
terrorisieren, an denen er sich beständig zu messen hätte.

Als aktiver Nihilist ein menschlicher Mensch werden – dies könnte eine 
alternative Formel zur großsprecherischen Rede Nietzsches vom „Über-
menschen“ sein, an dem immer noch die Spuren eines Säkularisations-
prozesses haften, der von einem Jenseits des Menschen her gedacht ist. 
Ohne sich an Vorstellungen von Vollkommenheit direkt zu messen, ohne 
nach Ewigkeit zu streben, schöpft ein solch menschlicher Mensch das 
Mögliche in seinen Bemühungen aus. Er lässt sich nicht von Vorstellun-
gen der Gottähnlichkeit und Vollkommenheit beirren, selbst wenn er 
diese in ihrer Abwesenheit als Merkmal des nihilistischen Zeitalters 
erkennt. Zumindest ist die Absage an den Terror der Vollkommenheit 
eine evidente Imagination, die uns im Hier und Jetzt immer wieder Kraft 
als Losung für den Alltag geben kann:

„Meine Seele, strebe nicht nach Unsterblichkeit, 
Das Mögliche schöpfe aus in deiner Bemühung!“ (1)

Wir nehmen hier die Vorstellung von „Unsterblichkeit“ als Variation 
all der Vorstellungen von göttlicher Vollkommenheit, Ganzheit, Harmo-
nie und Wahrheit, die unser Leben zu verderben drohen, wenn wir sie 
als falschen Maßstab unvermittelt an unsere menschlichen Handlungen 
und menschlichen Lebensläufe anlegen. (2)

Solche Absage an falsche Maßstäbe trifft ebenso auf all die Bilder vom 
sog. Trans- oder Posthumanen im Anschluss an Nietzsches Konzeption 
des Übermenschen zu. Für uns haben diese diffusen Bilder, die in einem 
technisch-naturwissenschaftlich geschaffenen Jenseits des Menschen ange-
siedelt sind, noch keine Evidenz gewonnen. Was sie in Aussicht stellen, ist 
die ungebremste Entfesselung des Willens zur Macht, ohne dass der Gedan-
ke unserer Selbstermächtigung, unserer Selbstreflexion dieses Machtwil-
lens und der Möglichkeit seiner Zurücknahme Überzeugungskraft gewin-

429

Was will ich als Mensch sein?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


nen könnte.(3) Mit der Unklarheit dieser Macht- und Züchtungsphantasien, 
denen Nietzsche sich schon hingab, wächst die Angst vor apokalyptischen 
Szenarien des Verschwindens des Menschen, wie sie nur masochistischer 
Untergangslust willkommen erscheinen können. Zu befürchten bleibt, dass 
wir in solchen trans- oder posthumanen Szenarien dem unsäglichen Ter-
ror eines Wissenschaftsaberglaubens anheimfallen, gegenüber dem die ver-
gangene Macht der Religionen ein freundliches Gesicht gewinnt.

Mögen andere Studien im Rahmen des begonnenen Projektes des auf-
geklärten Nihilismus diese Bilder vom Homunculus anders sehen, anders 
entwerfen, sie präzisieren, überzeugender gestalten und neu bewerten. 
Womit wir hier in aller Vorläufigkeit einen Endpunkt setzen möchten, 
ist die Überzeugungskraft des Bildes vom Menschen, der seine begrenz-
ten Möglichkeiten in der existenziellen Situation des Nihilismus aus-
schöpft und dabei nichts weiter als ein menschlicherer Mensch sein will. 
Mit dieser Zielrichtung möchten wir Pindars Aufforderung „Werde, der 
du bist“ und seinen Gedanken, das uns Mögliche auszuschöpfen, statt 
nach Unsterblichkeit zu trachten, das Motto unserer Studie also, inter-
pretieren. Kants Grundfrage: „Was ist der Mensch?“ verwandelt sich zu 
unserer Frage: „Was will ich als Mensch sein?“ Die Fokussierung darauf, 
ein menschlicherer Mensch – statt ein Übermensch – zu werden, wäre 
dann die überzeugende Uminterpretation von Nietzsches leitmotivi-
schem Titel „Ecce homo. Wie man wird, was man ist“. (4)

Ein Bildungsparadox
Weshalb finden wir sympathische, menschliche Menschen zuweilen unter 
den sogenannten weniger oder gar Ungebildeten? Weil sie gemäß uns 
evident erscheinenden, dem Leben der Menschen dienenden Fiktionen 
leben, die sie in ihr Leben ein-gebildet haben; Einbildungen, die sie poniert 
haben gegen einen dürren, kalten, bloß dem subjektiven Willen zur Macht 
dienenden, rein ich-bezogenen rechnerischen Verstand! Deshalb finden 
wir den Homo humanus quer zur Bildungshierarchie. Über dieses Bil-
dungsparadoxon nachzudenken dürfte ein Merkmal authentischer Bil-
dung hin zum Homo humanus sein. (5) 

Aberglaube in wissenschaftlichem Gewande
Die aus dem Englischen übernommene Formulierung, dies oder jenes 
sei „suboptimal“, setzt die metaphysische Anhaftung an eine Vollkom-

430

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


menheit in mathematisch-ökonomischem Gewande fort. So schleicht 
sich in unsere Sprache neuer Aberglaube in wissenschaftlich verbrämter 
Form ein. Denn alles menschliche Denken und Tun ist suboptimal. Wenn 
wir im Alltag dieses Zählwerk, das uns beständig daran erinnert: eins 
fehlt, etwas fehlt – abstellen, gar verschwinden lassen, können wir unse-
re Lebensqualität durch die Befreiung vom Zahlenaberglauben schlag-
artig verbessern.

Dies ist allerdings nicht im Sinne einer Selbstoptimierungsindustrie, 
die durch Apps bzw. technische Hilfsmittel, die wiederum einer bestän-
digen Optimierung unterliegen, die verführerische Idee eines immer voll-
kommeneren, optimierten Ichs schürt, unseren Vollkommenheitswahn. 
Dass es sich hier um einen Wahn, also keine evidente Imagination han-
delt, kann von der nihilistischen Grundlegung unserer Philosophie her 
nicht bewiesen werden. Es mag sogar sein, dass wir uns in diesen wahn-
haften Welten verlieren müssen, um nach einem schmerzhaften Prozess 
der Häutung ein anderes, bescheideneres und doch überzeugenderes Bild 
von uns formen zu können. Was zur Gewinnung einer evidenten Ima-
gination in diesem und anderen Fällen hilft, ist eine umfangreiche Beschäf-
tigung mit Informationen darüber, was auf uns mit dieser Zielrichtung 
der technisch perfektionierten Selbstoptimierung zukommen kann. (6) 
Es wird schließlich keine rein logische, keine reine Vernunftentscheidung 
sein, die wir für uns treffen, aber eine mit Erfahrung und Reflexion gesät-
tigte Imagination, die wir von uns selbst gewinnen, vielleicht eine, wie 
sie der Autor dieser Studie zur Zeit hier festzuhalten versucht: Bleiben 
wir suboptimale, nichtige Menschen, die nicht Opfer eines Vollkommen-
heitswahns geworden sind und stattdessen – in einem geradezu mini-
malistischen Sinne – das uns jetzt und hier Mögliche mit seinem Raum 
für Verbesserungen ausschöpfen können!

Anmerkungen
1) 	 Pindar (Übersetzung Dönt) 1986, S. 105
2) 	 Kurz nachdem die Formel vom „Übermenschen“ in Umlauf geraten war, beklag-

te schon Fontane in der Rolle des Protagonisten des Romans „Der Stechlin“ (ent-
standen 1895/97): „Jetzt hat man statt des wirklichen Menschen den sogenann-
ten Übermenschen etabliert; eigentlich giebt es aber bloß noch Untermenschen …“ 
(Berlin 2001, 33. Kap. S. 348) Bekanntlich sollte dieser Gegenbegriff eine fatale 
Karriere machen, deren Potenzial schon in Nietzsches Konzeption angelegt ist. 
Wir tun gut daran, auf den Begriff und folglich den Gegenbegriff zu verzichten.

431

Was will ich als Mensch sein?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


3) 	 Vgl. Stegmaier (2016, S. 171) zu Nietzsches Gedankenexperimenten einer Züch-
tung des Menschen unter Rekurs auf Luhmann in Hinblick auf die heutigen 
Bedingungen, wobei allerdings zwischen Züchtung und Erziehung von Men-
schen unterschieden werden sollte:

	 „Auch wenn es in der Menschengeschichte immer schon Menschenzüchtungs-
experimente gegeben hat – auch die philosophische und christliche ‚Erziehung 
des Menschengeschlechts‘ über Jahrtausende hinweg war eines -, wollen wir heu-
te nichts Derartiges mehr, und wir sehen auch nicht mehr die Voraussetzungen 
dafür. Die funktionale Differenzierung und damit die Komplexität moderner 
Gesellschaften ist so weit vorangeschritten, dass Einzelne an einzelnen Stellen 
keine Revolution oder Evolution ihrer in unübersehbare Netzwerke verzweig-
ten Strukturen auslösen könnten. Luhmann: 

	 ‚zu wissen, wo es lang geht, zu wissen, was der Fall ist, und damit die Ansicht zu 
verbinden, man habe einen Zugang zur Realität und andere müßten dann fol-
gen oder zuhören oder Autorität akzeptieren, das ist eine veraltete Mentalität, 
die in unserer Gesellschaft einfach nicht mehr adäquat ist.‘“

	 Damit entwickeln wir in diesem Paragraphen beispielsweise eine Gegenpositi-
on zu Sloterdijk („Regeln für den Menschenpark“, 1997), dessen Vortrag neben 
Nietzsche auf Heidegger und Platon rekurrierte und zur Jahrtausendwende eine 
heftige Debatte auslöste. Das Problem ist geblieben, der Hype verstummt.

4)	 KSA VI (Titel)
5) 	 Der „Homo humanus“ wird für gewöhnlich mit Heideggers „Brief über den 

‚Humanismus‘“ (1947) in Verbindung gebracht und dadurch mit einem mysti-
fizierten Seinsbegriff, der das Problem des Nihilismus nur notdürftig verdeckt; 
unsere Studie dagegen sieht den Homo humanus als herausragende Möglichkeit 
in unserem unmissverständlich als nihilistisch verstandenen Zeitalter.

6) 	 Einen Einblick in dieses Geschäft mit der Technik der Vollkommenheit bieten 
z. B. Carl Cederström und André Spicer: „Auf der Suche nach dem perfekten 
Ich. Ein Jahr in der Optimierungsindustrie“. Berlin 2018

432

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 173 	 Nietzsches Menschenbilder zwischen den Ideologien

In seiner Kasuistik der Selbstsucht verkehrt Nietzsche das Bild vom 
Übermenschen in die Kleinheit dessen alltäglicher materieller Belan-
ge. Dies geschieht im Rahmen einer Ideologiekritik, die Affinitäten 
zur (neo)marxistischen entwickelt. Allzusehr hat die Vereinnahmung 
durch die politische Rechte die Rezeption Nietzsches geprägt. Doch 
infolge seines nihilistischen Ansatzes lässt er sich nur zwischen den 
politischen Ideologien von links und rechts „einordnen“.

Der Polyvalenz des Begriffes vom Übermenschen entspricht der Pers-
pektivenwechsel, der wie in einer Vertauschung von Maximum und Mini-
mum den Übermenschen in seiner kindlichen Kleinheit erscheinen lässt: 
Das Kind erklimmt in Zarathustras Rede „Von den drei Verwandlungen“ 
die höchste Stufe. Es sind Verwandlungen „des Geistes“, die in diesem 
Kontext offensichtlich keine biologistische Konnotation von physischer 
Stärke mit sich tragen. Demgemäß hat Nietzsche die Größe des Men-
schen auch in seiner Hinwendung zu den kleinen Dingen des Alltags 
gesehen. Nietzsche nähert sich hier einer marxistischen Ideologiekritik, 
welche den ideologischen Schein von Überbauphänomenen auf Wider-
sprüche in der Basis zurückführt:

„Das, was die Menschheit bisher ernsthaft erwogen hat, sind nicht 
einmal Realitäten, blosse Einbildungen, strenger geredet, Lügen aus 
den schlechten Instinkten kranker, im tiefsten Sinne schädlicher 
Naturen heraus – alle die Begriffe ‚Gott‘, ‚Seele‘, ‚Tugend‘, ‚Sünde‘, 
‚Jenseits‘, ‚Wahrheit‘, ‚ewiges Leben‘ … Aber man hat die Grösse der 
menschlichen Natur, ihre ‚Göttlichkeit‘ in ihnen gesucht … Alle Fra-
gen der Politik, der Gesellschafts-Ordnung, der Erziehung sind 
dadurch bis in Grund und Boden gefälscht, dass man die schädlichs-
ten Menschen für grosse Menschen nahm, – dass man die ‚kleinen‘ 
Dinge, will sagen die Grundangelegenheiten des Lebens selber ver-
achten lehrte“. (1)

Dies ist ein Perspektivenwechsel, der ein Gegenprogramm zu den Grö-
ßenphantasien vom Übermenschen umreißt, die wir für gewöhnlich mit 
dieser Konzeption verbinden. Allzusehr sind wir gewohnt, durch die 

433

Was will ich als Mensch sein?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Nietzsche-Rezeption der politischen Rechten den Übermenschen in die-
ser Einseitigkeit zu interpretieren. Aber wie in einem Kippbild hat Nietz-
sche den Übermenschen ebenso in die Verkleinerung seiner materiellen, 
alltäglichen Belange projiziert:

„Man wird mich fragen, warum ich eigentlich all diese kleinen und 
nach herkömmlichem Urteil gleichgültigen Dinge erzählt habe; ich 
schade mir selbst damit, um so mehr, wenn ich große Aufgaben zu 
vertreten bestimmt sei. Antwort: diese kleinen Dinge – Ernährung, 
Ort, Clima, Erholung, die ganze Casuistik der Selbstsucht – sind über 
alle Begriffe hinaus wichtiger als Alles, was man bisher wichtig nahm. 
Hier gerade muss man anfangen umzulernen.“ (2)

Unser Argumentationsziel, dass der Mensch menschlicher wird und 
sich darin die Rede vom Übermenschen aufhebt, ist somit ein Aspekt, 
der sich auch bei Nietzsche in seiner komplexen Begriffskonstruktion 
vom Übermenschen unmissverständlich findet: „Schluss: Werden wir, 
was wir noch nicht sind: gute Nachbarn der nächsten Dinge.“ (3) Nietz-
sche hat hier selbst die Alternative zu seiner großsprecherischen Rede 
vom Übermenschen formuliert.

Es ist eine Alternative, die in ihrer Hinwendung zu den alltäglichen, 
physischen Belangen eine große Affinität zur marxistischen Ideologie-
kritik aufweist, aber zugleich weiter als deren Fokussierung auf materi-
elle, spezifische Klasseninteressen gefasst ist. Denn Nietzsches „Casuis-
tik der Selbstsucht“ schließt den Gedanken der „schenkenden Tugend“ 
ein, wie die Reden Zarathustras am Ende des ersten Teils verdeutlichen; 
der Wille zur Macht soll eine Fähigkeit zur Selbstermächtigung entwi-
ckeln, in der sich jede kleinliche Selbstbezogenheit auflöst:

„Aufwärts geht unser Weg, von der Art hinüber zur Über-Art. Aber 
ein Grauen ist uns der entartende Sinn, welcher spricht: ‚Alles für 
mich.‘ (…) Bleibt mir der Erde treu, meine Brüder, mit der Macht 
eurer Tugend! Eure schenkende Liebe und eure Erkenntniss diene 
dem Sinn der Erde! Also bitte und beschwöre ich euch.“ (4)

Es ist zunächst reizvoll, Nietzsche hier in die Nähe der marxistischen 
Ideologiekritik zu rücken und damit die Einseitigkeiten einer politischen 

434

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Vereinnahmung von rechts zu konterkarieren. Doch zeigt Nietzsches 
Philosophie insgesamt infolge ihres nihilistischen Ansatzes und dessen 
Verankerung im Individualismus eine grundsätzliche Abwehr gegen 
Hypostasierungen von Systemen jedweder Provenienz, so sehr Nietzsche 
sich auch schließlich in die eigene Ideologie des Willens zur Macht ver-
strickte: Nietzsches Denken ist „zwischen“ den politischen Ideologien 
von links und rechts am angemessensten „einzuordnen“. 

Nietzsches Äußerungen zu politischen Fragen im engeren Sinne sowie 
seine Nähe und Ferne zum Nationalsozialismus sind ausführlich darge-
stellt und kommentiert worden (5). Ohne „wiederzukäuen“, wollen wir 
in diesem Paragraphen nur einen weniger beachteten, sehr überzeugen-
den Aspekt hervorkehren, der Nietzsche in die Nähe zur (neo)marxisti-
schen Ideologiekritik rückt, wobei dieser partielle Aspekt im Sinne von 
Nietzsches Perspektivismus im Widerspruch zu anderen Aspekten steht.

Dabei ziehen wir mit aller Vorsicht ein Fazit zu seiner politischen Posi-
tionierung, das unseres Erachtens nur negativ formuliert werden kann: 
Nietzsche hat seinen nihilistischen, im Individualismus gegründeten 
Ansatz nicht zu einer politischen Theorie ausgearbeitet. Die vereinzel-
ten, widersprüchlichen und oft wenig überzeugenden thesenhaften Aus-
lassungen zu politischen Fragen erlauben es nicht, von einer deutlichen 
politischen Position Nietzsches zu sprechen. Auch die Formulierung, er 
sei „zwischen“ den politischen Ideologien von links und rechts anzusie-
deln, meint keine Mittelposition, sondern das Fehlen einer klaren Mög-
lichkeit der Einordnung. (6) Nietzsches Philosophie bietet überzeugen-
de, unverlierbare Einblicke in die Existenz des Menschen im nihilistischen 
Zeitalter; aber er hat diese existenziellen Grundlinien des Nihilismus 
nicht einmal zu den Umrissen einer politischen Theorie weitergezogen. 
Eine brauchbare Vorbereitung hierfür könnte beispielsweise der in die-
sem Paragraphen beleuchtete Gedankensplitter sein.

 Anmerkungen
1) 	 KSA VI S. 295 f. Nietzsches Idealismus-Kritik gründet in persönlichen Lebens-

erfahrungen und transzendiert diese: „Als ich fast am Ende war, dadurch dass 
ich fast am Ende war, wurde ich nachdenklich über diese Grund-Unvernunft 
meines Lebens – den ‚Idealismus‘. Die Krankheit brachte mich erst zur Vernunft“. 
Vgl. ebd. S. 281 ff. (Herv. im Text)

2) 	 Ebd. S. 295 f. – Vgl. Carbone / Jung 2014, S. 77–82
3) 	 KSA VIII S. 588.

435

Was will ich als Mensch sein?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


4) 	 KSA IV S. 98 f. – Kaufmann (1982, S. 489) weist nach, dass für Nietzsche „Macht 
Selbstdisziplin voraussetzt: das ist sogar der zentrale Punkt seiner These.“

5) 	 In der kaum noch überschaubaren Literatur siehe z. B. zu Nietzsches Demokra-
tieverständnis Stegmaier 2016, S. 302 ff.

6) 	 Kaufmanns geradliniges Fazit (1982, S. 493) behält seine Überzeugungskraft:
 	 „Nietzsche gehörte keiner Schule und Bewegung an, und keine kann ihn für sich 

in Anspruch nehmen. Er hat faszinierende Gedanken und Theorien vorgetra-
gen, aber er lehrte auch ‚den Mut zum Angriff auf seine Überzeugung‘…“

436

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 174 	 Negative Letztbegründung: der Tod

Der Tod bringt „die große Zurechtweisung“, „die große Enttäuschung“: 
mit unserem Leben ist es nichts. Doch in Einbildungen, die unserem 
Denken und Tun den Schein von Dauer, gar von Ewigkeit verleihen, 
können wir Lebenskraft gewinnen.

Dass der Tod all unser Tun und Denken zunichtemacht, ist das unstrit-
tige Ergebnis all unseres logischen Denkens, wenn wir denn solcher Logik 
folgen wollen. Was wir mit dem Tod als „negativer Letztbegründung“ 
meinen, nennt Schopenhauer in seinem großartigen Kapitel „Über den 
Tod und sein Verhältniss zur Unzerstörbarkeit unsers Wesens an sich“ 
„die große Zurechtweisung, … die von außen eindringende, gewaltsame 
Zerstörung des Grundirrthums unsers Wesens: die große Enttäuschung“. 
(1) Aber wir weichen dem Tod und der Logik seiner negativen Letztbe-
gründung aus. Wir bauen unser Leben – von den vergleichsweise kur-
zen Phasen abgesehen, in denen der Todesgedanke durchbrechen mag 
oder von ferne in unsere Bewusstseinsränder dringt – auf der Einbildung 
auf, dass es den Tod als negative Letztbegründung, durch die all unser 
Tun und Denken vorweg als nichtig und fruchtlos gelten müssen, nicht 
gäbe. Wir handeln und denken zumeist nicht im Bewusstsein unserer 
eigenen Endlichkeit. So leben wir mit Vernunft von der Fiktion, einen 
Zipfel der Ewigkeit zu berühren – wie Michelangelos Adam den Finger 
Gottes bei der Erschaffung der Welt. Unsere Einbildung solcher Ewig-
keit mag die vernünftige Einbildung unserer Gottebenbildlichkeit sein, 
in der wir – im Trotz gegen Tod und Vergänglichkeit – unserer eigenen 
Möglichkeiten ansichtig werden und diese ausschöpfen können. Es ist 
diese eigene Kategorie des Scheins, in der in der Vernünftigkeit der Ein-
bildungskraft selbst die negative Letztbegründung des Todes ihre Wirk-
lichkeit und Wirksamkeit vorübergehend verliert.

Ohne Letztgültiges leben heißt Nihilismus
Letztgültige Urteile positiver Art sind mit dem Begriff des aufgeklärten 
Nihilismus nicht kompatibel. Der Tod liefert hierfür den Beweis, indem 
er alle Urteile aufhebt, d. h. vernichtet. Dies gilt auch für den Menschen 
als Spezies und damit die allgemeinverbindlichen transzendentalen Struk-
turen, Reflexionsformen etc., deren Ewigkeitscharakter wir uns gerne 

437

Was will ich als Mensch sein?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


einbilden. Wird auch dies als ein letztgültiges Urteil aufgefasst, durch das 
sich der Nihilismus in Selbstwidersprüche verwickle, baut die Argumen-
tation auf einem Kategorienfehler auf. Eine solche Kategorienverwechs-
lung ist ebenso der Kritik am Skeptizismus immer wieder unterlaufen. 
Die Vernünftigkeit der Einbildungskraft wiederum, in der sich Vergäng-
lichkeit und Tod des Menschen vorübergehend aufheben können, kons-
tituiert eine eigene Kategorie des Scheins, der Letztgültigkeit nur in unei-
gentlicher Weise zukommen kann.

Tanz der Einbildungen auf dem Vulkan
Wie mit dem Tod verfahren wir auch mit der auf ihn zuführenden Ver-
gänglichkeit unseres Lebens: Wir vergessen sie oder bilden uns ein, sie 
umgehen zu können. Was wir Lebenstüchtigkeit, Tatkraft, Optimismus 
etc. nennen, setzt diese Stärke der Einbildung voraus, die als ein solcher 
Ermöglichungsgrund Vernünftigkeit entfaltet. Dies gilt auch für andere 
Gefahren, die uns unser logisches Denken vor Augen führen müsste, 
wenn wir sie nicht ausblenden, uns ihre Nichtexistenz nicht einbilden 
könnten. Es geht uns wie den Menschen in hochgefährdeten Erdbeben-
gebieten: Sie müssen die drohende Katastrophe vergessen, um überle-
ben, d. h. den Tanz des Lebens auf dem Vulkan fortsetzen zu können. Die 
Philosophie muss diese Tatsache in ihrem Begriff des Denkens mitreflek-
tieren: zum Tanz des Lebens den Takt schlagen. Das Denken muss sich 
im Denken aufheben und in Einbildungen begeben können, die ihre eige-
ne Vernünftigkeit und damit auch die Vernünftigkeit des Denkens im 
Nicht-Mehr-Denken des Einbildens entfalten. Solche sich selbst durch-
sichtigen Einbildungen haben in der Konzentration auf das Leben des-
sen Nichtigkeit in sich aufgenommen und aufgehoben.

Ewigkeit nur in der Einbildungskraft
„Gleichwohl ist der Gedanke, der Tod sei das schlechthin Letzte, unaus-
denkbar. Versuche der Sprache, den Tod auszudrücken, sind vergebens 
bis in die Logik hinein; wer wäre das Subjekt, von dem da prädiziert wird, 
es sei jetzt, hier, tot. Nicht nur die Lust, die, nach Nietzsches erleuchte-
tem Wort, Ewigkeit will, sträubt sich gegen Vergängnis. Wäre der Tod 
jenes Absolute, das die Philosophie positiv vergebens beschwor, so ist 
alles überhaupt nichts, auch jeder Gedanke ins Leere gedacht, keiner läßt 
mit Wahrheit irgend sich denken. Denn es ist ein Moment von Wahr-

438

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


heit, daß sie samt ihrem Zeitkern dauere; ohne alle Dauer wäre keine, 
noch deren letzte Spur verschlänge der absolute Tod. Seine Idee spottet 
des Denkens kaum weniger als die von Unsterblichkeit. Aber das Unaus-
denkbare des Todes feit den Gedanken nicht gegen die Unverläßlichkeit 
jeglicher metaphysischen Erfahrung. Der Verblendungszusammenhang, 
der alle Menschen umfängt, hat teil auch an dem, womit sie den Schlei-
er zu zerreißen wähnen.“ (2) Die sich hier verfestigende Antinomie, deren 
Widersprüchlichkeit in endloser Dialektik nur noch hin und her gewen-
det werden kann, wird einsichtiger, wenn Ewigkeit als Vorstellung der 
Einbildungskraft erkannt und diese sich somit selbst durchsichtig wird.

Der Tod als Grund des Nihilismus
Der Tod ist der Grund für die Absurdität, die nihilistische Grundierung 
unserer Existenz:

„Was bleibt, ist ein Schicksal, bei dem allein das Ende fatal ist. Abge-
sehen von dieser einzigen fatalen Unabwendbarkeit des Todes ist 
alles, sei es Freude oder Glück, nichts als Freiheit. Es bleibt eine Welt, 
in der der Mensch der einzige Herr ist.“ (3)

Anmerkungen
1) 	 SchW II („Die Welt als Wille und Vorstellung“) S. 589
2) 	 ND S. 362
3) 	 Camus („Der Mythos des Sisyphos“) 2000, S. 159 f.

439

Was will ich als Mensch sein?

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


3.2. 		 Bilderflucht ins Nichts

Alles Göttliche auf Erden
Ist ein Lichtgedanke nur …

So ist jede schöne Gabe
Flüchtig wie des Blitzes Schein,
Schnell in ihrem düstern Grabe

Schließt die Nacht sie wieder ein.
Friedrich Schiller: „Die Gunst des Augenblicks“

„The deep truth is imageless …“
P. B. Shelley: „Prometheus Unbound“, Act II, 116

§ 175 	 Aus der Bildlosigkeit die Entfesselung des Prometheus

Das Nichts ist als Kehrseite des reinen Seins die Geburtsstätte aller 
möglichen Bilder, die – sogar als Gedankenbilder des sich befreien-
den Menschen: des „entfesselten Prometheus“ – in ihrer Potentialität 
verbleiben müssen, damit sie ins Nichts zurückgenommen werden 
können. 

Während es sich von selbst versteht, das Nichts mit Bildlosigkeit gleich-
zusetzen, wird es schwieriger, in ihm den Grund oder die Geburtsstätte 
aller möglichen Bilder zu sehen. Eben diesen Gedanken verfolgt P. B. 
Shelley in seinem Drama „Prometheus Unbound“. (1) Asia und Panthea 
steigen hinab zu Demogorgons Höhle, um den Zeitpunkt der Befreiung 
des Prometheus zu erfragen. Demogorgon, dieses schemenhafte Wesen 
aus der Vorzeit der olympischen Götter, antwortet ihnen orakelhaft: (2)

„If the abysm / Could vomit forth its secrets. … But a voice / Is wan-
ting, the deep truth is imageless; (…)“

Die Wahrheit – in ihrer letzten Tiefe erfasst – ist das bilderlose Nichts 
und Demogorgon, dieses gestaltlose und doch poetisch gestaltete Wesen, 
steht für diesen Abgrund, diese Leere, in der alles verschwindet und die 

440

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


doch der Grund ist, aus dem neue Bilder – auch solche der Befreiung des 
Prometheus – entstehen können. So spricht Demogorgon die letzten 
Worte in diesem Drama und versucht die Bilder einer befreiten Mensch-
heit in überzeugender Weise vor Augen zu führen: (3)

„To suffer woes which Hope thinks infinite; 
To forgive wrongs darker than death or night; 
To defy Power, which seems omnipotent; 
To love, and bear; to hope till Hope creates 
From its own wreck the thing it contemplates; (…)“

Trotz aller Vereitelungen kann Hoffnung nur weiterbestehen, wenn sie 
aus der Betrachtung dessen, was sie anstrebt, die Evidenz und Kraft zum 
Schaffen bezieht. Für Shelley ist es ohne Frage allein die Imagination, die 
solch evidente Visionen entwerfen kann (4), wie sie Demogorgon in den 
letzten Versen Prometheus mit auf den Weg gibt:

„Neither to change, nor falter, nor repent; 
This, like thy glory, Titan, is to be  
Good, great and joyous, beautiful and free; 
This is alone Life, Joy, Empire, and Victory.“

In Demogorgon hat Shelley in dichterischer Weise das Prinzip der 
Potentialität gestaltet. (5) Als Dichter musste er den Widerspruch auf sich 
nehmen, das Nichts bzw. die Leere, der alle möglichen Bilder entstam-
men, selbst in ein Bild zu kleiden, das jedoch in seiner Konturlosigkeit 
auf dieses Nichts verweist, das in ihm zum Ausdruck kommen soll. Erst 
durch solche Potentialität kann sich die erstarrte Herrschaft Jupiters auf-
lösen, der Prometheus an den Felsen schlagen ließ. Aber auch die Bilder 
des entfesselten Prometheus dürfen sich nicht verfestigen, nicht erstar-
ren, wenn wirkliche Befreiung glücken soll. So hat nicht der befreite Pro-
metheus, sondern der die Potentialität „personifizierende“ Demogorgon 
das letzte Wort im Drama der sich befreienden Menschheit.

Anmerkungen
1) 	 Hegels Gleichsetzung des Nichts mit dem „reinen Sein“ kann die Aporie erklä-

ren helfen: Demogorgon „zeigt“ diese Seite des Nichts als Potentialität von mög-
lichem Seienden. Dieser begriffliche Aspekt des Nichts gehört zum nihil privat-

441

Bilderflucht ins Nichts

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


ivum im Sinne der Systematik Kants in der KrV („Von der Amphibolie der 
Reflexionsbegriffe“) S. 307

2) 	 Shelley („Prometheus Unbound“) 1970, S. 238 (Act II, Scene IV, 114–16)
3) 	 Ebd. S. 268 (Act IV, 570–578); Schlussverse im folgenden Zitat
4) 	 Erläutert von P.B.Shelley (1972) in „A Defence of Poetry“ 
5) 	 So Hughes in seinem programmatischen Aufsatz: „Potentialität in Shelleys ‚Pro-

metheus Unbound‘“. 1970

442

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 176 	 Unaufdringliche Bilder der Befreiung 

Selbst Bilder der Befreiung müssen im Nichts verschwinden können. 
Sie müssen sich ihres Status als subjektiver Einbildungen inne sein, 
sonst schlagen sie um in den Terror neuer Mythologien.

Selbst Bilder der Befreiung können in der Verfestigung missraten, gar in 
Alpträume umschlagen. Nach den verheerenden Erfahrungen des 20. 
Jahrhunderts mag hier ein exemplarischer Hinweis genügen; über dem 
„Arbeitsbesserungslager“ Solowki, dem Modell des stalinistischen Archi-
pel Gulag, stand das Motto: „Mit eiserner Hand die Menschheit ihrem 
Glück entgegentreiben.“ (1) Bilder dieser Art wollen nicht nur Bilder der 
subjektiven Einbildungskraft sein, sondern treten auf im Namen der Ver-
nunft – als sog. „Vernunftwahrheiten“. Kapitalismuskritik misslingt, wenn 
sie sich starr auf Vernunft beruft, die in Gegenterror mündet, kann aber 
evidente Imaginationen einer menschlicheren gesellschaftlichen Praxis 
entwerfen, die – ohne auf Allgemeinheit und Notwendigkeit zu pochen – 
eine undogmatische Überzeugungskraft an sich haben.

Vor diesem Hintergrund ergibt sich die Definition von Nihilismus als 
zu Ende geführte Abweisung aller Weltbilder, die Wahrheit, d. h. Allge-
meinheit und Notwendigkeit im Sinne einer als neu auftretenden Ver-
nunftforderung beanspruchen. Eine solche Abweisung ist nur denkbar, 
wenn sie alle Bilder prinzipiell in der Leere, dem Nichts verschwinden 
lässt, das als zentrales Denkmotiv des Nihilismus bleibt. (2) Wer auch in 
diesem Nichts ein Bild sehen möchte, gerät in eine windige Argumenta-
tion, die dialektisches Denken überdehnt.

Auch evidente Imaginationen mögen einen universalen Anspruch erhe-
ben. Ihre Selbstdurchsichtigkeit als subjektive Einbildungen schließt aber 
eine gewaltsame und intolerante Durchsetzung aus. Im Namen einer sub-
jektiv für evident gehaltenen Imagination kann man sicherlich seine Stim-
me erheben, auch universale Ansprüche in der öffentlichen Diskussion, 
den sozialen Medien etc. geltend machen, aber nur um Andere dazu zu 
bewegen, eben diese Evidenz in ihren Vorstellungen ebenfalls in Freiheit 
zu entwickeln. Ein Paradebeispiel hierfür sind die Menschenrechte, inso-
fern sie universale Geltung beanspruchen.

443

Bilderflucht ins Nichts

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Nach dem Jahrhundert der Lager
Das 20. Jahrhundert lässt sich – neben dem Blick auf die Kriege – in der 
Perspektive der Lager verstehen, in denen Menschen einander im Namen 
von Ideologien, d. h. unter Berufung auf Vernunft und Wahrheit, unvor-
stellbares Leid angetan haben. Wer hier einwendet, es sei bei diesen Ideo-
logien doch um unterschiedliche Inhalte gegangen, hat uneingestanden 
das Geschäft der Rechtfertigung schon begonnen. Vielmehr muss es 
– unabhängig von Inhalten – darum gehen, uns Menschen vom Wahn 
der gefundenen Wahrheit zu befreien. Dies ist das Geschäft der Philoso-
phie des aufgeklärten Nihilismus, für den es nur vorübergehend eviden-
te Einbildungen geben kann. 

Anmerkungen
1)	 Vgl. Safranski (1993, bes. S. 135–153) zur Deutung totalitärer Ideologien als Ver-

fallenheit an selbstgemachte Bilder. Feyerabend (1980) verwendet in diesem 
Zusammenhang das Wort „Ideenfaschisten“. Der Ausdruck zielt auf die Philo-
sophen und sogar „Aufklärer“, die mit ihrer Verabsolutierung der Vernunft Macht 
und Terror ausüben. In unserem Argumentationszusammenhang bietet sich als 
Erklärungsmodell für solche Verabsolutierung die Substitution der Einbildungs-
kraft durch Vernunft an: subjektive Bildlichkeit wird zur „Vernunftwahrheit“ 
und ist dann nicht mehr hinterfragbar. – Zu den praktisch-politischen Folgen 
solchen Terrors der „Vernunft“ s. Kotek / Rigoulot („Das Jahrhundert der Lager. 
Gefangenschaft, Zwangsarbeit, Vernichtung“) 2001

2)	 Es war in seiner Einfachheit ein genialer Einfall von Joseph Beuys, das Wort 
„Mensch“ mit weißer Kreidehandschrift auf eine schwarze, sonst unbeschriebe-
ne Tafel zu schreiben. Josef Beuys: „Mensch“ (1972). Installation. Kreide auf Tafel, 
Bräter, gefüllt mit Steinen und Telefon, Kabelverbindung zu Wandanschluss. 

	 Dass die Komplexität des Menschen im nihilistischen Zeitalter unauslotbar 
geworden ist, bedeutet nicht, dass wir die Rede von „dem Menschen“ als eine 
rückwärtsgewandte humanistische Semantik aufgeben sollten, wie Luhmann 
meint (s. die Belege u. Darstellung bei Stegmaier 2016, bes. S. 144 f.) In analoger 
Weise verwenden wir – wie in dieser Studie – den Begriff „Wahrheit“, wohl wis-
send, dass er nicht in einem positiven Sinne inhaltlich fixiert werden kann. Eben-
so ermöglicht der ganzheitlich orientierte Begriff von „dem Menschen“, einzel-
ne Versuche, diesen in einem einseitigen Menschenbild festzustellen, per 
negationem aufzulösen, indem mit Hilfe eben dieses Allgemeinbegriffes gezeigt 
werden kann, dass einzelne Definitionsversuche der Reichhaltigkeit des Phäno-
mens „Mensch“ nicht entsprechen. Der nihilistische „Sinnverlust“ (vgl. ebd. 
S. 145) bedeutet nicht, die Rede vom „Sinn“ aufzugeben. Einen Begriff aufgrund 
seiner unübersehbaren Komplexität zu umgehen ist nicht zwingend; vielmehr 
droht dann gerade der begriffliche Verlust jener Komplexität. 

444

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


 § 177 	Lebensalter

Wir beginnen unser Leben in starken Einbildungen, die wir als sol-
che kaum erkennen, während im Alter die Leere und das Nichts in 
Ent-Täuschungen „sichtbar“ werden können. Durch Kultivierung des 
Loslassens möge dann Gelassenheit der Trost des aufgeklärten Nihi-
lismus sein.

Wir wachsen mit Bildern auf, beginnen unser Leben in starken Einbil-
dungen, die wir als solche nicht erkennen, sondern für objektiv gegebe-
ne oder erreichbare Realitäten halten. Wir arbeiten auf erstrebenswerte, 
in der Zukunft zu verwirklichende Realitäten hin, die unserem Leben 
Ziel und Sinn geben, und erkennen diese Realitäten kaum als unsere 
Phantasmagorien und Wunschprojektionen, die aus unsrem Inneren auf-
gestiegen bzw. von außen in uns hineingedrängt worden sind. Zuweilen 
wird selbst ein junger Mensch schon die Leere erahnen oder gar erfah-
ren, aus der alle Bilder aufgestiegen sind und in der sie wieder verschwin-
den werden. (1)

Spätestens in unserem letzten Lebensabschnitt – wenn er uns ein rei-
fes, philosophisches Bewusstsein ermöglicht – haben wir dann die  
Ent-Täuschungen erfahren, in denen unsere Bilder als Einbildungen vor-
übergehender Art zergangen sind.

Der Schmerz der Ent-Täuschungen mag aufgewogen werden durch 
das Bewusstsein der Leere und des Nichts als negativer „Wahrheit“, die 
uns zuteil geworden ist und Gelassenheit gewähren kann. Die Vergeb-
lichkeit des Ein-Bildens wird uns bewusst und doch wollen wir die gro-
ße Leere mit neuen Bildern erfüllen oder in ihr evidente Fragmente der 
alten Bilder erhalten – wie flüchtiges Feuerwerk, dessen Spuren wir am 
Nachthimmel bis zum letzten Glimmen verfolgen. Wir wissen aber nun, 
dass solche Bilder unsere Einbildungen sind. Sie sind selbstdurchsichtig 
geworden und zeigen wie hinter einer hauchdünnen Folie die Leere, aus 
der sie als bloße Gestaltungen unseres vorübergehenden Einbildens und 
Träumens aufgestiegen sind und in der sie wieder verschwinden werden. 
Wenn wir nach einem Bild für unseren aufgeklärten Nihilismus suchen, 
dann ist es diese hauchdünne Folie, die uns nun in der Mitte all unseres 
Denkens und Tuns bis zum Ende begleitet und durch die das Nichts für 
uns in der Mitte aller Dinge durchscheint, „sichtbar“ wird. Es „zeigt sich“ 

445

Bilderflucht ins Nichts

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


im Abstand, den wir nun gewonnen haben, in Gleichmut und Gelassen-
heit, die der Gewinn des letzten Lebensabschnittes sein können. Wir 
haben gelernt, die Bilder der Dinge ins Nichts loszulassen.

Lebenslügen oder Ent-Täuschungen
Manche Menschen mögen von Lebenslügen bis in den Tod begleitet wer-
den. Da sie nur in der Außenperspektive als Lügen, d. h. sich selbst 
undurchsichtige Einbildungen erscheinen, ist es schwierig zu beurteilen, 
ob ein Leben in solchen Lügen, die in der Innenperspektive als „Wahr-
heit“ erscheinen, der Außenperspektive vorzuziehen sei. Wie in der sog. 
„Überwindung“ des Nihilismus haben wir dabei das Glück der Unwis-
senheit gegen das Unglück der Desillusionierung jenseits des rechnerisch 
Kalkulierbaren abzuwägen. Dieses Unglück kann aber auch in jene Gleich-
mut und Gelassenheit führen, wie sie das Alter in besonderer Weise aus-
prägt. Gleichmut und Gelassenheit mögen der Trost, ja das besondere 
lucide Glück der Philosophie des aufgeklärten Nihilismus angesichts aller 
Enttäuschungen sein.

Anmerkungen
1) 	 SchW IV („Vom Unterschiede der Lebensalter“) S. 467–483, bes. S. 470:
	 „Was nun den Rest der ersten Lebenshälfte, die so viele Vorzüge vor der zweiten 

hat, also das jugendliche Alter, trübt, ja unglücklich macht, ist das Jagen nach 
Glück, in der festen Voraussetzung, es müsse im Leben anzutreffen seyn. Dar-
aus entspringt die fortwährend getäuschte Hoffnung und aus dieser die Unzu-
friedenheit. Gauckelnde Bilder eines geträumten, unbestimmten Glückes schwe-
ben, unter kapriziös gewählten Gestalten, uns vor, und wir suchen vergebens ihr 
Urbild … Ist sonach der Charakter der ersten Lebenshälfte unbefriedigte Sehn-
sucht nach Glück; so ist der der zweiten Besorgniß vor Unglück. Denn mit ihr 
ist, mehr oder weniger deutlich, die Erkenntniß eingetreten, daß alles Glück chi-
märisch, hingegen das Leiden real sei.“

	 Vgl. SchW II S. 742 zur „Euthanasie des Willens“, der nach Schopenhauer im 
Alter zur „Erkenntniß der Nichtigkeit aller irdischen Güter“ führe.

446

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 178 	Jenseits des Glücksstrebens: erleuchtete Gegenwart

Jenseits des irrenden Glücksstrebens schafft die Achtsamkeit gegen-
über den Ein-bildungen in das Hier und Jetzt die Möglichkeit des 
erträglichen, erleuchteten Lebens.

Jenseits des Glücksstrebens, das Schopenhauer als Grundirrtum des 
menschlichen Wesens aufdeckte (1), gewinnt der Nihilist Bilder erleuch-
teter Gegenwart. Die Schimären des Glücks sind verblasst und der Acht-
samkeit gegenüber den Ein-bildungen in das Hier und Jetzt gewichen: 
Die triviale Redensart von der Kostbarkeit der kleinen Dinge bestätigt 
sich in diesem Zusammenhang. Die Imagination, dass es diese zufällige 
Gegenwart sei, die zähle, hat in ihrer Evidenz dann die Oberhand gewon-
nen. Das Warten auf das Glück oder dessen Narreteien kann nun einer 
Erträglichkeit weichen, die im teilnehmenden Abstand zu den Dingen 
eine friedvolle Balance herstellt und gar die Evidenz einer Erleuchtung 
gewinnt.

Wie Wahrheit im Nihilismus in flüchtige Evidenzen zerfallen ist, hat 
sich der einst umfassende Glücksanspruch in erträgliche, erleuchtete 
Momente aufgelöst, die an jene vergangene Illusion des großen Glücks 
nur erinnern. Jenseits des hedonistischen Kalküls können es wenige, nach 
außen hin unscheinbare Momente solcher Erträglichkeit und Erleuch-
tung sein, die das Leben – auch in der Retrospektive – für den Nihilis-
ten lebenswert erscheinen lassen. Keine quantifizierende Rechnung, kein 
über Qualitäten hinwegschreitender Zahlenaberglaube kann ihm diese 
Gewissheit nehmen, so instabil sie auch ist angesichts der ins Nichts sich 
verflüchtigenden Bilder. Wenn unser Denken sich solcher theoretischer 
Zusammenhänge vergewissert, öffnen sich Zugänge zu evidenten Ima-
ginationen, die uns sonst verschlossen geblieben wären. Auch hier zeigt 
sich nicht nur das Zusammenspiel, sondern die unauflösliche Verschränkt-
heit von Denken und Imaginieren.

Anmerkungen
1) 	 SchW II S. 737 u. ff.

447

Bilderflucht ins Nichts

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 179 	 Nachtwanderungen an Abgründen

Für den Nihilisten bietet die Bilderwelt der Mystik eine verlockende 
wie gefährliche Gratwanderung in die Nacht über den Abgründen an, 
deren Faszination ein sich auf die Nichtigkeit unseres Daseins kon-
zentrierendes Bewusstsein leicht erliegen und sich in einem dieser 
Bilder verlieren kann. 

Die mystischen Metaphern des Abgrundes und der Nacht sind für eine 
Philosophie des Nihilismus von besonderem Interesse, ist diese Bilder-
welt doch deutlich auf das Nichts bezogen, das für eine innere Schau 
Gestalt annehmen soll. (1) Bei Meister Eckhart gar taucht der Abgrund 
als philosophischer Begriff auf, der als Ort mystischer Versenkung Vor-
stellungsqualitäten gewinnt. (2) Oft verbleibt diese Bildlichkeit in einem 
abstrakten Bereich, wenn vom Umgreifenden, Allumfassenden etc. gespro-
chen wird. Für den Nihilisten bietet sich hier eine verlockende wie gefähr-
liche Gratwanderung in die Nacht über den Abgründen an, deren Fas-
zination ein sich auf die Nichtigkeit unseres Daseins konzentrierendes 
Bewusstsein leicht erliegen und sich in einem dieser Bilder verlieren 
kann. Dies wäre eine „Überwindung“ des Nihilismus, die uns in neue 
Himmel des Glücks oder Höllen der Verirrung führen mag und von 
einem Standpunkt außerhalb solch mystischer Schau gar nicht mehr 
zugänglich ist. Für den aufgeklärten Nihilismus müssen solche „Wahr-
heiten“, die wie auch immer durch „Erleuchtung“, „Erweckung“, „Offen-
barung“, „Intuition“, „visionäre Schau“ etc. „gefunden“ wurden, als Pro-
dukte der subjektiven Einbildungskraft, eben als Einbildungen 
eingeordnet werden, so vernünftig oder evident auch im Einzelnen ihre 
Inhalte erscheinen mögen.

Dieses ceterum censeo gegenüber der reichhaltigen und anspruchs-
vollen Bilderwelt der Mystik und der Überzeugungskraft des Lebens der 
Mystiker durchzuhalten ist gewiss nicht leicht und mag bald als sterile, 
trockene, eintönige Formel der Rationalität erscheinen. Es bleibt aber 
festzuhalten, dass mit dem Diktum der bloßen Einbildung keine gene-
relle Disqualifizierung der Mystik verbunden ist. Ihre Bilderwelt behält 
in ihrem deiktischen Charakter ihren Wert, indem sie auf das Nichts ver-
weist, das sie als subjektive Veranstaltung der Einbildungskraft noch nicht 
ist. So bleibt die Metaphorik der Mystik ein überaus lohnender Ort, an 

448

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


dem wir dem Nichts vielleicht am nächsten kommen, die Tür zu ihm auf-
stoßen können – ohne dabei den Nihilismus unter Verzicht auf ein auf-
geklärtes Bewusstsein „überwinden“ zu wollen.

In der Vernunft wird der Verstand seiner Leere inne
Ein Weg der Mystik verstrickt den Verstand in Widersprüche und bringt 
ihn in Gegensatz zu seiner eigenen Forderung nach Widerspruchsfrei-
heit, z. B. in der Kabbala, dem Taoismus, den Koans (3) des Zen-Bud-
dhismus. Diese Diskreditierung des Verstandes schafft eine „Verstandes-
leere“, in der sich mystische Bildlichkeit leicht entfalten kann. Bei aller 
Bedingtheit des Verstandes, wie sie mit ihm selbst nachzuweisen ist, muss 
aber der Nihilismus, wenn er aufgeklärt bleiben will, an der Verstandes-
operation festhalten, dass die so entstandenen Bilder Produkte der mensch-
lichen Einbildungskraft sind. Das ceterum censeo des aufgeklärten Nihi-
lismus ist aufrechtzuerhalten.

Aber ach! ein Schauspiel nur!
Endet das mystische Erleben wie Fausts Ent-Täuschung über das Zei-
chen des Makrokosmos: „Welch Schauspiel! Aber ach! ein Schauspiel 
nur!“ (4), wird also die Unio mystica im Nachhinein vom Mystiker als 
„bloß“ subjektive Veranstaltung mit den Worten des Erdgeistes erkannt: 
„Du gleichst dem Geist, den du begreifst, / Nicht mir!“ – erst dann ist 
der Standpunkt des aufgeklärten Nihilismus zurückgewonnen. Es stellt 
sich ein Übergang zwischen Mystik und Nihilismus her, insofern mysti-
sches Erleben als bloß augenblickshaftes und punktuelles seiner Subjek-
tivität wieder innewird. 

Anmerkungen
1) 	 Es soll hier nicht um die Bilderwelt der Mystik im Einzelnen gehen. Hierzu u. a. 

Bock („Die Mystik in den Religionen der Welt“) 2009
2) 	 Hierzu Jung („Meister Eckharts philosophische Mystik“) 2010
3) 	 Zu den Koans: „Es kommt im Zen nur auf das Erwachen an, nicht auf Erklärun-

gen, die das Denken stimulieren und damit ablenken können. Das Erwachen 
aber ist ein Durchbruch durch jede Konzeptualisierung und Analyse. Die Rhe-
torik ist ‚mystagogisch‘, nicht deskriptiv. Jedes Wort will einen Schock, ein Erschre-
cken, einen Zweifel erwecken, damit der Schüler Konzepte aufgeben kann, und 
die Zen-Sprache soll auf den Zustand des Erwachens hinweisen. Da der Inhalt 
des Erwachens die sich einende Bewußtheit in jedem Augenblick ist, eine nicht-du-
alistische Wahrnehmung, kann das Erwachen nicht in Sprache erfaßt werden. 

449

Bilderflucht ins Nichts

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Infolgedessen kann eine Sprache, die auf das Erwachen verweist oder das Erleb-
nis ausdrückt, nur nicht-rational und paradox sein. Genau das ist das Eigentüm-
liche der Zen-Koans. (…) die paradoxe Sprache wird selbst zum Werkzeug des 
sich von Begriffen befreienden Bewußtseins.“ Brück 2004, S. 94 f.

4) 	 Goethe („Faust I“, V. 454 u. 512 f.) 1986, S. 22 u. 24

450

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 180 	Mystik – die erschlichene Einsicht

Die Umdeutung des imaginativen Erlebens in der Mystik als Offen-
barung folgte pragmatischen Herrschaftsansprüchen, da gegenüber 
den etablierten Religionen höhere Einsicht geltend zu machen war. 
Im Kampf der verschiedenen religiösen Imaginationen um Anerken-
nung ist bis heute diese Kategorienverwechslung als strategisches Mit-
tel verbreitet. So gelangte die Einbildungskraft als erkenntnisfähiges 
Vermögen nicht zu gebührender Anerkennung.

Schon etymologisch deutet das Wort Mystik auf die innere Bilderwelt 
hin, welche die Einbildungskraft selbst bei geschlossenen Augen zu pro-
duzieren fähig ist. (1) Die Unio mystica ist Beleg für diese imaginative 
Fähigkeit, Subjekt und Objekt, Individuum und Göttliches in Eins zu bil-
den. Doch die damit verbundene innere Schau soll gerade keine Ein-bil-
dung des höchsten Wesens, sondern Gewissheit und Wahrheit an sich 
haben. So wird der Mystiker sich nicht auf seine Einbildungskraft beru-
fen, sondern von Intuition, Berufungs- und Erweckungserlebnissen, 
höherer Vernunft oder Einsicht oder schlichtweg von Offenbarung reden. 
Denn die Berufung auf die Einbildungskraft würde das mystische Erle-
ben zu einer bloß subjektiven Veranstaltung degradieren. Dabei wird die 
Einbildungskraft nach einer langer Tradition des Misstrauens gegenüber 
der imaginativen Fähigkeit, die den Menschen in Täuschungen, Irrtü-
mer und sinnliches Begehren verstricke, nicht für fähig gehalten, Träger 
von Wahrheit zu sein. Mit der kopernikanischen Wende der Erkenntnis-
kritik geht die Einbildungskraft als subjektives Vermögen, das sich dem 
Verstand und der Vernunft unterordnet, jeder Möglichkeit der Gewähr-
leistung letztbegründeter Wahrheit verlustig, wiewohl Kants Vernunft-
ideen Fiktionen der Einbildungskraft meinen.

Die Umdeutung des imaginativen Erlebens in der Mystik als höhere 
Offenbarung folgte pragmatischen Durchsetzungs- und Herrschaftsan-
sprüchen, da gegenüber den etablierten Religionen höhere Einsicht – ein 
Wort das Visuelles gegen die Ausklammerung der Imagination impli-
ziert – geltend zu machen war. Im Kampf der verschiedenen religiösen 
Imaginationen um Anerkennung ist bis heute jene Kategorienverwechs-
lung als probates strategisches Mittel im Einsatz. Wenn die Offenbarung 
gesprochen hat, bleiben nur noch Anerkennungsprobleme zu lösen und 

451

Bilderflucht ins Nichts

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Machtansprüche durchzusetzen. Die Inhalte selbst, die als subjektive ima-
ginative Konstrukte sich in einen die Rationalität einbeziehenden Dis-
kurs begeben müssten, werden ihm als Offenbarungswahrheiten durch 
die Rhetorik performativer Sätze des Typs „Der Prophet hat gesagt, 
dass …“ entzogen. Dabei darf es nicht die Imagination sein, die doch im 
Spiel ist. Kaum ein Mystiker dürfte so selbstbewusst wie G. B. Shaws Hei-
lige Johanna gewesen sein, die auf den inquisitorischen Vorwurf, die 
Stimmen, die sie zu hören meine, seien nur Einbildung, antwortet, gera-
de durch die Imagination kämen die Botschaften Gottes zum Menschen. 
(2) Dieses stolze Bekenntnis zu ihrer Imagination hat die historische 
Johanna nicht ablegen können. Es ist eine Pointe der Ideengeschichte, 
dass erst die Imagination des Dramatikers der Mystikerin die „Wahrheit“ 
ihrer Imagination zurückgeben konnte.

Anmerkungen
1) 	 Das zugrundeliegende altgriechische Verb meint das Schließen von Lippen und 

Augen.
2) 	 G. B. Shaw („Saint Joan“) 1946. (Scene I), p. 59. – Im Vorwort („Joan’s voices and 

visions“) führt Shaw zu dieser Apologie der Imagination durch seine Johanna 
aus (ebd. S. 13): „Joan’s voices and visions have played many tricks with her repu-
tation. They have been held to prove that she was mad, that she was a liar and 
impostor, that she was a sorceress (she was burned for this), and finally that she 
was a saint. They do not prove any of these things; but the variety of the conclu-
sions reached shew how little our matter-of-fact historians know about other 
people’s minds, or even about their own. There are people in the world whose 
imagination is so vivid that when they have an idea it comes to them as an audi-
ble voice, sometimes uttered by a visual figure. … The inspirations and intuiti-
ons and unconsciously reasoned conclusions of genius sometimes assume simi-
lar illusions. Socrates, Luther, Swedenborg, Blake saw visions and heard voices 
just as Saint Francis and Saint Joan did. If Newton’s imagination had been of the 
same vividly dramatic kind he might have seen the ghost of Pythagoras walk into 
the orchard and explain why the apples were falling. Such an illusion would have 
invalidated neither the theory of gravitation nor Newton’s general sanity. What 
is more, the visionary method of making the discovery would not be a whit more 
miraculous than the normal method. The test of sanity is not the normality of 
the method but the reasonableness of the discovery.“

452

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 181 	 Auflösung von Bildern als Erlösung

Das Nirwana bewegt sich an der Grenzlinie von Wissen und Einbil-
den: Bilder ins Nichts auflösend und uns von Bildern erlösend.

Das Nirwana verbildlicht in offen gehaltener, abstrakter Weise die erlö-
sende Seite des janusköpfigen Nichts und ist eine großartige Vision unse-
rer Imagination, in der das Nichts für uns die Erlösung und nicht die völ-
lige Vernichtung bedeuten könnte. (1) Diese Evidenz ausstrahlende 
Imagination bewegt sich an der schwierigen Grenzlinie von Glauben und 
Wissen: Unser körperlicher Zerfall ist offensichtlich. Dass diese Auflö-
sung unserer Individualität sie der Erlösung nahe bringen könnte, ist eine 
Vorstellung, die uns überzeugen mag. Als „Verwehen“, als Befreiung vom 
Lebensdrang bleibt sie in Einklang mit dem, was wir für die Fakten hal-
ten. Können wir die Einbildung vom erlösenden Nirwana gar zur Stetig-
keit eines geglaubten Bildes steigern?

Solche Auflösung wäre die Befreiung vom Lebensdrang, wie er sich in 
den uns antreibenden Bildern manifestiert. Wir kennen die Redensart, 
man könne bestimmte, zumeist belastende Bilder „nicht mehr aus dem 
Kopf bekommen“ bzw. man müsse „den Kopf von etwa frei bekommen.“ 
Das Nirwana wäre Befreiung auch von solchen Bildern. „Das Nichts kann 
uns schmerzen und ersticken oder heilen und befreien.“ (2) Wenn wir 
den Erlösungsgedanken im aktiven Nihilismus mit dem Nichts als dem 
Nirwana verbinden (2), haben wir nach dem befreienden Bildersturz 
heilsame Bilder der Erlösung wiedererschaffen. Wir können schon im 
Hier und Jetzt mit Hilfe der Philosophie des aufgeklärten Nihilismus 
inmitten unseres Lebensdranges solche „Entleerung“ (3) von allen Bil-
dern und Gedanken in uns intermittierend herstellen: die Leere als Vor-
geschmack des Nirwana.

Anmerkungen
1) 	 Wir erinnern daran, dass Nirwana, Nichts und Leere in unserer Studie als Syn-

onyma verwendet werden, auch wenn manche – vor allem westlich orientierte – 
Vertreter des Buddhismus die Vermeidungsstrategie gegenüber dem Begriff Nihi-
lismus bzw. Nichts übernehmen; so auch Han 2002, S. 51: „Die Leere oder das 
Nichts des Zen-Buddhismus ist also keine einfache Negation des Seienden, kei-
ne Formel des Nihilismus oder des Skeptizismus.“

2) 	 Wir greifen die Sentenz aus dem „Traktat über das Nichts“ auf (NF S. 191).
3) 	 Zu Leere, Leerheit u. Entleerung im Buddhismus s. Han 2002, S. 44 u. ff.

453

Bilderflucht ins Nichts

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 182 	Ausblicke auf Gratwanderungen

Wo wir uns dem Nichts ganz öffnen und dieser Erfahrung standhal-
ten, an eben dieser Grenzlinie sind wir dem Bereich, der mit Gott 
umschrieben worden ist, in der Evidenzfähigkeit unserer Einbildungs-
kraft vielleicht am nächsten.

Die Ahnung solcher coincidentia oppositorum ist so stark, dass sie in 
Glauben übergehen möchte: „Nah ist / Und schwer zu fassen der Gott. / 
Wo aber Gefahr ist, wächst / Das Rettende auch.“ (1) Ob sich hier eine 
negative Theologie entwickeln ließe, die zugleich am vollen Begriff des 
Nihilismus festzuhalten vermöchte? 

Cioran bewegt sich auf einer solchen Gratwanderung:

„Wenn das Nichts über mich hereinbricht und ich, im Sinne einer 
fernöstlichen Formel die ‚Leerheit des Leeren‘ erreiche, dann geschieht 
es mir, dass ich, von einem solchen Übermaß erschüttert, auf Gott 
zurückgreife, und sei es auch nur aus dem Verlagen, meine Zweifel 
mit Füßen zu treten, mir zu widersprechen, meine Schauer zu ver-
vielfachen und darin ein Stimulans zu suchen. Die Erfahrung des 
Leeren ist die mystische Versuchung des Ungläubigen, seine Gebets-
möglichkeit, sein Erfüllungsmoment. An den Grenzen unseres 
Gesichtsfeldes taucht ein Gott empor oder irgendetwas, das seine 
Stelle vertritt.“ (2)

Östliches Denken neigt stärker dazu, die Erfahrung der Leere mit reli-
giösen Erfahrungen zu verbinden. (3) Da sich die Begriffe der Leere und 
des Nichts mit der Aufhebung des Ich notwendiger Weise verbinden, ent-
steht hier der erkenntnistheoretische Verlegenheitspunkt, an dem die 
Überwindung von Subjektivität gedacht wird und doch nur vom Subjekt 
her denkbar bleibt. Nicht nur buddhistisches Denken ist an diesem Ver-
legenheitspunkt oft in die Konstruktion der Erfahrung einer wahren Welt 
des „Dings an sich“, in eine spiritualistische Metaphysik hineingeraten. 
Was aber dem aufgeklärten Nihilisten bleibt, sind Gratwanderungen – 
mit erleuchteten Ausblicken.

Anmerkungen
1) 	 Hölderlin („Patmos“) 1965 II, S. 173 (V. 1–4)

454

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


2) 	 Cioran 1993, S. 123 f. 
3) 	 James W. Heisig („Philosophers of Nothingness“, Honululu 2001, S. 267) zur 

Kyoto – Schule: „This means that the ambiguity in the Kyoto philosophers due 
to their parallel ideas of God – their own and classical Christian ideas – has in 
fact become a mainline question for the west as well, and that the possibility of 
transferring the weight of ‘God exists’ to ‘God is nothingness’ is no longer as far-
fetched as it once seemed.”

455

Bilderflucht ins Nichts

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


 § 183 	Die Strahlkraft der Menschenrechte

hat globale Ausmaße erreicht, wobei innerhalb der westlich-liberalen 
Imagination ein „Bildbruch“ zu beobachten ist zwischen der Vorstel-
lung vom „freien“ Markt und dem um die Menschenrechte zentrier-
ten Menschenbild, dessen Evidenz jedem einzelnen Individuum ein-
leuchten darf und dessen Status als sich selbst durchsichtige, 
überzeugende Einbildung keinen missionarischen Eifer zu entfachen 
vermag.

Was der westlich-demokratischen Imagination die größere Evidenz ver-
leihen könnte, sind die liberalen Grundrechte, die gerade im Verzicht auf 
totale Sinnstiftung den individuellen Spielraum für eigene Lebensent-
würfe eröffnen und als universell deklarierte Menschenrechte den Inte-
ressen der Menschen am überzeugendsten zu entsprechen scheinen. Frei-
lich täuscht der generalisierende Charakter solcher Vorstellungen 
zuweilen darüber hinweg, dass sie in ihren Konkretisierungen zu recht 
unterschiedlichen, sich widersprechenden Bildern zerbrechen können.

In der Formulierung vom „pursuit of happiness“ der Declaration of 
Independence (1776) hat der Spielraum für individuelle Lebensentwür-
fe nachhaltigen Ausdruck gefunden, auch wenn inzwischen zweifelhaft 
geworden ist, ob der „freie“ Markt dieses Bedürfnis nach Glücksstreben 
angemessen befördert. Hinzu tritt die Frage, ob solche an Macht und 
Konsum orientierten Glücksschimären nicht gerade die Irrtümer beför-
dern, nach deren Erkenntnis und Negation erst authentische Glücksmo-
mente möglich werden. Es ist innerhalb der westlich-liberalen Imagina-
tion ein „Bildbruch“ zu beobachten zwischen der Vorstellung von einem 
solchen „freien“ Markt und dem um die Menschenrechte zentrierten 
Menschenbild. Nicht umsonst wurde die Formulierung „marktkonfor-
me Demokratie“ als eines der Unworte des Jahres 2011 in der Bundesre-
publik gerügt. (1)

Doch lassen sich die Menschenrechte nicht als „Vernunft“-Ideen an 
die Spitze einer Fiktionshierarchie setzen. Denn Einbildungen bleiben 
schlichtweg Einbildungen und können ihre Überzeugungskraft nur aus 
sich selbst heraus im jeweiligen einzelnen Individuum entfalten. Dies 
mag all jene beruhigen, die zu Recht westliche „Kreuzzüge“ im Namen 
der Menschenrechte ablehnen. Wenn Einbildungen als Einbildungen 

456

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


durchschaut werden, können sie keinen missionarischen Eifer mehr ent-
fachen. Erst in ihrem Umschlag in vorgebliche Vernunftwahrheiten dro-
hen Terror und Schreckensherrschaft im Namen des Guten.

Von daher muss auch die Frage nach der Universalität der Menschen-
rechte beantwortet werden. Wenn sie nicht in den Ländern selbst, in 
denen sie leider noch verletzt werden, ihre Evidenz entfalten, d. h. für die 
Menschen selbst dort einsichtig und erstrebenswert werden, ist ihnen 
der Boden einer sinnvollen Universalisierung entzogen. (2) Dabei macht 
es insbesondere von der Wirkung her einen entscheidenden Unterschied, 
ob wir uns auf eine Vernunftforderung oder eine uns einleuchtende Vor-
stellung bzw. Imagination berufen, wobei auch letztere von großer Über-
zeugungskraft und großem Engagement getragen sein kann. Es gibt 
Anzeichen dafür, dass die Hoffnung, auf diesem Wege Menschenrech-
ten zu weltweiter Geltung zu verhelfen, nicht unbegründet ist.

Anmerkungen
1) 	 Vgl. die Website der sprachkritischen Aktion: Unwort des Jahres: www.unwort-

desjahres.net
2) 	 Schmidt-Salomon („Jenseits von Gut und Böse. Warum wir ohne Moral die bes-

seren Menschen sind“; 2009) verfährt inkonsequent: Nachdem er den nihilisti-
schen Standpunkt jenseits von Gut und Böse schlüssig begründet hat (und sich 
vom angeblich bedrohlichen Nihilismus auf S. 99 distanziert), werden durch die 
Hintertür eben diese Begriffe in neuem Gewande eingeführt: „Mittels Logik und 
Empirie lässt sich also trefflich zwischen vernünftigen und unvernünftigen Mem-
plexen unterscheiden“ (S. 194). Empirisch nachweisbar ist gerade, dass sich unter 
Berufung auf Logik alleine die Menschenrechte nicht universalisieren lassen. 
Denn es geht primär um die Evidenz von Einbildungen, die nur im einzelnen 
Individuum selbst Überzeugungskraft gewinnen und im strikten Sinne der Logik 
nicht beweisbar sind. Die Berufung auf eine behauptete allgemeingültige, objek-
tive Vernunft setzt sich nur dem berechtigten Vorwurf der Intoleranz aus, wenn 
ein solcher vernünftiger Zwang ausgeübt werden soll.

	 Auch Schmidt-Salomons wissenschaftlich wenig abgesicherte Rede von „Mem-
plexen“, welche die Analogie zu biologischen Gesetzmäßigkeiten der Vererbungs-
lehre behauptet, hilft nicht weiter (vgl. S. 82 u. passim). Wollen wir den Men-
schenrechten zu universaler Leuchtkraft verhelfen, sollten wir insbesondere die 
Menschenrechtsaktivisten in den Ländern unterstützen, in denen solche Hilfe 
notwendig ist, um in den betroffenen Menschen dieser Länder selbst unseren 
Rechtsvorstellungen zur Evidenz zu verhelfen, die nicht in logischer Zwangsläu-
figkeit aufgeht. 

457

Bilderflucht ins Nichts

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 184 	Gretchens vernünftige Imaginationen

Gretchens Visionen in der „Kerkerszene“ am Ende von Goethes 
„Faust I“ sind Imaginationen, in denen die spirituelle Kraft und Evi-
denz der Imagination in hervorragender Weise hervortritt.

Die Imaginationen wirken hier mit den Verstandeskräften zusammen 
und überbieten diese, indem sie auf die metaphysische Frage nach einer 
höheren Gerechtigkeit und einem Wiedersehen in der „Ewigkeit“ eines 
Jenseits bildhafte Antworten entwerfen. Gretchen ist – gemessen am All-
tagsverstand – „ver-rückt“, wie sich dies in ihrer verwirrten Sprache dar-
tut, hat aber andererseits die menschliche Vernunft voll entfaltet und in 
der Spiritualität der Imagination vollendet. Fausts Intellektualität dage-
gen erweist sich in dieser letzten Szene als eine unvernünftige Vernunft, 
ein dürrer Verstand. Sein platter, positivistischer Hinweis, sie beide zusam-
men könnten doch durch die offene Kerkertüre entfliehen, wirkt gera-
dezu dümmlich verglichen mit Gretchens spiritueller, übersinnlicher Ein-
sicht, dass hinter dieser offenen Tür keine wirkliche Freiheit zu finden 
sei: (1) 

Margarete:	 … Du gehst nun fort? O Heinrich, könnt’ ich mit!
Faust: 	 Du kannst! So wolle nur! Die Tür steht offen.
Margarete: 	 Ich darf nicht fort; für mich ist nichts zu hoffen.
		  Was hilft es fliehn? Sie lauern doch mir auf.
		  Es ist so elend, betteln zu müssen,
		  Und noch dazu mit bösem Gewissen!
		  Es ist so elend, in der Fremde schweifen,
		  Und sie werden mich doch ergreifen!“ 

Rationale Argumentationen vermischen sich mit visionären Bildern, 
etwa dem Elend der Bettlerin, der Festnahme, d. h. Reflexionen gehen in 
die Imagination ein. Das Bild des Kindes, das ertränkt wurde, aber doch 
noch lebt bzw. gerade ertränkt wird, zeigt im Gebrauch des Präsens die 
Wahrheit, dass das Vergangene nicht vergangen ist, sondern die Gegen-
wärtigkeit der bösen Tat bleibt und jeden Weg „Ins Freie“, wie Faust ihn 
zu sehen glaubt, tatsächlich versperrt: (2)

458

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Margarete: 	 Geschwind! Geschwind!
		  Rette dein armes Kind.
		  …
		  Faß es nur gleich!
		  Es will sich heben,
		  Es zappelt noch! Rette! rette!“
Faust: 		 Besinne dich doch!
		  Nur e i n e n Schritt, so bist du frei!“ 

Gretchen hat hier Faust geistig bei Weitem übertroffen, eine den Ver-
stand überbietende spirituelle Imagination entwickelt. Es gehört zur tra-
gischen Ironie in diesem Welttheater, dass Gretchen, die als naives, „arm 
unwissend Kind“ (3) sich mit dem Gelehrten Faust zunächst nicht auf 
eine gleichartige Ebene der Bildung und des Diskurses begeben kann, 
ihn hier geistig-spirituell überflügelt hat und ihn trotz all seiner Bildung, 
an deren Wert er freilich selbst schon im Anfangsmonolog zweifelte, der 
Unwissenheit überführt. 

Damit geht die These, Gretchen phantasiere oder spintisiere nur, sei 
bloß in ihren Imaginationen gefangen, an der Sache vorbei. So wie die 
fiktive Realität dieser Tragödie ihre Wahrheit hat, so haben auch Gret-
chens Visionen im Kerker ihren Wahrheitsgehalt. Von einem Standpunkt 
außerhalb lässt sich dieser gar nicht mehr bestimmen, da Gretchen die 
Einzige ist, deren Eigentum diese Imaginationen sind (4). Gretchen hat 
das erfahren, was in der Sprache der theologischen Tradition als Offen-
barung bezeichnet wird, und es ist ihre Imagination, die ihr den Zugang 
zu dieser Evidenz einer überirdischen Wirklichkeit verliehen hat, auch 
wenn ihr selbst dieser Prozess als imaginative Wahrheit nicht durchsich-
tig ist und sich ihr in Form einer Seinsgewissheit erschließt. Die Frage 
nach Wahrheit oder Lüge, Illusion oder Realität dieser Imaginationen 
lässt sich von einem externen, gleichsam „objektiven“ Standpunkt außer-
halb gar nicht mehr sinnvoll stellen, da nur Gretchen selbst – freilich im 
Kontext der fiktiven Wirklichkeit dieser Tragödie – diese Frage beant-
worten kann und in ihrer Gläubigkeit beantwortet hat. 

Anmerkungen
1) 	 Goethe 1986 (Faust I, Kerkerszene) V. 4542–4549
2) 	 Ebd. V. 4537, V. 4551–4564
3) 	 Ebd. V. 3215
4) 	 „Wahrheit“ ist hier zum Eigentum eines Einzigen geworden. Vgl. Stirner 1981

459

Bilderflucht ins Nichts

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 185 	 Männer-Frauen-Phantasien

Unsere geschlechtsspezifischen Rollenbilder werden noch immer von 
abergläubisch-metaphysischen Vorgaben, zumeist biologistischer Art, 
getrübt. Erst die nihilistische Negation schafft hier Offenheit, den kla-
ren, auf unsere selbsttätige Einbildungskraft setzenden Blick.

Was Nihilismus bedeutet, lässt sich überzeugend an der Frage nach unse-
rem Bild von Männlichkeit und Weiblichkeit demonstrieren, wobei die 
Frage: „Was ist der Mensch?“ eine spezifischere Wendung erhält. Nihi-
lismus bedeutet in dieser Hinsicht offensichtlich nicht die prinzipielle 
Negation oder Ablehnung eines jeden bestimmten Bildes vom Mann 
oder der Frau, sondern eine Vielzahl solcher Entwürfe der Geschlech-
terrollen, wobei eine verbindliche Bewertung und Hierarchisierung fehlt 
oder nur in einzelnen Kontexten stattfindet, die ihrerseits wiederum 
unabsehbaren Veränderungen unterliegen können. In der vollen Weite 
des Begriffes Nihilismus bewirkt solche Beliebigkeit für das einzelne Indi-
viduum einerseits Verlust an vorgegebener Identität und Orientierung, 
andererseits die Freiheit, aus der Bilderfülle heraus die eigene Existenz 
für sich selbst glaubwürdig zu entwerfen. Dass ein solcher Lebensent-
wurf nicht „der Vernunft“ folgt, sondern ein primär imaginativer Ent-
wurf ist, der sich dabei begrifflich-logischer Kategorien bedient, wird an 
dieser Stelle einsichtig. Denn die Frage nach der rechten Männlichkeit 
und Weiblichkeit muss sich in der Evidenz vernünftiger Imaginationen 
entscheiden, einer Präponderanz der Anschaulichkeit innerhalb der Dia-
lektik von Anschauung und Begriff.

Es wird deutlich, dass wir in dieser Frage mit dem Plural „Phantasien“ 
gut leben können, der auf eine einzige Evidenz verzichtet, die das Bild 
des Mannes oder der Frau allgemeinverbindlich festschreibt und somit 
subjektiv Entworfenes hypostasiert. Die Geschichte mag uns lehren, dass 
solche für objektiv gehaltenen Mythen der rechten Geschlechterrollen in 
der fluktuierend verunsichernden, aber auch befreienden Beliebigkeit 
des Nihilismus mit Gewinn vergessen und durch ganz unterschiedliche, 
individuelle Entwürfe des Bildes vom Mann und der Frau ersetzt wer-
den, wie sie jedes Ich hier und jetzt imaginiert.

Biologistische Vorgaben der Aussageart „Der Mensch / der Mann / die 
Frau ist von Natur aus …“ trüben mit ihren zahlreichen Mythenbildun-

460

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


gen und ihren naturalistischen Fehlschlüssen immer noch unsere Selbst- 
und Fremdbilder und verhindern die Offenheit unseres anthropologi-
schen Verständnisses vom Menschen. Erst die nihilistische, ins 
Prinzipielle gewendete Negation schafft hier Offenheit, den klaren, auf 
unsere selbsttätige Einbildungskraft setzenden Blick. (1) Vielleicht wol-
len wir gerne Nihilisten bleiben.

Untrennbare Rollenbilder
Die Verbindung von Männer-Frauen-Phantasien soll die wechselseitige 
Abhängigkeit dieser Bilder voneinander betonen. Projektionen, (einge-
bildete) Erwartungshaltungen dem anderen Geschlecht gegenüber, die 
auf es projiziert werden und dann nach Erfüllung drängen, fremd- und 
eigenbestimmte Bilder gehen als „Cluster“ schwer entwirrbare Geflech-
te ein, bei deren ideologiekritischer Entwirrung das methodische Prob-
lem auftaucht, dass die eigenen Bilder, die der Wissenschaftler oder die 
Wissenschaftlerin hat, durchschaut werden müssen. (2)

Ohne „den“ Mann, ohne „die“ Frau
In sozialen und politischen Kontexten oder Beziehungsgeflechten wer-
den solche Bilder von rechter Männlichkeit oder Weiblichkeit in prag-
matischer Hinsicht oft als vernünftig oder natürlich oder wirksamer noch: 
als beides zugleich bewertet. Es entstehen so Mythenbildungen, die rein 
rhetorischen Charakter haben und der Durchsetzung bestimmter Inte-
ressen in Alltagssituationen dienen. Solcherlei „Wahrheiten“ über „den“ 
Mann oder „die“ Frau „an sich“ sind Restbestände von Metaphysik, die 
nicht mehr durchschaut werden, Verdinglichungen von Denken, dessen 
Hypostasierungen in einer philosophischen Analyse des aufgeklärten 
Nihilismus in bloß subjektive Konstrukte aufgelöst und in ihrem Wahr-
heitsanspruch negiert werden.

Naturalistische Fehlschlüsse
Für gewöhnlich taucht in diesem Zusammenhang das Argument auf, es 
gebe doch bestimmte biologische Grundtatsachen oder genetische Fak-
ten, die das Frauen- bzw. Männerbild „objektiv“ bestimmen würden. Es 
bleibt aber daran zu erinnern, dass es hier um die Interpretation und 
Bewertung dieser Fakten geht, wenn ein gültiges geschlechterspezifisches 
Menschenbild entstehen soll. Auch für die Biologie und die modernen 

461

Bilderflucht ins Nichts

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Mythenbildungen der Genetik gilt in diesem Diskurs die Regel, dass es 
keine Fakten, sondern nur die Interpretation von Fakten gibt. Deskrip-
tiv gemeinte Aussagen dürfen nicht durch den naturalistischen Fehl-
schluss als normative missverstanden werden. 

Anmerkungen
1) 	 Vor diesem Hintergrund zieht Heidegger in seiner latent nihilistischen Argu-

mentation die Konsequenz, auf Anthropologie zu verzichten: „Anthropologie 
ist jene Deutung des Menschen, die im Grunde schon weiß, was der Mensch ist 
und daher nie fragen kann, wer er sei. Denn mit dieser Frage müßte sie sich 
selbst als erschüttert und überwunden bekennen. Wie soll dies der Anthropo-
logie zugemutet werden, wo sie doch eigens und nur die nachträgliche Siche-
rung der Selbstsicherheit des Subjectum zu leisten hat?“ Heidegger („Die Zeit 
des Weltbildes“. Zusätze Nr. 10. In: „Holzwege“) 2003, S. 111 f.

2) 	 Zu den sich im Einzelnen eröffnenden Bilderwelten mit besonderem Hinblick 
auf das Faschismus-Problem s. Theweleit 2000. Die fortwährende Unsicherheit 
in den Rollenbildern spiegelt sich bereits im Titel weiterer Publikationen wider: 
Richter, Horst-Eberhard: „Die Krise der Männlichkeit“, Gießen 2006. – Hüther, 
Gerald: „Männer – Das schwache Geschlecht und sein Gehirn.“ Göttingen 2009. 
– Rosin, Hanna: „Das Ende der Männer und der Aufstieg der Frauen.“ Berlin 
2013. – Etc.

462

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 186 	Ikonografien von Stärken und Schwächen

Vorstellungen von Stärken und Schwächen – nur lose mit Genderzuge-
hörigkeiten verbunden – erweisen sich als zu Bildern verfestigte Iko-
nen, deren identitätsbildende Kraft zugleich in Auflösung begriffen ist 
und nur vorübergehenden Charakter hat. Es sind Adiaphora, wie sie 
im Nihilismus beständig auftauchen.

Biologische Fakten und Fiktionen bilden in diesem Problemzusammen-
hang ein schwer entwirrbares Geflecht. Natürlich gibt beispielsweise das 
biologische Faktum des Gebärvorganges der Frau eine Möglichkeit für 
ihr Rollenverständnis vor. Doch auch bei Fertilitätsstörungen – eigenen 
oder des Partners – ist es einer Frau möglich, ein gültiges Bild ihrer Rol-
le zu entwerfen. Bekanntlich entscheiden sich heutzutage Paare auch 
gegen die biologisch vorhandene Möglichkeit, Nachwuchs zu bekom-
men, oder ziehen mit guten sozialen bzw. weltbevölkerungspolitischen 
Gründen die Adoption von Waisenkindern vor. Kommt es zur eigenen 
biologischen Mutterschaft, so liegt es an der Frau, die Wichtigkeit dieser 
Mutterschaft für ihr Leben zu dimensionieren: Sie kann aufopferungs-
voll Kindererziehung und Familie zu ihrem Lebensinhalt machen oder 
– am anderen Extrem des Spektrums – wie Medea gegen ihre eigene Brut 
wüten. Dass hier irgendwelche „objektiven“ Fakten vorgegeben seien, 
gehört in den Bereich der modernen, sich gerne mit mathematisch-na-
turwissenschaftlicher Weihe umgebenden Mythen. Solche Restbestände 
schlechter Metaphysik vom Tisch zu fegen ist eine der vornehmsten Auf-
gaben des alles hinterfragenden, alles seiner letztendlichen Nichtigkeit 
überführenden Nihilismus.

Natürlich gibt beispielsweise die physische Konstitution dem Mann in 
der Regel eine Stärke, die sein Rollenverständnis sich selbst und der Frau 
gegenüber prägen kann. Doch auch physisch schwächliche, kranke, älte-
re oder behinderte Männer werden ein gültiges Rollenverständnis ent-
wickeln können. Hinzu tritt die Frage, wie die Bedeutung der (nur in der 
Regel) größeren physischen Stärke des Mannes im Vergleich zur Frau 
dimensioniert wird. Welche Funktion hat diese Manneskraft, welche Auf-
gaben, Rechte und Pflichten verleiht sie dem Mann? Welche mentale 
Stärke muss zu der physischen hinzutreten? Sind solche psychischen Stär-
ken gar wichtiger als die physische Kraft? Ist es gar eine Stärke, die bloß 

463

Bilderflucht ins Nichts

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


physische Überlegenheit nicht auszuspielen? Nicht auf den bloßen Wil-
len zur Macht zu setzen oder ihn wenigstens zum Schein auszusetzen? 
Sich wie Christus ans Kreuz schlagen zu lassen?

Als ein gehaltvolles Beispiel für die Umdeutungen von Stärke und 
Schwäche, denen wir nur im Grundsätzlichen nachgehen, erweist sich 
Laotses Lehre, wie sie der Marxist Brecht rezipiert hat, „daß das weiche 
Wasser in Bewegung / Mit der Zeit den mächtigen Stein besiegt. / Du 
verstehst, das Harte unterliegt.“ (1)

Es gibt Hinweise darauf, dass zu Zeiten dieser Jahrtausendwende die 
für typisch weiblich gehaltenen mentalen Stärken, die sich um die Für-
sorglichkeit der Frau zentrieren, selbst für den Mann stärkere Evidenz 
gewonnen haben als die klassischen männlichen Tugenden, die in den 
Sog militärischer Leitbilder gerieten und sich spätestens in den Ideolo-
gien zweier Weltkriege ausgetobt haben. Hitler, Stalin u. a. sind als Frau 
kaum vorstellbar. In besonderer Weise ist der Mann verunsichert bei sei-
ner Suche nach einem neuen, überzeugenden Bild von Männlichkeit im 
Zeitalter des Nihilismus. Vielleicht können in einem „Heroischen Nihi-
lismus“ Momente der ehemals soldatischen Tugenden in neuem Kontext 
umgewandelt und überzeugend, d. h. im Sinne einer evidenten Imagina-
tion als „neue Männlichkeit“, wenn nicht „neue Menschlichkeit“ ange-
eignet werden.

Es bleibt zusammenzufassen, dass auch das biologische Faktum der in 
der Regel größeren physischen Stärke des Mannes keine „objektive“ Vor-
gabe für unser Bild von Männlichkeit bedeutet. Die Bilder der sog. Gen-
derstudies sind in stetem Fluss, tun gut daran, sich selbst im Modus einer 
Bilderflucht ins Nichts zu präsentieren, sodass wir immer wieder von 
Neuem unsere menschlichen Rollen zu erfinden haben. Wir können uns 
dem klaren Fazit Martha C. Nussbaums anschließen:

„Es geht nicht darum, traditionelle Formen des Mannseins oder 
Frauseins abzulehnen, sondern zu begreifen, daß eine Kultur reicher 
ist, wenn diese Traditionen hinterfragt und ergänzt werden“. (2)

Vorbilder 
sind in gleicher Weise in den Sog einer Bilderflucht ins Nichts zu positi-
onieren. Wir tun gut daran, Menschen nicht als Vorbilder zu nehmen, 
indem wir sie mit Schimären von Vollkommenheiten ausstaffieren. Dies 

464

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


geschieht allzu oft nur um den Preis der Mystifizierung, Legendenbil-
dung und Ideologisierung. Menschen leuchten in ihrer Vorbildlichkeit 
allenfalls nur partiell und kurzfristig auf, mit einzelnen vorbildlich erschei-
nenden Zügen, Handlungen, Worten. Als Ganzheit sind Menschen untaug-
lich als Vorbilder: Kein Mensch vermag den anderen zu erlösen. (3) Die-
ser defizitäre Status entspricht unserer Befindlichkeit im Nihilismus. 
Bilder werden zu Bilderfluchten, werden fragmentarisiert, ohne dass das 
eine, gültige Bild festzuhalten wäre. (4) Um so authentischer mögen uns 
die vereinzelten Lichtblicke erscheinen, die von Persönlichkeiten ausge-
hen und von uns gedeutete vorbildliche Lichtspuren weisen. 

Anmerkungen
1) 	 Vgl. Detering 2008, bes. S. 11 ff.
2) 	 Nussbaum 2014, S. 572
3) 	 Vgl. dieses Denkmotiv in TE S. 266 u. passim
4) 	 Dieser nihilistische Zerfall unseres Weltbildes wird im Lynkeus-Gedicht des 

Romans „Nachtfahrt“ dargestellt (NF S. 80).

465

Bilderflucht ins Nichts

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 187 	Chiffren des Todes

Warum sollten nicht heilsame Bilder von uns kultiviert werden, in 
denen das janusköpfige Gesicht des Todes seine friedlichen und befrei-
enden Züge zeigt? In der Vorläufigkeit solcher Bilder widersteht der 
Nihilismus den Ideologisierungen des Todes, hält dessen Schrecken 
wie die Möglichkeit aufrecht, uns in Frieden Ruhe finden zu lassen. 
Dabei zeigt sich eine Vielgestaltigkeit von Bildern, die jeweils einen 
Anspruch auf Allgemeingültigkeit erheben und doch in ihrer Plura-
lität von „Wahrheiten“ nebeneinander existieren können.

Gerade weil wir nichts über den Tod aussagen können, bietet dieses Nichts 
eine Projektionsfläche für Ahnungen, Vermutungen, Bilder. Sie enthal-
ten keine letztgültige Aussage über den Tod, bieten aber Evidenzen wie 
Kompassnadeln, welche uns in die richtige Richtung weisen könnten. Es 
sind Fingerzeige, ohne dass der Finger schon das wäre, worauf er zeigt. 
Es sind diesseitige Pfeiler einer Brücke, die sich ins Dunkel hineinschwingt 
und deren Pfeiler am jenseitigen Ufer wir nur erahnen können. Eine weit-
läufige „nichtssagende“ Beliebigkeit tut sich hier auf, die uns in passive 
Gleichgültigkeit hineinführen mag oder uns Chancen ergreifen lässt, im 
Sinne eines aktiven Nihilismus uns den Bildern zuzuwenden, die uns 
ansprechen und unseren tiefsten Bedürfnissen entsprechen. Warum soll-
ten nicht heilsame Bilder von uns kultiviert werden und an Stärke gewin-
nen, in denen – wie im Nirwana – das janusköpfige Gesicht des Todes 
seine friedlichen, befreienden Züge zeigt? Verglichen mit der stupiden 
Diesseitsgläubigkeit, die uns ans Hier und Jetzt fesselt, sind solche Ima-
ginationen ein Befreiungsschlag, eine Erleuchtung, die das Anhaften an 
die vor uns liegenden Dinge überstrahlt.

Sentenzen über den Tod mit ihrer uns anrührenden und bedeutungs-
vollen Bildlichkeit sind Legion. Aus dieser Fülle seien hier nur einige 
wenige Beispiele in den Zusätzen ausgewählt. Was bleibt ist die Vorläu-
figkeit all dieser Bilder. In ihr widersteht der Nihilismus allen Ideologi-
sierungen des Todes, hält dessen Schrecken wie die Möglichkeit aufrecht, 
uns in Frieden Ruhe finden zu lassen. Dabei sollen Beispiele für unsere 
Kernthese gegeben werden, dass es Evidenzen der Einbildungskraft gibt, 
die nur aus sich selbst heraus ihre Überzeugungskraft zu entwickeln ver-
mögen, und dass solche bildlichen Vorstellungen nicht in gleicher Wei-

466

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


se für uns gültig sind, sondern unterschiedliche Qualitäten in einer imma-
nenten Logik entwickeln, sodass eine Pluralität unterschiedlicher 
Antworten mit ihrer jeweiligen „Wahrheit“ sich zeigt: 

„Auf der Flucht vor dem Tod leben wir eine Weile.“ 
Diese Sentenz fasst prägnant unsere existenzielle Situation in ihrer Aus-
wirkung auf unser Denken zusammen. (1) Da wir die Gedanken an Ver-
gänglichkeit und Tod nicht aushalten können, flüchten wir in lebenser-
möglichende und lebenserhaltende Fiktionen, die gerade in der 
Negation von Todesgedanken ihre Vernünftigkeit entfalten. Diese ein-
drucksvolle Sentenz dient als Kapitelüberschrift in dem Roman „Feuer-
funken“, der die existenzielle Befindlichkeit des nihilistischen Zeitalters 
zum epischen Hintergrund hat.

Die edelste Empfindung
„Mir kommt vor, das sei die edelste von unsern Empfindungen, die 
Hoffnung, auch dann zu bleiben, wenn das Schicksal uns zur allge-
meinen Nonexistenz zurückgeführt zu haben scheint. Dieses Leben, 
meine Herren, ist für unsere Seele viel zu kurz, Zeuge, daß jeder 
Mensch, der geringste wie der höchste, der unfähigste wie der wür-
digste, eher alles müd’ wird, als zu leben; und daß keiner sein Ziel 
erreicht, wonach er so sehnlich ausging – denn wenn es einem auf 
seinem Gange auch noch so lang’ glückt, fällt er doch endlich, und 
oft im Angesicht des gehofften Zweckes, in eine Grube, die ihm, Gott 
weiß wer, gegraben hat, und wird für nichts gerechnet.

Für nichts gerechnet! Ich! Der ich mir alles bin, da ich alles nur durch 
mich kenne! So ruft jeder, der sich fühlt, und macht große Schritte 
durch dieses Leben, eine Bereitung für den unendlichen Weg drü-
ben. Freilich jeder nach seinem Maß …“ (2)

Kennt ihr denn diesen Staub?
„‚Wie?‘ wird man sagen, ‚das Beharren des bloßen Staubes, der rohen 
Materie, sollte als eine Fortdauer unsers Wesens angesehen werden?‘ 
– Oho! Kennt ihr denn diesen Staub? Wißt ihr, was er ist und was er 
vermag? Lernt ihn kennen, ehe ihr ihn verachtet. Diese Materie, die 
jetzt als Staub und Asche daliegt, wird bald, im Wasser aufgelöst, als 

467

Bilderflucht ins Nichts

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Krystall anschießen, wird als Metall glänzen, wird dann elektrische 
Funken sprühen, wird mittelst ihrer galvanischen Spannung eine 
Kraft äußern, welche, die festesten Verbindungen zersetzend, Erden 
zu Metallen reducirt: ja, sie wird von selbst sich zu Pflanze und Thier 
gestalten und aus ihrem gemheimnißvollen Schooß jenes Leben ent-
wickeln, vor dessen Verlust ihr in eurer Beschränktheit so ängstlich 
besorgt seid. Ist nun, als eine solche Materie fortzudauern, so ganz 
und gar nichts? Ja, ich behaupte im Ernst, daß selbst diese Beharr-
lichkeit der Materie von der Unzerstörbarkeit unsers wahren Wesens 
Zeugniß ablegt, wenn auch nur im Bilde und Gleichniß, oder viel-
mehr nur wie im Schattenriß.“ (3)

Ströme, die ins Weltmeer fließen
„Wie Ströme, die ins Weltmeer fließen, Namen und Form verlieren, 
so geht der Weise, befreit von Name und Gestalt, in das höchste 
Wesen ein, ins Ewige, aus sich selbst Leuchtende.“ (4)

Nicht kann unglücklich sein, wer nichts ist
„Der Tod ist aller Schmerzen Lösung und das Ende, über das hin-
aus unsere Leiden nicht gehen; er versetzt uns wieder in jene Ruhe, 
in der wir uns befunden haben, bevor wir geboren wurden. Wenn 
einer die Toten bedauert, bedauert er auch die Ungeborenen. Der 
Tod ist weder ein Gutes noch ein Schlechtes. Das nämlich kann ent-
weder gut oder schlecht sein, was etwas ist; was aber selber nichts ist 
und alles zu nichts macht, liefert uns nicht dem Schicksal aus: Schlech-
tes nämlich und Gutes sind an eine Art von Materie gebunden. Nicht 
kann dies das Schicksal in seiner Gewalt haben, was die Natur ent-
lassen hat, und nicht kann unglücklich sein, wer nichts ist. Verlas-
sen hat dein Sohn die Grenzen, innerhalb derer man Sklave ist, auf-
genommen hat ihn der große und ewige Friede.“ (5)

Niemand ist eine Insel 
„No man is an Iland, intire of it selfe; every man
is a peece of the Continent, a part of the maine; if a
Clod bee washed away by the Sea, Europe is the lesse,
as well as if a Promontorie were, as well as if a Mannor
of thy friends or of thine owne were; any mans

468

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


death diminishes me, because I am
involved in Mankinde; and therefore
never send to know for
whom the bell tolls;
it tolls for thee.“ (6)

John Donnes Bild zeigt sehr überzeugend, dass lebensdienliche Ein-
bildungen keineswegs nur ich-fixiert sind, sondern gerade in der Hin-
ein-Bildung dieses Ichs in einen größeren, gar universalen Zusammen-
hang ihre Heilsamkeit entfalten.

Zerfließende Bilder des Nichts 
„Nothing of him that doth fade
But doth suffer a sea-change
Into something rich and strange“ (7)

Die Faszination dieses Bildes vom Tod rührt daher, dass es ein Bild des 
Unbildlichen ist, ein zerfließendes Bild des Nichts, wie Shelleys Epitaph 
auf seinem Grabstein im protestantischen Friedhof von Rom: 

„Here lies one
Whose name was writ in water –“

Anmerkungen
1) 	 FF, Kap. 4, S. 50 ff. – Karlhans Frank 2006, S. 11
2) 	 Goethe („Zum Schäkespears Tag“, Rede am 14. 10. 1771 in Frankfurt am Main) 

1999 XII S. 224
3) 	 SchW II, S. 547 f.
4) 	 Dispeker („Die schönsten Upanischaden: Der Hauch des Ewigen“) 1994, S. 66 

(„Mundaka“)
5) 	 Seneca I („Trostschrift an Marcia“) 2011, S. 371
6) 	 Das Zitat von John Donne aus „Meditation XVII“ ist als Titel und Motto in Ernest 

Hemingways Roman „Wem die Stunde schlägt“ eingegangen (1941).
7) 	 Shakespeare („The Tempest“) 1999, S. 178 (V. 400–402). 

469

Bilderflucht ins Nichts

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 188 	Selbstbestimmtes Sterben

Was hindert uns Nihilisten daran, in der Diskussion um verantwor-
tungsvolle Sterbehilfe und selbstbestimmten Tod die medizinischen 
Möglichkeiten zu nutzen, über die unsere Gesellschaft verfügt? Es sind 
moderne Mythen, die uns zu Opfern unserer eigenen Begriffsbilder 
werden lassen. Sie müssen in der Leere des nihilistischen Abgrundes 
verschwinden! Erst dann kann die Würde des Menschen als unser Bild 
wieder auferstehen: unsere Würde wirksam und wirklich befördern.

Die Diskussionen um verantwortungsvolle Sterbehilfe und selbstbe-
stimmtes Sterben zeigen, wie eine vernünftige Fiktion, hier die von der 
Würde des Menschen, sich verhärten und trotz ihres humanen Anspru-
ches sich gegen den Menschen wenden kann. (1) Zum anschauungslee-
ren, bloßen Begriff geworden, wird sie selbst da ins Feld geführt, wo das 
Bild des Sterbenden oder Sterbewilligen nach einem würdevollen Ster-
ben ruft. Die pharmakologischen Mittel sind vorhanden, um ein schmerz-
freies Sterben, gar einen Tod in Gefühlen des Glückes zu ermöglichen, 
doch verselbstständigen sich auch hier unsere Mittel zu Zwecken, indem 
ein würdevolles Sterben – und das heißt auch: ein Sterben ohne schwe-
res Leiden – dem Sterbewilligen mit einer sinnentleerten juristischen 
Begriffslogik verweigert wird.

Dabei sind aus der kulturellen Tradition die Beispiele hinreichend 
bekannt, wie gerade der selbstbestimmte Tod einen Höhepunkt mensch-
licher Freiheit vor Augen führen kann. Dem Schicksal trotzen zu kön-
nen, ihm nicht ausgeliefert zu sein und im Freitod über ein als unwür-
dig empfundenes Leben und Los zu triumphieren ist ein ehrenwertes 
stoisches Gedankengut, das durch allseits bekannte historische Beispie-
le in überzeugender Weise befestigt worden ist. Was also hindert uns dar-
an, für Sterbewillige diesen Weg in einer Gesellschaft zu ebnen, die für 
diesen entscheidenden Schritt die materiellen, medizinischen und orga-
nisatorischen Möglichkeiten bereitstellen könnte? Einer Gesellschaft, die 
Sterbezentren einzurichten in der Lage ist, in denen nach intensiver Bera-
tung jeder sein Leben zum selbst gewählten Zeitpunkt einem für ihn als 
sinnvoll empfundenen Ende zuführen könnte?

Es sind Reste von schlechter, weil undurchschauter Metaphysik, die 
uns zu Opfern unserer eigenen Begriffsbilder werden lassen. Die Leere 

470

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


des nihilistischen Abgrundes möge sie verschlingen! Erst dann kann die 
Würde des Menschen als unser Bild, das nur uns zur Verfügung steht, 
wieder auferstehen: unsere Würde wirksam und wirklich befördern.

Sisyphos’ letzter Abstieg
„Feuerfunken“, der dritte Teil der Romantrilogie „Bunte Schleier des 
Nichts“, stellt das Denkmotiv des selbstbestimmten Sterbens dar – bis 
hin zur Nacherzählung des Mythos von Sisyphos, der als undurchschau-
te Einbildung entlarvt und von Sisyphos selbst im freiwillig letzten Abstieg 
in den Abgrund zu einer durchsichtigen Einbildung angeeignet wird (2).

Jenseits aller Ordnungsversuche: der Tod
Gerade für den Nihilisten, der es sich nicht so leicht verbieten lassen 
wird, mit für ihn einsichtigen Gründen „Hand an sich zu legen“, ist es 
verführerisch, im Chaos des Lebens den Tod in die Aufräumversuche 
einbeziehen zu wollen. Doch nicht nur durch die kontingenten Bedin-
gungen des Sterbens werden solche allzu weit getriebenen Ordnungsver-
suche durchkreuzt oder in den zögerlichen Hilfen, die eine Gesellschaft 
in dem Aberglauben zurückhält, es müsse um jeden Preis gelebt werden. 
Vielmehr merken wir: Es hat seinen eigenen Reiz, in die Geheimnisse 
und den Zauber der Nacht hineinzublicken, diese Dunkelheit ziehen wir 
dem kalten Licht der Kliniksäle vor, in denen unser Sterben durchorga-
nisiert und vorprogrammiert abläuft. Wir brauchen nur diese Imagina-
tion zu entwickeln, wir könnten um unseren Todestag wissen, ihn ent-
sprechend einplanen und vorbereiten. Viele von uns werden von dieser 
Imagination gerne Abstand nehmen, denn sie hat keine Evidenz, nichts 
von dem an sich, was man früher „Wahrheit“ nannte. Der Tod bleibt Teil 
der Nachtfahrt, die wir nicht erhellen können und wollen. Der Tod bleibt 
die Endphase der Nacht, in die wir hineinfahren.

Um Evidenz konkurrierende Bilder vom Menschen
Die Diskussion um selbstbestimmtes Sterben ließe sich dahingehend 
zusammenfassen, dass es ein Recht des Menschen auf Leben, aber keine 
Pflicht um jeden Preis zu leben gibt. Dies sind jedoch abstrakte Formu-
lierungen, die erst durch anschauliche Bilder vom Menschen gesättigt 
sein müssen, um Evidenz zu entfalten. Nicht durch begriffliche Logik 
alleine, sondern erst durch solche Evidenz können die Menschenbilder 

471

Bilderflucht ins Nichts

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


ihre allgemeinverbindliche Kraft entfalten, die sich in der Konkurrenz 
mit anderen Bildern durchzusetzen vermag.

Anmerkungen
1) 	 Es versteht sich, dass wir den Verästelungen der Diskussion in ihre medizini-

schen und juristischen Aspekte nicht im Einzelnen nachgehen können. Sie muss 
aber auf eine angemessene Grundlage gestellt werden, d. h. als Diskurs über die 
vernünftige Imagination von der Würde des Menschen geführt werden. 

	 Ein herausragendes Beispiel der öffentlichen Diskussion ist der von Hans Küng 
und Walter Jens (der später selbst ein Fall möglicher Sterbehilfe wurde) heraus-
gegebene Band: „Menschenwürdig sterben – Ein Plädoyer für Selbstverantwor-
tung“ (1996). Das folgende Zitat von Walter Jens mag unterstreichen, wie dieser 
Diskussion die Frage nach Menschenbildern zugrunde liegt (S. 196): „Darf 
ich (…) nach einem selbstbestimmten Leben nicht auch einen selbstbestimm-
ten Tod haben, statt als ein dem Gespött preisgegebenes Etwas zu sterben, das 
nur von fernher an mich erinnert? Und dieses letzte Bild wird bleiben und über-
dauert, für die Nachfahren, auf lange Zeit die Impressionen aus Tagen, da ich 
ein ‚Ich‘ und kein ‚Es‘, ein denkendes Wesen und kein zuckendes Muskelpaket 
war, kein Drahtmensch, sondern ein Wesen, dessen Stolz vielleicht in seiner 
Schwäche bestand – aber einer bedachten und eingestandenen Schwäche.“

2) 	 FF S. 187 ff.

472

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


3.3. 	Aufstieg und Abstieg der Philosophie im aufgeklärten Nihilismus

„Orientierungslosigkeit, Vergeblichkeit, Verzweiflung, Langeweile, 
Depression – ein Fegefeuer ist dieser Nihilismus! Aber wofür werden 

wir bestraft und wozu leiden wir? Wovon und wozu werden wir 
gereinigt? Gehen wir neuen Himmeln oder Höllen entgegen? Woran 

werden wir einst glauben können? Was werden uns unsere Einbil-
dungen vorzaubern, sodass wir uns, wenn wir nur könnten, nach 
diesem Fegefeuer des Nihilismus zurücksehnen würden, das uns 

immerhin eine leere, beliebige, absurde Freiheit schenkte?“ 
„Feuerfunken“. Bd. 3 der Romantrilogie „Bunte Schleier des Nichts“. S. 34

„Der Gedanke hat seine Ehre daran, zu verteidigen,  
was Nihilismus gescholten wird.“

W. Adorno

§ 189 	Das Absolute der selbstdurchsichtigen Einbildungskraft

Selbst die für absolut gehaltenen Höchstleistungen des menschlichen 
Geistes in Kunst und Philosophie verfallen der Nichtigkeit, können 
aber in der selbstdurchsichtigen Fiktion von „Ewigkeit“ die Beteue-
rung der eigenen nachhaltigen Gültigkeit einsichtig werden lassen.

Wird der Begriff des Nihilismus radikal zu Ende gedacht, kann er vor 
den als höchste bewerteten Leistungen des menschlichen Geistes, des-
sen sog. absoluten Erscheinungsweisen in Kunst, Religion und Philoso-
phie nicht Halt machen, sondern muss selbst deren Nichtigkeit einge-
denk bleiben. Diese ergibt sich nicht allein aus der Insuffizienz dieser 
einzelnen Erscheinungsweisen des „Absoluten“, den Begrenztheiten des 
jeweiligen Mediums und einer bloß partikularen Realisation, sondern 
grundsätzlicher aus der Bindung dieser kulturellen Höchstleistungen an 
ein vergängliches und im Laufe der Weltzeit als ephemer zu positionie-
rendes Menschengeschlecht, das seinen Maßstab als das Maß aller Din-
ge sich nur einbildete.

Wird diese Einbildung allerdings durchschaut, d. h. vernünftig in dem 
Sinne, dass sie sich selbst durchsichtig bleibt, dann ist die Rede vom Abso-
luten, von der Ewigkeit der Kunst oder Philosophie mit einer aufgeklär-

473

Aufstieg und Abstieg der Philosophie im aufgeklärten Nihilismus

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


ten nihilistischen Philosophie durchaus vereinbar. Vielmehr werden gera-
de Kunst, Religion und Philosophie, wenn sie in solcher Selbstdurch- 
sichtigkeit ihre eigene Nichtigkeit und die aller menschlichen Bemühun-
gen reflektieren, zu besonders evidenten Dokumenten des aufgeklärten 
Nihilismus (1). Ewigkeit in diesem Verständnis ist die Beteuerung der 
eigenen nachhaltigen Gültigkeit, eine vernünftige Einbildung, die ihrer 
Fiktionalität langfristig eingedenk bleibt, auch wenn sie diese zum Zwe-
cke eines kurzfristigen „Placeboeffektes“, des „ make-believe“ oder „sus-
pension of disbelief “ zeitweilig überspringt (2). Es bleibt eine Ewigkeit 
im Denken oder genauer gesagt: der sich selbst durchsichtigen Einbil-
dungskraft, eine Ewigkeit, die sich selbst reflektierend inne wird, dass ihr 
über solche Fiktionalität hinaus nicht die Realität zugebilligt werden 
kann, deren sie habhaft werden möchte.

Verbildlichung als Bekräftigung
Platons Ideenlehre weist der Einbildungskraft die Aufgabe der Verbild-
lichung als Bekräftigung zu, ohne dass dies den Kern der Idee betreffen 
würde, nämlich die Behauptung einer Unsterblichkeit der Seele in „Phai-
don“: 

„Daß freilich alles genau so sei, wie ich es geschildert habe, das dürf-
te ein verständiger Mensch wohl nicht behaupten. Daß sich aber die 
Sache mit unseren Seelen und mit ihren Wohnsitzen so oder doch 
ähnlich verhält, das dürfte, da ja unsere Seele ohne allen Zweifel 
unsterblich ist, ein berechtigter Glaube sein und wert, daß man es 
wagt, sich ihn zu eigen zu machen; denn schön ist dieses Wagnis, 
und wir brauchen ja so etwas, gleichsam um uns damit zu bezau-
bern. Deshalb verweile ich auch so lange bei diesem Mythos.“ (3)

Es bleibt zu fragen, ob nicht gerade die Bildlichkeit dieses Mythos – zu 
der auch ihre epische Einbettung in das Gespräch mit Sokrates gehört – 
in Zusammenwirken mit der logischen Argumentation erst dem Unsterb-
lichkeitsgedanken die Überzeugungskraft gibt, die ihm über bloße Bebil-
derung hinaus bis heute ihre Wirksamkeit verleiht.

474

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Unsere absurde Unsterblichkeit 

„Meine Seele, strebe nicht nach Unsterblichkeit,
Das Mögliche schöpfe aus in deiner Bemühung!“

Dass Camus seinem „Mythos des Sisyphos“ dieses Zitat aus Pindars 
dritter pythischer Ode voranstellte, ist ein willkommener intertextueller 
Bezug; denn Unsterblichkeit, Ewigkeit bleiben bei all ihrer Entlarvung 
als „bloße“ Einbildungen doch die ständigen Begleiter in dem Labyrinth, 
in dem wir im nihilistischen Zeitalter im Bewusstsein unserer letztlichen 
Ziellosigkeit und Vergänglichkeit umherirren. Unsterblichkeit ist eine 
evidente Einbildung, die als Arbeitshypothese eines „Als ob“ uns einen 
Leitfaden an die Hand gibt, wie wir denn trotz allem leben können, wenn 
wir nur wollen. Die Vorstellung von Unsterblichkeit wird zu unserem 
ständigen Begleiter, der uns reizt, ein Kontrastprogramm zu unserer Ver-
gänglichkeit zu entwickeln. Wie Nietzsches Gedanke der „ewigen Wie-
derkehr“, für den er vergeblich wissenschaftliche Beweise heranschaffen 
wollte, insistiert hier die Imagination von Ewigkeit gegen alle Metaphy-
sik eines Jenseits auf der völligen Diesseitigkeit unserer Existenz: Wir 
leben so, als ob dies ewig sein würde – gerade um durch diese Fiktion 
alles an Möglichkeiten aus unserer Diesseitigkeit auszuschöpfen.

Hegels Begriff des Absoluten 
hat sich dem Missverständnis ausgesetzt, hier sei eine Instanz gemeint, 
die sich der Bedingtheit der Subjektivität, von der her diese letzte Stufe 
des „objektiven Geistes“ doch gedacht ist, entziehen könne. Eine kriti-
sche Hegel-Lektüre gibt jedoch zu erkennen, dass das Absolute bei Hegel 
eben die oben dargelegte Selbstdurchsichtigkeit des Geistes meint, der 
sich schließlich als das selbstsetzende und in diesem Sinne von allen 
anderen Instanzen losgelöste Vermögen der Ideen erkennt und sich selbst 
als solches anerkennt: (4)

„Die reine Idee, in welcher die Bestimmtheit oder Realität des Begrif-
fes selbst zum Begriffe erhoben ist, ist vielmehr die absolute Befrei-
ung, für welche keine unmittelbare Bestimmung mehr ist, die nicht 
ebenso gesetzt und der Begriff ist; in dieser Freiheit findet daher kein 
Übergang statt; das einfache Sein, zu dem sich die Idee bestimmt, 

475

Aufstieg und Abstieg der Philosophie im aufgeklärten Nihilismus

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


bleibt ihr vollkommen durchsichtig und ist der in seiner Bestim-
mung bei sich selbst bleibende Begriff. Das Übergehen ist also hier 
vielmehr so zu fassen, daß die Idee sich selbst frei entläßt, ihrer abso-
lut sicher und in sich ruhend.“

Der aufgeklärte Nihilismus jedoch identifiziert das Absolute als aus-
schließliches Produkt der Einbildungskraft, eine ihrer Spielfiguren. Dabei 
ist er in der Fokussierung auf das Nichts einem Absolutum näher, als die 
landläufige Vorstellung vom Nihilismus vermuten mag: Wenn das Nichts 
„in der Mitte“ von Allem „ist“, dann begegnen wir hier einer absoluten 
Denk- bzw. Vorstellungsfigur wie der Null, die alle Multiplikationen ver-
absolutierend sich angleicht.

Fiktionen von Dauer als Zipfel der Ewigkeit
Dass wir unserem Sprechen, Tun, Denken eine Dauer unterstellen, d. h. 
diese Aktivitäten unter der Annahme durchführen, es sei nicht nur für 
den Augenblick gesagt, getan, gedacht, lässt sich zur Genüge beobach-
ten. Diese Fiktionen von Dauer sind die Arbeitshypothese, mit der wir 
leben – Vorstellungen von Dauer, mit denen wir einen Zipfel der Ewig-
keit erhaschen und in unser Leben hineinziehen wollen. Die Philosophie 
des aufgeklärten Nihilismus opponiert solchen Versuchen nicht, aber 
lässt sie durchsichtig werden – in Hinblick auf das Nichts, in dem solche 
Versuche als Einbildungen verschwinden. – Wir können solchen Alltags-
vorstellungen von Dauer immer wieder begegnen, Vorstellungen einer 
erschlichenen Ewigkeit, mit der wir unserer Vergänglichkeit opponie-
ren, sie zumindest vergessen möchten. Indem wir solche Fiktionen durch-
schauen und als Fiktionen zugleich pflegen, können wir unseren Alltag 
an Vielschichtigkeit gewinnen lassen, ihn vertiefen.

Anmerkungen
1) 	 W. Adornos (ND S. 362) mäandrierende Dialektik will dem Begriff „Ewigkeit“ 

wohl schließlich diese Funktion einer vernünftigen Einbildung zubilligen:
	 „Gleichwohl ist der Gedanke, der Tod sei das schlechthin Letzte, unausdenkbar. 

Versuche der Sprache, den Tod auszudrücken, sind vergebens bis in die Logik 
hinein; wer wäre das Subjekt, von dem da prädiziert wird, es sei jetzt, hier, tot. 
Nicht nur die Lust, die, nach Nietzsches erleuchtetem Wort, Ewigkeit will, sträubt 
sich gegen Verhängnis. Wäre der Tod jenes Absolute, das die Philosophie posi-
tiv vergebens beschwor, so ist alles überhaupt nichts, auch jeder Gedanke ins 
Leere gedacht, keiner läßt mit Wahrheit irgend sich denken. Denn es ist ein 

476

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Moment von Wahrheit, daß sie samt ihrem Zeitkern dauere; ohne alle Dauer 
wäre keine, noch deren letzte Spur verschlänge der absolute Tod. Seine Idee spot-
tet des Denkens kaum weniger als die von Unsterblichkeit. Aber das Unausdenk-
bare des Todes feit den Gedanken nicht gegen die Unverläßlichkeit jeglicher 
metaphysischen Erfahrung. Der Verblendungszusammenhang, der alle Men-
schen umfängt, hat teil auch an dem, womit sie den Schleier zu zerreißen wäh-
nen.“

2) 	 Es war nur konsequent, dass die Konzeptionen einer autonomen Imagination in 
Aufklärung und Romantik solche Überlegungen zu einer Wirksamkeit des „bloß“ 
Imaginierten förderten. So entwickelte S.T. Coleridge das Modell des „willing 
suspension of disbelief for the moment, which constitutes poetic faith“ (Biogra-
phia Literaria, II 1907, S. 6), John Keats das einer „negative capability“. Zu Keats 
zusammenfassend Viebrock 1977, S. 99–102. Zur Romantik als europäischer 
Imaginationsbewegung Dod 1985, bes. S. 233–255

3) 	 Platon 2004, S. 159 f.
4) 	 Hegel VI (Wissenschaft der Logik 2), S. 573 (Die absolute Idee). Dass Geist als 

ein begreifendes auch ein anschauendes, ein-bildendes Vermögen ist und damit 
als ein Synonym der vernünftigen Einbildungskraft auftritt, lässt sich sprachlich 
wie inhaltlich an vielen Formulierungen Hegels zeigen. 

477

Aufstieg und Abstieg der Philosophie im aufgeklärten Nihilismus

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 190 	Nietzsches „Abendröte der Kunst“

zielt nicht auf den Tod der Kunst ab, sondern deren wiederkehrende 
Strahlkraft für das Leben.

 
In „Menschliches Allzumenschliches“, diesem „Buch für freie Geister“, 
relativiert Nietzsche bereits die Kunst- bzw. Künstlerideologien des 
19. Jahrhunderts, welche die Leerstelle, die das Verschwinden absoluter 
religiöser Gewissheit gelassen hatte, ausfüllen sollten. Für Nietzsche, der 
selbst solche absolute Wertschätzung gegenüber der Literatur, vor allem 
der Musik ausgedrückt hatte, bedeutete dies, wie Frenzel betont, auch 
Abschied von einem Lebensabschnitt zu nehmen (1):

„Aber auch die Kunst hat ihre führende Rolle ausgespielt. Im vier-
ten Abschnitt, der ‚Aus der Seele der Künstler und Schriftsteller‘ 
überschrieben ist, revidiert Nietzsche die eigene dionysische Vor-
stellung, der zufolge die Kunst das Leben zu erlösen vermöchte. Er 
nimmt Abschied von Wagner, der, hier immer nur als ‚der Künstler‘ 
bezeichnet, bereits der ‚Abendröte der Kunst‘ angehört: 

‚Den Künstler wird man bald als ein herrliches Überbleibsel anse-
hen und ihm, wie einem wunderbaren Fremden, an dessen Kraft 
und Schönheit das Glück früherer Zeiten hing, Ehren erweisen, wie 
wir sie nicht gleich unseresgleichen gönnen. Das Beste an uns ist 
vielleicht aus Empfindungen früherer Zeiten vererbt, zu denen wir 
jetzt auf unmittelbarem Wege kaum mehr kommen können; die Son-
ne ist schon hinuntergegangen, aber der Himmel unseres Lebens 
glüht und leuchtet noch von ihr her, ob wir sie schon nicht mehr 
sehen.‘“

Doch ist es zu einseitig, hier nur das Denkmotiv des Todes oder Bedeu-
tungsverlustes der Kunst, wie es aus Hegelschem Kontext bekannt ist, 
herauszuhören und von Nietzsches Entfremdung von Wagner her zu 
erklären. Denn mit Nietzsches Denkfigur der ewigen Wiederkehr zusam-
mengedacht wird die Abendröte der Kunst immer wieder am Himmel 
aufziehen. Die Schönheit der Kunst zeigt sich in ihrem immer wieder-
kehrenden Verschwinden, einer nihilistischen Auflösung, wie sie auch 

478

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


alle Lust kennt, die „tiefe, tiefe Ewigkeit“ will, aber diese nur vor der Folie 
des „Weh spricht: Vergeh!“ postulieren kann. (2) Der Schein der Kunst 
– bewirkt durch die zwischen Theorie und Praxis schwebende Tätigkeit 
der Einbildungskraft – ist ihr Versprechen wie Versagen. So bewirkt ihr 
melancholisch erfahrenes Verschwinden, dass „der Himmel unseres 
Lebens glüht und leuchtet“: Am Abglanz seiner Träume verstehen wir 
das Leben (3). Zarathustras beschwörende Worte an seine Brüder, der 
Erde treu zu bleiben, sind auch hier zu hören (4), ohne dass ein solches 
Erdenleben der Kunst entraten könnte, denn es bleibt auf ihr Verschwin-
den, ihre Abendröte angewiesen.

Anmerkungen
1) 	 Frenzel 2000, S. 97 f. (Zitat KSA II S. 186)
2) 	 KSA IV S. 403 f. („Das Nachtwandler-Lied“)
3) 	 Vgl. dieses Denkmotiv im erzählerischen Kontext des Romans „Nachtfahrt“ 

(NF) S. 216
4) 	 Vgl. KSA IV S. 14 f.

479

Aufstieg und Abstieg der Philosophie im aufgeklärten Nihilismus

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 191 	 Rhetorik der Ewigkeit

Schon im Idealismus gewann der Gedanke Raum, dass die höchsten 
Leistungen des Geistes in der Kunst letztlich sich selbst bestätigende 
Einbildungen des Menschen seien. In ihrer im Nihilismus gezogenen 
Konsequenz ergibt sich solche „Ewigkeit“ der Kunst als rhetorische 
Selbstbekräftigung der Nachhaltigkeit ihrer Leistungen.

Der Gedanke, dass „Ideal“ und „Unsterblichkeit“ ein „Traum“, d. h. Ein-
bildungen seien, ist Schillers Idealismus schon vertraut; denn das Abso-
lute der Kunst wird in den „Ästhetischen Briefen“ als „aufrichtiger“ und 
„selbständiger Schein“ definiert; (1) was Schiller jedoch von einer späte-
ren, dezidiert nihilistischen Perspektive noch unterscheidet, ist die zusätz-
liche Einbildung, dies sei die einzige „große Erzählung“, neben der es 
keine anderen gleichrangigen geben könne, ein Glaube, der sich in begeis-
terter, „idealistischer“ Sprache niederschlägt:

„Bei welchem einzelnen Menschen oder ganzen Volk man den auf-
richtigen und selbständigen Schein findet, da darf man auf Geist und 
Geschmack und jede damit verwandte Trefflichkeit schließen – da 
wird man das Ideal, das wirkliche Leben regieren, die Ehre über den 
Besitz, den Gedanken über den Genuß, den Traum der Unsterblich-
keit über die Existenz triumphieren sehen.“ (2)

Es ließe sich sagen, dass die Einbildung des Absoluten bei Schiller durch 
eine weitere Einbildung potenziert und verfestigt wird, die kein „aufrich-
tiger“ und „selbständiger“ Schein mehr ist, sondern als Einbildung uner-
kannt bleibt: die Verabsolutierung des menschlichen Maßstabes und 
damit der an diesem gemessenen menschlichen Einbildungen. (3)

Persuasive Rhetorik
Eine Analyse der Alltagssprache zeigt, dass wir das Wort „Ewigkeit“ in 
eben solcher Form der übertreibenden Bekräftigung verwenden: „Ich 
warte hier schon ewig auf dich“ etc. 

Anmerkungen
1) 	 Vgl. Schillers Definition dieses für die idealistische Kunstkonzeption zentralen 

Scheinbegriffes: „Nur soweit er aufrichtig ist (sich von allem Anspruch auf Rea-

480

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


lität ausdrücklich lossagt), und nur soweit er selbständig ist (allen Beistand der 
Realität entbehrt), ist der Schein ästhetisch. Sobald er falsch ist und Realität heu-
chelt, und sobald er unrein und der Realität zu seiner Wirkung bedürftig ist, ist 
er nichts als ein niedriges Werkzeug zu materiellen Zwecken und kann nichts 
für die Freiheit des Geistes beweisen.“ Schiller V („Über die ästhetische Erzie-
hung des Menschen in einer Reihe von Briefen“, 26. Brief) S. 659

2) 	 Ebd. (Hervorhebung von uns)
3) 	 Nietzsche geht mit seiner Aufdeckung des Anthropozentrismus in „Über Wahr-

heit und Lüge im außermoralischen Sinne“ einen Schritt weiter (KSA I S. 875 u. 
850 f.) und zieht die nihilistische Konsequenz: 

 	 „Aber die Dinge, an welche wir glauben als dauerhaft, sind als solche reine Fik-
tionen. Wenn Alles fließt, so ist die Vergänglichkeit eine Qualität (die „Wahr-
heit“) und die Dauer und Unvergänglichkeit bloß ein Schein.“ KSA XIII S. 46 

481

Aufstieg und Abstieg der Philosophie im aufgeklärten Nihilismus

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 192 	 Apologie der Subjektphilosophie: Zehn Thesen

In der Evidenz der Einbildungskraft kann Sinn nur in widersprüch-
licher Weise gefunden werden: als vom Subjekt bloß eingebildeter, der 
sich doch als dem Subjekt objektiv gegebener, „wirklicher“ Sinn dar-
stellt – gebrochen in Fragmentarisches. So gewährt das scheinhafte 
Verlassen des „Subjektkastens“ eine uns vor neuem Mythenterror 
bewahrende Rückholgarantie.

Die heute trivial dünkende sog. „Sinnfrage“ wird für gewöhnlich mit der 
ebenso trivialen Antwort pariert, der Sinn des Lebens sei eben der, den 
der Fragende ihm gebe. Doch diese Antwort verschleiert nur den Nihi-
lismus, den der Antwortende sich nicht eingestehen möchte. (1) Denn 
der nach Gutdünken produzierte Sinn ist ebenso wenig Sinn wie der bloß 
gemachte Gott über den Götzenkult hinauszuführen vermag. Sinn – in 
dem hier philosophisch gemeinten Verständnis eines gültigen Sinnes 
unserer Existenz – impliziert eine Evidenz, die sich jenseits aller Mach-
werke dem Subjekt aufschließt.

 Vom Imaginationsbegriff her, der die Subjektivität des Vorstellenden 
wie des Vorgestellten impliziert, kann solche Evidenz nur in widersprüch-
licher Weise gedacht werden. Dieser Widerspruch tut sich auf an der schwie-
rigen Demarkationslinie, an welcher der Nihilismus überwunden wäre 
und die Parusie des Wahren unser Leben mit der Gewissheit eines neuen 
Sinnes erfüllen könnte. Der aufgeklärte Nihilismus vermag sich an dieser 
Demarkationslinie nur entlangzutasten, ohne sie zu überschreiten. (2)

Einige Aspekte solcher Tastversuche seien in den folgenden 10 Thesen 
zur Sinnfindung im Rahmen der Subjektphilosophie entworfen:

1. Die Erfahrung der Leere ist die Bedingung der Möglichkeit der Erfah-
rung von Sinn. Denn durch dessen Vorgabe wäre der Nihilismus in 
schlechter Metaphysik überwunden. Erst im Durchgang durch den pas-
siven Nihilismus kann nach dieser Erfahrung des Nichts das Subjekt die 
aktive Ausgestaltung von Sinnzusammenhängen versuchen. Die so ver-
ankerte Aktivität bietet dabei die Chance, sich von heteronomen Vorga-
ben, Vorstellungen, Meinungen und Ideologien so weit wie möglich zu 
lösen und autonome, selbstbestimmte Sinnzusammenhänge im Rahmen 
der gegebenen Möglichkeiten zu stiften. Das Nichts bleibt die Grundie-

482

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


rung solcher Sinnfindungen: es „scheint durch sie hindurch“. In dieser 
Beziehung konstituiert sich die Selbstdurchsichtigkeit der Einbildungs-
kraft, wenn sie Sinn „einbildet“.

Dabei ist die Vorstellung einer völligen mentalen Leere ein Ziel, eine 
Arbeitshypothese, selbst eine Form der vernünftigen Einbildung, denn 
in empirischen Zusammenhängen wird es uns kaum gelingen, in dieser 
radikalen Weise „den Kopf frei zu bekommen“; eher werden wir zu Sta-
dien einer partiellen Entleerung gelangen. Dennoch wird uns diese Fik-
tion von einer in uns gänzlich freizuräumenden Leere entscheidende Hil-
fen bieten, weitestgehend selbstbestimmte Denk- bzw. Imaginationsprozesse 
in Gang zu setzen und im Bewusstsein von Selbstständigkeit abzuschlie-
ßen.

2. Erinnern wir uns daran, dass das Nichts nicht nur als Abwesenheit von 
Seiendem definiert ist, sondern auch dessen kontingenten, bloß additi-
ven Status meint, der auf kein Telos hin geordnet ist, dann bedeutet die 
Stiftung von Sinn die vorübergehende Ordnung und Verbindung solch 
additiv verfassten Materials, das Überspielen bloß additiver Strukturen, 
deren Verbindung zu kleinen oder großen „Erzählungen“. So entstehen 
flüchtige, scheinhafte, fragmentarische Gebilde von Sinnzusammenhän-
gen; nehmen sie größere Dimensionen an, dann dürfte ihr konstrukti-
vistischer, artistischer, gewollter Charakter umso mehr hervortreten. 

3. Die so entstehenden Sinnzusammenhänge sind fragmentarisch, ver-
halten sich gegeneinander kontingent, ergeben nicht die eine, durchge-
hende Linie, den einen „roten Faden“. Es ließe sich die These vertreten, 
dass mit der Zunahme der Länge einer solchen durchgehenden Linie die 
Gefahr der Ideologisierung und Hypostasierung von nicht durchschau-
ten Einbildungen wächst.

4. Inhaltlich gesehen, kann nur die immanente Evidenz für das sinnstif-
tende Subjekt entscheidend sein. Es gibt keine externen Vorgaben für 
geglückte Sinnfindung, wenn wir den Begriff des Nihilismus in seiner 
selbstreflexiven, aufgeklärten Form ernst nehmen. 

5. Eine nihilistische Umwertung der Werte könnte in der Hinsicht statt-
finden, dass das Nichts die Grundierung all unserer versprengten Sinn-

483

Aufstieg und Abstieg der Philosophie im aufgeklärten Nihilismus

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


bemühungen bildet und wir deshalb auch die kleinsten Spuren von Sinn 
besonders zu bewerten wissen. Ist die Leere die Messgrundlage, werden 
wir von diesem Nullpunkt aus es nicht nur schätzen, wenn das Glas halb 
voll ist, wie die Redensart sagt, sondern selbst dem unscheinbarsten Trop-
fen in ihm unsere Wertschätzung zuteilwerden lassen. Nietzsches Kon-
zeption des Übermenschen könnte hier in ihrer Umkehrung ins Kleine 
gedacht werden, als Fähigkeit den Trivialitäten des Alltags ihren Sinn 
abzutrotzen. (3)

6. Da Sinnfindung als subjektive Veranstaltung veränderbar, fragmenta-
risch und oft nur flüchtig bleiben mag, gewinnen wir in solcher Vorläu-
figkeit die nihilistische Rückholgarantie: Was Sinn machte, können wir 
negieren und unsere Sinnfindungen in dem Nichts sich verflüchtigen las-
sen, aus dem wir sie im aktiven Nihilismus heraus entwickelten. 

Unseren Drang, den „suspension of disbelief “ zu verlängern, uns dau-
erhaft Imaginationen hinzugeben, kennen wir aus der Begegnung mit 
den Phantasieprodukten der Massenmedien bis hin zu denen der Künst-
ler. Bei aller Evidenz, welche die Einbildungskraft zu entfalten vermag, 
holt uns der aufgeklärte Nihilismus doch zurück in das Bewusstsein unse-
rer Subjektivität. Der Preis dieser nihilistischen Rückholgarantie ist der 
Verlust einer positiven, nachhaltigen „Wahrheit“. (4) Doch nachdem wir 
den einen, großen „Sinn des Lebens“ verloren haben, gewinnen wir im 
Zeitalter des Nihilismus höchste Flexibilität in der Anpassung unserer 
Sinnfindungen an das, was uns jeweils als evident erscheint. Wir schöp-
fen – fernab von drohenden Ideologien der Vollkommenheit – nur das 
uns jeweils Mögliche aus, wie das Motto zu dieser Studie betont:

Meine Seele, strebe nicht nach Unsterblichkeit,
Das Mögliche schöpfe aus in deiner Bemühung! (5)

7. Es kann als Definition von Nihilismus genommen werden, dass er uns 
keine endgültige Möglichkeit aufweist, aus dem „Subjektkasten“ zu entflie-
hen. (6) Darin unterscheidet er sich von esoterischen oder spiritualisti-
schen Richtungen, die solche Grenzübertritte oder Bewusstseinssprünge 
nicht nur mit aller Vorsicht wagen und wieder zurücknehmen, sondern 
zuweilen munter in solch fremdem Terrain herumspazieren. (7) Dass es 
dabei zu eindrucksvollen Gedanken und überzeugenden Absichten kommt 

484

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


(auch das Gegenteil kann der Fall sein), ändert nichts daran, dass hier die 
subjektiven Vorstellungen, in welchen sich die Autoren bewegen, nicht 
mehr als solche von ihnen erkannt werden. Sie glauben, sich des „Dings 
an sich“ im Wissen bemächtigt zu haben und die von Kant gezogene Grenz-
linie überschreiten zu können, welche der aufgeklärte Nihilismus im 
Bewusstsein hält, sodass er eventuelle Grenzüberschreitungen immer wie-
der als subjektive Veranstaltungen erkennen und zurücknehmen kann. (8)

8. Dies gilt auch für die in der sog. Postmoderne bzw. dem Poststruktu-
ralismus beliebt gewordene Kritik an dem, was sie als Subjektphiloso-
phie überwinden möchten. (9) Gewiss ist es verführerisch, sich in Berei-
che hineinzudenken bzw. hineinzuimaginieren, die von allen Spuren 
subjektiver Zurichtung unberührt erscheinen. Doch drohen solche Wege 
in der Herrschaft neuer Mythologien zu enden, von denen sich das Sub-
jekt, das sich selbst aufgegeben hat, nicht mehr befreien kann und aus 
denen es gerne in die Befindlichkeit des Nihilismus zurückgehen wür-
de, wenn dies dann noch möglich wäre. Der Weg der Subjektphilosophie 
– und dies zeigt eindringlich ihre Entwicklung von Kant zu Nietzsche – 
hat mit Konsequenz in den Nihilismus geführt, der nur vom Subjekt her 
die Subjektivität von Erkenntnis überwinden könnte. Dies gilt auch für 
Foucaults zunächst rückwärtsgewandten Versuch, in einer „Archäologie 
des Wissens“ die Schichten vor der Konstitution des Subjekts freizule-
gen, die doch nur von diesem her gedacht werden können: Eine „Ord-
nung der Dinge“ vor oder nach dem Subjekt wäre der uns prinzipiell 
unzugängliche Bereich des „Dings an sich“ (10).

9. Angesichts dieser logischen Unmöglichkeit einer subjektlosen Überwin-
dung der Subjektivität von Erkenntnis sei daran erinnert, dass die Subjekt-
philosophie nicht in einem verhärteten Anthropozentrismus enden und 
die umgebende Welt zu Schanden richten muss. Im Gegenteil bieten sich 
gerade vom Subjekt her Möglichkeiten, seinen Willen zur Macht zu reflek-
tieren und dem nicht vom Subjekt Gemachten Wertschätzung angedeihen 
zu lassen. Kants Wertschätzung des gerade nicht vom Subjekt gemachten 
Naturschönen ist hierfür ein herausragendes Beispiel. (11)

10. Solche Reflexion von subjektiver Macht ist in Kants kosmopolitischen 
Reflexionen in seinen Schriften zur Geschichtsphilosophie durchaus 

485

Aufstieg und Abstieg der Philosophie im aufgeklärten Nihilismus

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


angelegt. (12) Eine Überwindung des machtbesessenen Anthropozent-
rismus ist nur von diesem her möglich. Dieser Weg erscheint uns als die 
einzig humane Lösungsmöglichkeit innerhalb des „Subjektkastens“. Auch 
wenn wir unser Projekt eines aufgeklärten Nihilismus als offen und unab-
geschlossen verstehen, ist es doch Teil eben dieses Projektes, vor mögli-
chen Gefahren und Scheinlösungen zu warnen, die sich mit einer For-
derung nach Überwindung der Subjektphilosophie einschleichen.

Anmerkungen
1) 	 ND S. 367: „Der Begriff des Sinns involviert Objektivität jenseits allen Machens; 

als gemachter ist er bereits Fiktion, verdoppelt das sei’s auch kollektive Subjekt 
und betrügt es um das, was er zu gewähren scheint. Metaphysik handelt von 
einem Objektiven, ohne doch von der subjektiven Reflexion sich dispensieren 
zu dürfen.“

2) 	 Heidegger überschreitet in seinem Seinsbegriff diese Demarkationslinie, obwohl 
das Eingeständnis Platz greift, dass es vor einer in der Zukunft liegenden „Keh-
re“ mit dem Sein noch „nichts ist“. (Vgl. Heidegger 1950, Nietzsches Wort „Gott 
ist tot“, S. 264f.) So ist auch für Heideggers Kunstauffassung der Imaginations-
begriff wegen seiner Verankerung in Subjektivität eher störend (Heidegger 1950, 
Der Ursprung des Kunstwerkes, S. 60), obwohl er bereits seit der Romantik die 
unumgängliche Grundlage der Kunsttheorie bildet: „Was die Dichtung als lich-
tender Entwurf an Unverborgenheit auseinanderfaltet und in den Riß der Gestalt 
vorauswirft, ist das Offene, das sie geschehen läßt und zwar dergestalt, daß jetzt 
das Offene erst inmitten des Seienden dieses zum Leuchten und Klingen bringt. 
Im Wesensblick auf das Wesen des Werkes und seinen Bezug zum Geschehnis 
der Wahrheit des Seienden wird fraglich, ob das Wesen der Dichtung, und das 
sagt zugleich des Entwurfes, von der Imagination und Einbildungskraft her hin-
reichend gedacht werden kann.“

	 Zum Imaginationsbegriff als Grundlage der Ästhetik im Sinne einer philosophi-
schen Disziplin s. DVI, bes. S. 233–255

3) 	 Auf ein solches Kippbild des Übermenschen gibt es bei Nietzsche Hinweise; vgl. 
KSA II S. 550 f. u. 575 f., VI S. 295 f.

4) 	 Prokop 2002, S. 216 f., 257 f., verwendet den Begriff „Rückholgarantie“ in Hin-
blick auf die in den Massenmedien vermarkteten Phantasien.

5) 	 Pindar (übersetzt von E. Dönt) 1986, S. 105
6) 	 Vgl. Nietzsche (KSA IX S. 431): „Das Subjekt wegdenken – das heißt sich die 

Welt ohne Subjekt vorstellen wollen: ist ein Widerspruch: ohne Vorstellung vor-
stellen! Vielleicht giebt es hunderttausend subjektive Vorstellungen. Unsere 
menschliche wegdenken – da bleibt die der Ameise übrig.“ Trotzdem verfolgt 
Stegmaier (2016, S. 128 ff.) „Nietzsches Ersetzung des Subjekt-Begriffs durch den 
Perspektiven-Begriff “, der aber mit dem Subjektbegriff verbunden bleibt, auch 
wenn Nietzsche diese Voraussetzung nicht in jeder Formulierung über Perspek-
tivismus ausgesprochen hat.

486

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


7) 	 Dies meint Camus mit dem Sprung („saut“) aus der Absurdität der menschli-
chen Existenz (2000, S. 61 u. passim). Beispiele hierfür sind Legion. Es sei nur 
auf einen der Bestseller von Eckhart Tolle verwiesen: „Eine neue Erde. Bewusst-
seinssprung anstelle von Selbstzerstörung.“ 10. Aufl. 2005

	 Kant selbst konnte seine Position in der Auseinandersetzung mit Swedenborg 
schärfen, dessen Spiritualismus dennoch in der Folgezeit beharrlich wiederkeh-
ren sollte; so beispielsweise in weiten Bereichen des Werkes von Rudolf Steiner. 

8)	  Buddhistische Denker haben sich an diesem Problem immer wieder abgearbei-
tet, dass das Nichts einen das Subjekt transzendierenden Bereich meint und doch 
nur von diesem her gedacht sein kann. Heisig („Philosophers of Nothingness“, 
2001, S. 61) zeigt dies in Hinblick auf Nishida Kitaro, einen Hauptvertreter der 
Kyoto – Schule, der versucht „absolute nothingness“ begrifflich zu fassen: 

 	 „The idea of grounding all thought in a single, absolute principle continued to 
pester Nishida, like a fly buzzing inside his head that he could not swat down. 
While the terms ‘pure experience’ and ‘absolute will’ had disappeared, the assump-
tion of an absolute beyond subject and object and yet somehow knowable had 
not. The more he realized that none of his solutions had managed really to dis-
lodge the subject from center stage – in his terms, that a certain ‘psychologism’ 
still remained – the more acute became the need for a replacement absolute. He 
sought it in turn to religion and found it in the idea of nothingness.“

9) 	 Ein typisches Beispiel für eine solche Suchbewegung aus der Subjektphilosophie 
hinaus bietet Welsch (2017, S. 239 f. u. passim); gerade Kunst und ästhetische 
Erfahrung, deren „Bestimmungsgrund nicht anders als subjektiv sein kann“ (Kant 
im § 1 der KdU; Herv. ebd.), sollen diesen Weg weisen:

	 „Inzwischen bin ich auf der Suche nach einer grundlegenden Revision in der 
Philosophie, und dabei sind Kunst und ästhetische Erfahrung erneut richtung-
weisende Weggefährten. Die Denkweise der Moderne scheint mir verengt und 
verfehlt zu sein. Ihr Prinzip war 1755 durch Diderot formuliert worden: ‚Der 
Mensch ist der einzigartige Begriff, von dem man ausgehen und auf den man 
alles zurückführen muß.‘ Kant hat diesem neuartigen Anthropozentrismus dann 
noch vor Ende des 18. Jahrhunderts seine für die Folgezeit wirkmächtige epis-
temologische Legitimation verliehen. Seither bewegt sich die Moderne in einem 
anthropischen Gefängnis … Worauf es ankäme, wäre eine Sicht des Menschen, 
die es von vornherein nicht erlaubte, vom Menschen als solchem auszugehen 
und alle Weltverhältnisse von ihm aus zu konstruieren.“

	 Bei seinen noch unausgeführten Versuchen erwägt Welsch: „Statt des homo huma-
nus wird der homo mundanus zur neuen Leitfigur.“ (Ebd. S. 241) Dieser ist aber 
in Kants Konzeption einer Allgemeinvernunft bereits angelegt, insbesondere deren 
besonderer Wertschätzung des Naturschönen, das seine Bedeutung gerade dadurch 
erhält, dass es nicht als bloßes Konstrukt des Menschen erscheint.

10) 	 Foucault 1971
11) 	 KU (§ 42: „Vom intellektuellen Interesse am Schönen“) S. 395–400
12) 	 KW Bd. VI („Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht“ 

und „Zum ewigen Frieden“)

487

Aufstieg und Abstieg der Philosophie im aufgeklärten Nihilismus

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 193 	 Nietzsches Dreischritt der Sinngebung

In Zarathustras allegorischer Rede von den drei Verwandlungen des 
Geistes geht es weniger um Lebensabschnitte als immerwährende 
Möglichkeiten unserer Existenzgestaltung: Als Kamel tragen wir die 
Last der aufoktroyierten Vorstellungen, von denen sich das Nein-Ge-
brüll des Löwen befreit – und die große Leere der Wüste schafft, den 
fruchtbaren Boden für den aktiven Nihilismus. Hier werden wir wie 
ein spielendes Kind aus uns selbst heraus aktiv, Sinn schaffend ohne 
alle Vorgaben aus der Kamelexistenz. 

In dieser Weise ergibt sich die Zusammenfassung des Dreischritts aus 
Zarathustras Rede „Von den drei Verwandlungen“ (1): Zunächst tragen 
wir als Kamele die Sinnzuweisungen aus unserem jeweiligen historischen 
Horizont mit uns herum – in einer unumgänglichen wie bereichernden 
Phase. Allerdings dürfte hier nur modellhaft von Lebensphasen die Rede 
sein. Eher geht es um immerfort präsente Möglichkeiten innerhalb unse-
res gesamten Lebenslaufes.

Wenn dann das „Nein!“ des Löwen in uns ertönt, werden wir uns der 
Wüste und Leere bewusst, welche Preis wie Chance solcher Befreiung ist. 
Vor uns öffnet sich das Nirwana, hier verstanden als Betätigungsfeld und 
fruchtbarer Boden des aktiven Nihilismus. Auch hier muss keine Lebens-
phase, keine totale Negation gemeint sein. Das „Nein!“ mag sehr verhal-
ten ertönen, hin und wieder in uns laut werden und sich nur auf Teilas-
pekte der äußeren Sinnzuweisungen beziehen. Das Nichts öffnet sich 
dann gleichsam nur in Zwischenräumen, Spalten oder Leerstellen, wobei 
die vorangegangene Kamelexistenz eine unerlässliche Voraussetzung sol-
cher Erfahrungen einer leeren Freiheit bildet. Diese Freiheit ist noch 
unvollkommen, da wir im Kampf gegen den Drachen, der die Tradition 
der ehrwürdigen Pflichten verkörpert, an das Nein gefesselt bleiben, den 
Kampf gegen die Pflichten führen müssen.

In reifer Kindlichkeit, die gerade in einem späteren Lebensalter wie-
der durchzubrechen vermag, werden wir verstreute Sinnstränge aufgrei-
fen, neu knüpfen oder gar neu erschaffen, wie auch immer dies unseren 
Möglichkeiten entspricht. Die Erfahrung des Nirwana, der umfassenden 
„wüsten“ Leere bleibt dabei als grundierende Hintergrunderfahrung prä-
sent. Wir rücken in dieser Phase oder besser: existenziellen Befindlich-

488

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


keit nicht an die Leerstelle, die das Verschwinden der Götter hinterlas-
sen hat. Es geht uns nicht darum, einem Zwang zur Vollkommenheit zu 
gehorchen, wie er aus der religiösen Tradition einer „kamelhaften“ Exis-
tenz noch in uns Nachwirkungen zeitigt und in Zarathustras Rede von 
dem Drachen mit goldenen Schuppen Gestalt gewinnt, an denen „(t)aus-
endjährige Werte glänzen“. 

Diese Werte vergessend, mögen wir uns in der kindlichen Befindlich-
keit der dritten Verwandlungsmöglichkeit als Übermenschen empfinden 
und uns gemäß Nietzsches Rhetorik so titulieren, doch Götter sind wir 
nicht geworden. Wir ergreifen das uns Mögliche im Spiel der Einbil-
dungskraft, die wie „ein aus sich rollendes Rad, eine erste Bewegung, ein 
heiliges Ja-sagen“ unsere rationalen Kräfte lenkt. Sinn wird hier subjek-
tiv geschaffen und erhält zugleich im Vollzug dieser im weitesten Sinne 
spielerischen Tätigkeit seine objektivierte Evidenz. Eine so verstandene 
menschlich-übermenschliche Kindlichkeit ist eine immer präsente Mög-
lichkeit, die sogar in mannigfacher Verwobenheit mit den beiden ande-
ren Formen der Metamorphose des Geistes auftauchen kann, wie sie 
Nietzsches Zarathustra um der Klärung willen zunächst einmal in rei-
ner, verbildlichter Form als Kamel, Löwe und Kind isolieren musste. Die-
ser evolutionäre, aber im menschlichen Geist zentrierte Vollendungs-
weg, den Nietzsches plastische Bildersprache idealtypisch skizziert, führt 
vom passiven, negierenden in den aktiven, bejahenden Nihilismus, der 
dabei nicht überwunden, sondern weiter geführt, zu Ende geführt, viel-
leicht vollendet wird – auch wenn Nietzsche sich in einer noch unaus-
gegorenen Logik zum ersten Entdecker und zugleich Überwinder des 
Nihilismus stilisieren wollte. (2)

Anmerkungen
1) 	 KSA IV S. 29–31
2) 	 Vgl. KSA XIII S. 190

489

Aufstieg und Abstieg der Philosophie im aufgeklärten Nihilismus

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 194 	Ohne Offenbarungsbotschaft aus Diesseits und Jenseits

Die widersprüchliche Rede von einer nihilistischen Botschaft hat ledig-
lich den Sinn, uns in der Einsicht in die Haltlosigkeit unserer Exis-
tenz ein Höchstmaß an Autonomie zu ermöglichen, die in den Schöp-
fungen der Einbildungskraft ihre ephemere Erfüllung findet. So ließe 
sich zusammenfassen, dass der „aufgeklärte Nihilismus“ einen umfas-
senden Skeptizismus in sokratischer Tradition begründet, der sich 
keineswegs im bloßen Negieren erschöpft, sondern im Medium der 
vernünftigen Einbildungskraft Positionen zu schätzen weiß, die bei 
all ihrer Evidenz eines „Daimonion“ letztlich in die Nichtigkeit gesetzt 
bleiben. Dabei wird der Zwang zur unumstößlichen, umfassenden 
Sinngebung einer Jenseits- wie Diesseitsgläubigkeit aufgelöst.

Wenn von einer Botschaft des aufgeklärten Nihilismus überhaupt gere-
det werden kann, dann lautet sie kurz und bündig: Wir müssen uns mit 
dem „Nichts“ abfinden als Antwort auf alle unsere letzten Fragen, wir 
müssen dieses Nichts aushalten und durchstehen – so lange wir der lebens-
starken Fiktion folgen wollen, unsere Existenz sei erhaltenswert. Eines 
letzten Haltes verlustig, sind wir einerseits in dieser Nichtigkeit, in die 
unsere Existenz hineingehalten ist, der Verlorenheit preisgegeben. Ande-
rerseits gewinnen wir in dieser Haltlosigkeit auch ein Höchstmaß an 
Autonomie, aus der heraus wir nach dem Verlust von Seinsgewissheit 
mit unserer Einbildungskraft Evidenzen schaffen können, um unserem 
Leben eine vernünftig erscheinende Begründung immer wieder vorü-
bergehend zu geben. Unser Leben wird dann Material für unsere refle-
xionsgesättigte, schaffende Einbildungskraft und im weitesten Sinne zu 
unserem künstlerischen Werk. (1)

In nuce heißt dies, dass wir das Nichts als Erfahrung der Sinnlosigkeit 
bzw. Sinnwidrigkeit unserer Existenz in uns „herumtragen“, es erkennen 
und anerkennen müssen, dabei vielleicht schätzen lernen. Unserer Ten-
denz, dieses Vakuum, diese Sinnleere – womit auch immer – aufzufül-
len: mit Ideologien, „Glaubenstatsachen“, heimlichen Götzen, Lebenslü-
gen, Positivitäten, Süchten etc., wirkt das aufgeklärte Bewusstsein des 
philosophischen Nihilismus entgegen, das solche umfassenden Sinnge-
bungen ihrer letztlichen Nichtigkeit überführt. Was bleibt, sind vorüber-
gehende, ephemere Evidenzen von Sinn, „Feuerfunken“, die – kaum dass 

490

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


sie aufsprühen – schon wieder verschwunden sind auf unserer „Fahrt 
durch die Nacht dieses Lebens“. (2) Diese negative „Wahrheit“, so banal 
sie erscheinen mag, bleibt für unseren nach umfassendem Lebenssinn 
strebenden Lebensdrang schwer zu akzeptieren (3), gewährt aber den 
Vorteil, dass sie in Einklang mit einem aufgeklärten Bewusstsein steht, 
das sich Wahrheit versagen muss, weil es wahrhaftig bleiben möchte. 
Aller beständigen Seinsgewissheiten enthoben, gibt uns diese Freiheit 
der negativen „Wahrheit“ – so absurd und furchterregend sie ist – doch 
ein Höchstmaß an Möglichkeiten der sinnvollen Selbstgestaltung in ein-
zelnen Fragmenten unseres Lebens zurück, selbst wenn diese zu einem 
sinnvollen Ganzen sich nicht mehr zusammenfügen. Befreit vom Zwang 
zur Suche nach einem sinnstiftenden Ganzen, in das wir unser Leben 
hineinpressen wollten, befreit von dem Psychoterror der großen religi-
ösen und politischen wie auch der kleinen Alltags-Ideologien und ihren 
Erwartungen, die sie uns aufzwangen, widmen wir uns nun – als aufge-
klärte Nihilisten – den versprengten Fragmenten von Sinn, die uns 
„ein-leuchten“ und als Ent-Täuschungen wieder vergehen. 

Fausts Skepsis: „Die Botschaft hör’ ich wohl, allein mir fehlt der Glau-
be“ (4) betrifft in diesem Kontext nicht nur den Jenseits –, sondern auch 
den Diesseitsglauben. Hier greift Nietzsches Zarathustra zu kurz, wenn 
er die Treue zur Erde predigt und nur vor den Giftmischern warnt, die 
uns auf das Jenseits vertrösten möchten (5). Falsche Metaphysik verbrei-
ten auch die, welche uns ein alsbald bevorstehendes irdisches Paradies 
vorgaukeln, für das wir nur noch dieses oder jenes Opfer zu bringen, uns 
selbst zu opfern hätten. Der aufgeklärte Nihilismus erkennt sich als ein 
defizitärer Status, dem die Versöhnung und Vollendung des Menschen 
versagt bleibt: er ist eine Philosophie des Entzugs von Sinn. Die Hoff-
nung auf ein Jenseits behält sogar die Berechtigung, dass sie der Leicht-
gläubigkeit, es werde hier schon bald alles in Ordnung sein, opponiert. 
Oszillierend zwischen Diesseits und Jenseits verdünnen sich die Bot-
schaften, die wir hören und verarbeiten, zu instabilen Hoffnungen, die 
unsere Einbildungskraft erweckte und von denen sie nicht lassen möch-
te. Als erleuchtete Fiktionen mögen sie uns antreiben, hier und jetzt das 
zu tun, was für uns Menschen getan werden kann, und so das uns Mög-
liche auszuschöpfen (6), ohne blinder Diesseits- oder Jenseitsgläubigkeit 
zu verfallen.

491

Aufstieg und Abstieg der Philosophie im aufgeklärten Nihilismus

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Anmerkungen
1) 	 Es versteht sich, dass hier nicht ein harmonistischer Kunstbegriff gemeint sein 

kann, sondern die nicht mehr schöne Kunst.
2) 	 Die in der „nihilistischen“ Romantrilogie „Bunte Schleier des Nichts“ verwen-

deten Bilder der „Nachtfahrt“ und „Feuerfunken“ sind auch hier sinnbildliche 
Leitmotive.

3) 	 Dass wir von solchen unbeantwortbaren metaphysischen Fragen nicht ablassen 
können, ist nach Kant „das besondere Schicksal“ unserer Vernunft (Vorrede zur 
ersten Auflage, KrV S. 11).

4) 	 Goethe: Faust („Nacht“) V. 765. 1986
5) 	 KSA IV S. 14 f.
6) 	 Im Sinne der Verse aus Pindars Ode, die als Motto dieser Studie vorangestellt 

sind.

492

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 195 	 Politik: Nichts als Hoffnungen 

Der aufgeklärte Nihilismus ist die notwendige Bedingung der Mög-
lichkeit politischer Aktivitäten, wenn diese nicht vorgefertigten Ideo-
logien, sondern dem evidenten Bild vom Menschen dienen wollen, 
über den keine Ideologie, keine „Wahrheit“ und keine Macht als Zweck 
hinausreicht. Als eine solche transzendentale Bedingung der Mög-
lichkeit humanerer Politik mag der aufgeklärte Nihilismus die Herr-
schaft der Machtideologien auflösen helfen.

Wie in einem methodischen Mantra sei auch in Hinblick auf die politi-
sche Rolle des Nihilismus an dessen janusköpfiges Gesicht erinnert: Wäh-
rend der passive Nihilismus alle politischen Bindungen und Zielvorstel-
lungen negiert und eine Leere freiräumt, in der ideologische Verfestigungen 
sich auflösen, entwickelt der aktive Nihilismus politische Vorstellungen 
gemäß der Evidenz eines jeweiligen situativen Kontextes, sodass diese 
flexibel und – jenseits ideologischer Verkrustungen – frei verfügbar blei-
ben. Dieses Ergebnis ist nicht so dürftig und vage, wie es zunächst erschei-
nen mag. Denn auch der Wille zur Macht, dem unsere politische Welt 
immer noch ausgeliefert zu sein scheint, wird in diesen Auflösungspro-
zess einbezogen, wenn Nihilismus sich selbst reflektiert und in solcher 
Selbstermächtigung die Nichtigkeit des Glaubens an die Macht durch-
schaut, wie er sich in Nietzsches vorgeblicher Überwindung des Nihilis-
mus abzeichnet. Nicht nur der Wille zur Macht selbst, sondern auch die 
Inhalte, mit denen er sich verbindet, werden in die nihilistische Selbst-
reflexion einbezogen.

Spektakuläre Ergebnisse zu erwarten bleibt einem Bewusstsein vorbe-
halten, welches vom Showbusiness geprägt ist. Der aufgeklärte Nihilis-
mus eignet sich unter diesem Aspekt wenig für Parteigründungen, pro-
grammatische Erklärungen, Spruchbänder oder Fahnen. Eher wirkt er 
im Stillen, ist kontemplative wie aktiv verändernde Philosophie, zunächst 
vielleicht nur weniger, welche in der Rätselhaftigkeit der Welt nach den 
wenigen Erklärungen suchen, die uns möglich sind, und in Graswurzel-
aktivitäten immerhin das wenige verändern wollen, was veränderbar 
erscheint, und dies auch tatsächlich verändern. Wir wollen zunächst in 
unserem offenen Projekt einer fortzuführenden Philosophie des aufge-
klärten Nihilismus den Boden bereiten, auf dem Ratgeber, Manifeste, 

493

Aufstieg und Abstieg der Philosophie im aufgeklärten Nihilismus

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


politische Theorien und Programme noch entstehen könnten. Denn noch 
sind wir erst dabei, den Nihilismus, diesen unheimlichsten aller Gäste 
heimisch werden zu lassen, ihn als Gast zu erkennen und anzuerkennen 
– als Spiegelbild von uns selbst.

In der philosophischen Grundlegung, um die es hier geht, können wir 
den aufgeklärten Nihilismus als die notwendige Bedingung der Möglich-
keit politischer Aktivitäten begreifen, wenn sie nicht vorgefertigten Ideo-
logien und dem Machtanspruch von Parteibüchern, sondern dem The-
ma selbst dienen wollen, um das es geht: dem Menschen, über den keine 
Ideologie, keine sogenannte Wahrheit und keine Macht als Zweck hin-
ausreicht. Als eine solche transzendentale Bedingung der Möglichkeit 
humanerer Politik mag der aufgeklärte Nihilismus etwas Hoffnung in die 
Welt tragen, so sehr diese auch den Ideologien des Geldes, des Marktes, 
der Macht – drapiert in die „Wahrheiten“ ökonomischer, politischer und 
religiöser Provenienz – ausgeliefert zu sein scheint. Selbst die Einsicht in 
die Hoffnungslosigkeit solcher Verfestigungen schafft immerhin die Dis-
tanz, die zu der gewagten Hoffnung Anlass geben könnte, dass wir dem 
Räderwerk des Willens zur Macht nicht nur als Schmiermittel dienen. 
Die Hoffnung bleibt sich somit im Nihilismus selbst überlassen, ist des 
Glaubens an äußere Verankerungen weitgehend verlustig gegangen, 
sodass sie nur noch auf sich selbst bauen kann: „(…) to hope till Hope 
creates / From its own wreck the thing it contemplates; (…)“ (1)

Offen bleibt hier in unserer erst die Grundlagen schaffenden Philoso-
phie des aufgeklärten Nihilismus, welche Rolle die Evidenzen des einzel-
nen Individuums und seine Hoffnungen in politischen Zusammenhän-
gen spielen könnten. Kants Fragen „Was darf ich hoffen? Was soll ich 
tun?“ werden hier erweitert zu den Fragen: „Was sollen und wollen wir 
tun? Was dürfen und wollen wir hoffen?“ Erst in deren Beantwortung 
können solche Evidenzen – und nicht der bloße Wille zur Macht in sei-
nen ökonomischen Manifestationen – zum Tragen kommen. Hier eröff-
net sich ein weites Feld politischer Theoriebildungen, die nicht Gegen-
stand dieser Monographie sind, aber in deren Grundlagenarbeit 
vorbereitet werden.

Nur so viel sei gesagt: Diese Staats- und Gesellschaftstheorien müss-
ten bei aller Unterschiedlichkeit – wenn sie den aufgeklärten Nihilismus 
ernst nehmen – bestimmten Grundanforderungen genügen; da Wahr-
heit in einem positiven Verständnis nicht mehr vorauszusetzen ist, gilt 

494

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


es in einer im wirklichen Sinn des Wortes liberalen Staatsverfassung allen 
Möglichkeiten von evidenter Wahrheitsfindung Raum zu geben, solan-
ge nicht eben dieser Raum eingeengt oder negiert wird. Dabei muss in 
Fragen der Einflussnahme sichergestellt sein, dass Evidenzen ernst genom-
men werden und nicht deren Durchsetzung durch wirtschaftliche Macht 
die Oberhand gewinnt. Die Zügelung wirtschaftlicher Macht in Bezug 
auf die politische Sphäre der Willens- und Meinungsbildung muss also 
gewährleistet sein, damit nicht die „Wahrheiten“ vorgeblicher Sachzwän-
ge das übertrumpfen, was uns evident ist. Erst dann kann von Liberali-
tät in unserem Sinne die Rede sein. 

 Das philosophische Denken stößt hier allerdings auf das Chaos der 
Kontingenz, eine Gemengelage, in der das beginnt, was wir die „Nacht-
fahrt“ genannt haben – hier unsere gemeinsame Nachtfahrt, die von den 
Evidenzen und „Feuerfunken“ unseres Denkens und Imaginierens auch 
im gesellschaftlich – politischen Bereich begleitet und erhellt sein möge.

Anmerkungen
1)	 Shelley („Prometheus Unbound“) 1970, S. 268 (IV, V. 570–578)

495

Aufstieg und Abstieg der Philosophie im aufgeklärten Nihilismus

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 196 	Ausdehnung und Verengung des ästhetischen Zirkels 

Unserer Vernunft ist „Wahrheit“ im Zeitalter des Nihilismus verloren 
gegangen, aber mit der im weitesten Wortsinn künstlerischen Pro-
duktivität der Einbildungskraft können wir jenen Verlust zu kompen-
sieren suchen. Kunst soll übertreten ins wirkliche Leben, wird aber in 
Enttäuschungen und Vereitelungen immer wieder der Zurückweisung 
gewahr. Diese beiden gegenläufigen Bewegungen der Ausdehnung 
und Verengung eines „ästhetischen Zirkels“ prägen das nihilistische 
Zeitalter.

Eine Neugründung unseres Lebens in der schaffenden Einbildungskraft 
meint Nietzsche, wenn er sagt: „… nur als ästhetisches Phänomen ist das 
Dasein und die Welt ewig gerechtfertigt …“ Denn unserer Vernunft ist 
die Wahrheit im Zeitalter des Nihilismus verloren gegangen. „ Die Wahr-
heit ist häßlich: wir haben die Kunst, damit wir nicht an der Wahrheit zu 
Grunde gehn.“ (1) Nur in unserer Einbildungskraft können wir im Sin-
ne eines aktiven Nihilismus jenen Verlust zu kompensieren suchen. Damit 
will der Mensch zum Künstler im weiteten Sinne werden, das Dasein 
zum Kunstwerk gestalten. Solch zentrale Funktion des Ästhetischen ist 
im deutschen Idealismus und der Romantik vorbereitet worden, wobei 
der Nihilismus die idealistischen Überspannungen und Hypostasierun-
gen von „Wahrheit“, die sich hier mit der Einbildungskraft verbunden 
hatten, schrittweise aufgelöst hat. 

Aber die realen Widerstände und theoretisch fundierbaren Bedenken 
gegen solche Übertrittsphänomene der Kunst sind seit Idealismus und 
Frühromantik bekannt und prägen dauerhaft und in verstärktem Maße 
unser nun dezidiert nihilistisch gewordenes Zeitalter. Die hierbei entste-
hende Bewegung einer „ästhetischen Rechtfertigung des Lebens“ lässt 
sich mit der Ausdehnung und Verengung eines „ästhetischen Zirkels der 
Einbildungskraft“ beschreiben, zwei gegenläufigen Bewegungen, welche 
die Tätigkeit der schaffenden, das Leben zu rechtfertigen suchenden Ein-
bildungskraft und die Vereitelungen dieser Versuche begleiten. (2)

Anmerkungen
1) 	 KSA I S. 47 (Herv. Im Text). – Den Paradigmenwechsel der Erkenntnistheorie 

zur Ästhetik fasst Nietzsches Gedankensplitter prägnant zusammen (KSA XIII 

496

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


S. 500 (Herv. im Text): Die „Häßlichkeit“ der Wahrheit ist ihr für uns schmerz-
licher Verlust. 

 	 Der daraus sich ergebenden Übernahme ästhetischer Momente in der Erkennt-
nistheorie geht Welsch (1996) nach; gemäß seinem Fazit „setzte sich zunehmend 
die Einsicht durch, daß Erkennen und Wirklichkeit ihrer Seinsart nach ästhe-
tisch sind. Das war Nietzsches Entdeckung, die seither auch von anderen unter 
Rückgriff vorwiegend auf nautische Metaphern zum Ausdruck gebracht wurde 
und bis zum Konstruktivismus unserer Tage reicht. Wirklichkeit ist keine erkennt-
nisunabhängige, fest vorgegebene Größe, sondern Gegenstand einer Konstruk-
tion“. (Ebd. S. 52) Allerdings sollte bei diesem Paradigmenwechsel nicht über-
sehen werden, dass die Konstruktionsprinzipien in der Ästhetik (im traditionellen 
engeren Sinne bezogen auf Schönheit) und der „epistemologischen Ästhetisie-
rung“ (ebd.) unterschiedlicher Art sind. So versucht Welsch, „(d)as Verhältnis 
der diversen Ästhetisierungsarten zueinander“ zu bestimmen (ebd. S. 54 ff.)

2) 	 DVI, bes. S. 257 ff. zur Ausdehnung des „ästhetischen Zirkels der Imagination“ 
in Idealismus und Romantik sowie die hierbei sich ergebenden einzelnen Denk-
motive und Problemstellungen, wie sie bis heute bedeutsam geblieben sind.

 	 Diese Erweiterungs- bzw. Übertrittsphänomene des Ästhetischen und deren 
Schwierigkeiten hat Welsch (1996 u. a.) im Einzelnen analysiert.

497

Aufstieg und Abstieg der Philosophie im aufgeklärten Nihilismus

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 197 	 Ohnmächtige Macht der Einbildungskraft

Weil die Einbildungskraft sich im Zeitalter des Nihilismus nicht mehr 
in der Vernunft verbergen muss, d. h. sich als subjektives Vermögen 
zu sich selbst bekennt, genießt sie die Weite ihrer Spielräume, eine 
Macht, die sie aufheben muss, denn in der Subjektivität ihrer Veran-
staltungen bleibt die Einbildungskraft der umfassenden Nichtigkeit 
eingedenk, in der sie ihre unsteten Gebilde erschafft.

Die Macht der Einbildungskraft erwächst aus der Ohnmacht des Men-
schen gegenüber der Absurdität seiner Existenz und der Erkenntnis der 
Schwäche seiner Vernunft im Zeitalter des Nihilismus. „Phantasie an die 
Macht“ – dies ist nun keine von Begeisterung getragene revolutionäre 
Losung mehr, sondern ein trotziges Sich-Aufbäumen gegen das Los der 
Todgeweihten. Ins Nichts hinein setzt der heroische Nihilist seine „Wahr-
heit“, die als selbst geschaffene, mit noch so großer Evidenz in die Leere 
hinein gebildete subjektive Veranstaltung doch keine Wahrheit sein kann.

So erreichen wir in den Evidenzen unserer Einbildungskraft keine gül-
tige Überwindung des Nihilismus. Denn in diesem höchst subjektiven 
Vermögen der Einbildungskraft, die nicht umsonst als allgemeingültige 
Vernunft ausgegeben wurde, um ihrer Subjektivität zu entgehen, poten-
ziert sich das Problem des Nihilismus, der alles als wahr und letztgültig 
Gesetzte ins Subjektive auflöst. Nietzsches Denkmotiv: (1) „(…) nur als 
ästhetisches Phänomen ist das Dasein und die Welt ewig gerechtfertigt“ 
hat diesen Sinn, dass wir in der kreativen Einbildungskraft „Wahrheiten“ 
erfinden können, deren spielerischen Charakter die sich selbst durch-
sichtige Einbildungskraft reflektiert.

Gerade weil diese sich im Zeitalter des Nihilismus nicht mehr in der 
Vernunft verbergen und verstecken muss, d. h. sich als subjektives Ver-
mögen zu sich selbst bekennt, genießt sie die Weite ihrer Spielräume, 
eine Macht, die sie aufheben kann und muss, denn in der Subjektivität 
ihrer Veranstaltungen bleibt die Einbildungskraft der umfassenden Nich-
tigkeit eingedenk, in der alleine sie wirken und schaffen kann.

Anmerkungen
1) 	 KSA I S. 47 (Herv. im Text)

498

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


 § 198 Jenseits des Evolutionsmythos

Sozialdarwinistische Mythologeme, die das Denken der säkularen 
Gesellschaften immer noch durchdringen, stoßen insbesondere im 
Bereich von Kunst und Philosophie auf offenkundige Widersprüche: 
Schwächen und Stärken sind hier untrennbar verflochten, wie die The-
se von der Bio-Negativität der Kunst belegen kann. Erst die Auflösung 
des Wissenschaftsmythos von der Evolution führt zu einem unvorein-
genommenen Fragen, das zu sinnvollen Definitionen von Stärken und 
Schwächen auch der Kunst sowie zu einer maßvollen Positionierung 
des Menschen als Lebewesen in dieser Welt führen mag. 

Die These von der Bio-Negativität der Kunst hat Gottfried Benn vertre-
ten (1); die Verschränkung von biologischer Verfeinerung, Schwächung 
und mentaler Steigerung der künstlerischen Existenz hat Thomas Mann 
zum Thema gemacht (2). Unschwer lassen sich Philosophie und Philo-
sophen in diese Problematik einbeziehen. Angesichts aller Verflechtun-
gen von Stärken und Schwächen, Glanz und Elend in Kunst und Philo-
sophie, wie sie insbesondere in den Biografien ihrer Produzenten so oft 
und so dicht beieinander liegen, möchte man wie Pilatus die Schultern 
zucken und fragen: Was ist Wahrheit? Was ist die Wahrheit über die Evo-
lution? Sind Kunst und Philosophie evolutionäre Höhepunkte, glänzen-
de Edelsteine auf der menschlichen Krone der Schöpfung? Hat die Phi-
losophie, wenn sie im aufgeklärten Nihilismus ihren Endpunkt erreicht, 
ihren Aufstieg oder Abstieg vollendet?

 Allein solche Fragen zu stellen vermehrt unsere Lebensweisheit. Fra-
gen wir deshalb weiter: Ist es nicht ein Mythos, in Anpassung und bio-
logischer Robustheit den Fortschritt des Menschengeschlechts zu suchen? 
Welche Größe liegt in dem, was wir mit vielleicht untauglichen Begrif-
fen unsere Schwächen nennen? Welche Feuerfunken, ja Götterfunken 
konnten in Kunst und Philosophie nur auf dem Boden dessen aufstei-
gen, was unsere Gehirnwissenschaftler als Neurasthenie oder Psychas-
thenie, gar als Neurose oder Psychose, Schizophrenie etc. etikettiert 
haben? Und welch menschlicher Rückschritt, welche Erbärmlichkeit 
herrscht da, wo „kerngesunde, psychisch stabile Alphatiere“ in den gesell-
schaftlichen „Eliten“ unsere Geschicke zu leiten die Macht gewonnen 
haben?

499

Aufstieg und Abstieg der Philosophie im aufgeklärten Nihilismus

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


 Im nihilistischen Zeitalter ist es an der Zeit, das Gerede von der Evo-
lution zu durchschauen, die biologischen Wissenschaftsmythen, die unse-
re Gesellschaften mythokratisch beherrschen, zu entlarven: Es sind unauf-
geklärte Einbildungen, weil sie als solche nicht mehr durchschaut werden, 
sodass sie Deutungshoheiten und Machtpositionen sanktionieren kön-
nen. Die Lehre von der Evolution mit ihren Kriterien von Selektion und 
Anpassung kann offensichtlich unsere kulturellen Leistungen nicht ange-
messen erklären. 

 Lassen wir uns die Weisheit des Fragens nicht austreiben! Fragen wir 
mit der kindlichen Unschuld, die Nietzsche mit seinem „Übermenschen“ 
in Verbindung gebracht hat (3), was jeweils Stärke und Schwäche ist, also 
auch danach, welche Stärke in einer so genannten Schwäche liegen mag. 
Stellen wir unsere anthropozentrische Position unter den Lebewesen in 
Frage, sodass wir deren Eigenwert besser schätzen lernen können! (4) Nietz-
sche hat in seinem Aufsatz „Über Wahrheit und Lüge im außermoralischen 
Sinne“ gezeigt, wie wir die „Wahrheit“, dass unsere Perspektive die unum-
stößliche sei, aus Machtinstinkt erfunden bzw. erlogen haben. (5) Was Stär-
ken und Schwächen, Fortschritt und Rückschritt betrifft, hat der Nihilist 
– anders als ihm die gängige Denunziation unterstellt – Antworten, aber 
solche, die aus einer skeptischen Prüfung bzw. Negation des Vorgegebe-
nen erwachsen sind und danach eine größtmögliche Evidenz in einem 
konkreten Zusammenhang entfalten können. Erst in solcher Offenheit lässt 
sich jenseits des Evolutionsmythos sinnvoll von den Stärken und Schwä-
chen der kulturellen Leistungen von Kunst und Philosophie sprechen.

Urteilsenthaltungen
Menschliche Stärken und Schwächen erweisen sich als unberechenbare 
Werte, die der aufgeklärte Nihilist in Frage stellt. Deshalb wird er oft auf 
solche Kategorisierungen ganz verzichten und sich in der Urteilsenthal-
tung, der „Epoché“ der antiken Skeptiker üben, wie sie Husserls Phäno-
menologie aufgegriffen hat. Dies betrifft auch alle Formen von „Ranking“ 
zwischen den Menschen und zwischen den Lebewesen auf dieser Welt: 
Dass uns der oberste Platz in der Evolution gebühre, ist eine Fiktion, die 
als Arbeitshypothese zuweilen brauchbar sein mag, die wir aber nicht zu 
einer wissenschaftlichen „Wahrheit“ aufblähen sollten. Diesen Wissen-
schaftsmythos als zur Wahrheit verschobene Fiktion zu durchschauen 
dürfte uns allen gut tun – und der Welt, in der wir leben.

500

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Evolution rückwärts
Der Mythos von der Evolution wird gelegentlich durch den gegenläufi-
gen einer fortschreitenden Dekadenz oder Degeneration ersetzt, wobei 
unschwer zu erkennen ist, dass die Mythisierung bleibt und sich nur die 
Blickrichtung ändert. Dies betrifft auch die Untergangsszenarien, zu deren 
Vorbereitung anthropofugale Tendenzen diagnostiziert werden. Nur das 
Vorzeichen ändert sich hier, der Wissenschaftsmythos bleibt. Es kann 
aber sehr hilfreich sein, wenn wir uns das Verschwinden der Menschheit 
als eine zukünftige, wahrscheinliche Möglichkeit vor Augen halten und 
aus diesem Gedankenexperiment lebensdienliche Schlussfolgerungen 
ziehen, die unseren Alltag bereichern.

Der Mensch – Irrläufer der Evolution
Mit diesem Titel hat Arthur Koestler in seinem Buch eindrucksvolle Bele-
ge ausgewertet, die den Mythos von der Evolution überzeugend entlar-
ven. Hier sei nur eine zusammenfassende Passage zitiert:

„Alle Versuche, die verhängnisvolle Geschichte unserer Spezies zu dia-
gnostizieren, müssen vergeblich bleiben, wenn sie nicht die Möglich-
keit einbeziehen, daß der Homo sapiens einer der zahllosen Fehler der 
Evolution ist … Ich habe einige der ins Auge fallenden Symptome der 
Geisteskrankheit aufgeführt, die für unsere Art endemisch zu sein 
scheint: 1. Die in grauer Vorzeit überall anzutreffenden Rituale des 
Menschenopfers; 2. Das hartnäckige Austragen intraspezifischer Krie-
ge, die früher nur begrenzten Schaden anrichten konnten, heute jedoch 
den ganzen Planeten gefährden; 3. Die paranoide Spaltung zwischen 
rationalem Denken und irrationalem, auf Affekten beruhendem Glau-
ben; 4. Der Gegensatz zwischen der Genialität der Menschheit bei der 
Unterwerfung der Natur und ihrer Unfähigkeit, mit ihren eigenen Pro-
blemen fertig zu werden – symbolisiert durch die neue Grenze auf 
dem Mond und die Minenfelder quer durch Europa.“ (6)

Creative Maladjustment
Während in der englischen Sprache das Wort „maladjusted“ die Bedeu-
tung von „verhaltensgestört“ in einem sozialdarwinistischen Sinne ver-
festigt hat, forderte Martin Luther King, Jr. in einer Rede vom 18.12.1963 
an der Western Michigan University zur Gründung einer „International 

501

Aufstieg und Abstieg der Philosophie im aufgeklärten Nihilismus

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Association for the Advancement of Creative Maladjustment (IAACM) 
auf: „There are some things in our nation and in our world to which I’m 
proud to be maladjusted …” Es erübrigt sich hier aufzuzählen, welche 
Fortschritte im politischen, sozialen und kulturellen Bereich auf dezi-
diert unangepassten Imaginationen beruhen.

Umnachtung der Wissenschaft
Nach einer humorvollen Einleitung präsentiert Günter Fröhlich einen 
Überblick über all die methodischen Probleme und fehlenden Antwor-
ten der Evolutionstheorie. (7) Dabei geht es nicht nur um ein Missing 
Link, sondern die Vorstellung einer lückenlosen Ahnenreihe des Men-
schen ist eine Arbeitshypothese, neben der andere auftauchen. Dabei 
werden Arbeitshypothesen unversehens auf dem Wege der Fiktionen-
verschiebung zu wissenschaftlichen Ergebnissen, das heißt in der Ein-
schränkung ihres arbeitshypothetischen Charakters nicht mehr festge-
halten. Was die Kulturbildung des Menschen betrifft, versagt die 
Hypothese der Evolutionsbiologie, wird aber nicht hinsichtlich der Vali-
dität ihrer Kategorien eingeschränkt. So entstehen Dogmen eines Wis-
senschaftsaberglaubens, der im Sozialdarwinismus seine wohl unerfreu-
lichsten Folgen immer noch zeitigt.

Wie andere Wissenschaften täte auch die Biologie gut daran, ihrer 
Nachtseite eingedenk zu bleiben, das heißt, das zu benennen und im 
Bewusstsein zu behalten, was sie nicht erkannt hat und erkennen kann 
sowie dabei auf ihre subjektiv geschaffenen Voraussetzungen zu reflek-
tieren. Den Tag von der Nacht her zu denken ist ein Philosophem unse-
res aufgeklärten Nihilismus: Vor diesem Hintergrund ihrer Umnachtung 
gewinnen die Erkenntnisse und Arbeitshypothesen der Biologie ihre 
überzeugendste Strahlkraft.

Anmerkungen 
1) 	 Auch Benn ist allzu rasch mit der Überwindung des Nihilismus beschäftigt, 

wobei er Nietzsches „Übermensch“ zu einseitig im darwinistischen Sinne inter-
pretiert; die oben angesprochene Kindlichkeit des „Übermenschen“ mag dafür 
Beleg sein. Wichtig in unserem Zusammenhang ist seine Herauslösung der Kunst 
aus dem evolutionären Schema:

 	 „Es wird also doch der Übermensch sein, der den Nihilismus überwindet, aller-
dings nicht der Typ, den Nietzsche ganz im Sinne des neunzehnten Jahrhunderts 
schildert. Er schildert ihn als neuen, biologisch wertvolleren, als rassemäßig 
gesteigerten, vitalistisch stärkeren, züchterisch kompletteren durch Dauer und 

502

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Arterhaltung gerechtfertigteren Typ, er sieht ihn biologisch positiv, das war Dar-
winismus. Wir haben inzwischen die bionegativen Werte studiert, Werte, die die 
Rasse eher schädigen und gefährden, die aber zur Differenzierung des Geistes 
gehören, die Kunst, das Geniale, die Auflösungsmotive des Religiösen, das Dege-
nerative, kurz alles, was die Produkte des Produktiven sind. Wir setzen also heu-
te den Geist nicht in die Gesundheit des Biologischen ein, nicht in die Aufstiegs-
linie des Positivismus, sehen ihn allerdings auch nicht in einer ewig 
schmachtenden Tragödie mit dem Leben, sondern setzen ihn als dem Leben über-
geordnet ein, ihm konstruktiv überlegen, als formendes und formales Prinzip: 
Steigerung und Verdichtung – das scheint sein Gesetz zu sein. Aus dieser gänz-
lich transzendenten Einstellung ergibt sich dann vielleicht eine Überwindung, 
nämlich eine artistische Ausnutzung des Nihilismus, sie könnte lehren, ihn dia-
lektisch, das heißt provokant zu sehen.“

	 Benn („Nach dem Nihilismus“) 1968, S. 96
2) 	 Thomas Manns Werk (in „Buddenbrooks“, „Tonio Kröger“ oder „Der Zauber-

berg“) ist bekanntlich von diesem Denkmotiv des Gegensatzes von Vitalität und 
künstlerischer, feinsinniger Geistigkeit geprägt.

3) 	 KSA IV S. 29
4) 	 Zur Kritik am Anthropozentrismus s. Lohmar: „Falsches moralisches Bewusst-

sein. Eine Kritik der Idee der Menschenwürde.“ 2017
5) 	 Zur Arroganz des menschlichen Intellekts KSA I, bes. S. 875 u. 880 f.
6) 	 Koestler (zuerst veröffentlicht 1978) 1989, S. 29 f.
7) 	 Fröhlich, Günter: „Der Affe stammt vom Menschen ab. Philosophische Etüden 

über unsere Vorurteile“. Hamburg: Meiner 2016. S. 26–38 mit dem Fazit:
 	 „Was den Menschen zum Menschen macht, ist das, was wir in der Natur nicht 

finden. Dies ist definitiv keine biologische Kategorie, auch wenn es zur Welt 
gehört, in der wir leben. Was den Menschen zum Menschen macht, hat nichts 
mit seinen biologischen Vorfahren zu tun, auch wenn sich die Fähigkeiten zur 
Sprache, zum Werkzeug, zur Technik und Wissenschaft und zur Kunst in einem 
biologischen Prozess zunehmend ausgeweitet haben.“ 

503

Aufstieg und Abstieg der Philosophie im aufgeklärten Nihilismus

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 199 	Sanitätshauskunst, lebensstarke Fiktionen, Feuerfunken

Die Bedeutung der Kunst darf nicht zu einer Überwindung des Nihi-
lismus aufgebläht werden. Die Fiktionen der Kunst vermögen keinen 
festen Grund für unsere Existenz abzugeben. Denn sogar die Eviden-
zen der Einbildungskraft – nachdem sie in der Kunst ihre größte Strahl-
kraft entfaltet haben – verlöschen im Nichts.

Verführerisch für den Nihilisten ist es, die Kunst aufzublähen zu einem 
lebenserhaltenden Sanitätshausartikel. In diesem Sinne hört man zuwei-
len von Schriftstellern, sie würden „schreiben, um zu überleben“ etc. 
Erinnern wir uns daran, dass im statistischen Normalfall der Mensch sei-
ne Lebenskraft offensichtlich aus anderen Quellen bezieht, wird deut-
lich, dass bei aller Wertschätzung der Kunst sie nicht zum Sanitätshaus-
artikel werden sollte. Denn als Krücke, an der wir durchs Leben gehen, 
dürfte die Kunst an Evidenz verlieren. Ihre „Feuerfunken“ strahlen kein 
das Leben dauerhaft erwärmendes Licht aus, schaffen keinen festen Grund 
für eine Überwindung des Nihilismus. Auch wenn sie die evidentesten 
und strahlendsten Möglichkeiten unserer Erleuchtung darstellen mögen, 
verfallen doch auch diese „Feuerfunken“ der Kunst letztlich der Hinfäl-
ligkeit und Nichtigkeit unseres Daseins, dem sie entsprungen sind.

Ein Blick auf die – wenngleich nur partiellen – Unzulänglichkeiten der 
Künstler, die „Bio-Negativität der Kunst“ (1), wie auch deren Vermark-
tung auf den Jahrmärkten der Eitelkeiten hilft die Ideologisierung der 
Kunst bei aller Bewunderung zu vermeiden. Die andere Verführung 
beginnt hier zu locken, den Übertritt der Kunst ins Leben, die lebens-
starke Fiktion gegenüber dem „bloß Ästhetischen“ des Artefaktes auszu-
spielen. Dabei verengt und erweitert sich der „ästhetische Zirkel der Ein-
bildungskraft“ in alternierenden Bewegungen, ohne doch die Ruhe in 
einer imaginativen Verwirklichung finden zu können (2). So erweisen 
sich die lebensstarken Fiktionen dem aufgeklärten Bewusstsein letztlich 
nur als Lebenslügen. Was bleibet, stiften nicht die Dichter (3), sondern 
was „bleibt“ – und zwar in „undinglicher Weise“ – sind die Leere und 
die Nichtigkeit, das Nirwana, vor dessen Hintergrund die „Feuerfunken“ 
der Kunst ihre für uns eindrücklichsten Evidenzen zu entfalten vermö-
gen.

504

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Der Übertritt der Kunst ins Leben bleibt ein „falscher Untergang der 
Kunst“, der in der Ent-Täuschung des Subjekts entlarvt wird, die Einbil-
dungskraft eine „schwebende Tätigkeit“, der keine vollkommene Evidenz 
in einem Objektiven gelingt, das sich vielmehr in das Bewusstsein von 
einer subjektiven Veranstaltung auflöst. (4) So bleibt auch der volunta-
ristische Perspektivismus, der sich im Bewusstsein des Verlustes an umfas-
sender „Wahrheit“ ganz einer lebensdienlichen Perspektive hingibt, der 
Verkettung dieser Perspektive mit dem Willen zur Macht bewusst, der 
dem aufgeklärten Nihilisten kein Summum Bonum sein kann.

Anmerkungen
1) 	 Benn 1968, S. 96
2) 	 DVI S. 257–501. 
3) 	 So Hölderlins Wunsch in „Andenken“. Werke II, S. 198: „Was bleibet aber, stif-

ten die Dichter.“ Der Ewigkeitstopos dient der Evidenz des Dichterischen.
4) 	 DVI, bes. S. 493 ff.

505

Aufstieg und Abstieg der Philosophie im aufgeklärten Nihilismus

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 200 	Lichtschatten 

Nicht zufällig vielleicht ist gerade von Deutschland der Nihilismus 
mit Nietzsche ausgegangen: Die Einbildungskraft an Ideen, die in 
besonderer Weise von hier aus Größe wie Grauen entfalteten, wird zu 
einem Reichtum an „bloßen“ Einbildungen, die auf ihre Überzeu-
gungskraft hin geprüft und jederzeit überall angenommen oder ver-
worfen werden können, ohne die „objektive“ Macht der Vernunft mehr 
zu beanspruchen. Das Ziel wäre eine weitgespannte Depotenzierung 
der Ideologien zugunsten flexibler evidenter Imaginationen.

Nietzsche hat die radikale Konsequenz aus Kants Erkenntniskritik und 
ihrer Wendung ins Subjektive vollzogen und diesen nihilistischen Kern 
in der Eröffnung des Zeitalters des Nihilismus entfaltet. Kant und der 
deutsche Idealismus waren das Vorspiel zu dieser Demaskierung aller 
Ideale und Ideen als Maskeraden des Willens zur Macht, der schon immer 
als treibende Kraft im Subjekt gewirkt hatte und im bewussten Nihilis-
mus Nietzsches zur Aufklärung gelangte. Doch Nietzsches Versuch der 
Überwindung des Nihilismus scheiterte in neuen Maskeraden, verirrte 
sich in eine neue Metaphysik dieses „Willens zur Macht“. Was bleibt, ist 
der Nihilismus, der sich zu sich selbst bekennen, sich selbst annehmen, 
zu sich selbst finden muss – ohne schon nach vorschnellen Überwindun-
gen zu schielen. Es ist ein Nihilismus, dem auch der Wille zur Macht 
„nichts“ gilt.

Ist es ein Zufall, dass in Deutschland mit Nietzsche der erste Vollstre-
cker des Nihilismus auftauchte, dass in Deutschland – dieser dichtenden 
und denkenden Ideenschmiede – zuerst der Gedanke der Vernichtung 
aller Ideen aufkam, das Bewusstsein der großen Leere, des Nihilismus 
als Kerngedankens dieses neuen Zeitalters? Das Licht all dieser Ideen hat 
seine Schatten geworfen, und als wollten sie auf die Notwendigkeit des 
Nihilismus hinweisen, haben die Ideologien im 20. Jahrhundert gerade 
in Deutschland und von Deutschland aus noch einmal ihre ganze herr-
lich-herrisch-verführerische, in Angst und Schrecken umschlagende 
Macht entfaltet.

Die Zeit der Vorstellungen von großen nationalen Missionen dürfte 
vorüber sein. Von Deutschland aus könnte jedenfalls Nietzsches’ Anstoß 
eine weitere Schubkraft verliehen werden, den Nihilismus zu Ende zu 

506

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


denken und erst nach solcher Nichts-Gewinnung in bewussten Ein-Bil-
dungen der Einbildungskraft uns allen unseren menschlichen Ideenreich-
tum verfügbar zu machen – im Zeitalter des zu sich selbst gekommenen 
Nihilismus, in dem nichts „Wahrheit“ beanspruchen kann und in dem 
nur das Nichts als negative „Wahrheit“ für uns alle auf dieser Erde gilt – 
als Ermöglichungsgrund der Schaffenskraft unserer vernünftigen Ein-
bildungskraft.

507

Aufstieg und Abstieg der Philosophie im aufgeklärten Nihilismus

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 201 	 Nihilistische Wiederkehr des sokratischen Dialogs 

Der Nihilismus führt den sokratischen Dialog fort und lässt ihn in 
der Leere wirklichen Nichtwissens enden. Nach dieser „Geburt“ des 
Nichts ist die Sorge um die Seele in selbstdurchsichtigen Imaginatio-
nen möglich: Die Stimme des Daimonion wird als unsere Stimme wie-
dererkannt, nachdem wir die Leere in uns weitestmöglich freigeräumt 
haben.

Der Nihilismus führt den sokratischen Dialog in unsere Gegenwart hin-
ein: in seinen geschichtlichen Anfang zurück, der in radikaler Form wie-
derkehrt. Im Bewusstsein dieser in sich kreisenden Bewegung wird Nihi-
lismus über sich aufgeklärt. Sein Bemühen ist umfassender Art: Er ist die 
Hebammenkunst der Gegenwart und sucht sie vom Schein ihres Wissens 
im Nichts des Nicht-Wissens zu befreien. (1) Im sokratischen Dialog wur-
de der Verstand in die Selbstreflexion und Aporie geführt, sodass er selbst-
ständig Vernunft annehmen konnte. Im Nihilismus räumt die Zurückfüh-
rung des Scheinwissens und Wissenschaftsaberglaubens auf das sokratische 
„Ich weiß, dass ich nicht weiß“ die Leere frei, in der erst subjektive Vorstel-
lungen begrenzter Evidenz möglich sind. So ist nach dieser „Geburt“ des 
Nichts die Sorge um die Seele als Hinwendung zu heilsamen, selbstgeschaf-
fenen und selbstdurchsichtigen Bildern wieder möglich. (2) Die Epimeleia 
verdichtet sich in den flüchtigen Gebilden der Einbildungskraft, die in unse-
rer nihilistischen Weltnacht trotz allem tröstlich aufflackern können.

Damit ist der Unterschied zur Mäeutik des Sokrates markiert. Denn 
seine Reduktion des Scheinwissens ereignete sich in der Seinsgewissheit 
einer inneren Stimme, welche ihm die Gewissheit der Tugend gab. Die-
ses Daimonion deckt der Nihilismus als Mythos der unaufgeklärten Ein-
bildungskraft auf und lässt den sokratischen Dialog in der Leere enden: 
wirklichem Nichtwissen. Wenn wir in alltäglichen Situationen diese Lee-
re in uns weitestmöglich freiräumen, vermögen wir in wachsender Acht-
samkeit ein solches Daimonion zu hören und als unsere Stimme wieder-
zuerkennen. (3)

Sophistik – Maskeraden des Willens zur Macht 
Infolge seiner Offenheit kann der Nihilismus ebenso in Sophistik mün-
den. Schon Protagoras sah es als Aufgabe des Sophisten an, im Sinne 

508

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


eines Relativismus auch das schwächere Argument zum stärkeren machen 
zu können. Für gewöhnlich wird solcher Relativismus dem Nihilismus 
unterstellt, der damit eine leichte Beute moralischer Diffamierung wird. 
Doch dies ist ein kurzsichtiges, unvollständiges „Verständnis“ von Nihi-
lismus, weil nicht mehr gefragt wird, weshalb ein dürftig erscheinendes 
Argument denn den Sieg davontragen solle. 

Wenn aber der Nihilismus zu Ende gedacht wird und Selbstdurchsich-
tigkeit erreicht, wird offenkundig, dass er im Bannkreis des Sophismus 
an den Wert des Erfolges, des Geldes, letztlich an die Ideologie der Macht 
gekettet bleibt. Ob dem Nihilisten dann dieser Wert oder die sokratische 
Sorge um die Seele, wie sie sich in der Apologie darstellt, evidenter 
erscheint? Oder allgemeiner – und gegen Nietzsches späte, wenn auch 
nur in Fragmenten angedeutete Ideologie – gefragt: Werden dann nicht 
andere Evidenzen als die sich aus dem Willen zur Macht ergebenden auf-
scheinen, sodass wir diesen – gegen alle sophistischen Spitzfindigkei-
ten – folgen wollen?

Anmerkungen
1) 	 Vgl.	 Schmidt 1960, S. 9 f. zum sokratischen Dialog. Es mag sein, dass wir eine 

Vorstellung des sokratischen Dialogs entwickelt haben, wie sie bei Sokrates selbst 
nur keimhaft angelegt war und historisch gesehen – auch in den platonischen 
Dialogen – so nicht realisiert worden ist. Doch bleibt diese produktive Aneig-
nung jenes sokratischen Gedankenkeimes eine – insbesondere auch für die päd-
agogische Tätigkeit – fruchtbare arbeitshypothetische Fiktion, die durch ihre 
Fiktionalität nicht entwertet, sondern angereichert worden ist. 

2) 	 Dieses Nichts ist auch als Stille erfahrbar: „Der Mystiker Rumi soll einmal gesagt 
haben: ‚Jetzt muss ich still sein und die Stille entscheiden lassen, was Wahrheit 
ist und was Lüge …‘“ (Zit. nach Kagge 2017, S. 119) Es ist bemerkenswert, wie 
sich – fernab von gegenseitigen Beeinflussungen – das Denken in verschiede-
nen Kulturkreisen hier überschneidet, wobei wir im Duktus unserer Studie deut-
lich gemacht haben, was im aufgeklärten Nihilismus unter „Wahrheit“ zu ver-
stehen ist.

3) 	 Nietzsche hat eine z. T. einseitige und verzerrte Sicht des Sokrates gegeben, die 
in das Fazit mündet: „Die Zeit des sokratischen Menschen ist vorüber“. KSA I 
S. 132 und passim. Nietzsche hat diese Sicht nur teilweise korrigiert; hierzu Figal 
1999, S. 119. Kaufmann dagegen sieht eine insgesamt positive Einstellung Nietz-
ches gegenüber Sokrates (1982, S. 455 ff.) In Nietzsches reichhaltigem und frucht-
barem Angebot an Gedanken, die den Grundriss des nihilistischen Zeitalters 
markieren, enthält seine zumindest ambivalente Bewertung des Sokrates aller-
dings so viele Einseitigkeiten und Verzerrungen, dass dieser Rezeptionsfrage 
eine genauere Beachtung zu schenken uns hier nicht lohnenswert erscheint.

509

Aufstieg und Abstieg der Philosophie im aufgeklärten Nihilismus

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 202 	Laternen am Vormittag

Der sokratische Dialog mag im Nihilismus als inneres Zwiegespräch 
wiederkehren. Ihm tut keine Seinsgewissheit mehr sich auf, sondern 
deren Kehrseite: der Abgrund des Nichts, aus dem Feuerfunken auf-
steigen mögen – wie der unstete Widerschein des ehemals klaren Lichts, 
das in die Höhle des Lebens fiel und nun als Entwurf unserer Einbil-
dungskraft erkannt wird.

Als „Ein-bildung“ kann die sokratische Imagination für uns noch einen 
hohen Grad von Evidenz entfalten, doch nicht als Wesensschau einer in die 
Präexistenz hinabreichenden oder Postexistenz vorausschauenden Seele, 
sondern als Imagination, die in ihrer epischen Bildlichkeit überzeugend 
wirkt, als vernünftige Imagination einer vorbildhaften Persönlichkeit. Es 
ist wie ein Beweis der hier vorgetragenen Argumentation, wenn wir Nihi-
listen unwillkürlich diese Haltung einnehmen und mit Bewunderung Pla-
tons Apologie des Sokrates noch lesen. Subjektiv gebrochen fangen unse-
re Einbildungen dann Reflexe des Lichtes auf, das einst Schatten an die 
Höhlenwände des Lebens warf. Wir wissen nicht, ob diese Lichtreflexe Irr-
lichter oder Evidenzen sind – vielleicht ist die Nacht „tiefer als der Tag 
gedacht“: „Müssen nicht Laternen am Vormittage angezündet werden?“ (1)

Nicht nur religiöse Ideologien, wie sie Gegenstand der Kritik der Auf-
klärung des 18. Jahrhunderts wurden, sondern die Irrfahrten der Auf-
klärung selbst produzieren solche Irrlichter (2), deren Aufhellung durch 
die Aktivitäten unseres von der Einbildungskraft geleiteten Denkvermö-
gens im nihilistischen Zeitalter auf alle Sicherheiten verzichten muss, die 
ein Ende unserer Nachtfahrt garantieren könnten.

Anmerkungen
1) 	 Vgl. KSA IV S. 404; KSA III S. 481. Der nihilistische Roman „Tag der Erleuch-

tung“ (TE) verwendet diese Frage als Motto und entfaltet sie in epischer Bild-
lichkeit.

 2) 	 So schreibt John Locke über religiöse Schwärmer (zit. nach Geier 2012, S. 77):
 	 „Ihr Licht ist ‚nur ein Irrlicht, das sie beständig in folgendem Kreise herumführt: 

Es ist eine Offenbarung, weil sie es fest glauben; und sie glauben so fest daran, weil 
es eine Offenbarung ist.‘“

 	 Nicht nur religiöse Ideologien, sondern die Dialektik der Aufklärung selbst pro-
duziert Irrlichter: „Aber die vollends aufgeklärte Erde strahlt im Zeichen trium-
phalen Unheils“. DA S. 7

510

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 203 	Drei Umgangsformen mit philosophischen Fragen

Da die grundlegenden philosophischen Fragen offen bleiben, gibt es 
drei Grundformen, mit ihrer Nichtbeantwortung umzugehen: Wir 
können im Zustand des Fragens verharren, den Spielraum möglicher 
Antworten ausloten oder uns von jenen Fragen zeitweilig ablenken, 
sie vorübergehend gar verschwinden lassen – bis sie wiederkehren: als 
Grundierung des Nichts im nihilistischen Zeitalter.

Für den aufgeklärten Nihilismus gibt es verschiedene Möglichkeiten des 
Umgangs mit den großen Fragen der philosophischen Tradition:

1. Wir können sie offen lassen, d. h. im Zustand des Fragens verharren. 
Denn für den Nihilismus sind alle gegebenen Antworten nur Versuche, 
d. h. vorläufige Positionen, die sich auflösen. Indem die – Reflexionen 
aufnehmende und „Vernunft“ schaffende – Einbildungskraft als grund-
legendes Vermögen der Beantwortung erkannt worden ist, eröffnet sich 
ein reichhaltiger Spielraum möglicher Antworten, der allerdings im Raum 
subjektiver Veranstaltungen verbleiben muss.

2. Wir können die Fragen vergessen bzw. loslassen; uns von ihnen selbst 
ablenken oder ablenken lassen bzw. die Leerstellen, die sich mit ihrer 
Nichtbeantwortung auftun, kompensieren: Der Homo sapiens wird zum 
Homo compensator. (1) Im Bewusstsein, dass wir nur kompensieren, 
bleibt freilich die Leere, in der wir dies tun, erfahrbar. Ohne diese Diffe-
renz immer wieder herzustellen und auszuhalten, würden wir das Opfer 
einer Ideologie der Fülle, die wir nicht mehr als unsere Einbildung durch-
schauen und korrigieren könnten.

3. Wir können die Fragen bewusst aufgeben und verschwinden lassen 
wie ein Mathematiker, der weiß, dass die Quadratur des Kreises unmög-
lich ist und sie deshalb nicht immer wieder von Neuem versucht. (2) Die-
se Negation der philosophischen Fragen impliziert eine Selbstnegation 
der Philosophie, insofern sie diese Fragen zu ihrem zentralen Anliegen 
machte. Was ihr bleibt, ist eine Philosophie als Lebensweisheit, die in 
pragmatischer Absicht sich um die Erträglichkeit unseres Daseins bemüht, 
von den „letzten“ Fragen ablässt und ihre Nichtbeantwortung zu kom-

511

Aufstieg und Abstieg der Philosophie im aufgeklärten Nihilismus

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


pensieren sucht. Was philosophisch gleichzeitig bleibt, ist das Bewusst-
sein der Leere, in der jene Fragen „verschwunden“ sind, der allumfassen-
den Nichtigkeit, welche die Grundlage des Nihilismus bildet. Anders als 
der sich um ein unlösbares Problem bemühende Mathematiker sind dem 
aufgeklärten Nihilisten jedoch Teillösungen möglich – Evidenzen der 
Einbildungskraft von begrenzter, vorübergehender Gültigkeit.

Für welche dieser Möglichkeiten des Umgangs mit philosophischen Fra-
gen wir uns entscheiden, lässt der aufgeklärte Nihilismus offen. Auch an 
diesem Endpunkt seiner theoretischen Reflexionen gibt es keine letzt-
gültige Antwort. Wir werden wohl immer wieder zwischen diesen Mög-
lichkeiten changieren.

Vielleicht ist das Gleichnis, das Buddha gab, von einer nachhaltigen 
Überzeugungskraft: (3) Ein Mann, der von einem Giftpfeil getroffen wur-
de, soll sich nicht mit der Frage nach dem Bogenschützen, dessen Moti-
ven, Alter, Aussehen, Herkunft usw. beschäftigen. Die Aufgabe ist es, den 
Pfeil herauszuziehen, die Wunde zu versorgen und einen Arzt herbeizu-
rufen.

Philosophische Spielfiguren
Zu denken wäre an einen Eklektizismus, ein Spiel mit der Fülle der Ant-
worten, Gedanken und Bilder, die aber alle im Status der Beliebigkeit 
verbleiben, d. h. austauschbar sind und nicht zu dauerhaften Gewisshei-
ten werden, auch wenn einige von ihnen vorübergehend eine größere 
Evidenz entfalten mögen. In einer solchen Tour d’Horizon lassen wir all 
die großen philosophischen Systeme und Antwortmöglichkeiten der Tra-
dition an uns vorüberziehen, wir lassen sie los, d. h. in der Schwebe. Dass 
sich die „Postmoderne“ dieser Möglichkeit des Umgangs mit dem phi-
losophischen Fragen sehr stark genähert hat, ist offenkundig. Im Sinne 
einer „postmodernen“ Beliebigkeit können wir auswählen, was uns in 
bestimmten Kontexten brauchbar bzw. evident erscheint. Dabei droht 
freilich diese Fülle zu einem reichhaltigen Warenangebot im geistigen 
Supermarkt der Kulturindustrie zu werden, gegenüber der wir Abstand 
wahren müssen, um unsere Spielmöglichkeiten zu erhalten. Um solchen 
Abstand fundiert herzustellen, ist es wichtig, auf verschwommene Begrif-
fe wie „Postmoderne“ zu verzichten und uns explizit dem Nihilismus 
unseres Zeitalters zu stellen. Als Nihilisten werden wir einen Eklektizis-

512

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


mus gegenüber der Tradition entwickeln, der sich an der Evidenz von 
Inhalten orientiert und deren Zurichtung durch Machtinteressen durch-
schaut. 

Ablenkungen mit Abstand 
Der Gedanke, die Philosophie müsse sich der Ablenkung von den tradi-
tionellen philosophischen Fragen und deren Ansprüchen widmen, taucht 
u. a. bei Odo Marquardt (1981 u. 2000) auf, der in diesem Sinne eine Kom-
pensationslehre entwickelt. Die Vergnügungsindustrie – in weitgehen-
der Fusion mit der Kulturindustrie – die Welt der Medien wie auch die 
sog. Spaßgesellschaft zehren von solchen Ablenkungen: Sind sie nicht oft 
vernünftiger, ihre Phantasiegebilde nicht oft evidenter als alles vernünf-
tige Nachdenken, das ins Nichts hineinläuft? Der Kernpunkt bleibt hier, 
ob wir uns der Ablenkung als Ablenkung bewusst bleiben, unsere Phan-
tasien durchschaubar halten und zu ihnen Abstand gewinnen können – 
in einem negierenden Hintergrundwissen oder intermittierenden Pha-
sen der negierenden Reflexion. Erst so lassen sich Ablenkung und 
Kompensation mit einem aufgeklärten Nihilismus vereinbaren, wenn 
wir nicht das willfährige Opfer solcher Ablenkungsindustrien werden 
wollen und der Evidenz unserer authentischen Interessen verlustig gehen.

Nur das Denken kann sich von sich selbst befreien
Viele psychologische oder spirituelle Ratgeber fordern dazu auf, sich von 
leidigen Gedanken und Bildern zu befreien, das „Herz“ oder gar den 
„Bauch“ statt den Kopf entscheiden zu lassen etc. (4) Wenn dieser Rat 
fruchten soll, muss aber eine plausible, letztlich philosophisch begrün-
dete Negation des Denkens stattfinden, d. h. das Denken muss durch das 
Denken selbst negiert werden, wie die Philosophie des aufgeklärten Nihi-
lismus dies als eine Möglichkeit entwickelt. In der Radikalität des philo-
sophischen Fragens tut sich eine Abgründigkeit auf, eine Angst, der wir 
durch heilsame Bilder begegnen können, wenn wir den Tanz um diesen 
Abgrund beginnen und ihm so im Spiel seinen Schrecken vorüberge-
hend nehmen. Dies ist aber weit mehr, als sich den „Bauchgefühlen“ etc. 
zu überlassen, d. h. sich dem eigenen Triebgeschehen auszuliefern. Wir 
müssen uns dem Paradoxon stellen, dass wir nur im Denken uns von 
diesem befreien können, wenn nach einer philosophischen Lösung gesucht 
wird.

513

Aufstieg und Abstieg der Philosophie im aufgeklärten Nihilismus

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Anmerkungen
1) 	 Marquardt hat die Liste der Homo-Epitheta um den Homo compensator erwei-

tert: „Zur anthropologischen Karriere eines metaphysischen Begriffs“ (2000, S. 11 ff.)
2) 	 Wittgensteins berühmte Formulierung schreibt diese Möglichkeit der Behand-

lung fest: „Wovon man nicht sprechen kann, darüber muß man schweigen.“ 
Dagegen löst der aufgeklärte Nihilismus den apodiktischen Charakter dieser 
Festlegung auf, zu welcher der späte Wittgenstein bekanntlich selbst Alternati-
ven entwickelte und die nur eine der Möglichkeiten ist, mit den großen Fragen 
der Philosophie umzugehen; vgl. Wittgenstein (1922) 2003, S. 111. Es bleibt bei 
Kants Verdikt in der Vorrede zur ersten Auflage der „Kritik der reinen Vernunft“, 
dass unsere Vernunft in schicksalhafter Weise metaphysische Fragen immer wie-
der zu stellen hat, die sie nicht beantworten kann (KrV S. 11).

	 Heinrich Heine hat der Situation der metaphysischen Antwortlosigkeit eine ein-
dringliche dichterische Gestalt gegeben (Werke I, S. 190):

	 Fragen.

Am Meer, am wüsten, nächtlichen Meer
Steht ein Jüngling-Mann,
Die Brust voll Wehmut, das Haupt voll Zweifel,
Und mit düstern Lippen fragt er die Wogen:

„O löst mir das Rätsel des Lebens,
Das qualvoll uralte Rätsel,
Worüber schon manche Häupter gegrübelt,
Häupter in Hieroglyphenmützen,
Häupter in Turban und schwarzem Barett,
Perückenhäupter und tausend andre 
Arme, schwitzende Menschenhäupter –
Sagt mir, was bedeutet der Mensch?
Woher ist er kommen? Wo geht er hin?
Wer wohnt dort oben auf goldenen Sternen?“

Es murmeln die Wogen ihr ew’ges Gemurmel,
Es wehet der Wind, es fliehen die Wolken,
Es blinken die Sterne gleichgültig und kalt,
Und ein Narr wartet auf Antwort.

3) 	 Vgl. Glasenapp, H.v. 1974, S. 68 f.
4) 	 Aus der Fülle der Beispiele für die genannten Ratgeber sei der von Ute Lauter-

bach herausgegriffen: „Raus aus dem Gedankenkarussell. Wie Sie leidige Gedan-
ken und Grübelattacken genüsslich ins Leere laufen lassen.“ München 2008

514

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 204 	Selbstaufhebung der Philosophie

Das vorübergehende Verschwinden der Philosophie als ihr eigenes 
philosophisches Werk ist im Nihilismus angelegt. Er ist „in der Mit-
te“ all unserer zu Überzeugungen verfestigten, undurchschauten Ein-
bildungen. Er entlastet uns von einem fruchtlosen Logozentrismus, 
lässt uns die Philosophie selbst mit größerer Leichtigkeit handhaben.

Der aufgeklärte Nihilismus ist die Philosophie, in der ihr Verschwinden 
zum eigenen philosophischen Thema wird. Das Denken ist nichts letzt-
hin Gültiges, sondern kann und muss sich deshalb auch negieren. Das 
Denken hebt dann durch Denken sich selbst in seinem Reflektieren und 
Imaginieren auf. Diese radikale Konsequenz, die der zu Ende gedachte  
Nihilismus zieht, bedeutet als eine Möglichkeit des Denkens das Ver-
schwinden der Philosophie als ihr eigenes philosophisches Werk.

Wir können vermuten, dass diese Selbstaufhebung der Philosophie 
vorübergehender Art ist, und wir von Neuem zum philosophischen Fra-
gen gedrängt werden, auch wenn dieses wieder ins Leere geht. Wir kön-
nen auf diese Wiederkehr des Nihilismus hoffen, wenn wir nicht in den 
unbezweifelten „Gewissheiten“ von Einbildungen, die als solche nicht 
mehr erkannt werden, versinken wollen.

Doch darf sich die Philosophie nicht zu einem aufgeblähten Denken 
selbst verabsolutieren, das in allen Verästelungen das Leben gleichsam 
zu überwölben beansprucht. Viele Voreingenommenheiten und Abwehr-
haltungen gegenüber der Philosophie rühren eben daher: Instinktiv bricht 
dann die richtige Vermutung durch, dass die Philosophie uns die lieb
gewordenen Einbildungen nehmen könne, deren wir zu rechtem Leben 
bedürfen. Aber die Philosophie des Nihilismus hat solche Bedenklich-
keiten in sich reflektiert. Dem Vorwurf, die Philosophie würde uns untaug-
lich machen für das Leben, begegnet sie mit dem Aufweis der Möglich-
keit, von heilsamen Fiktionen zu leben. Um deren Wirksamkeit zu 
steigern, mag das philosophische Bewusstsein sich selbst hin und wie-
der negieren und sich selbst nur intermittierend zulassen. So ist auch in 
diesem Sinne das Nichts, um das die Philosophie des aufgeklärten Nihi-
lismus kreist, „in der Mitte“ all unserer zu Überzeugungen verfestigten, 
undurchschauten Einbildungen.

515

Aufstieg und Abstieg der Philosophie im aufgeklärten Nihilismus

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Das philosophische Denken ist in endlose Setzungen von Positionen 
und Negationen geraten, einen fortwährenden Selbstverbrennungspro-
zess, der sich nicht in einer neuen These „aufhebt“, sondern in fortwäh-
rend „negativer“ Dialektik in die Leere verläuft. Es ist ein Denken, das 
noch sein Nichtdenken negiert und auch diese Negation negieren: sich 
gleichsam selbst überschlagend das Loslassen wieder loslassen will. (1) 
Wenn solches Denken nicht in der Leere des Nirwana auspendelt und 
zur Ruhe kommt, so gerinnt es zu Einbildungen, in welchen sich Den-
ken in Anschauungen festzuhalten versucht – einen prekären Balance-
akt vollführend, der – wenn er nicht in zweifelhafte „Überwindungen“ 
des Nihilismus verfallen soll – in negierender Selbstreflexion sich wie-
der aufhebt. Diese wird des fiktiven Charakters solch subjektiver Veran-
staltungen inne und lässt sie in die Leere zurücksinken, aus welcher sie 
aufgestiegen waren.

Damit gewinnt im aufgeklärten Nihilismus die Philosophie eine neue 
Leichtigkeit, eine Entlastungsfunktion, die auch Entlastung vom Philo-
sophieren selbst bedeuten kann. Da wir wissen, wie begrenzt unsere 
Erkenntnismöglichkeiten sind, da wir uns nicht bis zu Letzturteilen mora-
lisch rechtfertigen können, da unsere Zwecke und Ziele ephemeren Cha-
rakters sind, wollen wir nicht mehr alles wissen, brauchen wir uns nicht 
mehr vollkommen zu rechtfertigen, beabsichtigen wir nicht mehr, unser 
Leben auf letzte Zwecke und Ziele hin durchzuorganisieren: Wir entlas-
ten uns von einem nach Totalität strebenden Logozentrismus. Wir wis-
sen um die Nacht, die wir nur in verstreuten, unsteten Lichtkreisen ein 
wenig erhellen können, und begnügen uns – statt bohrend ins Dunkel 
zu starren, um es durchdringen zu wollen – mit eben jenen Lichtkreisen. 
Auch von der Philosophie selbst mögen wir uns zuweilen entlasten – 
oder ihre Angebote an Gedanken und Imaginationen nutzen. In einer 
„Verbreiterung unseres Willens“ nehmen wir das in ihn auf (2), was unse-
rer „umnächtigten“ Existenz nicht zugänglich ist. So irren wir aufgeklär-
te Nihilisten in der Dunkelheit umher, aber doch sehenden Auges von 
der hilfreichen Vorstellung geleitet: „Ducunt fata volentem, nolentem 
trahunt.“ (3)

516

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Anmerkungen
1) 	 All diese Denkmotive finden sich bereits bei dem buddhistischen Denker Nagar-

juna. Vgl. Jaspers Zusammenfassung (NA) S. 943–953, bes. S. 946: Hier findet 
sich die Metapher von „dem Verbrennungsprozeß des Denkens durch das Den-
ken selber“, also schon das Denkmotiv einer „negativen“ Dialektik.

2) 	 NF („Traktat über das Nichts“) S. 191: „Diese Verbreitung des Willens, in der die 
falschen Wichtigkeiten des Tages vergehen, in der unser Willensfluss in sein 
Meer einmündet, erscheint uns allein der Anstrengung wert. Sie fällt uns zu in 
der Liebe zu allem, in der wir uns allseitig dem Nichts öffnen – in ihm verschwin-
den …“

3) 	 „Den Willigen führt das Schicksal, den Unwilligen schleift es mit.“ Diese bei den 
Stoikern beliebte Sentenz wurde oft Seneca zugeschrieben, ist aber wohl älter.

517

Aufstieg und Abstieg der Philosophie im aufgeklärten Nihilismus

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 205 	Allein von Fiktionen umgeben – der Philosoph

Allein von Fiktionen umgeben ist der Philosoph des Nihilismus, in 
kalter Freiheit inmitten der anderen.

Was den Philosophen auszeichnet wie aussondert, ist die bei ihm ausge-
bildete, gar zu einer Lebenshaltung erhobene Fähigkeit, alle Fiktionen 
zu durchschauen, sie als Fiktionen in der Schwebe lassen zu können. Dies 
bedarf besonderer geistiger Energie, einer Fähigkeit zur intellektuellen 
Distanz, welche den nihilistischen Philosophen auszeichnet und mit der 
er zugleich von anderen abrückt, zumal wenn sie noch gebannt auf die 
Schatten an den Höhlenwänden starren. Anders als sie wird er kaum das 
Bedürfnis verspüren, Fiktionen als Dogmen auszugeben, dem „Gesetz 
der Ideenverschiebung“ nachzugeben. (1) Allein von Fiktionen umgeben 
ist der Philosoph des Nihilismus.

Vielleicht glückt es ihm, die Höhle zu verlassen, denn er hat die Schat-
ten an den Wänden als Schatten durchschaut – aber draußen sieht er 
nichts oder wird nur geblendet von einem gleißenden Licht, das alles 
verschluckt, und die Stimmen, die er hört, verschwimmen in weißem 
Rauschen, einem Chaos, das Alles und Nichts zugleich zu sein scheint: 
Wird da draußen irgendetwas vorbeigetragen, das einen Schatten auf die 
Höhlenwände wirft? … Als er die Höhle wieder betritt, hat er die vielge-
staltige Leere da draußen erfahren, trägt er das rauschende Nichts noch 
in sich und wagt kaum, den anderen davon zu erzählen, die wie immer 
gebannt auf die Wände starren. Wie werden sie mit der Enttäuschung 
umgehen, die sie aus seiner Botschaft heraushören werden?

Vielleicht aber ahnt er schon vor seinem Ausbruchsversuch aus der 
Höhle, dass der Weg nach draußen zu nichts führt, dass die Lichter, die 
Ausgänge verheißen, Irrlichter sein könnten. Denn Lichter sind auch in 
der Höhle, diffuse Lichtquellen, die von überall her Lichtstrahlen sen-
den, flackerndes Kerzenlicht oder Laserpointlicht, verhangen von einem 
Schleier der Nacht, der hier alles umgibt und zudeckt. Man braucht nur 
die Hand zu heben, schon erscheint sie verzerrt als Schattenhand an der 
Höhlenwand hinter dem Schleier dieser unendlichen Nacht. Da bleibt er 
in der Höhle, starrt wie die anderen die Schatten auf der Wand an, auf 
den vielen Wänden, die sich in diesem labyrinthischen Höhlenreich anei-
nander anschließen, zu immer neuen Räumen und Windungen führen. 

518

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Die Wände selbst sind Schatten, dehnen sich in die Fluchten von Gän-
gen unendlich aus …

Vielleicht setzt er sich da zu den anderen, betrachtet die Schatten, die 
Schattenspiele, ein ganzes Schattentheater beginnt, sogar Farben, die 
irgendwoher von einem der Ausgänge kommen mögen, mischen sich in 
die Schatten ein: spektakuläre Fluchtgeschichten von Kämpfen gegen 
Wächter und Wächterinnen an den Ausgängen der Höhle, martialische 
Gestalten, die es geben muss, weil die Kampfgeschichten sie brauchen, 
weil das Schattentheater Action braucht. An Geschichten erinnert er sich, 
die selbst wie Schatten erscheinen, Geschichten von Nischen an den Höh-
lenwänden mit verborgenen Projektoren, die das Schattentheater ani-
mieren, die vielleicht sogar vor den Höhlenausgängen draußen stehen 
und Bilder hineinwerfen in die Höhlenfluchten … Da bleibt er sitzen und 
schaut und genießt und lacht mit den anderen, mit denen er hin und wie-
der ein paar Blicke, Worte austauscht … Hat ihm da nicht einer einen 
verschmitzten Blick zugeworfen, einer, der sich auch an den Schatten-
spielen erfreut und doch – wie er, der Philosoph – von ihrer nichtigen 
Schattenhaftigkeit weiß? Wissende Blicke tauschen sie aus, das wohlbe-
kannte Lächeln der Auguren und reden nicht viel darüber … In solchen 
Anflügen von wissender Gemeinschaft vergisst er fast die Sehnsucht nach 
Ausgängen, die es vielleicht gar nicht gibt; was aber bleibet, geht ihm da 
durch den Kopf, stiften die Schatten, die wissenden Blicke anderer um 
Schattenspiele an Höhlenwänden, sein eigener wissender Blick … Und 
wieder steht er auf, geht herum, ein Wanderer im nächtlichen Höhlen-
reich, mit unsteten Lichtern von Schatten umgeben, allein von Fiktionen 
umgeben –

Anmerkungen
1) 	 Zum „Gesetz der Ideenverschiebung“ oder des „Ideenwandels“ Vaihinger 1927, 

bes. S. 222 f. 

519

Aufstieg und Abstieg der Philosophie im aufgeklärten Nihilismus

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 206 	Streben verweht im Nirwana des Erleuchtungsweges

Das vorwiegend westliche, „Faustische“ Streben endet im Nihilismus, 
dem „Verwehen“ des Nirwana, in dem die östlichen Meditations- und 
Erleuchtungswege zur Ruhe kommen.

In modellhafter Vereinfachung findet die typisch abendländische, west-
liche Haltung des Menschen im Faustischen Streben ihr treffendes Bei-
spiel. Fausts Streben ergreift alle Höhen und Tiefen der menschlichen 
Existenz; er will wissen, „was die Welt im Innersten zusammenhält“. (1) 
Im zweiten Teil der Tragödie richtet sich das Streben schließlich im 5. Akt 
in den politischen und wirtschaftlichen Dimensionen der „großen“ Welt 
auf eine Machtexpansion, die rücksichtslose Opfer wie das Leben von 
Philemon und Baucis fordert.

Durch sein Streben wird Faust schon im Prolog zum Paradefall des 
Menschen. Es wird als sein edelster, aber zugleich seine Tragik und Ver-
irrungen verursachender Charakterzug angesehen. Gott selbst betont im 
Prolog die Notwendigkeit des Menschen zu streben und stellt ihm des-
halb Mephisto zur Seite, der ihn gegen drohende Erschlaffung zur „Tätig-
keit“ anstacheln soll. (2) „In seinem dunklen Drange“ des Strebens ist 
sich „ein guter Mensch“ nach Gottes Auffassung des „rechten Weges wohl 
bewusst“. (3) Doch dieses Streben ist für Faust Segen wie Fluch zugleich. 
Es hebt ihn ab von der Dumpfheit des bloß Tierischen, verstrickt ihn 
aber auch in die Tragik immerwährender Unzufriedenheit und ichbezo-
gener Gewaltsamkeit in der Durchsetzung seiner Ziele. Gott selbst sagt 
in widersprüchlicher Weise von demselben Streben, das er als herausra-
gende menschliche Eigenschaft befördert: „Es irrt der Mensch, solang er 
strebt.“ (4) Es ist ein Irrtum, der den Menschen ausmacht.

Der östliche Weg erscheint – wiederum in modellhafter Vereinfachung 
– als Konstrastprogramm. Hier wird der Wille zum Leben und zur Lebens-
steigerung, die immer mehr sich aneignen will, zurückgenommen. Welt-
entsagung und „Los-lassen“ sind die kennzeichnenden Stichwörter, wie 
sie der Buddhismus exemplifiziert. Im Verlauf eines Erleuchtungsweges 
wird das Streben aufgegeben, denn mit dem, wonach gestrebt wird, ist 
es „nichts“. Als höchstes Ziel erscheint das Nirwana als das Verlöschen 
aller strebenden Begehrlichkeiten. 

520

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Es ist zunächst kaum vorstellbar, wie diese beiden Haltungen zusam-
menkommen könnten. Doch erinnern wir uns an die oben dargestellte 
Widersprüchlichkeit im Faustischen Streben selbst, dann wird eine Mög-
lichkeit sichtbar, den Widerspruch einer möglichen Auflösung zuzufüh-
ren. Indem das Nichts zum Ziel des Strebens wird, hebt sich dieses Stre-
ben selbst auf. Dass dazu – wie im achtfachen Pfad der buddhistischen 
Lehre – große Anstrengungen und viel Strebsamkeit erforderlich sind, 
ist offenkundig. Sobald es also nicht mehr um Seinsgewinnung im Sin-
ne der Erhaltung und Steigerung des Lebens geht, sobald sich also das 
Streben nicht mehr auf „Etwas“ richtet , sondern sich in der Erkenntnis 
der Nichtigkeit seiner vermeintlich zu erstrebenden Objekte zum Nichts 
hinwendet, wird der dem Streben innewohnende Widerspruch lösbar. 

Was im westlichen Denken als „Seinsvergessenheit“ gedeutet wurde, 
muss als „Nichtsvergessenheit“ erkannt werden. (5) In solcher Verschrän-
kung westlicher und östlicher Denkrichtungen könnte sich die Gewalt-
samkeit mildern oder gar verschwinden, mit der die nach „Etwas“ suchen-
den und strebenden Menschen übereinander und diesen Planeten 
hergefallen sind.

Doch behält das Nichts in nihilistischer Sicht seinen defizitären Sta-
tus. Eine fundamentale Differenz tut sich an den Endpunkten eines 
zunächst konvergierenden Strebens nach Nichtsgewinnung auf, die der 
zwischen buddhistischem Glauben und philosophischem Wissen ent-
spricht: Im aufgeklärten Nihilismus ist das Nichts kein Ort umfassender 
Erlösung, sondern eine teils beängstigende, teils befreiende Leere, aus 
der heraus vorübergehende heilsame Imaginationen immer wieder mög-
lich sind. (6)

Welt-Rad streift Ziel auf Ziel
Nietzsche hat die Einbindung des westlichen, faustischen Strebens in das 
buddhistische Weltrad eindrucksvoll in ein Gedicht hineingebildet: (7)

An Goethe

Das Unvergängliche 
Ist nur dein Gleichniss!
Gott, der Verfängliche,
Ist Dichter-Erschleichniss …

521

Aufstieg und Abstieg der Philosophie im aufgeklärten Nihilismus

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Welt-Rad, das rollende,
Streift Ziel auf Ziel:
Not – nennt’s der Grollende,
Der Narr nennt’s – Spiel …

Welt-Spiel, das herrische,
Mischt Sein und Schein: –
Das Ewig-Närrische
Mischt uns hinein! … 

Anmerkungen
1) 	 Goethe: „Faust“ (München 1986) V. 382 f. – Byung–Chul Han fasst dieses west-

liche Streben treffend mit dem Begriff „appetitus“ zusammen (2002, S. 62 ff.)
2) 	 Ebd. V. 340–343
3) 	 Ebd. V. 328 f.
4) 	 Ebd. V. 317
 5) 	 Lütkehaus (1999) spricht von „Nichtsvergessenheit“: „Weit mehr als von ‚Seins-

vergessenheit‘, wie es Heideggers seinshöriges Denken unterstellt, ist sie (die Phi-
losophie) von Nichtsvergessenheit bestimmt. Wegen der Fixierung auf die ‚Seins-
vergessenheit‘ wurde die Nichtsvergessenheit ihrerseits stets vergessen: eine 
vergessene Nichtsvergessenheit“. (S. 599 u. ff.)

6) 	 Diese Differenz zum buddhistischen Denken bzw. Glauben wird deutlich, wenn 
Byung – Chul Han die Entleerung des Bewusstseins als Eintritt in eine umfas-
sende „helle Offenheit“ darstellt, eine Welt der Dinge an sich, in der die Sub-
jekt-Objekt-Spaltung überwunden wäre (2002, S. 80 f. u. passim). Die Metaebe-
ne, die der aufgeklärte Nihilismus herausbildet, geht verloren, wenn die 
Entleerung des Bewusstseins zum Erweckungserlebnis einer unhinterfragbaren 
Offenbarung wird.

7) 	 KSA III S. 639

522

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 207 	Langeweile: von Nichtsvergessenheit zu Nichtsgewinnung

Entscheidend für alle aufgeklärten Nihilisten bleibt die Einsicht, dass 
Nichtsgewinnung Arbeit bedeutet, ein Streben, das sich auf einen lan-
gen Weg begibt. Er führt durch die Aufdeckung aller uns lieb gewor-
denen Fiktionen, die wir – in Nichtsvergessenheit befangen – nicht 
loslassen möchten, ihre Sichtung und Prüfung in Hinblick auf die Evi-
denzen, die sie für uns vorübergehend haben, bevor sie im Nichts ver-
schwinden, mit dem wir letztlich zurechtkommen müssen – auch in 
der Langeweile.

Die vierte sog. edle Wahrheit, der „achtfache Pfad des Buddhismus“ zeigt, 
wie viel Arbeit, Disziplin und Streben auch in der buddhistischen Nichts-
gewinnung notwendig sind. Dabei ist es in unserem Zusammenhang von 
sekundärer Bedeutung, ob es sich um acht, zwölf oder tausend Pfade 
handelt oder welche Meditationstechniken solcher Nichtsgewinnung im 
Einzelnen am förderlichsten sein mögen. Zahlen dieser Art, auch wenn 
sie oft abergläubischen, dogmatischen Charakter annehmen, haben sich 
im Buddhismus aus mnemotechnischer Bedeutung heraus entwickelt: 
Es sind Fiktionen, welche der Erinnerung Halt und Gliederung im Auf-
zählen verleihen. (1) Entscheidend bleibt für alle aufgeklärten Nihilisten 
– im Osten wie Westen – die Einsicht, dass Nichtsgewinnung Arbeit 
bedeutet, ein Streben, das sich auf einen langen Weg begibt. Er führt 
durch die Aufdeckung aller uns lieb gewordenen Fiktionen, die wir in 
unserer Nichtsvergessenheit nicht loslassen möchten; er bedeutet ihre 
Sichtung und Prüfung in Hinblick auf die Evidenzen, die sie für uns vor-
übergehend haben. Schließlich verschwinden sie im Nichts, das als Grun-
dierung unserer Existenz sich immer wieder bemerkbar macht und das 
wir mit Bewusstsein als deren grundlosen Grund kennen und anerken-
nen müssen. (2)

In der Langeweile zeigt sich uns beispielhaft das Nichts in der Vorhan-
denheit der Dinge, in unserer Befindlichkeit ihnen gegenüber als bloßer 
Additionen von Seiendem, dem es an Sinn, an Richtung fehlt. Das Nichts 
ist hier Leere, aber nicht in Bezug auf Vorhandenheit, sondern in Bezug 
auf Sinnverlust. Uns mit dieser Langeweile zu beschäftigen, ihr zu begeg-
nen, sie auszuhalten und partiell zu überwinden, dürfte eine wichtige 
Arbeit der Nichtsgewinnung im nihilistischen Zeitalter ausmachen. Phi-

523

Aufstieg und Abstieg der Philosophie im aufgeklärten Nihilismus

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


losophische und kulturwissenschaftliche Theorien zum Phänomen der 
Langeweile liegen bereits reichlich vor (2); ihre Ergebnisse sind noch wei-
ter zu entwickeln und zu systematisieren, müssen aber durch den Bezug 
zum Problem des Nihilismus fundiert bleiben. Beständig taucht dabei 
die Einsicht in die Ambivalenz von Langeweile auf, die auch produkti-
ve, schöpferische Kräfte freisetze. Hier kann Nietzsches Begrifflichkeit 
des passiven und aktiven Nihilismus die notwendige Erhellung und phi-
losophische Fundierung gewährleisten, die sonst durch wohlgemeinte, 
das Problem aber trivialisierende und moralisierende Ratschläge ersetzt 
wird und verloren geht. Deutlich wird auch in den Erörterungen von 
Langeweile, dass in ihrer Bewältigung nicht die „Erfüllung“ der als leer 
empfundenen Zeit das Ziel sein kann, sondern eine temporärer Ablen-
kung und partielle Sinngebung, ein Überspielen dieser Leere, die als 
Grundierung unserer nihilistischen Befindlichkeit bleibt: Eben dies sind 
die lebenserhaltenden, lebenswichtigen Fiktionen der Einbildungskraft, 
die wir in unserer Monographie beim Schritt vom passiven zum aktiven 
Nihilismus in den Mittelpunkt rücken. Erst wenn wir in der Analyse der 
Befindlichkeit der Langeweile die Nichtsvergessenheit unseres Zeitalters 
diagnostizieren, können wir ihre Potentiale der Nichtsgewinnung erschlie-
ßen.

Sprachliche Arbeit am Wort vom Nichts
Es ist immer wieder zu beobachten, wie sich in buddhistischen Schulen 
die Schulungswege gegenüber dem Ziel der Nichtsgewinnung verselbst-
ständigen. Es geht dann darum, die „wahre“ Technik oder den „wahren“ 
Weg gegenüber konkurrierenden Ansichten zu behaupten. Dass dies 
Maskeraden des Willens zur Macht sind, nicht selten solche autoritärer 
Gurus, die als Führerfiguren herrschen, ist unschwer zu erkennen. Des-
halb ist es heilsam, im buddhistischen wie nicht-buddhistischen Kontext 
des nihilistischen Denkens das unsichtbare Ziel der Nichtsgewinnung 
im Auge zu behalten. Dabei ist auch die Scheu westlicher Buddhisten zu 
beobachten, vom Nichts als Ziel ihres Schulungsweges, vom Nirwana als 
Nichts überhaupt zu reden. Es geht ihnen dann um Positivitäten, ein 
Etwas in Gestalt des „wahren“ Blicks auf die Dinge, deren „Geist“ etc. Sie 
übernehmen dann die Vermeidungsstrategien des Westens gegenüber 
dem Nichts, die Diskreditierung des Wortes Nihilismus, um Buddhis-
mus salonfähig und vermarktbar zu machen. Arbeit an der Nichtsgewin-

524

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


nung ist auch diese Arbeit an der Sprache: den vollen Sinn der Rede vom 
Nichts und vom Nihilismus gegen verengende Vorurteile wieder herzu-
stellen.

Anmerkungen
1) 	 Solche mnemotechnischen Methoden waren umso wichtiger, als sich der Bud-

dhismus auf mündliche Weitergabe verlassen musste und sich einer ungesicher-
ten Verschriftlichung in Verbindung mit Übersetzungsproblemen ausgesetzt sah. 

2) 	 Zu dieser Befindlichkeit Cioran (1993, S. 119): „Als Herr und Meister aller Irr-
tümer konnte ich endlich darangehen, eine Welt von Scheinbildern, von anspruchs-
losen Rätseln zu erforschen. Nichts gab es mehr zu verfolgen, außer die Verfol-
gung des Nichts.“ Langeweile definiert Cioran treffend als „das Nichts in Aktion“ 
(ebd. S. 112). 

3) 	 Aus dieser umfangreichen Literatur greifen wir das Interview mit der Psycholo-
gin Sandi Mann in der BBC heraus: Boredom (11. 05. 2016); Zugriff am 29.11.2016 
von http://www.bbc.co.uk/programmes/po3tsr5n. Was hier als positive und nega-
tive Langeweile charakterisiert wird, entspricht genau Nietzsches Begriffen von 
passivem und aktivem Nihilismus. Im Mittelpunkt des Interviews steht die Suche 
nach „meaning for life“, also die Erfahrung des Nichts auf der Bedeutungsebe-
ne.

525

Aufstieg und Abstieg der Philosophie im aufgeklärten Nihilismus

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 208 	Das aufgegebene Floß

Selbst die Philosophie des Nihilismus kann letztlich nichtig, d. h. ein 
bloßes Hilfsmittel sein, das wir hinter uns lassen wie ein Floß, das bei 
der Überfahrt gute Dienste leistete, wenn wir das Ufer erreicht haben. 
Diese Möglichkeit ihrer Selbstaufhebung wird in ihr mitreflektiert 
und verschafft ihr eine lebensdienliche Gelassenheit und Heiterkeit. 
In diesem Sinne könnte „aufgeklärter Nihilismus in Aktion“ die Fort-
setzung unserer Studie sein.

Negieren ist der Grundzug des Denkens, auch wenn es immer wieder zu 
vorläufigen Positionen kommt. Denken als Negieren macht nicht vor 
sich selbst Halt. Die Philosophie des aufgeklärten Nihilismus hat diesen 
Sachverhalt für sich selbst zu thematisieren, während das als gesund und 
normal geltende Alltagsbewusstsein die Konsequenzen längst gezogen 
hat und Fragen der Philosophie, wenn überhaupt, nur intermittierend 
zulässt. Keines ihrer Grundprobleme lässt durchgängig sich im Bewusst-
sein festhalten. 

So ist es ein beliebtes Klagemotiv philosophischer Meditation, dass wir 
Vergänglichkeit und Tod nicht angemessen in unser bewusstes Leben 
integrieren. (1) Aber es liegt in der Natur des Denkens selbst, dass wir 
mit dem Gedanken an den Tod nicht beständig leben können, dass phi-
losophische Reflexion über ihn nur als Intermission stattfindet und in 
diesem Sinne nichtig wird. Verhärtet sich die philosophische Reflexion, 
kann sie zu Grübelei und Krankheit missraten, die das gesunde Leben 
zerstört; verfestigt sich dieses zu frisch-fröhlicher Munterkeit bloßer 
Anpassung, bedarf es der Philosophie zur rechten Gesundung. So hat 
selbst die Philosophie letztlich keinen sicheren Bestand. Sie ist dem Nihi-
lismus bereits verfallen, den sie selbst an ihrem Endpunkt ins Bewusst-
sein hebt, ist im Perspektivismus nur eine mögliche Perspektive (2): Was 
diese auszeichnet ist, dass das Denken innerhalb dieser Perspektive aufs 
Ganze geht, d. h. den Perspektivismus selbst reflektiert.

Die Philosophie des aufgeklärten Nihilismus ist philosophia perennis 
nur in dem Sinne, dass sie unsere Vorstellung von Ewigkeit als Fiktion, 
die der Nichtigkeit entgehen möchte, hervortreibt. Auch diese Philoso-
phie erweist sich letztlich als ein nichtiges Hilfsmittel, an dem wir nicht 
anhaften müssen, das wir somit loslassen können. Auch dann noch leis-

526

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


tet sie uns einen entscheidenden Dienst. Denn auch wenn wir sie losge-
lassen haben, zehren wir noch von ihren Prägekräften.

Sie ist wie in dem luciden buddhistischen Gleichnis ein Floß, das zur 
Überfahrt über einen reißenden Strom gute Dienste leistet, das wir aber 
im Wasser irgendwohin treiben lassen, wenn wir am anderen Ufer an 
Land gegangen sind. Vage bleibt die Hoffnung, dass es dann anderen, die 
seiner habhaft werden könnten, ähnlichen Gewinn bringen möge, wie 
er uns zuteilwurde. Denn am anderen Ufer angekommen wollen wir das 
Floß, das wir vordem aus Ästen und Holzstücken zusammenbauten, nicht 
mehr auf unserem Rücken herumtragen. Es hat seinen Zweck erfüllt. 
Unbeschwert wollen wir weitergehen. (3) 

Denken als (Selbst-)Negation
Das Alltagsbewusstsein kennt diese Negation des Denkens als „Abschal-
ten“ oder „Entspannen“, die Psychoanalyse als „Verdrängung“, die für 
unser Bewusstsein unumgänglicher und gesünder ist, als zuweilen in die-
sem Wissenschaftszweig angenommen wird. Was die Philosophie hier-
von abhebt, ist die Negation des Denkens durch Denken, d. i. einen bewuss-
ten Denkakt. Freilich stoßen wir bei diesem philosophischen Grenzgang 
auf ein höchst schwieriges, wenn nicht paradoxes Unterfangen. Erst auf 
diesem Grenzgang wird die Bedeutung der Einbildungskraft mit ihren 
lebenswichtigen Fiktionen erhellt.

Der im Wesentlichen negierende Zug des Denkens ist oft dargestellt 
worden. So resümiert W. Adorno (4): „Denken ist, an sich schon, vor allem 
besonderen Inhalt Negieren, Resistenz gegen das ihm Aufgedrängte …“ 
Er folgt damit Hegel (5): „Die Tätigkeit des Scheidens ist die Kraft und 
Arbeit des Verstandes, … die ungeheure Macht des Negativen; es ist die 
Energie des Denkens, des reinen Ichs.“ Hegel – anders als lange vor ihm 
Nagarjuna (6) – kennt aber keine Selbstnegation des Denkens und der 
Philosophie. Auch Heideggers vielzitierte Formulierung, die Philosophie 
habe das Denken zu denken, zielt auf solche Selbstnegation nicht ab.

In Hinblick auf das historische Bewusstsein hat Nietzsche in „Vom Nut-
zen und Nachtheil der Historie für das Leben“ (7) ein eindrucksvolles 
Beispiel dafür gegeben, wie das Denken – hier exemplifiziert an der Refle-
xion auf Geschichte – in seiner Verengung bzw. Selbstnegation vernünf-
tiger sein kann als das in alle Verästelungen entwickelte historische 
Bewusstsein. Im Zusammenhang unserer Argumentation können wir 

527

Aufstieg und Abstieg der Philosophie im aufgeklärten Nihilismus

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


sagen: Die Ausblendung des Historischen geschieht in der Konzentrati-
on auf eine ponierende Perspektive der Einbildungskraft, die ihre Evi-
denz, ihre Vernünftigkeit in solcher Einsgerichtetheit erweist.

Bilder ohne Endgültigkeit
Auch das Bild vom aufgegebenen Floß, das in der Endphase unserer Bemü-
hungen um einen aufgeklärten Nihilismus in dieser Studie seinen Platz 
hat, ist ein Bild ohne Endültigkeit. Die Philosophie mag uns nichtig erschei-
nen, es mag aber gute Gründe geben, zu ihr zurückzukehren. Solche Bil-
der ohne Endgültigkeit sind Stationen, die ihre jeweilige Evidenz behaup-
ten und wieder ablegen können, auf der Bilderflucht ins Nichts.

Anmerkungen
1) 	 So spricht W. Adorno (ND S. 359 f.) von „der bis heute fortdauernden Schwä-

che menschlichen Bewusstseins, der Erfahrung des Todes standzuhalten, viel-
leicht überhaupt sie in sich hineinzunehmen.“ Was W. Adorno hier Schwäche 
nennt, ist – im Perspektivismus der Philosophie des aufgeklärten Nihilismus – 
die Stärke der negierenden Kraft unseres Denkens in Form seiner Selbstaufhe-
bung, sodass es in lebenswichtige Fiktionen eingehen kann.

2) 	 Dies dürfte die tiefere Begründung für W. Adornos saloppe Formulierung sein, 
Philosophie sei „das Allerernsteste, aber so ernst wieder auch nicht.“ ND S. 24

3) 	 Siehe die Darstellung dieses Gleichnisses von Buddha Sakyamuni in PhB  
 (S. 149–151) sowie Glasenapp, H. v. (1974, S. 56) zu der Lehre des „Kleinen 
Fahrzeugs“: „Die Lehre gleicht einem Floß, das man benutzt, um über einen 
Strom (die Wandelwelt) an das andere Ufer (das Nirvana) zu gelangen, das man 
aber, wenn es diesen Zweck erfüllt hat, nicht mehr mit sich herumschleppt.“

4) 	 ND S. 28
5) 	 Hegel (Vorrede zur „Phänomenologie des Geistes“) 1952, S. 29
6) 	 NA S. 943: „Es gibt keine Grenze bei einem letzten Ruhepunkt, sondern nur im 

Scheitern des Denkens durch das Denken selber die Aufhebung des Denkens zu 
einem Mehr-als-Denken, zu der Vollkommenheit der Erkenntnis … Daher wird 
das Denken zu einem ständigen Sichüberschlagen. In jeder Aussage als solcher 
liegt schon das Widersinnige. Das Sagen wird begriffen als notwendig sich sel-
ber aufhebend. Dieses Sichaufheben ist die Möglichkeit des Erweckens der Wahr-
heit. – Die eigentliche Wahrheit kann nur dadurch offenbar werden, daß sie als 
ausgesagte sich verneint. Daher führt der Weg durch eine Wahrheit, die als 
gedachte keine ist, zur Wahrheit, die als nicht mehr gedachte sich zeigt. Diese 
eigentliche Wahrheit lebt als Denken von dem Verbrennungsprozeß der vorläu-
figen Wahrheit.“

7) 	 KSA I S. 252

 

528

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 209 	Vor Abfahrt des Auswandererschiffes 

Die Selbstnegation des Denkens führt angesichts des Todes in lebens-
kluge Fiktionen von Todesvergessenheit, die der Philosoph als selbst-
durchleuchtete Fiktionen aufrechtzuerhalten vermag.

Nietzsche hat in seinem Aphorismus „Der Gedanke an den Tod“ die Ver-
nünftigkeit unserer Einbildungen, die uns an das Leben binden und den 
Tod vergessen lassen, eindrucksvoll in der Szenerie vor Abfahrt eines 
Auswandererschiffes dargestellt: 

„Es ist immer wie im letzten Augenblicke vor der Abfahrt eines Aus-
wandererschiffes: man hat einander mehr zu sagen als je, die Stun-
de drängt, der Ozean und sein ödes Schweigen wartet ungeduldig 
hinter alle dem Lärme – so begierig, so sicher seiner Beute. Und Alle, 
Alle meinen, das Bisher sei Nichts oder Wenig, die nahe Zukunft sei 
Alles: und daher diese Hast, diess Geschrei, dieses Sich-Uebertäu-
ben und Sich-Uebervortheilen! Jeder will der Erste in dieser Zukunft 
sein, – und doch ist Tod und Todtenstille das einzig Sichere und das 
Allen Gemeinsame dieser Zukunft! Wie seltsam, dass diese einzige 
Sicherheit und Gemeinsamkeit fast gar Nichts über die Menschen 
vermag und dass sie am Weitesten davon entfernt sind, sich als die 
Brüderschaft des Todes zu fühlen! Es macht mich glücklich, zu sehen, 
dass die Menschen den Gedanken an den Tod durchaus nicht den-
ken wollen! Ich möchte gern Etwas dazu thun, ihnen den Gedanken 
an das Leben noch hundertmal denkenswerther zu machen.“ (1)

Angesichts ihres Todes hebt sich das ausschließlich rationale Denken 
dieser Menschen auf in lebensdienlichen, heilsamen Fiktionen, die ihre 
Vernünftigkeit gerade in der Todesvergessenheit entfalten, die wieder-
um rationale Gedankenketten in Gang setzt. Was den Philosophen abhebt, 
ist seine bewusste Selbstaufhebung des Denkens durch das Denken selbst. 
Damit bleiben für ihn die Fiktionen als Fiktionen im Prinzip durchschau-
bar, d. h. selbstdurchsichtige, vernünftige Einbildungen. Dieser Schwe-
bezustand verlangt von ihm ein besonderes Maß an geistiger Energie und 
Differenzierungsvermögen. 

529

Aufstieg und Abstieg der Philosophie im aufgeklärten Nihilismus

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Aufgeklärte Nihilisten sind mit den Endspielen menschlicher Existenz 
befasst. Auch hier ist es die Dichtung, welche eindrucksvoll den Nihilis-
mus über sich selbst in die Aufklärung führt. Becketts „Warten auf Godot“ 
wie sein „Endspiel“ rücken in den Verhandlungen über Sinn und Sinnwid-
rigkeit unserer Existenz die Sinnlosigkeit bildhaft vor Augen, ohne dass 
wir doch ihrer habhaft werden könnten. (2) Es ist dies eine Auffassung des 
Nichts, wie sie schon Nagarjunas Nihilismus in der Mitte der Dinge und 
nicht in Abwesenheit von ihnen philosophisch zur Sprache gebracht hat. 
Immer noch ist der Tod der große Lehrmeister des Nihilismus, „die gro-
ße Zurechtweisung“, „die große Enttäuschung“. (3) Viele nihilistische Denk-
motive verdichten sich, wenn Becketts Pozzo über die Menschen sinniert: 

„Sie gebären rittlings über dem Grabe, der Tag erglänzt einen Augen-
blick und dann von neuem die Nacht.“

Die Nachtfahrt unseres Lebens gelangt hier zu einem beklemmenden 
Ausdruck, diese „Umnächtigung“ unserer Existenz, die – nur von Tagen 
der Erleuchtung erhellt – zu einem flüchtigen Augenblick zusammen-
schrumpft. Wie vermögen wir dieses Bild auszuhalten, mit dieser bestür-
zenden alptraumartigen Vision zu leben? Es fragt sich, weshalb ange-
sichts solcher Bilder die Rolle der Einbildungskraft so wenig diskutiert 
worden ist (4), mit deren Hilfe wir Tod und Vergänglichkeit mit lebens-
klugen Fiktionen ausblenden: Mit Vernunft leben wir von Fiktionen. Es 
ist, als ob die Philosophen wie schon Platon die Einbildungskraft aus 
ihrem Gebiet exilieren wollten, weil sie – schon vor aller Kunstproduk-
tion im engeren Sinne – das schöpferische Vermögen ist, in Fiktionen 
unsere Vergänglichkeit zu übertrumpfen, die von der philosophischen 
rationalen Reflexion doch als unumgänglich erkannt wird.

Es gibt nur eine Antwort auf die Frage nach den Gründen unserer todes-
vergessenen Lebensenergie, die in eine Betrachtung der Leistungen der 
Einbildungskraft mündet: In von Dauer und gar Ewigkeitshoffnungen 
getragenen Einbildungen täuschen wir uns wie die Auswanderer in Nietz-
sches Aphorismus über das offene Meeresgrab hinweg, das doch vor uns 
liegt. In Feuerfunken rebellieren wir gegen unsere Vergänglichkeit. In ihnen 
hebt sich das Denken – sich selbst negierend – auf und führt uns in die 
Evidenz lebensdienlicher Fiktionen, die unsere Flucht vor dem Tode zu 
verlängern vermögen, ihn zeitweilig vergessen lassen. So drückt Becketts 
verstörendes Bild in einer sich selbst reflektierenden Einbildung die Nich-

530

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


tigkeit unserer Existenz wie unsere Möglichkeit aus, von heilsamen Fikti-
onen zu leben. In deren Scheincharakter holen wir Vergänglichkeit und 
Tod in das Leben hinein, das erst auf solcher Grundierung seinen Wert 
behauptet. (5) Somit gibt es neben dem epistemologischen Perspektivis-
mus, der uns in grundsätzlicher, transzendentaler Hinsicht nicht erlaubt, 
über den Tod hinaus ein sicheres Wissen zu erlangen, einen volutaristi-
schen Perspektivismus, der uns von allen rationalistischen Gedanken an 
den Tod Abstand nehmen lässt zugunsten lebenskluger Imaginationen.

Anmerkungen
1)	 KSA III S. 523. Nietzsche hat die Bedeutung von Fiktionen in diesem Aphorismus 

nicht eigens thematisiert; ein dezidiertes Eingehen auf die Rolle der Einbildungs-
kraft in seiner Philosophie fehlt insgesamt, ist aber in seiner Betonung der Rolle 
der Kunst in Hinblick auf den Verlust von Wahrheit impliziert. So bleibt offen, was 
das Wort „denkenswerther“ im letzten Satz meint. Jedenfalls muss das Imaginie-
ren als wesentlicher Teil in die Analyse unserer Denkvorgänge einbezogen wer-
den. Vgl. KSA II S. 14: „Das Leben will Täuschung, es lebt von der Täuschung …“

2)	 Beckett („Warten auf Godot“, S. 221) 1971. Zum Nihilismus bei Beckett s. W. 
Adorno 1970, S. 230. 

3)	 SchW II, S. 589
4)	 Diese Frage stellt sich auch angesichts der Szenerie des Lebens, wie sie Blaise 

Pascal entworfen hat, Nietzsches bewunderte wie angefeindete Gegenfigur:
	 „Man stelle sich eine Anzahl Menschen vor, in Ketten gelegt und alle zum Tode 

verurteilt, von denen immer einige Tag für Tag vor den Augen der andern erdros-
selt werden, sodass die, die zurückbleiben, ihre eigene Lage in der ihresgleichen 
sehen und voller Schmerz und ohne Hoffnung aufeinanderschauen und warten, 
dass die Reihe an sie komme. Das ist ein Bild der Lage des Menschen.“

	 Pascal („Pensées. Über die Religionen und einige andere Gegenstände“) 1979, 
S. 113

	 Während Pascals Einbildungskraft noch in christlicher Offenbarungsmystik ihren 
Hoffnungsanker finden konnte, wollen Nietzsches „denkenswerte“ Einbildun-
gen der Erde treu bleiben, wie dies Zarathustra von seinen Jüngern fordert; vgl. 
KSA IV S. 14 f.

5) 	 Dies trifft sich mit buddhistischen Gedanken, wie sie Byung-Chul Han (2002, 
S. 113) eindrucksvoll zusammenfasst: 

	 „Der Lebende bleibt ein Toter, solange der ‚Tod‘ nicht getötet ist, d. h. solange er 
den ‚Tod‘ dem ‚Leben‘ entgegensetzt. Erst nach dem Töten des ‚Todes‘ ist man 
ganz lebendig, d. h. man lebt ganz, ohne den ‚Tod‘ als das Andere des ‚Lebens‘ 
anzustarren. Ganz lebendig mißt sich nicht an ‚ewig‘ oder ‚unsterblich‘. Es fällt 
vielmehr mit ganz sterblich zusammen.“

	 Auf der Linie dieser Deutung liegt Nietzsches Gedanke, der Wille zur Macht die-
ne nicht nur der Lebenserhaltung, sondern der Lebenssteigerung, die gar des 
Stimulans der Krankheit bedürfe.

531

Aufstieg und Abstieg der Philosophie im aufgeklärten Nihilismus

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 210 	 Endpunkte der Philosophie

Im aufgeklärten Nihilismus verläuft die Philosophie in ihren End-
punkten ins Nichts … Sie hat sowohl ihr Minimum an „Ergebnissen“ 
erreicht, denn sie hat die traditionellen Grundfragen der Philosophie 
negativ „gelöst“, als auch ihr Maximum an ent-täuschender Aufklä-
rung über all die „eingebildeten Wahrheiten“ entwickelt, die sich in 
Nichts aufgelöst haben. So verfällt Philosophie schließlich ihrem eige-
nen Perspektivismus, den sie in Nietzsches Sinne hervorgetrieben hat, 
indem sie gemäß ihrem jeweiligen Blickwinkel sich selbst als Höhe– 
wie Tiefpunkt erscheinen kann. (1)

Mit „Endpunkten“ ist nicht gemeint, dass es „letzte“ Werke über den Nihi-
lismus gibt. Philosophie wird ihn weiter differenzieren und entwickeln, neue 
geschichtliche Entwicklungen reflektieren, aber letztlich doch nihilistisch 
gemäß dem Grundzug unseres Zeitalters des Nihilismus bleiben. Über die-
sen Grundzug aufzuklären und ihn zu entwickeln ist die Absicht unserer 
„Philosophie des Nihilismus“, die sich als ein fortwährendes Projekt ver-
steht, das mit den neuen Kräften eines aktiven Nihilismus die Aufklärung, 
wenn es noch Hoffnung gibt, aus ihrer Blockierung herausführen könnte.

Der aufgeklärte Nihilist weiß, dass seiner „großen Erzählung“ vielleicht 
andere folgen, andere Spiele in Zukunft gespielt werden als sein Spiel, in 
dem es geht – um das Nichts, aber auch dessen Bewältigung. Er ist der 
Metaphysiker, der die Metaphysik ins Nichts verabschiedet, in ihre Null-
stufe überführt. Doch wie in der Mathematik die Nullstelle für eine Funk-
tion hat auch jene Nullstufe der nihilistischen Philosophie eine zentrale 
Bedeutung für unser Denken. Solche Rückführung ins Nichts ist das phi-
losophische Geschäft des Nihilismus. Dabei war Nietzsche aus biogra-
fisch-historischen Gründen noch einseitig mit der Dekonstruktion der jen-
seitsgewandten Ideologien beschäftigt, aber zumal nach den Erfahrungen 
des 20. Jahrhunderts wissen wir, wie – in Abwandlung von Zarathustras 
Worten - Giftmischer diesseitsgewandter Ideologien unsere Treue zur Erde 
missbrauchen können. In seiner Konzentration auf die Nichtsgewinnung 
hält der aufgeklärte Nihilismus an Begriffen wie Wahrheit, Vollkommen-
heit und Metaphysik fest, wenn auch im Modus der Negation, um ideolo-
gische Verfestigungen jedweder Provenienz aufzulösen.

Über das Nichts hinaus kann es schlechterdings „nichts“ geben – es sei 
denn das „Etwas“ einer neuen Gewissheit, die uns als Wahrheit erschie-

532

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


ne und die vom Standpunkt des aufgeklärten Nihilismus aus nur eine 
neue Einbildung sein kann, die als solche nicht mehr erkannt wird. Wenn 
wir dann an eine neue Wahrheit glauben können, werden wir unser jet-
ziges Unglück des Unwissens gegen das Glück einer neuen Gewissheit 
eingetauscht haben, ein verblendetes Glück, das vergessen hat, dass die 
Wahrheit, an die geglaubt wird, unserer Einbildungskraft entstammt. 
Mögen wir davor bewahrt bleiben, dass eine solch neue Gewissheit mit 
dem Unglück, Leid und Tod unzähliger Menschen erkauft wird, wie sie 
blindwütigen Ideologien geopfert wurden und noch geopfert werden! 
Vielleicht kommen wir an diesem Punkt zu dem vorläufigen Ergebnis, 
die Mühseligkeiten des Nihilismus einer Parusie solch neuer „Wahrhei-
ten“ bzw. „Seinsgewissheiten“ vorzuziehen. (2)

Dabei bleibt angesichts all der fragwürdigen Überwindungen des Nihi-
lismus an dessen defizitärem Status festzuhalten. Der aufgeklärte Nihilis-
mus ist keine Wellnessphilosophie, wenngleich seine aktiven befreienden 
und beglückenden Impulse – wie in seiner Diffamierung leider üblich – 
nicht ausgeblendet werden dürfen. Die Leere bleibt in ihm grundlegende 
Erfahrung, fordert zum Begreifen heraus. So kann die Leerstelle des Todes 
Gottes im Nihilismus nicht vollkommen ausgefüllt werden – auch Nietz-
sches „Übermensch“ taugt nicht als Ersatz für Gottes vordem vermutete 
Vollkommenheit und Allmacht. Damit reflektiert der Nihilismus einen 
Entzug, eine defizitäre Befindlichkeit, strahlt in solcher Reflexion nicht 
Wahrheit, aber vielleicht Überzeugungskraft aus und behauptet unsere 
Freiheit des Denkens gegenüber der Ausgrenzung und Diskreditierung 
des Nihilismus, wie sie durch bornierte Akzeptanz von Positivitäten, zu 
denen auch die Fesselung an den Willen zur Macht gehört, betrieben wird. 
Durch die gedoppelte Abwehr von Jenseits- wie Diesseitsgläubigkeit in 
einer negierenden wie sich bewahrenden Metaphysik des Nichts konstitu-
iert sich der aufgeklärte Nihilismus – vielleicht als unser Licht in der Fins-
ternis. (3)  

Wir sind erlösungsbedürftig geblieben; und kein Mensch vermag den 
anderen zu erlösen. Erst am Abglanz seiner Träume, welche die Eviden-
zen unserer Einbildungskraft uns vorführen, verstehen wird das Leben. 
(4) Wenn wir nur Zarathustras Rat folgen, der Erde treu zu bleiben, 
schlägt der aufgeklärte Nihilismus um in kruden Diesseitsglauben. Es 
gibt eine Verfallenheit an das Alltägliche, die dem Tode gleichkommt – 
ein Leben, das erst aufblüht in der Auflösung des Alltäglichen ins Nichts. 
(5) So konstituiert sich im Zeitalter des Nihilismus unser Menschsein, 

533

Aufstieg und Abstieg der Philosophie im aufgeklärten Nihilismus

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


insofern es menschlich bleiben will, im Spannungsfeld zweier konfligie-
render evidenter Meta-Imaginationen: der Vorstellung von einer Voll-
kommenheit, deren wir verlustig gegangen sind, und einer Zuwendung 
zu unserem Dasein, wie es nach Nietzsches kategorischem Imperativ der 
Lebensbejahung auf ewig wiederkehren möge, doch allzu oft in seiner 
aktuellen Gestalt keiner Wiederholung wert erscheint.

Wie ein flackerndes Licht in der Finsternis erhellen Evidenzen der Ein-
bildungskraft mit glanzvoll sprühenden Feuerfunken vorübergehend 
unser Leben ein wenig; dessen Grundzug ist Leiden und Gefährdung, 
ein fleischgewordenes Suchen (6): „Orientierungslosigkeit, Vergeblich-
keit, Verzweiflung, Langeweile, Depression – ein Fegefeuer ist dieser Nihi-
lismus! Aber wofür werden wir bestraft und wozu leiden wir? Wovon 
und wozu werden wir gereinigt? Gehen wir neuen Himmeln oder Höl-
len entgegen? Woran werden wir einst glauben können? Was werden uns 
unsere Einbildungen vorzaubern, sodass wir uns, wenn wir nur könn-
ten, nach diesem Fegefeuer des Nihilismus zurücksehnen würden, das 
uns immerhin eine leere, beliebige, absurde Freiheit schenkte?“ Vielleicht 
wollen wir Nihilisten bleiben … 

Anmerkungen
1) 	 Man denke an den Scheitelpunkt eines Maximums oder Minimums in einer Kur-

vendiskussion sowie an Heraklits Fragment (Snell 1965, S. 21): „Der Weg hin 
und her ist ein und derselbe.“

2) 	 Als Heidegger seine berühmt-berüchtigte Rektoratsrede 1933 hielt, glaubte er, 
eine solche Seinsgewissheit gefunden zu haben. Sein vieldiskutierter Irrtum war 
so singulär freilich nicht. Er ist ein Beispiel für all die von Ideologien verführ-
ten Menschen. Eine Sicherheit vor solcher Verführung kann uns der Nihilismus 
nicht gewährleisten. Wenn er aber aufgeklärter Nihilismus ist, kann er hinrei-
chende Gegenkräfte entwickeln, die – zu unserem Leid oder Glück – den Glau-
ben an „Wahrheiten“ aller Art zunichtewerden lassen.

 	 Zu Gottfried Benns und Heideggers Irrtum s. Safranski 1993, S. 202: „Heideg-
ger wollte die Seinsvergessenheit im Denken überwinden. Aber als die Natio-
nalsozialisten an die Macht kamen, glaubte er, das ‚Sein‘ sei nun wirklich ange-
kommen.“ Safranski freilich bietet ein Beispiel für die Vermeidungsstrategie 
gegenüber dem Wort „Nihilismus“. Wenn er von Wahrheit als „Erfindung“ nur 
noch im Plural spricht, meint er evidente Einbildungen: „Der Mensch ist frei, 
frei für die Erfindung seiner Wahrheit. Und darum gibt es die unendlich vielen 
Wahrheiten.“ (Ebd. S. 206) Die Wahrheit hat sich im nihilistischen Zeitalter in 
die Diaspora der Einbildungskraft verflüchtigt. Was uns geblieben ist, sind evi-
dente, doch instabile Einbildungen bzw. Imaginationen.

3) 	 Vgl. ND S. 371 f. – Deshalb ist der Nihilismus kein „pathologischer Zwischen-
zustand“ (Fink 1960, S. 154), sondern es ist angemessener, von unserer defizitä-

534

Evidenzen der Einbildungskraft

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


ren Befindlichkeit im Zeitalter des Nihilismus zu sprechen, von dem nur ein pro-
phetisches Wissen behaupten könnte, dass er ein Zwischenzustand sei.

4) 	 Vgl. TE S. 266 u. passim u. NF S. 216
5) 	 NF S. 192
6) 	 Vgl. Aschenbachs Rede in „Feuerfunken“, dem Schlussteil der nihilistischen 

Romantrilogie „Bunte Schleier des Nichts“. Vgl. FF S. 34 u. f. Wir verwenden 
hier Leitmotive dieser Romantrilogie.

535

Aufstieg und Abstieg der Philosophie im aufgeklärten Nihilismus

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


4. 	 Verzeichnisse

4.1. 		 Literatur- und Siglenverzeichnis

In dieser Studie verwendete Literatur wird hier aufgeführt. Nachweise 
im laufenden Text erfolgen nach Autor, Erscheinungsjahr (der verwen-
deten Publikation u. ggf. Einzeltitel); bei Werkausgaben nach Band (in 
römischen Zahlen nach „Werke“ oder Sigle) u. Seitenzahl.

Folgende Siglen wurden verwendet (ausführliche Angaben unten  
nach Autoren):

KW = 	 Kant: Werke  
	 Abkürzungen der drei Kritiken: Bd.II – KrV, Bd.IV – KpV,  
	 Bd.V – KU
KSA = 	 Nietzsche: Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe in  
	 15 Bänden
SchW = 	 Schopenhauer: Werke in fünf Bänden
DA = 	 Horkheimer / W. Adorno: Dialektik der Aufklärung
ND = 	 W. Adorno: Negative Dialektik
PhB = 	 Essler / Mamat: Philosophie des Buddhismus
NA = 	 Jaspers: Nagarjuna. In: Die Großen Philosophen
DVI = 	 Dod: Die Vernünftigkeit der Imagination in Aufklärung  
	 und Romantik
	 Dod: Romantrilogie „Bunte Schleier des Nichts“:
NF = 	 Nachtfahrt
TE = 	 Tag der Erleuchtung
FF = 	 Feuerfunken

Anders, Günther: Endzeit und Zeitenende. München 1972
Andreas-Salomé, Lou: Lebensrückblick. Frankfurt am Main 1968
Arendt, Dieter (Hrsg.): Der Nihilismus als Phänomen der Geistesgeschichte in der 

wissenschaftlichen Diskussion unseres Jahrhunderts. Darmstadt 1974
Baeumler, Alfred: Das Irrationalismusproblem in der Ästhetik und Logik des 

18. Jahrhunderts bis zur Kritik der Urteilskraft. Darmstadt 1974

537

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Barthes, Roland: Der Tod des Autors. In: Fotis Jannidis et. al.: Texte zur Theorie 
der Autorschaft. Stuttgart 2000. S. 185–193

Batchelor, Stephen: 	Nagarjuna – Verse aus der Mitte. Eine buddhistische Vision 
des Lebens. Bielefeld 2002

Beckett, Samuel: Endspiel. Frankfurt am Main 1974
Benn, Gottfried: Nach dem Nihilismus. (Zuerst 1932) In: Das Gottfried Benn-

Buch. Eine innere Biographie in Selbstzeugnissen. Frankfurt am Main, Ham-
burg 1968. S. 90–97

Bock, Eleonore: Die Mystik in den Religionen der Welt. Münster 2009
Bourdieu, Pierre: Die biographische Illusion. In: BIOS. Zeitschrift für Biographie-

forschung und Oral History. 3 (1990) 1, S. 75–81
Brecht, Bertolt: Leben des Galilei. Berlin 1955
Bredekamp, Horst: Theorie des Bildakts. Berlin 2010
Bronfen, Elisabeth: Tiefer als der Tag gedacht: eine Kulturgeschichte der Nacht. 

München 2008
Brück, Michael von: Weisheit der Leere. Wichtige Sutra-Texte des Mahayana-Bud-

dhismus. München 2000
Burnside, John: A lie about my father. London 2006
Butler, E. M.: The Tyranny of Greece over Germany: A study of the influence exer-

cised by Greek Art and poetry over the great German Writers of the Eighteenth, 
Nineteenth and Twentieth Centuries. Cambridge 1935.

Camus, Albert: Die Pest. Roman. (Paris 1947) Düsseldorf 1958
—: Der Mythos des Sisyphos. Reinbek bei Hamburg 1999
—: Tagebücher 1935–1951. Reinbek bei Hamburg 1972
Capra, Fritjof: Das Tao der Physik. Bern, München, Wien 1988
Carbone, M./Jung, J.: Friedrich Nietzsche. Die Kunst der Gesundheit. Freiburg i. 

Brsg. 2014
Cassirer, Ernst: Idee und Gestalt. Darmstadt 1971 
Cavalieri, P./Singer, P. (Hrsg.): Menschenrechte für die Großen Menschenaffen. 

München 1994
Celine, Louis-Ferdinand: Reise ans Ende der Nacht. (Paris 1952) Hamburg 1958
Cioran, E. M.: Dasein als Versuchung. Stuttgart, 2. Aufl. 1993
Coleridge, S. T.: Biographia Literaria. J. Shawcross ed., 2 Vols., Oxford 1907
Conze, Edward: Eine kurze Geschichte des Buddhismus. Frankfurt am Main 1986
—: Buddhistisches Denken. Drei Phasen buddhistischer Philosophie in Indien. 

Frankfurt am Main 1988

538

Verzeichnisse

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Corbin, Alain: A History of Silence: From the Renaissance to the Present Day. 
(Translated) Cambridge 2018

Dawkins, Richard: The God Delusion. London 2006
Descartes, René: Discours de la Méthode. Übers. u. hrsg. von Christian Wohlers. 

Hamburg 2011
Detering, Heinrich: Bertolt Brecht und Laotse. Göttingen 2008
Dispeker, Frank (Übers.): Die schönsten Upanischaden: der Hauch des Ewigen. 

Freiburg i. Brsg. 1994
Doctorow, E. L.: City of God. New York 2000 
Dod, Elmar (DVI): 	Die Vernünftigkeit der Imagination in Aufklärung und Roman-

tik. Eine komparatistische Studie zu Schillers und Shelleys ästhetischen Theo-
rien in ihrem europäischen Kontext. (= Studien zur deutschen Literatur. Hrsg. 
von Barner, Brinkmann, Wiedemann. Bd. 84). Tübingen: M. Niemeyer 1985

—: Die Pädagogik des Verborgenen, vor allem in unseren Schulen – Zur Zweihun-
dertjahrfeier von Schillers „Ästhetischen Briefen“. In: Pädagogik und Schul-
alltag. 48. Jg. 4 / 1993. Neuwied: Luchterhand. S. 352–362

(NF): Nachtfahrt. Roman (= Bd. 1 der Trilogie „Bunte Schleier des Nichts“). Müns-
ter/Westf. 2006

(TE): Tag der Erleuchtung. Roman (= Bd. 2 der Trilogie „Bunte Schleier des 
Nichts“). Münster/ Westf. 2007

(FF): Feuerfunken. Roman (= Bd. 3 der Trilogie „Bunte Schleier des Nichts“) 
Münster/Westf. 2009

—: Der unheimlichste Gast. Die Philosophie des Nihilismus. Marburg 2013 
Dürrenmatt, Friedrich: Der Richter und sein Henker. 1952
Einstein, Albert: Mein Weltbild. Zürich 2014
Eliot, T. S.: Four Quartets. (Zuerst 1944) London 1972
Engell, James: The Creative Imagination. Enlightenment to Romanticism. London, 

Cambridge (Mass.) 1981
Essler, W. K./Mamat, U. (PhB): Die Philosophie des Buddhismus. Darmstadt 2006
Falkenburg, Brigitte: Mythos Determinismus. Wieviel erklärt uns die Hirnfor-

schung? Berlin, Heidelberg 2012
Feger, Hans: Die Macht der Einbildungskraft in der Ästhetik Kants und Schillers. 

Heidelberg 1995
Feyerabend, Paul: Erkenntnis für freie Menschen. Frankfurt am Main 1980
Figal, Günter: Nietzsche. Eine philosophische Einführung. Stuttgart 1999
Fink, Eugen: Nietzsches Philosophie. Stuttgart 1960

539

Literatur- und Siglenverzeichnis

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Floccari, Stéphane: nietzsche et le nouvel an. Éditions Les Belles Lettres, colleti-
on: „encre marine“ 2017

Fontane, Theodor: Irrungen, Wirrungen. Roman. Stuttgart 1994
—: Effi Briest. Roman. Stuttgart 2002
—: Der Stechlin. Roman. Berlin 2001
Foster, E. M.: Aspects of the novel. London 1927
Foster, Paul: The Buddhist Influence in T. S. Eliot’s „Four Quartets“. Frankfurt am 

Main 1977
Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Frankfurt am Main 1971
Frank, Karlhans: Ich han min Lehen noch lange nicht. Gedichte aus 50 Jahren. 

München 2006
Frenzel, Ivo: Friedrich Nietzsche. Reinbek bei Hamburg 2000 
Frisch, Max: Tagebuch 1946–1949. Frankfurt am Main 1950
Fröhlich, Günter: Der Affe stammt vom Menschen ab. Philosophische Etüden über 

unsere Vorurteile. Hamburg 2016 
Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. Tübingen 1975
Gaul, Nathalie: Vom Umgang mit Sinnlosigkeit. Die Absurdität des Helfens am Bei-

spiel Albert Camus‘ „Die Pest“. Marburg 2010
Gehlen, Arthur: Der Mensch, seine Natur und seine Stellung in der Welt“ (1940). 

Wiesbaden 1976
Geier, Manfred: Kants Welt. Eine Biografie. Reinbek bei Hamburg 2003
—: Aufklärung. Das europäische Projekt. Reinbek bei Hamburg 2012
Gnüg, Hiltrud (Hrsg.): Nichts ist versprochen. Liebesgedichte der Gegenwart. Stutt-

gart 2010
Glasenapp, Helmuth von: Pfad zur Erleuchtung. München 1974
Goethe, Johann Wolfgang: Werke. Hamburger Ausgabe in 14 Bänden. Hrsg. von 

Erich Trunz. München 1999
—: Faust. Hrsg. von Erich Trunz. München 1986
Gracián, Baltasar: Handorakel und Kunst der Weltklugheit. Übersetzt von Arthur 

Schopenhauer. Stuttgart 1967
Gumin, H./Meier, H. (Hrsg): Einführung in den Konstruktivismus. München 1985
Habermas, Jürgen: Moralbewusstsein und kommunikatives Handeln. Frankfurt 

am Main 1983
Han, Byung-Schul: Philosophie des Zen-Buddhismus. Stuttgart 2002
Hashi, Hisaki: Die Dynamik von Sein und Nichts: Dimensionen der vergleichen-

den Philosophie. Frankfurt am Main et al. 2004

540

Verzeichnisse

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Hegel, G. W. F.: Werke (in 20 Bänden). Hrsg. von E. Moldenhauer und K. M. 
Michel. Frankfurt am Main 1970 

—: Phänomenologie des Geistes. Hamburg 1952
Heidegger, Martin: 	Platons Lehre von der Wahrheit. Mit einem Brief über den 

‚Humanismus‘. Bern 1947
—: Nietzsche. 2 Bde. Pfullingen 1961
—: Was ist Metaphysik? Frankfurt am Main 1969
—: Kant und das Problem der Metaphysik. Frankfurt am Main. 4. Aufl. 1973
—: Holzwege. Frankfurt am Main 1950
Heine, Heinrich: Sämtliche Werke. Elster, Ernst (Hrsg.) Leipzig, Wien 1890
Heisenberg, Werner: Physik und Philosophie. Berlin 1973
Heisig, James W.: Philosophers of Nothingness. Honolulu 2001
Hemingway, Ernest: The Old Man and the Sea. Stuttgart 2000
—: Wem die Stunde schlägt. Stockholm 1941
Hesse, Hermann: Sämtliche Werke. Hrsg. von Volker Michels. Frankfurt am Main 

2002
—: Siddhartha. Eine indische Dichtung. Frankfurt am Main 1953
Hillebrand, Bruno: Ästhetik des Augenblicks. Der Dichter als Überwinder der 

Zeit – von Goethe bis heute. Göttingen 1999
Hölderlin, Friedrich: Sämtliche Werke. Kleine Stuttgarter Ausgabe. Beissner, Fried-

rich (Hrsg.) Stuttgart (Nachdruck Darmstadt) 1965/66.
Hoesch, Matthias: Vernunft und Vorsehung. Säkularisierte Eschatologie in Kants 

Religions- und Geschichtsphilosophie. Berlin, Boston 2014
Hof, Walter: Der Weg zum heroischen Realismus. Pessimismus und Nihilismus in 

der deutschen Literatur von Hamerling bis Benn. Bebenhausen 1974.
Honneth, Axel: Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer 

Konflikte. Frankfurt am Main 1992
Horkheimer, Max: Zum Begriff der Vernunft. In: M. H.: Sociologica II. Reden und 

Vorträge. Frankfurt am Main 1962. S. 193–205
—: Zur Kritik der instrumentellen Vernunft. (1947) Frankfurt am Main 1967
—: Anfänge der bürgerlichen Geschichtsphilosophie. Frankfurt am Main 1971
Hübner, Benno: Die Nacht des Seins. Vierzig Jahre Denken, um nur noch schwarz 

zu sehen. Wien 2007
Hüther, Gerald: Die Macht der inneren Bilder. Göttingen 2004
—: Männer – Das schwache Geschlecht und sein Gehirn. Göttingen 2009

541

Literatur- und Siglenverzeichnis

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Hughes, D. J.: Potentialität in Shelleys „Prometheus Unbound”. In: Interpretatio-
nen 8. Englische Literatur von Blake bis Hardy. Erzgräber, Willi (Hrsg.) Frank-
furt am Main, Hamburg 1970

Huntington, S. Ph.: 	The Clash of Civilizations. 1996 (dt. „Kampf der Kulturen“. 
Hamburg 1997).

Jaspers, Karl (NA): Nagarjuna. In: Die Großen Philosophen. München 1957. S. 934–
956 

—: Einführung in die Philosophie. München 1958
—: Chiffren der Transzendenz. München 1970
Jauß, Hans Robert: Die nicht mehr schönen Künste: Grenzphänomene des Ästhe-

tischen. Lindau 1966.
Jens, Walter/Küng, Hans: Menschenwürdig sterben. Ein Plädoyer für Selbstverant-

wortung. München 1996.
Jünger, Ernst: In Stahlgewittern. Ein Kriegstagebuch. Berlin 1937
—: Über die Linie. Frankfurt am Main 1951
Jung, Christian: Meister Eckharts philosophische Mystik. Marburg 2010
Kafka, Franz: Das Urteil und andere Erzählungen. Frankfurt am Main, Hamburg 

1965.
—: Sämtliche Werke. Frankfurt am Main 2008
Kagge, Erling: Stille: ein Wegweiser. Berlin 2017
Kant, Immanuel (KW): Werke in sechs Bänden. Hrsg. von Wilhelm Weischedel. 

Darmstadt 1956 ff.
Kaufmann, Walter: Nietzsche. Philosoph – Psychologe – Antichrist. Darmstadt 1982 
Kaulbach, Friedrich: Immanuel Kants ‚Grundlegung zur Metaphysik der Sitten‘: 

Interpretation und Kommentar. 2. Aufl. Darmstadt 1996
Koeppen, Wolfgang: Das Treibhaus. Roman. Frankfurt am Main 1953
Koestler, Arthur: Der Mensch – Irrläufer der Evolution. Frankfurt am Main 1989
Kolodiejchuk, B. MC (Hrsg.): Mutter Teresa: „Komm, sei mein Licht“. München 

2010
Kotek, Joel/Rigoulot, Pierre: Das Jahrhundert der Lager. Gefangenschaft, Zwangs-

arbeit, Vernichtung. Berlin, München 2001
Kubitza, Heinz-Werner: Der Jesuswahn. Wie die Christen sich ihren Gott erschu-

fen. Marburg 2011
Liszt, Franz: Gesammelte Schriften I. Friedrich Chopin. Frei in’s Deutsche übertra-

gen von La Mara. (Leipzig. Breitkopf und Härtel 1880.) Nachdruck 1978 
Georg Olms Verlag: Hildesheim 

542

Verzeichnisse

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Lohmar, Achim: Falsches moralisches Bewusstsein. Eine Kritik der Idee der Men-
schenwürde. Hamburg 2017

Lütkehaus, Ludger: Nichts. Zürich 1999
Lyotard, Jean-FranÇois: Der Widerstreit. München 2., korrigierte Auflage 1989
Magnus, Bernd: Nietzsche’s Existential Imperative. Bloomington, London 1978
Mainländer, Philipp: Philosophie der Erlösung. Frankfurt am Main 1894
Mann, Thomas: Nietzsches Philosophie im Lichte unserer Erfahrung. Vortrag / 

Essay. Berlin 1947
Marquard, Odo: Abschied vom Prinzipiellen. Stuttgart 1981
—: Philosophie des Stattdessen. Stuttgart 2000
Martin, Alfred von: Der heroische Nihilismus und seine Überwindung: Ernst Jün-

gers Weg durch die Krise. Krefeld 1948 
Meinberg, Eckhard: Das Menschenbild der modernen Erziehungswissenschaft. 

Darmstadt 1988
Miller, Arthur: Death of a Salesman. (1949) Stuttgart 1984
Mittenzwei, Ingrid: Die Sprache als Thema. Untersuchungen zu Fontanes Gesell-

schaftsromanen. Bad Homburg u. a. 1970
Mörchen, Hermann: Adorno und Heidegger. Untersuchung einer philosophischen 

Kommunikationsverweigerung. Stuttgart 1981
Müller-Lauter, Wolfgang: Zarathustras Schatten hat lange Beine. In: Arendt, Die-

ter (Hrsg.): Der Nihilismus als Phänomen der Geistesgeschichte in der wissen-
schaftlichen Diskussion unseres Jahrhunderts. Darmstadt 1974

—: Nihilismus als Konsequenz des Idealismus. F. H. Jakobis Kritik an der Trans-
zendentalphilosophie und ihre philosophiegeschichtlichen Folgen. In: Denken 
im Schatten des Nihilismus. Festschrift für Wilhelm Weischedel. Hrsg. von 
Alexander Schwan. Darmstadt 1975

Musil, Robert: Der Mann ohne Eigenschaften. Hrsg. von Adolf Frisé. Reinbek bei 
Hamburg 1994

Nagarjuna: Die Lehre von der Mitte. Hrsg. von Lutz Geldsetzer. Hamburg 2010 
Nagel, Thomas: What is it like to be a bat? In: The Philosophical Review LXXXIII, 

4 (October 1974), S. 435–50
Neiman, Susan: Moralische Klarheit. Leitfaden für erwachsene Idealisten. Übers. 

von Christiana Goldmann. Hamburg 2010
Nietzsche, Friedrich (KSA): Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Bdn. 

Hg. Giorgio Colli u. Mazzino Montinari. München (dtv / de Gruyter) 1988
Nussbaum, Martha C.: Die Grenzen der Gerechtigkeit. Berlin 2010

543

Literatur- und Siglenverzeichnis

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


—: Politische Emotionen. Berlin 2014
Orwell, George: Nineteen Eighty-Four. (=The complete works of George Orwell. 

Vol. IX) Hrsg. von Peter Davison. London 1987 
Ovid: Metamorphosen. Aus dem Lateinischen von Johann Heinrich Voß. Köln 

2005
Pamuk, Orhan: Das schwarze Buch. Roman. Frankfurt am Main 1997
Panaioti, Antoine: Nietzsche and Buddhist Philosophy. Cambridge 2013
Pascal, Blaise: Pensées. Über die Religionen und einige andere Gegenstände. 

Übers. u. hrsg. v. Ewald Wasmuth. Heidelberg 1979
Pindar: Oden. Griechisch / Deutsch. Übersetzt und herausgegeben von Eugen 

Dönt. Stuttgart 1986.
Platon: Apologie. Kriton. Phaidon. Düsseldorf, Zürich 2004
Prokop, Dieter: Der Medienkapitalismus. Das Lexikon der neuen kritischen Medi-

enforschung. Hamburg 2002
Precht, Richard David: Jäger, Hirten, Kritiker. München 2018
Rauschning, Hermann: Masken und Metamorphosen des Nihilismus. Der Nihilis-

mus des XX. Jahrhunderts. Frankfurt am Main, Wien 1954
Rawls, John: Eine Theorie der Gerechtigkeit. Frankfurt am Main 2017
Reichert, Klaus: Wolkendienst: Figuren des Flüchtigen. Frankfurt am Main 2016
Richter, Horst-Eberhard: Die Krise der Männlichkeit. Gießen 2006
Rousseau, Jean-Jacques: Abhandlung über den Ursprung und die Grundlagen der 

Ungleichheit unter den Menschen. Stuttgart 1998
Safranski, Rüdiger: Schopenhauer und Die wilden Jahre der Philosophie. Reinbek 

bei Hamburg 1990
—: Wieviel Wahrheit braucht der Mensch? Über das Denkbare und das Lebbare. 

Frankfurt am Main 1993
—: Ein Meister aus Deutschland. Heidegger und seine Zeit. Frankfurt am Main 

2001
—: Nietzsche. Biographie seines Denkens. Frankfurt am Main 2002
Schiller, Friedrich: Sämtliche Werke (5 Bde.) Hrsg. von G. Fricke, H. G. Göpfert, 

H. Stubenrauch. München 1965–1967
Schmid, Wilhelm: Schönes Leben? Einführung in die Lebenskunst. Frankfurt am 

Main 2000
Schmidt, Gerhart: Hegel in Nürnberg. Untersuchungen zum Problem der philoso-

phischen Propädeutik. Tübingen 1960

544

Verzeichnisse

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Schmidt-Salomon, Michael: Jenseits von Gut und Böse. Warum wir ohne Moral 
die besseren Menschen sind. München 2009

Schmidt, Siegfried J.: Die Endgültigkeit der Vorläufigkeit. Prozessualität als Argu-
mentationsstrategie. Weilerswist 2010

Schopenhauer, Arthur (SchW): Werke in fünf Bänden. Hrsg. von Ludger  
 Lütkehaus. Zürich 1988

Schulz, Ortrun: Schopenhauers Kritik der Hoffnung. Frankfurt am Main etc. 2002
Schwab, Gustav: Die schönsten Sagen des klassischen Altertums. Stuttgart 1986
Seneca, L. Annaeus: Philosophische Schriften. Hrsg. von Manfred Rosenbach. 

Darmstadt (2. Aufl.) 2011 (5 Bde.)
Shakespeare, William: The Tempest. The Arden Shakespeare. Third Series. Lon-

don 1999
Shaw, George Bernard: Saint Joan. Harmondsworth 1946
Shelley, Percy Bysshe: A Defence of Poetry. In: Brett-Smith, H. F. B.: Peacock’s Four 

Ages of Poetry. Shelley’s Defence of Poetry. Browning’s Essay on Shelley. (1. Aufl. 
1921, 2. Aufl. 1923) Oxford 1972

—: Poetical Works. Edited by Thomas Hutchinson. A new edition, corrected by 
G. M. Matthews. Oxford University Press 2. Aufl. 1970 

Simmel, Georg: Die Großstädte und das Geistesleben (zuerst 1903). Frankfurt am 
Main 2006

Snell, Bruno (Hrsg.): Heraklit. Fragmente. Tübingen (5. Aufl.) 1965
Sorgner, Stefan Lorenz: Menschenwürde nach Nietzsche. Die Geschichte eines 

Begriffs. Darmstadt 2010
Stegmaier, Werner: Orientierung im Nihilismus: Luhmann meets Nietzsche. Ber-

lin, Boston 2016
Steiner, Rudolf: Die Geheimwissenschaft im Umriss. Dornach 1961
—: Die Philosophie der Freiheit. Dornach 1962
—: Friedrich Nietzsche: ein Kämpfer gegen seine Zeit; erweitert um drei Aufsätze 

über Friedrich Nietzsche aus dem Jahre 1900 und um ein Kapitel aus ‚Mein 
Lebensgang‘. Dornach: 3. Aufl. 1963

Stirner, Max: Der Einzige und sein Eigentum. (1844) Stuttgart 1981
Tammelo, Ilmar: Zur Philosophie der Gerechtigkeit. Frankfurt am Main 1982
Taureck, Bernhard H. F.: Nietzsches Alternativen zum Nihilismus. Hamburg 1991
Taylor, Charles: Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung. (Übers.) 

Frankfurt a. M. 1993
Theweleit, Klaus: Männerphantasien 1 + 2. München, Zürich 2000. 

545

Literatur- und Siglenverzeichnis

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Tiedemann, Rolf: Dialektik im Stillstand. Versuche zum Spätwerk Walter Benja-
mins. Frankfurt am Main 1983

Tolle, Eckhart: Eine neue Erde. Bewusstseinssprung anstelle von Selbstzerstörung. 
10. Aufl. München 2005

Tolstoi, Leo: Auferstehung. München 1994
—: Für alle Tage. Ein Lebensbuch. München 2010
Vaihinger, Hans: Die Philosophie des Als Ob. Leipzig 1927
Viebrock, Helmut: John Keats. Darmstadt 1977
—: Schöpferischer Identitätsverlust. Die Begriffe ‚identity‘ und ‚loss of identity‘ in 

der epistolaren Poetik von John Keats. Wiesbaden 1984
W. Adorno, Theodor (ND): Negative Dialektik. Frankfurt am Main 1966
—: Ästhetische Theorie. Frankfurt am Main 1970
—: Philosophische Terminologie. 2 Bde. Frankfurt am Main 1973
—: Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschädigten Leben. Frankfurt am Main 

2001
Ders./Horkheimer, M.(DA): Dialektik der Aufklärung. Philosophische Fragmen-

te. Frankfurt am Main 1969
Wartenburg, Graf Yorck von: Weltgeschichte in Umrissen – Federzeichnungen eines 

Deutschen, ein Rückblick am Schlusse des neunzehnten Jahrhunderts. Berlin 
1898

Welsch, Wolfgang: Grenzgänge der Ästhetik. Stuttgart 1996
—: Blickwechsel. Neue Wege der Ästhetik. Stuttgart 2012
—: Ästhetisches Denken. Stuttgart 2017
Weier, Winfried: Nihilismus. Geschichte, System, Kritik. Paderborn etc. 1980
Weizsäcker, Carl Friedrich von: Der Garten des Menschlichen. Beiträge zur geschicht-

lichen Anthropologie. München/Wien 1977
Wetscherek, Hugo (ed.): Kafkas letzter Freund. Der Nachlass Robert Klopstock 

(1899–1972) Mit kommentierter Erstveröffentlichung von 38 teils ungedruck-
ten Briefen Franz Kafkas. Wien 2003

White, Hayden: Das Problem der Erzählung in der modernen Geschichtstheorie. 
In: Rossi, Pietro (Hrsg.): Theorie der modernen Geschichtsschreibung. Frank-
furt am Main 1987. S. 57–106

Wieland, Christoph Martin: Ausgewählte Werke in drei Bänden. Hrsg. von Fried-
rich Beißner. Darmstadt 1964

Wiese, Benno von: Friedrich Schiller. Stuttgart 1963

546

Verzeichnisse

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Wittgenstein, Ludwig: Tractatus logico-philosophicus. (London 1922) Frankfurt 
am Main 2003

—: Philosophische Untersuchungen. Frankfurt am Main 2003
Yalom, Irvin D.: Und Nietzsche weinte. Hamburg 1994
Zimmer, Heinrich: Philosophie und Religion Indiens. Zürich 1961
Zitko, Hans: Kunstwelt. Mediale und systemische Konstellationen. Hamburg 2012
Zotz, Volker: Auf den glückseligen Inseln. Buddhismus in der deutschen Kultur. 

Berlin 2000

547

Literatur- und Siglenverzeichnis

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


4.2.	 Personenregister

Ohne Seitenhinweise auf Inhalts- und Literaturverzeichnis. Erscheinen 
in einem Eintrag zahlreiche Verweise, erfolgt Hervorhebung von Kern-
stellen in Kursivdruck.

Benn, Gottfried  187, 218, 238f., 278, 
401f., 499, 502f., 505, 534

Brecht, Bertolt  46, 276–278, 388, 464 
Camus, Albert  19f., 43, 87f., 135, 224, 

226, 277f., 287, 291–293, 324, 373–375, 
377f., 404, 415, 418, 439, 475, 487

Cassirer, Ernst  103
Cioran, E. M.  78, 123, 454f., 525
Coleridge, S. T.  130, 365, 477
Dawkins, Richard  346
Doctorow, E. L.  63
Dürrenmatt, Friedrich  393f.
Einstein, Albert  128, 425, 428
Eliot, T. S.  183
Feyerabend, Paul  444
Foucault, Michel  86, 118, 263, 485, 

487
Frisch, Max  389f.
Gadamer, Hans- 

Georg  223
Goethe, Johann Wolfgang  43, 46, 61, 

86, 104, 171, 187, 204, 221, 228, 295, 
312, 321, 344, 348, 354, 356, 370f., 405, 
449f., 458f., 469, 492, 521f.

Gracián, Baltasar  82
Habermas, Jürgen  33
Hegel, G. W. F.  8, 10f., 13f., 23f., 37, 

40f., 61, 65f., 78, 89, 98f., 119, 135, 161, 
195f., 212, 274, 303, 332, 366f., 381, 
384, 441, 475–478, 527f.

Heidegger, Martin  10, 17f., 55, 61, 
76–80, 88, 114, 119, 130, 217, 236–239, 
263f., 417f., 432, 462, 486, 522, 527, 534

Heine, Heinrich  24f., 193, 287f., 514
Heisenberg, Werner  105, 98, 155, 157
Hemingway, Ernest  294f., 469
Hesse, Hermann  16, 120, 187, 366
Hölderlin, Friedrich  71, 344, 346, 

454, 505
Horkheimer, Max  112, 126, 128, 316, 

428
Huntington, S. Ph.  337f.
Jaspers, Karl  14, 38, 53, 77f., 85, 226, 

334–336, 385, 388, 517
Jünger, Ernst  212, 276–278, 375, 385, 

388, 445
Kafka, Franz  91, 121, 123, 225f., 259, 

261
Kant, Immanuel  3, 30–34, 39–41, 43, 

48–50, 61f., 74f., 89, 91f., 94–103, 106, 
113, 130, 134–136, 156, 159, 161, 163, 
166, 172–175, 178f., 185f., 193f., 198f., 
201, 203–212, 215–218, 222–225, 228, 
234, 240–243, 245, 250, 255, 260, 262, 
266f., 270f., 275, 289f., 296, 298–301, 
308f., 313–316, 320, 326f., 341, 363, 
368, 370f., 375f., 387f., 393, 430, 442, 
451, 485, 487, 492, 494, 503, 506, 514

Lyotard, Jean- 
FranÇois  119, 121, 123, 300, 313

Mainländer, Philipp  204
Marquard, Odo  82, 360, 379, 513f.
Miller, Arthur  342f.
Musil, Robert  280f., 394
Nagarjuna  11, 15, 37f., 53, 77f., 85, 

108f., 119, 162, 181, 226, 331, 370, 385, 
517, 527, 530

548

Verzeichnisse

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Nietzsche, Friedrich  1–9, 13, 17, 20f., 
23, 28f., 34–36, 39-41, 44f., 50f., 54f., 
62-65, 66-71, 75, 81, 83f., 89, 92, 94f., 
97, 99–105, 108, 112, 119, 150–152, 160, 
162, 165, 171, 175, 179–181, 184, 
188–191, 194, 204–207, 210, 212, 
213–215, 217, 225, 228, 231, 234–239, 
248, 250–252, 254, 263, 267, 270, 
275–279, 281, 292, 295, 297f., 305, 312, 
314, 316–319, 344f., 348, 357–364, 
371–379, 388, 395–399, 401f., 404, 
407–410, 412, 423, 429–436, 438, 
475f., 478, 481, 484–486, 488f., 491, 
493, 496–498, 500, 502, 506, 509, 521, 
524f., 527, 529–534

Orwell, George  26
Ovid  347
Platon  57, 61, 115, 126f., 131–133, 189, 

201, 205, 330, 388, 423, 428, 432, 474, 
477, 509f.

Schiller, Friedrich  18, 50, 95, 182f., 
209, 212, 219–223, 247, 254f., 266, 297, 
330f., 333, 346,348, 353, 395f., 398, 418, 
421–423, 428, 440, 480f.

Schopenhauer, Arthur  9, 23–25, 40f., 
74f., 80–82, 89, 103, 161, 187, 191, 201, 
247, 266, 278, 295, 314, 330f., 341f., 
361, 367, 369, 378, 414, 437, 446f.

Seneca, L. Annaeus  4, 286f., 469, 517
Shakespeare, William  61, 469
Shaw, George Bernard  452
Shelley, Percy Bysshe  50, 95, 119, 

254–256, 298, 404, 421–423, 428, 
440–442, 469, 495

Simmel, Georg  162, 164, 168
Steiner, Rudolf  386–388, 487
Stirner, Max  20f., 207, 459
Tolstoi, Leo  171, 353f.
Vaihinger, Hans  130, 194, 228, 234, 

284f., 311f., 315, 334, 348f., 351f., 519

W. Adorno, Theodor  18, 76–78, 160, 
202, 218f., 221, 244, 246, 262, 264, 303, 
473, 476, 527f., 531

Wieland, Christoph Martin  147, 150
Wittgenstein, Ludwig  115, 129f., 514

549

Personenregister

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


4.3.	 Sachregister

Ohne Seitenhinweise auf Inhalts- und Literaturverzeichnis. Für die Kern-
begriffe Nihilismus, Aufklärung (Verstand, Vernunft) und Einbildungs-
kraft (Imagination, Fiktion, Phantasie) werden keine Hinweise gegeben; 
hier sei auf das detaillierte Inhaltsverzeichnis verwiesen, das als Stich-
wortverzeichnis zeigt, wie solche zentralen Begriffe im jeweiligen Kon-
text verwendet werden.

Erscheinen in einem Eintrag zahlreiche Verweise, erfolgt Hervorhe-
bung von Kernstellen in Kursivdruck.  

Absolutes  7, 12, 19, 54, 66, 78, 96, 
104, 133, 151, 159, 209, 211, 254, 270, 
275, 279, 282, 335f., 348, 387, 395, 413, 
438f., 473, 475–478, 480, 487

Absurdität  43, 127, 135, 224, 287, 
291f., 296, 314, 322, 324, 418, 439, 473, 
475, 487, 498, 534

Addition(en)  104, 106f., 117, 121–123, 
313, 317, 363, 523

American Dream  341
Ästhetik  29, 243, 262f., 271, 280, 318, 

356, 396, 486, 496f.
Anthropozentrismus  99f., 102, 165, 

412, 481, 485–487, 503
   auch Speziesismus  101
Auferstehung  1, 187, 263, 353f.
Autonomie  47, 202, 209, 218, 220, 

327, 376, 490
Berechenbarkeit  110–112, 124, 266, 

335, 342, 417
Biografie  138, 205, 279, 317, 319f., 499
Buddhismus  1, 4, 10, 12, 21f., 37, 

39–42, 72–74, 77, 81, 85, 102, 143, 161f., 
183, 195f., 264, 314, 329, 370, 418, 449, 
453, 520, 523–525

Chaos  3, 64, 92, 106, 119f., 154, 158, 
227, 301f., 304, 313, 315, 319, 346, 471, 
495, 518

Daimonion  189f., 222f., 270, 490, 508
Depression  168, 233, 276, 380f., 473, 

534
Dialektik  1, 24, 26, 30, 65, 70, 76-78, 

89, 92f., 124f., 172f., 175, 191, 195, 202, 
219, 236, 262, 344, 366, 393, 421, 428, 
439, 460, 476, 510, 516f.

Diätetik  145f., 148f., 151, 186, 279
Egomanie  255, 407f.
Empathie  111, 247, 249–251, 253–257, 

259f., 265f., 414
Entschlossenheit  229, 231, 363
Epoché  108, 500
Erleuchtung  17, 63, 85, 91, 94, 182f., 

233, 328, 353, 368, 394, 447f., 466, 
504, 510, 520, 530

Erzählungen: 41, 62, 121f., 223, 300, 
310f., 314, 337, 351f., 483       

Ethik  39, 59, 101, 115, 177, 206, 209, 
211f., 235, 240, 243, 247, 255, 257–259, 
262f., 265f., 279f., 291, 296

Evidenz  1, 4, 8, 17, 45, 49f., 59, 73, 82, 
89f., 92f., 106, 124f., 131–135, 138f., 
141f., 144, 147f., 153–155, 160, 166, 169, 
171, 177–179, 186f., 189f., 197f., 201, 
206f., 209, 211f., 216, 223, 229f., 232, 
235f., 240, 243f., 253, 258, 262, 
264–266, 289f., 294, 296f., 303, 310, 

550

Verzeichnisse

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


315, 317–319, 323f., 326, 329, 332, 334, 
337, 341, 344–346, 348–352, 363, 366, 
368, 371, 373f., 378, 386f., 401f., 405f., 
408f., 412f., 418, 424, 427, 429, 441, 
443, 447, 453f., 456f., 458f., 460, 464, 
466, 471, 482–484, 489f., 493-495, 
498, 500, 504f., 508–510, 512f., 523, 
528, 530, 533

Evidenzethik  268–275
Evolution  63, 186, 215, 333, 432, 

499–502
Ewigkeit  16, 99, 103, 213, 324, 355, 

357–359, 363, 429, 437-439, 458, 
473–476, 479, 480, 505, 526, 530

Fake News  301–303, 305, 318
Fragmentierung  150, 322
Fraktale Ordnungen  120
Geschichtsphilosophie  310, 316, 330, 

332, 367, 485
Heimatlosigkeit  74
Homo-Epitheta  360, 514
           compensator  360, 514
           humanus  429–432, 487
           ludens  395–397
           oeconomicus  415–418
           sacrificus  415–417
           sapiens  501, 511
Ich-Fiktion  158, 160, 294
Identität  197, 212, 249–253, 255f., 405, 

460, 463
Identifikation  55, 143, 195, 247, 

249–251, 253–255, 260, 293
Ideologie  1f., 4, 11, 32, 34, 66, 68, 83, 

121, 125, 127, 207, 238f., 262, 303, 310, 
334f., 338, 341, 352, 357f., 361, 364, 
370, 377, 407–409, 427, 433–435, 444, 
461, 464, 478, 482, 484, 490f., 493f., 
506, 509–511, 332–534

Ikonografie  350, 463

Irrtum  6, 11, 14, 31, 33, 80, 98, 205, 
237, 284, 341f., 348, 370, 406, 447, 451, 
456, 520, 525, 534

Kalokagathie  132
Kategorischer Imperativ  209–213, 

217, 223, 260, 268, 271
Kontingenz  108, 167, 227, 257, 279, 

282, 302, 304, 310–313, 317f., 395, 397f., 
495 

Komparatistik  40
Kosmologischer Erzählanfang  61
Kosmologische Probe  86
Lebensweisheit  2, 4f., 7f., 81, 177, 

342, 499, 511
Leere  2, 11, 16, 21f., 32, 37, 43, 49f., 53, 

58, 61, 70, 73, 75, 87-89, 91, 106, 108, 
117, 124f., 142f., 149, 151, 171, 181f., 
189f., 194–197, 200, 203, 209, 211f., 
216, 220–223, 227, 231, 237f., 240f., 
243, 267, 275, 279, 286, 296, 303f., 314, 
322, 325, 328, 335, 340, 351, 354f., 360f., 
363f., 366, 368, 370, 376, 378, 385, 405, 
407f., 415, 417, 424, 438, 440f., 443, 
445, 449, 453f., 470, 473, 476, 
482-484, 488, 490, 493, 498, 504, 506, 
508, 511f., 514–516, 518, 521, 523f., 533                                            

Logik  5, 8, 10f., 18, 29, 37, 64-66, 67, 
70, 76, 78, 81, 83, 89, 92, 97, 103, 
117–119, 122, 129, 132, 134, 139f., 142f., 
161, 166f., 179, 182, 191, 195f., 205, 
224f., 227f., 236, 248f., 264, 294, 
296f., 301, 303f., 310f., 317, 337, 342, 
380f., 384, 392, 414, 417, 426, 437, 457, 
467, 470f., 476f., 489

 Logozentrismus  85, 119, 515f.
Mäeutik  508
Metaphysik  21, 36, 39, 72f., 79f., 110, 

124-127, 131, 155, 159, 173f., 177, 194, 
201, 205, 213f., 238, 246, 251, 263, 293, 
315f., 326, 346, 355, 361, 370f., 374, 

551

Sachregister

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


401, 405, 417f., 429, 454, 461, 463, 
470, 475, 482, 486, 491, 506, 532f.

Mystik  273, 384f., 448f., 451f., 509, 531
Mythos  110f., 119, 163, 179, 202, 211, 

234, 265f., 278, 283, 297, 300, 314, 316, 
326, 333, 335f., 341f., 346f., 358, 365, 
369, 373, 411, 413, 426, 439, 471, 474f., 
499–501, 508

Nationalismus  344, 409f.
Nichts  3, 5–8, 10–19, 21f., 28f., 31, 

37–41, 43, 47, 50f., 53, 57f., 61, 64f., 67, 
70, 72f., 74, 76, 78–83, 85–89, 91f., 94, 
97, 99–102, 104–106, 108f., 117, 
119–123, 134, 148, 152, 156, 171, 
181–184, 189–191, 195–198, 203f., 209, 
211f., 218, 220, 226f., 231, 235–239, 
243f., 263, 278f., 282, 286, 295, 297, 
302, 328, 330f., 335, 344, 351f., 354, 
357f., 361–364, 369f., 374, 376, 382f., 
384–386, 388, 393-395, 398–401, 
404–406, 408, 416–418, 437–440, 
441, 443, 445–454, 464, 466–471, 476, 
482–493, 498, 504, 506f., 508–511, 513, 
515, 517f., 520–525, 528–530, 532f.

Nirwana  9, 21, 39–40, 72, 74, 82f., 85, 
162, 182, 184, 188, 199, 202, 345, 364, 
368, 370, 453, 466, 488, 504, 516, 520, 
524, 528

Offenbarung  229, 300, 324, 333, 
337–340, 345, 350, 352, 448, 451f., 459, 
490, 510, 522, 531

Ökonomie  392, 418, 419–424
Orientierungslosigkeit  3f., 8, 47, 

232, 270, 276, 400, 473, 534
Pädagogik  36, 113f., 335, 383, 386, 396
Perspektivismus  3, 145–150, 154, 181, 

185, 194, 214, 220, 435, 486, 505, 526, 
528, 531f.

Philosophical Correctness  30f., 40
Placeboeffekt  129, 161, 283, 325, 401, 

474
Platonismus  131–133, 201, 428 

Post-Truth Era  70
Religionskritik  23, 345f.
Rhetorik  401, 423, 449, 452, 480, 489
Schweigen  37, 87, 223, 514, 529
Selbstbewusstsein  30, 204, 231f., 311, 

328, 373f.
Selbstdurchsichtigkeit  154–156, 

282–284, 294f., 314, 327, 359, 370, 443, 
475, 483, 509

Sophistik  176, 508
Streben  43, 55, 81f., 126f., 188, 200f., 

225, 235, 262, 340–342, 357, 377, 408, 
425, 429, 445, 447, 456f., 491, 516, 
520–523

Subjektphilosophie  93, 274, 482–487
Sucht  359f., 361–65, 490
Synthesis  172, 198, 300
Symposion  23, 37, 76, 83f., 87
Technik  30, 85, 121–123, 186, 247, 

283f., 383, 419, 422, 424f., 432, 503, 
523f.

Teleologie  39, 316, 355, 357, 366, 369
Theologie  57, 79, 356, 454
Tod  1, 4, 9, 34, 36, 90, 104, 171, 175, 

185, 187, 191, 197, 205, 208, 224f., 233, 
259–261, 276, 287, 342, 344, 353, 355f., 
361, 363, 367f., 375, 378f., 384f., 392, 
395f., 402f., 407, 411, 416, 437–439, 
446, 466–472, 476f., 478, 498, 526, 

528–533
Übermensch  34f., 81, 162, 171f., 237, 

276, 371, 374, 377, 397, 401–403, 407, 
429–431, 433f., 484, 486, 489f., 502, 
533

Umnächtigung  43, 89, 190, 200f., 
304, 315, 397, 530

Vorbild  56, 113, 156, 319, 420, 422, 
464f., 510

Vorläufigkeit  3, 96, 98, 204, 224, 
226, 273, 275, 323, 430, 466, 484

552

Verzeichnisse

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


Werte  11–13,19, 31, 41, 44–47, 54f., 61, 
64, 67f., 70, 81, 83, 112, 114, 121, 150, 
206, 216, 218–220, 222, 227, 233, 235, 
237–239, 240, 243, 245, 274, 317, 320, 
328, 342, 344, 357, 361f., 380, 400f., 
411, 422–425, 430, 445, 461, 470, 473, 
483f., 489–501, 503, 509, 531

Wille zur Macht  27, 67f., 110, 127, 
162, 210, 237f., 251, 297, 310, 368, 371, 
407, 434, 493f., 506, 531

Wissenschaft  4, 8, 27, 29, 31, 33, 59f., 
66, 68, 86, 89, 94f., 97, 102, 110, 

113–116, 124, 128f., 136, 149, 151, 155f., 
158f., 163f., 166, 173f., 178, 186, 194, 
200, 203–205, 208, 213f., 228, 234, 
238–240, 281, 284f., 294, 296f., 
301–304, 311, 334f., 337, 340, 346, 349, 
351, 354, 369, 371, 381–383, 387f., 
408f., 416f., 422–425, 429–431, 457, 
461, 463, 475, 477, 499–503, 508, 524, 
527 

Zerrissenheit  232, 324, 405
Zuflucht  70, 72–74, 81

553

Sachregister

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


4.4. 	 Detailliertes Inhaltsverzeichnis

 (auch als Stichwortverzeichnis im Kontext)

Einleitung������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������          1

1. 	 Grundriss einer Philosophie des nihilistischen Zeitalters������������          5

1.1. 	 Der unheimlichste Gast wird heimisch �����������������������������������                                       5

§ 1 	 Vom Sinn des Anfangens.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �    5

§ 2 	 Diskriminierung des Nichts. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .      10

§ 3 	 Der unheimlichste Gast wird heimisch.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �   13

§ 4 	 Paradoxe Anwesenheit des Nichts.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .      15

§ 5 	 Mitspracherecht der Kunst.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .      17

§ 6 	 Ich hab’ Mein Sach’ auf Nichts gestellt. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .      19

§ 7 	 Nihilismus – frei von Fixierungen in Leere und Fülle. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .      21

§ 8 	 Schwierige Gäste eines Symposions: Dunkelmänner.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .      23

§ 9 	 Hütchenspieler der Dialektik.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .      26

§ 10 	 Marktschreier, Vereinfacher und Hellseher.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .      27

§ 11 	 Vormünder der Philosophical Correctness. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .     30

§ 12 	 Über Nietzsche hinaus Nihilismus weiterdenken. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �   34

§ 13 	 Buddhismus – Gäste aus dem Osten.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �   37

§ 14 	 Vergleichendes Erhellen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .     39

§ 15 	 Aufgeklärter Nihilismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �   42

1.2. 	 Lebensdienliche Fiktionen als Spielregeln .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       44

§ 16 	 In Bedeutungsreichtum schwebender Nihilismus. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       44

§ 17 	 Halt in durchschaubaren Einbildungen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .     47

§ 18 	 Spielregeln der Arbeit an Begriffsdomen.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .     49

§ 19 	 Bildakte im Selbstverbrennungsprozess des Denkens. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .      52

§ 20 	 Werte als Augenpunkte.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .     54

§ 21 	 Das Bildrohr der Einbildungskraft. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .     56

§ 22 	 Nihilistische simplicitas.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .     58

§ 23 	 Philosophische Metastasen.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .     59

554

Verzeichnisse

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 24 	 Kosmologischer Erzählanfang als Befreiung von Namen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �   61

§ 25 	 Wichtige nichtige Prolegomena. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .     64

§ 26 	 Nichts als Wille zur Macht?. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .     67

1.3. 	 Das nihilistische Zeitalter hat längst begonnen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .        70

§ 27 	 Verführungen der „Post-Truth Era“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .     70

§ 28 	 Zuflucht ohne Ort. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .      72

§ 29 	 Luftfülle der Heimatlosigkeit.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .     74

§ 30 	 Negative Dialektik im Stillstand.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .     76

§ 31 	 Überwindung der Nichtsvergessenheit. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .     79

§ 32 	 Nach der nihilistischen Katharsis.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .      81

§ 33 	 Pseudo-Überwindungen des Nihilismus. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .     83

§ 34 	 Aufgeklärte Erleuchtung, erleuchtete Aufklärung. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .     85

§ 35 	 Die kosmologische Probe.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .     86

§ 36 	 Symposion des Schweigens.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .     87

§ 37 	 Umnächtigung des Denkens. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .     89

§ 38 	 Auf großer Nachtfahrt.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �   90

§ 39 	 Von der Nacht her den Tag denken.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .     92

2. 	 Ordnungsversuche im Chaos .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �   95         
2.1. 	 Was kann und will ich wissen? .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .        95

2.1.1. Verstand – der sich versklavende Herrscher .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .      95

§ 40 	 Der Reiz des Unübersteigbaren.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .      95

§ 41 	 Von den Eitelkeiten des Anthropozentrismus. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .      99

§ 42 	 Additionen.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .    104
§ 43 	 Ineinsbildung von Additionen.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �  106

§ 44 	 Mitten in Allem: Nichts als Kontingenz. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .   108

§ 45 	 Der Mythos der Berechenbarkeit.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .    110

§ 46 	 Befreiung der Mathematik zum Spiel. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .    113

§ 47 	 Zahlenaberglaube.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .    115

§ 48 	 Erdichtete Logik. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .    117

§ 49 	 Logozentrismus – die Einbildung vom richtigen Anfangen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .    119

§ 50 	 Fraktale Ordnungen im Chaos.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .    120

§ 51 	 Zur Genese nihilistischer Romane. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .    121

555

Detailliertes Inhaltsverzeichnis

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 52 	 Einbildungskraft befreit den Verstand.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .    124

2.1.2. Einbildungskraft – die verborgene Vernunft .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .      128

§ 53 	 Vernünftigkeit der Einbildungskraft statt Vernunft. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   . 128

§ 54 	 Eros und Evidenz: Zehn Antithesen zu Platon.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .    131

§ 55 	 Sapere aude, imaginari aude!. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .    134

§ 56 	 Die virtuelle Trennung von Einbildungskraft und Verstand.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �  136

§ 57 	 Runde und flache Imaginationen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .    138

§ 58	 Ponierende Einbildungskraft.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .   140

§ 59 	 Die Diaspora der Vernunft in der Einbildungskraft.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .    142

§ 60 	 Diätetik des Denkens.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �  145

§ 61 	 Imaginative Gegengifte.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .    152

§ 62 	 Selbstdurchsichtigkeit.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .    154

§ 63 	 Unauffindbare Ich-Fiktion.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .    158

§ 64 	 Eingebildete Welten. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �  161

§ 65	 Einbildungen im Überlebenskampf des Bewusstseins.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .   166

§ 66 	 Wir Seiltänzer zwischen Einbildungen.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .    170

§ 67 	 Das Einfallstor des Nihilismus in Kants System.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .    172

§ 68 	 Lebensweisheit schaffende Fiktionen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .    177

2.1.3. Nichts als Erkenntniskritik .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .      181

§ 69 	 Selbstaufhebung des Denkens.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .    181

§ 70 	 Ruhepunkte .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .    182

§ 71 	 Ein aus sich rollendes Rad. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �  184

§ 72 	 Was will ich wissen und imaginieren?.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �  185

§ 73 	 Auftrieb der Einbildungskraft. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .   186

§ 74 	 Nihilismus – die andere Therapie. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .   188

§ 75 	 Weisheit des Nichtwissens.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .    189

§ 76 	 Logik des Zerfalls.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .    191

§ 77 	 Einfall des Nihilismus. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .    193

§ 78 	 Philosophie als Fiktionswissenschaft.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .   194

§ 79 	 Vernunft als Form der Leere.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .    195

§ 80 	 Schönes Verschwinden. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  � 197

§ 81 	 Der imaginative Erkenntnisweg.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .   198

§ 82 	 Mit Vernunft leben wir von Fiktionen.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .   200

556

Verzeichnisse

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 83 	 Nihilistische Autonomie. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .     202

§ 84 	 Nichts als Erkenntniskritik.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .     203

2.2. 	 Was soll und will ich tun? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .      206

2.2.1. Unberechenbare Werte .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  �    206

§ 85 	 Nihilistische Paraphrasen der Frage Kants.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .   206

§ 86 	 Ich-Bezogenheit ohne Ich-Gewissheit.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .   208

§ 87 	 Befreiender Nihilismus im kategorischen Imperativ.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .   209

§ 88 	 Nietzsches kategorischer Imperativ der Lebensbejahung.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .    213

§ 89 	 Werte angesichts der Leere.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .    216

§ 90 	 Ästhetische Indifferenz. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .    218

§ 91 	 Nachhall des Daimonion aus der Leere. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .      222

§ 92 	 Endgültige Vorläufigkeit. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .    224

§ 93 	 Fiktionen vom letzten Gericht.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .    227

§ 94 	 Entschlossenheit.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .     229

§ 95 	 Selbstbewusstsein der ponierenden Einbildungskraft. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .    231

§ 96 	 Fiktion der Freiheit. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .    234

§ 97 	 Moralische Gründe für ein Verschwinden der Moral.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .    235

§ 98 	 Überwindung des Wertdenkens. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .    237

§ 99 	 Selbstdenken heißt Neubeginnen in der Leere.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  � 240

§ 100 	Vernichten als Ermöglichungsgrund von Werten.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   . 243

2.2.2. Mitleid ohne mitleidigen Blick .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  � 245

§ 101 	 Ohne Blickrichtung. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .   245

§ 102 	Imaginative Identifikation.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .   247

§ 103 	Selbstwiderspruch des Alter Ego.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .   249

§ 104 	Schöpferischer Identitätsverlust. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .   250

§ 105 	Identifikation als Schein. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .    253

§ 106 	Die moralische Imagination.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .    255

§ 107 	Situative Imaginationsethik. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .      257

§ 108 	Sterbehilfe. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .     259

§ 109 	Stärken und Schwächen des moralischen Nihilismus.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .   262

§ 110 	 Aus Prinzip prinzipienlos.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .   265

§ 111 	 Evidenzethik.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .   268

2.2.3. Heroischer Nihilismus .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .   276

557

Detailliertes Inhaltsverzeichnis

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 112 	 Wozu Helden?.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .   276

§ 113 	 Pflicht als Formkraft. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .   279

§ 114 	 Dem Nichts trotzende Spiele.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .   282

§ 115 	 Imaginative Placeboeffekte.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .   283

§ 116 	 Fiktionenverschiebungen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .   284

§ 117 	 Feigheit vor dem Nichts.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .   286

§ 118 	 Habe Mut, dich deiner Einbildungskraft zu bedienen!. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .   289

§ 119 	 Kämpfe gegen die Pest!.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .    291

§ 120 	Respekt ohne Kniefall. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .     293

§ 121 	 (De-)Potenzierung der Ich-Fiktion.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .     294

§ 122 	 Machtwille zur Fiktion der Freiheit. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .     296

2.3. 	 Was darf und will ich hoffen? .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �  298

2.3.1. Mythen der unaufgeklärten Einbildungskraft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �  298

§ 123 	 Zwecke und Ziele.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .   298

§ 124 	Synthesis in Gesellschaft und Geschichte.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .   300

§ 125 	 Fake News oder Fiktionen geschichtlicher Wirklichkeit.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   . 301

§ 126 	Begriffsverschiebungen.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .   308

§ 127 	 Die Nachtseite der Geschichte.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .    310

§ 128 	Gebrochene Fiktionalisierung des Geschichtsverlaufes.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .    313

§ 129 	Gebrochene Fiktionalisierung des Lebenslaufes.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .    317

§ 130 	Lichtspuren von Sinn.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .    322

§ 131 	 Sprünge aus dem Absurden.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .   324

§ 132 	 Machtbegriffsbilder.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .    325

§ 133 	 Gewinnung evidenter Imaginationen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .     326

§ 134 	Schein von Selbstbewusstsein.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .     328

§ 135 	 Bunte Schleier des Nichts . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .   330

§ 136 	Weltgeschichten.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .    332

2.3.2.	 Mythen der unvollkommenen Säkularisation .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .      333

§ 137 	Leben in Mythokratien.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �  333

§ 138 	Kampf der Imaginationen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �  337

§ 139 	Imaginative Weltmächte.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  � 339

§ 140 	Amerikanische Träume.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .    341

§ 141 	Poesie der Religionen.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .    344

558

Verzeichnisse

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 142 	Zur Evidenz der Religion als eines ästhetischen Phänomens.. . . . . . . . . . . . . . . .  .    348

§ 143 	Kunstvolle Pazifizierung der Religionen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .    350

§ 144 	Vereinzelte Mosaiksteine der Spiritualität.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .     351

§ 145 	Auferstehung.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .    353

2.3.3. Mythen des erfüllten Augenblicks .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .      355

§ 146 	Teleologie des Augenblicks. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .    355

§ 147 	In nihilo carpe diem. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .      357

§ 148 	Kultivierte Einbildung von Genüssen.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .    359

§ 149 	Metaphysik der Sucht. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .    361

§ 150 	Hoffnung der Hoffnungslosigkeit.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   . 366

§ 151 	 Fülle und Leere im Augenblick.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   . 368

§ 152 	 Verschobene Augenblicke.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   . 369

§ 153 	 Das Meer des Irrtums. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   . 370

3. 	 Evidenzen der Einbildungskraft .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �     373

3.1. 	 Was will ich als Mensch sein? .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .      373

§ 154 	Sisyphos’ Erwachen.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .    373

§ 155 	 Vom passiven zum aktiven Nihilismus.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   . 375

§ 156 	Wenn etwas trotzdem das Leben erhält . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   . 377

§ 157 	 Begriffsverwirrungen: Nihilismus oder Depression. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   . 380

§ 158 	Unverzichtbare Menschenbilder .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   . 382

§ 159 	Nichtsgewinnung im Bild. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   . 384

§ 160 	Bilderfreiheit statt Bilderverbot.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   . 389

§ 161 	 Auswahl der Bilder. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   . 391

§ 162 	Typologie des Nihilisten.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �  393

§ 163 	Nur ein „Feuerfunke“ – der Homo ludens. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .   395

§ 164	 Janusköpfiger Nihilismus.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   . 400

§ 165 	Nichts als evidente Bilder: Nietzsches Übermenschen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   . 401

§ 166 	Eine Hymne dem Erdenwurm. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   . 403

§ 167 	Ohne die Droge Wichtigkeit.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  � 405

§ 168 	Nationalismen und andere Egomanien. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  � 407

§ 169 	Würde – aller Lebewesen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .    411

§ 170 	Jenseits des Homo oeconomicus.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �  415

559

Detailliertes Inhaltsverzeichnis

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


§ 171 	 Verborgene Poesie in Ökonomie und Technik.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �  419

§ 172 	 Homo humanus statt Übermensch. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  � 429

§ 173 	 Nietzsches Menschenbilder zwischen den Ideologien .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �  433

§ 174 	Negative Letztbegründung: der Tod.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  � 437

3.2. 	 Bilderflucht ins Nichts .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  440

§ 175 	 Aus der Bildlosigkeit die Entfesselung des Prometheus. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  .   440

§ 176 	Unaufdringliche Bilder der Befreiung .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   . 443

§ 177 	 Lebensalter.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   . 445

§ 178 	Jenseits des Glücksstrebens: erleuchtete Gegenwart.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   . 447

§ 179 	Nachtwanderungen an Abgründen.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   . 448

§ 180 	Mystik – die erschlichene Einsicht.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .    451

§ 181 	 Auflösung von Bildern als Erlösung.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   . 453

§ 182 	Ausblicke auf Gratwanderungen.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   . 454

§ 183 	Die Strahlkraft der Menschenrechte.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   . 456

§ 184 	Gretchens vernünftige Imaginationen.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   . 458

§ 185 	Männer-Frauen-Phantasien. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  � 460

§ 186 	Ikonografien von Stärken und Schwächen.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   . 463

§ 187 	Chiffren des Todes.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   . 466

§ 188 	Selbstbestimmtes Sterben.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   . 470

3.3. 	 Aufstieg und Abstieg der Philosophie im aufgeklärten Nihilismus.. . . . . . . . . .      473

§ 189 	Das Absolute der selbstdurchsichtigen Einbildungskraft. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  � 473

§ 190 	Nietzsches „Abendröte der Kunst“.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   . 478

§ 191 	 Rhetorik der Ewigkeit. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   . 480

§ 192 	Apologie der Subjektphilosophie: Zehn Thesen.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  � 482

§ 193 	Nietzsches Dreischritt der Sinngebung. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   . 488

§ 194 	Ohne Offenbarungsbotschaft aus Diesseits und Jenseits. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  � 490

§ 195 	Politik: Nichts als Hoffnungen.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   . 493

§ 196 	Ausdehnung und Verengung des ästhetischen Zirkels.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   . 496

§ 197 	Ohnmächtige Macht der Einbildungskraft.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  � 498

§ 198 	Jenseits des Evolutionsmythos. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  � 499

§ 199 	Sanitätshauskunst, lebensstarke Fiktionen, Feuerfunken.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   . 504

§ 200 	Lichtschatten. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   . 506

§ 201 	Nihilistische Wiederkehr des sokratischen Dialogs .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   . 508

560

Verzeichnisse

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


561

Detailliertes Inhaltsverzeichnis

§ 202 	Laternen am Vormittag.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   . 510

§ 203 	Drei Umgangsformen mit philosophischen Fragen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .    511

§ 204 	Selbstaufhebung der Philosophie. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .    515

§ 205 	Allein von Fiktionen umgeben – der Philosoph.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   . 518

§ 206 	Streben verweht im Nirwana des Erleuchtungsweges.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   . 520

§ 207 	Langeweile: von Nichtsvergessenheit zu Nichtsgewinnung.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   . 523

§ 208 	Das aufgegebene Floß.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   . 526

§ 209 	Vor Abfahrt des Auswandererschiffes .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   . 529

§ 210 	Endpunkte der Philosophie.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   . 532

4. 	 Verzeichnisse. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .    �537

4.1. 	 Literatur- und Siglenverzeichnis. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   � 537

4.2. 	 Personenregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .     � 548

4.3. 	 Sachregister. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �  550

4.4. 	 Detailliertes Inhaltsverzeichnis.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   �554

https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857


https://doi.org/10.5771/9783828870857 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:44:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870857

	Einleitung
	1.	Grundriss einer Philosophie des 
	nihilistischen Zeitalters
	1.1. 		Der unheimlichste Gast wird heimisch
	1.2. 	Lebensdienliche Fiktionen als Spielregeln
	1.3. 	Das nihilistische Zeitalter hat längst begonnen

	2. 	Ordnungsversuche im Chaos
	2.1. 		Was kann und will ich wissen?
	2.1.1. 	Verstand – der sich versklavende Herrscher
	2.1.2. 	Einbildungskraft – die verborgene Vernunft
	2.1.3. 	Nichts als Erkenntniskritik

	2.2. 		Was soll und will ich tun?
	2.2.1. Unberechenbare Werte
	2.2.2. Mitleid ohne mitleidigen Blick
	2.2.3. Heroischer Nihilismus

	2.3. 		Was darf und will ich hoffen?
	2.3.1. 	Mythen der unaufgeklärten Einbildungskraft
	2.3.2. 	Mythen der unvollkommenen Säkularisation
	2.3.3.	 Mythen des erfüllten Augenblicks


	3. 	Evidenzen der Einbildungskraft
	3.1. 		Was will ich als Mensch sein?
	3.2. 		Bilderflucht ins Nichts
	3.3. 	Aufstieg und Abstieg der Philosophie im aufgeklärten Nihilismus

	4. Verzeichnisse
	4.1. Literatur- und Siglenverzeichnis
	4.2. Personenregister
	4.3. Sachregister
	4.4. Detailliertes Inhaltsverzeichnis


