
Die ‚andere‘ Heroik 

Paris von dem Werders Scudéry-Übersetzung  
Heroische Reden (1654) als Beitrag zur deutschsprachigen  
Querelle des Sexes 

Emma Louise Brucklacher 

Zu Beginn ein kurzes Gedankenspiel: Ein Mensch wird von einem anderen Men-
schen hinterlistig getäuscht und daraufhin bedroht. Der Situation hilflos ausge-
setzt, wird ihm Gewalt angetan, und er wird körperlich versehrt. Auf die erlittene 
Schmach hin sieht unser Mensch keinen anderen Ausweg, die eigene Ehre zu 
wahren, als die Selbsttötung. – Nun stellt sich die Frage: Ist dieser Mensch ein 
Held? Wäre der Mensch ein Mann, wäre eine heroische Zuschreibung wohl zu-
mindest fraglich. Da es sich in dieser Geschichte allerdings um eine Frau handelt 
– die Römerin Lucretia, die sich, nachdem sie von Sextus Tarquinius vergewaltigt 
wurde, das Leben nahm1 –, stellt sie paradigmatisch das Muster weiblicher Hero-
ik dar, wie es in der Frühen Neuzeit vielfach gerühmt wurde: Keuschheit, Treue 
und Ehrverständnis konturieren ihre ‚weiblichen‘ Heldentugenden.2 

                                                            
1  Liv. 1,57,6–59,6; Dion. Hal. 4,64,4–67,4; Ov. Fast. 2,721–852; Val. Max. 6,1,1. Einen 

Überblick zu Lucretia und ihrem Nachleben in der europäischen Kunst und Literatur bie-
ten Eric M. Moormann/Wilfried Uitterhoeve: Lexikon der Antiken Gestalten. Mit ihrem 
Fortleben in Kunst, Dichtung und Musik, übers. von Marinus Pütz, Stuttgart 1995, S. 421–
426. 

2  Schon im Mittelalter stellte Lucretia ein weibliches Vorbild dar. Problematisch für die 
‚christliche‘ Rezeption ist allerdings ihr Suizid. Neben der Aufnahme ihrer letzten Worte 
an Collatinus, ihren Ehemann, unter die Heroischen Reden Scudérys, gehen im Zuge der 
deutschsprachigen Querelle des Sexes des 17. Jahrhunderts sowohl Befürworter als auch Geg-
ner der intellektuellen Gleichwertigkeit von Frauen und Männern auf Lucretias Beispiel 
ein. Zu den Befürwortern gehört der jesuitische Jurist Wilhelm Ignatius Schütz (um 1625–
1692), der in seinem Ehren-Preiß deß hochlöblichen Frauen-Zimmers (1663) Lucretia als Exem-
pel weiblichen Verstandes und Tugend anführt, wenn er auch die erlittene Vergewaltigung 
durch einen Ohnmachtsanfall zensiert: „Ist das nicht ein Prob an einer heydnischen Dame, 
daß die Weiber von Natur der löblichen und tugendsamen Thaten fehig seyen? Ohn ist 
zwar nicht/ daß sie (unserer Christlichen Lehr nach) in dem straffbar/ daß sie sich wegen 
besorgter Nachred/ und Argwohn selbst vmbgebracht/ dannoch aber ist an Ihr zu preisen/ 
daß sie ihre ehelichen Keuschheit und Unschuld also treulich erhalten hat: Zwey Leiber 
(sagt hierüber der H. Augustinus) waren in einem Bett/ aber nur eines brache die Ehe“ 
(Wilhelm Ignatius Schütz: Ehren-Preiß deß hochlöblichen Frauen-Zimmers/ Das ist/ Un-
partheyische Erörterung der ohne Fug in Zweiffel gezogenen Frag: Ob nemlich Das Weib-
liche Geschlecht am Verstand dem Männlichen von Natur gleich/ auch zu Verrichtung tu-
gendsamer Werck und Thaten/ ebenmässig qualificirt und geschickt sey?, Frankfurt am 
Main 1663, hier S. 46–47). Auch der Urheber der Gegenschrift Poliandins gestürtzter Ehren-
Preiß (1666), der Siebenbürger poeta laureatus und seit 1664 Mitglied des Elbschwanordens 
Johann Gorgias (1640–1684), anerkennt die Tugend Lucretias, die er aber kontrastiv-
misogyn gegen seine Zeitgenossinnen ausspielt: „Daß die Lucretia dieses Falls [d.i. der Tu-

https://doi.org/10.5771/9783956507120-113 - am 13.01.2026, 04:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


EMMA LOUISE BRUCKLACHER 114 

Das Heroische gilt als „Signatur der Kulturgeschichte des Barock“.3 Das Epithe-
ton ‚heroisch‘ scheint in der Frühen Neuzeit omnipräsent – und vereint in sich he-
terogene Konzepte des Heroischen.4 In der epochenübergreifenden Terminologie 
Bernhard Giesens führen Helden das Heilige in die profane Welt ein und wirken 
charismatisch, indem sie transzendente Prinzipien verkörpern.5 Der Freiburger SFB 
948 hebt vor allem Transgression, Agency und Agonalität als diejenigen Qualitäten 
hervor, die ‚Helden‘ auszeichnen.6 Diese Heuristik muss (auch) für die Frühe Neu-
zeit geschlechtsspezifisch adaptiert werden. So hat Cornelia Plume bereits auf die 
notwendige Unterscheidung von ‚männlich‘ und ‚weiblich‘ konnotierten Tugenden 
hingewiesen,7 wie sie für die Konzeption des Heroischen maßgeblich ist. 

In diesem Kontext ist von Belang, dass die deutschsprachige Querelle des Sexes – 
die Debatte um die intellektuelle und tugendbezogene Gleichwertigkeit von 
Männern und Frauen – im 17. Jahrhundert ihren Höhepunkt erreichte.8 Den An-
stoß für deutsche Querelle-Texte jener Jahre lieferten zwei konträre Schriften: zum 
einen die philogyne lateinische Schrift Declamatio de nobilitate et praecellentia fo-
eminei sexus (1529) des Cornelius Agrippa von Nettesheim (1486–1535), die 1540 
unter dem Titel Vom Adel und Fürtreffen Weiblichen Geschlechts ins Deutsche über-

                                                                                                                                                
gend] gerühmt wird/ kan ich gar wol zugeben; allein daß ihre That ein recht tugendliches 
Werck gewesen sey/ ist nimmermehr beweißlich; denn die Tugenden verdienen gute Be-
lohnung; allein die Thate der Lucretia verdienet keine gute Belohnung: denn sie endigte 
sich übel. Und wenn ich gleich selbst zugeben wolte/ daß diese Geschicht zu rühmen sey/ 
würde selbige doch wenig vom heutigen Frauenzimmer beweisen: denn heut zu Tage er-
stechen sich wenig ihrer Keuschheit wegen. Sie sagen vielmehr: Hab Danck Lucreti deiner 
Ehr/ hinfort ersticht sich keine mehr“ ([Johann Gorgias:] Poliandins Gestürtzter Ehren-
Preiß/ des hochlöblichen Frauen-Zimmers/ Oder Verthädiger Männliches Geschlechts […], 
[S. l.] 1666, S. 102–103). 

3  Martin Disselkamp: Barockheroismus. Konzeptionen ‚politischer‘ Größe in Literatur und 
Traktatistik des 17. Jahrhunderts, Tübingen 2002, S. 16. 

4  Vgl. Ronald G. Asch: The Hero in the Early Modern Period and Beyond: An Elusive Cul-
tural Construct and an Indispensable Focus of Social Identity?, in: helden.heroes.héros 1, 
2014, S. 5–14, bes. S. 6. 

5  Vgl. dazu Bernhard Giesen: Triumph and Trauma, London 2004, bes. S. 16–17.  
6  Vgl. dazu die Ausgangsüberlegungen des Freiburger Sonderforschungsbereichs 948 „Hel-

den. Heroen. Heroismen“: Ralf von den Hoff u. a.: Transformationen und Konjunkturen 
von der Antike bis zur Moderne. Konzeptionelle Ausgangspunkte des Sonderforschungs-
bereichs 948, in: helden.heroes.héros 1.1, 2013, S. 7–14, bes. S. 8. 

7  Dazu siehe Cornelia Plume: Heroinen in der Geschlechterordnung. Wirklichkeitsprojekti-
onen bei Daniel Casper von Lohenstein und die ‚Querelle des Femmes‘, Stuttgart/Weimar 
1996, bes. S. 72–186. Während ‚Heroische Tugend‘, ‚Regierungsfähigkeit‘, ‚Klugheit und 
Wissen‘ sowie ‚Vaterlandsliebe‘ männlich konnotiert seien, werden ‚Keuschheit‘, ‚Liebe‘, 
‚Treue‘, ‚Gehorsam und Unterordnung‘, ‚Frömmigkeit, Gottvertrauen, Mitleid‘ sowie 
‚Freundschaft‘ als weiblich konnotierte Tugenden vorgestellt. 

8  Vgl. dazu Ursula Kundert: The polemic trap. German querelle des femmes and misogy-
nous satire in the 17th century, in: Intellectual news 11/12, 2002, S. 57–63. – Zur Querelle 
des Sexes vgl. nach wie vor grundlegend Gisela Bock/Margarete Zimmermann: Die Querelle 
des Femmes in Europa. Eine begriffs- und forschungsgeschichtliche Einführung, in: dies. 
(Hg.): Die europäische Querelle des Femmes. Geschlechterdebatten seit dem 15. Jahrhun-
dert, Stuttgart/Weimar 1997, S. 9–38. 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-113 - am 13.01.2026, 04:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


DIE ‚ANDERE‘ HEROIK 115 

setzt wurde,9 zum anderen die anonym erschienene, dem Humanisten Valens  
Acidalius (1567–1595) zugeschriebene Disputatio nova contra mulieres, qua probatur 
eas homines non esse von 1595, die der Frau das Menschsein abspricht.10  

Dass die Querelle des Sexes auch ein Streit um die Möglichkeit weiblicher Hero-
ik ist, hat bereits Wilhelm Ignatius Schütz (um 1625–1692) in seinem philogynen 
Ehren-Preiß deß hochlöblichen Frauen-Zimmers (1663) hervorgehoben. In seiner Zu-
schrifft an Kaiserin-Witwe Eleonora Gonzaga (1630–1686), die dritte Gattin Fer-
dinands III. (1608–1657), wendet er sich gegen all jene, die Frauen „[h]eroische[] 
Tugenden“ absprechen wollen: 

Eben dergleichen Abimelech gibt es/ Allergnädigste Käyserin/ noch heutiges Tags/ 
Männer sage ich/ die sich und ihr Geschlecht dergestalt lieben/ daß sie auch dz Weibli-
che offentlich tadlen/ ja darvor halten dörffen/ ob weren die Weibsbilder zur übung Hero-
ischer Tugenden/ und Thaten von Natur incapabel, und dißfals dem Manns Geschlecht kei-
nes weges zuvergleichen/ was vor gute Räth/ und Anschläg die Weiber geben/ was Gut 
und Löbliches sie auch thun/ so wird von vielen Männern doch solches alles der Ursa-
chen allein in Wind geschlagen/ wenig geachtet/ oder wol gar improbirt, weilen es nicht 
von ihnen/ oder einem ihres gleichen herkombt.11  

So seien auch Frauen, nach Schütz, durchaus zu heroischen Taten fähig. Mit dieser 
(keineswegs unumstrittenen) Sichtweise blieb der Jurist im 17. Jahrhundert nicht al-
lein. Es lässt sich gar regelrecht eine zeitgenössische Faszination für sogenannte 
Femmes fortes konstatieren – Frauen, die „Schönheit mit Stärke, Mitleid mit Reso-
lutheit, Bescheidenheit mit dem Streben nach heroischer Ehre“ kombinierten und 
so zu weiblichen Helden avancierten.12 Frauen, die mit ‚männlich‘ codierten Ei-

                                                            
9  H. Cornelius Agrippa von Nettesheim: De nobilitate et praecellentia foeminei sexus. Von 

Adel und Vorrang des weiblichen Geschlechtes. Lateinischer Text und deutsche Überset-
zung in Prosa, Einleitung und Anmerkungen von Otto Schönberger, Würzburg 1997. Vgl. 
dazu Kundert: The polemic trap (Anm. 8), S. 58; Gisela Bock: Frauen in der europäischen 
Geschichte. Vom Mittelalter bis zur Gegenwart, München 2000, S. 15–16, sowie Claudia 
Opitz-Belakhal: Böse Weiber. Wissen und Geschlecht in der Dämonologie der Frühen 
Neuzeit, Sulzbach (Taunus) 2017, S. 47–55. Aus theologischer Perspektive siehe Valeria Fer-
rari Schiefer: La Belle Question. Die Frage nach der Gleichheit der Geschlechter bei 
François Poullain de la Barre (1647–1723) vor dem Hintergrund der (früh-)neuzeitlichen 
Querelle des femmes, Luzern 1998, S. 88–108. 

10  Eine Neuausgabe des lateinischen Traktats samt deutscher Übersetzung haben jüngst Ralf 
Georg Czapla und Georg Burkhard vorgelegt: Valens Acidalius: Disputatio nova contra 
mulieres, qua probatur eas homines non esse. Neue Disputation gegen die Frauen zum 
Erweis, dass sie keine Menschen sind. Lateinisch und deutsch. Mit der Übersetzung von 
Georg Burkhard herausgegeben und erläutert von Ralf Georg Czapla und Georg Burkard, 
Heidelberg 2006. Zur zweifelhaften Verfasserschaft vgl. ebd., S. 16–17. Dazu grundlegend 
Magdalena Drexl: Weiberfeinde – Weiberfreunde? Die Querelle des femmes im Kontext 
konfessioneller Konflikte um 1600, Frankfurt/New York 2006, bes. S. 40–99. 

11  Schütz: Ehren-Preiß (Anm. 2), Fol. A3r–A3v, m. Herv. 
12  Plume: Heroinen der Geschlechterordnung (Anm. 7), S. 17. – Zur Femme Forte in der Frü-

hen Neuzeit siehe Ian MacLean: Woman Triumphant. Feminism in French Literature 
1610–1652, Oxford 1977; Renate Kroll: „Femme forte“: Sozialtypus und imaginierte Exis-
tenz in der französischen Kultur des 17. Jahrhunderts, in: Papers on French Seventeenth 
Century Literature 19, 1992, S. 71–95; Bettina Baumgärtel/Silvia Neysters (Hg.): Die Gale-

https://doi.org/10.5771/9783956507120-113 - am 13.01.2026, 04:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


EMMA LOUISE BRUCKLACHER 116 

genschaften wie Kraft, Kriegslust, Mut und Ehrgeiz ausgestattet waren, fungierten 
in ihrer geschlechtlichen Ambivalenz als schrecklich-faszinierende Grenzfiguren, da 
‚starke‘ Frauen im durchgängig binär gedachten, hierarchischen Verhältnis von 
Mann und Frau der Frühen Neuzeit stets eine Herausforderung für den Mann im-
plizierten.13 Der Konnex von Weiblichkeit und Heroik ist in jüngerer Zeit als epo-
chenübergreifendes Forschungsfeld markiert worden,14 allerdings blieb vor allem 
das 17. Jahrhundert unterbelichtet.15 Vor diesem Hintergrund möchte der vorlie-
gende Beitrag am Beispiel der Durchläuchtige[n] Frauen Oder Deroselben Heroische Re-
den16 Helden- und Genderforschung miteinander verbinden. 

Noch vor Schützens Plädoyer für weibliche Heroik erschien 1654 die Überset-
zung von „Monsievr de Scvdery[s]“ Femmes Illvstrés (1642)17 durch Paris von dem 
Werder (1623–1674). Seine Viertzig […] Heroische[n] Reden, von denen allerdings 
nur der erste Teil vorliegt,18 preisen die Heroik des weiblichen Geschlechts. Wäh-
rend der französische Ausgangstext in der internationalen Forschung rege diskutiert 
wurde, blieben sowohl die deutsche Übersetzung als auch deren Urheber weitge-
hend unbekannt.19 Dabei nehmen die Heroischen Reden eine bedeutsame Stellung 
                                                                                                                                                

rie der starken Frauen. Die Heldin in der französischen und italienischen Kunst des 
17. Jahrhunderts, Düsseldorf 1995; Daniela Hammer-Tugendhat: Judith und ihre Schwes-
tern. Konstanz und Veränderung von Weiblichkeitsbildern, in: Annette Kuhn/Bea Lundt 
(Hg.): Lustgarten und Dämonenpein. Konzepte von Weiblichkeit in Mittelalter und früher 
Neuzeit, Dortmund 1997, S. 343–385; Claudia Schnitzer/Cordula Bischoff (Hg.): Mannes 
Lust & Weibes Macht. Geschlechterwahn in Renaissance und Barock. Staatliche Kunst-
sammlungen Dresden, Kupferstich. Kabinett, 2 Bde., Dresden 2005.  

13  Vgl. dazu die Ausführungen von Renate Baader und Renate Kroll im Sammelband von 
Baumgärtel/Neysters: Die Galerie (Anm. 12). 

14  Vgl. etwa Mareen van Marwyck: Gewalt und Anmut. Weiblicher Heroismus in der Litera-
tur und Ästhetik um 1800, Bielefeld 2010; sowie Carolin Hauck u. a. (Hg.): Tracing the 
Heroic Through Gender (Helden – Heroisierungen – Heroismen 8), Würzburg 2018, die 
im Vorwort ihr Anliegen folgendermaßen konturieren: „The premise of the volume is that 
gender can serve as a central category for analysing the heroic once the predominance of 
one gender over another becomes evident in a process of heroization“ (S. 7). 

15  Einen wichtigen Beitrag legte freilich bereits Plume: Heroinen in der Geschlechterordnung 
(Anm. 7) vor. 

16  Viertzig Durchläuchtige Frauen/ oder deroselben Viertzig Heroische Reden/ Samt ihren ei-
gentlichen Abbildungen/ wie solche theils von uhralten geschnittenen ädlen Steinen/ 
theils von geprägten Müntzen genommen worden/ in Teutsch übergesetzet. Erster Theil 
Bestehende in zwantzig Reden, Naumburg/Jena 1654.  

17  Les Femmes Illvstres ov les Harangves Heroïqves de Monsievr de Scvdery, avec les veritab-
les Portraits de ces Heroïnes, tirez des Medailles Antiques, Paris 1642. Der zweite Teil mit 
weiteren zwanzig Reden erschien 1644. 1991 hat Claude Maignien eine orthographisch 
normalisierte Neuausgabe des ersten Teils mit Einleitung vorgelegt.  

18  Ein unveränderter Nachdruck erschien 1659 unter dem Titel Zwantzig Heroische Hochdeut-
sche Frauen-Reden. Der zweite Teil hingegen scheint nie erschienen zu sein. 

19  Zwar hat sich die Forschung der Scudéry-Rezeption in Deutschlang angenommen, vgl. Sa-
bine Koloch: Madeleine de Scudéry in Deutschland. Zur Genese eines literarischen Selbst-
bewußtseins bürgerlicher Autorinnen, in: Renate Kroll/Margarete Zimmermann (Hg.): 
Gender Studies in den romanischen Literaturen. Revisionen, Subversionen, Bd. 1, Frank-
furt am Main 1999, S. 213–255; Volker Kapp: La fortune de Madeleine de Scudéry en  
Allemagne, in: Delphine Denis/Anne-Elisabeth Spica (Hg.): Madeleine de Scudéry. Une 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-113 - am 13.01.2026, 04:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


DIE ‚ANDERE‘ HEROIK 117 

in der deutschsprachigen Querelle des Sexes ein, insofern sie dem weiblichen Ge-
schlecht – bereits im Titel – durch sprachliche Apposition heroische Würde zu-
schreiben. Im Folgenden möchte ich Werders Scudéry-Übersetzung als Beitrag zur 
deutschsprachigen Querelle des Sexes lesen. Meine Ausführungen leitet ein dreifaches 
Erkenntnisinteresse: Ich frage erstens poetologisch nach der Perspektivierung der 
Übersetzung in Paratexten, zweitens nach dem heroischen Konzept sowie drittens 
wirkungsästhetisch nach der möglichen Gleichwertigkeit, die eine weibliche Heroi-
sierung Frauen Männern gegenüber einbringt. 

I. Der Übersetzer und sein Übersetzungsprogramm 

I.1. ‚Der Friedfertige‘ Vorleser: Paris von dem Werder 

Paris von dem Werder hat sich in der Barockforschung vor allem als talentierter 
Vorleser bekannt gemacht: Als „funftzehen Jährige[r] Edele[r] Knabe[]“ trug er die 
an Erasmus’ Querela Pacis angelehnte Friedensrede (ED 1639) seines berühmten Va-
ters Diederich von dem Werder (1584–1657) am 23. Juni 1639 in Köthen, sodann 
in Weimar und am Zerbster Gymnasium vor.20 Der ostentativen Bescheidenheits-
rhetorik zum Trotz21 begeisterte Paris das Oberhaupt der Fruchtbringenden Gesell-
schaft (FG), den ‚Nährenden‘ Fürst Ludwig von Anhalt, so sehr, dass er ihn noch 
im selben Jahr als Mitglied Nr. 339 in die bedeutende frühneuzeitliche Sprachge-

                                                                                                                                                
femme de lettre au XVIIe siècle, Cedex 2002, S. 219–229; Isabelle Stauffer: Die Scudéry-
Rezeption im Pegnesischen Blumenorden. Galanterietransfer aus genderkritischer Perspektive, 
in: Ruth Florack/Rüdiger Singer (Hg.): Die Kunst der Galanterie. Facetten eines Verhal-
tensmodells in der Literatur der Frühen Neuzeit, Berlin 2012, S. 251–273; sowie Katja Bar-
thel: ‚Die vortreffliche Herr Scuderi‘. Ästhetische und genderspezifische Valorisierungspro-
zesse im französisch-deutschen Romantransfer (1640–1700), in: Euphorion 110, 2016, 
S. 231–250. Die heroischen Reden werden allerdings, wenn überhaupt, lediglich en passant 
erwähnt. – Paris von dem Werder findet in neueren Nachschlagewerken der Literaturwis-
senschaft wie etwa dem Killy-Literaturlexikon kaum Erwähnung. 

20  Dazu vgl. den Abdruck der Rede mitsamt kritischem Apparat, Kommentar und Druckge-
schichte in: Klaus Conermann (Hg.): Briefe der Fruchtbringenden Gesellschaft und Beila-
gen. Die Zeit Fürst Ludwigs von Anhalt-Köthen 1617–1650. Unter Mitarbeit von Gabriele 
Ball und Andreas Herz. Reihe I. Abteilung A: Köthen, Bd. 5, Berlin/New York 2010, 
Nr. 390904, S. 240–275. Zum Zitat siehe das Titelblatt der Köthener Ausgabe 1639. – Zur 
Rede vgl. Irma Eltink: Erasmus-Rezeption zwischen Politikum und Herzensangelegenheit. 
Dulce bellum und Querela pacis in deutscher Sprache im 16. und 17. Jahrhundert. Amsterdam 
2006, S. 401–419. 

21  So hebt Paris im „Eingang unter des Edelen Knabens eigener Person“ seine mehrfache Un-
terlegenheit rhetorisch versiert anaphorisch hervor: „Jch/ der ich unter allen anwesenden 
schier der jüngeste an jahren; Jch: der ich der freyen künste noch zur zeit der unwissendeste. 
Jch: der ich wegen angebohrenen langsamen Geistes und verstandes der unlehrsamste. Jch: 
der ich im reden der aller ungeübteste und darzu (welches dannoch das fürnemste ist) von 
heischer stimme/ von schwerer Zunge/ unfertigen Lippen/ unverständtlichter und verdrieß-
licher ausrede bin“ (Conermann [Hg.]: Briefe der FG, Bd. 5 [Anm. 20], Nr. 390904, S. 242). 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-113 - am 13.01.2026, 04:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


EMMA LOUISE BRUCKLACHER 118 

sellschaft aufnahm.22 Sein ‚Gesellschaftsname‘ „Der Friedfertige“, Rekurs auf den 
Köthener Vortrag, sollte seinen Lebensweg leiten: Paris, der sich bereits am 25. Mai 
1631 an der Universität Wittenberg immatrikuliert und seine Jugendjahre am Hal-
lenser Gymnasium verbracht hatte, wurde seitens des Vaters vom Kriegsdienst zu-
rückgehalten und als Page an den Dessauer Hof vermittelt.23 Sein auf den 16. Mai 
1645 datiertes Widmungsgedicht, verfasst für den fünften Band von Georg Philipp 
Harsdörffers (1607–1658) Gesprächsspielen (1645), bezeugt Paris von dem Werders 
Verankerung in der FG.24 Ab 1646 begab er sich auf Vermittlung seines Vaters für 
zwei Jahre auf Bildungsreise, wie es für den damaligen Adel üblich war, zu den 
Friedensverhandlungen in Osnabrück sowie nach Frankreich, später wurde er 
Hochfürstlich Anhältischer Rat zu Dessau.25 

Dass Paris als Mitglied der FG Übersetzungen liefern sollte, zeigt ein Brief, 
den sein Vater am 10. März 1644 an den ‚Nährenden‘ verfasste und in welchem 
er dem Vorhaben, Paris möge Jean de Serres’ La Vie de Messire Gaspar de Colligny 
Seigneur de Chastillon, Admiral der France (1643) ins Deutsche übersetzen, eine Ab-
sage erteilen muss: 

Der Friedfertige hatt zwar etwas am leben des Admirals gearbeitet er befahret sich aber, 
er würde, als ein ungeübter dem wercke, nicht genug gewachsen sein. Dannenhero er-
fordert das tractätlein einen geschickteren.26 

Der damals erst Einundzwanzigjährige sah sich für die französische Übersetzung 
noch nicht bereit. Zehn Jahre später legte er seine erste und wohl einzige Über-
setzung vor:27 „Monsievr de Scvdery[s]“ französische Redensammlung Femmes Il-
lvstres ov Les Harangves Heroïqves (1642), die er als Viertzig Durchläuchtige Frauen/ 
oder Deroselben Viertzig Heroische Reden (1654) ins Deutsche brachte. Wie sich an-
hand der Widmung und der Vorrede Werders zeigen lässt, positionierte er sich 
mit seiner Übersetzung als ‚Frauenfreund‘ im Feld der deutschsprachigen Querelle 
des Sexes. 

                                                            
22  Vgl. Klaus Conermann: Die Mitglieder der Fruchtbringenden Gesellschaft 1617–1650. 527 

Biographien. Transkriptionen aller handschriftlichen Eintragungen und Kommentare zu 
den Abbildungen und Texten im Köthener Gesellschaftsbuch, Leipzig 1985, Nr. 339, 
S. 386–387. 

23  Siehe ebd.  
24  Vgl. Paris von dem Werder: Des Spielenden Gesprächsspielen zu Ehren, in: Georg Philipp 

Harsdörffer: Frauenzimmer Gesprechspiele, Bd. 5, Nürnberg 1645, Fol. )()()(2r. 
25  Vgl. Conermann: Die Mitglieder (Anm. 22), Nr. 339, S. 387. 
26  Klaus Conermann/Andreas Herz (Hg.): Briefe der Fruchtbringenden Gesellschaft und Bei-

lagen. Die Zeit Fürst Ludwigs von Anhalt-Köthen 1617–1650. Unter Mitarbeit von Gabrie-
le Ball. Reihe I. Abteilung A: Köthen, Bd. 7.1, Berlin/Boston 2016, Nr. 440310A, S. 207–
212, hier S. 208. 

27  Sowohl über VD17 als auch KVK sind keine weiteren Übersetzungen des Paris von dem 
Werder zu ermitteln.  

https://doi.org/10.5771/9783956507120-113 - am 13.01.2026, 04:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


DIE ‚ANDERE‘ HEROIK 119 

I.2. Widmung und Vorrede 

Programmatisch widmet Werder seine Heroische[n] Reden  

Allen Teutschen Durchläuchtigen Frauen und Frauen/ Insonderheit aber Denen Viertzig 
Durchläuchtigsten Durchläuchtigen Frauen und Frauen/ Welche in Ansehung dero 
hertzliebsten Ehherren/ der löblichsten Fruchtbringenden Gesellschaft so ferne zugethan 
und anverwandt sich befinden[,]28 

die mithin sein Lesepublikum konturieren. Es folgt eine Liste von vierzig Frauen, 
die jeweils samt ihres Geburtstitels namentlich aufgeführt werden. Gleichzeitig sind 
die jeweiligen „Ehherren“ mit ihrem Gesellschaftsnamen der FG in der Randglosse 
prominent hervorgehoben und fungieren – durch ihren Adelsrang bzw. -titel – als 
Ordnungsschema: Auf „Churfürsten und Markgrafen“ (Nr. 1–2) folgen Herzöge 
(Nr. 3–5; 7–15; 23–25; 27; 30; 32–35), Pfalzgrafen (Nr. 6; 16; 26; 29), Fürsten 
(Nr. 17–22), Landgrafen (Nr. 28; 31), Grafen (Nr. 37–40). Obwohl die renommierte 
Sprachgesellschaft offiziell keine weiblichen Mitglieder in ihre Kreise aufnahm, be-
legen briefliche Zeugnisse, dass der FG nahestehende Frauen zumindest als Lese-
rinnen berücksichtigt wurden.29  

Werder stellt seiner Übersetzung eine Vorrede voran, die zwar an jene des Aus-
gangstexts angelehnt ist, gleichzeitig aber eigene Akzente setzt. Dass es sich beim 
Urheber der französischen Fassung um niemand geringeren als Madeleine de 
Scudéry (1607–1701) handelte,30 scheint Paris von dem Werder nicht bewusst ge-
wesen zu sein.31 Pseudandronymisch32 präsentierte diese sich als „adorateur de 
vostre Sexe“, der mit dem vorliegenden Werk zur „reputation“ der Frauen beitra-
gen wolle.33 Anstoß zum Werk sei ‚seine‘ Übersetzung der Reden Giovanni Battista 
Manzinis (1599–1666) gewesen.34 Vorsorglich werden sodann „toutes les obiections 

                                                            
28  Werder: Heroische Reden (Anm. 16), Fol. a2v. 
29  Vgl. dazu den Brief des Nährenden an Martin Opitz vom 4. Mai 1638, in: Klaus Coner-

mann (Hg.): Briefe der Fruchtbringenden Gesellschaft und Beilagen. Die Zeit Fürst Lud-
wigs von Anhalt-Köthen 1617–1650. Unter Mitarbeit von Gabriele Ball und Andreas 
Herz. Reihe I. Abteilung A: Köthen, Bd. 4, Tübingen 2006, Nr. 380504, aus dem hervor-
geht, dass auch Frauen (Töchter, Ehefrauen, Witwen) mit Buchgaben versehen wurden.  

30  Zu Madeleine de Scudéry vgl. synoptisch: Delphine Denis/Anne-Elisabeth Spica (Hg.): 
Madeleine de Scudéry. Une femme de lettre au XVIIe siècle, Arras Cedex 2002. Die For-
schungsdiskussion nach der Verfasserschaft der Femmes Illustres wird im Folgenden nicht 
aufgegriffen. 

31  Dass Paris auf seiner Frankreich-Reise die Bekanntschaft der Salonnière machte, ist freilich 
nicht gänzlich auszuschließen. In der Übersetzung findet sich jedoch kein Hinweis auf 
Kenntnis der weiblichen Autorschaft. 

32  Ich übernehme den Begriff mit Katja Barthel (Anm. 19) von Susanne Kord: Sich einen 
Namen machen. Anonymität und weibliche Autorschaft 1700–1900, Stuttgart/Weimar 
1996, S. 127, um die männliche Maske zu markieren, hinter der sich die Autorin versteckt. 

33  Scudery: Femmes Illvstres (Anm. 17), Fol. a3r–a3v. 
34  Les Harangves ov Discovrs academiqves de Iean Batiste Manzini, Paris 1642. Einen (knap-

pen) Vergleich der beiden Texte bietet Elisa Bricco: Dans le salon des Femmes illustres. Pacte 
auctorial et communication péritextuelle, in: Publif@rum 3, 2005, http://www.farum.it/ 
publifarumv/n/02/bricco.php [letzter Zugriff am 20.12.2019], sowie, ebenfalls knapp, 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-113 - am 13.01.2026, 04:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


EMMA LOUISE BRUCKLACHER 120 

qu’on pourroit faire contre moy“35 antizipiert, welche die weibliche Rhetorik, die 
Anordnung der Reden sowie deren Auswahl betreffen. Bevor die Sprecherinstanz 
am Ende ihrer „Epistre avx Dames“36 auf eine positive Aufnahme des Werkes 
hofft, rechtfertigt sie die französische Beschriftung der im Text abgedruckten „Me-
dailles“.37 Wenn man ihnen auch Mangel an Authentizität vorwerfen könne, hät-
ten die meisten ihrer Leserinnen und Leser die lateinischen, vor allem aber die 
griechischen ‚Originale‘ ohnehin nicht lesen können. Scudéry weist damit ihren – 
vornehmlich weiblichen – Rezipientenkreis in seine Schranken und betont zu-
gleich die eigene Gelehrsamkeit. Das Vorwort beendet sie mit dem Bild eines „arc 
de triomphe“, welcher „a la gloire de vostre sexe“ errichtet worden sei. 

Die thematischen Kernelemente – Verehrung der Frauen, Rechtfertigung weibli-
chen Sprechens und Authentizitätsfrage – übernimmt Paris aus seiner Vorlage, 
gleichzeitig erweitert er die Vorrede um übersetzungsspezifische Überlegungen so-
wie um eine Konturierung weiblicher Heroik. So zeigt sich die deutsche Vorrede 
viergeteilt: Während der Übersetzer zunächst die heroische Qualifikation der im 
Werk vorgestellten Frauen konturiert, stellt er sich sodann als Verehrer der Frauen 
vor. Der umfangreichste dritte Teil antizipiert, hierin der Produktionsästhetik 
Scudérys folgend, zwei mögliche Kritikpunkte: erstens die mangelnde Schulrheto-
rik der ‚heroischen Reden‘ und zweitens die fragwürdige Notwendigkeit der Über-
setzung. Abschließend geht er auf die Reihenfolge der Widmungsträgerinnen ein 
und übergibt ihnen das Werk in demütiger Rhetorik, unter Verweis auf den ver-
meintlich bald erscheinenden zweiten Teil. 

Paris von dem Werder postuliert zunächst vier Qualitäten, welche die einzelnen 
Frauen in ihren Reden offenbaren: „grosse[] Standhaftigkeit/ unerschrokkene[s] 
Gemühte/ auch vernünftige[] holdseelige[] Worte[]/ und tapfere[s] Wesen“.38 Kei-
ne dieser Eigenschaften – Beständigkeit, Mut, Beredsamkeit und Tapferkeit – lassen 
sich genderspezifisch eindeutig zuordnen, sie alle scheinen einem vermeintlich 
übergeschlechtlichen Heldenkonzept verpflichtet, insofern sie hilfreich sind, um 
sich selbstbewusst einem Gegner im Agon zu stellen. Dass das anvisierte Helden-
konzept aber ein ausdrücklich ‚weibliches‘ ist, klingt zumindest im darauffolgenden 
Verb an: So sollen die vier genannten Qualitäten dazu befähigen, „ihre hochbe-
trübte[n] schwehre[n] menschliche[n] Zufälle [zu] erdulde[n]“. Früh zeigt sich die 
Kontur einer Heroik, die nur insofern agonal ist, als sie den Gegner vornehmlich 
im eigenen Selbst findet. Empfindungen wie „Verzweifelung“ und „Kleinmühtig-
keit“ seien bei den vorgestellten „Heldinnen“ folglich nicht anzutreffen,39 vielmehr 

                                                                                                                                                
Anne E. Duggan: Les Femmes Illustres, or the Book as Triumphal Arch, in: Papers on French 
Seventeenth Century Literature 87, 2017, S. 247–266, bes. S. 254. 

35  Scudery: Femmes Illvstres (Anm. 17), Fol. e3v. 
36  So der Titel der Vorrede, ebd., Fol. a3r–e4v. 
37  Ebd., Fol. e3v. Zu den zwei folgenden Zitaten siehe ebd., Fol. e4r–e4v. 
38  Werder: Heroische Reden (Anm. 16), Fol. c1r, zum folgenden Zitat siehe ebd., m. Herv. 
39  Ebd., zu den folgenden zwei Zitaten siehe ebd., Fol. c1v. 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-113 - am 13.01.2026, 04:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


DIE ‚ANDERE‘ HEROIK 121 

zeichneten sie sich durch „allerbeständigste[] Hertzen“ aus, mit welchen sie das 
ihnen aufgebürdete Schicksal „ertragen“. 

Werder erhebt die Heldinnen gar transgressiv ins Außerordentliche, indem er 
ihre Leistungen mit einem kollektiven „wir“ kontrastiert, welches, als Gemein-
schaft aller Christen verstanden, selbst den männlichen Übersetzer mitein-
schließt:40 

da doch wir/ denen Gott die Erkentnüß Christi verliehen/ uns üm seiner willen/ und 
ihm zu Ehren/ aus eigenen Kräften/ der Marter/ Pein/ und Tode/ so freymühtig nicht 
ergeben können/ es sey dann/ daß uns der Geist Gottes/ durch eine innerliche geheime 
stärkende Kraft/ insonderheit hierzu verbinde/ und antreibe. 

Durch den Verweis auf (quasi-)göttlichen Beistand knüpft Werder an ein Helden-
verständnis an, wie es zeitgenössisch auch für männliche Helden virulent war.41 
Deutlich zeigt sich der Kontrast zu misogynen Positionen wie etwa des Siebenbür-
ger poeta laureatus Johann Gorgias (1640–1684), nach welchem ‚Heidinnen‘ der Zu-
gang zur Tugend grundsätzlich verwehrt sei, wie seine epigrammatischen Alexand-
rinerpaare verbürgen: 

Wer Christum nicht erkennt/ den hilfft nit sein studiren/ 
Es kan gar offt die Kunst den Meister selbst verführen/ 
 Wer nicht auf Tugend hat die seltne Kunst gelegt/ 
 Dem ist es wenig nütz/ wenn er viel Künste hegt.42 

Zudem sei „ein Weib aus ihrer selbst eigener Natur zur Tugend unfähig“, wenn-
gleich er einräumt, „daß ein Weib Gott könne zur Tugend fähig machen“.43 Wäh-
rend Gorgias die weibliche Fähigkeit zur Tugend stark einschränkt und von einer 
externen (göttlichen) Intervention abhängig macht, erhebt Paris von dem Werder 
die Frauen zu selbstgeschöpften Heroinen. 

Das Scharnier zu den antizipierten Kritikpunkten bildet der Passus, in welchem 
Paris seine Hochschätzung für die Frauen betont. In der ersten Person („ich“) tritt 
von dem Werder als „allertieffester und demühtigster Verehrer ihres so hohen und 
überaus schönen und allerliebreichsten Geschlechtes“ hervor.44 Auf dieser Basis 
thematisiert er, in Nachfolge der „allerfürtreflichste[n] Feder des Herrn von Scu-
deri“ die Frage nach weiblicher Rhetorik. So wichen die Reden bisweilen deutlich 
von jener „Wohlredenheit“ ab, „wie man solche in den Schulen (iedoch die War-
heit zu sagen/ mit recht verdrießlichen Nahmen) zu lehren pfleget“.45 Doch die 

                                                            
40  Ebd., zum folgenden Zitat siehe ebd. Trotz des Verweises der Gottlosigkeit („des verdamm-

lichen Fehlers« [ebd., Fol. c1v]) der heidnischen Frauen, „bleibt dennoch ihre Liebe und 
ihr Eyfer/ den sie zur allgemeinen Tugend/ Ehre/ Zucht/ Keuschheit/ und Erlangung eines 
rühmlichen Namens getragen“ (ebd.). 

41  Vgl. dazu Asch: The Hero (Anm. 4), S. 8. 
42  [Gorgias:] Poliandins Gestürzter Ehren-Preiß (Anm. 2), S. 104. 
43  Ebd., S. 111. 
44  Werder: Heroische Reden (Anm. 16), Fol. c2r, zum folgenden Zitat siehe ebd., Fol. c2v. 
45  Ebd., Fol. c2v. 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-113 - am 13.01.2026, 04:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


EMMA LOUISE BRUCKLACHER 122 

vermeintliche Schwäche münzt Werder zur eigentlichen Stärke um, indem er auf 
die topische ‚Natürlichkeit‘ weiblicher Rede verweist.46 Paris von dem Werder stellt 
sich so in die Tradition des philogynen Gewährsmanns Cornelius Agrippa von 
Nettesheim, der das weibliche Geschlecht dem männlichen vorgezogen hatte. Die 
weibliche Vortrefflichkeit hatte dieser am Beispiel der ‚weiblichen Rede‘ folgen-
dermaßen begründet: 

Was soll ich erst von der Sprache sagen, dem Gottesgeschenk, das allein uns weit über 
die Tiere erhebt? Mercurius Trismegistus hält die Sprache für ebenso wertvoll wie die 
Unsterblichkeit, und Hesiodus nennt sie des Menschen besten Schatz. Ist aber nicht die 
Frau beredter als der Mann und sprachgewandter und wortreicher? Haben nicht wir 
Menschen, einer um den andern, allein von unseren Müttern oder Ammen zuerst spre-
chen gelernt? Wahrlich, Natur selbst, die Gestalterin der Welt, hat dadurch weise für die 
Menschen gesorgt, daß sie dem weiblichen Geschlecht den Vorzug verlieh, daß sich 
kaum je eine Frau findet, die stumm ist. Es ist aber schön und verdient Lob, die Männer 
gerade in der Fähigkeit zu übertreffen, die uns Menschen über die anderen Geschöpfe 
hinaushebt.47 

Wenn Paris von dem Werder auf die ‚Freigebigkeit der Natur‘ verweist, die Frauen 
scheinbar mühelos zu Rednerinnen mache, reiht er sich in diese philogyne Traditi-
onslinie ein. Gleichzeitig offenbart sich – neben der Hochschätzung der Frauen – 
auch das zutiefst essentialistische Geschlechterverständnis der Frühen Neuzeit, das 
auch Werders Vorrede eingeschrieben ist. 

Die zweite Antizipation hingegen betrifft die Übersetzung. So könne man, nach 
Werder, vorbringen, eine Übersetzung aus dem Französischen sei für sein Zielpub-
likum gänzlich „unnöhtig“, „dieweil sie mit derselben herrlichen Zunge/ in welcher 
diese Reden uhrsprünglich erst in die Welt kommen/ selber alles aufs vollkom-
menste aussprechen könten/ und also/ ihres Ohrtes/ keiner Dolmetschung darzu 
von nöhten gehabt hetten“.48 Wenn seine Antwort, die ihm vorgeblich „leicht“ 
fällt, auch nicht gänzlich überzeugen mag, birgt sie doch Einsichten in sein Über-
setzungsverständnis, das paradigmatisch für translatorische Arbeiten der Frühen 
Neuzeit stehen kann:49 

In dem ich keine Ursach finden können/ daß/ nach dem der hochberühmte Herr von 
Scuderi diesen mehrentheils Griechischen und Römischen Durchläuchtigen Frauen seine 
liebliche Frantzösische Sprache gelehret/ warum auch in unserer allertapfersten teut-
schen Muttersprache ich Sie nicht hette unterweisen/ insonderheit aber E. Churfl: und 
Fürstl: Durchl: benahmt/ übergeben sollen/ dieweil sie allerseits mit der löblichsten 
Fruchtbringenden Gesellschaft/ als der weitberühmten getreuen Pflegerin unserer Teut-

                                                            
46  So sei die weibliche Rhetorik „ohne Kunst/ ohne Mühe/ ohne Zwang: Daß die Natur 

ihnen [d. s. die Frauen] freygebig das jenige schenke/ was sie uns Mannspersohnen/ durch 
grossen Fleis/ erst hernach theuer verkauffe/ und daß das Wohlreden ihnen angeboren/ 
natürlich und leicht/ uns aber durch viel Arbeit schwehr/ hart und sauer ankomme.“ (ebd., 
Fol. c3r). 

47  Agrippa von Nettesheim: De nobilitate (Anm. 9), S. 49. 
48  Werder: Heroische Reden (Anm. 16), Fol. c2v. 
49  Ebd., Fol. c3r, zum folgenden Zitat siehe ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-113 - am 13.01.2026, 04:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


DIE ‚ANDERE‘ HEROIK 123 

schen Heroischen Sprache/ auf gewisse Masse/ in Verwandnüß stehen/ daran ich dann 
auch ein unwürdiger Mitgenosse bin[.] 

Werder versteht sein Werk nicht primär als mittelbare Übersetzung eines zeitgenös-
sischen volkssprachlichen Textes. Vielmehr gibt er vor, die Figuren im Sinne des 
translatio-studii-Gedankens der griechisch-lateinischen Antike zu entleihen.50 Seine 
Übersetzung charakterisiert er somit eher als Originalwerk denn als Kopie. Zudem 
weist er seine Widmungsempfängerinnen darauf hin, dass der französische Druck 
keineswegs für alle zugänglich sei: So habe er „nicht unbillich gezweifelt/ ob solche 
Reden in ihrer uhrsprünglichen Sprache E. Churfl. und Fürstl. Durchl. samt und 
sonders allen zu Handen kommen möchten“.51 Er geht sogar so weit, etwaige 
mangelnde Französischkenntnisse zu monieren, die er durch die rhetorische Figur 
der praeteritio „zu geschweigen daß“ geschickt einfügt. Die Übersetzung der Heroi-
schen Reden wird so auch durch mangelnde Sprachkenntnis bzw. mangelhafte Bil-
dung der Frauen legitimiert.  

Die Betonung der willkürlichen Reihenfolge der ‚heroischen Frauen‘, wie sie 
Scudéry liefert, münzt Werder auf die Reihenfolge der Widmungsempfängerinnen 
um. So stünde diese – vorgeblich – in keinem Zusammenhang zu Rang oder Stand 
des Ehemannes, wenngleich eine solche Linie unschwer zu erkennen ist. 

Frauen scheinen, so suggeriert es die Vorrede Werders, Männern ebenbürtig in 
ihrer Möglichkeit, heroischen Status zu erlangen. Dennoch klingt hier bereits an, 
dass damit keineswegs eine Ent-Hierarchisierung von Männern und Frauen ein-
hergeht. Frauen können zwar Heldinnen sein, allerdings ist die Heroik, die ihnen 
offensteht, als spezifisch ‚weiblich‘ zu verstehen.  

I.3. Ikonographisches Programm: das Frontispiz 

Dass die Heroischen Reden als philogynes Credo zu lesen sind, zeigt das der Über-
setzung vorgeschaltete, architektonisch gestaltete Frontispiz (Abb. 1). Es handelt 
sich um den spiegelverkehrten Nachstich jenes Kupferstichs von François Chau-
veau (1613–1676), der bereits der ersten Ausgabe des Ausgangstexts (ED 1642) als 
Titelblatt diente und in der Forschung kontrovers gedeutet wurde.52 Lediglich die 
französischen Aufschriften des synkretistischen Stichs, der pagan-antike mit 
christlichen Bildtraditionen mischt, sind allesamt ins Deutsche übertragen.  

                                                            
50  Dass seine Übersetzung allerdings keinesfalls eine ‚einbürgernde Übersetzung‘ darstellt, 

sondern sich vielmehr durch wörtliche Treue auszeichnet, wird im Folgenden aufgezeigt. 
51  Ebd., Fol. c3r, zum folgenden Zitat siehe ebd. 
52  Vgl. den Ausstellungskatalog von Baumgärtel/Neysters: Die Galerie (Anm. 12), S. 131, 

Nr. 33. Weder Scudéry noch Werder lieferten eine Erklärung des Frontispizes. – Zur Deu-
tung siehe Alfred Touroude: Les écrivains havrais. Études biographiques et littéraires, Ha-
vre 1865, S. 52–53; Baumgärtel/Neysters: Die Galerie (Anm. 12), S. 131; Derval Conroy: 
In the Beginning was the Image. Feminist Iconography and the Frontispiece in the 1640s, 
in: Seventeenth-Century French Studies 21.1, 2003, S. 27–42, sowie Duggan: The Book as 
Triumphal Arch (Anm. 34). 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-113 - am 13.01.2026, 04:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


EMMA LOUISE BRUCKLACHER 124 

 

Abb. 1: Frontispiz zu Viertzig Durchläuchtige Frauen oder deroselben Viertzig Heroische Reden (Naum- 
burg/Jena 1654), Ex. HAB Wolfenbüttel, Sig. 46.5 Rhet. 

Unter einem antikisierenden Rundbogen steht, erhoben auf einem Postament 
mit den bibliographischen Angaben, in triumphaler Pose eine weibliche Gestalt 
in Rüstung, an welche wehende Bänder geknüpft sind. Die rechte Hand hält ei-
nen schräg zur Seite geneigten Speer, die linke präsentiert einen großen Rund-
schild, auf dem in verschnörkelten Antiqua-Lettern die Schrift prangt: „Diesem 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-113 - am 13.01.2026, 04:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


DIE ‚ANDERE‘ HEROIK 125 

schönen Geschlecht zu Ehren“. Die Figur, deren Helm eine Eule ziert, alludiert 
Athene, jungfräuliche Patronin des Krieges, die sich dem Betrachter mit klarem 
Blick frei und offen zuwendet. Die antike Gottheit fungiert als Inbegriff weibli-
cher Stärke, welche sich jedoch keineswegs im Militärischen erschöpft. Der sich 
im Hintergrund befindende Rundbogen ist verziert mit allerlei Attributen aus 
dem Bereich der Jagd sowie der Kunst; zu sehen sind Bücher, Musikinstrumente 
sowie Pfeil und Bogen, die von ornamentalen Fruchtranken begleitet werden. In 
den Eckbildern sind militärische Attribute, Helm, Lanze, Schild, zu sehen. Flan-
kiert wird der Rundbogen von zwei Säulen, deren Piedestale die Wissenschaften 
evozieren: Astronomie, Medizin, Musik. Frauen, so wird deutlich, sind mit allen 
Ehren und Ruhm verheißenden Betätigungsfeldern, wie sie auch den Männern 
offenstehen, ausgestattet. Die architektonische Ikonographie stellt Athene als al-
legorische weibliche Stärke somit in die Tradition des antiken Triumphes, der 
den Sieger mitsamt den im Agon bezwungenen Opponenten zeigt.53 

So wird das Postament, auf welchem die Verkörperung weiblicher Ehre steht, 
von vier am Boden kauernden Figuren umlagert, deren Identifikation bislang 
dunkel geblieben ist.54 Alle vier Figuren sind, kontrastiv zur triumphal-stehenden 
Figur, mit geschlossenen Augen abgebildet, die ihre demütige Unterworfenheit 
zum Ausdruck bringen. Entgegen vorgängiger Einschätzungen sind alle vier Figu-
ren in Ketten gelegt und so als ,Überwundene‘ gekennzeichnet. Während sich die 
drei weiblichen Figuren ikonographisch jeweils einem christlich konnotierten 
Laster zuordnen lassen, scheint die einzige männliche Figur im rechten Bildvor-
dergrund der antiken Mythologie entnommen. So sind von links nach rechts 
Calumnia, die Verleumdung, mit brennender Fackel, die Todsünde Invidia, der 
Neid, nackt, mit Schlangenhaupt und Irisapfel, die den Sündenfall sowie den 

                                                            
53  Zur Verbindung des Triumphbogens zum Triumphzug vgl. Duggan: The Book as Trium-

phal Arch (Anm. 34), bes. S. 255–258, die das Frontispiz allerdings irrtümlich dem zweiten 
Teil der Scudéry-Ausgabe von 1655 [sic!] zuschreibt. 

54  Bereits Touroude: Les écrivains havrais (Anm. 52), S. 53, hatte nur „deux hommes“ be-
schrieben: „celui de droite, qui représent l’envie, a de nombreux serpens dans la chevelure; 
celui de gauche, qui représente l’ignorance, est gratifié d’oreilles d’âne“. Unpräzise und 
bisweilen falsch blieben auch neuere Beschreibung des Scudéry-Frontispizes, etwa im Aus-
stellungskatalog von Baumgärtel/Neysters: Die Galerie (Anm. 12), S. 131, Nr. 33, wo eben-
falls lediglich zwei der Figuren gedeutet werden: „Am Boden liegen ihre [d. i. „die Statue 
einer amazonengleichen Femme Forte“] besiegten Gegner in Ketten: Die Dummheit ist 
durch Eselsohren gekennzeichnet. Auf dem Haupt der Verleumdung zischeln Schlangen.“ 
Vgl. auch die wenig überzeugenden Ausführungen von Conroy: In the Beginning was the 
Image (Anm. 52): „It is difficult to make out who these figures represent: the right-hand 
figure has some of the attributes of Medusa, traditionally associated with Minerva, but also 
of Heresy, who is usually represented as an old ugly woman, with tousled hair, dried 
breasts, and associated with snakes. The left-hand figure, with a goat-like face and pointed 
ears, is reminiscent of Pan, the personification of Lust, who charmed the nymphs with his 
music; here, however, he is seen (if Pan it be) in captivity at the feet of a woman. The de-
tail of a male face on her foremost (left) leg, possibly further suggests this warrior woman’s 
dominance over the male sex“ (ebd., S. 32–33). 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-113 - am 13.01.2026, 04:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


EMMA LOUISE BRUCKLACHER 126 

mythologischen Zankapfel alludieren,55 sowie am rechten Bildrand die Täu-
schung mit bedecktem Haar in ihren weiblichen Personifikationen zu erkennen. 
Die zweite Figur von rechts, die den nackten Oberkörper zur Bildmitte neigt und 
ihre Eselsohren in die Höhe reckt, lässt sich als phrygischer König Midas deuten. 
Ihm wird in der Überlieferung Ovids nachgesagt, er habe in einem musikalischen 
Wettstreit den Hirtengott Pan ungebührlich dem Musagetes Apoll vorgezogen, 
woraufhin ihn dieser mit Eselsohren strafte.56 In der ikonographischen Tradition 
der ‚Verleumdung des Appelles‘, deren Ekphrasis Lukian geliefert hat, finden sich 
alle vier Figuren – der Richter mit Eselsohren, die Verleumdung, der Neid, der 
Betrug – häufig vereint.57 Das Titelblatt lässt sich so auch als Rekurs auf Federico 
Zuccaris berühmte Darstellung (1572) lesen. Der demütige Jüngling kann in die-
sem Sinne stellvertretend für männliche Fehlurteile gelten, die von Neid, Ver-
leumdung und Täuschung schlecht beraten waren. Sie alle in Ketten am Fuße des 
Postaments zu platzieren, heißt, eine heroische Weiblichkeit frei von männlichen 
Vor-Urteilen zu propagieren, die das verständige Urteil männlicher Rezipienten 
nicht scheut. Das programmatisch anmutende Frontispiz präsentiert eine souve-
räne weibliche Heroik, die sich sowohl durch militärische Stärke, aber vor allem 
durch Gelehrsamkeit und Expertise in den freien Künsten auszuzeichnen 
scheint. Die Diskrepanz in der heroischen Konzeption, die sich zu Werders Vor-
rede somit ergibt, soll im Folgenden hinsichtlich des Haupttexts beleuchtet wer-
den. 

II. Die Heroik der Heroischen Reden  

II.1. Extensiver Überblick 

Zwanzig Frauen erhalten im Werk das Wort und richten ‚heroische Reden‘ sowohl 
an ihre intradiegetischen Zuhörer bzw. Zuhörerinnen als auch an den extradiegeti-
schen Rezipientenkreis. Allesamt entstammen sie der griechisch-römischen Kultur. 
Obwohl Werder alle Reden des ersten Teils in seine Übersetzung aufnimmt, verän-
dert er die Reihenfolge Scudérys in zwei Fällen:  

                                                            
55  Zur ikonographischen Tradition der Todsünden siehe Melanie Thierbach (Hg.): Die sieben 

Todsünden. Sonderausstellung im Diözesanmuseum St. Afra in Augsburg vom 11. Februar 
bis 08. Mai 2016, Augsburg 2016, darin vgl. besonders den Beitrag von Markus Prummer: 
Die sieben Todsünden in der Kunst: Genese bis in die Moderne. Ein ikonographischer 
Überblick zu den sieben Todsünden, S. 36–61. 

56  Ov. Met. 11,146–193. 
57  Siehe dazu Lothar Freund: Apelles (Verleumdung des Apelles), in: Reallexikon zur Deut-

schen Kunstgeschichte, Bd. I, 1935, Sp. 747–748, in: RDK Labor, http://www.rdklabor.de/ 
w/?oldid=88817 [letzter Zugriff am 02.01.2020]. Vgl. etwa den auf Federico Zuccari zu-
rückgehenden Stich von Cort Cornelis (1572), einzusehen unter http://kk.haum-bs.de/ 
?id=cort-c-ab2-0066 [letzter Zugriff am 05.01.2020]. 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-113 - am 13.01.2026, 04:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


DIE ‚ANDERE‘ HEROIK 127 

Scudéry 1642 

1. Artemise à Isocrate 
2. Mariamne à Herodes 
3. Cleopatre à Marc-Antoine 
4. Sisigambis à Alexandre 
5. Sophonisbe à Massinisse 
6. Zenobie à ses filles 
7. Porcie à Volumnius 
8. Berenice à Titus 
9. Panthée à Cyrus 
10. Amalasonthe à Theodat 
11. Lucrece à Colatin 
12. Volumnia à Virgilie 
13. Athenaïs à Theodose 
14. Pulcheria au Patriarche de 

Constantinople 
15. Calphurnie à Lepide 
16. Liuie à Mecene 
17. Cloelia à Porsenna 
18. Octauie à Auguste 
19. Agripine au peuple Romain 
20. Sapho à Erinne

Werder 1654 

1. Artemisia zum Isocrate 
2. Mariamne zum Herodes 
3. Panthea zum Cyro 
4. Sisigambis zum Alexander 
5. Sophonisbe zum Massinissa 
6. Zenobia zu ihren Töchtern 
7. Porcia zu dem Volumnio 
8. Berenice zum Tito 
9. Amalasonthe zum Theodat 
10. Lucretia zum Collatin 
11. Volumnia zu der Virgilia 
12. Cleopatra zum Marco Antonio 
13. Athenais zum Keyser Theodosio 
14. Pulcheria zum Patriarchen von 

Constantinopel 
15. Calphurnia zu der Lepida 
16. Livia zum Mecœnas 
17. Cloelia zum Porsenna 
18. Octavia zum Augusto 
19. Agrippina zum Römischen Volke 
20. Sappho zu der Erinna

So zieht Werder die Rede Pantheas, die aus Liebe zu ihrem verstorbenen Mann 
den Freitod wählt, nach vorne, während Scudérys Cleopatra-Rede, die nicht in den 
berühmten Freitod, sondern in die Betonung ihrer Treue mündet, an die zwölfte 
Stelle rutscht. Werder erreicht so eine Konzentration all jener Frauen, die nach ih-
rer Rede ihr Leben lassen müssen, in der ersten Hälfte des Werks. So enden die 
‚heroischen Reden‘ trotz gerühmter weiblicher „Wohlredenheit“ für vier Frauen im 
Suizid (Panthea, Sophonisbe, Porcia und Lucretia). Zwei weiteren Frauen steht 
nach ihrer Rede ein tödliches Ende bevor: Mariamne wird von ihrem Ehemann 
Herodes ermordet, Amalasonthe von ihrem Neffen Theodat. Der agonale Triumph 
über den Gegner wird den Frauen mithin großteils nicht gewährt. 

Strukturell dominant sind darüber hinaus zwei wiederkehrende Motive: zum 
einen das Rühmen des jeweiligen Ehemannes als kriegerischen Helden und zwei-
tens die Betonung ehelicher Liebe und Treue. So schwärmen mit Artemisia, Pan-
thea, Sisigambis, Porcia, Volumnia, Calphurnia und Agrippina sieben der Frauen 
von Männern, die sie als „Durchläuchtigsten Helden“ (Panthea über Abradat)58 
oder gar „alle andere Helden übertr[e]ffen[d]“ (Calphurnia über Caesar) apostro-
phieren. Ihre bedingungslose Liebestreue betonen ebenfalls sieben Frauen: Artemi-
sia, Panthea, Porcia, Volumnia, Athenais, Octavia und Agrippina. Im Fall der 
                                                            
58  Werder: Heroische Reden (Anm. 16), III, S. 13, zum folgenden Zitat siebe ebd., XV, S. 9. 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-113 - am 13.01.2026, 04:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


EMMA LOUISE BRUCKLACHER 128 

Octavia geht die als eheliche Pflicht verstandene Treue so weit, dass die Römerin 
ihren untreuen Ehemann Marcus Antonius vor ihrem Bruder Augustus in Schutz 
nimmt und ihr Unglück ‚aushalten‘ möchte, obgleich ihr Ehemann sie später – zu-
gunsten seiner Affäre Cleopatra – aus dem gemeinsamen Haus verbannen wird. 

Wie schon im Ausgangstext ist jede Rede identisch aufgebaut: Auf eine Synopse 
des „Inhalt[s]“, in welcher die historische Vorgeschichte sowie das Verhältnis der 
Sprecherin zur angesprochenen Person dargelegt wird, folgt ein numismatisch an-
mutender Rundstich, welcher ein Brustporträt der Sprecherin liefert, die meist im 
Profil dargestellt ist. Das Bildnis begleiten jeweils vier bis acht Verse, welche als 
Kommentar zur Rede aufzufassen sind. Auf die Rede selbst folgt schließlich jeweils 
ein Bericht der „Wirkung dieser Rede“. 

Dass Werder die Übersetzung auch als literarische Fingerübung ansah, zeigt sei-
ne deutliche Nähe zum Ausgangstext, wie sie etwa jene Verse verbürgen, die der 
Ehefrau des Kaisers Augustus gewidmet sind. So fand Livias Bitte, die Dichter zu 
unterstützen, bei Mecœnas durchaus Anklang, woraus der Appell an alle Mächti-
gen – sowie auch, ganz adressatenbezogen, an deren Frauen – folgt: 

Vous, de qui la puissance, illustre &  
          souueraine, 
 Fait trembler l’Vniuers; 
Aprenez de Liuie, aprenez de Mecene,
 Ce que peuuent nos vers: 
 C’est eux qui dispensent la gloire; 
 
C’est eux qui font mourir, ou viure la 
                memoire; 
Enfin vous commandez au reste des  
               humains; 
 Mais vostre sort est en nos mains.59

Ihr/ Ihr/ für derer Macht und übergroßen  
            Kräften 
 Die Erd’ erzittert alle Tag: 
Schaut an Mecœnas: Schaut an Liviæ/  
               Geschäften/ 
 Was unsrer Versche Kunst vermag. 
 Sie kan euch zur Ehr’ erheben: 
Kan euerm Nahmen auch Tod oder Leben  
                 geben. 
Euch stehe zwar zu Gebot der Menschen  
             Stand und Land; 

Doch euer Heil in unsrer Hand.60

Werder orientiert sich an den metrischen Vorgaben des Ausgangstexts auf Grund-
lage der von Martin Opitz in seinem Buch von der Deutschen Poeterey (1624) inaugu-
rierten alternierenden Skansionsmetrik. Während er die französischen vers alexand-
rins (V. 1; 3; 6; 7) als jambische Sechsheber mit Zäsur nach der dritten Hebung 
übersetzt, überträgt er die Sechs- (V. 2; 4) und Achtsilbler (V. 5; 8) als jambische 
Vierheber (V. 2; 4; 8) mit Ausnahme des fünften Verses, in welchem durch den tro-
chäischen Vierheber die besondere Qualität der Dichtung („Sie kan euch zur Ehr’ 
erheben“) umso deutlicher herausgehoben wird. Sogar das Reimschema (ababccdd) 
als auch die Kadenzen sind der Vorlage entnommen. Werder war wohl daran gele-
gen, seine literarische Versiertheit zu beweisen. So orientierte sich auch seine Pro-
saübersetzung – entgegen den Originalitätsbekundungen seiner Vorrede – insofern 
stark am Ausgangstext, als er gar die syntaktischen Einheiten übernimmt, wie am 
Beispiel der Rede Lucretias deutlich wird:  
                                                            
59  Scudery: Femmes Illvstes (Anm. 17), S. 331. 
60  Werder: Heroische Reden (Anm. 16), XVI, S. 3. 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-113 - am 13.01.2026, 04:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


DIE ‚ANDERE‘ HEROIK 129 

CEtte Harangue n’auroit point 
besoin d’Argument: & personne 
n’ignore, que le ieune Tarquin 
ayant violé Lucrece, elle ne cacha 
ny son crime ny son mal-heur; 
Qu’elle dit l’vn & l’autre à son 
Mari; & que pour le porter à la 
vangeance, elle luy fit voir l’ou- 
trage qu’on luy auoit fait, auec 
toutes les circonstances qui le 
pouuoient rendre plus grand.  
Quoy que cette Auanture soit 
arriuée il y a tant de siecles, & 
qu’elle soit presques aussi vieille 
que l’ancienne Rome; l’on n’a pu 
decider encore, si elle fit bien de 
se tuer apres son mal-heur; & si 
elle n’eust past mieux faict, de 
souffrir que Tarquin l’eust tuée, & 
de mourir innocente, bien qu’elle 
n’eust pas esté cruëtelle.  
Oyez ses raisons Lecteur; & puis 
que sa cause est exposée aux yeux 
de tout l’vniuers, & que tous les 
hommes sont ses Iuges; donnez 
vostre voix apres tant d’autres; & 
vous seruez d’vn priuilege qui est 
aquis à chacun: mais puis qu’elle 
va parler, ne la condamnez pas 
sans l’entendre.61

Diese Rede hette keines Inhalts von nöthen/ die-
weil desselben Gemählde sich fast in allen vornehmen 
Häusern angehefftet befindet/ auch ieder männiglich 
bekant/ wie/ nach dem der junge Tarquinius die 
Lucretiam geschändet/ sie weder ihr Ubel noch 
Unglück verhählet; wie sie ein und anders ihrem 
Ehmanne offenbaret/ und das Unrecht/ so man 
ihr angethan/ mit allen Umbständen so groß ge-
macht habe/ damit sie ihn zur Rache bewegen 
möchte.  
 
Ob nun wol diese Geschichte sich für viel hun-
dert Jahren begegeben/ bey nah auch so alt als 
das alte Rom selber ist/ so hat man dennoch biß 
anhero den Außschlag hierüber nicht wol geben 
können/ ob sie wol daran gehandelt/ daß sie auff 
ihr erlittenes Ubel/ sich selber umgebracht/ oder 
ob sie nicht besser gethan/ zu dulden/ daß sie 
Tarquinius ermordet hette/ und also unschuldig 
gestorben/ unangesehen sie nicht dafür gehalten 
worden were. 
Höret ihr durchläuchtigste Frauen ihren angeführten 
Gründen zu; Und nach dem sie ihre Sache aller 
Welt Augen fürgeleget/ und alle Menschen zu 
Richtern gemacht/ so gebet/ nach so unzehlich 
vielen andern/ eure Stimmen auch mit hierzu/ 
und gebrauchet euch der Freyheit/ die einem ie-
den verliehen ist: Unterdessen sie aber zu reden 
anfähet/ so verdammet sie nicht/ eh ihr sie/ biß 
zum Ende/ angehöret habet.62

Durch die wortgetreue Übersetzung stechen jene Stellen besonders hervor, die 
vom Ausgangstext abweichen: Werders Übersetzung zeigt sich mithin als noch 
prononcierter adressatenbezogen als der Ausgangstext, wie der Hinweis auf po-
puläre ikonographische Darstellungen in höfischen Interieurs sowie die spezifi-
sche Nennung der „durchläuchtigste[n] Frauen“ für die unspezifische, generisch 
männliche Anrede „Lecteur“ verbürgen. 

Paradigmatisch für die argumentative Struktur des Bandes wird Lucretias Tu-
gend problematisiert und den Leserinnen als „Richtern“ vorgeführt. Dass ein po-
sitives Urteil suggeriert wird, scheint bereits in dieser Inhaltszusammenfassung 
durch, ist doch Lucretias Absicht ehrenwert, auch wenn sie den ‚unchristlichen‘ 
Weg des Suizids wählt.  

 Entgegen der kämpferischen Ikonographie des Frontispizes sind die meisten 
Frauen, die in den Reden das Wort erhalten, keine Kriegerinnen. Ihre Leistungen 
weisen zwar insofern eine starke Agency und Transgressivität auf, als sie als Frau-

                                                            
61  Scudery: Femmes Illvstes (Anm. 17), S. 206, m. Herv. 
62  Werder: Heroische Reden (Anm. 16), X, S. 2, m. Herv. 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-113 - am 13.01.2026, 04:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


EMMA LOUISE BRUCKLACHER 130 

en das Wort ergreifen. Eine exklusive Agonalität ist ihren Leistungen allerdings 
schwerlich zuzusprechen. So sind die vorgestellten heroischen Figuren mehr als 
ideale Repräsentantinnen ihrer Gemeinschaft zu sehen denn als exklusive Phä-
nomene – ein Konzept der exempla, wie es auch für die römische Historiographie 
nachgewiesen wurde.63 Mit Scudéry nimmt Werder somit ein römisches Helden-
konzept auf, um mit seiner Übersetzung ein Modell weiblicher Heroik zur Ver-
fügung zu stellen. 

Jedoch: Die weiblichen Tugenden, die in den Reden vorgebracht werden, er-
schöpfen sich nicht in ehelicher Treue und Besingen der Heroik der jeweiligen 
(Ehe-)Männer. Die besondere Tugend einer eigenen Leistung, die nicht in der 
Selbsttötung liegt, steht zumindest in drei Fällen im Vordergrund. So ermuntert 
die Dichterin Sappho in der wohl bekanntesten der Heroischen Reden ihre Freundin 
Erinna zum eigenen dichterischen Schaffen.64 Die Römerin Cloelia zeigt sich mit 
ihrer verbotenen Flussüberquerung, die sie und ihre Gefährtinnen aus den Klauen 
lüsterner Soldaten befreien soll, als im doppelten Sinne transgressiv. Denn Ehre 
kommt ihr nur deshalb zu, weil sie – auf Druck der römischen Gemeinschaft – ins 
Lager Porsennas zurückkehrt und so ihr individuelles Wohl einem kollektiven 
nachordnet. Das dritte Beispiel liefert die Regentin von Palmyra, Zenobia, die ihre 
Töchter lehrt, dass Tugend an kein Geschlecht gebunden und „Standhafftigkeit“ 
das „wahrhaffte Kenzeichen der Helden“ sei.65 Ihre Ausführungen, die auch theo-
retische Überlegungen zur Möglichkeit weiblichen Heldentums enthalten, sollen 
im Folgenden exemplarisch beleuchtet werden. 

II.2. „Standhafftigkeit“ als heroische Haltung: Zenobia oder die ‚stoische Dämpfung‘ 

Die sechste der zwanzig heroischen Reden wird von Zenobia, Regentin von 
Palmyra (3. Jh. n. Chr.),66 gehalten, die sich darin an ihre Töchter wendet. Die 
historiographische Hauptquelle stellt die hinsichtlich ihrer Zuverlässigkeit um-
strittene spätantike Textsammlung Historia Augusta (4. Jh.) dar, in welcher die Re-
                                                            
63  Vgl. Matthew B. Roller: Exemplarity in Roman Culture. The Cases of Horatius Cocles and 

Cloelia, in: Classical Philology 99.1, 2004, S. 1–56. Prominentes Beispiel ist Horatius Co-
cles, der allein den Pons Sublicius vor Rom schützt, um die Invasion Lars Porsennas abzu-
werten. Schon bei Livius gilt Horatius Cocles als integrative Leitfigur, die ihre Heroik nicht 
ihrer einmaligen Exzeptionalität verdankt, sondern in ihrer Vorbildfunktion zur Nachah-
mung einlädt. Zum heroischen Potenzial des Horatius Cocles vgl. auch Emma Louise 
Maier: A Roman Hero Revived. Thomas Babington Macaulay’s Horatius (1842) as a Poetic 
Guide to Empire, in: helden.heroes.héros 4.2, 2016, S. 41–48. 

64  Die Bekanntheit rührt nicht zuletzt daher, dass die Rede oftmals als Selbstoffenbarung 
Scudérys gelesen wurde, war doch ihr Gesellschaftsname in ihrem Salon kein anderer als 
‚Sappho‘. Dazu vgl. etwa Lewis C. Seifert: Manning the Margins. Masculinity and Writing 
in Seventeenth-Century France, Michigan 2009, S. 117–147, sowie Conroy: In the Begin-
ning was the Image (Anm. 52), S. 34–35. 

65  Werder: Heroische Reden (Anm. 16), VI, S. 22. 
66  Zu Zenobia vgl. Moormann/Uitterhoeve: Lexikon der antiken Gestalten (Anm. 1), S. 706–

708.  

https://doi.org/10.5771/9783956507120-113 - am 13.01.2026, 04:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


DIE ‚ANDERE‘ HEROIK 131 

gentin – in einer Mischung aus Abscheu und Faszination – unter der Rubrik der 
„Dreissig Tyrannen“ vorgestellt wird: 

Nun ist das Maß der Schande voll; ist es doch in dem erschöpften Staat so weit gekom-
men, daß während des schändlichen Treibens des Gallienus sogar Weiber trefflich regier-
ten, und zwar Nichtrömerinnen. Hat doch eine solche, die schon vielfach genannte 
Zenobia, die sich ihrer Abkunft von Kleopatra und den Ptolemäern berühmte, als Nach-
folgerin ihres Gatten Odenatus sich den Kaisermantel um die Schultern gelegt, sich wie 
Dido gekleidet, auch das Diadem angelegt und im Namen ihrer Söhne Herennianus und 
Timlaus länger, als es sich mit ihrem weiblichen Geschlecht vertrug, regiert.67 

Neben ihren militärischen Erfolgen wird ihr ausschweifender Lebensstil („sie 
trank auch Perser und Armenier unter den Tisch“), aber auch, als geschlechtsspe-
zifische Größe, ihre sexuelle Enthaltsamkeit vorgestellt.68 Besonderes Augenmerk 
wird ihrer außerordentlichen Bildung zuteil.69 Der Eintrag endet mit der Schilde-
rung des Triumphzuges nach ihrer Überwindung durch Kaiser Aurelian, zu wel-
chem Zenobia „mit einer solchen Masse von Juwelen behangen [wurde], daß sie 
unter der Last des Schmuckes fast zusammenbrach“. 

Prominent wurde Zenobia bereits in Giovanni Boccaccios De claris mulieribus 
gerühmt, der auf die Ausführungen der Historia Augusta rekurriert. Furchtlosig-
keit und Gelehrsamkeit werden als Qualitäten betont, Zenobia wird zur „warrior 
queen“ stilisiert.70 Die Informationen der Historia Augusta übernimmt auch 
Christine de Pizan in ihrem Buch von der Stadt der Frauen (e. 1405). Wie Boccac-
cio stellt auch sie die Tapferkeit Zenobias heraus und betont ihre Gelehrsamkeit 
in besonderem Maße, indem die Information klimaktisch an den Schluss der 
Vorstellung gestellt wird: 

Zu allen diesen Dingen muß ich dir von der vornehmsten und wichtigsten ihrer edlen Ei-
genschaften erzählen: sie verfügte über profunde Kenntnisse in der Literatur, sowohl in 
der ägyptischen als auch in der ihr eigenen Sprache. In ruhigen Zeiten widmete sie sich 
mit Fleiß dem Studium; sie wollte von dem Philosophen Longinus der ihr Lehrer war 
und ihr die Grundlagen der Philosophie vermittelte, unterrichtet werden. Sie beherrschte 
die lateinische und die griechische Sprache, mit deren Hilfe sie selbst alle Geschichten un-
ter knappen Begriffen ordnete und sie auf eine sehr merkwürdige Art wiedergab. Desglei-

                                                            
67  Historia Augusta. Römische Herrschergestalten, Bd. II: Von Maximinus Thrax bis Carinus. 

Übers. von Ernst Hohl. Bearb. und erl. von Elke Merten, Alfons Rösger und Nicole Zieg-
ler. Mit einem Vorwort von Johannes Straub, Zürich/München 1985, S. 148. 

68  Ebd., S. 150. Über ihre Keuschheit wird berichtet, sie sei „so groß, daß sie selbst mit dem 
eigenen Mann geschlechtlich nur verkehrte in der Absicht, von ihm zu empfangen. Denn 
nach jedem Beilager, das sie ihm gewährte, versagte sie sich ihm bis zur Zeit der nächsten 
Periode, um zu konstatieren, ob sie schwanger sei; nur wenn dies nicht der Fall war, gab sie 
sich ihm abermals hin in der Hoffnung auf Kindersegen“ (ebd., S. 149–150). 

69  So heißt es über Zenobia: „In der alexandrinischen und orientalischen Geschichte war sie 
so bewandert, daß sie einen Auszug daraus verfasst haben soll; die römische Geschichte 
hatte sie in griechischer Fassung gelesen“ (ebd., S. 151). Zum folgenden Zitat ebd. 

70  Dazu vgl. Stephen D. Kolsky: The Genealogy of Women. Studies in Boccaccio’s De mu-
lieribus claris, New York 2003, S. 163–167, ebd., S. 163–166, auch zum Vergleich zwischen 
der Aneignung Boccaccios und der Zenobia-Darstellung bei Christine de Pizan.  

https://doi.org/10.5771/9783956507120-113 - am 13.01.2026, 04:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


EMMA LOUISE BRUCKLACHER 132 

chen verlangte sie, daß ihre Kinder, die sie sehr streng erzog, in die Wissenschaft einge-
führt würden. Nun, teure Freundin, beachte und bedenke, ob du jemals im Leben oder in 
der Literatur irgendeinem Fürsten oder Ritter begegnet bist, der in umfassenderer Weise 
mit allen Tugenden gesegnet ist.71 

Der Appell an die „teure Freundin“ alludiert bereits den Deutungskontext, in 
welchen Christine de Pizan die palmyrische Königin als eine den Männern über-
legene Frau stellt. 

Dass Zenobia in der Frühen Neuzeit als gebildete Kriegerin bekannt ist, verbürgt 
auch das Frauenlexikon Lobwürdige Gesellschaft der gelehrten Weiber (1633), welches 
die „Palmirenser Königin“ als in „der Persischen/ Egyptischen/ Griechischen vnd 
Lateinischen sprach gelehrt“ beschreibt, die außerdem „offt zu Felde mit einem 
Helm auff dem Häupt/ vnder dem Kriegsvolck gestanden/ vnd stattliche Orationes 
an sie gethan“ habe.72 Angesichts des reichhaltigen Heroisierungspotenzials, das 
die europäische Zenobia-Rezeption bietet, ist es umso erstaunlicher, dass der heroi-
sche Akzent in der Version der Heroischen Reden so deutlich verlagert ist. 

Zenobias ,Heroische Rede‘ setzt nach dem Einzug in Rom ein, zu dem sie und 
ihre Töchter als in Ketten gelegte Gefangene dem „Siegeswagen[]“73 folgen müs-
sen. Kontrastiv zur zuvor sprechenden Sophonisbe, die lieber Gift trinkt, als sich 
der Schmach eines Triumphzugs auszusetzen, unterrichtet die palmyrische Königin 
ihre Töchter in der Tugend der „Standhafftigkeit“.74 Noch deutlicher als im Aus-
gangstext betont Werder die Macht der Selbstbeherrschung, wenn Zenobia ihren 
Töchtern wünscht, 

que cette vertu [d.i. „la constance“] 
puisse passer de mon cœur dans le 
vostre: afin que ne pouuant viure 
en Reines, vous puissiez du moins 
regner sur vous mêmes.75

daß diese Tugend [d.i. „die Beständigkeit“] aus 
meinem Hertzen in das eurige dringen möge/ 
auff daß/ weil ihr nicht als Königinnen leben 
könnet/ ihr doch zum wenigsten die Macht ha-
bet/ über euch selbst zu herrschen.76

Indem Zenobia Beständigkeit zum Ideal stilisiert, spricht sie sich selbst die größte 
Ehre zu. Bezeichnenderweise tragen ihre militärischen Leistungen, die sie lediglich en 
passant streift, nur unwesentlich zu jener bei. Zwar habe sie zum Ruhm ihres Mannes 
Odenat „etzliche Lorbeerblätter mit ihren Händen hinzu gethan“,77 von einer heroi- 
 

                                                            
71  Christine de Pizan: Das Buch von der Stadt der Frauen. Aus dem Mittelfranzösischen 

übersetzt, mit einem Kommentar und einer Einleitung versehen von Margarete Zimmer-
mann, Berlin 21986, S. 86. 

72  Johann Frawenlob: Die Lobwürdige Gesellschaft der Gelehrten Weiber/ Das ist: Kurtze 
Historische Beschreibung/ der fürnembsten gelehrten/ verständigen vnd Kunsterfahrnen 
Weibspersonen/ die in der Welt biß auff diese Zeit gelebet haben, [s. l.] 1633, S. 36. 

73  Werder: Heroische Reden (Anm. 16), VI, S. 4. 
74  Ebd., VI, S. 22. 
75  Scudery: Femmes Illustres (Anm. 17), S. 108. 
76  Werder: Heroische Reden (Anm. 16), VI, S. 4, m. Herv. 
77  Ebd., VI, S. 6. 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-113 - am 13.01.2026, 04:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


DIE ‚ANDERE‘ HEROIK 133 

schen Prädisposition zur Kämpferin ist die Zenobia bei Scudéry/Werder allerdings 
weit entfernt. Vielmehr markiert der Tod Odenats für sie den tragischen Umschwung 
ihres Schicksals: „Da begunte ich so unglückseelig zu werden/ als glückseelig ich zu-
vor gewesen war“.78 Zenobias Stärke besteht darin, nicht aufzugeben, sondern im 
Sinne ihres Mannes weiterzuleben. Die Vorstellung genderspezifisch gebundener Tu-
genden wird explizit artikuliert in Zenobias festem Glauben, „daß der Männer Tu-
genden auch durch die Weiber ins Werck gesetzet werden könten/ dieweil die wahre 
Tugend an kein eigenes Geschlecht eben allein gebunden ist“.79 Ihr Vorsatz ist es, 
„zugleich keusch und tapffer“ zu sein, d. h. ‚weibliche‘ Keuschheit und ‚männliche‘ 
Tapferkeit im Sinne einer Femme forte in sich zu vereinen. Eine Dämpfung erhält das 
Konzept jedoch bereits durch ihre Vermutung, ihre militärischen Erfolge seien einzig 
dadurch möglich gewesen, dass „sich seine [d.i. Odenats] Tapfferkeit zu der meinigen 
gefüget“ hätte.80 

Bezeichnenderweise gründet die Lehre, die Zenobia ihren Töchtern mit auf 
den Weg gibt, nicht im ruhmreichen Kampf, sondern vielmehr in jener Haltung, 
die sich in ihrer Niederlage zeigt. Die „Standhafftigkeit“ ist das Thema Zenobias 
und die Grundlinie ihrer heroischen Rede:  

Der Zepter/ der Thron/ und das Keyserthum/ so wir verlohren/ seind uns nichts anders/ 
als nur durch das Glück gegeben worden: Aber die Standhafftigkeit kömmt uns schnur-
gerade von den Göttern zu. Von ihrer Hand ist es/ daß ich sie bekommen habe/ und 
deswegen ist sie eben dieselbe/ derer ihr nacharten sollet: Sie ist das wahrhaffte Kenzei-
chen der Helden.81 

Zenobias Heroismus basiert nicht auf der ‚männlichen‘ Tugend militärischer Tap-
ferkeit, sondern auf ihrer Haltung, welche durch göttliche Legitimation („von 
den Göttern“) ebenfalls heroisiert wird. In der Darstellung Scudérys/Werders tritt 
Zenobia also weniger als tapfere Kriegerin und kluge Gelehrte, sondern vielmehr 
als Herrscherin über sich selbst auf, die sich nicht von den Umständen des 
Glücks bestimmen lässt. So erinnert Zenobia in ihrem ‚Ertragen‘ des Triumphzu-
ges an den humanistischen Habitus einer stoischen Haltung angesichts widriger 
Umstände, wie ihn etwa Martin Opitz in seinem Trost-Getichte in Widerwertigkeit 
des Krieges (ED 1633) artikuliert.82 Der Rundstich, der Zenobia mit Ritterhelm 
portraitiert, unter dem ihre langen Locken zum Vorschein kommen, wird von 
vier kreuzgereimten Alexandrinerversen begleitet, welche ihre Beständigkeits-
Heroik in nuce verbürgen: 

                                                            
78  Ebd., VI, S. 7. 
79  Ebd., VI, S. 8, zum folgenden Zitat siehe ebd. 
80  Ebd., VI, S. 9. 
81  Ebd., VI, S. 22. 
82  Vgl. dazu Achim Aurnhammer: Martin Opitz’ Trost-Getichte. Ein Gründungstext der deut-

schen Nationalliteratur aus dem Geist des Stoizismus, in: Barbara Neymeyr u. a. (Hg.): 
Stoizismus in der europäischen Philosophie, Literatur, Kunst und Politik. Eine Kulturge-
schichte von der Antike bis zur Moderne, Bd. 2, Berlin 2008, S. 711–729. 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-113 - am 13.01.2026, 04:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


EMMA LOUISE BRUCKLACHER 134 

 Sie trägt dem Karren Cron’/ auch Band’ und Scepter nach: 
Weiß in der Noth behertzt mit freyem Muth zu prangen. 
 Lehrt recht standhafftig seyn/ klagt weder Leid noch Ach 
Das heisset übers Glück Sieg und Triumph erlangen.83 

Obwohl sich Zenobias Beständigkeitsideal vordergründig als geschlechtsneutral 
lesen lässt, erscheint die ‚standhafte‘ Zenobia – auf der Folie des Heroisierungs-
potenzials, das die Historiographie sowie verschiedene literarische Aneignung 
anbieten – als ‚gedämpfte‘, internalisierte Version. Während Männern Heroik 
durch (militärische) Tapferkeit, d. h. durch Beherrschung anderer, offensteht, sol-
len Zenobias Töchter von ihrer Mutter lernen, sich selbst zu beherrschen. 
Zenobias ‚Heroische Rede‘ birgt mithin mindestens drei Implikationen zur Kon-
zeption weiblicher Heroik, wie sie für die Heroischen Reden paradigmatisch ist: (1.) 
Frauen können zwar insofern ‚heroisch‘ handeln, als sie sich in einer internali-
sierten Tugend wie Standhaftigkeit, Treue oder Ehrverständnis besonders aus-
zeichnen, (2.) militärische Heroik bleibt jedoch grundsätzlich Männern vorbehal-
ten, womit ‚weibliche Heroik‘ für Männer keine Konkurrenz darstellt, sondern 
(3.) vorherrschende Gendernormen eher affirmiert als herausfordert. 

III. Diesseits der Grenze: Die weibliche Heroik als die ‚andere‘ Heroik 

Simone de Beauvoir hat in ihrem epochemachenden Werk Frauen als von der 
‚männlichen Norm‘ abweichend, als deuxième sexe, als zweites, ‚anderes‘ Geschlecht 
bezeichnet.84 In diesem Sinne lässt sich auch von der Heroik, wie sie Scudéry und 
Werder für Frauen vorsahen, von einer ‚anderen Heroik‘ sprechen.  

‚Der Held‘ ist in seiner Agency, Agonalität und Transgressivität prototypisch 
männlich konnotiert. Dass dies auch in der Frühen Neuzeit eine gängige Helden-
vorstellung war, zeigen die Ausführungen des eingangs zitierten ‚Frauenfreunds‘ 
Ignatius Schütz aus dem Jahr 1663. Wenngleich er Frauen heroisches Potenzial zu-
gestand, warnte er davor, dieser theoretischen Möglichkeit praktische Schlüsse fol-
gen zu lassen: 

Der eines andern Thun und Lassen imitiren wil/ ist gleich denen/ so wohnen auff den 
frontiren ihrer Feind/ diese seynd allzeit in Gefahr/ daß sie die Grentzen überschreitten/ 
und gefangen werden/ die in ein frembdes Land gepfantzte Bäum wachsen nicht allein 
langsam/ sondern wollen auch sonderbar gewartet seyn/ also sollen die Dames sich mit 
bißhero erwiesener jhrer gleichmässigen capacitet zu heroischen Tugenden und Thaten be-
gnügen lassen/ und solche ehender in effect nicht redigiren, es thu dann solches Gottes/ 

                                                            
83  Werder: Heroische Reden (Anm. 16), VI, S. 3. 
84  De Beauvoir sah Alterität als „grundlegende Kategorie des menschlichen Denkens. Keine 

Gemeinschaft definiert sich jemals als die Eine, ohne sich sofort die Andere entgegenzu-
setzen“ (Simone de Beauvoir: Das andere Geschlecht. Sitte und Sexus der Frau. Aus dem 
Französischen von Uli Aumüller und Grete Osterwald. Reinbek bei Hamburg 142014 
[franz. ED 1949], S. 13). 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-113 - am 13.01.2026, 04:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


DIE ‚ANDERE‘ HEROIK 135 

oder ihr Ehr/ so dann (in Ermangelung der MannsPersohnen) deß allgemeinen Wesens-
Wolfart erfordern.85  

Schütz weist mit diesem Passus die Geschlechter in ihre gesellschaftlich vorgese-
henen Schranken. Denn Männern ebenbürtige „heroische Tugenden und Tha-
ten“ von Frauen würden in ihrer Agonalität und Transgression unvermeidlich zu 
Grenzüberschreitungen führen, wie sie zeitgenössisch – auch von selbsternann-
ten ‚Frauenfreunden‘ – nicht zu tolerieren waren. Wie anders steht es dagegen 
um jene Heldenkonzeption, wie sie Werder aus dem Französischen ins Deutsche 
übersetzt hatte. Durch die internalisierte Wendung implizierte sie keine Konkur-
renz für Männer – im Gegenteil, durch ihre einhegende Kraft affirmierten die 
Heroischen Reden vielmehr zeitgenössische Gendernormen in ihren essentialisti-
schen (Ideal-)Vorstellungen von tapferen, kämpfenden Männern und treuen, 
ehrwürdigen Frauen. 

Vierzig Jahre nach Werders Übersetzung wird im Ausgekehrten Feuermäuerkehrer 
(1682) ein höfischer Gesprächskreis in einer Gartenlaube evoziert.86 Man spricht 
über Literatur. Die Edeldame Marcellina versucht, ihre Konversationspartner auf 
Misogynie hin zu testen. Nachdem Monsieur Clodoald sich positiv über Frauen 
geäußert hat, möchte sie nun auch die Meinung des Monsieur Preis erfahren, 
welcher vorsichtig, aber bestimmt erwidert: 

Meine hochgeehrte Frau Marcellina, […] ich bin hierauf zu antworten nicht geschickt 
genug/ und sage nur/ daß sich deßwegen bey den Durchlauchtigen Frauen des Frantzö-
sischen Scuderi, und dessen Ubersetzer dem von Werder belehren zulassen/ vor itzo aber 
die Ehre des Frauen-Zimmers/ wenn es erfordert wird/ ich bis auf den letzten Bluts-
Tropfen zu vertheidigen gesonnen lebe[.]87 

Indem Monsieur Preis Werders Heroische Reden als philogyne Referenz heranzieht, 
markiert er die zeitgenössische Persistenz der Übersetzung sowie die Anschlussfä-
higkeit des darin vorgestellten, ‚anderen‘ Heldenkonzeptes. Früh zeigt sich darin 
eine ‚weibliche‘ Heroik als komplementäre Nebenform zur Normalfolie männli-
cher Heroik, wie sie im Laufe des 18. Jahrhunderts immer mehr an Bedeutung ge-
winnen sollte.88 Wenngleich das Frontispiz weibliche Stärke propagiert und Paris 
von dem Werder die in den Reden zu Tage tretende weibliche Heroik preist, wird 
diese vorrangig als internalisierte Tugend zelebriert, die nicht mit männlicher Hero-
ik konkurrieren will. Die Gefangenenschar am Fuße des Postaments (die Verleum-
dung, der Neid, der schlechte Richter und die Täuschung) darf als überwunden gel-
ten, womit auch Männer – wie der Übersetzer Paris von dem Werder – in das Lob 

                                                            
85  Schütz: Ehren-Preis (Anm. 2), S. 148–149. 
86  Johannes Riemer: Der ausgekehrte politische Feuermäuerkehrer 1682, Reprint Stuttgart 

1996. Die Verfasserschaft Riemers ist jedoch nicht vollständig geklärt. 
87  Ebd., S. 60. 
88  Renate Kroll hat das Phänomen als „Domestizierung“ weiblicher Heroik bezeichnet, vgl. 

Kroll: Von der Heerführerin zur Leidensheldin. Die Domestizierung der Femme forte, in: 
Baumgärtel/Neysters: Die Galerie (Anm. 12), S. 51–63. 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-113 - am 13.01.2026, 04:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


EMMA LOUISE BRUCKLACHER 136 

der „durchlauchtige[n] Frauen“ einstimmen können. Insofern das Lob der Frau 
mit der faktischen Zementierung hierarchischer Verhältnisse einhergeht, zeigen sich 
Paris von dem Werders Heroische Reden als ein Friedensangebot im Geschlechter-
streit, das Frauen nicht nur ‚heroische capacitet‘, sondern auch eigenes, weiblich 
konnotiertes heroisches Handeln ermöglicht. So reiht sich die Übersetzung als An-
gebot einer ‚anderen‘ Heroik für Frauen ein in die deutschsprachige Querelle des  
Sexes. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Abbildungsnachweis 

Abb. 1: Frontispiz zu Viertzig Durchläuchtige Frauen oder deroselben Viertzig Heroische Reden (Naum-
burg/Jena 1654), Ex. HAB Wolfenbüttel, Sig. 46.5 Rhet. 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-113 - am 13.01.2026, 04:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

