
Vom Zuhören jenseits der Menschen 

Sandeep Bhagwati 

»Über der grauschwarzen Ödnis. 
Ein baum- 
hoher Gedanke 
greift sich den Lichtton: es sind 
noch Lieder zu singen jenseits 
der Menschen.« (Paul Celan)1 

Zwitschermusik 

Juni 2022, Hobrechtsfelde bei Berlin, ein Sommermorgen um 4:30 Uhr, kurz vor 
Sonnenaufgang. 25 Sänger*innen stehen auf einer nebligen Wiese am Waldrand, 
schnabelartige Masken vor dem Gesicht, die den Mund freilassen. Um sie herum 
lebt der Morgen auf: Grashüpfer fliehen vor jedem Schritt, Tautropfen benetzen die 
Füße, und in der Dämmerung des kommenden Tags tirilieren Hunderte von Vogel
stimmen. Das Frühlicht ist noch zu schwach, um die Vögel im Geäst auszumachen. 

Um 4:46 Uhr soll die Sonne aufgehen, dann beginnt die Uraufführung »meines« 
neuen »Werkes« Zwitschermusik.2 Die Sänger*innen haben Kopfhörer auf, darin be
kommen sie Vorschläge, was sie nun tun könnten: z.B. den Vögeln rundherum lau
schen, sie imitieren, ein Kindheitslied summen, oder die Töne, Rhythmen, Klänge 
hier nicht heimischer Vögel, die ab und zu im Kopfhörer ertönen, mit dem Mund 
nachahmen. Manchmal zu oder mit anderen Sängern und Vögeln singen. Oder der 
Nase lang über die Wiese gehen – im Storchenschritt, der hohen Gräser wegen. 

Diese von mir über die Dauer der Aufführung verstreuten Vorschläge – insge
samt fünf verschiedene Audiotracks, von denen sich jede*r Sänger*in einen spontan 
für die Aufführung aussuchen kann – sind die »Orchesterstimmen« dieses »Wer
kes«. Eine Partitur kann es demzufolge nicht geben. Natürlich habe ich als »Kom
ponist« keine wirkliche Kontrolle darüber, wie das »Stück« für das Publikum klingt, 
denn zusätzlich zur zeitlich ungewissen Ausführung der Vorschläge und der Frage, 
wer in diesem weiten Gelände überhaupt welche Sänger*innen hören kann, kommt 
sowieso mindestens die Hälfte alles Klingenden aus Bäumen und Wiese. Vertraute 

https://doi.org/10.14361/9783839400678-011 - am 13.02.2026, 05:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400678-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


164 Dynamik: Gesellschaft – Kunst – Ökologie 

Stimmklänge wehen vorbei, aber auch das, was in meinem Fach »erweiterte Vokal
techniken« genannt würde. 

An diesem Morgen sind die fremdartigsten Klänge jedoch kontrapunktische Vo
gelimitationen aus einigen Madrigalen von Marenzio und Monteverdi, die ich als 
Erinnerungsfetzen an menschliche Musik eingewoben habe. Die Natur singt, und 
ein paar Menschen singen in ihr, mit ihr, als ihr Teil, akustisch zumindest. Sind sie 
dabei noch Musizierende? Bin ich noch Komponist? 

Das Unbehagen des Komponisten 

Zur Zeit der europäischen Expansion auf andere Kontinente wird Musik zuneh
mend von ihren Funktionen in Arbeit, Ritual, Tanz – oder schlicht als Stimmung 
machende Atmosphäre – entkoppelt. Sie etabliert sich immer mehr als autonome 
ästhetische Konzertdarbietung. Als solche blüht sie besonders auf in jenen reicher 
werdenden bürgerlichen Stadtgesellschaften, durch deren Handelskompanien und 
Armeen sich das alte Bestaunen der Weite und Vielfalt menschlicher Zivilisationen 
in handfeste Weltbeherrschung und -ausbeutung wandelt. Die im Laufe der fol
genden Jahrhunderte immer zentraler werdende soziale Rolle des Komponisten3 als 
»genialem« Bedeutungsgenerator innerhalb dieser Konzertmusikpraxis entwickelt 
sich zeitlich parallel mit der Konsolidierung kolonialer Reiche im 19. Jahrhundert. 
Und damit auch mit jenen gesellschaftlich-industriell-materiellen Entwicklungen, 
die sich als die vornehmlichen Treiber unserer Klimakrise entpuppt haben. 

Musik als Ausdruck bürgerlicher Stadtkultur ist also in etwa so alt wie der in
dustrielle Kapitalismus. Zu deren auffälligen Entwicklungsparallelen gehört sicher
lich auch die seit dieser Zeit in beiden Bereichen stetig anwachsende Fortschrittseu
phorie über das Entdecken und Entfalten von in der Weltgeschichte ganz neuen, ja 
avantgardistischen sozialen und ästhetischen Formen und Phänomenen, die, kühn 
»der Zukunft zugewandt«4, selbst über die Katastrophen des 20. Jahrhunderts hin
wegzuschreiten vermochte. Und wiederum parallel sind in den letzten Jahrzehnten 
sowohl hier wie da tiefe Zweifel an der Nachhaltigkeit dieses unablässigen Expan
sionsimpulses aufgekommen. Sinn wie Ästhetik des unablässigen Ausgreifens ins 
Neue haben ihren Glanz verloren – im Anthropozän steht nunmehr die ganze Cho
se in Frage. 

Ist da nur historischer Zufall im Spiel? Soll man Korrelation vermuten? Vielleicht 
sogar eine Art wechselseitiger Bedingung? Ist eurologische5 Konzertmusik mögli
cherweise eine ästhetische Ausdrucksform kapitalistischen Agierens und Denkens: 
z.B. das Streben nach maximaler Klangausbeute – jeder Klang ist verfügbar, egal 
woher er kommt? Agieren Komponist*innen, die Werke für den Konzertbetrieb 
schaffen (der auch in der sogenannten Neuen Musik noch immer die Regel ist) nicht 

https://doi.org/10.14361/9783839400678-011 - am 13.02.2026, 05:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400678-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sandeep Bhagwati: Vom Zuhören jenseits der Menschen 165 

ebenfalls kapitalistisch: gerade so viel Innovation, dass die Auftraggeber*innen sie 
wahrnehmen, und so viel Vertrautes, dass die Produktbindung erhalten bleibt? 

Das Motiv für den vorliegenden Text sind derlei unbehagliche Fragen ans eigene 
Tun. 

Jenseits der Menschen 

Nun könnten manche kontern, dass von Menschen für Menschen gemachte Musik 
sich eben just so verhalten wird wie die Menschen, die sie machen und hören. Denn 
hat nicht die Konjunktion mit europäischer Expansion und Kapitalismus die dort 
entwickelten Musizierformen weiter auf dem Globus verbreitet als die jeder ande
ren Musiktradition? Sind ihre Formen der Darbietung – zentral sichtbar für sitzen
de, meist schweigsame Zuhörer*innen oder vor einem Mikrophon im schalldich
ten Studio – nicht selbst von ursprünglich in ganz anderen Situationen gemachten 
Musiken aufgegriffen worden? Haben nicht auch viele improvisierende Musiker (die 
überwiegende Mehrheit aller Musizierenden) die sozialen und ökonomischen Vor
züge des Komponist*in-Seins verstanden – und nennen sich auf ihren Tracklists 
nun selbst so? Ohne ausdrücklich von kultureller Überlegenheit sprechen zu wollen 
– aber deutet dieser Erfolg nicht darauf hin, dass die eurologische Art des Musik
machens (und Wirtschaftens) in besonderer Resonanz mit dem Menschen als bio
logisches Wesen steht? 

Was soll da ein Zuhören jenseits der Menschen sein? Die eben erzählte Ge
schichte im Sinn, denkt man da vielleicht zunächst, dass wir der »Natur« einfach 
mal richtig zuhören sollen! Genau das erstrebt die sogenannte Soundscape-Kunst 
mit ihren Feldaufnahmen: Man nimmt einen Ausschnitt der klingenden Welt auf, 
um dann tief in diese hineinzuhören und ihre Schönheit zu entdecken. Aber ist das 
nicht ebenfalls übergriffig? Hungrig nach neuem ästhetischem Material, nehmen 
Klangkünstler*innen die uns umgebenden Klangquellen auf, um sie für menschli
che Zwecke zu nutzen.6 Viele von ihnen ärgern sich dabei, dass es im Anthropozän 
so schwer geworden ist, ungestörte »Naturklänge« aufzunehmen: immer surrt, rat
tert, dröhnt irgendein Motor ins Mikrophon (den man im Studio wieder aufwendig 
rausrechnen muss). Reiner Natursound ist kaum noch zu haben, zu ihm reisen 
ist teuer. Und: dieselben Aufnahmetechnologien erlauben ja auch Wissenschaft
ler*innen das Lauschen auf diese Welt, um ihre unsichtbaren Verhaltensweisen zu 
studieren – und so den Politiker*innen Mittel zu ihrer Kontrolle an die Hand zu 
liefern.7 

Es gibt aber noch eine weitere Deutung dieses Begriffes: Nämlich was »Zuhö
ren« jenseits der menschlichen Sphäre überhaupt bedeuten könnte. Werden Tiere, 
Pflanzen und Gesteine von unserem Lärm vorrangig nur gestört – oder hören sie uns 
zu, und denken sich ihren Teil? Und untereinander: Wer hört wem zu? Waren wir 

https://doi.org/10.14361/9783839400678-011 - am 13.02.2026, 05:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400678-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


166 Dynamik: Gesellschaft – Kunst – Ökologie 

Menschen einst Teil eines »natürlichen« Zuhörnetzes? Sind wir es im städtischen 
Zeitalter geblieben – oder haben wir dieses Netz im Rausch der Moderne verlassen, 
gar zerstört? Auf manche dieser Fragen gibt es Antworten der Wissenschaft, andere 
sind unserem Wissenstrieb noch nicht zugänglich. Liegt in dieser Sonosphäre jen
seits des Menschen womöglich unsere einzige Chance, weder als Schatzsuchende 
oder Ausbeutende noch als Rettende aufzutreten – sondern zum zweiten Mal vom 
Baum der Erkenntnis zu essen,8 um uns demütig in ein Gewebe gegenseitigen An
hörens einzuschwingen? 

Drei Gesten des menschlichen Weghörens 

In der Folge will ich zunächst untersuchen, wie wir Menschen – bewusst oder unge
wollt – unser Hören von diesem Gewebe des wilden Klingens abgewandt haben. Wir 
hatten gute Gründe – unsere Umwelt ist nie ein romantisches Idyll gewesen.9 Die 
im Nachfolgenden beschriebene, in unterschiedlichen Formen wirksame Konzen
tration auf Zwischenmenschliches ist immer auch ein Schutz gewesen gegen Un
wägbarkeiten der unbeherrschten Natur. Menschliche Musik ist – wie das Anlegen 
eines Gartens – ein Versuch, die Schönheit der Wildnis zu bewahren, ohne ihren 
Schrecken ausgesetzt zu bleiben. Wir haben uns mit ihr seelisch gewissermaßen 
immunisiert. Selbst wenn andere Kulturen oder die Wesen dieser Wildnis mit Ent
zug oder Tod auf unsere ausbeuterische Präsenz reagieren, stellen wir daher unser 
Recht auf die Zerstörung (und zu dieser gehört auch die Geräusch- und Klangver
schmutzung)10 ihrer Umwelt nur selten grundsätzlich in Frage. 

Die Geste des Zuhörens 

Was macht unser Körper, wenn wir zuhören? Unsere Ohren sind weitgehend unbe
weglich festgewachsen, wir können sie also nicht in Richtung der Schallquelle dre
hen wie es Hunde, Fledermäuse oder Antilopen tun. Bei ihnen führt eine physische 
Bewegung zum Zuhören, bei uns Menschen bleibt diese Bewegung eine metapho
rische; auch die innere Bewegung oder Berührung, die dieses Zuhören gelegentlich 
auslösen kann, ist lediglich eine Metapher. So wie unsere Ohren angewachsen sind, 
ist es grundsätzlich egal, wohin sie zeigen: Wir müssen nicht dorthin schauen, wo
hin wir hören. Niemand sieht also, dass wir zuhören. Anderen müssen wir unser Zu
hören wie Schauspieler zeigen. Unser Zuhören ist dann nicht nur ein inneres Hin
lauschen, sondern eine Geste von Mensch zu Mensch. 

Für dieses bewusste und vorgeführte Zuhören entsteht das, was wir Musik nen
nen. Musiker*innen senden Laute aus, um die Geste des Zuhörens hervorzurufen. 
So jedenfalls würde wahrscheinlich eine Antilope das deuten, was beim musikali
schen Vorspielen vor sich geht. Denn: Es geht dabei weder um Warnungen, auch 

https://doi.org/10.14361/9783839400678-011 - am 13.02.2026, 05:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400678-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sandeep Bhagwati: Vom Zuhören jenseits der Menschen 167 

nicht um Informationen, auch nicht um Nebengeräusche anderer Handlungen wie 
Balz, Essen, Fliegen etc. Die Geste des bewussten Zuhörens wird kulturell und nach 
Musik verschieden ausgeführt – vom Balancieren des Körpers auf knarzenden Stüh
len im Kammermusiksaal bis zum laut grölenden Mittanzen, von der Koordination 
mehrerer Körper beim Arbeiten bis hin zur kompletten Isolation von der Welt, mit 
Kopfhörern auf dem Sofa liegend. 

Auch Werke der sogenannten Klangkunst oder Sonic Art haben meist diesen 
Zweck: bei anderen Menschen die Geste des Zuhörens hervorzurufen. Wieder ist 
nicht wesentlich, was der Informationsgehalt oder die Klangquelle dieser Kunst ist. 
Kontexte, Strukturen oder konzeptuelle Rahmungen dienen uns vor allem als Mit
tel auf dem Weg zum eigentlich erwünschten Resultat: dass nämlich irgendjemand 
dem zuhören möge, was man da zum Zuhören zusammengestellt, also »kom-po
niert« hat. 

Rein zeigt sich dieser Kern aller akustischen Künste in den Soundwalks, jener 
offenen akustischen Kunstform, bei der man ein Terrain mit den Ohren erkundet: 
Soundwalks bestehen nur aus dieser Geste des Zuhörens, die in diesem Fall ange
wendet wird auf die belebte Umgebung – und diese somit ästhetisch zähmt. 

Die Geste des Ausgreifens 

»Wir suchen überall das Unbedingte und finden immer nur Dinge«11 schrieb Novalis 
zu Beginn der europäischen Romantik, einer geistigen Strömung, die man vor allen 
in industrialisierten und bürokratisierten Lebenswelten findet. Für Romantiker*in
nen jeder Zivilisation ist das Verlorengehen einer immersiven, verwobenen Bezie
hung zwischen Menschen und der Welt um sie herum eines ihrer zentralen Motive. 
Im Europa des ausgehenden 18. Jahrhunderts gab es dafür einen besonderen An
lass: Der Garten als ein Stück menschlich kontrollierte Natur war zwar schon im
mer gegen eine als menschenfeindlich empfundene Umwelt abgegrenzt gewesen. 
Mittlerweile hatte die Bevölkerung des nordwestasiatischen Sub-Kontinents12 die
sen aber in einen einzigen riesigen Garten umgewandelt, in dem kaum ein Ort oder 
Lebensumfeld von menschlicher Einwirkung unberührt und unbeherrscht blieb. 

Was man aber regiert und kontrolliert, zu dem verliert man jene Beziehung, in 
der man selbst manchmal aufgehen kann, die einen nährt und vor Einsamkeit be
wahrt. Romantiker beklagen diesen Verlust an lebendigem Austausch mit der Um
welt und wollen ihn wiederfinden. Andere dagegen genießen ihre neugewonnene 
Freiheit von den Beschränkungen, die die einst so dominante Umwelt den Men
schen auferlegt hatte: Die Modernen jubeln über die zunehmende Entfernung von 
jenem engen Zuhause, das nunmehr im Rückspiegel schrumpft. Der Verlust scheint 
ihnen verschmerzbar, das Neue erregt sie. Überall hinein wollen sie ihre Ohren ste
cken, die Erde steht ihnen zur freien Verfügung. 

https://doi.org/10.14361/9783839400678-011 - am 13.02.2026, 05:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400678-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


168 Dynamik: Gesellschaft – Kunst – Ökologie 

Das Anthropozän beginnt mit der Nutzung fossiler Energieträger13 – und so ist 
auch fast alle nordwestasiatische Musik seit den Bach-Söhnen14 selbstbewusst an
thropozentrische Musik. Aus dem anfänglich noch trunken befreiten Gefühl, das 
Eingebundensein menschlicher Existenz in natürliche Prozesse endlich verlassen 
zu können, will sich diese Musik nicht länger nur den ewigen Harmonien des Welt
alls, sondern auch und gerade den Mikro- und Makrodissonanzen des menschli
chen Gemüts widmen. Während vorherige Musik sich in soziale, religiöse Situa
tionen einbettete oder ewigen, »natürlichen« Gesetzmäßigkeiten gerecht werden 
wollte (bei beidem spielt das Zuhören als Akt bewusster Wahrnehmung keine pri
märe Rolle), fordert diese anthropozentrischere Art von Musik eine bestimmte Hal
tung des Zuhörens, in jedem Moment. Sie will nicht, dass wir ihre Klänge tanzend 
aufnehmen, oder unsere eitlen Gespräche untermalen lassen; sie will uns aufrecht 
sitzend wissen, mit aufgesperrten Ohren, hingegeben ihren klingenden Erzählun
gen, die rein aus menschlichen Gefühlen geformt wurden. Diese Musik will ein von 
allem Kontext abgeschottetes Publikum, das jede kleinste Regung ihrer Klangrede 
mitbekommen soll.15 

Wenn die Umwelt vor allem ein Garten ist, wird die Wildnis zur Projektions
fläche für alles vom Menschen Unbeherrschte. Die romantisch-ästhetischen Kate
gorien dafür sind das Unheimliche und das Erhabene. Vor allem in der Musik sind 
tiefer Wald und dunkle Nacht kaum mehr, wie noch bei Petrarca, freundliche Alter
nativen zur Zivilisation: entweder trifft man dort nun auf gefährliche Wesen oder 
gesellschaftliche Randexistenzen – oder sie sind nunmehr bar allen Zaubers, un
endliche Öde.16 Und Berggipfel sind nicht nur eines von vielen Habitaten, von denen 
Menschen schon deshalb nicht so viel wissen, weil man keinen praktischen Grund 
wie Nahrung oder Landwirtschaft hat, der die Mühen des Erklimmens lohnen wür
de, sondern ihre schroffe Absage an jegliche industrielle Nutzung macht sie zum 
Symbol für die Erhabenheit der Natur schlechthin. 

Die Enttäuschung von Novalis war also eine böse Vorahnung: »Wir suchen über
all das Unbedingte und finden immer nur Dinge.« Damit beklagte er nicht nur seine 
Gegenwart, sondern auch das in den Naturwissenschaften angelegte Potenzial zur 
Enttäuschung, das er als Bergbau-Ingenieur aus eigener Erfahrung ja nur zu gut 
kannte. Man greift hinaus ins Unbeherrschte, um es auf schon Beherrschtes zurück
zuführen. Der indigene Musikwissenschaftler Dylan Robinson nennt diese Geste 
des zuhörenden Einverleibens der eurologischen Musik auch »hungry listening«.17 

Dieser unstillbare Hunger auf das noch Unbeherrschte war dann auch die zen
trale Geste der Musik seit der Romantik. Indem die Musik sich fast 150 Jahre vor al
lem mit der Erweiterung ihres Materials beschäftigt, dessen Grenzen auslotend und 
überschreitend, konnte sie allmählich selbst ungebärdige (also: erhabene) Klänge 
in ihren Garten einpflanzen. Beschleunigt von den wachsenden Möglichkeiten der 
Tonaufzeichnung war man gegen Ende des vorigen Jahrhunderts dann soweit, dass 
jeder Klang als Musik verstanden werden konnte, wenn man ihm nur die Haltung 

https://doi.org/10.14361/9783839400678-011 - am 13.02.2026, 05:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400678-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sandeep Bhagwati: Vom Zuhören jenseits der Menschen 169 

des Zuhörens entgegenbrachte. Auch die Entwicklung immer besser tragbarer Auf
nahmegeräte erlaubte es uns, die noch-nicht-musikalisierte Umgebung als Klang
ressource zu nutzen: mit ihren Feldaufnahmen und Synthesizern machten Klang
künstler*innen die klangliche Wildnis um uns künstlerisch ausbeutbar. 

Nun gibt es nichts mehr zu erobern. Wie kann uns aus einer technisch und äs
thetisch gänzlich durchdrungenen Umwelt weiterhin jener Hauch des Unbedingten 
anwehen, des Ungekünstelten, Unverfügbaren, der Novalis so wichtig gewesen ist? 
Wollen wir vielleicht deshalb über unsere menschliche Sphäre hinaus wissen, wie 
Tiere, Pflanzen, Flüsse und Steine miteinander kommunizieren, damit wir deren 
Schätze und Wissen noch in Sicherheit bringen können, bevor unsere eigenen Gat
tungsgenoss*innen sie vernichten – ein Phänomen, das die Ethnologie als »salvage 
ethnography« kennt? Können vielleicht künstliche Intelligenzen, die eine neue Art 
von Unverfügbarem sind, derartig unbedingte Klangbegegnungen schaffen? Aller
dings: Sowenig man die Tiere, Pflanzen und Gesteine jemals gefragt hat, was sie hö
ren möchten, interessiert offenbar kaum einen Menschen, was diese KIs selbst denn 
für musikalisch interessant halten könnten18 – deren technoid »sinnliche« Umwelt 
legt nahe, dass sie mehr Frequenzen und ganz andere Tempi als jene, die unser Hö
ren eingrenzen, zur Grundlage ihres Musizierens machen könnten. Und was wä
re mit den ästhetischen Ansprüchen der KIs? Nichts spricht dafür, dass es unsere 
menschlichen sein werden… 

Die Geste des Kairos19 

Die Eigenzeiten planetarer Prozesse gehorchen keiner Koordination; sie wirken in 
komplexen Kausalitäten und Korrelationen, die keine innere Uhr brauchen. Nur 
selten fallen »natürliche« Abläufe mit unterschiedlichen Eigenzeiten derart zusam
men, dass wir ihr Zusammentreffen bemerken – oft als Katastrophen (»perfect 
storm«), manchmal als schöne Zufälle (das berühmte »meet-cute«, das fast jeder 
Hollywood-Liebesgeschichte zugrunde liegt) oder Erlösungen (der langersehnte 
Torschuss). Just diese Seltenheit aber verleiht solchen Momenten der Konjunktion 
in unserer Wahrnehmung eine besondere Bedeutung,20 die bei den alten Griechen 
mit dem Wort »kairos [καιρóς]« bezeichnet wurde. Kairos-Momente empfinden 
wir als sinnstiftend, weil sie – wie ein guter Einfall – zusammenbringen, was nicht 
offensichtlich zusammengehört. Sie sind süß, weil rar. 

Musik lebt von dieser Süße der unerwarteten Konjunktion. Immer wieder, in 
vielen Musiktraditionen der Welt, werden Momente des Zusammentreffens als 
entscheidend zelebriert; das Fachwort dafür ist »Kadenz«. Oft werden diese Mo
mente durch Komplikationen hinausgezögert, erschwert oder vernebelt, damit der 
Kairos noch bedeutender erscheint: durch das Einfügen eines anderen rhythmi
schen Zyklus und sogar Tempos in nur einer Stimme zum Beispiel, oder durch das 
heterophone Auseinanderdriften und Sich-an-gewissen-Punkten-Wiederfinden 

https://doi.org/10.14361/9783839400678-011 - am 13.02.2026, 05:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400678-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


170 Dynamik: Gesellschaft – Kunst – Ökologie 

in kollektiver Improvisation. Doch in keiner Musiktradition hat die Obsession mit 
dem klanglich inszenierten Kairos-Moment einen solchen Grad an Differenziert
heit (und eine solche Dominanz) erreicht wie in den notierten Musiken Europas. 
Fast alle Kompositionstechniken, die dort seit dem 10. Jahrhundert entwickelt 
wurden, basieren auf einer unablässigen Koordination mehrerer Stimmen, die sich 
in kurzen Abständen gegenseitig vergewissern, dass der Strom von sinnstiftenden 
Kairos-Momenten nie abreißen wird: Ein polyphoner Kontrapunkt bezeugt die 
Meisterschaft im Oszillieren zwischen Chaos und Kairos; tonale Harmonik erzeugt 
ein ständiges Ahnen und Ersehnen des Kairos; groovende Musik ist ein aufreizen
des Spiel um den implizierten Moment des Kairos – und harmonische Kadenzen 
feiern den Kairos als Ziel jeder klanglichen Erzählung. 

Diese Immersion in eine Welt ständiger Kairos-Artefakte erzeugt eine alterna
tive Realität, in der es immer süßer zugeht als in der wirklichen. Das verleitet zum 
Weghören von der irdischen Wirklichkeit. Wenn die Anreize und Bestätigungen ei
nes musikalischen Kunstgriffs unser klangliches Belohnungszentrum mehr interes
sieren als die Zuhörnetzwerke der Natur es jemals könnten, ist die Verlockung groß, 
Musik als autonome, interhumane Klangäußerung zu begreifen, die mehr von so
zialen Prozessen als von Abläufen jenseits des Menschlichen bestimmt wird. In ge
wissem Sinn sind Macher*innen und Hörer*innen eurologischer Musik (egal auf 
welchem Kontinent sie wohnen und welcher Ethnie oder sozialen Community sie 
sich zurechnen) zu Kairos-Junkies geworden, die –solange sie nur ihren Kairos-Pe
gel halten können – die allmählichen, »stillen« geologischen und klimatischen Ent
wicklungen21 unseres Planeten ignorieren können, liegen diese doch außerhalb ih
rer am Präsens orientierten Lebensführung. Die Stimmen der Tiere wiederum tö
nen so zeitlich disjunkt durcheinander, dass aus ihren Heterochronien sinnstiften
de Kairos-Momente nicht zu erwarten sind. Wir nehmen sie meist nicht als Musik 
wahr, sondern lediglich als Lärm, Ambiente, Warnung –oder eben als Daten. 

Die meisten Musikschaffenden und -hörenden in modernen Gesellschaften, 
egal was für eine Art von eurologischer Musik sie präferieren (und diese ist der 
Sound der Moderne), sind demnach nimmersatte Kairostrinker*innen. Damit 
stellt sich eine weitere Frage: Steht unsere Sucht nach Kairos-basierter Musik in 
Zusammenhang mit unserer – oder ist sie sogar mitursächlich für unsere – Un
fähigkeit, angesichts des Klimawandels mit seinen langwierigen, ja langweiligen 
a-kairotischen Entwicklungen mit der gebotenen Dringlichkeit zu handeln? 

Ent-Kairotisierung 

Wenn wir unser Weghören-von-der-Welt in ein In-sie-Hineinhören überführen 
wollten, müssten wir unser Hören wohl zuallererst »ent-kairotisieren«. Aber wür
den wir eine entkairotisierte Musik überhaupt als eine solche wahrnehmen? Es gibt 

https://doi.org/10.14361/9783839400678-011 - am 13.02.2026, 05:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400678-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sandeep Bhagwati: Vom Zuhören jenseits der Menschen 171 

vielversprechende Usancen in verschiedenen polychronen Musikformen vor allem 
außerhalb des eurologischen Partiturdenkens, die Anlass zur Hoffnung geben. 

So begibt sich im »Pallavi Niraval«, einem wichtigen Teil karnatischer Musik
aufführungen, die Solo-Trommel Mrdangam auf eine Reise durch andere Tempi. Es 
gibt kein größeres Lob für Mrdangam-Virtuosen als gut rechnen zu können. Denn 
trotz dieser anderen Tempi enden deren Zyklen am Ende, ihrer eigenen zeitlichen 
Logik folgend, zwingend auf einer Eins jenes Zyklus, den die anderen Instrumente 
inzwischen beharrlich wiederholt haben – ein lange vorbereiterer Kairos-Moment, 
der entsprechende »Ahs« und »Ohs« im Publikum hervorruft. Aber während der 
oft Minuten währenden Exkursion hört man Musik ohne koordinierte Zeit. Ähn
lich polychrones Musizieren, sogar mit mehreren elastischen Timings, kann man in 
afrikanischen rhythmischen Ensembles verschiedener Traditionen hören.22 Und im 
20. Jahrhundert haben Komponist*innen wie Charles Ives, Karlheinz Stockhausen, 
Adriana Hölzky, Gordon Monahan, Marton Illes etc. mit polytemporalen Partitu
ren experimentiert, deren Realisation mehrere Metronome bzw. mehrere Dirigen
ten verlangte. In diesen Musiken treten die Schichtungen verschiedener Zeitströme 
oft blank zutage wie Strata in archäologischen Grabungen. Sie geben eine Ahnung 
davon, wie entkairotisierte Musik klingen könnte. 

Wie könnte eine a-kairotische oder sogar antikairotische Musik aktuelle Vorstel
lungen von Musik und Zuhören umdeuten und neu ausrichten? Wie können wir uns 
unserer Abhängigkeit von Synchronizität, Kairos und Groove entwöhnen? Derart 
sind die Fragen, die ich mir seit einigen Jahren als Komponist stelle. Bisher scheinen 
mir drei verschiedene kompositorische Strategien vielversprechend zu sein, die ich 
im Folgenden diskutieren werde: a) elastisches Timing, b) das Schichten von Pul
sen und c) die Erweiterung der zeitlichen Dimension des Musizierens über unsere 
Aufmerksamkeitsspanne hinaus. 

Elastisches Timing23 

Elastisches Timing ist eine Folge von situativen Partituren: Partituren also, die ihre 
Informationen an die Musiker in Echtzeit übermitteln.24 Die Musizierenden erfah
ren ihre nächste »Aufgabe«, während sie spielen – und müssen sie innerlich bearbei
ten, während die Musik um sie herum sich entfaltet. Situative Partituren – ob live- 
generiert oder als Wiedergabe einer zuvor komponierten »Instruktionskompositi
on« – formen das Musizieren während der Aufführung. Ihre Instruktionen kommen 
aber immer überraschend, greifen ohne wirklichen Kontext in einen Fluss ein. Mu
sizierende können nicht ein paar Takte vorauslugen, um sich innerlich auf das vor
zubereiten, was als nächstes kommt. Ihre Aufgabe ist, den fehlenden Kontext für die 
Instruktion selbst zu schaffen – denn das, was sie in Reaktion auf die Instruktionen 
spielen, tritt ja sofort in Beziehung zu allem anderen, was gerade klingt – und soll in 

https://doi.org/10.14361/9783839400678-011 - am 13.02.2026, 05:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400678-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


172 Dynamik: Gesellschaft – Kunst – Ökologie 

diesen irgendwie passen, sei es als Anreicherung, als Stütze oder als sinnstiftender 
Kontrast. 

Die meisten situationsbezogenen Partituren vertrauen daher darauf, dass die 
Musizierenden nicht nur extrem gut »prima vista« bzw. »prima udienza«25 spielen 
können, sondern verlassen sich auch auf deren durch viel soziales Musizieren hoch
trainiertes vernetztes Ohr. Denn: Selbst wenn eine solche situationsbezogene Parti
tur eine Instruktion absolut synchron an alle Musizierenden senden sollte, könnten 
diese nicht synchron darauf reagieren. Zuerst müssen sie das, was sie gerade spie
len, plausibel beenden oder einen stimmigen Übergang zum verlangten Spielmodus 
finden – und somit fallen ihre Reaktionszeiten individuell verschieden aus. Situa
tionsbezogene Partituren erzeugen somit Nicht-Zusammen-Sein, das ich »elasti
sches Timing« nenne. Sie können eine Art von Musik fördern, bei der »Zusammen- 
Sein«26 nicht Synchronizität bedeutet. Hier ist Zusammensein nicht – wie sonst in 
der Musik – ein zeitlicher, sondern eher ein räumlicher, und letztendlich ein psy
chologischer Parameter: Wir fühlen uns alle im selben klanglichen Fluss, der uns 
gemeinsam durch die Zeit trägt. 

Tatsächlich waren, als während der Pandemie über das Internet verteilte Künst
ler*innen gemeinsam Musik machten, sowohl zeitliches als auch räumliches Zu
sammen-Sein nicht mehr herstellbar – das eine wurde durch unberechenbare tech
nische Latenzen, das andere durch Kameras neutralisiert, die meist nur Leute zeig
ten und kein Raumgefühl zuließen. Und während die meisten während der Pande
mie veröffentlichten Zoom-Musikvideos das Zusammenspiel auf Distanz nur simu
lierten und in Wirklichkeit offline synchronisiert worden waren, waren Live-Kon
zerte mit meinen situationsbezogenen Partituren in elastischem Timing oft berüh
rend direkt. Das Nicht-Zusammensein, das Kairos-basierte Musik plagte, störte die 
Musizierenden nicht, denn sie hatten schon vorher so zu spielen gelernt. 

Der Reiz dieses Ansatzes zu einer nicht-kairotischen Musik liegt darin, dass die 
einzelnen Musiker*innen subjektiv nicht den sozialen Zwang verspüren, sich kom
plett zu synchronisieren, da sie aus ihrer jeweiligen Perspektive bereits in einen ge
meinsamen Fluss mit einer Partitur eingebettet sind, die sich mit ihnen weiterent
wickelt. Man merkt auf einmal, wie stark unser Drang nach Zusammen-Sein ist 
– vielleicht gerade, wenn wir es nicht sein müssen: Die Musizierenden vergewis
sern sich ständig ihrer Mitspielenden. Das Musikhören wiederum, der ständigen 
raschen Befriedigungen beraubt, die synchrone harmonische, polyphone oder groo
vende Musiken liefern, hat in diesem entspannteren Zeitempfinden die Chance, sich 
auf eine Vielfalt von Abläufen und Entwicklungen einzulassen, wie sie auch unsere 
biologische und geologische Realität bestimmen. Elastisches Timing macht Kairos- 
Momente zu rareren – und damit köstlicheren – Genüssen, auf die zu warten sich 
lohnt. 

https://doi.org/10.14361/9783839400678-011 - am 13.02.2026, 05:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400678-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sandeep Bhagwati: Vom Zuhören jenseits der Menschen 173 

Pulsschichtungen 

Wir würden es als etwas beängstigend empfinden, wenn die Herzen vieler Men
schen im gleichen Puls schlagen würden – und jede kleinste Abweichung auch noch 
übel vermerkt oder gefeiert würde. Und doch ist ein derartig ästhetisiertes gemein
sames Pulsieren das Prinzip fast aller unserer menschlichen Musiken. Mein zweiter 
Versuch zur Entkairotisierung des Musizierens will den Puls nicht elastischer ma
chen, sondern die innere Pulsation der Musik selbst dynamisch vermehren – viele 
elastische Pulse statt einem gemeinsamen. 

Im elastischen Timing vertraue ich auf die Improvisationsbereitschaft der Mu
sizierenden, ihre Fähigkeit, sich schnell in neue klangliche Situationen einzufinden. 
Die Schichtung vieler Pulsationen dagegen gelingt jenen am besten, die es gewohnt 
sind, detaillierte schriftliche Partituren umzusetzen. Sie interpretieren ihren Part 
in dem Gefüge dieser heterochronen Partituren genauso getreu wie sonst auch – 
aber in dem ihnen jeweils individuell zugeteilten Tempo. Sie sind also angehalten, 
sich an ihr eigenes Metronom zu halten und dessen Puls gegenüber allen anderen 
Zeit-Markern ihrer Mitspielenden zu behaupten, egal was sie von ihnen hören oder 
sehen. Hier wendet sich also die technische Inkarnation des kairotischen Zeitemp
findens, das Metronom, gegen sich selbst. Dennoch geht es in dieser Musik nicht um 
die rein technische Überlagerung verschiedener Metronomclicks. Denn das ist ja ei
ne der großen Stärken eurologischer Musik, Metronome zwar zu benutzen, aber nur 
zur Orientierung. In vielen populären Musiken setzt ein Schlagzeug einen strengen 
Beat, dem man als Musiker*in nicht entkommt. Ein dezent blinkendes Metronom, 
von niemandem als den Musizierenden beachtet, gibt diesen die interpretatorische 
Freiheit zur Gestaltung »ihres« musikalischen Pulses (deshalb auch »Puls« wie im 
Körper und nicht »Ticken« wie in der mechanischen Uhr).27 Zudem arbeite ich gerne 
mit programmierbaren variablen Metronomen, die ihr Tempo graduell verändern 
können, jedes in eine andere Richtung und in seiner eigenen Eile. 

Eine Musik, die aus solch heterochron überlagerten Melodien und Rhythmen 
entsteht, könnte vielleicht sogar besser als das elastische Timing unsere Sinne und 
unsere Wahrnehmung schärfen für die vielen verschiedenen Zeitströme, die in uns 
ineinandergreifen. 

Zeitliche Entgrenzungen 

Der dritte Versuch, die Musik über ihre kairotische Abhängigkeit hinauszuführen, 
zielt darauf ab, unsere Zeit-Erfahrung durch Musik über die Begrenzungen unserer 
Gegenwart zu erweitern. In all ihrer Fülle und angeblichen Zeitlosigkeit ist Musik 
in den letzten Jahrhunderten immer dosierter und rationierter geworden. Ihr Fluss 
wurde gebändigt, um sich jenen engen Zeitvorgaben anzupassen, die optimal sind 
für ihren bezahlten Konsum. Bis zum Aufkommen des Kapitalismus, des Nationa

https://doi.org/10.14361/9783839400678-011 - am 13.02.2026, 05:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400678-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


174 Dynamik: Gesellschaft – Kunst – Ökologie 

lismus und der Industrialisierung mit ihrer zunehmend standardisierten Eintei
lung von Tagen, Monaten und Jahren in Zeitabschnitte kannte die rituelle und kon
templative Musik in vielen Gesellschaften oft keine festgelegte Dauer und verwan
delte ihre Umgebung für Tage, sogar Wochen.28 Noch im ausklingenden 18. Jahr
hundert konnte ein Konzert in Wien mehrere Stunden dauern, mit mehreren Sym
phonien und Klavierkonzerten, die vorbeizogen, während die Menschen sich in das 
Zuhören hinein- und wieder herausbegaben.29 

Schließlich führte der Verkauf von Musik, sei es über einen Sitzplatz in einem 
schalldichten Raum30 oder später als Schellackplatte, jedoch zu strengen Beschrän
kungen, die in den letzten Jahrzehnten immer weiter verschärft wurden. Bei zeit
genössischer Musik traut sich fast kein Veranstalter, ein Konzert von mehr als ei
ner Stunde Dauer aufs Programm zu setzen – und TikTok zwingt ein Lied auf ma
ximal eine Minute hinab. Solche prokrusteischen Praktiken31 haben uns nicht nur 
für die »longue durée« in der Musik desensibilisiert, sie machen uns auch taub für 
die Spanne unserer planetaren Zeit. Dreißig Zehnerpotenzen reichen von geologi
schen Epochen, die manchmal Milliarden von Jahren umfassen, zu Computern, die 
Billiarden Rechenschritte pro Sekunde ausführen. Wir Menschen leben in maximal 
zehn Zehnerpotenzen32 – und Musik in nicht mehr als vier: vom kürzesten Zeitun
terschied, den wir musikalisch wahrnehmen können, bis zur längsten Entwicklung, 
die wir aktiv in unserem Kurzzeitgedächtnis halten können. Dabei hat unsere zu
nehmende Konzentration auf rasche kairotische Befriedigung unser Hören zuneh
mend auf eine Übung im Momentanen reduziert. 

Jenseits der Menschen zuhören zu lernen würde demnach heißen, den riesigen 
Reichtum an Zeiten hören zu lernen. Es gibt schon extreme Versuche dazu: In Hal
berstadt wird John Cages Partitur As Slow As Possible wörtlich genommen. Das ge
samte Stück wird auf eine Dauer von 639 Jahren gestreckt: Eine Orgel-Note erklingt 
somit oft länger als ein Jahr – und die seltenen Momente des Tonwechsels sind zu 
gut besuchten Festen geworden.33 

Trotz etlicher erfolgreicher Langzeit-Klanginstallationen sind sehr lange per
formative Musiken dennoch rar. Sie erfordern mutige Veranstalter – oder den Mut 
zu einer Abkehr von Musik als Präsentationskunst. Musik über weite Zeiträume hin
weg zu machen und anzuhören, einzusinken in einen Verlauf, der das eigene Fas
sungsvermögen übersteigt, könnte aber eine wiedergewonnene Bandbreite an Be
ziehungen zu planetarischen Prozessen und ein dringend nötiges Gefühl für Zeit
räume jenseits unserer Vorstellungskraft in uns erstehen lassen. 

*** 

https://doi.org/10.14361/9783839400678-011 - am 13.02.2026, 05:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400678-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sandeep Bhagwati: Vom Zuhören jenseits der Menschen 175 

Wir wissen um den langen Atem unseres Planeten – und seine Unerbittlichkeit. Da 
wir Menschen aber nicht nur rationale Wesen sind, wenn es ums Tun geht, wäre es 
dringend nötig, diesen langen Atem auch fühlen zu lernen – nicht nur, aber wesent
lich auch, um unsere eigene menschliche Haut zu retten. Die oben vorgeschlagenen 
Ansätze sind noch nicht mehr als eben dies: Ansätze zu einer neuen Art, durch Musik 
den Zustand unserer Welt erfühlen zu lernen – als sei das Jahrtausend der Partitu
ren nur ein Trainingsplatz für unsere Fähigkeiten gewesen, im Machen und Anhö
ren von Klängen unser Fühlen und Denken ineinander zu verweben. Feruccio Buso
ni schrieb vor etwa einem Jahrhundert: »Die […] sogenannte abendländische Musik, 
ist kaum vierhundert Jahre alt […] vielleicht im allerersten Stadium einer noch unab
sehbaren Entwicklung […][Sie ist] das Kind, das zwar gehen gelernt hat, aber noch 
geführt werden muss. Es ist eine jungfräuliche Kunst, die noch nichts erlebt und ge
litten hat. Sie ist sich ihrer selbst noch nicht bewusst […] der Fähigkeiten, die in ihr 
schlummern.«34 Vielleicht ist es nunmehr an der Zeit für die Musik und die ihr Zu
hörenden, ihre behüteten Konzertformen zu verlassen und sich in das unbegreiflich 
vielschichtige Fließen eines planetaren Daseins zu schwingen. 

Anmerkungen 

1 Celan, Paul: Fadensonnen, 1. Auflage, Berlin: Suhrkamp 1968. Ich lese hier 
Celans Gedicht als Kritik am Anthropozän: jene »grauschwarze Ödnis« ist die 
durch Industrialisierung (mit ihrem horror-logischen Endpunkt im industria
lisierten Holocaust) unmenschlich gewordene Welt, die zum Abdanken eines 
bestimmten Entwurfs vom Menschlichen zwingt. Denkt man an den Bäumen, 
den anderen Lebensformen des Planeten entlang, klingt das Licht aber noch 
hell. Jenseits des nun abgewirtschafteten Menschseins gibt es anderes In-der- 
Welt-Sein – und somit auch dessen Lieder, die zu singen nun unser Auftrag 
sein könnte. 

2 Beim dritten Festival Klanglandschaften 2022: D/B Digital in Berlin: »Klang
landschaften: Seeing music/hearing nature at Mühlenbeck/Hobrechtsfelde/24- 
26.06.2022«, letzter Zugriff: 07.03.2025, https://www.digitalinberlin.de/klan 
glandschaften2022/. 

3 Es geht hier nicht um den Akt des Musik-(Er-)Findens an sich, sondern um 
die gesellschaftliche Funktion der Komponistenfigur für die gesellschaftliche 
Deutung komponierter Musik. Tatsächlich wurde diese Rolle zu jener Zeit 
fast ausschließlich Männern zugeschrieben. Frauen hier nach heutigem Usus 
begrifflich einzuschließen wäre demnach Geschichtsklitterung – obwohl ih
nen diese Rolle in späteren Jahrhunderten dann ebenso zugeschrieben wurde. 
Ein gutes Beispiel für diese Trennung zwischen Schreibakt und öffentlicher 
Rolle wäre Fanny Mendelssohn-Hensel, die Schwester von Felix, die mit ihm 

https://doi.org/10.14361/9783839400678-011 - am 13.02.2026, 05:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.digitalinberlin.de/klanglandschaften2022/
https://www.digitalinberlin.de/klanglandschaften2022/
https://doi.org/10.14361/9783839400678-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.digitalinberlin.de/klanglandschaften2022/
https://www.digitalinberlin.de/klanglandschaften2022/


176 Dynamik: Gesellschaft – Kunst – Ökologie 

Kompositionsunterricht bekam und deren Kompositionen ihr Bruder so sehr 
schätzte, dass er sie unter seinem Namen veröffentlichte. Nicht um ihr die 
Autorenschaft zu rauben (die war in ihrer beider Kreis unbestritten), son
dern weil er wohl annahm, dass das Konzertpublikum seiner Zeit eine Frau 
eventuell als ausführende Musikerin akzeptieren würde – aber eben nicht als 
»Schöpferin«. Und dass diese Werke deshalb nicht als so »genial« angesehen 
werden würden, wie sie es seiner Einschätzung waren – eine List, um die 
schlafenden Kettenhunde des Patriarchats nicht zu wecken. 

4 Wie Johannes R. Bechers Text der DDR-Nationalhymne diese Haltung besingt. 
5 Ein Begriff, der von George E. Lewis in seinem wegweisenden Aufsatz »Im

provised Music after 1950: Afrological and Eurological Perspectives« (in: Black 
Music Research Journal 16, 1 (1996): S. 91–122, https://doi.org/10.2307/779379) ge
prägt wurde. Ich habe ihn in meinen Schriften der letzten zehn Jahre verwen
det, um ein Konzept musikalischer Praxis zu beschreiben, die – unabhängig 
davon, wo und von wem sie gemacht wird – sich auf eine Reihe von Konzepten 
stützt, die in der europäischen Musikgeschichte entwickelt und/oder bekannt 
wurden, wie Komposition, Partitur, bezahlte Konzertaufführung, der Bezug 
auf europäische intellektuelle Traditionen, Instrumente/Orchester aus der eu
ropäischen Praxis, tonale Harmonie, Polyphonie usw. 

6 Diese Einordnung der Soundscape Art in die kapitalistische Ausbeutungs
dynamik ist natürlich ein wenig polemisch. Denn schließlich verändert eine 
Audio-Aufnahme die Umgebung selbst nicht. Man könnte wohlwollend sogar 
sagen, dass sie ein neues, ästhetisches Bewusstsein für (und damit einen 
Antrieb zur Sorge um) unsere klangliche Umwelt fördert. Andererseits kann 
die Verfügbarmachung und Ästhetisierung natürlicher Phänomene diesen 
sehr wohl schaden: vom (Massen-)Tourismus in entlegene Gegenden bis zur 
emotionalen Manipulation (z.B. das Abspielen mancher Feldaufnahmen in 
Einkaufsmalls und Flughäfen zur Entspannung) können verfügbare Aufnah
men zu einer Verdinglichung und Entwertung und in letzter Konsequenz 
sogar zur Ersetzung der aufgenommenen Ökotope beitragen. 

7 Vgl. zum Beispiel: Bakker, Karen: The Sounds of Life: How Digital Technology is 
Bringing Us Closer to the Worlds of Animals and Plants, Princeton: Princeton 
University Press 2022. 

8 Der letzte, viel zitierte Dialogabschnitt in Heinrich von Kleists Text »Über das 
Marionettentheater« (1810): »Mithin, sagte ich ein wenig zerstreut, müssten 
wir wieder von dem Baum der Erkenntnis essen, um in den Stand der Un
schuld zurückzufallen? Allerdings, antwortete er, das ist das letzte Kapitel von 
der Geschichte der Welt.« 

9 In Planetary Social Thought: The Anthropocene Challenge to the Social Sciences (Cam
bridge: Polity Press 2020) greifen Nigel Clark und Bronislaw Szerszynski eine 
auch schon von Arnold Gehlen und Adorno/Horkheimer artikulierte Einsicht 

https://doi.org/10.14361/9783839400678-011 - am 13.02.2026, 05:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.2307/779379
https://doi.org/10.14361/9783839400678-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.2307/779379


Sandeep Bhagwati: Vom Zuhören jenseits der Menschen 177 

auf: nämlich, dass Naturzerstörung, Kultur, Gier, Macht, Heimatliebe etc. Aus
druck des menschlichen Strebens nach ausgleichender Sicherheit vor den Un
sicherheiten des Daseins als biologisches und soziales Wesen sind. Die Tatsa
che, dass wir ihnen ungezügelt Lauf lassen, führt aber dazu, dass genau diese 
Unsicherheiten verschärft werden: Diese Dynamik zu artikulieren und soziale 
Gegendynamiken zu formulieren sei die wichtigste soziologische Herausfor
derung des Anthropozäns. 

10 »Einige glauben immer noch, dass die entscheidenden Schlachten an weit ent
fernten Orten ausgetragen werden. Sie sind sich nicht bewusst, dass solche 
Schlachten heutzutage unmodern sind. Die entscheidenden Schlachten wer
den im Herzen unserer Städte ausgetragen. Um die Qualität unserer Umwelt 
zu verbessern oder auch nur zu erhalten, wird es notwendig sein, die Proble
me, die durch den sorglosen Umgang mit unserer Technologie entstehen, ent
schieden anzugehen. Eines der größten Probleme ist die Lärmverschmutzung. 
Die Geräusche unserer Werkzeuge und Technologien sind die lautesten Ge
räusche in unserer Umgebung. Sie werden immer lauter und nehmen zu. Die 
moderne Stadt ist zu einem akustischen Schlachtfeld geworden. Der Mensch 
verliert.« (Schafer, R. Murray: The Book of Noise, Vancouver: Arcana 1968, S. 2) 

11 Novalis (Friedrich von Hardenberg): »Blüthenstaub«, in: Novalis: Schriften. 
Die Werke Friedrich von Hardenbergs, Band 2, Erstveröffentlichung Berlin 
1797/1798, Stuttgart: W. Kohlhammer 1960–1977, S. 413. 

12 Angelehnt an die Bezeichnung seiner Heimat Indien als »südasiatischen Sub
kontinent« benutzte der Komponist Clarence Barlow diesen Terminus, um das 
etwa gleich große Europa ebenfalls so zu bezeichnen, da es eindeutig aus der 
Landmasse Asiens hervorgeht und recht eigentlich kein eigener Kontinent ist. 

13 Seit das Anthropozän ein Schlagwort für alle wissenschaftlichen Disziplinen 
wurde, gibt es aus den Geisteswissenschaften viel Kritik an seinem angebli
chen Einsetzen mit der Industrialisierung oder, wie sich nun durchzusetzen 
scheint, mit der ersten Atombombe. Gerade indigene Diskurse würden das 
Einsetzen des destruktiven menschlichen Einflusses auf ihre Welt ein paar 
hundert Jahre früher sehen (vgl. Whyte, Kyle Powys: »Our ancestors’ dystopia 
now: Indigenous conservation and the anthropocene«, in: The Routledge Com
panion to the Environmental Humanities, hg. von Ursula Heise/Jon Chris
tensen/Michelle Niemann, London: Routledge 2017, S. 222–231; oder Yusoff, 
Kathryn: A Billion Black Anthropocenes or Naone, Minneapolis: University of 
Minnesota Press 2018). Da es sich beim »Anthropozän« aber zunächst um ei
nen geologischen und planetaren Begriff handelt, liegt eine Differenz von ein 
paar Jahrhunderten unterhalb der geologischen Trennschärfe – und regionale 
Unterschiede nivellieren sich bei einem planetaren Phänomen ebenfalls. 

14 Die Musikgeschichten anderer Kulturen und Traditionen sind (auch mangels 
notierter Musik) nicht so detailliert erschlossen wie die europäische, und eine 

https://doi.org/10.14361/9783839400678-011 - am 13.02.2026, 05:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400678-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


178 Dynamik: Gesellschaft – Kunst – Ökologie 

globale Verflechtungsgeschichte der Musik steht noch aus – aber es ist zumin
dest auffällig, dass in jenen Kulturen, die ab dem 18. Jahrhundert in ständi
gen Kontakt mit der europäischen Lebensweise kommen, sich dort ungewohn
te neue konzertartige Zuhörformate etablieren: in Shanghai bilden sich Sizhu 
Clubs für regelmäßige Liebhaber-Konzerte der Seiden- und Bambus Musik, in 
Nordindien wandern die abendlichen Khyal-Tafelmusiken aus höfischen Zen
anas in die Häuser reicher Bürger, die ihre Gäste speziell zum Zuhörgenuss 
einladen. Hier würde sich vielleicht eine genauere Verflechtungsstudie loh
nen. 

15 Vgl. dazu Bhagwati, Sandeep: »Maschinen zur Erzeugung von Stille«,in: Bau
welt, Heft 8, 2005, S. 20, letzter Zugriff: 07.03.2025, https://www.bauwelt.de/ 
dl/732427/10794151_6494dd0c22.pdf. 

16 Heinrich Heines Langgedicht »Waldeinsamkeit« spürt den Stufen dieses Be
deutungswandels in einer Coming-of-Age-Erzählung nach – wie ja überhaupt 
die Verklärung der Kindheit seit dem 19. Jahrhundert oft als Metapher für un
sere unschuldige Verwobenheit in die Welt und ihren Verlust herhalten muss. 

17 Robinson, Dylan: Hungry Listening: Resonant Theory for Indigenous Sound 
Studies, Minneapolis: University of Minnesota Press 2020. Robinson be
schreibt, wie die ersten weißen Trapper und Prospektoren, die im 19. Jahr
hundert bei seinem Volk, den xwélmexw (Stó:lō/Skwah) ankamen, als Hungrige 
erlebt und bezeichnet wurden: zum einen körperlich ausgehungert von einer 
Wildnis, in der sie sich nicht ernähren konnten, zum anderen gierig auf die 
Dinge und Rohstoffe seines Volkes. Er charakterisiert die eurologische Neue 
Musik in diesem zweiten Sinne ebenfalls als »hungrige« Musik. 

18 Der Autor arbeitet gerade an einem künstlerischen Forschungs-Projekt na
mens Music of the Unborn, das genau diese Frage: »Wie klänge eine Musik 
künstlicher Intelligenzen mit technischem Sensorium?« zum Gegenstand 
einer performativen Installation macht (für die Biennale de l’Art Numérique, 
Montréal 2026). 

19 Die Geschichte dieses antiken Begriffs ist komplex und vielfältig. Ich gehe von 
der aristotelischen Lehre vom »glücklichen« Moment aus – wenn die Bedin
gungen zusammenkommen (oder eine Gottheit erscheint), um uns zu ermög
lichen, Maßnahmen zu ergreifen (meist mit einem positiven Ergebnis) – und 
konzentriere mich auf das Zusammenkommen von Bedingungen oder, nach 
meiner Lesart: Zeitlichkeiten. 

20 Unsere wahrscheinlich trügerische Tendenz, Synchronizität als bedeutungs
voll (d.h. Kairos) zu interpretieren, geht auf die kühnen Spekulationen von C. 
G. Jung zurück (»Synchronizität als ein Prinzip akausaler Zusammenhänge«, 
in: Naturerklärung und Psyche, hg. von Carl G. Jung/Wolfgang Pauli, Zürich: 
Rascher 1952), die dann auf verschiedene Weise auf die Musik angewendet 
wurden: Carl Dahlhaus zitiert diesen Begriff her, um einer Hegelschen, pro

https://doi.org/10.14361/9783839400678-011 - am 13.02.2026, 05:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bauwelt.de/dl/732427/10794151_6494dd0c22.pdf
https://www.bauwelt.de/dl/732427/10794151_6494dd0c22.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839400678-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.bauwelt.de/dl/732427/10794151_6494dd0c22.pdf
https://www.bauwelt.de/dl/732427/10794151_6494dd0c22.pdf


Sandeep Bhagwati: Vom Zuhören jenseits der Menschen 179 

gressivistischen Sichtweise der Musikgeschichte entgegenzuwirken, wenn 
er die Entstehung musikalischer Stile durch beispielhafte Werke oder Œu

vres als Ergebnis von (ungerichtetem) Kairos bezeichnet (Dahlhaus, Carl: 
»Zwischen Relativismus und Dogmatismus«, in: Jahrbuch des Staatlichen In
stituts für Musikforschung (1981/1982)). Andere, wie Bruno H. Repp, Martin 
Clayton, Christopher Hasty oder Mitchell Ohriner, haben in jüngerer Zeit 
untersucht, wie musikalische Synchronizität nicht mit Uhrsynchronizität 
identisch ist, sondern vielmehr von sensomotorischer Synchronisation (SMS) 
oder »Entrainment”(Mitreißen) abhängt. Sie nennen das »expressives Ti
ming«. Asynchronität als ästhetisches Ausdrucksmittel beruht jedoch auf der 
Dominanz von Synchronizität in der eurologischen Musik – Kontrapunkt, 
Harmonie, der eigentliche Begriff der Konsonanz oder Dissonanz beruhen 
auf Synchronizität als Kairos als ihrem generativen Prinzip. 

21 Die Inkommensurabilität unserer Zeiterfahrung mit den langsamen Wir
kungsprozessen unserer Umwelt erkundet François Jullien in seinem Buch: 
Les Transformations Silencieuses, Paris: Gallimard 2009. 

22 Für einen guten trans-traditionellen Überblick über musikalische Zeitebenen 
in verschiedenen afrikanischen Traditionen vgl. Scherzinger, Martin: »Tem
poralities«, in: The Oxford Handbook of Critical Concepts in Music Theory, hg. 
von Alexander Rehding/Steven Rings, New York: Oxford University Press 2015, 
S. 234–270. 

23 Mehr zum Thema »elastisches Timing« in: Bhagwati, Sandeep: »Elaborate au
dio scores: Concepts, affordances and tools«, in: Proceedings of the 4th Inter
national Conference on Technologies for Music Notation and Representation – 
TENOR’18, hg. von Sandeep Bhagwati/Jean Bresson, Montréal: Concordia Uni
versity 2018, S. 24–32. 

24 Dies können animierte oder interaktive Graphiken auf Monitoren sein – 
aber der Autor arbeitet oft auch mit auditiven Partituren, in denen Instruk
tionen eingesprochen werden – und sogar mit Vibrationsanzügen, deren 
verschiedene Vibrationsmuster (taktile »Icons”= »Tactons«) jeweils Instruk
tionen codieren können. Mehr zu situativen Partituren in: Bhagwati, Sandeep 
et al.: »Musicking the body electric. Der »body:suit:score« als polyvalente 
Partiturschnittstelle für situative Partituren«, in: Proceedings of the 2nd 
International Conference on Technologies for Music Notation and Represen
tation – TENOR’16, hg. von Richard Hoadley/Chris Nash/Dominique Fober, 
Cambridge: Anglia Ruskin University 2016, S. 121–126. 

25 Bei auditiven Partituren sieht man die Instruktion eben nicht vor sich, sondern 
sie tönt aus dem Kopfhörer. Mehr zum extremen Vom-Blatt-Spiel in: Bhagwa
ti, Sandeep: »Vexations of ephemerality«, in: Proceedings of the 3rd Internatio
nal Conference on Technologies for Music Notation and Representation -TE

https://doi.org/10.14361/9783839400678-011 - am 13.02.2026, 05:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400678-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


180 Dynamik: Gesellschaft – Kunst – Ökologie 

NOR’17, hg. von H. Lopez-Palma u.a., A Coruña: Universidade da Coruña 2017, 
S. 161–166. 

26 Musizierende sprechen so beim Proben: »Sind wir hier nicht zusammen?« – 
»Hier sind wir doch zusammen, oder?« 

27 Allerdings habe ich in den ersten meiner Werke dieser Art dann doch die Me
tronome hörbar mitlaufen lassen, damit ganz klar ist, dass es hier um verschie
dene Tempi geht: z.B. in How to inhabit these different temporalities, einer Konzert
installation für verstreute Musiker (2020/2024) und Anti-Kairos (2021/23) für in 
Raum und Zeit verteiltes Schlagzeugensemble (12 Schlagzeuger). 

28 Viele alte Ritual- und religiöse Festmusiken dauern tagelang, von den Na
gaswarams Südindiens bis zu den buddhistischen »Shōmyō«-Chören. Die 
»songlines« Australiens tragen die Dauern der Wege entlang der geo-seeli
schen Route, die sie beschreiben, in sich. Leise Echos solcher sich freimütig 
verschwendenden Zeitlichkeiten durchdringen noch immer Festivals wie 
Glastonbury oder Burning Man oder sogar einen Wochenend-Rave, auch wenn 
diese Veranstaltungen inzwischen akribisch monetarisiert werden. 

29 Ein*e zeitgenössische*r Symphoniker*in bräuchte außerordentliches Glück, 
um eine Aufführung einer neuen Symphonie zu bekommen, die sich an den 
Zeitrahmen österreichischer Komponisten des späten 19. Jahrhunderts an
lehnt – die gängige Klausel in Auftragsverträgen beschränkt die Dauer eines 
neuen Orchesterwerks in der Regel auf 12 bis 15 Minuten. 

30 Der Musikwissenschaftler mêLe yamomo erzählt, wie die tropischen, offenen 
Architekturen der Opernaufführungen aus der Kolonialzeit in Manila die Poli
zei dazu veranlassten, in den angrenzenden Plätzen und Straßen zu patrouil
lieren, um diejenigen zu erwischen, die ohne Eintrittskarte zuhören wollten 
(persönliche Konferenzantwort, Montréal, 3. Mai 2024). 

31 Dieser Effekt ist in Musiktraditionen, die noch immer unbegrenzte zeitliche 
Architekturen bevorzugen, wie die Dhrupad- oder Khayal-Formen Nordindi
ens, noch deutlicher. Der indische Musikkritiker Narayana Menon erinnert 
sich gerne an die Auswirkungen der Radioaufnahmen in Indien auf die Ver
kürzung der längeren Formen des Musizierens: »Das Radio […] hat unseren 
Musikern die Qualität der Präzision und der Effizienz des Ausdrucks verlie
hen. Das rote Licht an der Studiotür ist ein strenger Zuchtmeister.« Zitiert in: 
Lelyveld, David: »Upon the subdominant: Administering music on All-India 
radio«, in: Social Text 39 (1994): S. 111–127, https://doi.org/10.2307/466366. 

32 Von 0,2 Millisekunden, dem kleinsten für uns erlebbaren Zeitunterschied, bis 
zur Spanne unseres biologischen Lebens: 0,2« x101 = 2« à x102 = 20« à x103∼ ca. 
3 min à x104∼ ca. 1/2h à x105∼ 5h à x106∼ 2 Tage à x107∼ 20 Tage à x108∼ 200 
Tage à x109∼ 5.5 Jahre à x1010∼ 55 Jahre – und wir sind lange vor 0,2« x1011 = 550 
Jahre tot. Musik spielt sich zumeist in den ersten drei bis vier Zehnerpotenzen 
ab. 

https://doi.org/10.14361/9783839400678-011 - am 13.02.2026, 05:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.2307/466366
https://doi.org/10.14361/9783839400678-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.2307/466366


Sandeep Bhagwati: Vom Zuhören jenseits der Menschen 181 

33 Weitere Informationen: »John-Cage-Orgel-Kunst-Projekt Halberstadt«, letz
ter Zugriff: 07.03.2025, https://www.aslsp.org/. 

34 Busoni, Ferruccio: Entwurf einer neuen Ästhetik der Tonkunst, Leipzig: Insel 
1907. 

https://doi.org/10.14361/9783839400678-011 - am 13.02.2026, 05:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.aslsp.org/
https://doi.org/10.14361/9783839400678-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.aslsp.org/


https://doi.org/10.14361/9783839400678-011 - am 13.02.2026, 05:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400678-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

