Vom Zuhdren jenseits der Menschen

Sandeep Bhagwati

»Uber der grauschwarzen Odnis.
Ein baum-

hoher Cedanke

greift sich den Lichtton: es sind
noch Lieder zu singen jenseits
der Menschen.« (Paul Celan)’

Zwitschermusik

Juni 2022, Hobrechtsfelde bei Berlin, ein Sommermorgen um 4:30 Uhr, kurz vor
Sonnenaufgang. 25 Singer*innen stehen auf einer nebligen Wiese am Waldrand,
schnabelartige Masken vor dem Gesicht, die den Mund freilassen. Um sie herum
lebt der Morgen auf: Grashiipfer fliehen vor jedem Schritt, Tautropfen benetzen die
FiRe, und in der Dimmerung des kommenden Tags tirilieren Hunderte von Vogel-
stimmen. Das Frithlicht ist noch zu schwach, um die Vogel im Geist auszumachen.
Um 4:46 Uhr soll die Sonne aufgehen, dann beginnt die Urauffithrung »meines«
neuen »Werkes« Zwitschermusik.” Die Singer*innen haben Kopthérer auf, darin be-
kommen sie Vorschlige, was sie nun tun kénnten: z.B. den Vogeln rundherum lau-
schen, sie imitieren, ein Kindheitslied summen, oder die Tone, Rhythmen, Klinge
hier nicht heimischer Vogel, die ab und zu im Kopthérer ertonen, mit dem Mund
nachahmen. Manchmal zu oder mit anderen Singern und Vogeln singen. Oder der
Nase lang tiber die Wiese gehen — im Storchenschritt, der hohen Graser wegen.
Diese von mir iiber die Dauer der Auffithrung verstreuten Vorschlige — insge-
samt fiinfverschiedene Audiotracks, von denen sich jede*r Singer*in einen spontan
fiir die Auffithrung aussuchen kann - sind die »Orchesterstimmen« dieses »Wer-
kes«. Eine Partitur kann es demzufolge nicht geben. Natiirlich habe ich als »Kom-
ponist« keine wirkliche Kontrolle dariiber, wie das »Stiick« fiir das Publikum klingt,
denn zusitzlich zur zeitlich ungewissen Ausfithrung der Vorschlige und der Frage,
wer in diesem weiten Gelinde iiberhaupt welche Singer*innen héren kann, kommt
sowieso mindestens die Hilfte alles Klingenden aus Biumen und Wiese. Vertraute

hittps://dol.org/10.14361/6783839400678-0T1 - am 13.02.2028, 05:18:27.



https://doi.org/10.14361/9783839400678-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164

Dynamik: Gesellschaft - Kunst - Okologie

Stimmklinge wehen vorbei, aber auch das, was in meinem Fach »erweiterte Vokal-
techniken« genannt wiirde.

An diesem Morgen sind die fremdartigsten Klinge jedoch kontrapunktische Vo-
gelimitationen aus einigen Madrigalen von Marenzio und Monteverdi, die ich als
Erinnerungsfetzen an menschliche Musik eingewoben habe. Die Natur singt, und
ein paar Menschen singen in ihr, mit ihr, als ihr Teil, akustisch zumindest. Sind sie
dabei noch Musizierende? Bin ich noch Komponist?

Das Unbehagen des Komponisten

Zur Zeit der europdischen Expansion auf andere Kontinente wird Musik zuneh-
mend von ihren Funktionen in Arbeit, Ritual, Tanz — oder schlicht als Stimmung
machende Atmosphire — entkoppelt. Sie etabliert sich immer mehr als autonome
asthetische Konzertdarbietung. Als solche bliiht sie besonders auf in jenen reicher
werdenden biirgerlichen Stadtgesellschaften, durch deren Handelskompanien und
Armeen sich das alte Bestaunen der Weite und Vielfalt menschlicher Zivilisationen
in handfeste Weltbeherrschung und -ausbeutung wandelt. Die im Laufe der fol-
genden Jahrhunderte immer zentraler werdende soziale Rolle des Komponisten? als
»genialem« Bedeutungsgenerator innerhalb dieser Konzertmusikpraxis entwickelt
sich zeitlich parallel mit der Konsolidierung kolonialer Reiche im 19. Jahrhundert.
Und damit auch mit jenen gesellschaftlich-industriell-materiellen Entwicklungen,
die sich als die vornehmlichen Treiber unserer Klimakrise entpuppt haben.

Musik als Ausdruck biirgerlicher Stadtkultur ist also in etwa so alt wie der in-
dustrielle Kapitalismus. Zu deren auffilligen Entwicklungsparallelen gehort sicher-
lich auch die seit dieser Zeit in beiden Bereichen stetig anwachsende Fortschrittseu-
phorie iiber das Entdecken und Entfalten von in der Weltgeschichte ganz neuen, ja
avantgardistischen sozialen und dsthetischen Formen und Phinomenen, die, kithn
»der Zukunft zugewandt«*, selbst itber die Katastrophen des 20. Jahrhunderts hin-
wegzuschreiten vermochte. Und wiederum parallel sind in den letzten Jahrzehnten
sowohl hier wie da tiefe Zweifel an der Nachhaltigkeit dieses unablissigen Expan-
sionsimpulses aufgekommen. Sinn wie Asthetik des unablissigen Ausgreifens ins
Neue haben ihren Glanz verloren — im Anthropozin steht nunmehr die ganze Cho-
se in Frage.

Istdanur historischer Zufall im Spiel? Soll man Korrelation vermuten? Vielleicht
sogar eine Art wechselseitiger Bedingung? Ist eurologische® Konzertmusik mégli-
cherweise eine dsthetische Ausdrucksform kapitalistischen Agierens und Denkens:
z.B. das Streben nach maximaler Klangausbeute — jeder Klang ist verfiigbar, egal
woher er kommt? Agieren Komponist*innen, die Werke fir den Konzertbetrieb
schaffen (der auch in der sogenannten Neuen Musik noch immer die Regel ist) nicht

hittps://dol.org/10.14361/6783839400678-0T1 - am 13.02.2028, 05:18:27.



https://doi.org/10.14361/9783839400678-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sandeep Bhagwati: Vom Zuhdren jenseits der Menschen

ebenfalls kapitalistisch: gerade so viel Innovation, dass die Auftraggeber*innen sie
wahrnehmen, und so viel Vertrautes, dass die Produktbindung erhalten bleibt?

Das Motiv fir den vorliegenden Text sind derlei unbehagliche Fragen ans eigene
Tun.

Jenseits der Menschen

Nun kénnten manche kontern, dass von Menschen fiir Menschen gemachte Musik
sich eben just so verhalten wird wie die Menschen, die sie machen und héren. Denn
hat nicht die Konjunktion mit europiischer Expansion und Kapitalismus die dort
entwickelten Musizierformen weiter auf dem Globus verbreitet als die jeder ande-
ren Musiktradition? Sind ihre Formen der Darbietung — zentral sichtbar fiir sitzen-
de, meist schweigsame Zuhorer*innen oder vor einem Mikrophon im schalldich-
ten Studio — nicht selbst von urspriinglich in ganz anderen Situationen gemachten
Musiken aufgegriffen worden? Haben nicht auch viele improvisierende Musiker (die
iiberwiegende Mehrheit aller Musizierenden) die sozialen und ékonomischen Vor-
ziige des Komponist*in-Seins verstanden — und nennen sich auf ihren Tracklists
nun selbst so? Ohne ausdriicklich von kultureller Uberlegenheit sprechen zu wollen
— aber deutet dieser Erfolg nicht darauf hin, dass die eurologische Art des Musik-
machens (und Wirtschaftens) in besonderer Resonanz mit dem Menschen als bio-
logisches Wesen steht?

Was soll da ein Zuhoren jenseits der Menschen sein? Die eben erzihlte Ge-
schichte im Sinn, denkt man da vielleicht zunichst, dass wir der »Natur« einfach
mal richtig zuhéren sollen! Genau das erstrebt die sogenannte Soundscape-Kunst
mit ihren Feldaufnahmen: Man nimmt einen Ausschnitt der klingenden Welt auf,
um dann tief in diese hineinzuhéren und ihre Schénheit zu entdecken. Aber ist das
nicht ebenfalls iibergriffig? Hungrig nach neuem asthetischem Material, nehmen
Klangkiinstler*innen die uns umgebenden Klangquellen auf, um sie fitr menschli-
che Zwecke zu nutzen.® Viele von ihnen irgern sich dabei, dass es im Anthropozin
so schwer geworden ist, ungestérte »Naturklinge« aufzunehmen: immer surrt, rat-
tert, drohnt irgendein Motor ins Mikrophon (den man im Studio wieder aufwendig
rausrechnen muss). Reiner Natursound ist kaum noch zu haben, zu ihm reisen
ist teuer. Und: dieselben Aufnahmetechnologien erlauben ja auch Wissenschaft-
ler*innen das Lauschen auf diese Welt, um ihre unsichtbaren Verhaltensweisen zu
studieren — und so den Politiker*innen Mittel zu ihrer Kontrolle an die Hand zu
liefern.”

Es gibt aber noch eine weitere Deutung dieses Begriffes: Namlich was »Zuho-
ren« jenseits der menschlichen Sphire iiberhaupt bedeuten kénnte. Werden Tiere,
Pflanzen und Gesteine von unserem Lirm vorrangig nur gestort — oder horen sie uns
zu, und denken sich ihren Teil? Und untereinander: Wer hort wem zu? Waren wir

hittps://dol.org/10.14361/6783839400678-0T1 - am 13.02.2028, 05:18:27.

165


https://doi.org/10.14361/9783839400678-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166

Dynamik: Gesellschaft - Kunst - Okologie

Menschen einst Teil eines »natiirlichen« Zuhornetzes? Sind wir es im stidtischen
Zeitalter geblieben — oder haben wir dieses Netz im Rausch der Moderne verlassen,
gar zerstort? Auf manche dieser Fragen gibt es Antworten der Wissenschaft, andere
sind unserem Wissenstrieb noch nicht zuginglich. Liegt in dieser Sonosphire jen-
seits des Menschen womoglich unsere einzige Chance, weder als Schatzsuchende
oder Ausbeutende noch als Rettende aufzutreten — sondern zum zweiten Mal vom
Baum der Erkenntnis zu essen,® um uns demiitig in ein Gewebe gegenseitigen An-
hoérens einzuschwingen?

Drei Gesten des menschlichen Weghdrens

In der Folge will ich zunichst untersuchen, wie wir Menschen — bewusst oder unge-
wollt — unser Horen von diesem Gewebe des wilden Klingens abgewandt haben. Wir
hatten gute Griinde — unsere Umwelt ist nie ein romantisches Idyll gewesen.’ Die
im Nachfolgenden beschriebene, in unterschiedlichen Formen wirksame Konzen-
tration auf Zwischenmenschliches ist immer auch ein Schutz gewesen gegen Un-
wagbarkeiten der unbeherrschten Natur. Menschliche Musik ist — wie das Anlegen
eines Gartens — ein Versuch, die Schonheit der Wildnis zu bewahren, ohne ihren
Schrecken ausgesetzt zu bleiben. Wir haben uns mit ihr seelisch gewissermafien
immunisiert. Selbst wenn andere Kulturen oder die Wesen dieser Wildnis mit Ent-
zug oder Tod auf unsere ausbeuterische Prisenz reagieren, stellen wir daher unser
Recht auf die Zerstérung (und zu dieser gehort auch die Gerdusch- und Klangver-
schmutzung)'® ihrer Umwelt nur selten grundsitzlich in Frage.

Die Geste des Zuhdrens

Was macht unser Korper, wenn wir zuhoren? Unsere Ohren sind weitgehend unbe-
weglich festgewachsen, wir konnen sie also nicht in Richtung der Schallquelle dre-
hen wie es Hunde, Fledermiuse oder Antilopen tun. Bei ihnen fithrt eine physische
Bewegung zum Zuhoren, bei uns Menschen bleibt diese Bewegung eine metapho-
rische; auch die innere Bewegung oder Berithrung, die dieses Zuhoren gelegentlich
auslosen kann, ist lediglich eine Metapher. So wie unsere Ohren angewachsen sind,
ist es grundsitzlich egal, wohin sie zeigen: Wir miissen nicht dorthin schauen, wo-
hinwir héren. Niemand sieht also, dass wir zuhoren. Anderen miissen wir unser Zu-
hoéren wie Schauspieler zeigen. Unser Zuhoren ist dann nicht nur ein inneres Hin-
lauschen, sondern eine Geste von Mensch zu Mensch.

Fiir dieses bewusste und vorgefithrte Zuhoren entsteht das, was wir Musik nen-
nen. Musiker*innen senden Laute aus, um die Geste des Zuhorens hervorzurufen.
So jedenfalls wiirde wahrscheinlich eine Antilope das deuten, was beim musikali-
schen Vorspielen vor sich geht. Denn: Es geht dabei weder um Warnungen, auch

hittps://dol.org/10.14361/6783839400678-0T1 - am 13.02.2028, 05:18:27.



https://doi.org/10.14361/9783839400678-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sandeep Bhagwati: Vom Zuhdren jenseits der Menschen

nicht um Informationen, auch nicht um Nebengeriusche anderer Handlungen wie
Balz, Essen, Fliegen etc. Die Geste des bewussten Zuhorens wird kulturell und nach
Musik verschieden ausgefithrt — vom Balancieren des Korpers auf knarzenden Stith-
len im Kammermusiksaal bis zum laut grélenden Mittanzen, von der Koordination
mehrerer Korper beim Arbeiten bis hin zur kompletten Isolation von der Welt, mit
Kopthorern auf dem Sofa liegend.

Auch Werke der sogenannten Klangkunst oder Sonic Art haben meist diesen
Zweck: bei anderen Menschen die Geste des Zuhorens hervorzurufen. Wieder ist
nicht wesentlich, was der Informationsgehalt oder die Klangquelle dieser Kunst ist.
Kontexte, Strukturen oder konzeptuelle Rahmungen dienen uns vor allem als Mit-
tel auf dem Weg zum eigentlich erwiinschten Resultat: dass nimlich irgendjemand
dem zuhdren mége, was man da zum Zuhoren zusammengestellt, also »kom-po-
niert« hat.

Rein zeigt sich dieser Kern aller akustischen Kiinste in den Soundwalks, jener
offenen akustischen Kunstform, bei der man ein Terrain mit den Ohren erkundet:
Soundwalks bestehen nur aus dieser Geste des Zuhorens, die in diesem Fall ange-
wendet wird auf die belebte Umgebung — und diese somit dsthetisch zihmt.

Die Geste des Ausgreifens

»Wir suchen tiberall das Unbedingte und finden immer nur Dinge«" schrieb Novalis
zu Beginn der europdischen Romantik, einer geistigen Strémung, die man vor allen
inindustrialisierten und biirokratisierten Lebenswelten findet. Fiir Romantiker*in-
nen jeder Zivilisation ist das Verlorengehen einer immersiven, verwobenen Bezie-
hung zwischen Menschen und der Welt um sie herum eines ihrer zentralen Motive.
Im Europa des ausgehenden 18. Jahrhunderts gab es dafiir einen besonderen An-
lass: Der Garten als ein Stiick menschlich kontrollierte Natur war zwar schon im-
mer gegen eine als menschenfeindlich empfundene Umwelt abgegrenzt gewesen.
Mittlerweile hatte die Bevolkerung des nordwestasiatischen Sub-Kontinents™ die-
sen aber in einen einzigen riesigen Garten umgewandelt, in dem kaum ein Ort oder
Lebensumfeld von menschlicher Einwirkung unberiihrt und unbeherrscht blieb.

Was man aber regiert und kontrolliert, zu dem verliert man jene Beziehung, in
der man selbst manchmal aufgehen kann, die einen nihrt und vor Einsamkeit be-
wahrt. Romantiker beklagen diesen Verlust an lebendigem Austausch mit der Um-
welt und wollen ihn wiederfinden. Andere dagegen geniefen ihre neugewonnene
Freiheit von den Beschrinkungen, die die einst so dominante Umwelt den Men-
schen auferlegt hatte: Die Modernen jubeln itber die zunehmende Entfernung von
jenem engen Zuhause, das nunmehr im Riickspiegel schrumpft. Der Verlust scheint
ihnen verschmerzbar, das Neue erregt sie. Uberall hinein wollen sie ihre Ohren ste-
cken, die Erde steht ihnen zur freien Verfigung.

hittps://dol.org/10.14361/6783839400678-0T1 - am 13.02.2028, 05:18:27.

167


https://doi.org/10.14361/9783839400678-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168

Dynamik: Gesellschaft - Kunst - Okologie

Das Anthropozin beginnt mit der Nutzung fossiler Energietriger” — und so ist
auch fast alle nordwestasiatische Musik seit den Bach-Séhnen™ selbstbewusst an-
thropozentrische Musik. Aus dem anfinglich noch trunken befreiten Gefithl, das
Eingebundensein menschlicher Existenz in natiirliche Prozesse endlich verlassen
zu konnen, will sich diese Musik nicht linger nur den ewigen Harmonien des Welt-
alls, sondern auch und gerade den Mikro- und Makrodissonanzen des menschli-
chen Gemiits widmen. Wihrend vorherige Musik sich in soziale, religise Situa-
tionen einbettete oder ewigen, »natiirlichen« Gesetzmifligkeiten gerecht werden
wollte (bei beidem spielt das Zuhoren als Akt bewusster Wahrnehmung keine pri-
mire Rolle), fordert diese anthropozentrischere Art von Musik eine bestimmte Hal-
tung des Zuhorens, in jedem Moment. Sie will nicht, dass wir ihre Klinge tanzend
aufnehmen, oder unsere eitlen Gespriche untermalen lassen; sie will uns aufrecht
sitzend wissen, mit aufgesperrten Ohren, hingegeben ihren klingenden Erzihlun-
gen, die rein aus menschlichen Gefithlen geformt wurden. Diese Musik will ein von
allem Kontext abgeschottetes Publikum, das jede kleinste Regung ihrer Klangrede
mitbekommen soll.”

Wenn die Umwelt vor allem ein Garten ist, wird die Wildnis zur Projektions-
flache fir alles vom Menschen Unbeherrschte. Die romantisch-adsthetischen Kate-
gorien dafiir sind das Unheimliche und das Erhabene. Vor allem in der Musik sind
tiefer Wald und dunkle Nacht kaum mehr, wie noch bei Petrarca, freundliche Alter-
nativen zur Zivilisation: entweder trifft man dort nun auf gefihrliche Wesen oder
gesellschaftliche Randexistenzen — oder sie sind nunmehr bar allen Zaubers, un-
endliche Ode.’ Und Berggipfel sind nicht nur eines von vielen Habitaten, von denen
Menschen schon deshalb nicht so viel wissen, weil man keinen praktischen Grund
wie Nahrung oder Landwirtschaft hat, der die Mithen des Erklimmens lohnen wiir-
de, sondern ihre schroffe Absage an jegliche industrielle Nutzung macht sie zum
Symbol fiir die Erhabenheit der Natur schlechthin.

Die Enttiuschung von Novalis war also eine bose Vorahnung: »Wir suchen tiber-
all das Unbedingte und finden immer nur Dinge.« Damit beklagte er nicht nur seine
Gegenwart, sondern auch das in den Naturwissenschaften angelegte Potenzial zur
Enttiuschung, das er als Bergbau-Ingenieur aus eigener Erfahrung ja nur zu gut
kannte. Man greift hinaus ins Unbeherrschte, um es auf schon Beherrschtes zuriick-
zufithren. Der indigene Musikwissenschaftler Dylan Robinson nennt diese Geste
des zuhérenden Einverleibens der eurologischen Musik auch »hungry listening«.”

Dieser unstillbare Hunger auf das noch Unbeherrschte war dann auch die zen-
trale Geste der Musik seit der Romantik. Indem die Musik sich fast 150 Jahre vor al-
lem mit der Erweiterung ihres Materials beschiftigt, dessen Grenzen auslotend und
iberschreitend, konnte sie allmahlich selbst ungebirdige (also: erhabene) Klinge
in ihren Garten einpflanzen. Beschleunigt von den wachsenden Méglichkeiten der
Tonaufzeichnung war man gegen Ende des vorigen Jahrhunderts dann soweit, dass
jeder Klang als Musik verstanden werden konnte, wenn man ihm nur die Haltung

hittps://dol.org/10.14361/6783839400678-0T1 - am 13.02.2028, 05:18:27.



https://doi.org/10.14361/9783839400678-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sandeep Bhagwati: Vom Zuhdren jenseits der Menschen

des Zuhorens entgegenbrachte. Auch die Entwicklung immer besser tragbarer Auf-
nahmegerite erlaubte es uns, die noch-nicht-musikalisierte Umgebung als Klang-
ressource zu nutzen: mit ihren Feldaufnahmen und Synthesizern machten Klang-
kiinstler*innen die klangliche Wildnis um uns kiinstlerisch ausbeutbar.

Nun gibt es nichts mehr zu erobern. Wie kann uns aus einer technisch und is-
thetisch ginzlich durchdrungenen Umwelt weiterhin jener Hauch des Unbedingten
anwehen, des Ungekiinstelten, Unverfuigbaren, der Novalis so wichtig gewesen ist?
Wollen wir vielleicht deshalb iiber unsere menschliche Sphire hinaus wissen, wie
Tiere, Pflanzen, Fliisse und Steine miteinander kommunizieren, damit wir deren
Schitze und Wissen noch in Sicherheit bringen kénnen, bevor unsere eigenen Gat-
tungsgenoss*“innen sie vernichten — ein Phinomen, das die Ethnologie als »salvage
ethnography« kennt? Kénnen vielleicht kinstliche Intelligenzen, die eine neue Art
von Unverfiigbarem sind, derartig unbedingte Klangbegegnungen schaffen? Aller-
dings: Sowenig man die Tiere, Pflanzen und Gesteine jemals gefragt hat, was sie ho-
ren mochten, interessiert offenbar kaum einen Menschen, was diese KIs selbst denn
fitr musikalisch interessant halten kénnten™ — deren technoid »sinnliche« Umwelt
legt nahe, dass sie mehr Frequenzen und ganz andere Tempi als jene, die unser Ho-
ren eingrenzen, zur Grundlage ihres Musizierens machen kénnten. Und was wi-
re mit den dsthetischen Anspriichen der KIs? Nichts spricht dafiir, dass es unsere
menschlichen sein werden...

Die Geste des Kairos®

Die Eigenzeiten planetarer Prozesse gehorchen keiner Koordination; sie wirken in
komplexen Kausalititen und Korrelationen, die keine innere Uhr brauchen. Nur
selten fallen »natiirliche« Abliufe mit unterschiedlichen Eigenzeiten derart zusam-
men, dass wir ihr Zusammentreffen bemerken - oft als Katastrophen (»perfect
storm«), manchmal als schone Zufille (das berithmte »meet-cute«, das fast jeder
Hollywood-Liebesgeschichte zugrunde liegt) oder Erlésungen (der langersehnte
Torschuss). Just diese Seltenheit aber verleiht solchen Momenten der Konjunktion
in unserer Wahrnehmung eine besondere Bedeutung,*® die bei den alten Griechen
mit dem Wort »kairos [kaipdgl« bezeichnet wurde. Kairos-Momente empfinden
wir als sinnstiftend, weil sie — wie ein guter Einfall - zusammenbringen, was nicht
offensichtlich zusammengehort. Sie sind s}, weil rar.

Musik lebt von dieser Siifle der unerwarteten Konjunktion. Immer wieder, in
vielen Musiktraditionen der Welt, werden Momente des Zusammentreffens als
entscheidend zelebriert; das Fachwort dafiir ist »Kadenz«. Oft werden diese Mo-
mente durch Komplikationen hinausgezdgert, erschwert oder vernebelt, damit der
Kairos noch bedeutender erscheint: durch das Einfiigen eines anderen rhythmi-
schen Zyklus und sogar Tempos in nur einer Stimme zum Beispiel, oder durch das
heterophone Auseinanderdriften und Sich-an-gewissen-Punkten-Wiederfinden

hittps://dol.org/10.14361/6783839400678-0T1 - am 13.02.2028, 05:18:27.



https://doi.org/10.14361/9783839400678-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170

Dynamik: Gesellschaft - Kunst - Okologie

in kollektiver Improvisation. Doch in keiner Musiktradition hat die Obsession mit
dem klanglich inszenierten Kairos-Moment einen solchen Grad an Differenziert-
heit (und eine solche Dominanz) erreicht wie in den notierten Musiken Europas.
Fast alle Kompositionstechniken, die dort seit dem 10. Jahrhundert entwickelt
wurden, basieren auf einer unablissigen Koordination mehrerer Stimmen, die sich
in kurzen Abstinden gegenseitig vergewissern, dass der Strom von sinnstiftenden
Kairos-Momenten nie abreiflen wird: Ein polyphoner Kontrapunkt bezeugt die
Meisterschaft im Oszillieren zwischen Chaos und Kairos; tonale Harmonik erzeugt
ein stindiges Ahnen und Ersehnen des Kairos; groovende Musik ist ein aufreizen-
des Spiel um den implizierten Moment des Kairos — und harmonische Kadenzen
feiern den Kairos als Ziel jeder klanglichen Erzihlung.

Diese Immersion in eine Welt stindiger Kairos-Artefakte erzeugt eine alterna-
tive Realitit, in der es immer siifSer zugeht als in der wirklichen. Das verleitet zum
Weghoren von der irdischen Wirklichkeit. Wenn die Anreize und Bestitigungen ei-
nes musikalischen Kunstgriffs unser klangliches Belohnungszentrum mehrinteres-
sieren als die Zuhoérnetzwerke der Natur es jemals kdnnten, ist die Verlockung grof3,
Musik als autonome, interhumane Klangiufierung zu begreifen, die mehr von so-
zialen Prozessen als von Abliufen jenseits des Menschlichen bestimmt wird. In ge-
wissem Sinn sind Macher*innen und Hérer*innen eurologischer Musik (egal auf
welchem Kontinent sie wohnen und welcher Ethnie oder sozialen Community sie
sich zurechnen) zu Kairos-Junkies geworden, die —solange sie nur ihren Kairos-Pe-
gel halten kénnen - die allmihlichen, »stillen« geologischen und klimatischen Ent-
wicklungen® unseres Planeten ignorieren konnen, liegen diese doch auerhalb ih-
rer am Prisens orientierten Lebensfithrung. Die Stimmen der Tiere wiederum to-
nen so zeitlich disjunkt durcheinander, dass aus ihren Heterochronien sinnstiften-
de Kairos-Momente nicht zu erwarten sind. Wir nehmen sie meist nicht als Musik
wahr, sondern lediglich als Lirm, Ambiente, Warnung —oder eben als Daten.

Die meisten Musikschaffenden und -hérenden in modernen Gesellschaften,
egal was fiir eine Art von eurologischer Musik sie priferieren (und diese ist der
Sound der Moderne), sind demnach nimmersatte Kairostrinker*innen. Damit
stellt sich eine weitere Frage: Steht unsere Sucht nach Kairos-basierter Musik in
Zusammenhang mit unserer — oder ist sie sogar mitursichlich fir unsere — Un-
fahigkeit, angesichts des Klimawandels mit seinen langwierigen, ja langweiligen
a-kairotischen Entwicklungen mit der gebotenen Dringlichkeit zu handeln?

Ent-Kairotisierung
Wenn wir unser Weghdoren-von-der-Welt in ein In-sie-Hineinhéren wiberfithren

wollten, miissten wir unser Héren wohl zuallererst »ent-kairotisieren«. Aber wiir-
den wir eine entkairotisierte Musik iiberhaupt als eine solche wahrnehmen? Es gibt

hittps://dol.org/10.14361/6783839400678-0T1 - am 13.02.2028, 05:18:27.



https://doi.org/10.14361/9783839400678-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sandeep Bhagwati: Vom Zuhdren jenseits der Menschen

vielversprechende Usancen in verschiedenen polychronen Musikformen vor allem
aufRerhalb des eurologischen Partiturdenkens, die Anlass zur Hoffnung geben.

So begibt sich im »Pallavi Niraval«, einem wichtigen Teil karnatischer Musik-
auffithrungen, die Solo-Trommel Mrdangam auf eine Reise durch andere Tempi. Es
gibt kein grofleres Lob fiir Mrdangam-Virtuosen als gut rechnen zu kénnen. Denn
trotz dieser anderen Tempi enden deren Zyklen am Ende, ihrer eigenen zeitlichen
Logik folgend, zwingend auf einer Eins jenes Zyklus, den die anderen Instrumente
inzwischen beharrlich wiederholt haben — ein lange vorbereiterer Kairos-Moment,
der entsprechende »Ahs« und »Ohs« im Publikum hervorruft. Aber wahrend der
oft Minuten wihrenden Exkursion hért man Musik ohne koordinierte Zeit. Ahn-
lich polychrones Musizieren, sogar mit mehreren elastischen Timings, kann man in
afrikanischen rhythmischen Ensembles verschiedener Traditionen héren.*” Und im
20. Jahrhundert haben Komponist*innen wie Charles Ives, Karlheinz Stockhausen,
Adriana Hoélzky, Gordon Monahan, Marton Illes etc. mit polytemporalen Partitu-
ren experimentiert, deren Realisation mehrere Metronome bzw. mehrere Dirigen-
ten verlangte. In diesen Musiken treten die Schichtungen verschiedener Zeitstrome
oft blank zutage wie Strata in archiologischen Grabungen. Sie geben eine Ahnung
davon, wie entkairotisierte Musik klingen kénnte.

Wie konnte eine a-kairotische oder sogar antikairotische Musik aktuelle Vorstel-
lungen von Musik und Zuhoren umdeuten und neu ausrichten? Wie kénnen wir uns
unserer Abhingigkeit von Synchronizitit, Kairos und Groove entwhnen? Derart
sind die Fragen, die ich mir seit einigen Jahren als Komponist stelle. Bisher scheinen
mir drei verschiedene kompositorische Strategien vielversprechend zu sein, die ich
im Folgenden diskutieren werde: a) elastisches Timing, b) das Schichten von Pul-
sen und c) die Erweiterung der zeitlichen Dimension des Musizierens iiber unsere
Aufmerksamkeitsspanne hinaus.

Elastisches Timing®

Elastisches Timing ist eine Folge von situativen Partituren: Partituren also, die ihre
Informationen an die Musiker in Echtzeit iibermitteln.** Die Musizierenden erfah-
ren ihre nichste »Aufgabe«, wihrend sie spielen — und miissen sie innerlich bearbei-
ten, wihrend die Musik um sie herum sich entfaltet. Situative Partituren — ob live-
generiert oder als Wiedergabe einer zuvor komponierten »Instruktionskompositi-
on« - formen das Musizieren wihrend der Auffithrung. Ihre Instruktionen kommen
aber immer tiberraschend, greifen ohne wirklichen Kontext in einen Fluss ein. Mu-
sizierende konnen nicht ein paar Takte vorauslugen, um sich innerlich auf das vor-
zubereiten, was als nichstes kommt. Ihre Aufgabe ist, den fehlenden Kontext fiir die
Instruktion selbst zu schaffen — denn das, was sie in Reaktion auf die Instruktionen
spielen, trittja sofort in Beziehung zu allem anderen, was gerade klingt — und soll in

hittps://dol.org/10.14361/6783839400678-0T1 - am 13.02.2028, 05:18:27.

m


https://doi.org/10.14361/9783839400678-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172

Dynamik: Gesellschaft - Kunst - Okologie

diesen irgendwie passen, sei es als Anreicherung, als Stiitze oder als sinnstiftender
Kontrast.

Die meisten situationsbezogenen Partituren vertrauen daher darauf, dass die
Musizierenden nicht nur extrem gut »prima vista« bzw. »prima udienza«** spielen
koénnen, sondern verlassen sich auch auf deren durch viel soziales Musizieren hoch-
trainiertes vernetztes Ohr. Denn: Selbst wenn eine solche situationsbezogene Parti-
tur eine Instruktion absolut synchron an alle Musizierenden senden sollte, konnten
diese nicht synchron darauf reagieren. Zuerst miissen sie das, was sie gerade spie-
len, plausibel beenden oder einen stimmigen Ubergang zum verlangten Spielmodus
finden - und somit fallen ihre Reaktionszeiten individuell verschieden aus. Situa-
tionsbezogene Partituren erzeugen somit Nicht-Zusammen-Sein, das ich »elasti-
sches Timing« nenne. Sie konnen eine Art von Musik férdern, bei der »Zusammen-
Sein«*® nicht Synchronizitit bedeutet. Hier ist Zusammensein nicht — wie sonst in
der Musik — ein zeitlicher, sondern eher ein riumlicher, und letztendlich ein psy-
chologischer Parameter: Wir fithlen uns alle im selben klanglichen Fluss, der uns
gemeinsam durch die Zeit tragt.

Tatsichlich waren, als wihrend der Pandemie iiber das Internet verteilte Kiinst-
ler*innen gemeinsam Musik machten, sowohl zeitliches als auch riumliches Zu-
sammen-Sein nicht mehr herstellbar — das eine wurde durch unberechenbare tech-
nische Latenzen, das andere durch Kameras neutralisiert, die meist nur Leute zeig-
ten und kein Raumgefiihl zulieRen. Und wihrend die meisten wahrend der Pande-
mie verdffentlichten Zoom-Musikvideos das Zusammenspiel auf Distanz nur simu-
lierten und in Wirklichkeit offline synchronisiert worden waren, waren Live-Kon-
zerte mit meinen situationsbezogenen Partituren in elastischem Timing oft beriih-
rend direkt. Das Nicht-Zusammensein, das Kairos-basierte Musik plagte, storte die
Musizierenden nicht, denn sie hatten schon vorher so zu spielen gelernt.

Der Reiz dieses Ansatzes zu einer nicht-kairotischen Musik liegt darin, dass die
einzelnen Musiker*innen subjektiv nicht den sozialen Zwang verspiiren, sich kom-
plett zu synchronisieren, da sie aus ihrer jeweiligen Perspektive bereits in einen ge-
meinsamen Fluss mit einer Partitur eingebettet sind, die sich mit ihnen weiterent-
wickelt. Man merkt auf einmal, wie stark unser Drang nach Zusammen-Sein ist
— vielleicht gerade, wenn wir es nicht sein miissen: Die Musizierenden vergewis-
sern sich stindig ihrer Mitspielenden. Das Musikhoren wiederum, der stindigen
raschen Befriedigungen beraubt, die synchrone harmonische, polyphone oder groo-
vende Musiken liefern, hatin diesem entspannteren Zeitempfinden die Chance, sich
auf eine Vielfalt von Abliufen und Entwicklungen einzulassen, wie sie auch unsere
biologische und geologische Realitit bestimmen. Elastisches Timing macht Kairos-
Momente zu rareren — und damit kostlicheren — Geniissen, auf die zu warten sich
lohnt.

hittps://dol.org/10.14361/6783839400678-0T1 - am 13.02.2028, 05:18:27.



https://doi.org/10.14361/9783839400678-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sandeep Bhagwati: Vom Zuhdren jenseits der Menschen

Pulsschichtungen

Wir wiirden es als etwas beingstigend empfinden, wenn die Herzen vieler Men-
schen im gleichen Puls schlagen wiirden — und jede kleinste Abweichung auch noch
ibel vermerke oder gefeiert witrde. Und doch ist ein derartig dsthetisiertes gemein-
sames Pulsieren das Prinzip fast aller unserer menschlichen Musiken. Mein zweiter
Versuch zur Entkairotisierung des Musizierens will den Puls nicht elastischer ma-
chen, sondern die innere Pulsation der Musik selbst dynamisch vermehren - viele
elastische Pulse statt einem gemeinsamen.

Im elastischen Timing vertraue ich auf die Improvisationsbereitschaft der Mu-
sizierenden, ihre Fahigkeit, sich schnell in neue klangliche Situationen einzufinden.
Die Schichtung vieler Pulsationen dagegen gelingt jenen am besten, die es gewohnt
sind, detaillierte schriftliche Partituren umzusetzen. Sie interpretieren ihren Part
in dem Gefiige dieser heterochronen Partituren genauso getreu wie sonst auch —
aber in dem ihnen jeweils individuell zugeteilten Tempo. Sie sind also angehalten,
sich an ihr eigenes Metronom zu halten und dessen Puls gegeniiber allen anderen
Zeit-Markern ihrer Mitspielenden zu behaupten, egal was sie von ihnen héren oder
sehen. Hier wendet sich also die technische Inkarnation des kairotischen Zeitemp-
findens, das Metronom, gegen sich selbst. Dennoch geht es in dieser Musik nicht um
die rein technische Uberlagerung verschiedener Metronomclicks. Denn das istja ei-
ne der groRen Stiarken eurologischer Musik, Metronome zwar zu benutzen, aber nur
zur Orientierung. In vielen populiren Musiken setzt ein Schlagzeug einen strengen
Beat, dem man als Musiker*in nicht entkommt. Ein dezent blinkendes Metronom,
von niemandem als den Musizierenden beachtet, gibt diesen die interpretatorische
Freiheit zur Gestaltung »ihres« musikalischen Pulses (deshalb auch »Puls« wie im
Korper und nicht »Ticken«wie in der mechanischen Uhr).?” Zudem arbeite ich gerne
mit programmierbaren variablen Metronomen, die ihr Tempo graduell verindern
konnen, jedes in eine andere Richtung und in seiner eigenen Eile.

Eine Musik, die aus solch heterochron iiberlagerten Melodien und Rhythmen
entsteht, konnte vielleicht sogar besser als das elastische Timing unsere Sinne und
unsere Wahrnehmung schirfen fir die vielen verschiedenen Zeitstrome, die in uns
ineinandergreifen.

Zeitliche Entgrenzungen

Der dritte Versuch, die Musik iiber ihre kairotische Abhingigkeit hinauszufiihren,
zielt darauf ab, unsere Zeit-Erfahrung durch Musik itber die Begrenzungen unserer
Gegenwart zu erweitern. In all ihrer Fiille und angeblichen Zeitlosigkeit ist Musik
in den letzten Jahrhunderten immer dosierter und rationierter geworden. Ihr Fluss
wurde gebandigt, um sich jenen engen Zeitvorgaben anzupassen, die optimal sind
fiir ihren bezahlten Konsum. Bis zum Aufkommen des Kapitalismus, des Nationa-

hittps://dol.org/10.14361/6783839400678-0T1 - am 13.02.2028, 05:18:27.

173


https://doi.org/10.14361/9783839400678-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174

Dynamik: Gesellschaft - Kunst - Okologie

lismus und der Industrialisierung mit ihrer zunehmend standardisierten Eintei-
lung von Tagen, Monaten und Jahren in Zeitabschnitte kannte die rituelle und kon-
templative Musik in vielen Gesellschaften oft keine festgelegte Dauer und verwan-
delte ihre Umgebung fiir Tage, sogar Wochen.*® Noch im ausklingenden 18. Jahr-
hundert konnte ein Konzert in Wien mehrere Stunden dauern, mit mehreren Sym-
phonien und Klavierkonzerten, die vorbeizogen, wihrend die Menschen sich in das
Zuhéren hinein- und wieder herausbegaben.*

Schliefilich fithrte der Verkauf von Musik, sei es iiber einen Sitzplatz in einem
schalldichten Raum?®® oder spiter als Schellackplatte, jedoch zu strengen Beschrin-
kungen, die in den letzten Jahrzehnten immer weiter verschirft wurden. Bei zeit-
gendssischer Musik traut sich fast kein Veranstalter, ein Konzert von mehr als ei-
ner Stunde Dauer aufs Programm zu setzen — und TikTok zwingt ein Lied auf ma-
ximal eine Minute hinab. Solche prokrusteischen Praktiken®" haben uns nicht nur
fir die »longue durée« in der Musik desensibilisiert, sie machen uns auch taub fir
die Spanne unserer planetaren Zeit. DreiRig Zehnerpotenzen reichen von geologi-
schen Epochen, die manchmal Milliarden von Jahren umfassen, zu Computern, die
Billiarden Rechenschritte pro Sekunde ausfithren. Wir Menschen leben in maximal
zehn Zehnerpotenzen®* — und Musik in nicht mehr als vier: vom kiirzesten Zeitun-
terschied, den wir musikalisch wahrnehmen kénnen, bis zur lingsten Entwicklung,
die wir aktiv in unserem Kurzzeitgedichtnis halten kénnen. Dabei hat unsere zu-
nehmende Konzentration auf rasche kairotische Befriedigung unser Horen zuneh-
mend auf eine Ubung im Momentanen reduziert.

Jenseits der Menschen zuhoren zu lernen wiirde demnach heiflen, den riesigen
Reichtum an Zeiten héren zu lernen. Es gibt schon extreme Versuche dazu: In Hal-
berstadt wird John Cages Partitur As Slow As Possible wortlich genommen. Das ge-
samte Stiick wird auf eine Dauer von 639 Jahren gestreckt: Eine Orgel-Note erklingt
somit oft linger als ein Jahr — und die seltenen Momente des Tonwechsels sind zu
gut besuchten Festen geworden.*

Trotz etlicher erfolgreicher Langzeit-Klanginstallationen sind sehr lange per-
formative Musiken dennoch rar. Sie erfordern mutige Veranstalter — oder den Mut
zu einer Abkehr von Musik als Prisentationskunst. Musik itber weite Zeitriume hin-
weg zu machen und anzuhoéren, einzusinken in einen Verlauf, der das eigene Fas-
sungsvermogen iibersteigt, konnte aber eine wiedergewonnene Bandbreite an Be-
ziehungen zu planetarischen Prozessen und ein dringend nétiges Gefiihl fiir Zeit-
rdume jenseits unserer Vorstellungskraft in uns erstehen lassen.

hittps://dol.org/10.14361/6783839400678-0T1 - am 13.02.2028, 05:18:27.



https://doi.org/10.14361/9783839400678-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sandeep Bhagwati: Vom Zuhdren jenseits der Menschen

Wir wissen um den langen Atem unseres Planeten — und seine Unerbittlichkeit. Da
wir Menschen aber nicht nur rationale Wesen sind, wenn es ums Tun geht, wire es
dringend nétig, diesen langen Atem auch fithlen zu lernen — nicht nur, aber wesent-
lich auch, um unsere eigene menschliche Haut zu retten. Die oben vorgeschlagenen
Ansitze sind noch nicht mehr als eben dies: Ansitze zu einer neuen Art, durch Musik
den Zustand unserer Welt erfithlen zu lernen — als sei das Jahrtausend der Partitu-
ren nur ein Trainingsplatz fiir unsere Fihigkeiten gewesen, im Machen und Anho-
ren von Klingen unser Fithlen und Denken ineinander zu verweben. Feruccio Buso-
ni schrieb vor etwa einem Jahrhundert: »Die [...] sogenannte abendlindische Musik,
istkaum vierhundert Jahre alt [...] vielleicht im allerersten Stadium einer noch unab-
sehbaren Entwicklung [...][Sie ist] das Kind, das zwar gehen gelernt hat, aber noch
gefithrt werden muss. Es ist eine jungfrauliche Kunst, die noch nichts erlebt und ge-
litten hat. Sie ist sich ihrer selbst noch nicht bewusst [...] der Fihigkeiten, die in ihr
schlummern.«** Vielleicht ist es nunmehr an der Zeit fiir die Musik und die ihr Zu-
hérenden, ihre behiiteten Konzertformen zu verlassen und sich in das unbegreiflich
vielschichtige FlieRen eines planetaren Daseins zu schwingen.

Anmerkungen

1 Celan, Paul: Fadensonnen, 1. Auflage, Berlin: Suhrkamp 1968. Ich lese hier
Celans Gedicht als Kritik am Anthropozin: jene »grauschwarze Odnis« ist die
durch Industrialisierung (mit ihrem horror-logischen Endpunkt im industria-
lisierten Holocaust) unmenschlich gewordene Welt, die zum Abdanken eines
bestimmten Entwurfs vom Menschlichen zwingt. Denkt man an den Biumen,
den anderen Lebensformen des Planeten entlang, klingt das Licht aber noch
hell. Jenseits des nun abgewirtschafteten Menschseins gibt es anderes In-der-
Welt-Sein - und somit auch dessen Lieder, die zu singen nun unser Auftrag
sein konnte.

2 Beim dritten Festival Klanglandschaften 2022: D/B Digital in Berlin: »Klang-
landschaften: Seeing music/hearing nature at Mithlenbeck/Hobrechtsfelde/24-
26.06.2022«, letzter Zugriff: 07.03.2025, https://www.digitalinberlin.de/klan
glandschaften2022/.

3 Es geht hier nicht um den Akt des Musik-(Er-)Findens an sich, sondern um
die gesellschaftliche Funktion der Komponistenfigur fir die gesellschaftliche
Deutung komponierter Musik. Tatsichlich wurde diese Rolle zu jener Zeit
fast ausschlieflich Mannern zugeschrieben. Frauen hier nach heutigem Usus
begrifflich einzuschliefRen wire demnach Geschichtsklitterung — obwohl ih-
nen diese Rolle in spiteren Jahrhunderten dann ebenso zugeschrieben wurde.
Ein gutes Beispiel fiir diese Trennung zwischen Schreibakt und 6ffentlicher
Rolle wire Fanny Mendelssohn-Hensel, die Schwester von Felix, die mit ihm

hittps://dol.org/10.14361/6783839400678-0T1 - am 13.02.2028, 05:18:27.

175


https://www.digitalinberlin.de/klanglandschaften2022/
https://www.digitalinberlin.de/klanglandschaften2022/
https://doi.org/10.14361/9783839400678-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.digitalinberlin.de/klanglandschaften2022/
https://www.digitalinberlin.de/klanglandschaften2022/

176

Dynamik: Gesellschaft - Kunst - Okologie

Kompositionsunterricht bekam und deren Kompositionen ihr Bruder so sehr
schitzte, dass er sie unter seinem Namen verdffentlichte. Nicht um ihr die
Autorenschaft zu rauben (die war in ihrer beider Kreis unbestritten), son-
dern weil er wohl annahm, dass das Konzertpublikum seiner Zeit eine Frau
eventuell als ausfithrende Musikerin akzeptieren witrde — aber eben nicht als
»Schopferin«. Und dass diese Werke deshalb nicht als so »genial« angesehen
werden wiirden, wie sie es seiner Einschitzung waren — eine List, um die
schlafenden Kettenhunde des Patriarchats nicht zu wecken.

Wie Johannes R. Bechers Text der DDR-Nationalhymne diese Haltung besingt.
Ein Begriff, der von George E. Lewis in seinem wegweisenden Aufsatz »Im-
provised Music after 1950: Afrological and Eurological Perspectives« (in: Black
Music Research Journal 16, 1 (1996): S. 91-122, https://doi.org/10.2307/779379) ge-
pragt wurde. Ich habe ihn in meinen Schriften der letzten zehn Jahre verwen-
det, um ein Konzept musikalischer Praxis zu beschreiben, die — unabhingig
davon, wo und von wem sie gemacht wird — sich auf eine Reihe von Konzepten
stiitzt, die in der europdischen Musikgeschichte entwickelt und/oder bekannt
wurden, wie Komposition, Partitur, bezahlte Konzertauffithrung, der Bezug
aufeuropiische intellektuelle Traditionen, Instrumente/Orchester aus der eu-
ropiischen Praxis, tonale Harmonie, Polyphonie usw.

Diese Einordnung der Soundscape Art in die kapitalistische Ausbeutungs-
dynamik ist natiirlich ein wenig polemisch. Denn schlieflich verindert eine
Audio-Aufnahme die Umgebung selbst nicht. Man kénnte wohlwollend sogar
sagen, dass sie ein neues, dsthetisches Bewusstsein fir (und damit einen
Antrieb zur Sorge um) unsere klangliche Umwelt férdert. Andererseits kann
die Verfiigbarmachung und Asthetisierung natiirlicher Phinomene diesen
sehr wohl schaden: vom (Massen-)Tourismus in entlegene Gegenden bis zur
emotionalen Manipulation (z.B. das Abspielen mancher Feldaufnahmen in
Einkaufsmalls und Flughifen zur Entspannung) kénnen verfiigbare Aufnah-
men zu einer Verdinglichung und Entwertung und in letzter Konsequenz
sogar zur Ersetzung der aufgenommenen Okotope beitragen.

Vgl. zum Beispiel: Bakker, Karen: The Sounds of Life: How Digital Technology is
Bringing Us Closer to the Worlds of Animals and Plants, Princeton: Princeton
University Press 2022.

Der letzte, viel zitierte Dialogabschnitt in Heinrich von Kleists Text »Uber das
Marionettentheater« (1810): »Mithin, sagte ich ein wenig zerstreut, miissten
wir wieder von dem Baum der Erkenntnis essen, um in den Stand der Un-
schuld zuriickzufallen? Allerdings, antwortete er, das ist das letzte Kapitel von
der Geschichte der Welt.«

In Planetary Social Thought: The Anthropocene Challenge to the Social Sciences (Cam-
bridge: Polity Press 2020) greifen Nigel Clark und Bronislaw Szerszynski eine
auch schon von Arnold Gehlen und Adorno/Horkheimer artikulierte Einsicht

hittps://dol.org/10.14361/6783839400678-0T1 - am 13.02.2028, 05:18:27.



https://doi.org/10.2307/779379
https://doi.org/10.14361/9783839400678-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.2307/779379

10

11

12

13

14

Sandeep Bhagwati: Vom Zuhdren jenseits der Menschen

auf:nimlich, dass Naturzerstérung, Kultur, Gier, Macht, Heimatliebe etc. Aus-
druck des menschlichen Strebens nach ausgleichender Sicherheit vor den Un-
sicherheiten des Daseins als biologisches und soziales Wesen sind. Die Tatsa-
che, dass wir ihnen ungeziigelt Lauf lassen, fithrt aber dazu, dass genau diese
Unsicherheiten verschirft werden: Diese Dynamik zu artikulieren und soziale
Gegendynamiken zu formulieren sei die wichtigste soziologische Herausfor-
derung des Anthropozins.

»Einige glauben immer noch, dass die entscheidenden Schlachten an weit ent-
fernten Orten ausgetragen werden. Sie sind sich nicht bewusst, dass solche
Schlachten heutzutage unmodern sind. Die entscheidenden Schlachten wer-
den im Herzen unserer Stidte ausgetragen. Um die Qualitit unserer Umwelt
zu verbessern oder auch nur zu erhalten, wird es notwendig sein, die Proble-
me, die durch den sorglosen Umgang mit unserer Technologie entstehen, ent-
schieden anzugehen. Eines der grofiten Probleme ist die Lirmverschmutzung.
Die Gerdusche unserer Werkzeuge und Technologien sind die lautesten Ge-
riusche in unserer Umgebung. Sie werden immer lauter und nehmen zu. Die
moderne Stadt ist zu einem akustischen Schlachtfeld geworden. Der Mensch
verliert.« (Schafer, R. Murray: The Book of Noise, Vancouver: Arcana 1968, S. 2)
Novalis (Friedrich von Hardenberg): »Bliithenstaub«, in: Novalis: Schriften.
Die Werke Friedrich von Hardenbergs, Band 2, Erstveroffentlichung Berlin
1797/1798, Stuttgart: W. Kohlhammer 1960-1977, S. 413.

Angelehnt an die Bezeichnung seiner Heimat Indien als »siidasiatischen Sub-
kontinent« benutzte der Komponist Clarence Barlow diesen Terminus, um das
etwa gleich grofie Europa ebenfalls so zu bezeichnen, da es eindeutig aus der
Landmasse Asiens hervorgeht und recht eigentlich kein eigener Kontinent ist.
Seit das Anthropozin ein Schlagwort fiir alle wissenschaftlichen Disziplinen
wurde, gibt es aus den Geisteswissenschaften viel Kritik an seinem angebli-
chen Einsetzen mit der Industrialisierung oder, wie sich nun durchzusetzen
scheint, mit der ersten Atombombe. Gerade indigene Diskurse wiirden das
Einsetzen des destruktiven menschlichen Einflusses auf ihre Welt ein paar
hundert Jahre frither sehen (vgl. Whyte, Kyle Powys: »Our ancestors’ dystopia
now: Indigenous conservation and the anthropocenes, in: The Routledge Com-
panion to the Environmental Humanities, hg. von Ursula Heise/Jon Chris-
tensen/Michelle Niemann, London: Routledge 2017, S. 222—231; oder Yusoff,
Kathryn: A Billion Black Anthropocenes or Naone, Minneapolis: University of
Minnesota Press 2018). Da es sich beim »Anthropozin« aber zunichst um ei-
nen geologischen und planetaren Begriff handelt, liegt eine Differenz von ein
paar Jahrhunderten unterhalb der geologischen Trennschirfe — und regionale
Unterschiede nivellieren sich bei einem planetaren Phinomen ebenfalls.

Die Musikgeschichten anderer Kulturen und Traditionen sind (auch mangels
notierter Musik) nicht so detailliert erschlossen wie die europiische, und eine

hittps://dol.org/10.14361/6783839400678-0T1 - am 13.02.2028, 05:18:27.



https://doi.org/10.14361/9783839400678-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178

Dynamik: Gesellschaft - Kunst - Okologie

15

16

17

18

19

20

globale Verflechtungsgeschichte der Musik steht noch aus — aber es ist zumin-
dest auffillig, dass in jenen Kulturen, die ab dem 18. Jahrhundert in stindi-
gen Kontakt mit der europiischen Lebensweise kommen, sich dort ungewohn-
te neue konzertartige Zuhérformate etablieren: in Shanghai bilden sich Sizhu
Clubs fir regelmifiige Liebhaber-Konzerte der Seiden- und Bambus Musik, in
Nordindien wandern die abendlichen Khyal-Tafelmusiken aus hofischen Zen-
anas in die Hiuser reicher Biirger, die ihre Giste speziell zum Zuhorgenuss
einladen. Hier wiirde sich vielleicht eine genauere Verflechtungsstudie loh-
nen.

Vgl. dazu Bhagwati, Sandeep: »Maschinen zur Erzeugung von Stille«,in: Bau-
welt, Heft 8, 2005, S. 20, letzter Zugriff: 07.03.2025, https://www.bauwelt.de/
dl/732427/10794151_6494ddoc22.pdf.

Heinrich Heines Langgedicht »Waldeinsamkeit« spiirt den Stufen dieses Be-
deutungswandels in einer Coming-of-Age-Erzihlung nach - wie ja iberhaupt
die Verklirung der Kindheit seit dem 19. Jahrhundert oft als Metapher fiir un-
sere unschuldige Verwobenheit in die Welt und ihren Verlust herhalten muss.
Robinson, Dylan: Hungry Listening: Resonant Theory for Indigenous Sound
Studies, Minneapolis: University of Minnesota Press 2020. Robinson be-
schreibt, wie die ersten weifSen Trapper und Prospektoren, die im 19. Jahr-
hundert bei seinem Volk, den xwélmexw (St6:10/Skwah) ankamen, als Hungrige
erlebt und bezeichnet wurden: zum einen korperlich ausgehungert von einer
Wildnis, in der sie sich nicht ernihren konnten, zum anderen gierig auf die
Dinge und Rohstoffe seines Volkes. Er charakterisiert die eurologische Neue
Musik in diesem zweiten Sinne ebenfalls als »hungrige« Musik.

Der Autor arbeitet gerade an einem kiinstlerischen Forschungs-Projekt na-
mens Music of the Unborn, das genau diese Frage: »Wie klinge eine Musik
kinstlicher Intelligenzen mit technischem Sensorium?« zum Gegenstand
einer performativen Installation macht (fur die Biennale de IArt Numérique,
Montréal 2026).

Die Geschichte dieses antiken Begriffs ist komplex und vielfiltig. Ich gehe von
der aristotelischen Lehre vom »gliicklichen« Moment aus — wenn die Bedin-
gungen zusammenkommen (oder eine Gottheit erscheint), um uns zu ermog-
lichen, Mafinahmen zu ergreifen (meist mit einem positiven Ergebnis) — und
konzentriere mich auf das Zusammenkommen von Bedingungen oder, nach
meiner Lesart: Zeitlichkeiten.

Unsere wahrscheinlich triigerische Tendenz, Synchronizitit als bedeutungs-
voll (d.h. Kairos) zu interpretieren, geht auf die kithnen Spekulationen von C.
G. Jung zuriick (»Synchronizitit als ein Prinzip akausaler Zusammenhinge«,
in: Naturerklarung und Psyche, hg. von Carl G. Jung/Wolfgang Pauli, Ziirich:
Rascher 1952), die dann auf verschiedene Weise auf die Musik angewendet
wurden: Carl Dahlhaus zitiert diesen Begriff her, um einer Hegelschen, pro-

hittps://dol.org/10.14361/6783839400678-0T1 - am 13.02.2028, 05:18:27.



https://www.bauwelt.de/dl/732427/10794151_6494dd0c22.pdf
https://www.bauwelt.de/dl/732427/10794151_6494dd0c22.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839400678-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.bauwelt.de/dl/732427/10794151_6494dd0c22.pdf
https://www.bauwelt.de/dl/732427/10794151_6494dd0c22.pdf

21

22

23

24

25

Sandeep Bhagwati: Vom Zuhdren jenseits der Menschen

gressivistischen Sichtweise der Musikgeschichte entgegenzuwirken, wenn
er die Entstehung musikalischer Stile durch beispielhafte Werke oder (Eu-
vres als Ergebnis von (ungerichtetem) Kairos bezeichnet (Dahlhaus, Carl:
»Zwischen Relativismus und Dogmatismus, in: Jahrbuch des Staatlichen In-
stituts fiir Musikforschung (1981/1982)). Andere, wie Bruno H. Repp, Martin
Clayton, Christopher Hasty oder Mitchell Ohriner, haben in jingerer Zeit
untersucht, wie musikalische Synchronizitit nicht mit Uhrsynchronizitit
identisch ist, sondern vielmehr von sensomotorischer Synchronisation (SMS)
oder »Entrainment”’(Mitreifen) abhingt. Sie nennen das »expressives Ti-
ming«. Asynchronitit als dsthetisches Ausdrucksmittel beruht jedoch auf der
Dominanz von Synchronizitit in der eurologischen Musik — Kontrapunke,
Harmonie, der eigentliche Begriff der Konsonanz oder Dissonanz beruhen
auf Synchronizitit als Kairos als ihrem generativen Prinzip.

Die Inkommensurabilitit unserer Zeiterfahrung mit den langsamen Wir-
kungsprozessen unserer Umwelt erkundet Frangois Jullien in seinem Buch:
Les Transformations Silencieuses, Paris: Gallimard 2009.

Fiir einen guten trans-traditionellen Uberblick iiber musikalische Zeitebenen
in verschiedenen afrikanischen Traditionen vgl. Scherzinger, Martin: »Tem-
poralities«, in: The Oxford Handbook of Critical Concepts in Music Theory, hg.
von Alexander Rehding/Steven Rings, New York: Oxford University Press 2015,
S. 234-270.

Mehr zum Thema »elastisches Timing« in: Bhagwati, Sandeep: »Elaborate au-
dio scores: Concepts, affordances and tools«, in: Proceedings of the 4th Inter-
national Conference on Technologies for Music Notation and Representation —
TENOR18, hg. von Sandeep Bhagwati/Jean Bresson, Montréal: Concordia Uni-
versity 2018, S. 24—-32.

Dies konnen animierte oder interaktive Graphiken auf Monitoren sein —
aber der Autor arbeitet oft auch mit auditiven Partituren, in denen Instruk-
tionen eingesprochen werden — und sogar mit Vibrationsanziigen, deren
verschiedene Vibrationsmuster (taktile »Icons”= »Tactons«) jeweils Instruk-
tionen codieren kénnen. Mehr zu situativen Partituren in: Bhagwati, Sandeep
et al.: »Musicking the body electric. Der »body:suit:score« als polyvalente
Partiturschnittstelle fur situative Partiturenc, in: Proceedings of the 2nd
International Conference on Technologies for Music Notation and Represen-
tation — TENOR'16, hg. von Richard Hoadley/Chris Nash/Dominique Fober,
Cambridge: Anglia Ruskin University 2016, S. 121-126.

Beiauditiven Partituren sieht man die Instruktion eben nicht vor sich, sondern
sie tont aus dem Kopthorer. Mehr zum extremen Vom-Blatt-Spiel in: Bhagwa-
ti, Sandeep: »Vexations of ephemerality«, in: Proceedings of the 3rd Internatio-
nal Conference on Technologies for Music Notation and Representation -TE-

hittps://dol.org/10.14361/6783839400678-0T1 - am 13.02.2028, 05:18:27.

179


https://doi.org/10.14361/9783839400678-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180

Dynamik: Gesellschaft - Kunst - Okologie

26

27

28

29

30

31

32

NOR17, hg. von H. Lopez-Palma u.a., A Corufia: Universidade da Corufia 2017,
S. 161-166.

Musizierende sprechen so beim Proben: »Sind wir hier nicht zusammen?« —
»Hier sind wir doch zusammen, oder?«

Allerdings habe ich in den ersten meiner Werke dieser Art dann doch die Me-
tronome horbar mitlaufen lassen, damit ganz klar ist, dass es hier umverschie-
dene Tempi geht: z.B. in How to inhabit these different temporalities, einer Konzert-
installation fiir verstreute Musiker (2020/2024) und Anti-Kairos (2021/23) fiir in
Raum und Zeit verteiltes Schlagzeugensemble (12 Schlagzeuger).

Viele alte Ritual- und religiose Festmusiken dauern tagelang, von den Na-
gaswarams Siidindiens bis zu den buddhistischen »Shomyo«-Choren. Die
»songlines« Australiens tragen die Dauern der Wege entlang der geo-seeli-
schen Route, die sie beschreiben, in sich. Leise Echos solcher sich freimiitig
verschwendenden Zeitlichkeiten durchdringen noch immer Festivals wie
Glastonbury oder Burning Man oder sogar einen Wochenend-Rave, auch wenn
diese Veranstaltungen inzwischen akribisch monetarisiert werden.

Ein“e zeitgendssische®r Symphoniker*in brauchte aufierordentliches Gliick,
um eine Auffihrung einer neuen Symphonie zu bekommen, die sich an den
Zeitrahmen osterreichischer Komponisten des spiten 19. Jahrhunderts an-
lehnt — die gingige Klausel in Auftragsvertrigen beschrinkt die Dauer eines
neuen Orchesterwerks in der Regel auf 12 bis 15 Minuten.

Der Musikwissenschaftler méLe yamomo erzihlt, wie die tropischen, offenen
Architekturen der Opernauffithrungen aus der Kolonialzeit in Manila die Poli-
zei dazu veranlassten, in den angrenzenden Plitzen und Strafien zu patrouil-
lieren, um diejenigen zu erwischen, die ohne Eintrittskarte zuhéren wollten
(personliche Konferenzantwort, Montréal, 3. Mai 2024).

Dieser Effekt ist in Musiktraditionen, die noch immer unbegrenzte zeitliche
Architekturen bevorzugen, wie die Dhrupad- oder Khayal-Formen Nordindi-
ens, noch deutlicher. Der indische Musikkritiker Narayana Menon erinnert
sich gerne an die Auswirkungen der Radioaufnahmen in Indien auf die Ver-
kiirzung der lingeren Formen des Musizierens: »Das Radio [...] hat unseren
Musikern die Qualitit der Prizision und der Effizienz des Ausdrucks verlie-
hen. Das rote Licht an der Studiotiir ist ein strenger Zuchtmeister.« Zitiert in:
Lelyveld, David: »Upon the subdominant: Administering music on All-India
radio«, in: Social Text 39 (1994): S. 111-127, https://doi.org/10.2307/466366.

Von 0,2 Millisekunden, dem kleinsten fiir uns erlebbaren Zeitunterschied, bis
zur Spanne unseres biologischen Lebens: 0,2« x10" = 2« 3 X10* = 20« A X10°~ ca.
3min a x10*~ ca. 1/2h 3 x10°~ 5h 3 x10°~ 2 Tage 4 x10”~ 20 Tage a x10®~ 200
Tage 3x10°~ 5.5 Jahre 3 x10'°~ 55 Jahre — und wir sind lange vor 0,2« x10" =550
Jahre tot. Musik spielt sich zumeist in den ersten drei bis vier Zehnerpotenzen

ab.

hittps://dol.org/10.14361/6783839400678-0T1 - am 13.02.2028, 05:18:27.



https://doi.org/10.2307/466366
https://doi.org/10.14361/9783839400678-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.2307/466366

33

34

Sandeep Bhagwati: Vom Zuhdren jenseits der Menschen

Weitere Informationen: »John-Cage-Orgel-Kunst-Projekt Halberstadt, letz-
ter Zugriff: 07.03.2025, https://www.aslsp.org/.

Busoni, Ferruccio: Entwurf einer neuen Asthetik der Tonkunst, Leipzig: Insel
1907.

hittps://dol.org/10.14361/6783839400678-0T1 - am 13.02.2028, 05:18:27.

181


https://www.aslsp.org/
https://doi.org/10.14361/9783839400678-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.aslsp.org/

hittps://dol.org/10.14361/6783839400678-0T1 -

m 13.02.2026, 05:18:27.



https://doi.org/10.14361/9783839400678-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

