5. Die indigene Organisationsfahigkeit
und Selbstverwaltung in der Krise

Nachdem eine erste Annaherung an das Territorio Indigena Parque Nacional Isiboro
Sécure und die Genese des Widerstands erfolgt ist, stehen in den folgenden vier
Kapiteln die Akteur*innen der sozialen TIPNIS-Bewegung im Fokus. Dabei sollen
die Blackbox der sozialen TIPNIS-Bewegung gedffnet und die Framings ihrer Ak-
teur*innen systematisch aufgezeigt werden. Die Struktur der Analyse richtet sich
nach den tibergreifenden Deutungsmustern, die in der Framing-Literatur als Mas-
terframes bezeichnet werden. Dazu werden verschiedene Diagnose-, Prognose-
und Motivationsframes beleuchtet, die als Deutungsbausteine der untersuchten
Masterframes verstanden werden koénnen. Anhand der Frame-Kodierungen, die
nach der im Methodenteil erliuterten Vorgehensweise aus den Interviews gene-
riert wurden, ist zu erkennen, welche sozialen Probleme im Framing der Wider-
standsakteur*innen relevant sind. Ein erster Masterframe ldsst sich in einem kom-
plexen Problembereich identifizieren, der sich als Krise indigener Organisations-
fahigkeit und Selbstverwaltung beschreiben lisst. Diese zeichnet sich durch die
Fragmentierung von Indigenenorganisationen sowie durch interne Spaltungen in
ihren Fithrungszirkeln aus und prigte, wie nachfolgend deutlich werden wird, die
Konfliktphase von 2017 bis 2019.

Der Beginn der Institutionalisierung der indigenen Selbstverwaltung im Ter-
ritorium kann in die Griitndungsphase der ersten territorialen Indigenenorganisa-
tionen im TIPNIS zuriickdatiert werden. Wie bereits erwihnt, wurde die Subcentral
de Cabildos Indigenales de la Region Isiboro Sécure im Jahr 1988 auf einem Corregido-
rentreffen in Puerto San Lorenzo am Rio Sécure gegriindet, die seit der Umbenen-
nung des PNIS in TIPNIS 1990 unter dem Namen Subcentral TIPNIS firmiert. Auf
dieser Versammlung wurde auflerdem die dazugehérige Frauenorganisation Sub-
central de Mujeres del TIPNIS eingefithrt. 1998 kam es zu einer ersten Abspaltung.
15 Yuracaré- und Moxefio-Gemeinden im siidlichen Teil des Territoriums, von de-
nen die meisten innerhalb der »roten Linie« eingeschlossen waren, organisierten
sich, wie bereits erwihnt, in einem gemeinsamen Kollektiv mit dem Namen Con-
sejo Indigena del Sur (CONISUR) und niherten sich immer mehr den Positionen der

hittps://dol.org/10.14361/9783839462680-008 - am 14.02.2026, 07:58:52. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Indigene Resistencia

Siedler*innen des Polygon 7 an (Plata/Martinez 2017: 18)." Auf diese Weise verklei-
nerte sich der Einflussbereich der Subcentral TIPNIS, die mit Entstehung des spiter
von der Siedlergemeinschaft dominierten CONISUR aus dem Polygon 7 herausge-
dringt wurde.

Im Jahr 2001 musste die Ursprungsorganisation eine weitere Spaltung hinneh-
men als sich eine dritte Territorialorganisation griindete. Fiir diesen Bruch war
Marcial Fabricano verantwortlich, der Mitbegriinder und erste presidente der Sub-
central TIPNIS sowie Mitinitiator des Ersten Protestmarschs von 1990 (Alb6 2012:
189). Trotz seiner Verdienste fiir den indigenen Protest in Bolivien fiel der »historico
lider indigena« (Justel/Cauthin 2017: 6) innerhalb der Subcentral TIPNIS in Ungna-
de.? Fabricano wurde zur Last gelegt, sich 1990 aus persénlichen Profitinteressen
an Verkaufsverhandlungen tiber Mahagoni-Holz (mara) aus dem Territorio Indigena
Multiétnico (TIM) im Wert von zwei Millionen US-Dollar beteiligt zu haben (La Ra-
z6n 23.05.2012). 2001 griindete Fabricano die Subcentral de Comunidades Indigenas
del Rio Sécure del TIPNIS, kurz Subcentral Sécure, die umgehend von der Regionalor-
ganisation CPIB anerkannt wurde. Berichten der Subcentral TIPNIS zufolge soll er
mit diesem Schritt das Ziel verfolgt haben, die illegale Holzextraktion in Gemein-
den im nérdlichen TIPNIS an den Ufern des Rio Sécure zu férdern, die sich der
Subcentral Sécure angeschlossen hatten (Alb6 2012: 189). Zu diesem Zeitpunkt war
Fabricano, der von 1994 bis 1996 sowie von Mirz bis August 2002 Vorsitzender der
CIDOB war, mit der neoliberalen MNR-Partei vernetzt. 2002 wurde der Moxefio-
Trinitario auf Vorschlag von Prisident Sinchez de Lozada zum Vizeminister fiir
indigene Angelegenheiten (viceministro de Asuntos Indigenas) ernannt. Zudem un-
terhielt er enge Verbindungen zu Miguel Majluf, Senator des MNR im Kongress
und Bruder des Besitzers von Fitima, einer von drei privaten Holzfillerunterneh-
men, die 2003 im nérdlichen TIPNIS illegale Fillungen durchfiihrten.? Diese ille-
gale Holzextraktion wurde von Marcial Fabricano gedeckt, der iiber familiire Be-
ziehungen Einfluss auf die Fithrungsriege der Subcentral Sécure ausiibte (Agencia
de Noticias Fides 09.09.2004).

Trotz der Abspaltungen des CONISUR und der Subcentral Sécure blieb die Sub-
central TIPNIS die grofite der drei Territorialorganisationen. Die Anzahl der Ge-
meinden, die sich an die jeweiligen Territorialorganisationen angliederten, vari-
ierten iiber die Jahre. Die Subcentral TIPNIS vereinte stets mehr als die Hilfte aller

1 Zudenindigenen Gemeinden, die sich dem CONISUR anschlossen, zahlen Limo, Santo Dom-
ingo, Santa Anita, San Benito, Sanandita, La Angosta, San Antonio, Tres de Mayo, San Jorgito,
SanJuan del Ichoa, Santisima Trinidad, Puerto Patifio, Villa SanJuan, San Miguelito und Santa
Teresa (Plata/Martinez 2017:18).

2 Ubersetzung: »historischer Indigenenfiihrer«.

3 Die anderen beiden Unternehmen waren San Ambrosio und Herber (Agencia de Noticias
Fides 09.09.2004).

https://dol.org/10.14361/9783839462680-009 - am 14.02.2026, 07:59:52.



https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Die indigene Organisationsfahigkeit und Selbstverwaltung in der Krise

Gemeinden auf sich. Die restlichen Gemeinden schlossen sich der Subcentral Sécure
und dem CONISUR an. Vor dem Gesetz gelten die drei indigenen Territorialorga-
nisationen — Subcentral TIPNIS, CONISUR und Subcentral Sécure — gleichberechtigt
als Rechtssubjekte. Doch muss erwihnt werden, dass die Subcentral TIPNIS sowohl
die Subcentral Sécure als auch den CONISUR nicht als rechtmifige Organisationen
anerkennt (Roncken 2019: 209; Interview Izurieta 15.06.2019).

Im Fall des CONISUR lisst sich dies anhand einer Resolution nachvollziehen,
die am 19. Mai 2010 von Autorititen der indigenen Gemeinden auf der sogenann-
ten XXIX. Auflerordentlichen Versammlung im Cabildo der Gemeinde San Migue-
lito del Rio Isiboro im TIPNIS gefasst wurde. Aus diesem Dokument geht hervor,
dass die versammelten Autorititen die organisatorische Spaltung (divisién organiza-
tiva) als schwerwiegendes soziales Problem einstuften. Als Konsequenz beschlossen
sie, den Status des CONISUR als indigenes Reprisentationsorgan des TIPNIS ab-
zuerkennen, da dieser aufgrund seiner politischen Nihe zur Siedlergemeinschaft
als Storfaktor fur die organisatorische Einheit des Territoriums betrachtet wurde.
Zudem hielten die Corregidoren und Gemeindevertreter*innen die Absicht fest,
beim Munizipien-Rat von Villa Tunari die Aberkennung des CONISUR als Rechts-
subjekt zu beantragen. Fiir die Umsetzung der in der Resolution genannten Maf3-
nahmen wurden die Subcentral TIPNIS, die Regionalorganisation CPEM-B und die
iiberregionale CIDOB von der Basis mandatiert (Archivo Documental Isiboro Sé-
cure n. d.). Doch obwohl sich die drei Organisationen der Aufgabe annahmen, den
CONISUR zur Aufldsung zu bewegen, setzte sich der CONISUR iber die Resolu-
tion 0004 hinweg und blieb weiterhin aktiv. Statt die organisatorische Einheit zu
erreichen, verfestigte sich die Rivalitit der Indigenenorganisationen um Einfluss
im Territorium.

Allerdings ist das Problem der Fragmentierung der Indigenenorganisationen,
das hier aufgezeigt wird, nicht auf die territoriale Ebene beschrinkt. Um das kom-
plexe Bild zu vervollstindigen, miissen auch die regionalen und nationalen indige-
nen Dachverbinde betrachtet werden, an die die Territorialorganisationen jeweils
angegliedert sind. Im Fall des TIPNIS haben sich die drei Territorialorganisationen
in unterschiedliche Richtungen orientiert: Wihrend der CONISUR zur Coordinado-
ra de los Pueblos Indigenas del Tropico Cochabambino (CPITCO) gehort, gliedert sich die
Subcentral Sécure an die Central de Pueblos Indigenas del Beni (CPIB) an. Bei CPITCO
handelt es sich um eine Indigenenorganisation, die 1997 in Villa Tunari im Departe-
ment Cochabamba als Reprisentanz von Yuracaré-, Yuqui- und Moxefo-Trinitario-
Gemeinden gegriindet wurde, die an den Ufern der Flisse Chapare, Ichilo, Chimo-
ré, Isiboro, Ichoa und Moleto lagen. Die aus der Central de Cabildos Indigenales Moxe-
fios (CCIM) hervorgegangene CPIB wurde 1989 von insgesamt 18 indigenen Volkern
des Beni eingerichtet und verfiigt iiber ein Biiro in Trinidad (Guzmdn 2020:1).

Auch die im Jahr zuvor gegriindete Subcentral de Cabildos Indigenales de la Region
Isiboro Sécure, die spitere Subcentral TIPNIS, hatte sich zunichst der CPIB ange-

hittps://dol.org/10.14361/9783839462680-008 - am 14.02.2026, 07:58:52. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=)

101


https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Indigene Resistencia

schlossen. Dies dnderte sich mit zunehmender Fragmentierung der CPIB. Inner-
halb der CPIB entstand eine Unterorganisation, die den Namen Central de Pueblos
Etnicos Moxeios del Beni (CPEM-B) erhielt. Diese sollte sich urspriinglich im Auftrag
der CPIB um die Belange von Moxefio-Gemeinden im Departement Beni kiim-
mern. Aufgrund politischer Differenzen (die CPEM-B weigerte sich, die Anerken-
nung der Subcentral Sécure mitzutragen) agierte die CPEM-B zunehmend autonom,
18ste sich 2002 von ihrer Mutterorganisation und nahm ein rivalisierendes Ver-
hiltnis zur CPIB ein (Alb6 2012: 189). Mittlerweile hat sich die CPEM-B erfolgreich
als Akteurin etabliert und die Subcentral TIPNIS in ihren Verantwortungsbereich
aufgenommen. Sie ist nicht mehr nur fiir Moxefios, sondern auch fiir Movimas,
Chimanes und Yuracarés zustindig.*

Auf nationaler Ebene sind alle genannten Organisationen Mitglieder der schon
seit 1982 existierenden Konfoderation der indigenen Vélker Boliviens (CIDOB). Des
Weiteren kooperieren Widerstandsakteur*innen dieser Organisationen auf trans-
nationaler Ebene mit der Coordinadora de las Organizaciones Indigenas de la Cuenca
Amazénica (COICA). Bei dieser handelt es sich um einen 1984 in Lima (Peru) ge-
griindeten, transnationalen indigenen Dachverband, der sich aus neun nationalen
Indigenenorganisationen der Anrainerstaaten des Amazonasbeckens zusammen-
schlieft (COICA n. d.).°

5.1 Das Problem der internen Spaltung der Indigenenorganisationen

Neben dieser fragmentierten Organisationen-Landschaft der indigenen Volker
muss der Umstand beachtet werden, dass die meisten Indigenenorganisationen,
zu deren Verwaltungs- und Einflussbereich das TIPNIS gehort, intern gespalten
sind. Dies zeigt sich konkret in der Existenz zweier rivalisierender, institu-
tionalisierter Fithrungszirkel. Mit Fithrungszirkeln sind die Leitungsteams der
Indigenenorganisationen gemeint. Im Spanischen wird dafiir das Wort dirigencia
verwendet. In der Regel verfiigen diese dirigencias iiber eine oder einen Vorsitzen-
den (presidente) sowie eine oder einen Vizevorsitzenden (vicepresidente). Zusitzlich
konnen auch Sekretir*innen (secretarias und secretarios) fiir bestimmte Themen
mitwirken. Beispielsweise verfiigte die CPEM-B zum Erhebungszeitraum iiber

4 Der Einfluss der CPEM-B zeigte sich u.a. im Jahr 2004 als mit Sixto Vejarano ein CPEM-B
Vertreter zum Biirgermeister von San Ignacio de Moxos gewahlt wurde (Laing 2015: 163).

5 Die COICA koordiniert Forderungen fiir die Durchsetzung indigener Rechte. Sie fordert so-
wohl Territorialrechte auf lokaler Ebene als auch Normen indigener Rechte auf internatio-
naler Ebene ein. Eine wichtige Rolle spielte sie in den Debatten, die 1989 zur Entstehung der
ILO-Konvention 169 gefiihrt hatten (Laing 2015: 159).

hittps://dol.org/10.14361/9783839462680-008 - am 14.02.2026, 07:58:52. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Die indigene Organisationsfahigkeit und Selbstverwaltung in der Krise

Sekretir*innen fiir Entwicklung, natiirliche Ressourcen, Umwelt und indigene
Justiz (Interview Uche 02.08.2019).

Die Situation der internen Spaltung trifft besonders auf die Subcentral TIPNIS,
die dazugehorige Frauenorganisation Subcentral de Mujeres del TIPNIS sowie die
CIDOB zu. Aber auch innerhalb der Subcentral Sécure konnte wihrend der Feld-
forschung um Emilio Noza ein Kreis von Widerstandsakteur*innen identifiziert
werden, die sich von der regierungsnahen Subcentral Sécure um Carlos Fabricano
abgrenzten. 2010 hatte Noza selbst das Amt des Vorsitzenden der Subcentral Sécure
inne. Er engagierte sich im Achten und Neunten Protestmarsch und galt als Ver-
fechter des Schutzgesetzes 180 (Interview Noza 22.07.2019). Im April 2012, wenige
Tage vor Beginn des Neunten Protestmarschs, besetzte eine Gruppe um Carlos Fa-
bricano das Biiro der Subcentral Sécure in Trinidad. Der Moxefo-Trinitario Carlos
Fabricano, der urspriinglich aus San Ramoncito im Zentral-TIPNIS stammt, lebte
zu diesem Zeitpunkt in der Sécure-Gemeinde Oromomo. Diese hatte Evo Morales
im Anschluss an den CONISUR-Protestmarsch und die Verabschiedung des consul-
ta-Gesetzes (Ley 222) zwei Mal besucht. Carlos Fabricano beschuldigte Noza, sein
Amt trotz Ablauf seines Mandats selbststindig verlingert zu haben und ernann-
te sich selbst zum neuen presidente der Subcentral Sécure (CEDIB 10.04.2012). Ei-
nen Monat spiter verdffentlichte La Razon einen Artikel, in dem Noza vorgeworfen
wurde, wie sein Vorginger Marcial Fabricano in illegale Holzgeschifte verwickelt
gewesen zu sein (La Razén 23.05.2012).

Ein weiterer Widerstandskreis konnte innerhalb der CPIB um Nazareth Flo-
res festgestellt werden, der von der Linie der regierungsnahen CPIB um Sonia Ave
abwich. Von 2010 bis 2012 hatte die Angehorige des Itonama-Volks den Vizevor-
sitz ihrer Organisation inne. Ahnlich wie im Fall der Subcentral Sécure kam es bei
der CPIB im Jahr 2012 zum internen Bruch. Der damalige Vorsitzende der CPIB
(und spitere Vorsitzende der CIDOB) Pedro Vare hatte sich geweigert, sich dem
Neunten Protestmarsch anzuschliefRen. Dies rief im Mai 2012 den Unmut eines
Teils der CPIB um Nazareth Flores hervor, die sich von Vare abwandten (La Razén
12.05.2012; Interview Flores 16.05.2019).

Die Subcentral TIPNIS wurde zum Feldforschungszeitpunkt von Domingo No-
gales der Yuracaré-Ethnie geleitet, dem mit der Moxefia-Trinitaria Cecilia Moyoviri
eine Widerstandsakteurin mit Anspruch auf die Fithrung der Subcentral TIPNIS ge-
geniiberstand. Moyoviri war offiziell Vizevorsitzende der Widerstandssubzentra-
le, doch aufgrund der Tatsache, dass sich der eigentliche Vorsitzende Fabiin Gil
aus den Aktivititen der Subzentrale zuriickgezogen hatte, iibte sie kommissarisch
seine Funktionen aus (Interview Moyoviri 19.06.2019). Bei der Frauenorganisation
Subcentral de Mujeres del TIPNIS waren es die mit Domingo Nogales kooperierende
Raquel Moye und die Widerstandsakteurin Marquesa Teco, die um die Legitimitit
ihres Fithrungsanspruchs konkurrierten. Bei der CIDOB standen sich Pedro Va-
re und der Widerstandsakteur Tomds Candia gegeniiber. Die Situation der inter-

hittps://dol.org/10.14361/9783839462680-008 - am 14.02.2026, 07:58:52. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=)

103


https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Indigene Resistencia

nen Spaltung der dirigencias wird in folgender Abbildung (Abbildung 5) schematisch
dargestellt.

Abbildung 5: Die Organisationsstruktur des TIPNIS

Intern gespaltene Organisationen, die iiber zwei getrennte, institutionalisierte Leitungsteams
verfiigen, sind durch einen Trennstrich gekennzeichnet; hervorgehoben sind die Leitungs-
teams, die aus Sicht der sozialen TIPNIS-Bewegung zum Allianzsystem gehéren; eigene Dar-
stellung; Grafik ist in dhnlicher Weise in einem Artikel des Autors erschienen (Gorgens 2022:
216; Angabe siehe »Uber den Autor«).

5.2 Divide et impera: Wie die MAS-Regierung
die interne Spaltung vorantrieb

Gonzalo Colque (2017: 26), wissenschaftlicher Mitarbeiter der Fundacion Tierra,
fithrt die Situation der internen Spaltung auf eine Regierungspolitik des divide
et impera zuriick. Diese Sichtweise spiegelte sich auch in einem weit verbrei-
teten Framing wider, bei dem Akteur*innen der sozialen TIPNIS-Bewegung die

hittps://dol.org/10.14361/9783839462680-008 - am 14.02.2026, 07:58:52. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Die indigene Organisationsfahigkeit und Selbstverwaltung in der Krise

Morales-Regierung fiir die Krise der Indigenenorganisationen verantwortlich
machten. Die neunundvierzigjihrige Widerstandsakteurin Nazareth Flores (CPIB)
erklirte, dass die Morales-Administration systematisch versucht habe, Indige-
nenfihrer*innen auf ihre Seite zu ziehen und in den Staat zu integrieren, um
den Widerstand zu brechen. Diese Strategie habe sie seit dem Protestmarsch von
2011 und den Vorkommpnissen in Chaparina festgestellt, die zu einer Abkehr vieler
Indigenenorganisationen von der MAS-Parteilinie und vom Pacto de Unidad gefiihrt
hatten (Interview Flores 16.05.2019): »el Gobierno [...] husmed en la vida de todos los
dirigentes para agarrarlos, tenerlos a su lado y decirles: 5O me apoyas o te vas preso.< [...]
Se ha metido en el tema de la gente, de los dirigentes y los ha corrompido y los ha llevado a
su lado« (Interview Flores 16.05.2019).° Widerstandsakteur*innen beklagten eine
starke Einmischung der MAS-Regierung in interne Angelegenheiten des TIPNIS,
durch die die organisatorische Einheit zerbrochen sei.

Diese These wurde auch von Alcides Vadillo (Interview 20.05.2019), zum Erhe-
bungszeitraum Regionaldirektor des Biiros der Fundacién Tierra in Santa Cruz de
la Sierra, unterstiitzt. Laut Vadillo war es ein wesentliches Element dieser »politica
de division«,” indigene Autorititspersonen unter Druck zu setzen (Interview Vadillo
20.05.2019). Eine Moglichkeit dies zu tun habe sich Morales durch die Kontrolle des
Indigenenfonds (fondo indigena) geboten, der wihrend der Amtszeit des Ubergangs-
préasidenten Eduardo Rodriguez Veltzé auf Betreiben von Indigenenorganisationen
aus dem Hoch- und Tiefland eingefiithrt worden war. Die Grundidee dieses Fonds
bestand darin, fiinf Prozent der Steuereinnahmen auf fossile Energietriger in Ent-
wicklungsprojekte in indigenen und biuerlichen Gemeinden zu investieren. Mit
dem Decreto Supremo 28571 wurde dazu am 2.2. Dezember 2005 eine entsprechende
Verordnung erlassen (Gaceta Oficial de Bolivia 2005).8 Die Verwaltung des Fondo
de Desarrollo para los Pueblos Indigenas Originarios y Comunidades Campesinas wurde
zentral von La Paz aus organisiert.” Jedoch dauerte es bis September 2012, bis ers-
te Projekte finanziert wurden (Morales/Zambrana/Choque 2015: 31).

Vadillo kritisierte, dass es im Zuge dieser Projektfinanzierungen zu Einschiich-
terungsversuchen seitens der Regierung gekommen sei. Diese habe die Situation
ausgenutzt, dass viele Indigenenfithrer*innen, die Fordermittel erhielten, nicht
iiber die genauen Bestimmungen des Fonds informiert und in der Lage gewesen

6 Ubersetzung: »Die Regierung schniiffelte im Leben aller Indigenenfiihrer herum, um sie zu
packen und ihnen zu sagen: sEntweder du unterstiitzt mich oder du gehst ins Gefangnis.<[...]
Sie hatsichin das Leben der Leute, der Indigenenfiihrer eingemischt und hat sie korrumpiert
und sie auf ihre Seite gezogen.«

7 Ubersetzung: »Politik der Spaltung«.

8 Damit wurde der Fonds vier Tage nach den Prasidentschaftswahlen beschlossen als schon
klar war, dass Evo Morales nichster Prasident des Landes werden wiirde.

9 Ubersetzung: »Entwicklungsfonds fiir die originiren indigenen Vélker und biuerlichen Ge-
meindenc.

https://dol.org/10.14361/9783839462680-009 - am 14.02.2026, 07:59:52.

105


https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

Indigene Resistencia

seien, Rechenschaft iiber ihre Ausgaben zu geben. Um einer juristischen Verfol-
gung oder Haftstrafe zu entgehen, hitten Viele keine andere Wahl gehabrt, als die
Morales-Regierung politisch zu unterstiitzen. Andere Indigenenfihrer*innen sei-
en mit finanziellen Mitteln korrumpiert und kooptiert worden. Auf diese Weise
habe die Morales-Regierung erreicht, dass die Leitungsteams der Indigenenorga-
nisationen nach und nach mit Unterstiitzer*innen des MAS besetzt wurden (In-
terview Vadillo 20.05.2019).

Morales’ Rhetorik in der Kritik

Schuldzuweisungen im Framing der Widerstandsakteur*innen gegen Evo Morales
als Drahtzieher der divisién organizativa verwiesen noch auf ein zweites Element: Ei-
nen spaltenden Effekt, den Akteur*innen der sozialen TIPNIS-Bewegung Morales’
Rhetorik unterstellten. Fiir Empérung sorgten 6ffentliche Auftritte des Prasiden-
ten. Am 28. Juli 2019, ein Datum zur Zeit der Feldforschung, hielt Morales eine Re-
de in San Ignacio de Moxos. Anlass war die Einweihung einer neuen Asphaltstraf3e
zwischen San Ignacio de Moxos und Puerto Ganadero, ein Abschnitt einer nérd-
lichen Ost-West-Verbindung zwischen Trinidad und La Paz. In dem Wissen, dass
ein Grofteil der Versammelten ebenfalls Befiirworter*innen der TIPNIS-Strafle
waren, nutzte Morales die Gelegenheit, die StraRenbaugegner*innen und damit
die soziale TIPNIS-Bewegung verbal zu attackieren. Wortlich sagte er, dass die
TIPNIS-Strafie schon lingst gebaut worden wire, wenn nicht einige Gruppen im
Beni und in Bolivien mit lauter Liigen einen Baustopp herbeigefithrt hitten (Pagina
Siete Digital 28.07.2019). Bei diesem Auftritt verfolgte der Prisident eine Strategie
des blaming und shaming von Gegner*innen der TIPNIS-Strafe, die deutlich wer-
den lief}, warum einige Autor*innen wie Nikolaus Werz (2013: 234) Morales einen
»radikalen Populismus« unterstellen. Morales liefd keinen Zweifel erkennen, dass er
die Akteur*innen der sozialen TIPNIS-Bewegung als kontraproduktive Triebkrifte
erachtete. Diese schadeten Morales’ Aussage zufolge jedoch nicht ihm personlich
oder seiner Regierung, sondern den Menschen im Beni. Mit dieser Behauptung
hetzte Morales das Publikum in San Ignacio de Moxos gegen die Strafienbaugeg-
ner*innen auf, die er als »enemigos del Beni« (Feinde des Beni) bezeichnete (Evo Mo-
rales zitiert nach Pagina Siete Digital 28.07.2019).

Aus Sicht der Widerstandsakteur*innen lag in diesen und hnlichen Auflerun-
gen des Prisidenten ein schwerwiegendes Problem. Denn im Kern ging es Morales
um die Delegitimierung des Widerstands. Dazu gehorte es auch, den Widerstand
als irrational darzustellen (Ernst 2015: 75). Nichtregierungsorganisationen und der
politischen Opposition warf er vor, die Menschen im TIPNIS manipuliert und zu
ihrer Widerstandshaltung gegen das Straflenbauprojekt Villa Tunari — San Ignacio
de Moxos angestiftet zu haben, um der Regierung zu schaden (Pdgina Siete Digital

hittps://dol.org/10.14361/9783839462680-008 - am 14.02.2026, 07:58:52. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Die indigene Organisationsfahigkeit und Selbstverwaltung in der Krise

26.07.2017). Auf diese Weise versuchte Morales, den Protest gegen seine Politik als
von aufen gesteuert und nicht authentisch-indigen darzustellen.

Die Widerstandsakteurin und ehemalige Vorsitzende der Subcentral de Mujeres
del TIPNIS Julia Molina (2011-2016) kritisierte, dass Morales eine Bedeutungskon-
struktion geschaffen habe, die den TIPNIS-Widerstand mit rechten Oppositions-
parteien in Verbindung gebracht habe. Auch habe es von Seiten der Regierung Ver-
suche gegeben, den Widerstandsakteur*innen eine rechte politische Gesinnung zu
unterstellen und deren Anliegen somit zu delegitimieren. Wie die sechsunddrei-
Rigjahrige Moxefa-Trinitaria am Beispiel ihrer eigenen Person verdeutlichte, hit-
ten Morales und seine Anhinger*innen den Widerstandsakteur*innen durch die
Bedeutungszuschreibung als Rechtsgerichtete geschadet: »Dicen que todos los que es-
tan defendiendo los territorios, la Madre Tierra somos de le derecha. Eso es lo que ellos nos
dicen y asi me tienen en mi comunidad. Y a mi la verdad me apena mucho« (Interview Mo-
lina 17.05.2019)."° Molinas comunidad ist die indigene Polygon 7-Gemeinde Santisi-
ma Trinidad. Dort habe sie aufgrund dieser Bedeutungszuschreibung eine zuneh-
mende soziale Ausgrenzung erfahren (Interview Molina 17.05.2019).

5.3 Der »organico«-Begriff und der Kampf um Legitimitat

Vergleicht man Morales’ Rhetorik mit Aussagen von Akteur*innen der Indigenen-
organisationen, die im TIPNIS-Konflikt involviert sind, fillt auf, dass der von Mo-
rales verwendete Feindbegriff (enemigo) im Framing indigener Akteur*innen kaum
verwendet wird. Eine Freund-Feind-Unterscheidung findet trotzdem statt. Aller-
dings ist diese nicht primar an der Konfliktlinie zwischen Befiirwortung und Ab-
lehnung des Straflenbauprojekts ausgerichtet. Betrachtet man das Framing der
befragten Interviewpartner®innen sticht die zentrale Bedeutung des Begriffs »or-
ganico« (organisch) hervor: Die befragten Widerstandsakteur*innen bezeichneten
mit diesem Ausdruck vorrangig sich selbst oder solche Indigenenorganisationen
und Akteur*innen, die sie als rechtmifiige Reprisentant®innen der Basis, d.h. der
lokalen Gemeindebewohner*innen im TIPNIS, erachteten. Die Gegenseite, von der
sie sich durch ihre Begriffsverwendung abzugrenzen versuchten, deklarierten sie
als »oficialista« (regierungstreu). Durch den Begriff »oficialista« sollte den so Be-
zeichneten unterstellt werden, nicht den Interessen der Basisgemeinschaften zu
dienen, sondern dem Willen der Morales-Regierung zu folgen. Zudem war es un-
ter den Widerstandsakteur*innen iblich, die jeweils als legitim angesehenen In-
digenenorganisationen und Akteur*innen mit dem Etikett »orgdnico/-a« zu verse-

10 Ubersetzung: »Sie sagen, dass wir alle, die die Territorien, die Mutter Erde verteidigen, Rech-
te sind. Das ist es, was sie uns sagen und so behandeln sie mich in meiner Gemeinde. Das
bekiimmert mich wirklich sehr.«

hittps://dol.org/10.14361/9783839462680-008 - am 14.02.2026, 07:58:52. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=)

107


https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Indigene Resistencia

hen. Beispielsweise unterschieden sie zwischen der Subcentral TIPNIS »organica«
und der Subcentral TIPNIS »oficialista«. Gleiches gilt fiir die Unterscheidung zwi-
schen der CIDOB »organica« und der CIDOB »oficialista«. Tatsichlich waren vie-
le Indigenenfithrer*innen der MAS-freundlichen Seite sogar Mitglieder der MAS-
Partei. Darunter Carlos Fabricano (Subcentral Sécure), Sonia Ave (CPIB) und Pedro
Vare (CIDOB).

Angesichts dieser Tatsache scheint die Terminologie der Widerstandsak-
teur*innen einleuchtend. Vor dem Hintergrund der Versuche der Regierung, den
Widerstand verbal zu delegitimieren, scheint es zudem konsequent, dass sich
Widerstandsakteur*innen in ihren Framings um die diskursive Kontrolle iiber
den »organico«-Begriff bemiihten, der bereits seit der Griindungsphase der ersten
tieflindischen Indigenenorganisationen in den 1980er Jahren mit den Prinzipien
kollektiver, horizontaler und konsensbasierter Entscheidungsprozesse verkniipft
wird. Letztere lassen sich als dekolonisierende Praxis zur Verhinderung einer zu
starken Machtkonzentration in den Hinden von Einzelpersonen deuten (Laing
2015: 260) und werden in dieser Arbeit an spiterer Stelle unter besonderer Beriick-
sichtigung der Bottom-Up-Logik des territorio eingehend betrachtet. Ein zentrales
Anliegen dieses Bemithens um die Deutungshoheit iiber den »organico«-Begriff
war es, das eigene Handeln und den Widerstand zu rechtfertigen. Beim Framing
kam es darauf an, iiberzeugend darzustellen, dass die Akteur*innen des eigenen
Allianzsystems die Interessen der indigenen Basisgemeinschaften in den Vorder-
grund des kollektiven Handelns stellten. Denn wie der ehemalige Vorsitzende der
CPEM-B (2016-2019) Adhemar Mole formulierte: »Un dirigente sin base no es nadie«
(Interview Mole 03.06.2019)."

Bei einer vorschnellen und einseitigen Ubernahme der Bedeutungszuschrei-
bung fir den »organico«-Begriff aus Widerstandsperspektive besteht die Gefahr,
den Widerstand zu romantisieren bzw. die Gegenseite zu dimonisieren (Inter-
view Justel 02.07.2019). Dieser Tendenz waren sich viele der befragten Vertreter*in-
nen zivilgesellschaftlicher und kirchlicher Organisationen, Gruppen und Netzwer-
ke bewusst. In den Interviews waren sie bei der Verwendung des »organico«-Begrifts
zuriickhaltender als Vertreter*innen ihrer indigenen Partner-SBOs. Dies zeigte
sich an Auflerungen von Manuel Menacho, der als CEJIS-Mitarbeiter zur Zeit der
Feldforschung die Subzentralen des TIM und TIMI in San Ignacio de Moxos unter-
stiitze und gleichzeitig Mitglied der Aktivistengruppe Coordinadora en Defensa de la
Autodeterminacion de los Pueblos y el Medio Ambiente (CODAPMA) war. In Bezug auf die
sogenannte CIDOB organica dufderte der gelernte Rechtsanwalt, dass er nicht sicher
wisse, ob diese tatsichlich organisch oder legitim sei. Dies hitten die Basisgemein-
schaften zu beurteilen (Interview Menacho 29.05.2019). Auch darf nicht iibersehen
werden, dass »oficialista« keine Selbstbezeichnung MAS-freundlicher Akteur*innen

11 Ubersetzung: »Eine Fithrungsperson ohne Basis ist ein Niemandx.

https://dol.org/10.14361/9783839462680-009 - am 14.02.2026, 07:59:52.



https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Die indigene Organisationsfahigkeit und Selbstverwaltung in der Krise

war. Stattdessen erhoben diese selbst Anspruch darauf, organisch zu sein und wie-
sen die Vereinnahmung des »organico«-Begriffs durch die Widerstandsakteur®in-
nen zuriick. Durch ihre kontrire Begriffsverwendung forderten sie die Akteurin-
nen des Allianzsystems der sozialen TIPNIS-Bewegung, die sie als Opponent*in-
nen, Verriter*innen, Oko-Fundamentalist*innen oder Marionetten der NGOs de-
klarierten, im Wettstreit um die Deutungshoheit heraus.

Im Hinblick auf Konkurrenzbeziehungen zwischen rivalisierenden dirigenci-
as der Indigenenorganisationen lisst sich zeigen, dass dieser Wettstreit um die
Durchsetzung des »organico«-Framings ein Kampf um Legitimitit war. Da aus Sicht
der sozialen TIPNIS-Bewegung jeweils ein Leitungsteam zum Allianz- sowie ein
anderes zum Konfliktsystem gehorte, lag es nahe, dass die Verwendung des »or-
ganico«-Begrifts von Akteur*innen beider Systeme mit dem Ziel der Stirkung der
eigenen Fithrung eingesetzt wurde. Das eigene Allianzsystem wurde durch die Zu-
schreibung von Legitimitit gestiitzt und das Konfliktsystem diskreditiert. Dabei
wurden Schuldzuweisungen an die Gegenseite formuliert, nur personliche Inter-
essen zu verfolgen, keine Legitimitit zu besitzen, fiir die Ausitbung bestimmter
Amter unfihig und fiir die Spaltung der Indigenenorganisationen verantwortlich
zu sein. Im Gegensatz dazu wurde mit dem »organico«-Begriff die Fihigkeit ver-
bunden, die Entscheidungsprozesse im Territorium basisgerecht zu interpretieren
und die Mitglieder der TIPNIS-Gemeinden als Souverdne zu respektieren.

Der Widerstandsakteur Bernado Muiba, zum Zeitpunkt der Feldforschung
Vorsitzender der Subzentrale des Territorio Indigena Multiétnico (TIM), warf dem
Vorsitzenden der aus seiner Sicht regierungstreuen Subcentral TIPNIS vor, nicht
durch den Willen der Basis, sondern auf Wunsch der Morales-Regierung in sein
Amt gekommen zu sein. Die Rede war von Domingo Nogales, der im November
2016 fiir einen Zeitraum von vier Jahren gewihlt worden war und Muiba zufolge
nur der Zentralregierung und nationalen Behorden gehorchte (Interview Muiba
28.05.2019). Ahnlicher Meinung war die Sonderbeauftragte fiir Wirtschaft und
Entwicklung der Regionalorganisation CPEM-B Maribel Daza: »Don Domingo
Nogales obedece [...] a todo lo que es afin al Gobierno, intereses del Gobierno« (Interview
Daza 12.07.2019)."* Neben Vorwiirfen an Nogales war in einigen Interviews jedoch
auch eine gewisse Verwunderung iiber dessen Regierungsnihe zu verzeichnen.
Dies galt besonders fiir Widerstandsakteur*innen, die Nogales noch als Teil des
eigenen Allianzsystems kennengelernt und seinen Wechsel zum Konfliktsystem
mitverfolgt hatten. Wie Bertha Vejarano, ehemalige Vorsitzende der CPEM-B
(2010-2016) und zum Erhebungszeitraum Corregidora der TIMI-Gemeinde Argen-
tina, im Interview erzihlte, hatte Nogales beim Protestmarsch 2011 noch an der

12 Ubersetzung: »Don Domingo Nogales gehorcht allem, was der Regierung nahesteht, Inter-
essen der Regierung.«

https://dol.org/10.14361/9783839462680-009 - am 14.02.2026, 07:59:52.

109


https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10

Indigene Resistencia

Seite der Widerstandsakteur*innen fir die Verteidigung des TIPNIS gekimpft
und selbst physische Gewalt in Chaparina erlitten (Interview Vejarano 29.05.2019).

Schuldzuweisungen und Vorwiirfe der Widerstandsakteur*innen an die Ak-
teur*innen des Konfliktsystems lassen sich mit Interviewaussagen politischer Ge-
genspieler*innen kontrastieren. Domingo Nogales behauptete, dass die an ihn ge-
richteten Vorwiirfe nur dazu dienten, die TIPNIS-Bevélkerung gegen die von ihm
geleitete dirigencia der Subcentral TIPNIS aufzuwiegeln: »lo éinico que a nosotros nos
afecta un poquito es que la gente se pone en contra de nosotros [...]. O sea, nos ponen en du-
da«.3 Auch ist es nicht verwunderlich, dass MAS-nahe Akteur*innen, ihnlich den
Widerstandsakteur*innen, Strategien zur Legitimierung ihrer selbst und zur De-
legitimierung ihrer politischen Gegner*innen verfolgten. So sagte Domingo Noga-
les im Interview, das in seinem Biiro in direkter Nachbarschaft zum geschiftigen
Mercado Campesino in Trinidad stattfand: »estas son las oficinas del TIPNIS. Quien
estd aqui afuera no es una autoridad [...], es una autoridad ya ilegal« (Interview Nogales
05.06.2019).' Carlos Fabricano (Subcentral Sécure) bezichtigte die Widerstandsak-
teurin Marquesa Teco der Usurpation und unterstellte ihr, unrechtmifiig im Na-
men der Basis zu sprechen: »La sefiora [Doiia Marquesa] puede hablar como cualquiera.
Uno tiene derecho de hablar, tiene derecho de opinar, pero no a nombre de la base. Y eso es
lo que sucede ahora« (Interview Fabricano 18.06.2019).”° In diesem konkreten Bei-
spiel wird die Legitimitit Marquesa Tecos, die zum Feldforschungszeitpunkt als
Vorsitzende der Subcentral de Mujeres del TIPNIS als eine der wichtigsten Meinungs-
fithrer*innen des Widerstands galt, explizit negiert.

Ein weiterer Vorwurf MAS-freundlicher Akteur*innen, der sich speziell an die
Widerstandsakteur*innen der sozialen TIPNIS-Bewegung richtete, lautete, dass
diese von ostbolivianischen Wirtschaftsunternehmen instrumentalisiert worden
seien. Nicht wenige dieser Unternehmen hitten ein strategisches Interesse daran,
dass Verkehr und Handel auch in Zukunft tiber das wirtschaftsstarke departamen-
to Santa Cruz geleitet werden wiirden. Aus diesem Grund kime es einigen Wirt-
schaftsvertreter*innen gelegen, wenn die soziale TIPNIS-Bewegung eine kilome-
terkurze Route durch das TIPNIS verhinderte. Dieses Argument wurde vorrangig
von Pedro Vare (CIDOB) vorgebracht, ohne jedoch die betreffenden Wirtschafts-
sektoren zu spezifizieren (Interview Vare 16.06.2019).

13 Ubersetzung: »das Einzige, das uns ein bisschen zu schaffen macht, ist, dass die Leute sich
gegen uns wenden [..]. Das heifdt, sie zweifeln an uns«.

14 Ubersetzung: »das sind die Biiros des TIPNIS. Wer draufRen ist, ist keine Autoritit [..], ist
schon eine illegale Autoritat«.

15 Ubersetzung: »Die Frau [Dofia Marquesa] kann sprechen wie jeder andere. Jeder hat das
Recht zu sprechen, das Recht seine Meinung zu dufiern, aber nicht im Namen der Basis. Und
das ist was gerade passiert«.

https://dol.org/10.14361/9783839462680-009 - am 14.02.2026, 07:59:52.



https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Die indigene Organisationsfahigkeit und Selbstverwaltung in der Krise

Abbildung 6: Domingo Nogales (rechts) im Interview mit dem Autor im
Biiro der Subcentral TIPNIS

‘ LIPNIS ¢

TERRITORI iy
PARQLE
V FURDADOEL 70 i R

ELTIPNISES BENANO ¥ SIEMPRE
BENI- BOLIVIA ik

Eigene Aufnahme, Trinidad, 05.06.2019.

5.4 Die Institutionalisierung der internen Spaltung

Doch wie kam es zur Institutionalisierung der internen Spaltung, d.h. zur Entste-
hung zweier klar erkennbarer, rivalisierender Leitungsteams innerhalb der Indi-
genenorganisationen Subcentral TIPNIS und CIDOB? Trotz einiger Parallelen muss
diese Frage fiir beide Organisation einzeln gestellt werden. Im Fall der Subcentral
TIPNIS ist es zu ihrer Beantwortung notwendig, sich genauer mit den Umstan-
den der Aufhebung des Gesetzes 180 zu befassen, welches das TIPNIS schiitzte
und das umstrittene Straflenbauprojekt ausdriicklich untersagte. Wie bereits dar-
gelegt, war die Annullierung des Gesetzes von der Morales-Regierung politisch ge-
wollt. Am 13. August 2017 wurde das »Unantastbarkeitsgesetz« (Ley 180) aufRer Kraft
gesetzt. Entscheidend fiir die Herausbildung zweier konkurrierender dirigencias im
TIPNIS waren Dynamiken innerhalb der indigenen Bewegung, die zu dieser Geset-
zesauthebung gefithrt hatten. Die Initiative zu diesem Schritt kam ausgerechnet
von einer Gruppe indigener Akteur*innen unter Federfithrung von Ramona Moye,
einer aus dem TIPNIS stammenden Parlamentsabgeordneten der MAS-Partei, die
aus der Subcentral Sécure hervorgegangen war. Neben Moye zihlten vier presidentes
MAS-freundlicher indigener dirigencias dazu: Diego Roca vom CONISUR, Mauricio

https://dol.org/10.14361/9783839462680-009 - am 14.02.2026, 07:59:52.

m


https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

n2

Indigene Resistencia

Guaji (CPITCO), Carlos Fabricano (Subcentral Sécure) und Domingo Nogales (Subcen-
tral TIPNIS) (Martinez 2017: 4).

Mittels einer Gesetzesinitiative, die sie am 03. Juli 2017 vor dem bolivianischen
Parlament, der sogenannten Asamblea Legislativa Plurinacional (ALP), in La Paz vor-
stellte,’® initiierte die Gruppe einen Prozess, der schlieRlich zur Verabschiedung
des Gesetzes 969 fiihrte, welches das Schutzgesetz abloste. Rubén Martinez (2017:
5) argumentiert, dass dieser Gesetzesvorstofd die organische, indigene Organisati-
onsfihigkeit geschwicht habe. Besonders problematisch sei gewesen, dass sich mit
Domingo Nogales der gewihlte Vorsitzende der Subcentral TIPNIS hinter die Geset-
zesinitiative gestellt hatte. Dadurch war er in den Augen vieler Beobachter*innen
eigenstindig und ohne ausreichende Basismandatierung auf die regierungstreue
Seite bzw. ins Konfliktsystem der sozialen TIPNIS-Bewegung gewechselt. Diese
Tat brachte die Subcentral TIPNIS in eine schwierige Situation, die sich durch ei-
nen Vertrauensverlust an der Basis ausdriickte (Martinez 2017: 5).

Die Argumente der Gruppe um Ramona Moye fiir die Authebung des Schutz-
gesetzes 180 glichen denen der MAS-Regierung. So wurde das Geriicht weiterpro-
pagiert, dass den indigenen Gemeinschaften im TIPNIS durch das »Unantastbar-
keitsgesetz« die Titigkeiten ihrer kollektiven Subsistenzwirtschaft untersagt und
jegliche Moglichkeiten zu prosperieren genommen werden sollten. Aufierdem be-
stand die Gruppe darauf, dass das amtliche Ergebnis der consulta von 2012 respek-
tiert werden sollte, bei dem sich die befragten TIPNIS-Gemeinden mehrheitlich
fiir einen Straflenbau und gegen die im Gesetz 180 garantierte »Unantastbarkeit«
des Territoriums ausgesprochen hitten (Martinez 2017: 4).

Als Reaktion auf Nogales’ Vorgehen in der Moye-Gruppe verurteilten Vertre-
ter*innen der Subcentral TIPNIS das Verhalten ihres Vorsitzenden. Wihrend einer
Versammlung, die am 07. und 08. Juli 2017 in der TIPNIS-Gemeinde El Carmen del
Coquinal abgehalten wurde, wihlten die »organicos« den siebenundzwanzigjihri-
gen Fabian Gil zu ihrem neuen, organischen presidente. Die MAS-nahen Akteur*in-
nen lieRen sich unterdessen in beachtlich kurzer Zeit ihren Gesetzesvorschlag ge-
nehmigen, der am 13. August 2017 wihrend eines Massenevents in einer Sport-
halle in Trinidad unter Anwesenheit von Evo Morales als Gesetz 969 in nationales
Recht tiberfithrt wurde. Gleichzeitig protestierte eine kleine Gruppe indigener Wi-
derstandsakteur*innen auf der Plaza von Trinidad gegen dieses Gesetz (Martinez
2017: 6).

16 Ubersetzung: »Plurinationale Legislative Versammlung«.

https://dol.org/10.14361/9783839462680-009 - am 14.02.2026, 07:59:52.



https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Die indigene Organisationsfahigkeit und Selbstverwaltung in der Krise

Parallelveranstaltungen im TIPNIS als Ausdruck der Spaltung

Zwei Wochen spiter war der interne Bruch bereits sichtbar konsolidiert als beide
Seiten der Subcentral TIPNIS zur selben Zeit Versammlungen im Territorium ab-
hielten. Die Unterstiitzer*innen des Gesetzes 969 in San Pablo, wihrend sich die
Widerstandsakteur®innen im nahegelegenen Centro de Gestion trafen, einem zen-
tralen Treffpunkt und Versammlungsgebiude, das am Rio Isiboro zwischen den
Gemeinden Gundonovia und Santa Maria de la Junta unweit der Sécure-Miindung
gelegen ist. Dieser Ort ist wihrend der Trockenzeit auch iiber den Landweg zu
erreichen. So kam es, dass eine Gruppe von 44 Widerstandsakteur*innen am 24.
August 2017 auf der Ladefliche eines Transportfahrzeugs von Trinidad Richtung
TIPNIS aufbrach. Unter ihnen der neu bestimmte Vorsitzende Fabidn Gil, die Vor-
sitzende der Subcentral de Mujeres del TIPNIS Marquesa Teco, der damalige CPEM-B-
Vorsitzende Adhemar Mole, die ehemalige Vorsitzende der Subcentral de Mujeres
del TIPNIS Julia Molina sowie der erste Vorsitzende der Subcentral TIPNIS Marcial
Fabricano. Auflerdem dabei waren Fernando Vargas, der von 2011 bis 2016 eben-
falls Vorsitzender der Subcentral TIPNIS gewesen war, der ehemalige Vorsitzen-
de der Subcentral Sécure Emilio Noza sowie mit Amparo Carvajal die Vorsitzende
der Menschenrechtsorganisation Asamblea Permanente de Derechos Humanos de Boli-
via (APDHB). Da das Fahrzeug mehrere Male im Morast stecken blieb, bendtigten
die Akteur*innen fiir die etwa 137 Kilometer lange Strecke 40 Stunden. Im Unter-
schied zu den MAS-nahen Akteur*innen, die mit 30 gelindefihigen Fahrzeugen
sowie per Hubschrauber nach San Pablo reisten, hatten die Widerstandsakteur®in-
nen grofiere Anreiseschwierigkeiten (Colque 2017: 8-11).

Nichtsdestotrotz wurden auf dem Corregidoren-Treffen der Widerstandsak-
teur*innen am 27. und 28. August 2017 wichtige Beschliisse gefasst. Fabiin Gil wur-
de als Vorsitzender der Subcentral TIPNIS, Marquesa Teco als Vorsitzende der ange-
gliederten Subcentral de Mujeres del TIPNIS bestitigt und festgelegt, dass die Wider-
standsakteur*innen ab diesem Zeitpunkt nur diese beiden Autorititen als legitime
Fihrungspersonen der Subcentral TIPNIS anerkennen sollten (Colque 2017: 27). Gil
und Teco wurden per Wahl weitere dirigentes zur Unterstiitzung des Leitungsteams
der sogenannten Subcentral TIPNIS »organica« zur Seite gestellt: Als neue Vizevor-
sitzende der Subcentral TIPNIS wurde Cecilia Moyoviri aus der TIPNIS-Gemeinde
San Ramoncito gewihlt. Die Vizevorsitzende der Subcentral de Mujeres del TIPNIS
Adelaida Rocha wurde im Amt bestitigt. Zudem wurden Sekretir*innen fiir die
Bereiche natiirliche Ressourcen, Land und Territorium, Bildung und Gesundheit
bestimmt. Die von Pedro Vare geleitete Fithrungsriege der CIDOB wurde als ille-
gitim erklart, da sie — ebenso wie die dirigencia der Subcentral TIPNIS um Domingo
Nogales — das Gesetz 969 unterstiitzt hatte. An dem Corregidoren-Treffen im Cen-
tro de Gestién hatten Corregidoren aus 23 Gemeinden teilgenommen; davon 18 aus
dem TIPNIS und funf aus angrenzenden Gemeinden am Rio Isiboro. Fabiin Gil

hittps://dol.org/10.14361/9783839462680-008 - am 14.02.2026, 07:58:52. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=)

n3


https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

N4

Indigene Resistencia

zufolge hitten mehr Corregidoren teilgenehmen wollen. Diese seien jedoch von
Vertreter*innen des rivalisierenden Leitungsteams um Domingo Nogales aufge-
halten worden (Jemio 2017: 31).

Zur selben Zeit beschlossen die Unterstiitzer*innen des Gesetzes 969 in San
Pablo, 20 Widerstandsakteur*innen des Territoriums zu verweisen, wozu sie aus
Sicht der Widerstandsakteur*innen selbstverstindlich nicht berechtigt waren.
Darunter Fabiin Gil, Marquesa Teco sowie die ehemaligen Vorsitzenden der
Subcentral TIPNIS Marcial Fabricano und Fernando Vargas. Domingo Nogales warf
dem Leitungsteam um Fabidn Gil vor, zu liigen und zu beleidigen. Nogales zufolge
nahmen Corregidoren aus 37 TIPNIS-Gemeinden am Treffen in San Pablo teil, die
ihn im Amt als rechtmifiigen Vorsitzenden der Subcentral TIPNIS bestitigt hitten
(Interview Nogales 05.06.2019; Jemio 2017: 34). Wie Cecilia Moyoviri im Interview
erzihlte, wurden die Widerstandsakteur*innen fiir die Zeit ihres Treffens im
Centro de Gestion von bewaffneten Militirstreitkriften der bolivianischen Marine
eingeschiichtert, die auf den Fliissen patrouillierten und provisorische Kontroll-
posten errichteten (Interview Moyoviri 19.06.2019). Die kurzzeitige Militarisierung
des TIPNIS wurde von Widerstandsakteur®innen deutlich zuriickgewiesen. Laut
Marquesa Teco veriibten die Militirs physische Gewalt. Sie selbst sei bei dem
Versuch, die Soldaten zur Rede zu stellen, von einem Kommandeur mit einem
Bootspaddel geschlagen worden (Interview Teco 16.05.2020). Colque (2017: 32)
zufolge verletzten die Militars vier Personen und versenkten ein Boot. Nach diesen
Vorkommnissen wihrend der Parallelveranstaltungen blieben die zwei verschie-
denen Leitungsteams der Subcentral TIPNIS auf Distanz zueinander. Auch die
Kommunikation zwischen beiden Lagern wurde stark eingeschriankt. Bis heute
besteht kaum Kontakt zueinander.

Die interne Spaltung der CIDOB

Distanz und eine eingeschrinkte Kommunikation prigten zum Zeitpunkt der
Feldforschung auch das Verhiltnis der beiden rivalisierenden Fithrungszirkel
der CIDOB, deren interne Spaltung sich bereits im Jahr 2012 vollzog. Ursache
dafiir war der Austritt der CIDOB aus dem Einheitspakt (Pacto de Unidad), mit
dem MAS-freundliche Akteur*innen innerhalb der CIDOB nicht einverstanden
waren (Farthing/Kohl 2014: 53). Im Zuge des Neunten Protestmarschs, dem elf von
dreizehn Vorsitzenden der Regionalorganisationen ferngeblieben waren (Laing
2015: 158), offenbarte sich schliefilich der interne Bruch, da das Leitungsteam
um Adolfo Chavez in den eigenen Reihen nicht die volle Unterstiitzung fiir die
Organisation und Durchfithrung des Protests hatte. Die MAS-Unterstiitzer*innen,
die den Protestmarsch verweigerten und keine Gegner*innen des Straenbaus
im TIPNIS waren, wihlten eine neue Fithrung. Am 28. Juli 2012 besetzten sie
mit polizeilicher Unterstiitzung in einer von der Regierung orchestrierten Aktion

hittps://dol.org/10.14361/9783839462680-008 - am 14.02.2026, 07:58:52. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Die indigene Organisationsfahigkeit und Selbstverwaltung in der Krise

das Biiro der CIDOB in Santa Cruz de la Sierra auf gewaltsame Weise und riefen
Melva Hurtado als neue CIDOB-Vorsitzende aus (Opinién 29.07.2012). Wie Nancy
Postero (2017: 126) schreibt, fand sich die vertriebene CIDOB-Fithrung fiir mehrere
Wochen zu einer Mahnwache auf der Haupt-Plaza von Santa Cruz de la Sierra
zusammen. lhr entging nicht die Ironie, dass sich die CIDOB 30 Jahre lang gegen
weifde und mestizische Politiker erwehrt und ihr Hauptquartier schlieRlich unter
einem indigenen Prisidenten verloren hatte.

Das urspriingliche Leitungsteam der CIDOB um Adolfo Chévez, das sich selbst
als »organisch« bezeichnete, blieb jedoch weiterhin aktiv. Allerdings sah sich Cha-
vez politischer Verfolgung durch den MAS ausgesetzt. Von staatlicher Seite wurde
ihm eine Haftstrafe angedroht. 2015 ging er ins Exil (Interview Chavez 18.05.2019).
Silvia Rivera Cusicanqui (2015: 97) nennt den Fall Chavez als Beispiel fiir eine in
Stidamerika verbreitete Tendenz, Proteste von Indigenen und Umweltschiitzer*in-
nen unter dem Vorwurf der Sabotage der nationalen Entwicklung zu kriminalisie-
ren. Zum Zeitpunkt der Feldforschung stand Tomas Candia der CIDOB organica vor
(Interview Candia 16.05.2019). Der Vorsitzende der MAS-nahen CIDOB war Pedro
Vare, der 2017 auf Melva Hurtado gefolgt war.'”

Personlichen Kontakt pflegten Vare und Candia nach eigenen Angaben nicht
miteinander. Vare behauptete im Interview, Candia kaum zu kennen und zweifel-
te seine Legitimation an: »Yo apenas lo conozco de cara. No conozco su antecedente, no
es absolutamente nada« (Interview Vare 16.06.2019).% Mit Legitimationsproblemen
hatte Candia jedoch nicht nur im Hinblick auf seine politischen Gegenspieler*in-
nen, sondern auch innerhalb des Allianzsystems der sozialen TIPNIS-Bewegung zu
kimpfen. So duferte sich Cecilia Moyoviri, die zum Erhebungszeitraum die Lei-
tungsfunktion innerhalb der Widerstands-Subcentral TIPNIS innehatte, gegeniiber
der CIDOB organica skeptisch: Es sei problematisch, dass Tomas Candia nicht die
indigenen Regionalorganisationen auf seiner Seite habe: »[Candia] estd solo« (In-
terview Moyoviri 19.06.2019)."”” Die CPEM-B, an die die Subcentral TIPNIS ange-
gliedert sei, habe sich nicht 6ffentlich zu Candia bekannt. Daher kénne sich auch
die Subcentral TIPNIS trotz der politischen Nihe nicht offiziell der CIDOB organi-
ca anschliefen. Weder die von Tomdas Candia noch die von Pedro Candia gefiihrte
CIDOB kam aus Sicht von Cecilia Moyoviri fiir eine Kooperation in Frage (Inter-
view Moyoviri 19.06.2019). Die Fragmentierungen und internen Spaltungen waren
ein Ausdruck der Schwichung der Organisationsfihigkeit und Selbstverwaltung
der im TIPNIS-Konflikt involvierten Indigenenorganisationen.

17 Hurtado war 2017 wegen Veruntreuung von Indigenenfonds-Geldern festgenommen worden
(Opinién 29.07.2012).

18 Ubersetzung: »Ich kenneihn kaum von Angesicht zu Angesicht. Ich kenne seinen Hintergrund
nicht, erist absolut nichts«.

19 Ubersetzung: »[Candia] ist allein«.

https://dol.org/10.14361/9783839462680-009 - am 14.02.2026, 07:59:52.

15


https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16

Indigene Resistencia

5.5 Die Krise und ihre Auswirkungen auf das Zusammenleben
im Territorium

Der Masterframe der Krise der indigenen Organisationsfihigkeit und Selbst-
verwaltung ist nicht nur auf die Fragmentierung von Organisationen und die
Spaltung der dirigencias beschrankt. Denn die Spaltung wirkte sich direkt auf die
Lebensrealititen im Territorium aus und fithrte zu Konflikten an der Basis. Edgar
Izurieta, Politikwissenschaftler und Vertreter der Nichtregierungsorganisation
Centro de Investigacion y Promocion del Campesinado (CIPCA) problematisierte, dass
der Spaltungsprozess bereits in den intimsten Kernbereich der lokalen TIPNIS-
Gemeinschaften vorgedrungen sei und sich Konfliktlinien durch Freundeskreise
und Familien z6gen: »Familias enteras se han dividido [...Jno vamos a decir que son
enemigos, pero creo que pov estas cuestiones politicas, digamos, se han producido cismas que
van a ser dificiles de cervar en este territorio« (Interview Izurieta 15.06.2019).%° Beachtet
man die Tatsache, dass TIPNIS-Gemeinden hiufig aus nicht mehr als finf bis
zehn Familien bestehen, lassen sich die Konsequenzen fiir den sozialen Frieden
und das Zusammenleben an der Basis erahnen.

Tatsichlich wurden Probleme des Zusammenlebens an der Basis sowohl von
Akteur*innen des Allianz- als auch des Konfliktsystems der sozialen TIPNIS-
Bewegung als ein wesentliches Element der Krise der indigenen Organisations-
fahigkeit und Selbstverwaltung wahrgenommen. Grund dafiir war die heraus-
gehobene Stellung der Basis, die im kulturellen Verstindnis als die wichtigste
Entscheidungsinstanz galt und ihre Reprisentant®innen mit der nétigen Legiti-
mitit ausstattete. Aus der bewegungstheoretischen Studie »Mobilizing Territory:
Socioterritorial Movements in Comparative Perspective« von Sam Halvorsen,
Bernardo Fernandes und Fernanda Torres (2019) lisst sich die Erkenntnis ziehen,
dass Territorien als Riume verstanden werden konnen, die ihren Bewohner*in-
nen Formen von Macht verleihen. Damit ist nach Halvorsen (2018: 8) nicht die
Etablierung hierarchischer Machtbeziehungen gemeint, sondern die Moglichkeit,
Autonomie herzustellen und zu stirken. Statt Top-Down-Machtbeziehungen, die
das im deutschen Sprachraum verbreitete Territoriumsverstindnis impliziert,
werden in territorios in der Regel flache Hierarchien angestrebt. Vor diesem Hin-
tergrund koénnen territorios einer Bottom-Up-Logik folgend auch als Zeichen der
Souverinitit indigener Basisgemeinschaften auf lokaler Ebene verstanden werden
(Halvorsen 2018: 8).

Daher ist es nicht verwunderlich, dass das prognostische Framing der befrag-
ten Akteur*innen auf Bottom-Up-Losungen wie eine stirkere Einbeziehung der

20  Ubersetzung: »Ganze Familien haben sich gespalten [...] wir sagen nicht, dass sie Feinde sind,
aberich glaube, dass durch diese politischen Angelegenheiten sozusagen Streitigkeiten ent-
standen, die in diesem Territorium nur schwer zu schlichten sein werden.«

hittps://dol.org/10.14361/9783839462680-008 - am 14.02.2026, 07:58:52. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Die indigene Organisationsfahigkeit und Selbstverwaltung in der Krise

Gemeindebewohner*innen als Souverine bei politischen Entscheidungen abzielte.
Interessanterweise lief? sich hiermit ein Punkt identifizieren, an dem sich viele in-
digene und nicht-indigene Akteur*innen — unabhingig von ihren Einstellungen
zum Straflenbauprojekt, der Morales-Regierung und der Siedlergemeinschaft -
weitgehend einig zu sein schienen. Domingo Nogales, Vorsitzender der Subcen-
tral TIPNIS, MAS-Mitglied und Unterstiitzer des Straflenbauprojekts, betonte den
kollektiven Charakter des Territoriums, wonach die Gemeindebewohner*innen Ei-
gentiimer*innen ihres Territoriums seien (Interview Nogales 05.06.2019). Ahnlich
duferte sich Héctor Tamo, zum Zeitpunkt der Feldforschung Interimsvorsitzender
der CPEM-B und Strafenbaugegner: »[la base es] el bastion y el respaldo de nosotros co-
mo [organizacién] regional. Seria escuchar al pueblo y que el pueblo toma una decision, [...]
mas que todo ante este conflicto de carretera« (Interview Tamo 18.07.2019).

Die Forderung, der Basis zuzuhoren, wurde auch von Vertreter*innen nicht-
indigener Partnerorganisationen aus dem Allianzsystem der sozialen TIPNIS-
Bewegung geteilt. Beispielsweise von Fitima Monasterio vom Zentrum fiir
juristische Studien und Sozialforschung (CEJIS) sowie von Fernando Machicao,
einem Aktivisten und Mitglied der Widerstandsgruppe Territorios en Resistencia aus
Cochabamba (Interview Monasterio 28.05.2019; Interview Machicao 05.07.2019).
Laut Juan Carlos Alarcén sei es notwendig, dass die TIPNIS-Bevolkerung in ihren
Gemeinden in Ruhe und méglichst frei von dufleren Einmischungen an einer
Konfliktlsung arbeiten kénne (Interview Alarcén 21.07.2019). Alarcén vertrat die
Plataforma Boliviana Frente al Cambio Climatico (PBFCC), eine seit 2008 existierende
freie Vereinigung von sozialen Organisationen, Aktivistengruppen und NGOs, die
sich mit den Themen Klimawandel, Menschrechte und den Rechten indigener
Volker auseinandersetzt.

Das TIPNIS als »groBes Haus«: Das Framing des Territoriums

Das Bild der Gemeindebewohner*innen als Eigentiimer*innen (duefias und duefios)
des Territoriums lasst sich mithilfe der Metapher der Casa Grande verstehen, mit
der die Akteur*innen aus dem TIPNIS-Kontext das Territorium framten. Demnach
lebt die TIPNIS-Bevolkerung in ihrem Territorium wie in einem »grofen Haus«
als gemeinsame Familie. Damit ist eine Bedeutungskonstruktion geschaffen wor-
den, die die verschiedenen ethnischen Gruppen als »Hausbesitzer« unter einem
»Dach« vereint. Interessanterweise lief sich im TIPNIS die Tendenz feststellen,
dass sich die Bewohner*innen, unabhingig von Verwandtschaftsbeziehungen und

21 Ubersetzung: »[die Basis ist] unsere Bastion und unser Riickhalt als Regional [-Organisation].
Man muss dem Volk zuhéren und das Volk muss eine Entscheidung treffen, [...] vor allem
beziiglich dieses Straftenbaukonflikts.«

hittps://dol.org/10.14361/9783839462680-008 - am 14.02.2026, 07:58:52. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=)

n7


https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

n8

Indigene Resistencia

politischen Differenzen, als hermanas und hermanos, also als Schwestern und Brii-
der, bezeichneten. Dies ist ebenfalls in anderen indigenen Territorien Boliviens
und als Anrede zwischen indigenen Personen iiblich (beispielsweise lie sich auch
Evo Morales als »hermano presidente« ansprechen).

Laut Anna Laing (2015: 200) hat die Casa-Grande-Metapher im Laufe der Pro-
testgeschichte der tieflandindigenen Volker das bereits erwihnte, traditionelle Bild
der Loma Santa weitgehend abgel6st. Der Hauptunterschied zwischen Loma Santa
und Casa Grande liegt in der Bedeutung von Grenzen. Die Loma Santa stellt einen
grenzenlosen, heiligen Sehnsuchtsort dar, wihrend die weniger transzendentale
Casa-Grande-Metapher das Territorium als geografisch klar abgrenzbaren Raum
framt. Durch das Casa-Grande-Framing wird die Eigenschaft des Territoriums als
kollektives Eigentum betont.

Die Bedeutungsverschiebung (Reframing) von der Loma Santa zur Casa Grande
ldsst sich anhand eines Prozesses der Territorialisierung des TIPNIS nachvollzie-
hen. Wihrend die Loma Santa stirker mit der Kolonialgeschichte sowie der Flucht
vor Sklaverei, kolonialer Aggression und Ausbeutung verbunden ist, betont die Ca-
sa Grande die Geschichte territorialer und kultureller Kontinuitit. Dadurch riickt
die Casa Grande gleichzeitig den Kampf um die Anerkennung des Gebiets als ter-
ritorio indigena und um kollektive Landtitel in den Vordergrund. Die Aspekte der
Autonomie und Selbstverwaltung treten als zentrale Werte hervor. Allerdings hat
die Dominanz der Casa-Grande-Metapher, wie in Kapitel 7 zum Ausdruck kommt,
nicht den in der Loma-Santa-Vorstellung implizierten Wunsch nach einem Leben
in Ruhe, Freiheit und im Einklang mit der Natur (vida tranquila) ersetzt. Wie An-
na Laing (2015: 200-201) erliutert, hat der Casa-Grande-Begriff im Gegensatz zur
Loma Santa aullerdem den Vorteil, dass er sich gegeniiber anderen indigenen und
nicht-indigenen Kultursystemen einfacher erkliren lisst, die nicht mit dem re-
ligiésen Hintergrund der Loma Santa vertraut sind. Jedoch werden mit der Casa-
Grande-Metapher auch die ethnische Diversitit und die verschiedenen politischen
Ansichten durch die Vorstellung unterstrichen, dass die »Familienmitglieder« des
»grofien Hauses« in unterschiedlichen »Zimmern« leben (Laing 2015: 201). Durch
diese Differenzierung lisst sich schliefilich mithilfe der Casa-Grande-Metapher die
Ambivalenz des Zusammenlebens im TIPNIS nachvollziehen, das sowohl die ge-
meinsame Verantwortung fir das grofie Haus, d.h. das gesamte Territorium, als
auch das Trennende, Konkurrenz und Gegnerschaft kennt.

Doch wie funktioniert die politische Willens- und Entscheidungsbildung »von
unten« und welche Schwierigkeiten zeigen sich in der Praxis? Um diese Frage zu
beantworten ist ein vertiefender Blick in die Funktionsweise und Defekte der Or-
ganisationsstruktur der amazonischen TIPNIS-Volker notwendig. Denn seit ihrer
Einfithrung unter der Herrschaft der Jesuiten, die sich dadurch eine effiziente Kon-
trolle indigener Arbeitskrifte und Organisation des religiosen Lebens erhofften, ist
diese Struktur ein kultureller Widerspruch. Wie auch in Abbildung 5 (Organisati-

hittps://dol.org/10.14361/9783839462680-008 - am 14.02.2026, 07:58:52. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Die indigene Organisationsfahigkeit und Selbstverwaltung in der Krise

onsstruktur des TIPNIS) angedeutet wurde, lisst sie sich auf den ersten Blick wie
ein hierarchisches Mehrebenensystem darstellen, bei dem »unten« die Basis und
»dariiber« die Indigenenorganisationen angeordnet sind. Legt man jedoch das kul-
turelle Verstindnis der indigenen TIPNIS-Volker zugrunde, muss eigentlich von
einer vertikalen Struktur ausgegangen werden, die tendenziell Hierarchien ver-
meidet.

Dies betonte auch Fabio Garbari, Pfarrer der Gemeinde San Ignacio de Mo-
xo0s und Angehoriger der jesuitischen Compaiiia de Jesis, die 1767 aus Lateinameri-
ka vertrieben wurde und im Fall der Moxos-Region erst 217 Jahre spiter dorthin
zuriickkehrte. Einzelpersonen aus dem Kreis der Jesuiten stellten sich nach der
Rickkunft in den Dienst indigener Rechte und Territorien. Unter diesen galt der
aus Italien stammende Garbari zum Feldforschungszeitraum nach Meinung vie-
ler befragter Widerstandsakteur*innen als eine der wichtigsten Bezugspersonen.
Er engagierte sich als einer von, wie er bemingelte, zu wenigen Vertretern der
bolivianischen katholischen Kirche im Panamazonischen Kirchennetzwerk (Inter-
view Garbari 26.05.2019). Das 2014 von Bischofen, Priestern, Ordensleuten und
Laien der Amazonasregion gegriindete Red Eclesial Panamazénica (REPAM) hat sei-
nen Hauptsitz in Quito (Ecuador) und setzt sich fiir den Dialog zwischen indigenen
Gemeinschaften und der Kirche, die Sichtbarkeit indigener Anliegen auf interna-
tionaler Ebene und den Schutz indigener Rechte ein. Dariiber hinaus war Garbari
Beauftragter des Apostolischen Vikariats Beni zur Vorbereitung der sogenannten
Amazonassynode, einer Sonderversammlung von Kardinilen, Bischéfen, Ordens-
vertreter*innen und Expert*innen aus Lindern der Amazonasregion. Die Synode
fand vom 06. bis 27. Oktober 2019 im Vatikan statt und setzte sich mit sozialen und
seelsorgerischen Fragen auseinander.

Garbari zufolge lasst sich die indigene Organisationsstruktur als eine oktroy-
ierte, iibergeordnete Struktur verstehen, die der darunterliegenden sozialen Ord-
nung zuwiderliuft (Interview Garbari 26.05.2019). 1701 wurde das Cabildosystem
in allen jesuitischen Reduktionen in Moxos eingefiithrt. Die Cabildos dienten als
Reprisentationsorgane der Gemeinden und sollten zur Mediation zwischen Jesui-
ten und der indigenen Bevolkerung beitragen. Die jihrlich gewihlten indigenen
Autorititen, die den Cabildos vorstanden, genossen Privilegien, wodurch Kolla-
boration statt Widerstand gewihrleistet werden sollte. Nach Abzug der Jesuiten
fungierten die Cabildos als Bindeglieder zwischen indigenen Moxefio-Gemeinden
und dem »mundo de afuera« (der Auflenwelt) (Guzmdn 2020: 14). Diese »Uberstruk-
tur« wurde nach der Kolonialzeit von Moxefios in der Form des Cabildo Indigenal
bis in die heutige Zeit beibehalten. Wie CEJIS-Mitarbeiterin Fitima Monasterio
betont, haben Moxefo-Trinitarios, die im Gegensatz zu Yuracarés und Chimanes
in der Kolonialzeit stirker jesuitisch geprigt worden waren, das Cabildosystem fiir
ihre Zwecke instrumentalisiert. Unter den TIPNIS-Ethnien nahmen sie eine domi-
nante Stellung ein, die nicht allein durch die bloRe Bevolkerungsmehrheit erklart

hittps://dol.org/10.14361/9783839462680-008 - am 14.02.2026, 07:58:52. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120

Indigene Resistencia

werden kann. Mit Blick auf die Subcentral Sécure lisst sich die These aufstellen, dass
sich diese Organisationsstruktur zu einem Instrument einer Moxefio-Elite entwi-
ckelte, um die in der Sécure-Region mehrheitlich lebende Chimane-Bevélkerung zu
dominieren. Als Teil dieser Elite wurde einigen Akteur*innen der sozialen TIPNIS-
Bewegung zufolge auch Carlos Fabricano angesehen, der Vorsitzende der Subcentral
Sécure zum Zeitpunkt der Feldforschung (Interview Monasterio 28.05.2019).

In der Praxis zeigen sich jedoch Bemithungen, die in der Organisationsstruk-
tur angelegten Hierarchien zu glitten. Die politische Willens- und Entscheidungs-
bildung geschieht in den regelmiRig stattfindenden Cabildo-Versammlungen in
den indigenen Gemeinden. An diesen kdnnen alle Bewohnerinnen und Bewohner
einer Gemeinde teilnehmen. Besonders in kleinen Gemeinden trigt ein Grof3teil
der Bevolkerung politische Verantwortung, da dort eine Vielzahl von Aufgaben auf
eine geringe Personenzahl aufgeteilt wird. Jesiis Ciceres aus der Zehn-Familien-
Gemeinde Mercedes del Rio Ichoa erzihlte, dass er von 2006 bis 2009 Corregidor
gewesen sei; zum Zeitpunkt des Interviews war er Vorsitzender des Schulbeirats
der Gemeinde (Interview Ciceres 30.07.2019). Amter und Aufgaben, die das Ge-
meindeleben betreffen, werden in der Regel durch Wahl in den Cabildos vergeben.
Dies gilt auch fiir die héchsten Amter auf Gemeindeebene, die der Corregidoren (in
einigen Gemeinden wird statt corregidor auch der Begriff capitin grande verwendet).
Die Corregidoren werden in der Regel von weiteren Gemeindevorsteher*innen un-
terstittzt, die je nach Gemeinde unterschiedliche Bezeichnungen haben kénnen.
Gebriuchlich sind die Titel cacique (Kazike) oder capitin (Anfithrer).

Die Aufgaben der Gemeindevorsteher*innen sind vielfiltig. Sie miissen nicht
nur die Gemeinde nach auflen reprisentieren (zumeist das Privileg des Corregi-
doren), sondern erfiillen auch nach innen wichtige Funktionen wie das Organi-
sieren des kulturellen Lebens (z.B. von Festen) oder die Ausiibung des indigenen
Gewohnheitsrechts (justicia comunitaria). Letzteres wird zur Konfliktbewiltigung
innerhalb der Gemeinde eingesetzt und in der Regel bei Delikten wie Diebstahl
oder hiuslicher Gewalt der staatlichen Justiz vorgezogen. Wird jedoch ein Delikt
nach Ermessen des Corregidoren und des zumeist von diesem einberufenen Ca-
bildos als besonders schwerwiegend eingestuft, wird nicht weiter nach indigenem
Gewohnbheitsrecht verfahren. Stattdessen werden die zustindigen staatlichen Jus-
tizbehorden der justicia ordinaria eingeschaltet, die jedoch aus Sicht der TIPNIS-
Bewohner*innen durch die riumliche Distanz weit entfernt und nur schwer zu-
ginglich sind. Entscheidet sich der Cabildo fiir die Anwendung des indigenen Ge-
wohnheitsrechts, sind auch das Verhingen von Korperstrafen oder die Verbannung
aus der Gemeinde moglich (Interview Corregidor Santisima Trinidad, Name wird
nicht genannt, 03.07.2019).?% Der durch die Parallelitit der beiden Rechtssysteme

22 Eine Form der KérperstraRe sind Schlage mit der chicote genannten Seilpeitsche, die in der
Kolonialzeit eingefiihrt und von der indigenen Bevdlkerung beibehalten wurde. Am 08. Mai

https://dol.org/10.14361/9783839462680-009 - am 14.02.2026, 07:59:52.



https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Die indigene Organisationsfahigkeit und Selbstverwaltung in der Krise

entstandene Rechtspluralismus, bei welchem die justicia ordinaria fiir die ganze Be-
volkerung, die justicia comunitaria jedoch nur fur einzelne Gruppen giiltig ist, ist in
Bolivien Gegenstand 6ffentlicher Diskussionen und wird in Mark Goodales Mono-
grafie »A Revolution in Fragments« (2019: 67-68) genauer problematisiert.

Trotz ihrer weitreichenden Befugnisse sind die Gemeindevorsteher*innen in-
nerhalb der tradierten Organisationsstruktur den comunarios rechenschaftspflich-
tig. Sie werden nicht nur von den Gemeindebewohner*innen mandatiert, sondern
konnen auch jederzeit von diesen abgesetzt werden. In der Regel findet einmal
im Jahr eine Cabildo-Versammlung statt, um iiber die Arbeit der Gemeindevor-
steher*innen zu urteilen (Laing 2015: 184). Bei Anzeichen von Fehlverhalten kann
jedoch auch eine gesonderte Cabildo-Versammlung einberufen werden, um den
Corregidoren seines Amtes zu entheben. Dies zeigt, wie wichtig eine funktionie-
rende Konsensbildung fiir das Zusammenleben in den Gemeinden ist. Wird diese
Fihigkeit durch eine zu starke soziopolitische Spaltung blockiert, stellt dies eine
Gefahr fur die Funktionsfihigkeit des Organisationssystems dar.

Prinzipiell kdnnen Gemeindebewohner*innen auch Amter in den dirigencias der
territorialen, regionalen oder nationalen Indigenenorganisationen bekleiden, so-
fern sie sich erfolgreich zur Wahl haben stellen lassen. Fiir die Wahlen der territo-
rialen Indigenenorganisationen treffen sich Corregidoren und Gemeindereprisen-
tant*innen an einem vorher festgelegten Ort im Territorium und stimmen im Auf-
trag der von ihnen vertretenen Gemeinden ab. Im TIPNIS nahmen diese Wahlen
Mitte der 1990er Jahre einen zunehmend formalen Charakter an. Fiir die Wahlen
der 13 Regionalorganisationen der tierras bajas werden Vertreter*innen aus den an-
gegliederten Territorialorganisationen zur sogenannten Gran Asamblea de los Pueblos
Indigenas (Grof3e Versammlung der indigenen Volker) entsandt, die von der CIDOB
organisiert wird (Cabrera 21.05.2020).

Strukturelle Probleme der Indigenenorganisationen

Hiufig fehlen jedoch Anreize, sich um Amter und Aufgaben innerhalb der Indi-
genenorganisationen zu bewerben. Dies hingt mit unattraktiven Konditionen zu-
sammen. Die Gewihlten sind in der Regel ehrenamtlich und unentgeltlich titig.
Auflerdem miissen die Amtstriger*innen in vielen Fillen ihre Lebenspartner®in-
nen, Familien, Kinder und Freunde fiir die Zeit ihres Mandats im TIPNIS zuriick-
lassen, zu denen sie hiufig aufgrund unzureichender Kommunikationsmoglich-
keiten nur selten Kontakt haben kénnen. Mittlerweile kann in einigen Gemein-

2009 wurden dem Indigenenfithrer Marcial Fabricano wahrend eines Besuchs im TIPNIS mit
Verweis auf die indigene Justiz Schlage zugefiigt. Fabricano kam ins Krankenhaus. Bilder sei-
nes verletzten Riickens verbreiteten sich in den Medien und I6sten in Bolivien eine Debatte
Uber die Rechtmafigkeit der indigenen Justiz aus.

hittps://dol.org/10.14361/9783839462680-008 - am 14.02.2026, 07:58:52. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=)

121


https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Indigene Resistencia

den ein, wenn auch meist schwaches, Internetsignal empfangen werden, das den
eingeschrinkten Gebrauch von Sofortnachrichtendiensten ermdoglicht. Diese er-
setzten weitgehend die Kommunikation iiber Radioprogramme, die aus Trinidad
oder Cochabamba gesendet wurden und zu bestimmten Uhrzeiten relevante Infor-
mationen fir die TIPNIS-Bewohner*innen bereithielten. Fiir die Austibung ihrer
Ehrenimter miissen die gewahlten dirigentes in der Regel voriibergehend von ihrer
gewohnten ruralen Umgebung in urbane Zentren ziehen. Die Subcentral TIPNIS,
die CPIB und die CPEM-B haben ihren Sitz in Trinidad; die CIDOB in Santa Cruz
de la Sierra. Die Subzentralen des TIM und TIMI teilen sich ein Gebiude in San
Ignacio de Moxos.

Juana Bejarano, zum Erhebungszeitraum Vorsitzende des Territorio Indigena
Moxefio-Ignaciano (TIMI) erzihlte, dass sie ihr Ehrenamt und das damit verbunde-
ne Leben in San Ignacio de Moxos durch Wischewaschen finanzierte (Interview
Bejarano 28.05.2019). Cecilia Moyoviri und Marquesa Teco, die Fithrungsfiguren
der Widerstandssubzentrale des TIPNIS, verdienten ihren Lebensunterhalt durch
kunstvolle Handarbeiten. Fiir Moyoviri spielte ihr Beruf nach wie vor eine grofie
Rolle, der sie, nach eigener Aussage, fiir ihre Tatigkeit als Indigenenfithrerin
vorbereitet habe: »Yo aprendi ser artesana. [Esto] es lo que me orgullece y es por eso que
Y0 veo como vamos a defender el territorio« (Interview Moyoviri 19.06.2019).23 Zwar ist
es die Aufgabe der Basis, die Arbeit ihrer Vertreter*innen zu unterstiitzen, doch
reichen dazu die finanziellen Méglichkeiten hiufig nicht aus.

Die strukturellen Probleme mangelnder Ressourcen und riumlicher Distanz
forderten die Indigenenorganisationen zum Erhebungszeitraum in ihrer Funkti-
onsfihigkeit heraus. Dies betraf vor allem die Widerstandsorganisationen. Denn
aus vergleichender Perspektive war auffillig, dass MAS-freundliche Akteur*innen
aufgrund staatlicher Unterstiitzung iiber eine gréf3ere finanzielle Ressourcenaus-
stattung verfiigten, die es ihnen erlaubte, in besser ausgestatten Riumlichkeiten
zu arbeiten. Im Gegensatz zu Marquesa Teco und Cecilia Moyoviri verfiigten regie-
rungsnahe Akteur*innen der Subcentral TIPNIS und Subcentral de Mujeres del TIPNIS,
wie Domingo Nogales und Raquel Moye, iiber ein Biirogebidude in Trinidad. Zwar
schienen auch regierungstreue Akteur*innen, wie Domingo Nogales von der Sub-
central TIPNIS einwandte, keine besonders hohe finanzielle Liquiditit zu haben.
Nichtsdestotrotz reichten ihre Ressourcen aus, um im Vergleich zu den Wider-
standsakteur*innen einen Vorteil zu erzielen. Es fiel ihnen leichter, sich im TIPNIS
zu bewegen und Projekte in Gemeinden des Territoriums zu realisieren, die nur
durch kostenintensive Fahrten per Boot, Hubschrauber oder Kleinflugzeug zu er-
reichen sind (Interview Nogales 05.06.2019; Interview Ribera 17.07.2019).

23 Ubersetzung: »Ich habe gelernt Handarbeiterin zu sein. [Das] erfillt mich mit Stolz und dar-
um weifd ich, wie wir das Territorium verteidigen werden«.

https://dol.org/10.14361/9783839462680-009 - am 14.02.2026, 07:59:52.



https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Die indigene Organisationsfahigkeit und Selbstverwaltung in der Krise

Widerstandsakteur*innen waren zur Durchfithrung ihrer Aktivititen finan-
ziell von Nichtregierungsorganisationen wie CEJIS oder CIPCA abhingig. Diese
NGOs benotigten wiederum Kapital von auslindischen Geldgebern, inklusive
Misereor und Brot fiir die Welt, denen sie Rechenschaft ablegen mussten, wie
der Geschiftsfithrer des CEJIS Hernan Avila erklirte (Interview Avila 23.05.2019).
CIPCA-Mitarbeiter Edgar Izurieta gab zu bedenken, dass Kosten-Nutzen-Kalkiile
von geldgebenden Organisationen dazu fithrten, dass Finanzmittel statt ins
TIPNIS hiufig in weniger abgeschiedene Territorien geleitet wiirden. Dies lige
vor allem daran, dass dort Projekte und Aktionen kostengiinstiger und mit we-
niger Zeitaufwand umzusetzen seien (Interview Izurieta 15.06.2019). Im TIPNIS
hingegen miissen Organisationen, die dort Projekte und Aktionen planen, zuerst
Material und Ausriistung, wie ein fahrtiichtiges Boot, obligatorische Schwimm-
westen, grofle Mengen an Benzin, Lebensmittel und Zelte beschaffen. Auflerdem
miissen sie in der Lage sein, ausreichend Personal fiir eine mehrtigige oder
mehrwochige Exkursion ins TIPNIS bereitzustellen. Eine Finanzierung indigener
Widerstandsakteur*innen durch transnationale Geldgeber in Form von Direkt-
tiberweisungen fand zum Erhebungszeitraum nicht statt. Dies lag hiufig an
einer gewissen Skepsis gegeniiber dem Finanzmanagement der Indigenenorga-
nisationen (Interview Justel 02.07.2019). Kleinere zivile Widerstandsgruppen wie
Campariia en Defensa del TIPNIS (Kampagne zur Verteidigung des TIPNIS) aus Co-
chabamba sind auf private Spenden angewiesen. Wie der Aktivist Reynaldo Flores
erzihlte, finanzierten ihm Freunde und Verwandte im Jahr 2011 einen Aufenthalt
im TIPNIS. Dort sammelte der gelernte Radio- und Fernsehjournalist, der zu
diesem Zweck seinen Job aufgegeben hatte, kurz nach dem Achten Protestmarsch
Informationen und schrieb Reportagen, die er von Trinidad aus in den Medien
verbreitete (Interview Flores 17.05.2019).

Distanz zwischen Indigenenorganisationen und Basis

Der Ressourcenmangel und die riumlichen Distanz der dirigentes zur Basis konnen
als weitere Elemente der Krise der indigenen Organisationsfihigkeit und Selbst-
verwaltung betrachtet und anhand von Framings nachvollzogen werden. Wahrend
sich rivalisierende Indigenenfithrer*innen gegenseitig beschuldigten, ihre Arbeit
zu wenig an den Bediirfnissen der comunarios auszurichten, waren innerhalb des
Territoriums Beschwerden zu héren, dass weder die eine noch die andere Seite
tatsdchlich im TIPNIS prasent sei. Deutlich wurde dies im Gesprach mit einer Be-
wohnerin aus der Gemeinde Santiago am Rio Ichoa im Zentral-TIPNIS, die eine
mehrtigige Bootsreise von Trinidad entfernt liegt. Denn seit etwa zwei bis drei
Jahren habe sie keine Vertreter*innen der Indigenenorganisationen mehr in ihrer
Gemeinde gesehen (Interview Bewohnerin der TIPNIS-Gemeinde Santiago, Name
wird nicht genannt, 30.07.2019). Ahnlich duferte sich Pura Noza, die als Lehre-

hittps://dol.org/10.14361/9783839462680-008 - am 14.02.2026, 07:58:52. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

Indigene Resistencia

rin am Internat Fe y Alegria (Glaube und Freude) in Kateri am Rio Isiboro, einer
vom Jesuitenorden geforderten Einrichtung, arbeitete. Noza zufolge wiirden Ver-
treter*innen der Indigenenorganisationen nur selten in Kateri erscheinen. Zudem
wiirde in ihrem Umfeld, inklusive im Unterricht und im Schulalltag, kaum iiber
Politik gesprochen, zumal nach Kateri kaum Informationen und Nachrichten ge-
langten (Interview Noza 29.07.2019).

Abbildung 7: Das Internat Fe y Alegria in Kateri am Rio Isiboro

Eigene Aufnahme, 29.07.2019.

Von dem Selbstverstindnis, dass die Basis die eigentliche Entscheidungsin-
stanz ist, die iiber die Zukunft des TIPNIS bestimmt, war in diesen Gesprichen
nicht Viel zu vernehmen. Auch wire es falsch, davon auszugehen, dass die Bevol-
kerung in allen Gemeinden im TIPNIS zum Erhebungszeitraum stark politisiert
gewesen wire. Wie sich aus Aussagen von Pura Noza folgern lisst, kann diese An-
nahme auch auf einen betrichtlichen Teil der Schiilerinnen und Schiiler von Kateri
ibertragen werden, die zu einer Generation gehéren, die nicht an den Protestmir-
schen 1990, 2011 und 2012 teilgenommen hat (Interview Noza 29.07.2019).

Zwar konnen die im TIPNIS gefiithrten Interviews nur einen kleinen und nicht
reprisentativen Einblick in die Sichtweisen der TIPNIS-Bevolkerung liefern, doch
lieRe sich die These aufstellen, dass es zumindest bei einem Teil der Gemeindebe-
wohner*innen zu einem Prozess der Distanzierung bzw. Entfremdung zwischen
den politischen Verantwortungstriger*innen auf den Fithrungsebenen der Indi-
genenorganisationen und der Basis gekommen ist: »creo que muchas veces nuestros

https://dol.org/10.14361/9783839462680-009 - am 14.02.2026, 07:59:52.



https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Die indigene Organisationsfahigkeit und Selbstverwaltung in der Krise

dirigentes también no piensan en las realidades de ahi de los comunarios que viven alld en el
parque. [...] O sea, se han desconectado de las realidades de las comunidades«, beobachte-
te Alejandro Masay aus Trinidad, der von 2013 bis 2015 in verschiedenen TIPNIS-
Gemeinden als Lehrer titig war (Interview Masay 29.05.2019).** Dieser Prozess traf
im Territorium nicht selten auf eine Ansicht, dass das TIPNIS mit seinen Proble-
men allein gelassen werden wiirde. Die Tatsache, dass nicht nur Indigenenorga-
nisationen, sondern — wie der Soziologe und ehemalige CIPCA-Mitarbeiter Ismael
Guzman betonte — auch NGOs und kirchliche Akteur*innen zum Erhebungszeit-
raum kaum prisent waren, verstirkte diese Wahrnehmung zusitzlich (Interview
Guzmdn 30.05.2019). Inwiefern sich eine Distanzierung auch anhand von Frame-
Differenzen zwischen Bewohner*innen der lokalen Basisgemeinschaften und Re-
prisentant*innen der Subcentral TIPNIS nachvollziehen ldsst, wird in Kapitel 9 ni-
her untersucht.

5.6 Einheit als Schliisselelement der Problemlésung?

Angesichts der Komplexitit der Krise der indigenen Organisationsfihigkeit und
Selbstverwaltung stellt sich die Frage, welche Bedingungen nétig sind, um die Pro-
bleme der Fragmentierung der Indigenenorganisationen sowie der internen Spal-
tung der Indigenenorganisationen zu iiberwinden und das Vertrauen der Basis
zuriickzugewinnen. Hierzu kristallisierten sich im prognostischen Framing der
Widerstandsakteur*innen Forderungen nach einer Reformierung der Organisati-
onsstruktur heraus. Um tiber die Krise hinwegzukommen, sollten die Subcentral
TIPNIS, die Subcentral Sécure und der CONISUR nach einer weit verbreiteten An-
sicht zu einer einzigen Subzentrale wiedervereint werden und das TIPNIS mit ei-
ner einzigen Stimme sprechen. Nach dem Willen vieler Widerstandsakteur*innen
wiirde damit das umgesetzt, was bereits am 19. Mai 2010 auf der »XXIX. aufler-
ordentlichen Versammlung der Corregidores und Reprisentanten des TIPNIS« im
Cabildo der Gemeinde San Miguelito del Rio Isiboro beschlossen und in einer Re-
solution festgehalten wurde: »se decidié [en este encuentro] que se iba a hacer solamente
una organizacién representativa. Entonces, si logras hacer eso, yo creo seria un paso impor-
tante«, kommentierte dazu Edgar Izurieta von der NGO CIPCA (Interview Izurie-
ta 15.06.2019).”> Ausgehend von diesem Standpunkt formulierte Cecilia Moyoviri

24  Ubersetzung: »ich glaube, dass unsere Fithrungspersonen oftmals nicht an die Realititen der
Gemeindebewohner denken, die dort im Park leben. [...] Das heifdt, sie haben sich von den
Realitaten der Gemeinden getrennt.«

25 Ubersetzung: »es wurde [auf diesem Treffen] beschlossen, nur eine einzige reprisentati-
ve Organisation zu machen. Also, wenn du das schaffst, glaube ich, wére das ein wichtiger
Schritt«.

hittps://dol.org/10.14361/9783839462680-008 - am 14.02.2026, 07:58:52. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

Indigene Resistencia

(Subcentral TIPNIS) eine Forderung in Richtung des CONISUR: »tendrian que hacer
desaparecer lo que es el CONISUR y volver como era antes, [...] que es la subcentral [TIPNIS]«
(Interview Moyoviri 19.06.2019).%°

Héctor Tamo (CPEM-B) duflerte die Notwendigkeit eines Dialogprozesses im
Territorium unter Einbeziehung der indigenen Gemeinden, der Klarheit tiber die
Gestaltung der zukiinftigen Organisation und Selbstverwaltung im TIPNIS liefern
sollte. Dies konne seiner Meinung nach in Ubereinstimmung mit der im TIPNIS
etablierten Praktik einer grofien Gemeindeversammlung funktionieren, bei der es
zu einer Aussprache zwischen den comunarios und den Indigenenorganisationen
kommen solle (Interview Tamo 18.07.2019). Auch Alejandra Anzaldo, Direktorin des
benianischen CIPCA-Regionalbiiros, betonte die Notwendigkeit der Partizipation
der Basisgemeinschaften bei der Konfliktlosung: »quienes van a resolver [el conflicto]
son los corregidores, la gente que vive en el TIPNIS [...]. Un encuentro de corregidoves ya se
deberia llevar a cabo« (Interview Anzaldo 25.05.2019).%7 An solchen Aussagen wird
deutlich, dass letztlich nur die Basis eine neue Organisationsstruktur legitimieren
konnte. Dies gilt ebenfalls fir die Wahl von Reprisentationsimtern. Denn zum
Erhebungszeitraum war nicht zu erwarten, dass eine Neuausrichtung der Organi-
sationsstruktur ohne einen Elitenwechsel und eine dazu notwendige Neuwahl von
Autorititspersonen auskommen kénnte. Zum Zeitpunkt der Feldforschung schien
es unwahrscheinlich, dass Cecilia Moyoviri und Marquesa Teco oder Domingo No-
gales und Raquel Moye von der jeweiligen Gegenseite zur Fithrung des TIPNIS
mandatiert werden wiirden.

5.7 Mehr Autonomie fiir das TIPNIS?

Edgar Izurieta (CIPCA) betrachtete die Moglichkeit eines Gemeindetreffens im
TIPNIS auflerdem als Chance, grundsitzlich iber neue Formen der Selbstver-
waltung des Territoriums zu reflektieren. Er pladierte fiir eine Diskussion iiber
die Ausweitung von Autonomierechten. Emilio Noza aus dem Widerstandskreis
innerhalb der Subcentral Sécure sprach sich fiir eine groflere Autonomie aus. Dazu
sollten die Moglichkeiten ausgeschopft werden, die die Verfassung des Plurina-
tionalen Staats Bolivien von 2009 bietet (Interview Noza 22.07.2019). Indigene
Gruppen, die ein Territorium, eine Kultur, Geschichte und eigene juristische,
politische, 6konomische und soziale Organisationsformen teilen, haben nach Ver-
fassungsartikel 289 das Recht auf eine sogenannte Autonomia Indigena Originaria

26  Ubersetzung: »sie miissten dafiir sorgen, dass der CONISUR verschwindet und zu dem zu-
riickkehren, wie es frither war, das ist die [TIPNIS-] Subzentrale«.

27 Ubersetzung: »Diejenigen, die [den Konflikt] [6sen werden, sind die Corregidoren, die Leute,
die im TIPNIS leben [...]. Es sollte schon ein Corregidoren-Treffen stattfinden.«

https://dol.org/10.14361/9783839462680-009 - am 14.02.2026, 07:59:52.



https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Die indigene Organisationsfahigkeit und Selbstverwaltung in der Krise

Campesina (AIOC), also eine indigene, urspriingliche und biuerliche Autonomie
(CPE 2009: Art. 289). Mit einer AIOC ist ein spezieller Autonomiestatus verkniipft,
den TIOCs, Munizipien und Regionen erreichen kénnen.28

TIOC steht fur Territorio Indigena Originario Campesino (indigenes, urspriingli-
ches, bauerliches Territorium). Diese Kategorie wurde mit der Verfassung von 2009
(Art. 403) eingefiihrt und ersetzte den TCO-Begriff (Tierra Comunitaria de Origen).
Seit dem 13. Juni 2009 ist auch das TIPNIS offiziell ein TIOC. Im Gegensatz zum
TCO-Titel ist im TIOC-Titel von »territorio« statt »tierra« die Rede. Diese Verdnde-
rung war nicht trivial. Nach Kristina von Stosch (2010: 42) bezeichnet tierra (Land)
im Kontext des bolivianischen Tieflands die physische Nahrungs- und Produkti-
onsgrundlage. Im Unterschied dazu geht der territorio-Begriff iiber die Funktion als
Lebensgrundlage indigener Volker hinaus und ldsst sich als die Gesamtheit eines
bestimmten Habitus verstehen, der mit kulturellen und religiosen Bedeutungen
aufgeladen ist. Im Gegensatz zum bolivianischen Altiplano, wo tierra stirker im
Vordergrund steht und als Gottheit Pachamama (Mutter Erde) verehrt wird, die das
Erntegliick beeinflusst, sieht von Stosch (2010: 42) im Tiefland eine stirkere Ver-
bindungen zwischen Mensch und Umwelt. Mensch und Umwelt, samt Wildern,
Pflanzen und Tieren, treten im territorio in eine Interaktion (etwa bei der Jagd).

Aus Sicht weiter Teile der tieflandindigenen Bevélkerung ist territorio der bevor-
zugte Begriff, wenn es um die Bezeichnung ihrer Gebiete geht. Dennoch war die
Umbenennung ein Affront: Dies lag an dem Wort campesino, das weiten Teilen der
tieflandindigenen Bevélkerung wie ein Etikettenschwindel vorkam, da es Siedlern
und Bauern Territorialrechte einriumte, die diesen nach einer weit verbreiteten
Auffassung nicht zustanden. Bis heute ist der TCO-Begriff in den indigenen Tief-
landgemeinden im allgemeinen Sprachgebrauch geliufig, der TIOC-Begriff wird
hingegen hiufig vermieden (Tamburini 2019: 8; Interview Candia 16.05.2019; In-
terview Garbari 26.05.2019). Die niheren Bestimmungen zum Erwerb des AIOC-
Status sowie zu den enthaltenen Rechten regelt das Autonomie- und Dezentrali-
sierungsgesetz (Ley 031) (Estado Plurinacional de Bolivia 2010). Dieses wurde als
Reaktion auf den Siebten tieflandindigenen Protestmarsch »fiir Territorium, Au-
tonomie und die Verteidigung der Rechte der indigenen Volker« auf die politische
Agenda gesetzt und im Juli 2010 eingefithrt (abgeindert durch Ley 195 und Ley 705
in den Jahren 2011 und 2015). Umgangssprachlich ist das Gesetz unter dem Na-
men Ley Andrés Ibaniez bekannt und damit nach einem Revolutionsfithrer benannt,

28  Eine Region ist keine vorbestimmte Territorialeinheit. Sie kann aus verschiedenen Munizi-
pien oder Provinzen bestehen, die sich zum Zweck des AIOC-Erwerbs zusammenschliefien.
Uber Departement-Grenzen diirfen sie jedoch nicht hinausgehen (Tomaselli 2012: 27).

https://dol.org/10.14361/9783839462680-009 - am 14.02.2026, 07:59:52.

127


https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128

Indigene Resistencia

der in den 1870er Jahren eine autonome Regierung im Departement Santa Cruz
eingesetzt hatte (Tomaselli 2012: 27).%°

Doch was wiirde die Umgestaltung des TIOC TIPNIS in eine AIOC bedeuten?
Eine der augenfilligsten Verinderungen wire, dass das TIPNIS nach einem eige-
nen Statut verwaltet werden konnte, in dem Leitlinien der wirtschaftlichen, so-
zialen, politischen, organisatorischen und kulturellen Entwicklung gemif eigener
Weltbilder definiert werden witrden. Auf dieser Grundlage kénnte schliefilich ei-
ne autonome indigene Verwaltung (Gobierno auténomo) gewihlt werden, die befugt
wire, Steuern zu erheben und damit iitber einen eigenen Finanzhaushalt verfiigen
konnte. Weitere Rechte umfassen eine eigene Gerichtsbarkeit, Infrastrukturpla-
nung, Bildungs- und Gesundheitspolitik sowie die Nutzung und Verwaltung er-
neuerbarer Ressourcen. Auch die Kontrolle und Uberwachung der Ausbeutung fos-
siler Bodenschitze gehért zu den Autonomie-Rechten (CPE 2009: Art. 304). Doch
wie Stéphanie Rousseau und Herndn Manrique (2019) argumentieren, sind die bii-
rokratischen Hiirden zur Erreichung des AIOC-Status sehr hoch. Zu diesen ge-
hort, dass in einem TIOC, der den AIOC-Status anstrebt, zunichst eine Mehrheit
der Bevolkerung des Territoriums in einem Referendum dem Autonomiestatus zu-
stimmen muss. Die administrativen staatlichen Vorgaben sind jedoch unklar, so-
dass Alexandra Tomaselli (2012: 26) von einem »Bolivian Autonomies’ Labyrinth«
spricht. Da der Staat, entgegen der urspriinglichen Idee des dezentralen Staats-
aufbaus, auf hegemoniale Weise mittels administrativer Hiirden die Kontrolle iiber
Autonomieprozesse behilt, sehen Rousseau und Manrique in den AIOCs ein Pro-
jekt staatlicher Vormundschaft iiber indigene Volker (Rousseau/Manrique 2019: 2).
Bisher haben in Bolivien mit Charagua Iyambae, Uru Chipaya und Salinas de Gar-
ci Mendoza erst drei Munizipien und mit Raqaypampa erst ein Territorium den
AIOC-Status erreicht.

Nichtsdestotrotz wire es nach Meinung von Edgar Izurieta (CIPCA) eine inter-
essante Aufgabe, mit dem TIPNIS ein multiethnisches AIOC-Experiment zu wa-
gen, auch wenn sich dahinter ein langwieriger Prozess mit geringen Erfolgsaus-
sichten verbirgt. Widerstand wire von Seiten der Munizipien (municipios), Provin-
zen (provincias) und Departements (departamentos) zu erwarten. Denn hinsichtlich
dieser Verwaltungseinheiten ist das TIPNIS stark zergliedert: Es befindet sich mit
San Ignacio de Moxos, Loreto, Villa Tunari und Morochata in vier verschiedenen
Munizipien, die zu drei verschiedenen Provinzen gehéren: Moxos, Chapare und
Ayopaya. Wihrend Moxos zum departamento Beni gehort, liegen der Chapare und
Ayopaya im Einzugsgebiet Cochabambas. Zwischen diesen beiden Departements

29 Ibafiez' autonome Regierung hatte von Dezember1876 an fiinf Monate Bestand, bis sieam o1.
Mai 1877 aufgrund zentralstaatlicher Repressionen aufgeldst und Ibafiez zum Tod verurteilt
wurde.

https://dol.org/10.14361/9783839462680-009 - am 14.02.2026, 07:59:52.



https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Die indigene Organisationsfahigkeit und Selbstverwaltung in der Krise

schwelt seit der Griindung der Provinz Chapare 1854 ein geopolitischer Grenzkon-
flikt um die Isiboro-Sécure-Region. Die Departementsregierungen von Beni und
Cochabamba tragen den Grenzstreit mit Verweisen auf Normen und kartografi-
sches Material des 19. und 20. Jahrhunderts aus. Wihrend Cochabamba den Rio
Sécure im nordlichen TIPNIS als natiirliche Grenze sieht, beansprucht Beni das
gesamte Territorium sowie Teile des Chapare in den Munizipien Entre Rios, Chi-
moré und Villa Tunari fiir sich (Mendoza 12.04.2013). Adhemar Mole, presidente der
CPEM-B von 2016 bis 2019, erklirte im Interview, dass die Erreichung des AIOC-
Status fiir das TIPNIS nur unter der Bedingung der vorherigen Losung des interde-
partementalen Grenzstreits moglich sei, die die politisch-administrative Zugeho-
rigkeit des Territoriums kliren miisste (Interview 03.06.2019). Dass diese schwieri-
ge Ausgangslage vielen Widerstandsakteur*innen bewusst war, konnte eine Erkla-
rung dafiir sein, warum zwar viele Akteur*innen in den Interviews die Bedeutung
von Autonomie im Sinne von Selbstbestimmung bzw. Selbstverwaltung betonten,
aber nur wenige Forschungsteilnehmer*innen konkrete Schritte zur Aufnahme ei-
nes AIOC-Prozesses zur Neuausrichtung der Organisationsstruktur forderten.

Abbildung 8: Willkommensschild von Santisima Trinidad weist die Ge-
meinde im siidlichen TIPNIS als Teil der Provinz Moxos im Department
Beni aus.

Eigene Aufnahme, 03.07.2019.

hittps://dol.org/10.14361/9783839462680-008 - am 14.02.2026, 07:58:52. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=)

129


https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130

Indigene Resistencia

Insgesamt wurden zum Feldforschungszeitpunkt die Moglichkeiten fir jegli-
che Reformen der Organisationsstruktur des TIPNIS als schwierig eingestuft. Be-
sonders die Umsetzung eines groflen Gemeindetreffens im TIPNIS hielten eini-
ge Interviewpartner®innen fir wenig realistisch. Einerseits aus Griinden knap-
per Ressourcen, die den zustindigen Indigenenorganisationen die Umsetzung ei-
ner solchen kostenintensiven Versammlung erschweren wiirden (Interview Daza
12.07.2019). Andererseits wurde die Notwendigkeit einer Kooperation und Eini-
gung zwischen den rivalisierenden Leitungsteams der Indigenenorganisationen
betont, vor allem zwischen den dirigencias der Subcentral TIPNIS, um der moglichen
Neustrukturierung eine ausreichende Legitimitit zu verleihen. Diese Annahme
wurde von Akteur*innen beider Lager geteilt. Doch wurde gleichzeitig vorwurfs-
voll auf mangelnde Kooperationsbereitschaft der jeweiligen Gegenseite verwiesen.
Die CIPCA-Regionaldirektorin Alejandra Anzaldo gab an, weder von Domingo No-
gales noch von Cecilia Moyoviri Initiativen beobachtet zu haben, ein solches Tref-
fen zum Zweck einer Neuausrichtung der Organisationsstruktur des TIPNIS zu
organisieren. Auch MAS-treue Akteur*innen wie der Geschiftsfithrer der Plurina-
tionalen Behorde fiir Mutter Erde (APMT) Ivin Zambrana bedauerten mangelnde
Fortschritte im Einigungsprozess (Interview Zambrana 01.07.2019).

https://dol.org/10.14361/9783839462680-009 - am 14.02.2026, 07:59:52.



https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

