
5. Die indigene Organisationsfähigkeit

und Selbstverwaltung in der Krise

Nachdem eine erste Annäherung an das Territorio Indígena Parque Nacional Isiboro

Sécure und die Genese des Widerstands erfolgt ist, stehen in den folgenden vier

Kapiteln die Akteur*innen der sozialen TIPNIS-Bewegung im Fokus. Dabei sollen

die Blackbox der sozialen TIPNIS-Bewegung geöffnet und die Framings ihrer Ak-

teur*innen systematisch aufgezeigt werden. Die Struktur der Analyse richtet sich

nach den übergreifenden Deutungsmustern, die in der Framing-Literatur als Mas-

terframes bezeichnet werden. Dazu werden verschiedene Diagnose-, Prognose-

und Motivationsframes beleuchtet, die als Deutungsbausteine der untersuchten

Masterframes verstanden werden können. Anhand der Frame-Kodierungen, die

nach der im Methodenteil erläuterten Vorgehensweise aus den Interviews gene-

riert wurden, ist zu erkennen, welche sozialen Probleme im Framing der Wider-

standsakteur*innen relevant sind. Ein erster Masterframe lässt sich in einem kom-

plexen Problembereich identifizieren, der sich als Krise indigener Organisations-

fähigkeit und Selbstverwaltung beschreiben lässt. Diese zeichnet sich durch die

Fragmentierung von Indigenenorganisationen sowie durch interne Spaltungen in

ihren Führungszirkeln aus und prägte, wie nachfolgend deutlich werden wird, die

Konfliktphase von 2017 bis 2019.

Der Beginn der Institutionalisierung der indigenen Selbstverwaltung im Ter-

ritorium kann in die Gründungsphase der ersten territorialen Indigenenorganisa-

tionen im TIPNIS zurückdatiert werden.Wie bereits erwähnt, wurde die Subcentral

de Cabildos Indigenales de la Región Isiboro Sécure im Jahr 1988 auf einem Corregido-

rentreffen in Puerto San Lorenzo am Río Sécure gegründet, die seit der Umbenen-

nung des PNIS in TIPNIS 1990 unter dem Namen Subcentral TIPNIS firmiert. Auf

dieser Versammlung wurde außerdem die dazugehörige Frauenorganisation Sub-

central de Mujeres del TIPNIS eingeführt. 1998 kam es zu einer ersten Abspaltung.

15 Yuracaré- und Moxeño-Gemeinden im südlichen Teil des Territoriums, von de-

nen die meisten innerhalb der »roten Linie« eingeschlossen waren, organisierten

sich, wie bereits erwähnt, in einem gemeinsamen Kollektiv mit dem Namen Con-

sejo Indígena del Sur (CONISUR) und näherten sich immer mehr den Positionen der

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009 - am 14.02.2026, 07:59:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Indigene Resistencia

Siedler*innen des Polygon 7 an (Plata/Martínez 2017: 18).1 Auf diese Weise verklei-

nerte sich der Einflussbereich der Subcentral TIPNIS, die mit Entstehung des später

von der Siedlergemeinschaft dominierten CONISUR aus dem Polygon 7 herausge-

drängt wurde.

Im Jahr 2001 musste die Ursprungsorganisation eine weitere Spaltung hinneh-

men als sich eine dritte Territorialorganisation gründete. Für diesen Bruch war

Marcial Fabricano verantwortlich, der Mitbegründer und erste presidente der Sub-

central TIPNIS sowie Mitinitiator des Ersten Protestmarschs von 1990 (Albó 2012:

189). Trotz seiner Verdienste für den indigenen Protest in Bolivien fiel der »histórico

líder indígena« (Justel/Cauthin 2017: 6) innerhalb der Subcentral TIPNIS in Ungna-

de.2 Fabricano wurde zur Last gelegt, sich 1990 aus persönlichen Profitinteressen

an Verkaufsverhandlungen über Mahagoni-Holz (mara) aus dem Territorio Indígena

Multiétnico (TIM) im Wert von zwei Millionen US-Dollar beteiligt zu haben (La Ra-

zón 23.05.2012). 2001 gründete Fabricano die Subcentral de Comunidades Indígenas

del Río Sécure del TIPNIS, kurz Subcentral Sécure, die umgehend von der Regionalor-

ganisation CPIB anerkannt wurde. Berichten der Subcentral TIPNIS zufolge soll er

mit diesem Schritt das Ziel verfolgt haben, die illegale Holzextraktion in Gemein-

den im nördlichen TIPNIS an den Ufern des Río Sécure zu fördern, die sich der

Subcentral Sécure angeschlossen hatten (Albó 2012: 189). Zu diesem Zeitpunkt war

Fabricano, der von 1994 bis 1996 sowie von März bis August 2002 Vorsitzender der

CIDOB war, mit der neoliberalen MNR-Partei vernetzt. 2002 wurde der Moxeño-

Trinitario auf Vorschlag von Präsident Sánchez de Lozada zum Vizeminister für

indigene Angelegenheiten (viceministro de Asuntos Indígenas) ernannt. Zudem un-

terhielt er enge Verbindungen zu Miguel Majluf, Senator des MNR im Kongress

und Bruder des Besitzers von Fátima, einer von drei privaten Holzfällerunterneh-

men, die 2003 im nördlichen TIPNIS illegale Fällungen durchführten.3 Diese ille-

gale Holzextraktion wurde von Marcial Fabricano gedeckt, der über familiäre Be-

ziehungen Einfluss auf die Führungsriege der Subcentral Sécure ausübte (Agencia

de Noticias Fides 09.09.2004).

Trotz der Abspaltungen des CONISUR und der Subcentral Sécure blieb die Sub-

central TIPNIS die größte der drei Territorialorganisationen. Die Anzahl der Ge-

meinden, die sich an die jeweiligen Territorialorganisationen angliederten, vari-

ierten über die Jahre. Die Subcentral TIPNIS vereinte stets mehr als die Hälfte aller

1 Zu den indigenenGemeinden, die sich demCONISUR anschlossen, zählen Limo, SantoDom-

ingo, Santa Anita, San Benito, Sanandita, La Angosta, San Antonio, Tres de Mayo, San Jorgito,

San Juandel Ichoa, SantísimaTrinidad, Puerto Patiño, Villa San Juan, SanMiguelito undSanta

Teresa (Plata/Martínez 2017: 18).

2 Übersetzung: »historischer Indigenenführer«.

3 Die anderen beiden Unternehmen waren San Ambrosio und Herber (Agencia de Noticias

Fides 09.09.2004).

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009 - am 14.02.2026, 07:59:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Die indigene Organisationsfähigkeit und Selbstverwaltung in der Krise 101

Gemeinden auf sich. Die restlichen Gemeinden schlossen sich der Subcentral Sécure

und dem CONISUR an. Vor dem Gesetz gelten die drei indigenen Territorialorga-

nisationen – Subcentral TIPNIS, CONISUR und Subcentral Sécure – gleichberechtigt

als Rechtssubjekte. Doch muss erwähnt werden, dass die Subcentral TIPNIS sowohl

die Subcentral Sécure als auch den CONISUR nicht als rechtmäßige Organisationen

anerkennt (Roncken 2019: 209; Interview Izurieta 15.06.2019).

Im Fall des CONISUR lässt sich dies anhand einer Resolution nachvollziehen,

die am 19. Mai 2010 von Autoritäten der indigenen Gemeinden auf der sogenann-

ten XXIX. Außerordentlichen Versammlung im Cabildo der Gemeinde SanMigue-

lito del Río Isiboro im TIPNIS gefasst wurde. Aus diesem Dokument geht hervor,

dass die versammelten Autoritäten die organisatorische Spaltung (división organiza-

tiva) als schwerwiegendes soziales Problem einstuften. Als Konsequenz beschlossen

sie, den Status des CONISUR als indigenes Repräsentationsorgan des TIPNIS ab-

zuerkennen, da dieser aufgrund seiner politischen Nähe zur Siedlergemeinschaft

als Störfaktor für die organisatorische Einheit des Territoriums betrachtet wurde.

Zudem hielten die Corregidoren und Gemeindevertreter*innen die Absicht fest,

beim Munizipien-Rat von Villa Tunari die Aberkennung des CONISUR als Rechts-

subjekt zu beantragen. Für die Umsetzung der in der Resolution genannten Maß-

nahmen wurden die Subcentral TIPNIS, die Regionalorganisation CPEM-B und die

überregionale CIDOB von der Basis mandatiert (Archivo Documental Isiboro Sé-

cure n. d.). Doch obwohl sich die drei Organisationen der Aufgabe annahmen, den

CONISUR zur Auflösung zu bewegen, setzte sich der CONISUR über die Resolu-

tion 0004 hinweg und blieb weiterhin aktiv. Statt die organisatorische Einheit zu

erreichen, verfestigte sich die Rivalität der Indigenenorganisationen um Einfluss

im Territorium.

Allerdings ist das Problem der Fragmentierung der Indigenenorganisationen,

das hier aufgezeigt wird, nicht auf die territoriale Ebene beschränkt. Um das kom-

plexe Bild zu vervollständigen, müssen auch die regionalen und nationalen indige-

nen Dachverbände betrachtet werden, an die die Territorialorganisationen jeweils

angegliedert sind. Im Fall des TIPNIS haben sich die drei Territorialorganisationen

in unterschiedliche Richtungen orientiert: Während der CONISUR zur Coordinado-

ra de los Pueblos Indígenas del Trópico Cochabambino (CPITCO) gehört, gliedert sich die

Subcentral Sécure an die Central de Pueblos Indígenas del Beni (CPIB) an. Bei CPITCO

handelt es sich um eine Indigenenorganisation, die 1997 in Villa Tunari imDeparte-

ment Cochabamba als Repräsentanz von Yuracaré-, Yuquí- undMoxeño-Trinitario-

Gemeinden gegründet wurde, die an den Ufern der Flüsse Chapare, Ichilo, Chimo-

ré, Isiboro, Ichoa undMoleto lagen. Die aus der Central de Cabildos Indigenales Moxe-

ños (CCIM) hervorgegangene CPIB wurde 1989 von insgesamt 18 indigenen Völkern

des Beni eingerichtet und verfügt über ein Büro in Trinidad (Guzmán 2020: 1).

Auch die im Jahr zuvor gegründete Subcentral de Cabildos Indigenales de la Región

Isiboro Sécure, die spätere Subcentral TIPNIS, hatte sich zunächst der CPIB ange-

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009 - am 14.02.2026, 07:59:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Indigene Resistencia

schlossen. Dies änderte sich mit zunehmender Fragmentierung der CPIB. Inner-

halb der CPIB entstand eine Unterorganisation, die den Namen Central de Pueblos

Étnicos Moxeños del Beni (CPEM-B) erhielt. Diese sollte sich ursprünglich im Auftrag

der CPIB um die Belange von Moxeño-Gemeinden im Departement Beni küm-

mern. Aufgrund politischer Differenzen (die CPEM-B weigerte sich, die Anerken-

nung der Subcentral Sécuremitzutragen) agierte die CPEM-B zunehmend autonom,

löste sich 2002 von ihrer Mutterorganisation und nahm ein rivalisierendes Ver-

hältnis zur CPIB ein (Albó 2012: 189). Mittlerweile hat sich die CPEM-B erfolgreich

als Akteurin etabliert und die Subcentral TIPNIS in ihren Verantwortungsbereich

aufgenommen. Sie ist nicht mehr nur für Moxeños, sondern auch für Movimas,

Chimanes und Yuracarés zuständig.4

Auf nationaler Ebene sind alle genannten Organisationen Mitglieder der schon

seit 1982 existierenden Konföderation der indigenen Völker Boliviens (CIDOB). Des

Weiteren kooperieren Widerstandsakteur*innen dieser Organisationen auf trans-

nationaler Ebene mit der Coordinadora de las Organizaciones Indígenas de la Cuenca

Amazónica (COICA). Bei dieser handelt es sich um einen 1984 in Lima (Peru) ge-

gründeten, transnationalen indigenen Dachverband, der sich aus neun nationalen

Indigenenorganisationen der Anrainerstaaten des Amazonasbeckens zusammen-

schließt (COICA n. d.).5

5.1 Das Problem der internen Spaltung der Indigenenorganisationen

Neben dieser fragmentierten Organisationen-Landschaft der indigenen Völker

muss der Umstand beachtet werden, dass die meisten Indigenenorganisationen,

zu deren Verwaltungs- und Einflussbereich das TIPNIS gehört, intern gespalten

sind. Dies zeigt sich konkret in der Existenz zweier rivalisierender, institu-

tionalisierter Führungszirkel. Mit Führungszirkeln sind die Leitungsteams der

Indigenenorganisationen gemeint. Im Spanischen wird dafür das Wort dirigencia

verwendet. In der Regel verfügen diese dirigencias über eine oder einen Vorsitzen-

den (presidente) sowie eine oder einen Vizevorsitzenden (vicepresidente). Zusätzlich

können auch Sekretär*innen (secretarias und secretarios) für bestimmte Themen

mitwirken. Beispielsweise verfügte die CPEM-B zum Erhebungszeitraum über

4 Der Einfluss der CPEM-B zeigte sich u.a. im Jahr 2004 als mit Sixto Vejarano ein CPEM-B

Vertreter zum Bürgermeister von San Ignacio de Moxos gewählt wurde (Laing 2015: 163).

5 Die COICA koordiniert Forderungen für die Durchsetzung indigener Rechte. Sie fordert so-

wohl Territorialrechte auf lokaler Ebene als auch Normen indigener Rechte auf internatio-

naler Ebene ein. Eine wichtige Rolle spielte sie in den Debatten, die 1989 zur Entstehung der

ILO-Konvention 169 geführt hatten (Laing 2015: 159).

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009 - am 14.02.2026, 07:59:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Die indigene Organisationsfähigkeit und Selbstverwaltung in der Krise 103

Sekretär*innen für Entwicklung, natürliche Ressourcen, Umwelt und indigene

Justiz (Interview Uche 02.08.2019).

Die Situation der internen Spaltung trifft besonders auf die Subcentral TIPNIS,

die dazugehörige Frauenorganisation Subcentral de Mujeres del TIPNIS sowie die

CIDOB zu. Aber auch innerhalb der Subcentral Sécure konnte während der Feld-

forschung um Emilio Noza ein Kreis von Widerstandsakteur*innen identifiziert

werden, die sich von der regierungsnahen Subcentral Sécure um Carlos Fabricano

abgrenzten. 2010 hatte Noza selbst das Amt des Vorsitzenden der Subcentral Sécure

inne. Er engagierte sich im Achten und Neunten Protestmarsch und galt als Ver-

fechter des Schutzgesetzes 180 (Interview Noza 22.07.2019). Im April 2012, wenige

Tage vor Beginn des Neunten Protestmarschs, besetzte eine Gruppe um Carlos Fa-

bricano das Büro der Subcentral Sécure in Trinidad. Der Moxeño-Trinitario Carlos

Fabricano, der ursprünglich aus San Ramoncito im Zentral-TIPNIS stammt, lebte

zu diesem Zeitpunkt in der Sécure-Gemeinde Oromomo. Diese hatte Evo Morales

im Anschluss an den CONISUR-Protestmarsch und die Verabschiedung des consul-

ta-Gesetzes (Ley 222) zwei Mal besucht. Carlos Fabricano beschuldigte Noza, sein

Amt trotz Ablauf seines Mandats selbstständig verlängert zu haben und ernann-

te sich selbst zum neuen presidente der Subcentral Sécure (CEDIB 10.04.2012). Ei-

nen Monat später veröffentlichte La Razón einen Artikel, in dem Noza vorgeworfen

wurde, wie sein Vorgänger Marcial Fabricano in illegale Holzgeschäfte verwickelt

gewesen zu sein (La Razón 23.05.2012).

Ein weiterer Widerstandskreis konnte innerhalb der CPIB um Nazareth Flo-

res festgestellt werden, der von der Linie der regierungsnahen CPIB um Sonia Ave

abwich. Von 2010 bis 2012 hatte die Angehörige des Itonama-Volks den Vizevor-

sitz ihrer Organisation inne. Ähnlich wie im Fall der Subcentral Sécure kam es bei

der CPIB im Jahr 2012 zum internen Bruch. Der damalige Vorsitzende der CPIB

(und spätere Vorsitzende der CIDOB) Pedro Vare hatte sich geweigert, sich dem

Neunten Protestmarsch anzuschließen. Dies rief im Mai 2012 den Unmut eines

Teils der CPIB um Nazareth Flores hervor, die sich von Vare abwandten (La Razón

12.05.2012; Interview Flores 16.05.2019).

Die Subcentral TIPNIS wurde zum Feldforschungszeitpunkt von Domingo No-

gales der Yuracaré-Ethnie geleitet, demmit derMoxeña-Trinitaria Cecilia Moyoviri

eineWiderstandsakteurin mit Anspruch auf die Führung der Subcentral TIPNIS ge-

genüberstand. Moyoviri war offiziell Vizevorsitzende der Widerstandssubzentra-

le, doch aufgrund der Tatsache, dass sich der eigentliche Vorsitzende Fabián Gil

aus den Aktivitäten der Subzentrale zurückgezogen hatte, übte sie kommissarisch

seine Funktionen aus (Interview Moyoviri 19.06.2019). Bei der Frauenorganisation

Subcentral de Mujeres del TIPNIS waren es die mit Domingo Nogales kooperierende

Raquel Moye und die Widerstandsakteurin Marquesa Teco, die um die Legitimität

ihres Führungsanspruchs konkurrierten. Bei der CIDOB standen sich Pedro Va-

re und der Widerstandsakteur Tomás Candia gegenüber. Die Situation der inter-

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009 - am 14.02.2026, 07:59:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Indigene Resistencia

nen Spaltung der dirigenciaswird in folgender Abbildung (Abbildung 5) schematisch

dargestellt.

Abbildung 5: Die Organisationsstruktur des TIPNIS

Intern gespaltene Organisationen, die über zwei getrennte, institutionalisierte Leitungsteams

verfügen, sind durch einen Trennstrich gekennzeichnet; hervorgehoben sind die Leitungs-

teams, die aus Sicht der sozialen TIPNIS-Bewegung zum Allianzsystem gehören; eigene Dar-

stellung; Grafik ist in ähnlicher Weise in einem Artikel des Autors erschienen (Görgens 2022:

216; Angabe siehe »Über den Autor«).

5.2 Divide et impera: Wie die MAS-Regierung
die interne Spaltung vorantrieb

Gonzalo Colque (2017: 26), wissenschaftlicher Mitarbeiter der Fundación Tierra,

führt die Situation der internen Spaltung auf eine Regierungspolitik des divide

et impera zurück. Diese Sichtweise spiegelte sich auch in einem weit verbrei-

teten Framing wider, bei dem Akteur*innen der sozialen TIPNIS-Bewegung die

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009 - am 14.02.2026, 07:59:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Die indigene Organisationsfähigkeit und Selbstverwaltung in der Krise 105

Morales-Regierung für die Krise der Indigenenorganisationen verantwortlich

machten. Die neunundvierzigjährige Widerstandsakteurin Nazareth Flores (CPIB)

erklärte, dass die Morales-Administration systematisch versucht habe, Indige-

nenführer*innen auf ihre Seite zu ziehen und in den Staat zu integrieren, um

den Widerstand zu brechen. Diese Strategie habe sie seit dem Protestmarsch von

2011 und den Vorkommnissen in Chaparina festgestellt, die zu einer Abkehr vieler

Indigenenorganisationen von der MAS-Parteilinie und vom Pacto de Unidad geführt

hatten (Interview Flores 16.05.2019): »el Gobierno […] husmeó en la vida de todos los

dirigentes para agarrarlos, tenerlos a su lado y decirles: ›O me apoyas o te vas preso.‹ […]

Se ha metido en el tema de la gente, de los dirigentes y los ha corrompido y los ha llevado a

su lado« (Interview Flores 16.05.2019).6 Widerstandsakteur*innen beklagten eine

starke Einmischung der MAS-Regierung in interne Angelegenheiten des TIPNIS,

durch die die organisatorische Einheit zerbrochen sei.

Diese These wurde auch von Alcides Vadillo (Interview 20.05.2019), zum Erhe-

bungszeitraum Regionaldirektor des Büros der Fundación Tierra in Santa Cruz de

la Sierra, unterstützt. Laut Vadillo war es ein wesentliches Element dieser »política

de división«,7 indigene Autoritätspersonen unter Druck zu setzen (Interview Vadillo

20.05.2019). EineMöglichkeit dies zu tun habe sichMorales durch die Kontrolle des

Indigenenfonds (fondo indígena) geboten, der während der Amtszeit des Übergangs-

präsidenten Eduardo Rodríguez Veltzé auf Betreiben von Indigenenorganisationen

aus dem Hoch- und Tiefland eingeführt worden war. Die Grundidee dieses Fonds

bestand darin, fünf Prozent der Steuereinnahmen auf fossile Energieträger in Ent-

wicklungsprojekte in indigenen und bäuerlichen Gemeinden zu investieren. Mit

dem Decreto Supremo 28571 wurde dazu am 22. Dezember 2005 eine entsprechende

Verordnung erlassen (Gaceta Oficial de Bolivia 2005).8 Die Verwaltung des Fondo

de Desarrollo para los Pueblos Indígenas Originarios y Comunidades Campesinas wurde

zentral von La Paz aus organisiert.9 Jedoch dauerte es bis September 2012, bis ers-

te Projekte finanziert wurden (Morales/Zambrana/Choque 2015: 31).

Vadillo kritisierte, dass es im Zuge dieser Projektfinanzierungen zu Einschüch-

terungsversuchen seitens der Regierung gekommen sei. Diese habe die Situation

ausgenutzt, dass viele Indigenenführer*innen, die Fördermittel erhielten, nicht

über die genauen Bestimmungen des Fonds informiert und in der Lage gewesen

6 Übersetzung: »Die Regierung schnüffelte im Leben aller Indigenenführer herum, um sie zu

packen und ihnen zu sagen: ›Entweder du unterstützt mich oder du gehst ins Gefängnis.‹ […]

Sie hat sich in das Leben der Leute, der Indigenenführer eingemischt und hat sie korrumpiert

und sie auf ihre Seite gezogen.«

7 Übersetzung: »Politik der Spaltung«.

8 Damit wurde der Fonds vier Tage nach den Präsidentschaftswahlen beschlossen als schon

klar war, dass Evo Morales nächster Präsident des Landes werden würde.

9 Übersetzung: »Entwicklungsfonds für die originären indigenen Völker und bäuerlichen Ge-

meinden«.

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009 - am 14.02.2026, 07:59:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Indigene Resistencia

seien, Rechenschaft über ihre Ausgaben zu geben. Um einer juristischen Verfol-

gung oder Haftstrafe zu entgehen, hätten Viele keine andere Wahl gehabt, als die

Morales-Regierung politisch zu unterstützen. Andere Indigenenführer*innen sei-

en mit finanziellen Mitteln korrumpiert und kooptiert worden. Auf diese Weise

habe die Morales-Regierung erreicht, dass die Leitungsteams der Indigenenorga-

nisationen nach und nach mit Unterstützer*innen des MAS besetzt wurden (In-

terview Vadillo 20.05.2019).

Morales’ Rhetorik in der Kritik

Schuldzuweisungen im Framing der Widerstandsakteur*innen gegen Evo Morales

als Drahtzieher der división organizativa verwiesen noch auf ein zweites Element: Ei-

nen spaltenden Effekt, den Akteur*innen der sozialen TIPNIS-Bewegung Morales’

Rhetorik unterstellten. Für Empörung sorgten öffentliche Auftritte des Präsiden-

ten. Am 28. Juli 2019, ein Datum zur Zeit der Feldforschung, hielt Morales eine Re-

de in San Ignacio de Moxos. Anlass war die Einweihung einer neuen Asphaltstraße

zwischen San Ignacio de Moxos und Puerto Ganadero, ein Abschnitt einer nörd-

lichen Ost-West-Verbindung zwischen Trinidad und La Paz. In dem Wissen, dass

ein Großteil der Versammelten ebenfalls Befürworter*innen der TIPNIS-Straße

waren, nutzte Morales die Gelegenheit, die Straßenbaugegner*innen und damit

die soziale TIPNIS-Bewegung verbal zu attackieren. Wörtlich sagte er, dass die

TIPNIS-Straße schon längst gebaut worden wäre, wenn nicht einige Gruppen im

Beni und in Bolivienmit lauter Lügen einen Baustopp herbeigeführt hätten (Página

Siete Digital 28.07.2019). Bei diesem Auftritt verfolgte der Präsident eine Strategie

des blaming und shaming von Gegner*innen der TIPNIS-Straße, die deutlich wer-

den ließ, warum einige Autor*innen wie Nikolaus Werz (2013: 234) Morales einen

»radikalen Populismus« unterstellen.Morales ließ keinen Zweifel erkennen, dass er

die Akteur*innen der sozialen TIPNIS-Bewegung als kontraproduktive Triebkräfte

erachtete. Diese schadeten Morales’ Aussage zufolge jedoch nicht ihm persönlich

oder seiner Regierung, sondern den Menschen im Beni. Mit dieser Behauptung

hetzte Morales das Publikum in San Ignacio de Moxos gegen die Straßenbaugeg-

ner*innen auf, die er als »enemigos del Beni« (Feinde des Beni) bezeichnete (Evo Mo-

rales zitiert nach Página Siete Digital 28.07.2019).

Aus Sicht der Widerstandsakteur*innen lag in diesen und ähnlichen Äußerun-

gen des Präsidenten ein schwerwiegendes Problem. Denn im Kern ging es Morales

um die Delegitimierung des Widerstands. Dazu gehörte es auch, den Widerstand

als irrational darzustellen (Ernst 2015: 75). Nichtregierungsorganisationen und der

politischen Opposition warf er vor, die Menschen im TIPNIS manipuliert und zu

ihrer Widerstandshaltung gegen das Straßenbauprojekt Villa Tunari – San Ignacio

de Moxos angestiftet zu haben, um der Regierung zu schaden (Página Siete Digital

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009 - am 14.02.2026, 07:59:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Die indigene Organisationsfähigkeit und Selbstverwaltung in der Krise 107

26.07.2017). Auf diese Weise versuchte Morales, den Protest gegen seine Politik als

von außen gesteuert und nicht authentisch-indigen darzustellen.

Die Widerstandsakteurin und ehemalige Vorsitzende der Subcentral de Mujeres

del TIPNIS Julia Molina (2011-2016) kritisierte, dass Morales eine Bedeutungskon-

struktion geschaffen habe, die den TIPNIS-Widerstand mit rechten Oppositions-

parteien in Verbindung gebracht habe. Auch habe es von Seiten der Regierung Ver-

suche gegeben, denWiderstandsakteur*innen eine rechte politische Gesinnung zu

unterstellen und deren Anliegen somit zu delegitimieren. Wie die sechsunddrei-

ßigjährige Moxeña-Trinitaria am Beispiel ihrer eigenen Person verdeutlichte, hät-

ten Morales und seine Anhänger*innen den Widerstandsakteur*innen durch die

Bedeutungszuschreibung als Rechtsgerichtete geschadet: »Dicen que todos los que es-

tán defendiendo los territorios, la Madre Tierra somos de le derecha. Eso es lo que ellos nos

dicen y así me tienen en mi comunidad. Y a mí la verdad me apena mucho« (Interview Mo-

lina 17.05.2019).10 Molinas comunidad ist die indigene Polygon 7-Gemeinde Santísi-

ma Trinidad. Dort habe sie aufgrund dieser Bedeutungszuschreibung eine zuneh-

mende soziale Ausgrenzung erfahren (Interview Molina 17.05.2019).

5.3 Der »orgánico«-Begriff und der Kampf um Legitimität

Vergleicht man Morales’ Rhetorik mit Aussagen von Akteur*innen der Indigenen-

organisationen, die im TIPNIS-Konflikt involviert sind, fällt auf, dass der von Mo-

rales verwendete Feindbegriff (enemigo) im Framing indigener Akteur*innen kaum

verwendet wird. Eine Freund-Feind-Unterscheidung findet trotzdem statt. Aller-

dings ist diese nicht primär an der Konfliktlinie zwischen Befürwortung und Ab-

lehnung des Straßenbauprojekts ausgerichtet. Betrachtet man das Framing der

befragten Interviewpartner*innen sticht die zentrale Bedeutung des Begriffs »or-

gánico« (organisch) hervor: Die befragten Widerstandsakteur*innen bezeichneten

mit diesem Ausdruck vorrangig sich selbst oder solche Indigenenorganisationen

und Akteur*innen, die sie als rechtmäßige Repräsentant*innen der Basis, d.h. der

lokalen Gemeindebewohner*innen im TIPNIS, erachteten. Die Gegenseite, von der

sie sich durch ihre Begriffsverwendung abzugrenzen versuchten, deklarierten sie

als »oficialista« (regierungstreu). Durch den Begriff »oficialista« sollte den so Be-

zeichneten unterstellt werden, nicht den Interessen der Basisgemeinschaften zu

dienen, sondern dem Willen der Morales-Regierung zu folgen. Zudem war es un-

ter den Widerstandsakteur*innen üblich, die jeweils als legitim angesehenen In-

digenenorganisationen und Akteur*innen mit dem Etikett »orgánico/-a« zu verse-

10 Übersetzung: »Sie sagen, dass wir alle, die die Territorien, dieMutter Erde verteidigen, Rech-

te sind. Das ist es, was sie uns sagen und so behandeln sie mich in meiner Gemeinde. Das

bekümmert mich wirklich sehr.«

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009 - am 14.02.2026, 07:59:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Indigene Resistencia

hen. Beispielsweise unterschieden sie zwischen der Subcentral TIPNIS »orgánica«

und der Subcentral TIPNIS »oficialista«. Gleiches gilt für die Unterscheidung zwi-

schen der CIDOB »orgánica« und der CIDOB »oficialista«. Tatsächlich waren vie-

le Indigenenführer*innen der MAS-freundlichen Seite sogar Mitglieder der MAS-

Partei. Darunter Carlos Fabricano (Subcentral Sécure), Sonia Ave (CPIB) und Pedro

Vare (CIDOB).

Angesichts dieser Tatsache scheint die Terminologie der Widerstandsak-

teur*innen einleuchtend. Vor dem Hintergrund der Versuche der Regierung, den

Widerstand verbal zu delegitimieren, scheint es zudem konsequent, dass sich

Widerstandsakteur*innen in ihren Framings um die diskursive Kontrolle über

den »orgánico«-Begriff bemühten, der bereits seit der Gründungsphase der ersten

tiefländischen Indigenenorganisationen in den 1980er Jahren mit den Prinzipien

kollektiver, horizontaler und konsensbasierter Entscheidungsprozesse verknüpft

wird. Letztere lassen sich als dekolonisierende Praxis zur Verhinderung einer zu

starken Machtkonzentration in den Händen von Einzelpersonen deuten (Laing

2015: 260) und werden in dieser Arbeit an späterer Stelle unter besonderer Berück-

sichtigung der Bottom-Up-Logik des territorio eingehend betrachtet. Ein zentrales

Anliegen dieses Bemühens um die Deutungshoheit über den »orgánico«-Begriff

war es, das eigene Handeln und den Widerstand zu rechtfertigen. Beim Framing

kam es darauf an, überzeugend darzustellen, dass die Akteur*innen des eigenen

Allianzsystems die Interessen der indigenen Basisgemeinschaften in den Vorder-

grund des kollektiven Handelns stellten. Denn wie der ehemalige Vorsitzende der

CPEM-B (2016-2019) Adhemar Mole formulierte: »Un dirigente sin base no es nadie«

(Interview Mole 03.06.2019).11

Bei einer vorschnellen und einseitigen Übernahme der Bedeutungszuschrei-

bung für den »orgánico«-Begriff aus Widerstandsperspektive besteht die Gefahr,

den Widerstand zu romantisieren bzw. die Gegenseite zu dämonisieren (Inter-

view Justel 02.07.2019).Dieser Tendenzwaren sich viele der befragten Vertreter*in-

nen zivilgesellschaftlicher und kirchlicher Organisationen, Gruppen und Netzwer-

ke bewusst. In den Interviewswaren sie bei der Verwendung des »orgánico«-Begriffs

zurückhaltender als Vertreter*innen ihrer indigenen Partner-SBOs. Dies zeigte

sich an Äußerungen von Manuel Menacho, der als CEJIS-Mitarbeiter zur Zeit der

Feldforschung die Subzentralen des TIM und TIMI in San Ignacio de Moxos unter-

stütze und gleichzeitig Mitglied der Aktivistengruppe Coordinadora en Defensa de la

Autodeterminación de los Pueblos y elMedio Ambiente (CODAPMA) war. In Bezug auf die

sogenannte CIDOB orgánica äußerte der gelernte Rechtsanwalt, dass er nicht sicher

wisse, ob diese tatsächlich organisch oder legitim sei. Dies hätten die Basisgemein-

schaften zu beurteilen (Interview Menacho 29.05.2019). Auch darf nicht übersehen

werden, dass »oficialista« keine SelbstbezeichnungMAS-freundlicher Akteur*innen

11 Übersetzung: »Eine Führungsperson ohne Basis ist ein Niemand«.

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009 - am 14.02.2026, 07:59:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Die indigene Organisationsfähigkeit und Selbstverwaltung in der Krise 109

war. Stattdessen erhoben diese selbst Anspruch darauf, organisch zu sein und wie-

sen die Vereinnahmung des »orgánico«-Begriffs durch die Widerstandsakteur*in-

nen zurück. Durch ihre konträre Begriffsverwendung forderten sie die Akteur*in-

nen des Allianzsystems der sozialen TIPNIS-Bewegung, die sie als Opponent*in-

nen, Verräter*innen, Öko-Fundamentalist*innen oder Marionetten der NGOs de-

klarierten, im Wettstreit um die Deutungshoheit heraus.

Im Hinblick auf Konkurrenzbeziehungen zwischen rivalisierenden dirigenci-

as der Indigenenorganisationen lässt sich zeigen, dass dieser Wettstreit um die

Durchsetzung des »orgánico«-Framings ein Kampf umLegitimität war.Da aus Sicht

der sozialen TIPNIS-Bewegung jeweils ein Leitungsteam zum Allianz- sowie ein

anderes zum Konfliktsystem gehörte, lag es nahe, dass die Verwendung des »or-

gánico«-Begriffs von Akteur*innen beider Systeme mit dem Ziel der Stärkung der

eigenen Führung eingesetzt wurde. Das eigene Allianzsystem wurde durch die Zu-

schreibung von Legitimität gestützt und das Konfliktsystem diskreditiert. Dabei

wurden Schuldzuweisungen an die Gegenseite formuliert, nur persönliche Inter-

essen zu verfolgen, keine Legitimität zu besitzen, für die Ausübung bestimmter

Ämter unfähig und für die Spaltung der Indigenenorganisationen verantwortlich

zu sein. Im Gegensatz dazu wurde mit dem »orgánico«-Begriff die Fähigkeit ver-

bunden, die Entscheidungsprozesse im Territorium basisgerecht zu interpretieren

und die Mitglieder der TIPNIS-Gemeinden als Souveräne zu respektieren.

Der Widerstandsakteur Bernado Muiba, zum Zeitpunkt der Feldforschung

Vorsitzender der Subzentrale des Territorio Indígena Multiétnico (TIM), warf dem

Vorsitzenden der aus seiner Sicht regierungstreuen Subcentral TIPNIS vor, nicht

durch den Willen der Basis, sondern auf Wunsch der Morales-Regierung in sein

Amt gekommen zu sein. Die Rede war von Domingo Nogales, der im November

2016 für einen Zeitraum von vier Jahren gewählt worden war und Muiba zufolge

nur der Zentralregierung und nationalen Behörden gehorchte (Interview Muiba

28.05.2019). Ähnlicher Meinung war die Sonderbeauftragte für Wirtschaft und

Entwicklung der Regionalorganisation CPEM-B Maribel Daza: »Don Domingo

Nogales obedece […] a todo lo que es afín al Gobierno, intereses del Gobierno« (Interview

Daza 12.07.2019).12 Neben Vorwürfen an Nogales war in einigen Interviews jedoch

auch eine gewisse Verwunderung über dessen Regierungsnähe zu verzeichnen.

Dies galt besonders für Widerstandsakteur*innen, die Nogales noch als Teil des

eigenen Allianzsystems kennengelernt und seinen Wechsel zum Konfliktsystem

mitverfolgt hatten. Wie Bertha Vejarano, ehemalige Vorsitzende der CPEM-B

(2010-2016) und zum Erhebungszeitraum Corregidora der TIMI-Gemeinde Argen-

tina, im Interview erzählte, hatte Nogales beim Protestmarsch 2011 noch an der

12 Übersetzung: »Don Domingo Nogales gehorcht allem, was der Regierung nahesteht, Inter-

essen der Regierung.«

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009 - am 14.02.2026, 07:59:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Indigene Resistencia

Seite der Widerstandsakteur*innen für die Verteidigung des TIPNIS gekämpft

und selbst physische Gewalt in Chaparina erlitten (Interview Vejarano 29.05.2019).

Schuldzuweisungen und Vorwürfe der Widerstandsakteur*innen an die Ak-

teur*innen des Konfliktsystems lassen sich mit Interviewaussagen politischer Ge-

genspieler*innen kontrastieren. Domingo Nogales behauptete, dass die an ihn ge-

richteten Vorwürfe nur dazu dienten, die TIPNIS-Bevölkerung gegen die von ihm

geleitete dirigencia der Subcentral TIPNIS aufzuwiegeln: »lo único que a nosotros nos

afecta un poquito es que la gente se pone en contra de nosotros […]. O sea, nos ponen en du-

da«.13 Auch ist es nicht verwunderlich, dass MAS-nahe Akteur*innen, ähnlich den

Widerstandsakteur*innen, Strategien zur Legitimierung ihrer selbst und zur De-

legitimierung ihrer politischen Gegner*innen verfolgten. So sagte Domingo Noga-

les im Interview, das in seinem Büro in direkter Nachbarschaft zum geschäftigen

Mercado Campesino in Trinidad stattfand: »estas son las oficinas del TIPNIS. Quien

está aquí afuera no es una autoridad […], es una autoridad ya ilegal« (Interview Nogales

05.06.2019).14 Carlos Fabricano (Subcentral Sécure) bezichtigte die Widerstandsak-

teurin Marquesa Teco der Usurpation und unterstellte ihr, unrechtmäßig im Na-

men der Basis zu sprechen: »La señora [Doña Marquesa] puede hablar como cualquiera.

Uno tiene derecho de hablar, tiene derecho de opinar, pero no a nombre de la base. Y eso es

lo que sucede ahora« (Interview Fabricano 18.06.2019).15 In diesem konkreten Bei-

spiel wird die Legitimität Marquesa Tecos, die zum Feldforschungszeitpunkt als

Vorsitzende der Subcentral deMujeres del TIPNIS als eine der wichtigsten Meinungs-

führer*innen des Widerstands galt, explizit negiert.

Ein weiterer Vorwurf MAS-freundlicher Akteur*innen, der sich speziell an die

Widerstandsakteur*innen der sozialen TIPNIS-Bewegung richtete, lautete, dass

diese von ostbolivianischen Wirtschaftsunternehmen instrumentalisiert worden

seien. Nicht wenige dieser Unternehmen hätten ein strategisches Interesse daran,

dass Verkehr und Handel auch in Zukunft über das wirtschaftsstarke departamen-

to Santa Cruz geleitet werden würden. Aus diesem Grund käme es einigen Wirt-

schaftsvertreter*innen gelegen, wenn die soziale TIPNIS-Bewegung eine kilome-

terkurze Route durch das TIPNIS verhinderte. Dieses Argument wurde vorrangig

von Pedro Vare (CIDOB) vorgebracht, ohne jedoch die betreffenden Wirtschafts-

sektoren zu spezifizieren (Interview Vare 16.06.2019).

13 Übersetzung: »das Einzige, das uns ein bisschen zu schaffen macht, ist, dass die Leute sich

gegen uns wenden […]. Das heißt, sie zweifeln an uns«.

14 Übersetzung: »das sind die Büros des TIPNIS. Wer draußen ist, ist keine Autorität […], ist

schon eine illegale Autorität«.

15 Übersetzung: »Die Frau [Doña Marquesa] kann sprechen wie jeder andere. Jeder hat das

Recht zu sprechen, das Recht seine Meinung zu äußern, aber nicht im Namen der Basis. Und

das ist was gerade passiert«.

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009 - am 14.02.2026, 07:59:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Die indigene Organisationsfähigkeit und Selbstverwaltung in der Krise 111

Abbildung 6: Domingo Nogales (rechts) im Interview mit dem Autor im

Büro der Subcentral TIPNIS

Eigene Aufnahme, Trinidad, 05.06.2019.

5.4 Die Institutionalisierung der internen Spaltung

Doch wie kam es zur Institutionalisierung der internen Spaltung, d.h. zur Entste-

hung zweier klar erkennbarer, rivalisierender Leitungsteams innerhalb der Indi-

genenorganisationen Subcentral TIPNIS und CIDOB? Trotz einiger Parallelen muss

diese Frage für beide Organisation einzeln gestellt werden. Im Fall der Subcentral

TIPNIS ist es zu ihrer Beantwortung notwendig, sich genauer mit den Umstän-

den der Aufhebung des Gesetzes 180 zu befassen, welches das TIPNIS schützte

und das umstrittene Straßenbauprojekt ausdrücklich untersagte. Wie bereits dar-

gelegt, war die Annullierung des Gesetzes von der Morales-Regierung politisch ge-

wollt. Am 13. August 2017wurde das »Unantastbarkeitsgesetz« (Ley 180) außer Kraft

gesetzt. Entscheidend für die Herausbildung zweier konkurrierender dirigencias im

TIPNISwarenDynamiken innerhalb der indigenen Bewegung, die zu dieser Geset-

zesaufhebung geführt hatten. Die Initiative zu diesem Schritt kam ausgerechnet

von einer Gruppe indigener Akteur*innen unter Federführung von Ramona Moye,

einer aus dem TIPNIS stammenden Parlamentsabgeordneten der MAS-Partei, die

aus der Subcentral Sécure hervorgegangen war. Neben Moye zählten vier presidentes

MAS-freundlicher indigener dirigencias dazu: Diego Roca vomCONISUR,Mauricio

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009 - am 14.02.2026, 07:59:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Indigene Resistencia

Guaji (CPITCO), Carlos Fabricano (Subcentral Sécure) und Domingo Nogales (Subcen-

tral TIPNIS) (Martínez 2017: 4).

Mittels einer Gesetzesinitiative, die sie am 03. Juli 2017 vor dem bolivianischen

Parlament, der sogenannten Asamblea Legislativa Plurinacional (ALP), in La Paz vor-

stellte,16 initiierte die Gruppe einen Prozess, der schließlich zur Verabschiedung

des Gesetzes 969 führte, welches das Schutzgesetz ablöste. Rubén Martínez (2017:

5) argumentiert, dass dieser Gesetzesvorstoß die organische, indigene Organisati-

onsfähigkeit geschwächt habe. Besonders problematisch sei gewesen, dass sichmit

Domingo Nogales der gewählte Vorsitzende der Subcentral TIPNIS hinter die Geset-

zesinitiative gestellt hatte. Dadurch war er in den Augen vieler Beobachter*innen

eigenständig und ohne ausreichende Basismandatierung auf die regierungstreue

Seite bzw. ins Konfliktsystem der sozialen TIPNIS-Bewegung gewechselt. Diese

Tat brachte die Subcentral TIPNIS in eine schwierige Situation, die sich durch ei-

nen Vertrauensverlust an der Basis ausdrückte (Martínez 2017: 5).

Die Argumente der Gruppe um Ramona Moye für die Aufhebung des Schutz-

gesetzes 180 glichen denen der MAS-Regierung. So wurde das Gerücht weiterpro-

pagiert, dass den indigenen Gemeinschaften im TIPNIS durch das »Unantastbar-

keitsgesetz« die Tätigkeiten ihrer kollektiven Subsistenzwirtschaft untersagt und

jegliche Möglichkeiten zu prosperieren genommen werden sollten. Außerdem be-

stand die Gruppe darauf, dass das amtliche Ergebnis der consulta von 2012 respek-

tiert werden sollte, bei dem sich die befragten TIPNIS-Gemeinden mehrheitlich

für einen Straßenbau und gegen die im Gesetz 180 garantierte »Unantastbarkeit«

des Territoriums ausgesprochen hätten (Martínez 2017: 4).

Als Reaktion auf Nogales’ Vorgehen in der Moye-Gruppe verurteilten Vertre-

ter*innen der Subcentral TIPNIS das Verhalten ihres Vorsitzenden. Während einer

Versammlung, die am 07. und 08. Juli 2017 in der TIPNIS-Gemeinde El Carmen del

Coquinal abgehalten wurde, wählten die »orgánicos« den siebenundzwanzigjähri-

gen Fabián Gil zu ihrem neuen, organischen presidente. Die MAS-nahen Akteur*in-

nen ließen sich unterdessen in beachtlich kurzer Zeit ihren Gesetzesvorschlag ge-

nehmigen, der am 13. August 2017 während eines Massenevents in einer Sport-

halle in Trinidad unter Anwesenheit von Evo Morales als Gesetz 969 in nationales

Recht überführt wurde. Gleichzeitig protestierte eine kleine Gruppe indigener Wi-

derstandsakteur*innen auf der Plaza von Trinidad gegen dieses Gesetz (Martínez

2017: 6).

 

 

 

16 Übersetzung: »Plurinationale Legislative Versammlung«.

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009 - am 14.02.2026, 07:59:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Die indigene Organisationsfähigkeit und Selbstverwaltung in der Krise 113

Parallelveranstaltungen im TIPNIS als Ausdruck der Spaltung

Zwei Wochen später war der interne Bruch bereits sichtbar konsolidiert als beide

Seiten der Subcentral TIPNIS zur selben Zeit Versammlungen im Territorium ab-

hielten. Die Unterstützer*innen des Gesetzes 969 in San Pablo, während sich die

Widerstandsakteur*innen im nahegelegenen Centro de Gestión trafen, einem zen-

tralen Treffpunkt und Versammlungsgebäude, das am Río Isiboro zwischen den

Gemeinden Gundonovia und Santa María de la Junta unweit der Sécure-Mündung

gelegen ist. Dieser Ort ist während der Trockenzeit auch über den Landweg zu

erreichen. So kam es, dass eine Gruppe von 44 Widerstandsakteur*innen am 24.

August 2017 auf der Ladefläche eines Transportfahrzeugs von Trinidad Richtung

TIPNIS aufbrach. Unter ihnen der neu bestimmte Vorsitzende Fabián Gil, die Vor-

sitzende der Subcentral deMujeres del TIPNISMarquesa Teco, der damalige CPEM-B-

Vorsitzende Adhemar Mole, die ehemalige Vorsitzende der Subcentral de Mujeres

del TIPNIS Julia Molina sowie der erste Vorsitzende der Subcentral TIPNIS Marcial

Fabricano. Außerdem dabei waren Fernando Vargas, der von 2011 bis 2016 eben-

falls Vorsitzender der Subcentral TIPNIS gewesen war, der ehemalige Vorsitzen-

de der Subcentral Sécure Emilio Noza sowie mit Amparo Carvajal die Vorsitzende

der Menschenrechtsorganisation Asamblea Permanente de Derechos Humanos de Boli-

via (APDHB). Da das Fahrzeug mehrere Male im Morast stecken blieb, benötigten

die Akteur*innen für die etwa 137 Kilometer lange Strecke 40 Stunden. Im Unter-

schied zu den MAS-nahen Akteur*innen, die mit 30 geländefähigen Fahrzeugen

sowie per Hubschrauber nach San Pablo reisten, hatten dieWiderstandsakteur*in-

nen größere Anreiseschwierigkeiten (Colque 2017: 8-11).

Nichtsdestotrotz wurden auf dem Corregidoren-Treffen der Widerstandsak-

teur*innen am 27. und 28. August 2017 wichtige Beschlüsse gefasst. FabiánGil wur-

de als Vorsitzender der Subcentral TIPNIS, Marquesa Teco als Vorsitzende der ange-

gliederten Subcentral de Mujeres del TIPNIS bestätigt und festgelegt, dass die Wider-

standsakteur*innen ab diesem Zeitpunkt nur diese beiden Autoritäten als legitime

Führungspersonen der Subcentral TIPNIS anerkennen sollten (Colque 2017: 27). Gil

und Teco wurden perWahl weitere dirigentes zur Unterstützung des Leitungsteams

der sogenannten Subcentral TIPNIS »orgánica« zur Seite gestellt: Als neue Vizevor-

sitzende der Subcentral TIPNIS wurde Cecilia Moyoviri aus der TIPNIS-Gemeinde

San Ramoncito gewählt. Die Vizevorsitzende der Subcentral de Mujeres del TIPNIS

Adelaida Rocha wurde im Amt bestätigt. Zudem wurden Sekretär*innen für die

Bereiche natürliche Ressourcen, Land und Territorium, Bildung und Gesundheit

bestimmt. Die von Pedro Vare geleitete Führungsriege der CIDOB wurde als ille-

gitim erklärt, da sie – ebenso wie die dirigencia der Subcentral TIPNIS um Domingo

Nogales – das Gesetz 969 unterstützt hatte. An dem Corregidoren-Treffen im Cen-

tro de Gestión hatten Corregidoren aus 23 Gemeinden teilgenommen; davon 18 aus

dem TIPNIS und fünf aus angrenzenden Gemeinden am Río Isiboro. Fabián Gil

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009 - am 14.02.2026, 07:59:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Indigene Resistencia

zufolge hätten mehr Corregidoren teilgenehmen wollen. Diese seien jedoch von

Vertreter*innen des rivalisierenden Leitungsteams um Domingo Nogales aufge-

halten worden (Jemio 2017: 31).

Zur selben Zeit beschlossen die Unterstützer*innen des Gesetzes 969 in San

Pablo, 20 Widerstandsakteur*innen des Territoriums zu verweisen, wozu sie aus

Sicht der Widerstandsakteur*innen selbstverständlich nicht berechtigt waren.

Darunter Fabián Gil, Marquesa Teco sowie die ehemaligen Vorsitzenden der

Subcentral TIPNISMarcial Fabricano und Fernando Vargas. Domingo Nogales warf

dem Leitungsteam um Fabián Gil vor, zu lügen und zu beleidigen. Nogales zufolge

nahmen Corregidoren aus 37 TIPNIS-Gemeinden am Treffen in San Pablo teil, die

ihn im Amt als rechtmäßigen Vorsitzenden der Subcentral TIPNIS bestätigt hätten

(Interview Nogales 05.06.2019; Jemio 2017: 34). Wie Cecilia Moyoviri im Interview

erzählte, wurden die Widerstandsakteur*innen für die Zeit ihres Treffens im

Centro de Gestión von bewaffneten Militärstreitkräften der bolivianischen Marine

eingeschüchtert, die auf den Flüssen patrouillierten und provisorische Kontroll-

posten errichteten (InterviewMoyoviri 19.06.2019). Die kurzzeitige Militarisierung

des TIPNIS wurde von Widerstandsakteur*innen deutlich zurückgewiesen. Laut

Marquesa Teco verübten die Militärs physische Gewalt. Sie selbst sei bei dem

Versuch, die Soldaten zur Rede zu stellen, von einem Kommandeur mit einem

Bootspaddel geschlagen worden (Interview Teco 16.05.2020). Colque (2017: 32)

zufolge verletzten die Militärs vier Personen und versenkten ein Boot. Nach diesen

Vorkommnissen während der Parallelveranstaltungen blieben die zwei verschie-

denen Leitungsteams der Subcentral TIPNIS auf Distanz zueinander. Auch die

Kommunikation zwischen beiden Lagern wurde stark eingeschränkt. Bis heute

besteht kaum Kontakt zueinander.

Die interne Spaltung der CIDOB

Distanz und eine eingeschränkte Kommunikation prägten zum Zeitpunkt der

Feldforschung auch das Verhältnis der beiden rivalisierenden Führungszirkel

der CIDOB, deren interne Spaltung sich bereits im Jahr 2012 vollzog. Ursache

dafür war der Austritt der CIDOB aus dem Einheitspakt (Pacto de Unidad), mit

dem MAS-freundliche Akteur*innen innerhalb der CIDOB nicht einverstanden

waren (Farthing/Kohl 2014: 53). Im Zuge des Neunten Protestmarschs, dem elf von

dreizehn Vorsitzenden der Regionalorganisationen ferngeblieben waren (Laing

2015: 158), offenbarte sich schließlich der interne Bruch, da das Leitungsteam

um Adolfo Chávez in den eigenen Reihen nicht die volle Unterstützung für die

Organisation und Durchführung des Protests hatte. Die MAS-Unterstützer*innen,

die den Protestmarsch verweigerten und keine Gegner*innen des Straßenbaus

im TIPNIS waren, wählten eine neue Führung. Am 28. Juli 2012 besetzten sie

mit polizeilicher Unterstützung in einer von der Regierung orchestrierten Aktion

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009 - am 14.02.2026, 07:59:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Die indigene Organisationsfähigkeit und Selbstverwaltung in der Krise 115

das Büro der CIDOB in Santa Cruz de la Sierra auf gewaltsame Weise und riefen

Melva Hurtado als neue CIDOB-Vorsitzende aus (Opinión 29.07.2012). Wie Nancy

Postero (2017: 126) schreibt, fand sich die vertriebene CIDOB-Führung für mehrere

Wochen zu einer Mahnwache auf der Haupt-Plaza von Santa Cruz de la Sierra

zusammen. Ihr entging nicht die Ironie, dass sich die CIDOB 30 Jahre lang gegen

weiße und mestizische Politiker erwehrt und ihr Hauptquartier schließlich unter

einem indigenen Präsidenten verloren hatte.

Das ursprüngliche Leitungsteam der CIDOB um Adolfo Chávez, das sich selbst

als »organisch« bezeichnete, blieb jedoch weiterhin aktiv. Allerdings sah sich Chá-

vez politischer Verfolgung durch den MAS ausgesetzt. Von staatlicher Seite wurde

ihm eine Haftstrafe angedroht. 2015 ging er ins Exil (Interview Chávez 18.05.2019).

Silvia Rivera Cusicanqui (2015: 97) nennt den Fall Chávez als Beispiel für eine in

Südamerika verbreitete Tendenz, Proteste von Indigenen und Umweltschützer*in-

nen unter dem Vorwurf der Sabotage der nationalen Entwicklung zu kriminalisie-

ren. ZumZeitpunkt der Feldforschung stand Tomás Candia der CIDOB orgánica vor

(Interview Candia 16.05.2019). Der Vorsitzende der MAS-nahen CIDOB war Pedro

Vare, der 2017 auf Melva Hurtado gefolgt war.17

Persönlichen Kontakt pflegten Vare und Candia nach eigenen Angaben nicht

miteinander. Vare behauptete im Interview, Candia kaum zu kennen und zweifel-

te seine Legitimation an: »Yo apenas lo conozco de cara. No conozco su antecedente, no

es absolutamente nada« (Interview Vare 16.06.2019).18 Mit Legitimationsproblemen

hatte Candia jedoch nicht nur im Hinblick auf seine politischen Gegenspieler*in-

nen, sondern auch innerhalb des Allianzsystems der sozialen TIPNIS-Bewegung zu

kämpfen. So äußerte sich Cecilia Moyoviri, die zum Erhebungszeitraum die Lei-

tungsfunktion innerhalb der Widerstands-Subcentral TIPNIS innehatte, gegenüber

der CIDOB orgánica skeptisch: Es sei problematisch, dass Tomás Candia nicht die

indigenen Regionalorganisationen auf seiner Seite habe: »[Candia] está solo« (In-

terview Moyoviri 19.06.2019).19 Die CPEM-B, an die die Subcentral TIPNIS ange-

gliedert sei, habe sich nicht öffentlich zu Candia bekannt. Daher könne sich auch

die Subcentral TIPNIS trotz der politischen Nähe nicht offiziell der CIDOB orgáni-

ca anschließen. Weder die von Tomás Candia noch die von Pedro Candia geführte

CIDOB kam aus Sicht von Cecilia Moyoviri für eine Kooperation in Frage (Inter-

view Moyoviri 19.06.2019). Die Fragmentierungen und internen Spaltungen waren

ein Ausdruck der Schwächung der Organisationsfähigkeit und Selbstverwaltung

der im TIPNIS-Konflikt involvierten Indigenenorganisationen.

17 Hurtadowar 2017wegenVeruntreuung von Indigenenfonds-Geldern festgenommenworden

(Opinión 29.07.2012).

18 Übersetzung: »Ich kenne ihn kaumvonAngesicht zuAngesicht. Ich kenne seinenHintergrund

nicht, er ist absolut nichts«.

19 Übersetzung: »[Candia] ist allein«.

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009 - am 14.02.2026, 07:59:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Indigene Resistencia

5.5 Die Krise und ihre Auswirkungen auf das Zusammenleben
im Territorium

Der Masterframe der Krise der indigenen Organisationsfähigkeit und Selbst-

verwaltung ist nicht nur auf die Fragmentierung von Organisationen und die

Spaltung der dirigencias beschränkt. Denn die Spaltung wirkte sich direkt auf die

Lebensrealitäten im Territorium aus und führte zu Konflikten an der Basis. Edgar

Izurieta, Politikwissenschaftler und Vertreter der Nichtregierungsorganisation

Centro de Investigación y Promoción del Campesinado (CIPCA) problematisierte, dass

der Spaltungsprozess bereits in den intimsten Kernbereich der lokalen TIPNIS-

Gemeinschaften vorgedrungen sei und sich Konfliktlinien durch Freundeskreise

und Familien zögen: »Familias enteras se han dividido […]no vamos a decir que son

enemigos, pero creo que por estas cuestiones políticas, digamos, se han producido cismas que

van a ser difíciles de cerrar en este territorio« (Interview Izurieta 15.06.2019).20 Beachtet

man die Tatsache, dass TIPNIS-Gemeinden häufig aus nicht mehr als fünf bis

zehn Familien bestehen, lassen sich die Konsequenzen für den sozialen Frieden

und das Zusammenleben an der Basis erahnen.

Tatsächlich wurden Probleme des Zusammenlebens an der Basis sowohl von

Akteur*innen des Allianz- als auch des Konfliktsystems der sozialen TIPNIS-

Bewegung als ein wesentliches Element der Krise der indigenen Organisations-

fähigkeit und Selbstverwaltung wahrgenommen. Grund dafür war die heraus-

gehobene Stellung der Basis, die im kulturellen Verständnis als die wichtigste

Entscheidungsinstanz galt und ihre Repräsentant*innen mit der nötigen Legiti-

mität ausstattete. Aus der bewegungstheoretischen Studie »Mobilizing Territory:

Socioterritorial Movements in Comparative Perspective« von Sam Halvorsen,

Bernardo Fernandes und Fernanda Torres (2019) lässt sich die Erkenntnis ziehen,

dass Territorien als Räume verstanden werden können, die ihren Bewohner*in-

nen Formen von Macht verleihen. Damit ist nach Halvorsen (2018: 8) nicht die

Etablierung hierarchischer Machtbeziehungen gemeint, sondern die Möglichkeit,

Autonomie herzustellen und zu stärken. Statt Top-Down-Machtbeziehungen, die

das im deutschen Sprachraum verbreitete Territoriumsverständnis impliziert,

werden in territorios in der Regel flache Hierarchien angestrebt. Vor diesem Hin-

tergrund können territorios einer Bottom-Up-Logik folgend auch als Zeichen der

Souveränität indigener Basisgemeinschaften auf lokaler Ebene verstanden werden

(Halvorsen 2018: 8).

Daher ist es nicht verwunderlich, dass das prognostische Framing der befrag-

ten Akteur*innen auf Bottom-Up-Lösungen wie eine stärkere Einbeziehung der

20 Übersetzung: »Ganze Familien haben sich gespalten […] wir sagen nicht, dass sie Feinde sind,

aber ich glaube, dass durch diese politischen Angelegenheiten sozusagen Streitigkeiten ent-

standen, die in diesem Territorium nur schwer zu schlichten sein werden.«

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009 - am 14.02.2026, 07:59:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Die indigene Organisationsfähigkeit und Selbstverwaltung in der Krise 117

Gemeindebewohner*innen als Souveräne bei politischen Entscheidungen abzielte.

Interessanterweise ließ sich hiermit ein Punkt identifizieren, an dem sich viele in-

digene und nicht-indigene Akteur*innen – unabhängig von ihren Einstellungen

zum Straßenbauprojekt, der Morales-Regierung und der Siedlergemeinschaft –

weitgehend einig zu sein schienen. Domingo Nogales, Vorsitzender der Subcen-

tral TIPNIS, MAS-Mitglied und Unterstützer des Straßenbauprojekts, betonte den

kollektiven Charakter des Territoriums, wonach die Gemeindebewohner*innen Ei-

gentümer*innen ihres Territoriums seien (Interview Nogales 05.06.2019). Ähnlich

äußerte sich Héctor Tamo, zum Zeitpunkt der Feldforschung Interimsvorsitzender

der CPEM-B und Straßenbaugegner: »[la base es] el bastión y el respaldo de nosotros co-

mo [organización] regional. Sería escuchar al pueblo y que el pueblo toma una decisión, […]

más que todo ante este conflicto de carretera« (Interview Tamo 18.07.2019).21

Die Forderung, der Basis zuzuhören, wurde auch von Vertreter*innen nicht-

indigener Partnerorganisationen aus dem Allianzsystem der sozialen TIPNIS-

Bewegung geteilt. Beispielsweise von Fátima Monasterio vom Zentrum für

juristische Studien und Sozialforschung (CEJIS) sowie von Fernando Machicao,

einem Aktivisten und Mitglied der Widerstandsgruppe Territorios en Resistencia aus

Cochabamba (Interview Monasterio 28.05.2019; Interview Machicao 05.07.2019).

Laut Juan Carlos Alarcón sei es notwendig, dass die TIPNIS-Bevölkerung in ihren

Gemeinden in Ruhe und möglichst frei von äußeren Einmischungen an einer

Konfliktlösung arbeiten könne (Interview Alarcón 21.07.2019). Alarcón vertrat die

Plataforma Boliviana Frente al Cambio Climático (PBFCC), eine seit 2008 existierende

freie Vereinigung von sozialen Organisationen, Aktivistengruppen und NGOs, die

sich mit den Themen Klimawandel, Menschrechte und den Rechten indigener

Völker auseinandersetzt.

Das TIPNIS als »großes Haus«: Das Framing des Territoriums

Das Bild der Gemeindebewohner*innen als Eigentümer*innen (dueñas und dueños)

des Territoriums lässt sich mithilfe der Metapher der Casa Grande verstehen, mit

der die Akteur*innen aus dem TIPNIS-Kontext das Territorium framten.Demnach

lebt die TIPNIS-Bevölkerung in ihrem Territorium wie in einem »großen Haus«

als gemeinsame Familie. Damit ist eine Bedeutungskonstruktion geschaffen wor-

den, die die verschiedenen ethnischen Gruppen als »Hausbesitzer« unter einem

»Dach« vereint. Interessanterweise ließ sich im TIPNIS die Tendenz feststellen,

dass sich die Bewohner*innen, unabhängig von Verwandtschaftsbeziehungen und

21 Übersetzung: »[die Basis ist] unsere Bastion und unser Rückhalt als Regional [-Organisation].

Man muss dem Volk zuhören und das Volk muss eine Entscheidung treffen, […] vor allem

bezüglich dieses Straßenbaukonflikts.«

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009 - am 14.02.2026, 07:59:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Indigene Resistencia

politischen Differenzen, als hermanas und hermanos, also als Schwestern und Brü-

der, bezeichneten. Dies ist ebenfalls in anderen indigenen Territorien Boliviens

und als Anrede zwischen indigenen Personen üblich (beispielsweise ließ sich auch

Evo Morales als »hermano presidente« ansprechen).

Laut Anna Laing (2015: 200) hat die Casa-Grande-Metapher im Laufe der Pro-

testgeschichte der tieflandindigenen Völker das bereits erwähnte, traditionelle Bild

der Loma Santa weitgehend abgelöst. Der Hauptunterschied zwischen Loma Santa

und Casa Grande liegt in der Bedeutung von Grenzen. Die Loma Santa stellt einen

grenzenlosen, heiligen Sehnsuchtsort dar, während die weniger transzendentale

Casa-Grande-Metapher das Territorium als geografisch klar abgrenzbaren Raum

framt. Durch das Casa-Grande-Framing wird die Eigenschaft des Territoriums als

kollektives Eigentum betont.

Die Bedeutungsverschiebung (Reframing) von der Loma Santa zur Casa Grande

lässt sich anhand eines Prozesses der Territorialisierung des TIPNIS nachvollzie-

hen. Während die Loma Santa stärker mit der Kolonialgeschichte sowie der Flucht

vor Sklaverei, kolonialer Aggression und Ausbeutung verbunden ist, betont die Ca-

sa Grande die Geschichte territorialer und kultureller Kontinuität. Dadurch rückt

die Casa Grande gleichzeitig den Kampf um die Anerkennung des Gebiets als ter-

ritorio indígena und um kollektive Landtitel in den Vordergrund. Die Aspekte der

Autonomie und Selbstverwaltung treten als zentrale Werte hervor. Allerdings hat

die Dominanz der Casa-Grande-Metapher, wie in Kapitel 7 zum Ausdruck kommt,

nicht den in der Loma-Santa-Vorstellung implizierten Wunsch nach einem Leben

in Ruhe, Freiheit und im Einklang mit der Natur (vida tranquila) ersetzt. Wie An-

na Laing (2015: 200-201) erläutert, hat der Casa-Grande-Begriff im Gegensatz zur

Loma Santa außerdem den Vorteil, dass er sich gegenüber anderen indigenen und

nicht-indigenen Kultursystemen einfacher erklären lässt, die nicht mit dem re-

ligiösen Hintergrund der Loma Santa vertraut sind. Jedoch werden mit der Casa-

Grande-Metapher auch die ethnische Diversität und die verschiedenen politischen

Ansichten durch die Vorstellung unterstrichen, dass die »Familienmitglieder« des

»großen Hauses« in unterschiedlichen »Zimmern« leben (Laing 2015: 201). Durch

diese Differenzierung lässt sich schließlich mithilfe der Casa-Grande-Metapher die

Ambivalenz des Zusammenlebens im TIPNIS nachvollziehen, das sowohl die ge-

meinsame Verantwortung für das große Haus, d.h. das gesamte Territorium, als

auch das Trennende, Konkurrenz und Gegnerschaft kennt.

Doch wie funktioniert die politische Willens- und Entscheidungsbildung »von

unten« und welche Schwierigkeiten zeigen sich in der Praxis? Um diese Frage zu

beantworten ist ein vertiefender Blick in die Funktionsweise und Defekte der Or-

ganisationsstruktur der amazonischen TIPNIS-Völker notwendig. Denn seit ihrer

Einführung unter derHerrschaft der Jesuiten, die sich dadurch eine effiziente Kon-

trolle indigener Arbeitskräfte und Organisation des religiösen Lebens erhofften, ist

diese Struktur ein kultureller Widerspruch. Wie auch in Abbildung 5 (Organisati-

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009 - am 14.02.2026, 07:59:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Die indigene Organisationsfähigkeit und Selbstverwaltung in der Krise 119

onsstruktur des TIPNIS) angedeutet wurde, lässt sie sich auf den ersten Blick wie

ein hierarchisches Mehrebenensystem darstellen, bei dem »unten« die Basis und

»darüber« die Indigenenorganisationen angeordnet sind. Legtman jedoch das kul-

turelle Verständnis der indigenen TIPNIS-Völker zugrunde, muss eigentlich von

einer vertikalen Struktur ausgegangen werden, die tendenziell Hierarchien ver-

meidet.

Dies betonte auch Fabio Garbari, Pfarrer der Gemeinde San Ignacio de Mo-

xos und Angehöriger der jesuitischen Compañía de Jesús, die 1767 aus Lateinameri-

ka vertrieben wurde und im Fall der Moxos-Region erst 217 Jahre später dorthin

zurückkehrte. Einzelpersonen aus dem Kreis der Jesuiten stellten sich nach der

Rückkunft in den Dienst indigener Rechte und Territorien. Unter diesen galt der

aus Italien stammende Garbari zum Feldforschungszeitraum nach Meinung vie-

ler befragter Widerstandsakteur*innen als eine der wichtigsten Bezugspersonen.

Er engagierte sich als einer von, wie er bemängelte, zu wenigen Vertretern der

bolivianischen katholischen Kirche im Panamazonischen Kirchennetzwerk (Inter-

view Garbari 26.05.2019). Das 2014 von Bischöfen, Priestern, Ordensleuten und

Laien der Amazonasregion gegründete Red Eclesial Panamazónica (REPAM) hat sei-

nenHauptsitz in Quito (Ecuador) und setzt sich für denDialog zwischen indigenen

Gemeinschaften und der Kirche, die Sichtbarkeit indigener Anliegen auf interna-

tionaler Ebene und den Schutz indigener Rechte ein. Darüber hinaus war Garbari

Beauftragter des Apostolischen Vikariats Beni zur Vorbereitung der sogenannten

Amazonassynode, einer Sonderversammlung von Kardinälen, Bischöfen, Ordens-

vertreter*innen und Expert*innen aus Ländern der Amazonasregion. Die Synode

fand vom 06. bis 27. Oktober 2019 im Vatikan statt und setzte sich mit sozialen und

seelsorgerischen Fragen auseinander.

Garbari zufolge lässt sich die indigene Organisationsstruktur als eine oktroy-

ierte, übergeordnete Struktur verstehen, die der darunterliegenden sozialen Ord-

nung zuwiderläuft (Interview Garbari 26.05.2019). 1701 wurde das Cabildosystem

in allen jesuitischen Reduktionen in Moxos eingeführt. Die Cabildos dienten als

Repräsentationsorgane der Gemeinden und sollten zur Mediation zwischen Jesui-

ten und der indigenen Bevölkerung beitragen. Die jährlich gewählten indigenen

Autoritäten, die den Cabildos vorstanden, genossen Privilegien, wodurch Kolla-

boration statt Widerstand gewährleistet werden sollte. Nach Abzug der Jesuiten

fungierten die Cabildos als Bindeglieder zwischen indigenen Moxeño-Gemeinden

und dem »mundo de afuera« (der Außenwelt) (Guzmán 2020: 14). Diese »Überstruk-

tur« wurde nach der Kolonialzeit von Moxeños in der Form des Cabildo Indigenal

bis in die heutige Zeit beibehalten. Wie CEJIS-Mitarbeiterin Fátima Monasterio

betont, haben Moxeño-Trinitarios, die im Gegensatz zu Yuracarés und Chimanes

in der Kolonialzeit stärker jesuitisch geprägt worden waren, das Cabildosystem für

ihre Zwecke instrumentalisiert. Unter den TIPNIS-Ethnien nahmen sie eine domi-

nante Stellung ein, die nicht allein durch die bloße Bevölkerungsmehrheit erklärt

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009 - am 14.02.2026, 07:59:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Indigene Resistencia

werden kann.Mit Blick auf die Subcentral Sécure lässt sich dieThese aufstellen, dass

sich diese Organisationsstruktur zu einem Instrument einer Moxeño-Elite entwi-

ckelte, umdie in der Sécure-Regionmehrheitlich lebende Chimane-Bevölkerung zu

dominieren. Als Teil dieser Elite wurde einigen Akteur*innen der sozialen TIPNIS-

Bewegung zufolge auch Carlos Fabricano angesehen, der Vorsitzende der Subcentral

Sécure zum Zeitpunkt der Feldforschung (Interview Monasterio 28.05.2019).

In der Praxis zeigen sich jedoch Bemühungen, die in der Organisationsstruk-

tur angelegten Hierarchien zu glätten. Die politische Willens- und Entscheidungs-

bildung geschieht in den regelmäßig stattfindenden Cabildo-Versammlungen in

den indigenen Gemeinden. An diesen können alle Bewohnerinnen und Bewohner

einer Gemeinde teilnehmen. Besonders in kleinen Gemeinden trägt ein Großteil

der Bevölkerung politische Verantwortung, da dort eine Vielzahl von Aufgaben auf

eine geringe Personenzahl aufgeteilt wird. Jesús Cáceres aus der Zehn-Familien-

Gemeinde Mercedes del Río Ichoa erzählte, dass er von 2006 bis 2009 Corregidor

gewesen sei; zum Zeitpunkt des Interviews war er Vorsitzender des Schulbeirats

der Gemeinde (Interview Cáceres 30.07.2019). Ämter und Aufgaben, die das Ge-

meindeleben betreffen, werden in der Regel durch Wahl in den Cabildos vergeben.

Dies gilt auch für die höchsten Ämter auf Gemeindeebene, die der Corregidoren (in

einigen Gemeinden wird statt corregidor auch der Begriff capitán grande verwendet).

Die Corregidoren werden in der Regel von weiteren Gemeindevorsteher*innen un-

terstützt, die je nach Gemeinde unterschiedliche Bezeichnungen haben können.

Gebräuchlich sind die Titel cacique (Kazike) oder capitán (Anführer).

Die Aufgaben der Gemeindevorsteher*innen sind vielfältig. Sie müssen nicht

nur die Gemeinde nach außen repräsentieren (zumeist das Privileg des Corregi-

doren), sondern erfüllen auch nach innen wichtige Funktionen wie das Organi-

sieren des kulturellen Lebens (z.B. von Festen) oder die Ausübung des indigenen

Gewohnheitsrechts (justicia comunitaria). Letzteres wird zur Konfliktbewältigung

innerhalb der Gemeinde eingesetzt und in der Regel bei Delikten wie Diebstahl

oder häuslicher Gewalt der staatlichen Justiz vorgezogen. Wird jedoch ein Delikt

nach Ermessen des Corregidoren und des zumeist von diesem einberufenen Ca-

bildos als besonders schwerwiegend eingestuft, wird nicht weiter nach indigenem

Gewohnheitsrecht verfahren. Stattdessen werden die zuständigen staatlichen Jus-

tizbehörden der justicia ordinaria eingeschaltet, die jedoch aus Sicht der TIPNIS-

Bewohner*innen durch die räumliche Distanz weit entfernt und nur schwer zu-

gänglich sind. Entscheidet sich der Cabildo für die Anwendung des indigenen Ge-

wohnheitsrechts, sind auch das Verhängen von Körperstrafen oder die Verbannung

aus der Gemeinde möglich (Interview Corregidor Santísima Trinidad, Name wird

nicht genannt, 03.07.2019).22 Der durch die Parallelität der beiden Rechtssysteme

22 Eine Form der Körperstraße sind Schläge mit der chicote genannten Seilpeitsche, die in der

Kolonialzeit eingeführt und von der indigenen Bevölkerung beibehalten wurde. Am 08. Mai

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009 - am 14.02.2026, 07:59:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Die indigene Organisationsfähigkeit und Selbstverwaltung in der Krise 121

entstandene Rechtspluralismus, bei welchem die justicia ordinaria für die ganze Be-

völkerung, die justicia comunitaria jedoch nur für einzelne Gruppen gültig ist, ist in

Bolivien Gegenstand öffentlicher Diskussionen und wird in Mark Goodales Mono-

grafie »A Revolution in Fragments« (2019: 67-68) genauer problematisiert.

Trotz ihrer weitreichenden Befugnisse sind die Gemeindevorsteher*innen in-

nerhalb der tradierten Organisationsstruktur den comunarios rechenschaftspflich-

tig. Sie werden nicht nur von den Gemeindebewohner*innen mandatiert, sondern

können auch jederzeit von diesen abgesetzt werden. In der Regel findet einmal

im Jahr eine Cabildo-Versammlung statt, um über die Arbeit der Gemeindevor-

steher*innen zu urteilen (Laing 2015: 184). Bei Anzeichen von Fehlverhalten kann

jedoch auch eine gesonderte Cabildo-Versammlung einberufen werden, um den

Corregidoren seines Amtes zu entheben. Dies zeigt, wie wichtig eine funktionie-

rende Konsensbildung für das Zusammenleben in den Gemeinden ist. Wird diese

Fähigkeit durch eine zu starke soziopolitische Spaltung blockiert, stellt dies eine

Gefahr für die Funktionsfähigkeit des Organisationssystems dar.

Prinzipiell könnenGemeindebewohner*innen auch Ämter in den dirigencias der

territorialen, regionalen oder nationalen Indigenenorganisationen bekleiden, so-

fern sie sich erfolgreich zur Wahl haben stellen lassen. Für die Wahlen der territo-

rialen Indigenenorganisationen treffen sich Corregidoren und Gemeinderepräsen-

tant*innen an einem vorher festgelegten Ort im Territorium und stimmen im Auf-

trag der von ihnen vertretenen Gemeinden ab. Im TIPNIS nahmen diese Wahlen

Mitte der 1990er Jahre einen zunehmend formalen Charakter an. Für die Wahlen

der 13 Regionalorganisationen der tierras bajas werden Vertreter*innen aus den an-

gegliederten Territorialorganisationen zur sogenanntenGranAsamblea de los Pueblos

Indígenas (Große Versammlung der indigenen Völker) entsandt, die von der CIDOB

organisiert wird (Cabrera 21.05.2020).

Strukturelle Probleme der Indigenenorganisationen

Häufig fehlen jedoch Anreize, sich um Ämter und Aufgaben innerhalb der Indi-

genenorganisationen zu bewerben. Dies hängt mit unattraktiven Konditionen zu-

sammen. Die Gewählten sind in der Regel ehrenamtlich und unentgeltlich tätig.

Außerdem müssen die Amtsträger*innen in vielen Fällen ihre Lebenspartner*in-

nen, Familien, Kinder und Freunde für die Zeit ihres Mandats im TIPNIS zurück-

lassen, zu denen sie häufig aufgrund unzureichender Kommunikationsmöglich-

keiten nur selten Kontakt haben können. Mittlerweile kann in einigen Gemein-

2009 wurden dem Indigenenführer Marcial Fabricano während eines Besuchs im TIPNISmit

Verweis auf die indigene Justiz Schläge zugefügt. Fabricano kam ins Krankenhaus. Bilder sei-

nes verletzten Rückens verbreiteten sich in den Medien und lösten in Bolivien eine Debatte

über die Rechtmäßigkeit der indigenen Justiz aus.

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009 - am 14.02.2026, 07:59:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Indigene Resistencia

den ein, wenn auch meist schwaches, Internetsignal empfangen werden, das den

eingeschränkten Gebrauch von Sofortnachrichtendiensten ermöglicht. Diese er-

setzten weitgehend die Kommunikation über Radioprogramme, die aus Trinidad

oder Cochabamba gesendet wurden und zu bestimmten Uhrzeiten relevante Infor-

mationen für die TIPNIS-Bewohner*innen bereithielten. Für die Ausübung ihrer

Ehrenämter müssen die gewählten dirigentes in der Regel vorübergehend von ihrer

gewohnten ruralen Umgebung in urbane Zentren ziehen. Die Subcentral TIPNIS,

die CPIB und die CPEM-B haben ihren Sitz in Trinidad; die CIDOB in Santa Cruz

de la Sierra. Die Subzentralen des TIM und TIMI teilen sich ein Gebäude in San

Ignacio de Moxos.

Juana Bejarano, zum Erhebungszeitraum Vorsitzende des Territorio Indígena

Moxeño-Ignaciano (TIMI) erzählte, dass sie ihr Ehrenamt und das damit verbunde-

ne Leben in San Ignacio de Moxos durch Wäschewaschen finanzierte (Interview

Bejarano 28.05.2019). Cecilia Moyoviri und Marquesa Teco, die Führungsfiguren

der Widerstandssubzentrale des TIPNIS, verdienten ihren Lebensunterhalt durch

kunstvolle Handarbeiten. Für Moyoviri spielte ihr Beruf nach wie vor eine große

Rolle, der sie, nach eigener Aussage, für ihre Tätigkeit als Indigenenführerin

vorbereitet habe: »Yo aprendí ser artesana. [Esto] es lo que me orgullece y es por eso que

yo veo cómo vamos a defender el territorio« (Interview Moyoviri 19.06.2019).23 Zwar ist

es die Aufgabe der Basis, die Arbeit ihrer Vertreter*innen zu unterstützen, doch

reichen dazu die finanziellen Möglichkeiten häufig nicht aus.

Die strukturellen Probleme mangelnder Ressourcen und räumlicher Distanz

forderten die Indigenenorganisationen zum Erhebungszeitraum in ihrer Funkti-

onsfähigkeit heraus. Dies betraf vor allem die Widerstandsorganisationen. Denn

aus vergleichender Perspektive war auffällig, dass MAS-freundliche Akteur*innen

aufgrund staatlicher Unterstützung über eine größere finanzielle Ressourcenaus-

stattung verfügten, die es ihnen erlaubte, in besser ausgestatten Räumlichkeiten

zu arbeiten. Im Gegensatz zuMarquesa Teco und Cecilia Moyoviri verfügten regie-

rungsnahe Akteur*innen der Subcentral TIPNIS und Subcentral deMujeres del TIPNIS,

wie Domingo Nogales und Raquel Moye, über ein Bürogebäude in Trinidad. Zwar

schienen auch regierungstreue Akteur*innen, wie Domingo Nogales von der Sub-

central TIPNIS einwandte, keine besonders hohe finanzielle Liquidität zu haben.

Nichtsdestotrotz reichten ihre Ressourcen aus, um im Vergleich zu den Wider-

standsakteur*innen einen Vorteil zu erzielen. Es fiel ihnen leichter, sich im TIPNIS

zu bewegen und Projekte in Gemeinden des Territoriums zu realisieren, die nur

durch kostenintensive Fahrten per Boot, Hubschrauber oder Kleinflugzeug zu er-

reichen sind (Interview Nogales 05.06.2019; Interview Ribera 17.07.2019).

23 Übersetzung: »Ich habe gelernt Handarbeiterin zu sein. [Das] erfüllt mich mit Stolz und dar-

um weiß ich, wie wir das Territorium verteidigen werden«.

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009 - am 14.02.2026, 07:59:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Die indigene Organisationsfähigkeit und Selbstverwaltung in der Krise 123

Widerstandsakteur*innen waren zur Durchführung ihrer Aktivitäten finan-

ziell von Nichtregierungsorganisationen wie CEJIS oder CIPCA abhängig. Diese

NGOs benötigten wiederum Kapital von ausländischen Geldgebern, inklusive

Misereor und Brot für die Welt, denen sie Rechenschaft ablegen mussten, wie

der Geschäftsführer des CEJIS Hernán Ávila erklärte (Interview Ávila 23.05.2019).

CIPCA-Mitarbeiter Edgar Izurieta gab zu bedenken, dass Kosten-Nutzen-Kalküle

von geldgebenden Organisationen dazu führten, dass Finanzmittel statt ins

TIPNIS häufig in weniger abgeschiedene Territorien geleitet würden. Dies läge

vor allem daran, dass dort Projekte und Aktionen kostengünstiger und mit we-

niger Zeitaufwand umzusetzen seien (Interview Izurieta 15.06.2019). Im TIPNIS

hingegen müssen Organisationen, die dort Projekte und Aktionen planen, zuerst

Material und Ausrüstung, wie ein fahrtüchtiges Boot, obligatorische Schwimm-

westen, große Mengen an Benzin, Lebensmittel und Zelte beschaffen. Außerdem

müssen sie in der Lage sein, ausreichend Personal für eine mehrtägige oder

mehrwöchige Exkursion ins TIPNIS bereitzustellen. Eine Finanzierung indigener

Widerstandsakteur*innen durch transnationale Geldgeber in Form von Direkt-

überweisungen fand zum Erhebungszeitraum nicht statt. Dies lag häufig an

einer gewissen Skepsis gegenüber dem Finanzmanagement der Indigenenorga-

nisationen (Interview Justel 02.07.2019). Kleinere zivile Widerstandsgruppen wie

Campaña en Defensa del TIPNIS (Kampagne zur Verteidigung des TIPNIS) aus Co-

chabamba sind auf private Spenden angewiesen. Wie der Aktivist Reynaldo Flores

erzählte, finanzierten ihm Freunde und Verwandte im Jahr 2011 einen Aufenthalt

im TIPNIS. Dort sammelte der gelernte Radio- und Fernsehjournalist, der zu

diesem Zweck seinen Job aufgegeben hatte, kurz nach dem Achten Protestmarsch

Informationen und schrieb Reportagen, die er von Trinidad aus in den Medien

verbreitete (Interview Flores 17.05.2019).

Distanz zwischen Indigenenorganisationen und Basis

Der Ressourcenmangel und die räumlichen Distanz der dirigentes zur Basis können

als weitere Elemente der Krise der indigenen Organisationsfähigkeit und Selbst-

verwaltung betrachtet und anhand von Framings nachvollzogen werden. Während

sich rivalisierende Indigenenführer*innen gegenseitig beschuldigten, ihre Arbeit

zu wenig an den Bedürfnissen der comunarios auszurichten, waren innerhalb des

Territoriums Beschwerden zu hören, dass weder die eine noch die andere Seite

tatsächlich im TIPNIS präsent sei. Deutlich wurde dies im Gespräch mit einer Be-

wohnerin aus der Gemeinde Santiago am Río Ichoa im Zentral-TIPNIS, die eine

mehrtägige Bootsreise von Trinidad entfernt liegt. Denn seit etwa zwei bis drei

Jahren habe sie keine Vertreter*innen der Indigenenorganisationen mehr in ihrer

Gemeinde gesehen (Interview Bewohnerin der TIPNIS-Gemeinde Santiago, Name

wird nicht genannt, 30.07.2019). Ähnlich äußerte sich Pura Noza, die als Lehre-

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009 - am 14.02.2026, 07:59:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Indigene Resistencia

rin am Internat Fe y Alegría (Glaube und Freude) in Kateri am Río Isiboro, einer

vom Jesuitenorden geförderten Einrichtung, arbeitete. Noza zufolge würden Ver-

treter*innen der Indigenenorganisationen nur selten in Kateri erscheinen. Zudem

würde in ihrem Umfeld, inklusive im Unterricht und im Schulalltag, kaum über

Politik gesprochen, zumal nach Kateri kaum Informationen und Nachrichten ge-

langten (Interview Noza 29.07.2019).

Abbildung 7: Das Internat Fe y Alegría in Kateri am Río Isiboro

Eigene Aufnahme, 29.07.2019.

Von dem Selbstverständnis, dass die Basis die eigentliche Entscheidungsin-

stanz ist, die über die Zukunft des TIPNIS bestimmt, war in diesen Gesprächen

nicht Viel zu vernehmen. Auch wäre es falsch, davon auszugehen, dass die Bevöl-

kerung in allen Gemeinden im TIPNIS zum Erhebungszeitraum stark politisiert

gewesen wäre. Wie sich aus Aussagen von Pura Noza folgern lässt, kann diese An-

nahme auch auf einen beträchtlichen Teil der Schülerinnen und Schüler von Kateri

übertragen werden, die zu einer Generation gehören, die nicht an den Protestmär-

schen 1990, 2011 und 2012 teilgenommen hat (Interview Noza 29.07.2019).

Zwar können die im TIPNIS geführten Interviews nur einen kleinen und nicht

repräsentativen Einblick in die Sichtweisen der TIPNIS-Bevölkerung liefern, doch

ließe sich die These aufstellen, dass es zumindest bei einem Teil der Gemeindebe-

wohner*innen zu einem Prozess der Distanzierung bzw. Entfremdung zwischen

den politischen Verantwortungsträger*innen auf den Führungsebenen der Indi-

genenorganisationen und der Basis gekommen ist: »creo que muchas veces nuestros

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009 - am 14.02.2026, 07:59:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Die indigene Organisationsfähigkeit und Selbstverwaltung in der Krise 125

dirigentes también no piensan en las realidades de ahí de los comunarios que viven allá en el

parque. […] O sea, se han desconectado de las realidades de las comunidades«, beobachte-

te Alejandro Masay aus Trinidad, der von 2013 bis 2015 in verschiedenen TIPNIS-

Gemeinden als Lehrer tätig war (InterviewMasay 29.05.2019).24 Dieser Prozess traf

im Territorium nicht selten auf eine Ansicht, dass das TIPNIS mit seinen Proble-

men allein gelassen werden würde. Die Tatsache, dass nicht nur Indigenenorga-

nisationen, sondern – wie der Soziologe und ehemalige CIPCA-Mitarbeiter Ismael

Guzmán betonte – auch NGOs und kirchliche Akteur*innen zum Erhebungszeit-

raum kaum präsent waren, verstärkte diese Wahrnehmung zusätzlich (Interview

Guzmán 30.05.2019). Inwiefern sich eine Distanzierung auch anhand von Frame-

Differenzen zwischen Bewohner*innen der lokalen Basisgemeinschaften und Re-

präsentant*innen der Subcentral TIPNIS nachvollziehen lässt, wird in Kapitel 9 nä-

her untersucht.

5.6 Einheit als Schlüsselelement der Problemlösung?

Angesichts der Komplexität der Krise der indigenen Organisationsfähigkeit und

Selbstverwaltung stellt sich die Frage, welche Bedingungen nötig sind, um die Pro-

bleme der Fragmentierung der Indigenenorganisationen sowie der internen Spal-

tung der Indigenenorganisationen zu überwinden und das Vertrauen der Basis

zurückzugewinnen. Hierzu kristallisierten sich im prognostischen Framing der

Widerstandsakteur*innen Forderungen nach einer Reformierung der Organisati-

onsstruktur heraus. Um über die Krise hinwegzukommen, sollten die Subcentral

TIPNIS, die Subcentral Sécure und der CONISUR nach einer weit verbreiteten An-

sicht zu einer einzigen Subzentrale wiedervereint werden und das TIPNIS mit ei-

ner einzigen Stimme sprechen. Nach demWillen vieler Widerstandsakteur*innen

würde damit das umgesetzt, was bereits am 19. Mai 2010 auf der »XXIX. außer-

ordentlichen Versammlung der Corregidores und Repräsentanten des TIPNIS« im

Cabildo der Gemeinde San Miguelito del Río Isiboro beschlossen und in einer Re-

solution festgehalten wurde: »se decidió [en este encuentro] que se iba a hacer solamente

una organización representativa. Entonces, si logras hacer eso, yo creo sería un paso impor-

tante«, kommentierte dazu Edgar Izurieta von der NGO CIPCA (Interview Izurie-

ta 15.06.2019).25 Ausgehend von diesem Standpunkt formulierte Cecilia Moyoviri

24 Übersetzung: »ich glaube, dass unsere Führungspersonen oftmals nicht an die Realitäten der

Gemeindebewohner denken, die dort im Park leben. […] Das heißt, sie haben sich von den

Realitäten der Gemeinden getrennt.«

25 Übersetzung: »es wurde [auf diesem Treffen] beschlossen, nur eine einzige repräsentati-

ve Organisation zu machen. Also, wenn du das schaffst, glaube ich, wäre das ein wichtiger

Schritt«.

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009 - am 14.02.2026, 07:59:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Indigene Resistencia

(Subcentral TIPNIS) eine Forderung in Richtung des CONISUR: »tendrían que hacer

desaparecer lo que es el CONISUR y volver como era antes, […] que es la subcentral [TIPNIS]«

(Interview Moyoviri 19.06.2019).26

Héctor Tamo (CPEM-B) äußerte die Notwendigkeit eines Dialogprozesses im

Territorium unter Einbeziehung der indigenen Gemeinden, der Klarheit über die

Gestaltung der zukünftigen Organisation und Selbstverwaltung im TIPNIS liefern

sollte. Dies könne seiner Meinung nach in Übereinstimmung mit der im TIPNIS

etablierten Praktik einer großen Gemeindeversammlung funktionieren, bei der es

zu einer Aussprache zwischen den comunarios und den Indigenenorganisationen

kommen solle (Interview Tamo 18.07.2019). Auch Alejandra Anzaldo,Direktorin des

benianischen CIPCA-Regionalbüros, betonte die Notwendigkeit der Partizipation

der Basisgemeinschaften bei der Konfliktlösung: »quienes van a resolver [el conflicto]

son los corregidores, la gente que vive en el TIPNIS […]. Un encuentro de corregidores ya se

debería llevar a cabo« (Interview Anzaldo 25.05.2019).27 An solchen Aussagen wird

deutlich, dass letztlich nur die Basis eine neue Organisationsstruktur legitimieren

könnte. Dies gilt ebenfalls für die Wahl von Repräsentationsämtern. Denn zum

Erhebungszeitraum war nicht zu erwarten, dass eine Neuausrichtung der Organi-

sationsstruktur ohne einen Elitenwechsel und eine dazu notwendige Neuwahl von

Autoritätspersonen auskommen könnte. Zum Zeitpunkt der Feldforschung schien

es unwahrscheinlich, dass Cecilia Moyoviri und Marquesa Teco oder Domingo No-

gales und Raquel Moye von der jeweiligen Gegenseite zur Führung des TIPNIS

mandatiert werden würden.

5.7 Mehr Autonomie für das TIPNIS?

Edgar Izurieta (CIPCA) betrachtete die Möglichkeit eines Gemeindetreffens im

TIPNIS außerdem als Chance, grundsätzlich über neue Formen der Selbstver-

waltung des Territoriums zu reflektieren. Er plädierte für eine Diskussion über

die Ausweitung von Autonomierechten. Emilio Noza aus dem Widerstandskreis

innerhalb der Subcentral Sécure sprach sich für eine größere Autonomie aus. Dazu

sollten die Möglichkeiten ausgeschöpft werden, die die Verfassung des Plurina-

tionalen Staats Bolivien von 2009 bietet (Interview Noza 22.07.2019). Indigene

Gruppen, die ein Territorium, eine Kultur, Geschichte und eigene juristische,

politische, ökonomische und soziale Organisationsformen teilen, haben nach Ver-

fassungsartikel 289 das Recht auf eine sogenannte Autonomía Indígena Originaria

26 Übersetzung: »sie müssten dafür sorgen, dass der CONISUR verschwindet und zu dem zu-

rückkehren, wie es früher war, das ist die [TIPNIS-] Subzentrale«.

27 Übersetzung: »Diejenigen, die [den Konflikt] lösen werden, sind die Corregidoren, die Leute,

die im TIPNIS leben […]. Es sollte schon ein Corregidoren-Treffen stattfinden.«

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009 - am 14.02.2026, 07:59:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Die indigene Organisationsfähigkeit und Selbstverwaltung in der Krise 127

Campesina (AIOC), also eine indigene, ursprüngliche und bäuerliche Autonomie

(CPE 2009: Art. 289). Mit einer AIOC ist ein spezieller Autonomiestatus verknüpft,

den TIOCs, Munizipien und Regionen erreichen können.28

TIOC steht für Territorio Indígena Originario Campesino (indigenes, ursprüngli-

ches, bäuerliches Territorium).Diese Kategorie wurdemit der Verfassung von 2009

(Art. 403) eingeführt und ersetzte den TCO-Begriff (Tierra Comunitaria de Origen).

Seit dem 13. Juni 2009 ist auch das TIPNIS offiziell ein TIOC. Im Gegensatz zum

TCO-Titel ist im TIOC-Titel von »territorio« statt »tierra« die Rede. Diese Verände-

rung war nicht trivial. Nach Kristina von Stosch (2010: 42) bezeichnet tierra (Land)

im Kontext des bolivianischen Tieflands die physische Nahrungs- und Produkti-

onsgrundlage. ImUnterschied dazu geht der territorio-Begriff über die Funktion als

Lebensgrundlage indigener Völker hinaus und lässt sich als die Gesamtheit eines

bestimmten Habitus verstehen, der mit kulturellen und religiösen Bedeutungen

aufgeladen ist. Im Gegensatz zum bolivianischen Altiplano, wo tierra stärker im

Vordergrund steht und als Gottheit Pachamama (Mutter Erde) verehrt wird, die das

Ernteglück beeinflusst, sieht von Stosch (2010: 42) im Tiefland eine stärkere Ver-

bindungen zwischen Mensch und Umwelt. Mensch und Umwelt, samt Wäldern,

Pflanzen und Tieren, treten im territorio in eine Interaktion (etwa bei der Jagd).

Aus Sicht weiter Teile der tieflandindigenen Bevölkerung ist territorio der bevor-

zugte Begriff, wenn es um die Bezeichnung ihrer Gebiete geht. Dennoch war die

Umbenennung ein Affront: Dies lag an dem Wort campesino, das weiten Teilen der

tieflandindigenen Bevölkerung wie ein Etikettenschwindel vorkam, da es Siedlern

und Bauern Territorialrechte einräumte, die diesen nach einer weit verbreiteten

Auffassung nicht zustanden. Bis heute ist der TCO-Begriff in den indigenen Tief-

landgemeinden im allgemeinen Sprachgebrauch geläufig, der TIOC-Begriff wird

hingegen häufig vermieden (Tamburini 2019: 8; Interview Candia 16.05.2019; In-

terview Garbari 26.05.2019). Die näheren Bestimmungen zum Erwerb des AIOC-

Status sowie zu den enthaltenen Rechten regelt das Autonomie- und Dezentrali-

sierungsgesetz (Ley 031) (Estado Plurinacional de Bolivia 2010). Dieses wurde als

Reaktion auf den Siebten tieflandindigenen Protestmarsch »für Territorium, Au-

tonomie und die Verteidigung der Rechte der indigenen Völker« auf die politische

Agenda gesetzt und im Juli 2010 eingeführt (abgeändert durch Ley 195 und Ley 705

in den Jahren 2011 und 2015). Umgangssprachlich ist das Gesetz unter dem Na-

men Ley Andrés Ibáñez bekannt und damit nach einem Revolutionsführer benannt,

28 Eine Region ist keine vorbestimmte Territorialeinheit. Sie kann aus verschiedenen Munizi-

pien oder Provinzen bestehen, die sich zum Zweck des AIOC-Erwerbs zusammenschließen.

Über Departement-Grenzen dürfen sie jedoch nicht hinausgehen (Tomaselli 2012: 27).

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009 - am 14.02.2026, 07:59:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Indigene Resistencia

der in den 1870er Jahren eine autonome Regierung im Departement Santa Cruz

eingesetzt hatte (Tomaselli 2012: 27).29

Doch was würde die Umgestaltung des TIOC TIPNIS in eine AIOC bedeuten?

Eine der augenfälligsten Veränderungen wäre, dass das TIPNIS nach einem eige-

nen Statut verwaltet werden könnte, in dem Leitlinien der wirtschaftlichen, so-

zialen, politischen, organisatorischen und kulturellen Entwicklung gemäß eigener

Weltbilder definiert werden würden. Auf dieser Grundlage könnte schließlich ei-

ne autonome indigene Verwaltung (Gobierno autónomo) gewählt werden, die befugt

wäre, Steuern zu erheben und damit über einen eigenen Finanzhaushalt verfügen

könnte. Weitere Rechte umfassen eine eigene Gerichtsbarkeit, Infrastrukturpla-

nung, Bildungs- und Gesundheitspolitik sowie die Nutzung und Verwaltung er-

neuerbarer Ressourcen. Auch die Kontrolle und Überwachung der Ausbeutung fos-

siler Bodenschätze gehört zu den Autonomie-Rechten (CPE 2009: Art. 304). Doch

wie Stéphanie Rousseau und Hernán Manrique (2019) argumentieren, sind die bü-

rokratischen Hürden zur Erreichung des AIOC-Status sehr hoch. Zu diesen ge-

hört, dass in einem TIOC, der den AIOC-Status anstrebt, zunächst eine Mehrheit

der Bevölkerung des Territoriums in einem Referendum dem Autonomiestatus zu-

stimmen muss. Die administrativen staatlichen Vorgaben sind jedoch unklar, so-

dass Alexandra Tomaselli (2012: 26) von einem »Bolivian Autonomies’ Labyrinth«

spricht. Da der Staat, entgegen der ursprünglichen Idee des dezentralen Staats-

aufbaus, auf hegemonialeWeisemittels administrativer Hürden die Kontrolle über

Autonomieprozesse behält, sehen Rousseau und Manrique in den AIOCs ein Pro-

jekt staatlicher Vormundschaft über indigene Völker (Rousseau/Manrique 2019: 2).

Bisher haben in Bolivien mit Charagua Iyambae, Uru Chipaya und Salinas de Gar-

ci Mendoza erst drei Munizipien und mit Raqaypampa erst ein Territorium den

AIOC-Status erreicht.

Nichtsdestotrotz wäre es nach Meinung von Edgar Izurieta (CIPCA) eine inter-

essante Aufgabe, mit dem TIPNIS ein multiethnisches AIOC-Experiment zu wa-

gen, auch wenn sich dahinter ein langwieriger Prozess mit geringen Erfolgsaus-

sichten verbirgt. Widerstand wäre von Seiten der Munizipien (municipios), Provin-

zen (provincias) und Departements (departamentos) zu erwarten. Denn hinsichtlich

dieser Verwaltungseinheiten ist das TIPNIS stark zergliedert: Es befindet sich mit

San Ignacio de Moxos, Loreto, Villa Tunari und Morochata in vier verschiedenen

Munizipien, die zu drei verschiedenen Provinzen gehören: Moxos, Chapare und

Ayopaya. Während Moxos zum departamento Beni gehört, liegen der Chapare und

Ayopaya im Einzugsgebiet Cochabambas. Zwischen diesen beiden Departements

29 Ibáñez’ autonomeRegierunghatte vonDezember 1876 an fünfMonateBestand, bis sie am01.

Mai 1877 aufgrund zentralstaatlicher Repressionen aufgelöst und Ibáñez zum Tod verurteilt

wurde.

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009 - am 14.02.2026, 07:59:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Die indigene Organisationsfähigkeit und Selbstverwaltung in der Krise 129

schwelt seit der Gründung der Provinz Chapare 1854 ein geopolitischer Grenzkon-

flikt um die Isiboro-Sécure-Region. Die Departementsregierungen von Beni und

Cochabamba tragen den Grenzstreit mit Verweisen auf Normen und kartografi-

sches Material des 19. und 20. Jahrhunderts aus. Während Cochabamba den Río

Sécure im nördlichen TIPNIS als natürliche Grenze sieht, beansprucht Beni das

gesamte Territorium sowie Teile des Chapare in den Munizipien Entre Ríos, Chi-

moré und Villa Tunari für sich (Mendoza 12.04.2013). Adhemar Mole, presidente der

CPEM-B von 2016 bis 2019, erklärte im Interview, dass die Erreichung des AIOC-

Status für das TIPNIS nur unter der Bedingung der vorherigen Lösung des interde-

partementalen Grenzstreits möglich sei, die die politisch-administrative Zugehö-

rigkeit des Territoriums klärenmüsste (Interview 03.06.2019). Dass diese schwieri-

ge Ausgangslage vielen Widerstandsakteur*innen bewusst war, könnte eine Erklä-

rung dafür sein, warum zwar viele Akteur*innen in den Interviews die Bedeutung

von Autonomie im Sinne von Selbstbestimmung bzw. Selbstverwaltung betonten,

aber nur wenige Forschungsteilnehmer*innen konkrete Schritte zur Aufnahme ei-

nes AIOC-Prozesses zur Neuausrichtung der Organisationsstruktur forderten.

Abbildung 8: Willkommensschild von Santísima Trinidad weist die Ge-

meinde im südlichen TIPNIS als Teil der Provinz Moxos im Department

Beni aus.

Eigene Aufnahme, 03.07.2019.

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009 - am 14.02.2026, 07:59:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Indigene Resistencia

Insgesamt wurden zum Feldforschungszeitpunkt die Möglichkeiten für jegli-

che Reformen der Organisationsstruktur des TIPNIS als schwierig eingestuft. Be-

sonders die Umsetzung eines großen Gemeindetreffens im TIPNIS hielten eini-

ge Interviewpartner*innen für wenig realistisch. Einerseits aus Gründen knap-

per Ressourcen, die den zuständigen Indigenenorganisationen die Umsetzung ei-

ner solchen kostenintensiven Versammlung erschweren würden (Interview Daza

12.07.2019). Andererseits wurde die Notwendigkeit einer Kooperation und Eini-

gung zwischen den rivalisierenden Leitungsteams der Indigenenorganisationen

betont, vor allem zwischen den dirigencias der Subcentral TIPNIS, um der möglichen

Neustrukturierung eine ausreichende Legitimität zu verleihen. Diese Annahme

wurde von Akteur*innen beider Lager geteilt. Doch wurde gleichzeitig vorwurfs-

voll auf mangelnde Kooperationsbereitschaft der jeweiligen Gegenseite verwiesen.

Die CIPCA-Regionaldirektorin Alejandra Anzaldo gab an, weder von Domingo No-

gales noch von Cecilia Moyoviri Initiativen beobachtet zu haben, ein solches Tref-

fen zum Zweck einer Neuausrichtung der Organisationsstruktur des TIPNIS zu

organisieren. Auch MAS-treue Akteur*innen wie der Geschäftsführer der Plurina-

tionalen Behörde für Mutter Erde (APMT) Iván Zambrana bedauerten mangelnde

Fortschritte im Einigungsprozess (Interview Zambrana 01.07.2019).

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009 - am 14.02.2026, 07:59:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463680-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

