VIIl. SCHLUSS

Der postklassische Horrorfilm versucht Unzeigbares zu zeigen: Einerseits
sucht er das Phantastische und Unvorstellbare sichtbar zu machen, anderer-
seits visualisiert er gerade in Bezug auf das Physische angstbesetzte, kulturell
tabuisierte oder verdringte Topoi, wie die Beispiele von Monstrositit,
Krankheit, Sterben und Tod belegen. An der Fiille der Korperbilder, die das
Genre generiert, wird allerdings auch sichtbar, dass diese Topoi diversifiziert
verhandelt und reprisentiert werden und sich daher keineswegs eine konsis-
tente Position des Horrorfilms zu den jeweiligen Thematiken festhalten 1ésst.
Vielmehr zeigen sich die vom Horrorfilm entworfenen Bilder der monstro-
sen, kranken, sterbenden und toten Korper als heterogen und disparat. So sind
in diesen Bildern Momente des Angst- oder Schreckenerzeugenden mit dem
Spektakuliren, dem (kinematographisch) Uberwiltigenden und Verbliiffen-
den verklammert. Sie lassen sich als Phantasien lesen, in denen Angste ver-
handelt und affirmiert werden, sie erscheinen aber auch als durchaus attrakti-
ve Wunschphantasien von Unsterblichkeit, von phantastischen Féhigkeiten
und Zustinden, von dem Abstreifen zivilisatorischer Schichten der kérperli-
chen Enkulturation und Zurichtung. So wird begreiflich, inwiefern diese
Korperbilder nicht nur Grauen, Ekel und Schrecken, sondern gleichzeitig
auch Vergniigen generieren konnen.

Es lieB sich dariiber hinaus zeigen, dass das Feld des Horrorfilms sich
durch ikonographische, thematische und narrative Heterogenitit ebenso aus-
zeichnet wie durch historische Diskontinuitét, da es nicht méglich ist, eine
grof3e, ungebrochene Entwicklungslinie von der Entstehung des Horrorgenres
bis zu den aktuellen Filmen zu ziehen. Nachgewiesen werden konnte aller-
dings der starke Einfluss von zeitlich vorgelagerten, populdren Unterhal-
tungsformen auf den postklassischen Horrorfilm, wie sich am Beispiel des
theatralischen Horrors des Sensationsstiicks und des Grand Guignol einer-
seits, wie auch an einer 6ffentlichen Kultur des Spektakuldren andererseits
zeigen lieB, wobei unter letzteres auch die so genannten ,,Freak Shows® zu
zdhlen wiren, also die Ausstellung fehlgebildeter Menschen, wie sie im 18.
und 19. Jahrhundert praktiziert wurde, sowie bedingt auch die morgue, das
berithmte Pariser Leichenschauhaus, das in der zweiten Hilfte des 19. Jahr-
hunderts zu einer auch von Touristen aufgesuchten Attraktion avancierte.
Diese bestehenden kulturellen Unterhaltungs- und Représentationsformatio-
nen gehen in den postklassischen Horrorfilm ein, der ebenfalls die Zurschau-
stellung einer als abweichend oder tabuisiert wahrgenommenen Korperlich-
keit als Spektakel und Sensation fokussiert. Gleichwohl gehen diese Unter-
haltungsformen nicht vollstindig im Horrorfilm auf, da sich durch die media-
le Vermittlung und differierende Rezeptionsformen und -situationen deutli-
che Unterschiede erdffnen. In manchen filmischen Narrations- und Inszenie-
rungsverfahren, die auf die Erzeugung von Spektakuldrem und Verbliiffen-
dem abzielen, werden die frithen Formen populdrer Unterhaltung aber als

https://dol.org/1014361/9783839408339-007 - am 14.02.2026, 14:24:35. /dele Access - [Comam=m



https://doi.org/10.14361/9783839408339-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

352 | UNHEIMLICHE INSKRIPTIONEN

direkte Beziige ebenso sichtbar wie sie sich auch in den Anliegen des post-
klassischen Horrorkinos spiegeln, eine Plattform bereitzustellen, auf der Ab-
weichendes, Anderes und Furchteinflé3endes als Schaustiick, als Sensation
représentiert wird und 6ffentlich rezipiert werden kann.

Es wurden verschiedene pragnante Bilder des Korpers als Ort des Schre-
ckens und der Furcht, die der postklassische Horrorfilm anbietet, diskutiert.
Im Bild des alternden, sterbenden und verwesenden Korpers wird, wie ge-
zeigt werden konnte, gerade die Vorstellung von physischer Ganzheit und
Integritdt in einem resignativen, mitunter nihilistischen Gestus demontiert.
Zum Schreckensbild geronnen, scheinen diese Korperbilder einen Tod zu
visualisieren, der umso grauenhafter wird, da die traditionellen, religiosen
oder rituellen Bewiltigungsverfahren des Sterbens an Bedeutung verloren
haben. Das Motiv der ,,schonen Leiche™ verschleiert und verleugnet dagegen
gerade die bedrohliche Desintegration von Identitit und Intaktheit des Leibes
nach dem Tod. Selbst die durchbohrte und versehrte weibliche Leiche er-
scheint vielfach als arrangiertes und stilisiertes tableau, in dem die Schonheit
der toten Frau verdinglicht wird. Mit dem immateriellen, dtherischen und
diffusen Korper des Gespenstes entwickelt der Horrorfilm dagegen einen
Beitrag zu den bestehenden Todesvorstellungen, der auffallend haufig von
christlichen Vorstellungen geprigt ist, wobei diese sich allerdings nur als
vage, mitunter auch synkretistische Bezlige lesbar machen lassen. Deutlich
wird in der Gespenstergeschichte die Frage nach einem Leben nach dem Tod
gestellt, wobei (christliche) Jenseitsvorstellungen in dieser Fragestellung er-
kennbar werden. In der Figur des Gespenstes scheinen sich Hoffnung auf
oder die Furcht vor einem jenseitigen Leben zu bestitigen. Der vielgestaltige
und immaterielle Kérper des Gespenstes zeigt eine mogliche Fortexistenz der
individuellen leiblichen Gestalt an, die aber wie ein verblasstes, briichiges
Abbild wirkt. Die leibliche Einheit und Intaktheit nach dem Tod ist nur
scheinbar gewahrt und durch Metamorphosen und Transformationen bedroht.

Im Bild des Korpers, der von phantastischen Krankheiten befallen ist,
werden dagegen Angste vor Verunreinigung verhandelt. Im Schreckensbild
von Vampirismus oder einem ,,infektigsen” Kannibalismus, wie er beispiels-
weise fiir die wiederbelebten Untoten der Zombiefilme kennzeichnend ist,
wird die Furcht vor Verunreinigung vor allem als Furcht vor der Korrosion
etablierter sozialer Grenzziehungen und Strukturen sichtbar. Der Krankheits-
erreger durchbricht Standes- und Klassengrenzen und negiert somit das kom-
plexe System sozialer und kultureller Identititen und Ordnungen. Die phan-
tastische Krankheit bedroht daher niemals nur das Individuum, sondern im-
mer auch den Gesellschaftskorper. Nicht dass der Biss des Vampirs oder des
Kannibalen zunéchst scheinbar totet, macht daher die eigentliche Bedrohung
dieser Wesen aus, sondern dass dieser Biss infektios ist, die phantastische
Krankheit tibertragt und damit einen neuen Erreger erzeugt. Wenn im Horror-
film mit allen Mitteln versucht wird, Vampire oder Zombies zu bekdmpfen,
werden darin in phantastisch tibersteigerter Form die sozialen und kulturellen
Abgrenzungsverfahren paraphrasiert, mit und in denen die Gesellschaft Ver-
werfungen von korperlichen Zustinden vornimmt, indem sie Pathologien
definiert und benennt und Demarkationslinien zwischen Gesunden und Kran-
ken zieht. Die Bedrohung dieser Ordnungen, ausformuliert im apokalypti-
schen Bild der Seuche, macht das eigentlich furchteinfléBende Moment der
phantastischen Infektion aus. Modifiziert, aber auch zugespitzt zeigt sich die-
ses Moment im Bild des parasitdren Organismus, der in einen Wirtskorper

https://dol.org/1014361/9783839408339-007 - am 14.02.2026, 14:24:35. /dele Access - [Comam=m



https://doi.org/10.14361/9783839408339-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHLUSS | 353

eindringt. Dieses bedrohliche Szenario verweist auf eine Metaphorik, die sich
bereits im 19. Jahrhundert im Zusammenhang mit der Entstehung der Mikro-
biologie ausbildet: Mit der Theorie von den Mikroorganismen als den Erre-
gern und Ubertrigern von Infektionskrankheiten entsteht gleichzeitig eine
neue Vorstellung, die bis in die Gegenwart hineinreicht: die eines unsichtba-
ren, aber ubiquitdren und aggressiven Fremdkorpers, der in den menschlichen
Leib eindringt, ihn besetzt und tibernimmt. In den Szenarien, in denen sich
feindliche Organismen des menschlichen Kérpers beméchtigen, entwirft der
Horrorfilm eine Bildlichkeit, die dem Mikroorganismus aggressive Intentio-
nalitdt und die Féhigkeit der Tarnung, des Vervielfiltigens und Kopierens
zuschreibt. Er wird somit zu einer bedrohlichen Chiffre nicht nur fir Verseu-
chung und Verschmutzung durch das Eindringen des Fremdkorpers, das phy-
sische Abgrenzungslinien negiert, sondern auch zu einer Schreckensvision
fiir den Verlust von korperlicher Identitit.

In der Darstellung der Haut, wie sie in Kapitel VII diskutiert wurde, be-
sonders in der Vorstellung der Haut als einer durchldssigen Hiille des Kor-
pers, lassen sich Aspekte herausheben, die es erlauben, Verbindungslinien zu
der Metaphorik der Mikroorganismen zu ziehen. In Kapitel V ist gezeigt
worden, wie vornehmlich im spéten 19. Jahrhundert, aber auch bis in das 20.
Jahrhundert hinein, Angst vor der Ubiquitét der unsichtbaren Krankheitserre-
ger virulent wird und bleibt und mit der Angst vor den ebenso unsichtbaren
Vorgingen der Ansteckung, der Infiltration, der Verseuchung des Korpers
durch die winzigen Lebewesen einhergeht. Infolge der Mikrobiologie wird
die Korpergrenze nach einer Verfestigung wieder durchlidssig und durch-
dringbar, wenn auch nun in einer mit dem menschlichen Auge nicht mehr
wahrnehmbaren Dimension, die nur mit optischen Apparaten sichtbar ge-
macht werden kann. Der Zustand der Sauberkeit meint im spiten 19. Jahr-
hundert und im 20. Jahrhundert die Abwesenheit von Mikroorganismen — die
Asepsis. Verschlossen und ,,gefestigt™ wird der stets gefihrdete Korper nun
durch die ebenso unsichtbare, biochemische ,,Schutzhiille* der Medikamente.

Im Bild des monstrgsen Korpers biindeln sich heterogene Topoi: Das
Monstrum stellt mit seiner phantastischen Leiblichkeit eine Verletzung der
Naturgesetze und -kontinuitdten dar: In der Ordnung der Natur mit seinen
nach Arten, Gattungen und Geschlechtern differenzierten Lebewesen findet
es keinen Platz. Die irreguldre Abweichung von korperlicher Norm, die das
Monstrum bezeichnet, unterlduft das System der strikten Unterscheidung von
Arten und Gattungen nach anatomischen Merkmalen. Innerhalb der voraus-
gesetzten Naturkontinuitit erscheint das Monstrum als ein Bruch, als Markie-
rung eines nicht niher zu fassenden Unterschieds. Die Merkmale des mons-
trosen Organismus wiederholen sich nicht; seine Gestalt 146t sich nicht in die
Klassifikation einpassen und verletzt damit die Annahme von der Regelma-
Bigkeit der Natur. Die deviante Physis des Monstrums steht somit auflerhalb
dieser Ordnung der Natur und wird in Wissenssystemen, die auf dem Prinzip
der Ordnung errichtet sind, notwendig als destabilisierendes Phanomen sicht-
bar.

Die monstrose Gestalt des Tiermenschen wird im Horrorfilm zu einer
Metapher des Bestialischen, Unmenschlichen schlechthin ausgestaltet. Das
Schreckensbild des Grenzwesens, das menschlich und animalisch zugleich zu
sein scheint, entwirft eine Vision vom Verlust der Vernunft, der rationalen
Uberlegenheit des Menschen iiber die Natur und von der unkontrollierbaren
Entfesselung von Trieb, Bediirfnis und Affekt. Der ins Tierische verwandelte

https://dol.org/1014361/9783839408339-007 - am 14.02.2026, 14:24:35. /dele Access - [Comam=m



https://doi.org/10.14361/9783839408339-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

354 | UNHEIMLICHE INSKRIPTIONEN

Koérper wird somit zum Sinnbild fiir die Bedrohung des Menschlichen durch
das kreatiirlich Naturhafte. Werwolf oder Katzenmensch bezeichnen die ins
Grauenhafte verzeichnete Vision eines Menschen, der in die Natur zuriick-
kehrt und die Grenzen seines sozialen Korpers verldsst. Wenn die Schilde-
rungen dabei explizit den Korper als den gefidhrdeten Ort kennzeichnen, an
dem die Naturverfallenheit zu einem zerstorerischen Ausbruch kommt, re-
produzieren sie damit einen wohlbekannten Diskurs, der den Korper zum Sitz
und Ausdruck der Naturbefangenheit des Menschen deklariert. In dieser Auf-
fassung fungieren die Bediirfnisse, Triebe und Begierden des Leibes als Zei-
chen der Naturdeterminiertheit des Menschen. In der Figur des Tiermenschen
er6ffnet der Horrorfilm somit auch das antagonistische Spannungsfeld von
Natur und Kultur und zeigt diesen Dualismus am phantastischen Koérper des
Monstrums auf.

Im ge6ffneten und zerstiickelten Koérper des Horrorfilms wird die Ord-
nung des Korpers zerstort und revoziert, die seine kulturelle Wahrnehmung
bedingt. Im Riickgriff auf die Geschichte der anatomisch-medizinischen Dar-
stellungsverfahren des gedftneten und fragmentarisierten Leibes konnte plau-
sibel gemacht werden, dass diese sich als ordnungs- und sinnstiftende Strate-
gien begreifen lassen, die den Schrecken des Leibesinneren abmildern sollen,
die gleichzeitig das — zunichst unbegreifliche und unbekannte — Kérperinnere
kartographieren, indizieren und benennen. Somit wird eine wiedererkennbare
Ordnung in das Kérperinnere eingeschrieben, die einzelne Elemente klassifi-
ziert und Strukturen etabliert. Diese Verfahren konvergieren mit spezifischen,
auch aus der bildenden Kunst iibernommenen Reprisentationsformen, die
den gedftneten Leib als dreidimensional, die Elemente in ihm als differen-
ziert und wiedererkennbar darstellen, die ihn dsthetisieren und stilisieren. In
diesen Reprisentationen des offenen und fragmentarisierten Kérpers werden
neue Vorstellungen und ein neues Bild vom Korper erzeugt, dessen Ausdruck
sie wiederum sind. Wenn berticksichtigt wird, dass das Korperinnere dem
Menschen zunichst nicht unmittelbar einsichtig ist, konnen die Verfahren,
mit denen das Korperinnere geordnet und abgebildet wird, als Strategien der
Sichtbarmachung aufgefasst werden, die einen eigentlich verborgenen und
unzuginglichen Ort visualisieren. Sie als naturgetreue Abbildungen zu ver-
stehen, griffe dabei jedoch zu kurz, sie miissen gleichzeitig als Projektionen
begriffen werden, die sich auf einen unbekannten Raum richten.

Vergleichbar mit den anatomischen Repréisentationen des Korperinneren
zielt auch der postklassische Horrorfilm auf eine solche Visualisierung ab,
jedoch nicht mit ordnendem Gestus, sondern in Form einer ebenso schockie-
renden wie spektakuldren Enthiillung, die das Innere des Korpers und den
Anblick der monstrosen, zerstiickelten oder verwesten Physis zur Schau
stellt. Als ein zentrales Anliegen des Horrorfilms ldsst sich mithin also die
Sichtbarmachung von Verborgenem oder Unvorstellbarem, von den phantas-
tischen Zustdnden und Mutationen des Korpers ausmachen. Diese erhalten
dabei den Status einer enthiillten, bisher nie gesehenen physischen ,,Wahr-
heit”, die als phantastische, grauenerregende, aber auch erstaunliche und
uberwiltigende formuliert wird. Dennoch wird gleichzeitig diese vermeintli-
che Wabhrheit, die den Sensationscharakter des Genres mitbegriindet, in vie-
len Horrorfilmen als Effekt filmspezifischer Techniken und als Projektion
explizit gemacht.

Sichtbarkeit ist auch in der schwarzromantischen Literatur ein zentraler
Topos. Wenn auch der Horrorfilm diese immer wieder thematisiert, stellt er

https://dol.org/1014361/9783839408339-007 - am 14.02.2026, 14:24:35. /dele Access - [Comam=m



https://doi.org/10.14361/9783839408339-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHLUSS | 355

sich nachdriicklich in ihre Tradition. Dabei problematisiert er gerade die
scheinbar unmittelbare Evidenz des Sichtbaren: Ist die monstrose und/oder
grauenhafte Erscheinung ,,real” oder ist sie Vision, Traum, Halluzination?
Die Kategorien des Realen und Phantastischen oszillieren in Horrorfilmen
auffallend haufig, die Grenzen zwischen ihnen 16sen sich auf. Dies wird
meist als eine Krise besonders der visuellen Wahrnehmung formuliert, deren
Zuverléssigkeit und Evidenz zunehmend in Zweifel gezogen wird. Dies ge-
schieht nicht nur auf der Ebene des Narrativen, auf der sich die Erscheinun-
gen und Ereignisse als wandelbar und triigerisch erweisen und immer wieder
hinterfragt werden, sondern auch in den genrespezifischen Inszenierungen
von Phantasmagorien und halluzinatorisch erscheinenden Zustédnden und Be-
gebenheiten. Spiegel, Glas, Filmmaterial und reflektierendes Metall, die vom
Horrorfilm auffallend haufig in zentralen Sequenzen und Einstellungen ein-
gesetzt werden, fungieren meist als Bildtrager, auf denen Phinomene oder
bedrohliche Wesen nur erscheinen, um im nichsten Augenblick wieder zu
verschwinden. Schatten, Reflexe, Spiegelungen und optische Verzerrungen
werden dabei zu instabilen, immateriellen Bildtragern, die Grauenhaftes of-
fenbaren, aber nicht aufzeichnen und festhalten kénnen. Sie stecken ein viel-
schichtiges Feld des Sichtbaren ab, in dem sich Projektionen und Vervielfil-
tigungen tiberschneiden und ineinander laufen.

Die gespenstische Bildlichkeit des Horrorfilms, die phantastischen Réu-
me, die er so unvermittelt wie spektakuldr erdffnet und die mit der diegeti-
schen ,,Wirklichkeit* kollidieren, die immateriellen Erscheinungen und ver-
bliiffenden Verwandlungen, die in eine Welt hereinbrechen, die der Film —
zundchst — als von Kausallogik und Naturgesetzen determiniert schildert,
zeigen damit immer wieder die Ambivalenz des Erscheinenden auf, den
génzlich instabilen Status des vermeintlich visuell unvermittelt und eindeutig
wahrnehmbaren Wirklichen, eine Krise der Kategorie des Sichtbaren. Indem
der Horrorfilm die genrespezifisch phantastischen und spektakuldren Effekte
in sein Zentrum riickt, verweist er gleichzeitig auf die Illusionsverfahren, die
sie erzeugen und macht somit die Tauschungsanfilligkeit der visuellen
Wahrnehmung, die das Medium {iiberhaupt und das Genre insbesondere be-
dingt, explizit.

Ob es sich nun um die Vampire oder Zombies handelt, die weder tot
noch lebend sind, die Monstren, deren Physis tierische und menschliche
Merkmale vereint, oder die Ddmonen und Teufel, die geschlechtliche Identi-
titen wechseln — die Wesen des Horrorfilms erscheinen auffallend héufig als
Grenzfiguren, Hybridisierungen in einer phantastischen Korperlichkeit, in der
als unvereinbar gedachte, binidre Kategorien konvergieren. In der spezifi-
schen Korperlichkeit, die der Horrorfilm présentiert, scheint das beunruhi-
gende Potential auf, das aus einer Erschiitterung und/oder Krise von kulturell
etablierten und vornehmlich als bindr oder oppositionell gedachten Katego-
rien erwéchst. Zumeist werden zudem dabei genau diejenigen Kategorien im
Horrorfilm durchlédssig und instabil, die in und mit dem kulturellen Diskurs
als naturalisierte und essentialisierte verfestigt sind: tot-lebendig, menschlich-
tierisch, weiblich-ménnlich. Dabei oszilliert dieser Topos im Horrorfilm:
Einerseits scheint gerade dieses Genre die kulturellen Dichotomisierungen in
Zweifel zu ziehen, andererseits formuliert der Horrorfilm das Briichigwerden
von kulturellen Distinktionen immer als ein hypertroph paraphrasiertes beun-
ruhigendes, wenn nicht gar unfasslich bedrohliches Moment. Das Grenzwe-
sen ist und bleibt ein Monstrum, das kulturell gezogene Demarkationslinien

https://dol.org/1014361/9783839408339-007 - am 14.02.2026, 14:24:35. /dele Access - [Comam=m



https://doi.org/10.14361/9783839408339-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

356 | UNHEIMLICHE INSKRIPTIONEN

iiberschreitet, eine Korrosion, eine Durchlissigkeit oder Defizite in kulturel-
len und sozialen Grenzziehungen und Kategorien anzeigt — woraus sein grau-
enerregender Status resultiert. Das Grenzwesen im Horrorfilm ist ein (katego-
rial) unbestimmtes und unbestimmbares Element, das die bestehenden Struk-
turen und Ordnungen destabilisiert, verwirft und bedroht. Als solches kann es
auch als seismographische Aufzeichnung sozialer und kultureller Spannun-
gen und Konflikte gelesen werden, die sich in der Verhandlung von Kérper-
konzeptionen wie in einem Brennglas biindeln.

Auch die Grenzerfahrung, die hiufig vom Horrorfilm als eine bedrohli-
che, zerstorerische oder todliche thematisiert wird, ldsst sich nur vor dem
Hintergrund kultureller Dichotomisierungen begreifen. Die Demarkationsli-
nie, die in der Grenzerfahrung iiberschritten wird, bezeichnet eine fiir die
westliche Kultur zentrale Differenzsetzung: den Unterschied zwischen Eige-
nem und Anderem, zwischen Bekanntem und Vertrautem. Diese Differenz-
setzungen strukturieren die Auffassung und Darstellung des Fremden und
Unbekannten. Was von der jeweiligen kulturellen Perspektivierung aus au-
Berhalb dieser Demarkationslinie angesiedelt ist, gilt meist als das Beunruhi-
gende und Bedrohliche schlechthin. Daher wird das Fremde und Andere zum
Topos der Gefihrdung, sein Einbruch in die bestehende Ordnung, also das
grenziiberschreitende Moment, wird als ein destabilisierendes und erschre-
ckendes Ereignis wahrgenommen. Die Grenzerfahrung, also das Uberschrei-
ten der Demarkationslinien, stellt Zugehorigkeiten ebenso in Frage wie die
etablierte Ordnung, in der die Welt gedacht wird.

Das Fremde und Andere wird in der Darstellung héufig diskriminiert und
abgewertet — als ,,barbarisch®, gefihrlich, bedrohlich usf. —, aber auch als
Gegenbild zur eigenen Ordnung aufgewertet, romantisiert und verklért. Die-
ses Gegenbild fungiert dabei als Widerspruch oder als Kritik an der be-
stehenden Ordnung und zeigt deren Defizite, Triume und Sehnsiichte auf.
Beispielhaft kénnen hier die Chinoiserien des 18. Jahrhunderts aufgefiihrt
werden, der Orientalismus des 19. Jahrhunderts, aber auch das Bild des ,,ed-
len Wilden®, das im Zusammenhang mit der ErschlieBung unbekannter Terri-
torien und dem Kolonialismus entstand. Gerade der Kolonialismus liefert
zudem ein anschauliches Beispiel dafiir, dass das Andere auch vereinnahmt
und verschlungen werden kann — eine weitere Form, sein vermeintlich be-
drohliches Potential zu neutralisieren.

Kaum ein anderes Genre schildert dieses Andere so nachdriicklich als ei-
nen bedrohlichen und tddlichen Bereich wie der Horrorfilm, der es mitunter
aber auch als das tiberraschend verlockende Gegenbild zur bestehenden kul-
turellen Ordnung inszeniert, wobei es dann als die dionysische, hedonistische
oder machtvolle Seite des Damonischen geschildert wird. Die genannten, sich
vielfaltig tiberschneidenden Differenzsetzungen sind also fiir Topoi und Mo-
tivik der Phantastik und des Horrorfilms von zentraler Bedeutung. Gerade im
Bild des Phantastischen und Grauenvollen werden alle ausgegrenzten und
abgetrennten Bereiche, wie am Beispiel des Todes oder des Monstrosen ge-
sehen werden kann, potenziert und {ibersteigert. Die Thematik der auch und
gerade korperlich verstandenen Grenzerfahrung erlaubt es, die Begegnung
mit dem génzlich Fremden und Anderen zu imaginieren und in phantastisch
iibersteigerter Form auszuschmiicken.

https://dol.org/1014361/9783839408339-007 - am 14.02.2026, 14:24:35. /dele Access - [Comam=m



https://doi.org/10.14361/9783839408339-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

