
Kritik der postkritischen Pädagogik

Hauke Brunkhorst

I

Es gab in den 1960er und 1970er Jahren eine explizit kritische Erziehungs-

wissenschaft, die sich auch als emanzipatorische Pädagogik verstand

und Motive der Frankfurter Schule (»kritische Theorie«) pädagogisch

ausbuchstabiert hat. Klaus Mollenhauers »Polemische Skizzen«, die

er 1968 unter dem Titel »Erziehung und Emanzipation« publizierte,

sind immer noch einschlägig, aber auch die Arbeiten von Ilse Dahmer,

Heinz-Joachim Heydorn, Hans-Jochen Gamm und Gernot Koneffke

begraben die konservativ geprägte und faschistisch kontaminierte

Epoche der geisteswissenschaftlichen Pädagogik und begründen eine

neue gesellschaftskritische Bildungstheorie (Mollenhauer 1968; Dah-

mer/Klafki 1968; Heydom 1995). Die von Eduard Bernstein bis Anton

Semjonowitsch Makarenko reichenden, in der Weimarer Republik

entstandenen linken, sozialistischen, psychoanalytischen und marxis-

tischen Schulen der Sozialisationstheorie, der Erziehungswissenschaft

und -praxis werden wiederentdeckt, weiterentwickelt und neu ver-

netzt, nachdem sie 1933 unterdrückt und nach 1945 im Zeichen des

Antikommunismus verdrängt worden sind. Wilhelm Reich dringt in

die Oberstufen der Gymnasien und den Campus der Universitäten ein

und revolutioniert Sexualpolitik und Sexualpädagogik. Das Private –

»machtgeschützte Innerlichkeit« (Mann 1918/2001) – wird im Zeichen

der Frauenbewegung politisch und der Weiberrat des SDS befreit

die »sozialistischen Eminenzen von ihren bürgerlichen Schwänzen«

(Miemeister/Staadt 1980: 223f.). Die zeitgenössische antiautoritäre

https://doi.org/10.14361/9783839459799-011 - am 14.02.2026, 03:49:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


178 Hauke Brunkhorst

Pädagogik von Alexander Sutherland Neill (Summerhill) bis zur Kin-

derladenbewegung kommt der kritischen Erziehungswissenschaft

ebenso entgegen wie der breite Diskurs um die Bildungs- und Hoch-

schulreform, die insbesondere durch die SDS-Denkschrift von 1961:

Hochschule in der Demokratie vorangetrieben und zur wirkmächtigen Al-

ternative der technokratischen Hochschulreform wurde. Nicht zuletzt

hat die von Basil Bernsteins linguistischen Forschungen ausgehende

Idee kompensatorischer Erziehung der wachsenden Kritik an der

Reproduktion der Klassengesellschaft durch das Schul- und Erzie-

hungssystem den Rücken gestärkt und in den davon unabhängigen

Studien Pierre Bourdieus zum symbolischen Kapital eine späte, bis

heute reichende Fortsetzung erfahren. »Mehr Demokratie wagen«

(Willi Brandt) wurde 1969 zum politischen Programm, wurde mit

verschiedenen Varianten des Sozialismus verbunden, wurde zur Parole

umfassender Bildungsreformen (Gesamtschule, Gesamthochschule,

Drittelparität, Projektunterricht, aber auch in der Sozialpädagogik:

»Staffelberg«, Heimerziehung usw.). Und auch aus den Ländern des

globalen Südens kamen die Befreiungstheologie und die Pädagogik

der Unterdrückten (Paulo Freire) den emanzipatorischen Erziehungs-

projekten der nördlichen Wohlstandsregionen entgegen.

In den 1970er und 80er Jahren setze dann eine die erste überlagern-

de, zweite Welle kritischer Erziehungswissenschaft ein, die sich am

französischen Macht-Wissensdiskurs Michel Foucaults, am kriminolo-

gisch-sozialpädagogischen Labelling-Approach, an Goffmans Studien

über Stigmatisierung und totale Institutionen orientierte, die zumeist

in der einen oder anderen Weise auch Erziehungs-, Sozialisations-

und Disziplinierungsagenturen waren (Foucault 1976/1969; Goffmann

1961/1963). Hinzu kam ein breiter Diskurs über die von Jean Piaget

und Lawrence Kohlberg ausgehenden, von Rainer Döbert und Ger-

trud Nunner-Winkler auf deutsche Verhältnisse zugeschnittenen und

kritisch weiterentwickelten Theorien der kognitiv-moralischen Sozia-

lisation und Erziehung, die Hoffnungen auf einen kräftigen Schub

postkonventioneller, also kritischer Grundorientierungen in spätka-

pitalistischen Gesellschaften weckten, zumal die breite Rezeption

dieser Theorien mit der seit Beginn der 1960er Jahre explosionsar-

https://doi.org/10.14361/9783839459799-011 - am 14.02.2026, 03:49:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Kritik der postkritischen Pädagogik 179

tigen, bis heute anhaltenden globalen Expansion des Erziehungs-

und Bildungssystems, dadurch verlängerter Jugend etc. zusammenfiel

(Döbert/Nunner-Winkler 1975; Garz 2006). Linke Politik, fast überall

motiviert durch die globale Bewegung der Studenten, der Frauen, der

Homosexuellen und der People of Color kam den emanzipatorischen,

jetzt auch häufig antipädagogisch radikalisierten Tendenzen der Er-

ziehungswissenschaft und Sozialpädagogik entgegen (von Braunmühl

1975; vgl. Rutschky 1977). Der Tunix-Kongress wurde 1978 zum Fanal

einer neuen Praxis, die stark durch die französische Theorie, allen

voran den Poststrukturalismus, bestimmt war. Später kamen Louis

Althusser und seine Schüler, aber auch Jacques Lacan und Emmanu-

el Levinas hinzu, vom neuen gender-orientierten Feminismus und

Judith Butler gingen weitere starke Impulse aus. Aber immer noch

ging es um Kritik, ergänzt um Gegenwarts-Archäologie, fröhlichen

Positivismus, unentrinnbare Performanz und das Spiel diskursiver

Macht-Techniken. Die Kritik wurde immer reflexiver. Kritik der Kritik

der Kritik. Ad infinitum immer radikaler und subtiler – bis hin zur

Aufdeckung unserer postkolonial unaufgeklärten Mikroaggressionen.

Aber letztlich folgt die Erziehungswissenschaft in ihrer jeweiligen

Avantgarde der von Kant und Marx bis zu Max Horkheimers und

Theodor W. Adornos Dialektik der Aufklärung (1944) reichenden Spur

der Kritik. Selbst wenn sich die Spur des Menschen im Sand verlieren

sollte, wie Foucault es erwartete, vielleicht auch von der Wirkung

seiner und anderer posthumanistischer Schriften erhofft haben mag,

die Kritik bleibt. Hochschuldidaktisch war es die Zeit der autonomen

Tutorien. Nicht zufällig sah sich der späte Foucault denn auch in der

Tradition Immanuel Kants und der französischen Aufklärung und

in Übereinstimmung mit der von ihm spät rezipierten Dialektik der

Aufklärung, von der er selbst sagte, eine frühere Lektüre hätte ihm viel

Mühe erspart. Wichtig wurde auch die schon erwähnte Erweiterung

des Kapitalbegriffs ins symbolische, soziale und ästhetische, mit der

Bourdieu, an Claude Lévi-Strauss anschließend, aber nicht von ihm

abhängig, weit über Marx hinausgeht. Vom Kapital bei Bourdieu war

bald ähnlich ubiquitär die Rede wie von der Macht bei Foucault. Das

eine mal war die Hauptstoßrichtung der Ausschluss derer ganz unten,

https://doi.org/10.14361/9783839459799-011 - am 14.02.2026, 03:49:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


180 Hauke Brunkhorst

das andere mal der Ausschluss derer am Rand, des infamen Menschen.

Aber immer noch Kritik, die der Pädagogik ein weiteres hoffnungsvol-

les – und was wäre Pädagogik ohne Hoffnung? – Programm nahelegte:

das der Vollinklusion.

Dann kam Niklas Luhmann und entfachte einen kurzen, heftigen

Begeisterungssturm unter den Erziehungswissenschaftler*innen. Er

sah die Dinge ähnlich wie Foucault, verzichtete aber auf die Autonomie

im Widerstand und die Selbstpraktiken des Subjekts: »Das Subjekt

ist kein Objekt, was soll es also in der Theorie!« (Luhmann 1973: 21;

Alvear Moreno 2020). Das einmal eingesehen, war das Subjekt vom

Alp, sich emanzipieren zu müssen, ein für alle Mal befreit: Die lebens-

lange Verurteilung zur Freiheit wurde von der höheren Instanz des

Beobachters zweiter Ordnung aufgehoben und in einen sich selbst

paradoxierenden Freispruch umgewandelt. Durch das System, das es

ist, war das frühere (alteuropäische) Subjekt auf bestem Weg in den

glücklichen Positivismus, den Foucault propagiert hat, aber nie errei-

chen wollte. Aus der Systemtheorie musste das frühere Subjekt jetzt

nur noch lernen, das System, das es ist, so zu beschreiben, das es seine

gesellschaftliche Funktion erfüllt, und: statt sich darein zu verzetteln,

den unerkennbaren blinden Fleck im eigenen Bewusstseinssystem zu

suchen, in nunmehr »abgeklärter Aufklärung« die Evolution machen

zu lassen und ihr nicht ins Handwerk zu pfuschen. Zwar weiß die

Evolution auch nicht, wo es langgeht, aber sie weiß doch besser als

der besserwisserische Mensch, wie man den jeweils nächsten Schritt

macht, ohne von der Überkomplexität der Umwelt sofort verschluckt

zu werden (Luhmann 1974 (1970): 67). So auch in der Pädagogik. Sie

ist unentrinnbar Macht-Technik, und ihre Rationalität lässt sich nur

steigern, wenn man sich nicht wie Foucault trotzig auf Gegen-Macht

versteift oder auf den verschlungenen Frankfurter Wegen ihrer tech-

nischen Vernunft zu entkommen sucht, sondern das System machen

lässt, sich seines Technologiedefizits bewusst wird und diesem das

kontrafaktische, aber funktionale, weil Komplexität reduzierende

Festhalten seiner Interaktionssysteme (Lehrer, Schüler) an ihren er-

sichtlich falschen Kausalplänen empfiehlt und die Emanzipation dem

naturwüchsigen, »unterschwelligen Chaos im Klassenzimmer« über-

https://doi.org/10.14361/9783839459799-011 - am 14.02.2026, 03:49:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Kritik der postkritischen Pädagogik 181

lässt. Das aber heißt nichts anderes, als das Resultat allen Unterrichts

dem sozialen Selektionsmechanismus zu überlassen, der gleich am ersten

Schultag damit beginnt, aus winzigen Unterschieden des Sitzfleisches,

der Konzentrationsfähigkeit und der Intelligenz Riesenunterschie-

de zu machen. Das genau ist die unhintergehbare gesellschaftliche

Rahmenbedingung: die Funktion der Schule und des gesamten Bil-

dungssystems (Luhmann/Schorr 1979/1982: 11- 40; Luhmann 1992/93).

Der Umbau der naiven, aber falschen Kausalpläne in den Köpfen von

Lehrern und Schülern in reflexive »Technologieersatztechnologien«,

die nicht weniger falsch sind, machen dem Lehrsystem ein für alle Mal

klar, »[that] we have to come to terms, once and for all, with a socie-

ty without human happiness and, of course, without taste, without

solidarity, without similarity of living conditions« (Luhmann/Schorr

1982; Luhmann 1997: 70). Aber auch das ist nur eine weitere, reflexive

Schleife der Kritik der Kritik, die immer Kritik ist, weiß sie es doch

besser, denn sie sieht, was du nicht siehst (Luhmann 1990: 228-234).

Zwar soziologisch abgeklärt, aber immer noch Aufklärung. Diesmal

sogar als »Hochform technokratischen Bewusstseins« (Foucault 1986:

178, 240; Habermas 1971: 145).

II

Aber all diese Versuche, Neuansätze, Radikalisierungen kritischer Päd-

agogik konnten – so mag es den angesichts der systemischen Selekti-

onsmechanismen frustrierten Pädagogen nach Mollenhauer, Foucault,

Tunix, Antipädagogik, Paulo Freire, Bourdieu und Luhmann erschienen

sein – letztlich die Frage nicht beantworten, warum progressive Erzie-

hung trotz der Vielfalt und Originalität ihrer vielen Varianten immer

wieder scheitert?

Die Erfahrung dieses Scheiterns – »Ja mach nur einen Plan!/[…]

Und mach dann noch ’nen zweiten Plan/Gehn tun sie beide nicht.«

(Brecht) –, die Luhmann und Schorr in die pädagogischen Kausalpläne

einbauen wollten, führen um die Jahrtausendwende und in den ersten

beiden Jahrzehnten des 21. Jahrhunderts zur völligen Verdrängung der

https://doi.org/10.14361/9783839459799-011 - am 14.02.2026, 03:49:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


182 Hauke Brunkhorst

Utopie durch die Dystopie. Die pädagogischen Optimisten wurden vor

das Gericht einer pessimistischen, mittlerweile spieltheoretisch, sys-

temtheoretisch und poststrukturalistisch vergesellschafteten Sozialan-

thropologie gestellt, um, anders als in den 1960er Jahren, ihr Unver-

mögen kleinlaut einzugestehen (Habermas 1961: 251-278). Sie gestehen

teils aus Einsicht, teils aus Anpassung, dass ihnen misslungen sei, das

Unvernehmen vernehmlich zu machen. Sie bezichtigen sich selbst, die

polizeiliche nur durch eine emanzipatorische Vernehmung substitu-

iert zu haben, die lediglich eine subtilere Form der exkludierenden Un-

terdrückung des Unvernehmens ist (Rancière 2002). Kritische Pädago-

gik, emanzipatorische Erziehung,Antipädagogik, Tunix, Selbsttechnik,

Vollinklusion – immer wieder endete der politische wie der pädago-

gische Versuch, das Unvernehmen in emanzipatorischer Absicht ver-

nehmlich zu machen, in einer neuen Vernehmung.

Das war, so die Diagnose der postkritischen Pädagogik, eine Folge

der Bevormundung durch eine Kritik, die Kritikfähigkeit, Emanzipati-

on, Mündigkeit, Autonomie durch pädagogischen Interventionismus,

also letztlich durch technische Herrschaft über Erziehungs- und Bil-

dungsprozesse erreichen wollte (Hodgson et al. 2022: 23). Darauf

zielen die drei Einwände, also die (Post-)Kritik, mit der das Manifest

die kritische Pädagogik konfrontiert. Dem Educandus, -a, -um werde

von der kritischen Pädagogik 1. ein Mangel an kritischem Bewusstsein

unterstellt, der sie*ihn hindere, die Ideologie im eigenen Kopf zu

durchschauen, wodurch 2. die Ungleichheit, also die Klassengesell-

schaft im pädagogischen Mikrokosmos symbolisch reproduziert werde

– ob die Lehrer-/Erzieher*innen es nun wissen oder nicht, »sie tun

es« (vgl. Marx 1969: 88) und sie tun es, um 3. den latenten Hass der

schlechter Weggekommenen gegen die besser Weggekommenen mani-

fest zu machen und in die richtige Richtung zu lenken.1 Auch noch die

Techniken der Gegenmacht, der Lebenskunst, der Kultur seiner selbst,

1 Nur mit sehr viel Nachsicht – principle of charity – kann man diese Kritik der

Kritik als Kritik der Kritik der Vernunft (Kant), der politischen Ökonomie (Marx)

oder der Frankfurter kritischen Theorie wiedererkennen, eher schon den Leni-

nismus, zu dem sich die genannten drei Kritiken ihrerseits kritisch verhalten.

https://doi.org/10.14361/9783839459799-011 - am 14.02.2026, 03:49:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Kritik der postkritischen Pädagogik 183

der experimentellen Selbstpraktiken und der zugehörigen Hermeneutik

des Subjekts (Foucault 1985), der Sorge um sich und den eigenen Kör-

per, des »Horchens auf eine Vernunft, die der natürlichen Ordnung«

vorausgeht und auf die »gesetzesfreie Allgemeinheit einer Ästhetik der

Existenz« gerichtet ist, bleiben als Reflexion, Kritik und Selbstkritik

bei aller Gesetzlosigkeit eine weitere Hochform technokratischen

Bewusstseins. Evident wird das in der (neoliberal anschluss- und glo-

balisierungsfähigen) Substitution des soeben als herrschaftsfunktional

entlarvten Sprachspiel der Emanzipation durch das keineswegs minder

herrschaftsfunktionale des Empowerment (Somek 2013: 258-282).2 Was

tun, nachdem weder Kritik noch die vervielfachte und diversifizierte

Kritik der Kritik, weder Emanzipation noch Empowerment, weder Tun

noch Nichts-Tun die Herrschaftsverhältnisse dieser Welt in Politik und

Pädagogik grundstürzend erschüttert haben? Und was wäre Pädagogik

ohne Hoffnung auf Weltveränderung, also ohne die 11. Feuerbachthese,

die ja auch das Credo der postkritischen Pädagogik und einer ihrer

Heldinnen, Hannah Arendts, ist?

In diesem Augenblick der Krise der Kritik trat Rancière an die Stelle

von Kant,Marx, Adorno, Foucault, Bourdieu etc. Nur, was sich so spon-

tan vollzieht wie der große Aufstand der Pariser Unterschichten im Juni

1848, kann sich überhaupt von Herrschaft, Heteronomie und Unmün-

digkeit befreien, weil nur so ein Aufstand, weil nur so eine Politik, weil

nur so eine Pädagogik frei ist von neuer Bevormundung, Besserwisserei

und der Autorität wohlwollender Kritiker, enthusiasmierter Befreier,

Emanzipateure, Fortschrittler etc. (vgl. Rancière 1991). Mit ihren Bar-

rikaden verwandeln die Aufständischen, so Rancière, die »städtischen

2 In einer Veranstaltungsankündigung stellt der Bewegungsmelder Aachen die

Frage: »Queerfeminismus befindet sich – in Zeiten in denen Deutsche Bank,

Burger King und Ford einmal im Jahr spontan queer werden – zwischen ge-

sellschaftlicher Anerkennung und Vereinnahmung.Was bedeutet es, wenn wir

von Empowerment statt Emanzipation, von Beyoncé statt Audre Lorde spre-

chen, davon soziale Hierachien nicht abzuschaffen sondern zu diversifizieren.

Bedarf es wirklich nur eines #GirlBoss um unsereWelt zu verändern?« https://b

ewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/ (5.9.2021).

https://doi.org/10.14361/9783839459799-011 - am 14.02.2026, 03:49:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://doi.org/10.14361/9783839459799-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/


184 Hauke Brunkhorst

Verkehrswege buchstäblich in öffentlichen Raum« und machen sicht-

bar, »was keinen Ort hatte, gesehen zu werden« (ebd.: 41; Sartre 1967:

273-280/389-388).3 Das ist das Paradigma der postkritischen Pädago-

gik. Indem sie durch ihre spontane, von keiner kritisch geschulten Par-

teipolizei angeführte, politische Aktion die offizielle Politik als polizeiliche

Ordnung der Ein- und Ausgrenzung kenntlich, sinnlich sicht- und hör-

bar machen, verwandeln sie die bis dahin unpolitischen Klassengegen-

sätze in einen politischen Streit jenseits von Partei und Polizei. Das ist

das Fanal, das »Geschichtszeichen« des Juni 1848, eines exemplarischen,

aber erfolglosen, von der Polizei blutig geschlagenen Aufstands – »über

3000 Insurgenten wurden niedergemetzelt nach dem Siege, 15.000 oh-

ne Urteil transportiert« (Marx 1985: 105).4 Aber so ein Aufstand »vergisst

sich nicht« und bleibt als »wiederholbares« Muster im kulturellen Ge-

dächtnis der Gesellschaft haften: als Contra-Erinnerung, in Zukunft die

Gerechtigkeit nicht zu vergessen (Kant 1977: 357-361; Assmann o.J.: 103;

Boehm 2020: 89,42,59ff.).5 Damit wäre die Geburt der postkritischen

Pädagogik geschafft. Was bleibt, sind die Mühen der Ebene.

III

Die Ebene beginnt mit einem Manifest und fünf Grundsätzen. Ma-

nifeste sind spätestens seit Februar 1848, als das von Marx und En-

gels verfassteManifest der kommunistischen Partei in London auf Deutsch

erscheint, der schriftlicher Ausdruck »revolutionärer, praktisch-kriti-

scher Tätigkeit«, in denen eine Avantgarde sich selbst zur Spitze des

Fortschritts der Gesellschaft, der Kunst oder der Wissenschaft erklärt,

3 Mit Sartre könnte man auch von der spontanen Transformation einer seriellen

in eine fusionierende Gruppe – eine Art sozialer Klasse für sich – sprechen.

4 Mit »transportieren«meintMarx die Deportation auf eine lateinamerikanische

Gefangeneninsel im Südatlantik.

5 Zur Contra-Erinnerung: Jan Assmann; Zur prophetischen Erinnerung: Omri

Boehm.

https://doi.org/10.14361/9783839459799-011 - am 14.02.2026, 03:49:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Kritik der postkritischen Pädagogik 185

»ihre Anschauungsweisen, ihre Zwecke, ihre Tendenzen vor der gan-

zen Welt offen darlegt«, die Aufhebung und Zerstörung einer »alt ge-

wordenen Gestalt des Lebens« ankündigt und die Geburt einer »neu-

en Zeit« und eines neuen Bundes – sei es eines Gottesbundes, sei es

eines Bundes der Kommunisten – nicht prognostisch vorhersagt, son-

dern prophetisch, praktisch intervenierend »hervorsagt« (Marx/Engels

1990: 461; Hegel 1970: 28; Koch 1995: 256).6 Statt sie abzuwarten, ruft

das Manifest »die neue Zeit« aus, »vorwärts lebend« in eine offene und

unbekannte Zukunft: »Die Proletarier haben nichts zu verlieren als ihre

Ketten. Sie haben eine Welt zu gewinnen. Proletarier aller Länder, ver-

einigt Euch!« (Hegel 1970: 491; Kierkegaard 1941: 162; Marx/Engels 1990:

493).7 Eine Utopie, aber dem Anspruch nach eine reale.

Diesmal aber, 169 Jahre später, im Oktober 2017 ist das Manifest

einManifest für eine postkritische Pädagogik. Das lässt auf den ersten Blick

weder kritische Theorie und Praxis, noch Avantgarde und Fortschritt,

noch die Zerstörung einer alten und die Vorhersage einer neuen Gestalt

des Lebens erwarten (vgl. Tyson/Lewis 2017: 23-34). Also realpolitische

Dystopie?

Das Manifest erklärt sich in fünf Grundsätzen, unter denen die Au-

toren keine platonischen Ideen, sondern wie Marx und Engels die An-

schauungen, Zwecke, Tendenzen pädagogischer – und wohl auch po-

litischer – Post-Kritik verstehen. Aber die Erwartung, die Post-Kritik

als subjektlose Evolution, als Polizei ohne Politik auf der funktionalisti-

schen Seite (Luhmann), oder aber als gesellschaftslose Praxis, als Politik

ohne Polizei auf der spontaneistischen Seite (Rancière) zu verstehen,

wird sofort enttäuscht.

Der erste Grundsatz übers Prinzipielle grenzt sich von der Postmo-

derne ab, indem er an universellen Prinzipien festhält, aber den Ne-

gativismus der Kritik überwinden möchte. Stattdessen verlangt er, in

affirmativer Attitüde nach Hoffnungszeichen in der bestehenden päd-

agogischen Praxis – eine »affirmative Haltung« unter »aktuellen Bedin-

gungen« – zu suchen (Hodgson et al. 2022: 20). Das wollte Kant auch,

6 In der Reihenfolge der Zitate.

7 In der Reihenfolge der Zitate.

https://doi.org/10.14361/9783839459799-011 - am 14.02.2026, 03:49:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


186 Hauke Brunkhorst

als er glaubte, in der Französischen Revolution habe sich ein wirkli-

cher normativer Fortschritt ereignet, in dem er ein hoffnungsvolles Ge-

schichtszeichen der beginnenden Verwirklichung der Vernunft gesehen

hat. Aber hier bezieht sich das Moment der Affirmation auf ein winzi-

ges Moment der damaligen Wirklichkeit, und das auch in erster Linie

als bleibende reale Möglichkeit gegenwärtiger Zukunft. Nicht anders

das kommunistische Manifest, das solche Hoffnung in der beginnen-

den Vereinigung der Arbeiter in Gewerkschaften und politischen Par-

teien zu erkennen glaubte – die zugehörigen Lernprozesse emanzipa-

torischer politischer Pädagogik eingeschlossen. Es geht also weder im

postkritischen Manifesto noch bei Kant und Marx um platonische Ide-

en oder Ideale (»nicht Normativität […] eines Ideals eines gegenwärti-

gen oder zukünftigen Zustands, an dem die gegenwärtigen Praktiken

beurteilt werden sollen« (ebd.: 20)), sondern um deren gesellschaftliche

Wirklichkeit, die nicht auf ein feststehendes Telos zuläuft, sondern in

praktisch-kritischer Tätigkeit vorwärts lebend gemacht werden muss.8

Andererseits soll die Normativität solcher Hoffnung nicht »prozedura-

ler« – also machbar und juristisch (polizeilich) anschlussfähig –, son-

dern prinzipieller Natur sein: grundsätzliche Normativität (»prinzipi-

entreue[] Normativität«) (ebd.: 20) Was das heißt, scheint der zweite,

weniger progressivistische Grundsatz zu erklären.

Im zweiten Grundsatz lehnen die Autoren des Manifesto den Weg

von Marx und Engels ab, den Klassenkampf – oder strukturelle Kon-

flikte – ins Zentrum post-kritischer Pädagogik zu rücken und setzen

stattdessen auf pädagogische Hermeneutik und Gemeinsamkeit: »[…] trotz

vieler Differenzen, welche uns voneinander trennen, einen Raum der

Gemeinsamkeiten gibt, der sich ausschließlich aus der Erfahrung (a

posteriori) ergibt« (ebd.: 21). Das, so scheint es, kommt Gadamers

»Rehabilitierung von Autorität und Tradition« näher als dem Vorschlag

8 Vgl. Kierkegaard 2003: 318: Dort heißt es über eine Vorlesung Schellings imWS

1843 in Berlin unter Anwesenheit fast aller Junghegelianer: »Ich bin so froh,

Schellings zweite Stunde gehört zu haben – unbeschreiblich. So habe ich denn

lange genug geseufzt und haben die Gedanken in mir geseufzt; als er dasWort

Wirklichkeit nannte.«

https://doi.org/10.14361/9783839459799-011 - am 14.02.2026, 03:49:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Kritik der postkritischen Pädagogik 187

von Marx, den »Alp aller toten Geschlechter, der auf dem Gehirne

der Lebenden lastet«, abzuschütteln, um die »eigene Geschichte […]

unter selbst gewählten Umständen« zu machen (Gadamer 1975: 261-

268; Marx: 96f.). Damit schloss Marx unmittelbar an die Idee einer

demokratischen Verfassung der Gesellschaft an, die spätestens seit

den atlantischen Revolutionen des späten 18. Jahrhunderts (Haiti,

Nordamerika, Frankreich) den politischen und juristischen Diskurs

beherrschte und der entgegenstehenden Verfassungsrealität überall

widersprach. Verfassung heißt seitdem, einen reflexiven Schritt zu-

rückzutreten, um die Umstände, unter denen »die Menschen« ihre

eigene Geschichte machen, aus »freien Stücken« selbst zu wählen

(Marx: 96f.). Genau das ist Autonomie. Jedenfalls für Kant, der diesen

Begriff in die Philosophie eingeführt hat. Kant hat sie als eigene und

dennoch allgemeine Gesetzgebung bestimmt, und zwar sowohl in der

Moral wie im Staatsrecht (Kant 1968/1977: 65,432; vgl. Tugendhat 2007:

129).

Der dritte Grundsatz zieht jedoch der pädagogischen Hermeneutik

postwendend den konservativen Zahn, um sie mit Rancières »Annah-

me der Gleichheit« zu egalisieren, und darin sehen die Autoren des Ma-

nifests den eigentlichen Wechsel von der kritischen zur postkritischen

Pädagogik, um sich sogleich zu versichern, das sei aber in keiner Wei-

se anti-, sondern eben postkritisch (Hodgson et al. 2022: 21). Das 20.

Jahrhundert hat uns zwar mit einem immer noch nützlichen, »enor-

men und äußerst mächtigen kritischen Apparat[]« ausgestattet, aber

die immer tiefer dringende, entlarvende Kritik hat seine Kritiker die

affirmativen Aufgaben, zu »schützen und zu sorgen (vgl. Latour, Hara-

way)«, vergessen lassen (ebd.: 20). Statt sie als herrschaftsfunktionale

Einrichtungen i. S. einer Hermeneutik des Verdachts zu entlarven, sollten

wir i. S. einer Hermeneutik des Subjekts wieder darauf achten, was Erzie-

hung, Aufwachsen, Schule und Schulung, Studieren, Denken und Prak-

tizieren eigentlich sind und ihnen einen ermöglichenden Rahmen (Czej-

kowska 2022) schaffen, das zu werden, was sie von sich aus sein wollen.

Prinzipielle Normativität soll dafür sorgen, dass sie das auch können.

Wofür sorgt eine solche prinzipientreue Normativität? Wie

Agnieszka Czejkowska in ihrem Beitrag zu diesem Band m.E. wohl

https://doi.org/10.14361/9783839459799-011 - am 14.02.2026, 03:49:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


188 Hauke Brunkhorst

zurecht vermutet, geht es den Autoren des Manifests »durchwegs klas-

sisch um die Klärung der Bedingungen der Möglichkeit, Aussagen über

Erziehung treffen zu können«, und das »umfasst eine wissenschaftliche

Fundierung pädagogischer Prozesse und den so wichtigen Bereich der

Kritik institutioneller Rahmenbedingungen dieser Prozesse« (Czej-

kowska 2022: 167). Principled normativity sorgt also durch die Kritik und

Bevormundung nicht des Educandus, -a, -um, sondern der institutionellen

Rahmenbedingungen, in die er*sie eingezwängt ist, dafür, dass er*sie

sich spontan so verhalten so verhalten kann, wie er*sie ist und sein will

und – das ist entscheidend – sich ihren*seinen »eigenen und dennoch

allgemeinen« (Kant) und deshalb gesetzgebenden Willen bilden kann.

Das ist politische Bildung at its best. Sie kritisiert und bevormundet

niemanden, ermöglicht, wenn die Kritik der Rahmenbedingungen

praktisch-tätig erfolgreich ist, die egalitäre Kritik, Bevormundung und

praktisch-tätige Erzeugung (Revision) der institutionellen Rahmenbedingungen

durch die, an die ihre Spielregeln und Normen adressiert sind: die

pädagogische Community als Realisierung von Autonomie.

Das aber impliziert, dass die kritische nicht in der postkritischen

Pädagogik verschwindet, sondern genau auf die höhere Stufe verscho-

ben (aufgehoben) wird, wo Kant und Marx den modernen Begriff der

Kritik, und ihnen folgend, die kritische Theorie (Frankfurter Schule)

sie immer von vornherein lokalisiert haben: auf der reflexiven Stufe

der Bedingungen der Möglichkeit von Erkenntnis und Praxis, also auch

Erziehung und Sozialisation. Und nur auf dieser, auf die Totalität der

Gesellschaft zugreifenden Stufe kann Kritik überhaupt wirksam, radi-

kal, progressiv, revolutionär sein. Aber nicht mehr, wie bei Kant, wenn

wir ihn neukantianisch (und damit wahrscheinlich falsch) verstehen,

als transzendentale Kritik von einem gesellschaftsexternen Gottesge-

sichtspunkt (Putnam) oder View from Nowhere (Nagel) aus, sondern wie

bei Marx als Gesellschaftstheorie mittenmang: im »Handgemenge«

(Marx 1972: 381).

Der vierte Grundsatz postuliert einen Wechsel der um der Erziehung

willen (ihrer Autonomie also) nunmehr nachhaltig dekonstruierten in-

strumentellen Erziehung des grausamen Optimismus, des »cruel opti-

mism« der Vorstandsvorsitzenden, Generäle und Realpolitiker zuguns-

https://doi.org/10.14361/9783839459799-011 - am 14.02.2026, 03:49:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Kritik der postkritischen Pädagogik 189

ten gegenwärtiger Hoffnung – »hope in the present« – auf eine bes-

sere Zukunft in einer globalen Rechtsgenossenschaft, die man sich am

besten mit Emerson und Rorty als linkes Projekt der »Partei der Hoff-

nung« vorstellt (Hodgson et al. 2022: 23; Rorty/Vetter 1999: 19). Das ist

die Partei der »gesellschaftlichen Hoffnung auf« eine »Great Communi-

ty« (Dewey) »ohne Kasten, ohne Klassen, ohne Grausamkeit,« zu dem

Zweck geschaffen, »to expand the reference of us as far as we can, but of

us at our best« (Rorty 1999: XIII-XIV; Rorty 1993: 452). Diese große Ge-

meinschaft hat Dewey immer als große, demokratische Gemeinschaft

der lehrend Lernenden und lernend Lehrenden verstanden, also als voll-

ständig demokratisierte Universität – ein Traum, der in den 1960er Jah-

ren von Berkeley aus um die Welt ging, bevor er überall von der Polizei

(Rancière) blockiert wurde. Eine solche Partei der Hoffnung könnte sich

ohne Bevormundung ruhig als »Vorhut der menschlichen Geschichte«

verstehen, in deren Praxis sich »die Verheißung aller Zeiten zuerst er-

füllt« und deren »Wesen« »unsere Existenz« ist, die »in der Zukunft

liegt« (Rorty 1998: 19,23,15,27). Eine solche Existenz, die alle »bestehen-

den Bezugssysteme sprengt« –nicht das imperiale, sondern Rortys uto-

pisches Amerika, das es überall gibt – muss sich »die Maßstäbe erst

schaffen, nach denen sie beurteilt« wird (ebd.: 33). Das ist die gleich-

zeitig politische, gesellschaftliche und pädagogische Hoffnung, die der

vierte Grundsatz einer – und ich würde spätestens jetzt den Ausdruck

»postkritisch« fallenlassen, weil er genauso unglücklich und missver-

ständlich ist wie derjenige der »Postmoderne« – kritischen Pädagogik,

die sich auf die höherstufige Kritik der institutionellen Rahmenbedin-

gungenmöglicher Erziehung (ganz i. S. von Kants grenzziehendemGe-

brauch der Worte »Kritik« und »transzendental«) beschränkt und sich

direkt auf den fünften Grundsatz der Liebe zurWelt bezieht, der »love for

the world«: Der Liebe zur Welt, die alle in dem Augenblick zu gewinnen

haben, wenn sie ihre sichtbaren und unsichtbaren Fesseln verlieren.

https://doi.org/10.14361/9783839459799-011 - am 14.02.2026, 03:49:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


190 Hauke Brunkhorst

IV

Was heißt hier Liebe (love for the world)? – Der Begriff, so wie ihn das

Manifest der Postkritik verwendet, hat religiöse Konnotationen, die auf

das Neue Testament, aber auch auf alle anderen Weltreligionen der Ach-

senzeit verweisen.

In seinem Plädoyer für die Vereinigung der alten Linken, die sich

der sozialen Gleichheit und der Emanzipation von Klassenherrschaft

verschrieben hat, mit der neuen Linken, deren Ziel die Befreiung von

Stigmatisierung, Sadismus und Diskriminierung ist, hat Richard Ror-

ty zwei Bücher für die Lektüre der jungen Generation vorgeschlagen:

das Neue Testament der Liebe und das Kommunistische Manifest des Klas-

senkampfes. Das Neue Testament wegen dessen unüberbietbarer Dar-

stellung der »Sehnsucht nach Brüderlichkeit« und das Kommunistischen

Manifest wegen seiner »klaren Einsichten in die neuesten Formen unse-

rer Unmenschlichkeit im Umgang miteinander«, die ihre Leser »inspi-

rieren und ermutigen,« sich – mit Kant – ihres eigenen Verstandes zu

bedienen, um sich aus »selbstverschuldeter Unmündigkeit« zu eman-

zipieren (Rorty 1998: 11,29; Kant 1977 : 53).

Der Mensch, der lernt, sich aus selbstverschuldeter Unmündig-

keit zu emanzipieren, ist ein Subjekt »ohne anthropologische [oder

gattungsspezifische] Konstanten,« das, wie Rousseau schon gesehen

hat, nicht nicht lernen kann (Geyer 1997: 210; Rousseau 1984: 79-85;

Greenwood 2015). Außer biologischen Konstanten, die es mit allen

Säugetieren teilt, ist das menschliche Subjekt ein durch und durch

gesellschaftliches Wesen, und auch seine biologischen Konstanten sind

seit langem durch Sozialisationsprozesse epigenetisch überformt und

verändert, mittlerweile durch Artefakte jeder Art ergänzt, modifiziert,

substituiert (vgl. Jalonka/Lamb 2014; Moore 2015). Kurz: Der Mensch

ist ein »Ensemble der gesellschaftlichen Verhältnisse«, ein Wesen, das

sich nur in der Gesellschaft und durch Gesellschaft subjektivieren kann, in der

es sich als jemand erfährt, der*die für sein durch und durch gesell-

schaftliches Schicksal selbst verantwortlich ist, weil sie ihre »eigene

Geschichte machen« (Marx 1993/1955/1985: 6, 6, 96f.). Auf das Machen

kommt es an. Denn das Machen der eigenen Geschichte erlaubt den

https://doi.org/10.14361/9783839459799-011 - am 14.02.2026, 03:49:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Kritik der postkritischen Pädagogik 191

immer schon positiv oder negativ (konfligierend) kooperierenden

Akteuren den stets gegenwärtigen (»present«), konstituierenden, also welt-

verändernden und befreienden Zugriff auf die »unmittelbar vorhandenen,

gegebenen und überlieferten« Umstände, denen sie unterworfen sind

und die »wie ein Alp« auf ihrem Hirn lasten (Marx 1985: 96f.). Das

Subjekt ist auch noch als machtunterworfener, versklavter und infamer

Körper frei, »Nein« zu sagen und sich im äußersten Fall undienlich zu

machen (Dämann 2020; vgl. Habermas 1981: 445-452).9 Das ist auch die

auf Kant, Marx, Därmann, Adorno, Sartres Folteranalyse, Habermas,

Rancière usw. zurückgehende Prämisse des postkritischen Manifestos:

»At the very heart of a relationship that defines inequality (slavery),

Rancière finds a disavowed reliance upon the equality of intelligences;

for how can the slave carry out the master’s orders if he or she is not

already capable of thinking and speaking?« (Lewis 2017: 30; vgl. Rancière

2004).10 Kooperation ist für ein Wesen, das »nur in der Gesellschaft

sich vereinzeln kann«, unvermeidlich (Marx 1955: 6). Also ist das Subjekt

immer auch deshalb machtunterworfen, weil es trotz aller falschen und

repressiven »Seelsorger«, »Ärzte«, »Oberaufsichten«, »Gängelwägen«

und »Fußschellen«, die es einzwängen, überwachen, unterdrücken,

strafen, beherrschen letztlich doch als kooperativ handelndes Subjekt,

also selbstverschuldet in den Stand, den Staat, die Verfassung, kurz:

die institutionellen Rahmenbedingungen der Unmündigkeit geraten ist,

die es eben deshalb nur selbst ändern und in eine egalitäre Verfassung

der eigenen und dennoch allgemeinen, nämlich »mitgenossenschaftli-

chen« Selbstgesetzgebung verwandeln kann (Kant XI: 53f.; Kant 1977:

424). Das Subjekt selbst hat aus »Erziehung, Tradition, Gewohnheit die

Anforderungen« des Kapitals oder der Macht – also naturwüchsige ge-

sellschaftliche Zwangsverhältnisse – »als selbstverständliche Naturgesetze

anerkannt« (Marx 1969: 765). Anerkennen aber kann man nur, was man

auch ablehnen kann. Die »schicksalsvollste Macht unseres modernen

Lebens: der Kapitalismus« (Weber), ist zwar ein ursächlich herrschaftlich

erzwungenes, objektives »Abhängigkeitsverhältnis«, das aber ohne ein

9 So zuletzt: Iris Därmann.

10 So zutreffend Lewis/vgl. Rancière.

https://doi.org/10.14361/9783839459799-011 - am 14.02.2026, 03:49:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


192 Hauke Brunkhorst

änderbares, reziprok entgegenkommendes, subjektives »Abhängigkeits-

gefühl« (Marx) nicht existieren kann (Weber 1978: 4). Dieses Gefühl

erzeugt Mutlosigkeit, die aber durch den »Mut,« sich seines »eigenen Ver-

standes zu bedienen« (Kant), aufgehoben werden kann, um als Subjekt

der eigenen Geschichte »die Tradition aller toten Geschlechter,« die

»wie ein Alp auf dem Gehirne der Lebenden lastet«, abzuschütteln

(Marx 1969: 797; Kant 1977: 53; Marx 1985: 97). Nur deshalb kann das

vermeintlich postkritische Manifesto behaupten: »[…] pädagogische

Hoffnung richtet sich an die Möglichkeit der Erneuerung unserer ge-

meinsamen Welt« (Hodgson et al. 2022: 23). Nicht aus den Evangelien,

wohl aber aus dem Kommunistischen Manifest können die menschlichen

Subjekte die für solchen Mut »wichtige Lektion« über den modernen

Kapitalismus ohne Bevormundung, sondern einfach durch Lesen und

Diskutieren lernen, »dass der Sturz autoritärer Regierungen und die

Schaffung konstitutioneller Demokratien zur Sicherung von Gleichheit

und Anstand zwischen den Menschen nicht ausreichen« (Rorty 1998:

20). Und dass wir bei aller Liebe zur Welt die »Wahrheit« nicht länger

verleugnen sollten, dass »alle Geschichte immer noch die Geschichte

von Klassenkämpfen« und der moderne Staat nur ein Ausschuss ist,

»der die gemeinschaftlichen Interessen der ganzen Bourgeoisklasse

verwaltet« (ebd.: 20f.). Schließlich könnten die lernenden Akteure

unter günstigen Rahmenbedingungen durch Lektüre und Diskussion

selbst erkennen, dass »das Manifest« sich wegen seiner soziologischen

Einsichten und seiner moralischen Schärfe »doch noch besser als die

Evangelien zur Lektüre für die Junge Generation« eignet. Vergleichend

könnten sie lernen, dass dem Manifest die »erheblichen moralischen

Unschärfen« fehlen, die das Evangelium »aufgrund seiner Jenseitsori-

entierung« aufweist, weil »viele Passagen Sklavenhaltern den Eindruck

vermitteln«, »sie könnten getrost weiter die Peitsche schwingen,«

während andere Passagen »Reiche Glauben machen, sie dürften die

Armen getrost weiter hungern lassen. In den Himmel kämen sie

trotzdem, denn ihre Sünden würden ihnen vergeben, da sie ja Christus

als ihren Herrn anerkannt hätten« (ebd.: 25f.). Schließlich könnten sie

ohne jede Bevormundung selber lernen, aus der Tatsache der stali-

nistischen und inquisitorischen Verbrechen und der bürokratischen

https://doi.org/10.14361/9783839459799-011 - am 14.02.2026, 03:49:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Kritik der postkritischen Pädagogik 193

Herrschaft sowjetischer Nomenklaturen und katholischer Kleriker

nicht den Fehlschluss zu ziehen, die Inspirationskraft des Evangeliums

und des Kommunistischen Manifests würden »dadurch geschmälert, dass

Millionen Menschen von aufrichtigen, moralisch gefestigten Leuten

versklavt, gefoltert, in den Hungertod getrieben wurden, die sich zur

Rechtfertigung ihrer Taten auf Abschnitte aus einem dieser beiden

Texte beriefen« (ebd.: 16).

Nichts weiter müsste eine kritische Pädagogik tun, wenn sie ihre

Kritik nicht auf die Lernenden, zu denen sie selbst gehört, sondern auf

die institutionellen Rahmenbedingungenmöglicher Lernprozesse rich-

tet. Dazu aber würde auch eine Gesetzgebung – also Rancières Polizei

– gehören, die den marktkonformen Zustand eines Bildungssystems

überwindet, das aufgrund seiner Selektionsfunktion dafür sorgt, dass

»many great scientific minds, capable of contributing to the search for

a COVID-19 vaccine or a strategy to climate-change, are languishing in

slums« (Haider 2020). Genau diese Form der epigenetischen, norma-

tiven Beschränkung der evolutionären Mechanismen kommunikativer

Variation und sozialer Selektion durch Märkte und Klasseninteressen,

die es ermöglicht, das pädagogische Potential der Massendemokratie

auszuschöpfen, hat Dewey unter demokratischer Erziehung verstan-

den. Es wäre die wichtigste institutionelle Rahmenbedingung, die er-

füllt sein muss, um autonome Lernprozesse zu ermöglichen.

Literatur

Alvear Moreno, Rafael (2020): Soziologie ohne Mensch? Umrisse einer

soziologischen Anthropologie, Bielefeld: transcript.

Assmann, Jan (o.J.): Politische Theologie zwischen Ägypten und Israel,

München: Siemens- Stiftung: 103.

Boehm, Omri (2020): Israel – eine Utopie. Berlin: Ullstein.

Braunmühl, Ekkehard (1975): Antipädagogik – Studien zur Abschaffung

der Erziehung. Weinheim: Beltz.

Czejkowska, Agnieszka (2022): »Tausende von Folianten stürzten mir

auf den Kopf«, in: Martin Bittner, Anke Wischmann (Hg.): Kritik

https://doi.org/10.14361/9783839459799-011 - am 14.02.2026, 03:49:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


194 Hauke Brunkhorst

und Post-Kritik. Zur deutschsprachigen Rezeption des »Manifests

für eine Post-Kritische Pädagogik«. Bielefeld: transcipt Verlag: S.

161-174.

Dahmer, Ilse; Klafki,Wolfgang (1968): Geisteswissenschaftliche Pädago-

gik am Ende ihrer Epoche, Weinheim: Beltz.

»Das Flugblatt des Weiberrats Frankfurt (1980)«, in: Miermeister, Jür-

gen/Staadt Jochen (Hg.): Provokationen, Neuwied: Luchterhand:

S. 223f.

Därmann, Iris (2020): Undienlichkeit. Gewaltgeschichte und politische

Philosophie, Berlin: Matthes & Seitz.

Foucault, Michel (1985): »Hermeneutik des Subjekts«, in: Foucault: Frei-

heit und Selbstsorge. Frankfurt: Materialis.

Foucault, Michel (1976): Überwachen und Strafen. Die Geburt des Ge-

fängnisses, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (1969): Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte

des Wahns im Zeitalter der Vernunft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (1986): Die Sorge um sich. Sexualität und Wahrheit 3,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Gadamer, Hans- Georg (1975/1960): Wahrheit und Methode, Tübingen:

Mohr.

Geyer, Paul (1997): Die Entdeckung des modernen Subjekts. Anthropo-

logie von Descartes bis Rousseau, Tübingen: Niemeyer.

Goffman, Erving (1961): Asylums: Essays on the social situation of men-

tal patients and other inmates, New York: Anchor.

Goffman, Erving (1963): Stigma. Notes on the management of spoiled

identity, Englewood- Cliffs: Prentice-Hall.

Greenwood, Jennifer (2015): Becoming Human – The Ontogenesis,

Metaphysics and Expression of Human Emotionality, Cambridge

MA: MIT-Press.

Habermas, Jürgen (1961): »Pädagogischer Optimismus vor Gericht einer

pessimistischen Anthropologie«, in: Neue Sammlung 1: S. 251-278.

Habermas, Jürgen (1964): »Von der Schwierigkeit, Nein zu sagen« in:

Philosophisch-politische Profile. Frankfurt a.M.: Suhrkamp: S. 445-

452.

https://doi.org/10.14361/9783839459799-011 - am 14.02.2026, 03:49:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Kritik der postkritischen Pädagogik 195

Habermas, Jürgen (1971): »Theorie der Gesellschaft oder Sozialtechno-

logie?«, in: Jürgen Habermas, Niklas Luhmann: Theorie der Ge-

sellschaft oder Sozialtechnologie – Was leistetSystemforschung?,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp: S. 142-290.

Haider, Asad (2020): The Use of Free Speech in Society, 15. July 2020

comments, https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-fre

e-speech-in-society (6.9.2021).

Hegel, G.W.F. (1970): Grundlinien der Philosophie des Rechts, Frankfurt

a.M.: Suhrkamp.

Hegel, G.W.F. (1970): Philosophie der Geschichte, Werke 12, Frankfurt

a.M.: Suhrkamp.

Heydorn, Heinz- Joachim (1995): »Über den Widerspruch von Bildung

und Herrschaft«, in: Ders.: Werke, Bd. 3, Vaduz: Topos.

Hodgson, Naomi; Vlieghe, Joris; Zamojski, Piotr (2017): »Manifesto for

a Post-Critical Pedagogy«, in: Dies. (Hg.): Manifesto for a Post-

Critical Pedagogy. Earth: punctum.

Hodgson, Naomi; Vlieghe, Joris; Zamojski, Piotr (2022): »Manifest für

eine Post-Kritische Pädagogik«, in: Martin Bittner, Anke Wisch-

mann (Hg.): Kritik und Post-Kritik. Zur deutschsprachigen Rezep-

tion des »Manifests für eine Post-Kritische Pädagogik«. Bielefeld:

transcipt Verlag: S. 19-24.

Jablonka, Eva; Lamb, Marion J. (2014): Evolution in Four Dimensions

– Genetic, Epigenetic, Behavioral, and Symbolic Variation, Cam-

bridge MA: MIT-Press.

Kant, Immanuel (1968): »Grundlegung zur Metaphysik der Sitten« in:

Werke VII, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Kant, Immanuel (1977): »Der Streit der Fakultäten«, in: Ders.: Werke XI,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 357-361.

Kant, Immanuel (1977): Metaphysik der Sitten, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp.

Kant, Immanuel (1977): »Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung«,

in: Werke XI in 12 Bänden herausgegeben vonWilhelmWieschedel,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp: 50-61.

Kierkegaard, Sören (1941): Tagebücher 1834-1855, Leipzig: Hegner.

https://doi.org/10.14361/9783839459799-011 - am 14.02.2026, 03:49:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://doi.org/10.14361/9783839459799-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society


196 Hauke Brunkhorst

Kierkegaard, Sören (2003): Die Tagebücher, Bd. 1, Grevenberg: Simmer-

ath.

Koch, Klaus (1995): Propheten I, Stuttgart: Kohlhammer.

Lewis, Tyson E. (2017): »A Response to the »Manifesto for A Post-Critical

Pedagogy«, in: Naomi Hodgson, Joris Vlieghe, Piotr Zamojski (Hg.):

Manifesto for a Post-Critical Pedagogy, Earth: punctum: 23-34.

Luhmann, Niklas (1973): »Selbstthematisierung des Gesellschaftssys-

tems« in: Zeitschrift für Soziologie 1: 55-66.

Luhmann, Niklas (1974): »Soziologische Aufklärung« in: Soziologische

Aufklärung I, Opladen: Westdeutscher Verlag.

Luhmann, Niklas; Schorr, Karl-Eberhard (1979): Reflexionsprobleme im

Erziehungssystem, Stuttgart: Klett.

Luhmann, Niklas; Schorr, Karl-Eberhard (1982): »Das Technologiedefi-

zit der Erziehung und die Pädagogik«, in: Luhmann/Schorr (Hg.):

Technologie und Selbstreferenz. Frankfurt a.M.: Suhrkamp: 11-40.

Luhmann, Niklas (1992/93): Theorie der Gesellschaft, Vorlesungsmit-

schnitt WS Uni Bielefeld, Carl-Auer Systeme Verlag.

Luhmann, Niklas (1997): »Globalization or World Society: How to Con-

ceive of Modern Society?«, in: International Review of Sociology

1/1997: 67-79.

Luhmann, Niklas (1990): »Ich sehe was, was Du nicht siehst«, in: Sozio-

logische Aufklärung 5, Wiesbaden: S. 228-234.

Mann, Thomas (2001): Betrachtungen eines Unpolitischen, Frankfurt:

Fischer.

Marx, Karl (1969): Das Kapital I, Berlin: Dietz.

Marx, Karl (1985): »Der 18. Brumaire des Louis Bonaparte« in: MEGA

I/11, Berlin: Dietz, S. 96-189.

Marx, Karl (1972): Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Einleitung,

MEW 1, Berlin: Dietz.

Marx, Karl (1993): »Thesen über Feuerbach« in: MEW 3, Berlin: Dietz.

Marx, Karl (1955): Grundrisse der Kritik der politschen Ökonomie, Ber-

lin: Dietz.

Marx, Karl/Engels, Friedrich (1990): »Manifest der kommunistischen

Partei« in: MEW 4, Berlin: Dietz: 459-493.

https://doi.org/10.14361/9783839459799-011 - am 14.02.2026, 03:49:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Kritik der postkritischen Pädagogik 197

Mollenhauer, Klaus (1968): Erziehung und Emanzipation – Polemische

Skizzen, München: Juventa.

Moore, David S. (2015): The Developing Genome – An Introduction to

Behavioral Epigenetics. Oxford: Oxford University Press.

Rancière, Jacques (2002): Das Unvernehmen: Politik und Philosophie,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Rancière, Jacques (1991): The Ignorant Schoolmaster, Stanford (CA):

Stanford University Press.

Rancière Jacques (2004): The Philosopher and His Poor, Durham: Duke

University Press.

Rorty, Richard (1998): Achieving our Country: Leftist Thought in

Twenty-Century America, Cambridge MA: Harvard University

Press, zit. n. d. deutschen Übersetzung vonHermann Vetter, Frank-

furt a.M.: Suhrkamp.

Rorty, Richard (1999): Philosophy and Social Hope. London: Penguin.

Rorty, Richard (1993): »Putnam and the Relativist Menace«, in: Journal

of Philosophy 90 (9): S. 443-461.

Rorty, Richard (1998): Das kommunistische Manifest 150 Jahre danach.

Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Rousseau, Jean-Jacques (1984): »Diskurs über die Ungleichheit/Discours

sur l’inégalité«, in: Heinrich Meier (Hg.): Kritische Ausgabe des in-

tegralen Textes: Paderborn: Schöningh [UTB]: S. 79-85.

Rutschky, Katharina (1977): Schwarze Pädagogik, Berlin: Ullstein.

Sartre, Jean- Paul (1967): Kritik der dialektischen Vernunft –Theorie der

gesellschaftlichen Praxis. Reinbek: Rowohlt: 273-280,389-388.

Somek, Alexander (2013): »The Individualisation of Liberty: Europe’s

Move from Emancipation to Empowerment« in: Transnational Le-

gal Theory 4: S. 258-282.

Tugendhat, Ernst (2007): Anthropologie statt Metaphysik, München:

Beck.

Weber, Max (1978): Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie I. Tü-

bingen: Mohr.

https://doi.org/10.14361/9783839459799-011 - am 14.02.2026, 03:49:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839459799-011 - am 14.02.2026, 03:49:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

