Kritik der postkritischen Padagogik

Hauke Brunkhorst

Es gab in den 1960er und 1970er Jahren eine explizit kritische Erziehungs-
wissenschaft, die sich auch als emanzipatorische Pidagogik verstand
und Motive der Frankfurter Schule (»kritische Theorie«) pidagogisch
ausbuchstabiert hat. Klaus Mollenhauers »Polemische Skizzenc, die
er 1968 unter dem Titel »Erziehung und Emanzipation« publizierte,
sind immer noch einschligig, aber auch die Arbeiten von Ilse Dahmer,
Heinz-Joachim Heydorn, Hans-Jochen Gamm und Gernot Koneffke
begraben die konservativ geprigte und faschistisch kontaminierte
Epoche der geisteswissenschaftlichen Pidagogik und begriinden eine
neue gesellschaftskritische Bildungstheorie (Mollenhauer 1968; Dah-
mer/Klafki 1968; Heydom 1995). Die von Eduard Bernstein bis Anton
Semjonowitsch Makarenko reichenden, in der Weimarer Republik
entstandenen linken, sozialistischen, psychoanalytischen und marxis-
tischen Schulen der Sozialisationstheorie, der Erziehungswissenschaft
und -praxis werden wiederentdeckt, weiterentwickelt und neu ver-
netzt, nachdem sie 1933 unterdriickt und nach 1945 im Zeichen des
Antikommunismus verdringt worden sind. Wilhelm Reich dringt in
die Oberstufen der Gymnasien und den Campus der Universititen ein
und revolutioniert Sexualpolitik und Sexualpidagogik. Das Private -
»machtgeschiitzte Innerlichkeit« (Mann 1918/2001) - wird im Zeichen
der Frauenbewegung politisch und der Weiberrat des SDS befreit
die »sozialistischen Eminenzen von ihren biirgerlichen Schwinzen«
(Miemeister/Staadt 1980: 223f.). Die zeitgendssische antiautoritire

- am 14.02.2026, 03:49:33.


https://doi.org/10.14361/9783839459799-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

178

Hauke Brunkhorst

Pidagogik von Alexander Sutherland Neill (Summerhill) bis zur Kin-
derladenbewegung kommt der kritischen Erziehungswissenschaft
ebenso entgegen wie der breite Diskurs um die Bildungs- und Hoch-
schulreform, die insbesondere durch die SDS-Denkschrift von 1961:
Hochschule in der Demokratie vorangetrieben und zur wirkmichtigen Al-
ternative der technokratischen Hochschulreform wurde. Nicht zuletzt
hat die von Basil Bernsteins linguistischen Forschungen ausgehende
Idee kompensatorischer Erziehung der wachsenden Kritik an der
Reproduktion der Klassengesellschaft durch das Schul- und Erzie-
hungssystem den Riicken gestirkt und in den davon unabhingigen
Studien Pierre Bourdieus zum symbolischen Kapital eine spite, bis
heute reichende Fortsetzung erfahren. »Mehr Demokratie wagen«
(Willi Brandt) wurde 1969 zum politischen Programm, wurde mit
verschiedenen Varianten des Sozialismus verbunden, wurde zur Parole
umfassender Bildungsreformen (Gesamtschule, Gesamthochschule,
Drittelparitit, Projektunterricht, aber auch in der Sozialpidagogik:
»Staffelberg«, Heimerziehung usw.). Und auch aus den Lindern des
globalen Siidens kamen die Befreiungstheologie und die Pidagogik
der Unterdriickten (Paulo Freire) den emanzipatorischen Erziehungs-
projekten der nordlichen Wohlstandsregionen entgegen.

In den 1970er und 8oer Jahren setze dann eine die erste tiberlagern-
de, zweite Welle kritischer Erziehungswissenschaft ein, die sich am
franzoésischen Macht-Wissensdiskurs Michel Foucaults, am kriminolo-
gisch-sozialpadagogischen Labelling-Approach, an Goffmans Studien
tiber Stigmatisierung und totale Institutionen orientierte, die zumeist
in der einen oder anderen Weise auch Erziehungs-, Sozialisations-
und Disziplinierungsagenturen waren (Foucault 1976/1969; Goffmann
1961/1963). Hinzu kam ein breiter Diskurs iiber die von Jean Piaget
und Lawrence Kohlberg ausgehenden, von Rainer Dobert und Ger-
trud Nunner-Winkler auf deutsche Verhiltnisse zugeschnittenen und
kritisch weiterentwickelten Theorien der kognitiv-moralischen Sozia-
lisation und Erziehung, die Hoffnungen auf einen kriftigen Schub
postkonventioneller, also kritischer Grundorientierungen in spitka-
pitalistischen Gesellschaften weckten, zumal die breite Rezeption
dieser Theorien mit der seit Beginn der 1960er Jahre explosionsar-

- am 14.02.2026, 03:49:33.


https://doi.org/10.14361/9783839459799-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Kritik der postkritischen Padagogik

tigen, bis heute anhaltenden globalen Expansion des Erziehungs-
und Bildungssystems, dadurch verlingerter Jugend etc. zusammenfiel
(Débert/Nunner-Winkler 1975; Garz 2006). Linke Politik, fast iiberall
motiviert durch die globale Bewegung der Studenten, der Frauen, der
Homosexuellen und der People of Color kam den emanzipatorischen,
jetzt auch hiufig antipidagogisch radikalisierten Tendenzen der Er-
ziehungswissenschaft und Sozialpidagogik entgegen (von Braunmiihl
1975; vgl. Rutschky 1977). Der Tunix-Kongress wurde 1978 zum Fanal
einer neuen Praxis, die stark durch die franzésische Theorie, allen
voran den Poststrukturalismus, bestimmt war. Spiter kamen Louis
Althusser und seine Schiiler, aber auch Jacques Lacan und Emmanu-
el Levinas hinzu, vom neuen gender-orientierten Feminismus und
Judith Butler gingen weitere starke Impulse aus. Aber immer noch
ging es um Kritik, erginzt um Gegenwarts-Archiologie, fréhlichen
Positivismus, unentrinnbare Performanz und das Spiel diskursiver
Macht-Techniken. Die Kritik wurde immer reflexiver. Kritik der Kritik
der Kritik. Ad infinitum immer radikaler und subtiler — bis hin zur
Aufdeckung unserer postkolonial unaufgeklirten Mikroaggressionen.
Aber letztlich folgt die Erziehungswissenschaft in ihrer jeweiligen
Avantgarde der von Kant und Marx bis zu Max Horkheimers und
Theodor W. Adornos Dialektik der Aufklirung (1944) reichenden Spur
der Kritik. Selbst wenn sich die Spur des Menschen im Sand verlieren
sollte, wie Foucault es erwartete, vielleicht auch von der Wirkung
seiner und anderer posthumanistischer Schriften erhofft haben mag,
die Kritik bleibt. Hochschuldidaktisch war es die Zeit der autonomen
Tutorien. Nicht zufillig sah sich der spite Foucault denn auch in der
Tradition Immanuel Kants und der franzésischen Aufklirung und
in Ubereinstimmung mit der von ihm spit rezipierten Dialekiik der
Aufklirung, von der er selbst sagte, eine frithere Lektiire hitte ihm viel
Mithe erspart. Wichtig wurde auch die schon erwihnte Erweiterung
des Kapitalbegriffs ins symbolische, soziale und isthetische, mit der
Bourdieu, an Claude Lévi-Strauss anschliefSend, aber nicht von ihm
abhingig, weit iber Marx hinausgeht. Vom Kapital bei Bourdieu war
bald hnlich ubiquitir die Rede wie von der Macht bei Foucault. Das
eine mal war die Hauptstof3richtung der Ausschluss derer ganz unten,

- am 14.02.2026, 03:49:33.

179


https://doi.org/10.14361/9783839459799-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

180

Hauke Brunkhorst

das andere mal der Ausschluss derer am Rand, des infamen Menschen.
Aber immer noch Kritik, die der Pidagogik ein weiteres hoffnungsvol-
les — und was wire Pidagogik ohne Hoffnung? — Programm nahelegte:
das der Vollinklusion.

Dann kam Niklas Luhmann und entfachte einen kurzen, heftigen
Begeisterungssturm unter den Erziehungswissenschaftlerinnen. Er
sah die Dinge dhnlich wie Foucault, verzichtete aber auf die Autonomie
im Widerstand und die Selbstpraktiken des Subjekts: »Das Subjekt
ist kein Objekt, was soll es also in der Theorie!l« (Luhmann 1973: 21;
Alvear Moreno 2020). Das einmal eingesehen, war das Subjekt vom
Alp, sich emanzipieren zu miissen, ein fiir alle Mal befreit: Die lebens-
lange Verurteilung zur Freiheit wurde von der hoheren Instanz des
Beobachters zweiter Ordnung aufgehoben und in einen sich selbst
paradoxierenden Freispruch umgewandelt. Durch das System, das es
ist, war das frithere (alteuropdische) Subjekt auf bestem Weg in den
gliicklichen Positivismus, den Foucault propagiert hat, aber nie errei-
chen wollte. Aus der Systemtheorie musste das frithere Subjekt jetzt
nur noch lernen, das System, das es ist, so zu beschreiben, das es seine
gesellschaftliche Funktion erfiillt, und: statt sich darein zu verzetteln,
den unerkennbaren blinden Fleck im eigenen Bewusstseinssystem zu
suchen, in nunmehr »abgeklarter Aufklirung« die Evolution machen
zu lassen und ihr nicht ins Handwerk zu pfuschen. Zwar weify die
Evolution auch nicht, wo es langgeht, aber sie weify doch besser als
der besserwisserische Mensch, wie man den jeweils nichsten Schritt
macht, ohne von der Uberkomplexitit der Umwelt sofort verschluckt
zu werden (Luhmann 1974 (1970): 67). So auch in der Pidagogik. Sie
ist unentrinnbar Macht-Technik, und ihre Rationalitit lisst sich nur
steigern, wenn man sich nicht wie Foucault trotzig auf Gegen-Macht
versteift oder auf den verschlungenen Frankfurter Wegen ihrer tech-
nischen Vernunft zu entkommen sucht, sondern das System machen
lasst, sich seines Technologiedefizits bewusst wird und diesem das
kontrafaktische, aber funktionale, weil Komplexitit reduzierende
Festhalten seiner Interaktionssysteme (Lehrer, Schiiler) an ihren er-
sichtlich falschen Kausalplinen empfiehlt und die Emanzipation dem
naturwiichsigen, »unterschwelligen Chaos im Klassenzimmer« iiber-

- am 14.02.2026, 03:49:33.


https://doi.org/10.14361/9783839459799-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Kritik der postkritischen Padagogik

lasst. Das aber heifdt nichts anderes, als das Resultat allen Unterrichts
dem sozialen Selektionsmechanismus zu iiberlassen, der gleich am ersten
Schultag damit beginnt, aus winzigen Unterschieden des Sitzfleisches,
der Konzentrationsfihigkeit und der Intelligenz Riesenunterschie-
de zu machen. Das genau ist die unhintergehbare gesellschaftliche
Rahmenbedingung: die Funktion der Schule und des gesamten Bil-
dungssystems (Luhmann/Schorr 1979/1982: 11- 40; Luhmann 1992/93).
Der Umbau der naiven, aber falschen Kausalpline in den Képfen von
Lehrern und Schiilern in reflexive »Technologieersatztechnologien,
die nicht weniger falsch sind, machen dem Lehrsystem ein fiir alle Mal
klar, »[that] we have to come to terms, once and for all, with a socie-
ty without human happiness and, of course, without taste, without
solidarity, without similarity of living conditions« (Luhmann/Schorr
1982; Luhmann 1997: 70). Aber auch das ist nur eine weitere, reflexive
Schleife der Kritik der Kritik, die immer Kritik ist, weifd sie es doch
besser, denn sie sieht, was du nicht siehst (Luhmann 1990: 228-234).
Zwar soziologisch abgeklirt, aber immer noch Aufklirung. Diesmal
sogar als »Hochform technokratischen Bewusstseins« (Foucault 1986:
178, 240; Habermas 1971: 145).

Aber all diese Versuche, Neuansitze, Radikalisierungen kritischer Pid-
agogik konnten — so mag es den angesichts der systemischen Selekti-
onsmechanismen frustrierten Pidagogen nach Mollenhauer, Foucault,
Tunix, Antipadagogik, Paulo Freire, Bourdieu und Luhmann erschienen
sein — letztlich die Frage nicht beantworten, warum progressive Erzie-
hung trotz der Vielfalt und Originalitit ihrer vielen Varianten immer
wieder scheitert?

Die Erfahrung dieses Scheiterns — »Ja mach nur einen Plan!/[..]
Und mach dann noch 'nen zweiten Plan/Gehn tun sie beide nicht.«
(Brecht) —, die Luhmann und Schorr in die pidagogischen Kausalpline
einbauen wollten, fithren um die Jahrtausendwende und in den ersten
beiden Jahrzehnten des 21. Jahrhunderts zur volligen Verdringung der

- am 14.02.2026, 03:49:33.

181


https://doi.org/10.14361/9783839459799-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

182

Hauke Brunkhorst

Utopie durch die Dystopie. Die pidagogischen Optimisten wurden vor
das Gericht einer pessimistischen, mittlerweile spieltheoretisch, sys-
temtheoretisch und poststrukturalistisch vergesellschafteten Sozialan-
thropologie gestellt, um, anders als in den 1960er Jahren, ihr Unver-
mogen kleinlaut einzugestehen (Habermas 1961: 251-278). Sie gestehen
teils aus Einsicht, teils aus Anpassung, dass ihnen misslungen sei, das
Unvernehmen vernehmlich zu machen. Sie bezichtigen sich selbst, die
polizeiliche nur durch eine emanzipatorische Vernehmung substitu-
iert zu haben, die lediglich eine subtilere Form der exkludierenden Un-
terdriickung des Unvernehmens ist (Ranciére 2002). Kritische Pidago-
gik, emanzipatorische Erziehung, Antipidagogik, Tunix, Selbsttechnik,
Vollinklusion - immer wieder endete der politische wie der pidago-
gische Versuch, das Unvernehmen in emanzipatorischer Absicht ver-
nehmlich zu machen, in einer neuen Vernehmung.

Das war, so die Diagnose der postkritischen Pidagogik, eine Folge
der Bevormundung durch eine Kritik, die Kritikfihigkeit, Emanzipati-
on, Miindigkeit, Autonomie durch pidagogischen Interventionismus,
also letztlich durch technische Herrschaft iber Erziehungs- und Bil-
dungsprozesse erreichen wollte (Hodgson et al. 2022: 23). Darauf
zielen die drei Einwinde, also die (Post-)Kritik, mit der das Manifest
die kritische Pidagogik konfrontiert. Dem Educandus, -a, -um werde
von der kritischen Pidagogik 1. ein Mangel an kritischem Bewusstsein
unterstellt, der sie*ihn hindere, die Ideologie im eigenen Kopf zu
durchschauen, wodurch 2. die Ungleichheit, also die Klassengesell-
schaft im pidagogischen Mikrokosmos symbolisch reproduziert werde
— ob die Lehrer-/Erzieher*innen es nun wissen oder nicht, »sie tun
es« (vgl. Marx 1969: 88) und sie tun es, um 3. den latenten Hass der
schlechter Weggekommenen gegen die besser Weggekommenen mani-
fest zu machen und in die richtige Richtung zu lenken.' Auch noch die
Techniken der Gegenmacht, der Lebenskunst, der Kultur seiner selbst,

1 Nur mit sehr viel Nachsicht — principle of charity — kann man diese Kritik der
Kritik als Kritik der Kritik der Vernunft (Kant), der politischen Okonomie (Marx)
oder der Frankfurter kritischen Theorie wiedererkennen, eher schon den Leni-
nismus, zu dem sich die genannten drei Kritiken ihrerseits kritisch verhalten.

- am 14.02.2026, 03:49:33.


https://doi.org/10.14361/9783839459799-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Kritik der postkritischen Padagogik

der experimentellen Selbstpraktiken und der zugehorigen Hermeneutik
des Subjekts (Foucault 1985), der Sorge um sich und den eigenen Kor-
per, des »Horchens auf eine Vernunft, die der natiirlichen Ordnung«
vorausgeht und auf die »gesetzesfreie Allgemeinheit einer Asthetik der
Existenz« gerichtet ist, bleiben als Reflexion, Kritik und Selbstkritik
bei aller Gesetzlosigkeit eine weitere Hochform technokratischen
Bewusstseins. Evident wird das in der (neoliberal anschluss- und glo-
balisierungsfihigen) Substitution des soeben als herrschaftsfunktional
entlarvten Sprachspiel der Emanzipation durch das keineswegs minder
herrschaftsfunktionale des Empowerment (Somek 2013: 258-282).> Was
tun, nachdem weder Kritik noch die vervielfachte und diversifizierte
Kritik der Kritik, weder Emanzipation noch Empowerment, weder Tun
noch Nichts-Tun die Herrschaftsverhiltnisse dieser Welt in Politik und
Pidagogik grundstiirzend erschiittert haben? Und was wire Padagogik
ohne Hoffnung auf Weltverinderung, also ohne die 11. Feuerbachthese,
die ja auch das Credo der postkritischen Pidagogik und einer ihrer
Heldinnen, Hannah Arendsts, ist?

In diesem Augenblick der Krise der Kritik trat Ranciére an die Stelle
von Kant, Marx, Adorno, Foucault, Bourdieu etc. Nur, was sich so spon-
tan vollzieht wie der grofde Aufstand der Pariser Unterschichten im Juni
1848, kann sich tiberhaupt von Herrschaft, Heteronomie und Unmiin-
digkeit befreien, weil nur so ein Aufstand, weil nur so eine Politik, weil
nur so eine Pidagogik frei ist von neuer Bevormundung, Besserwisserei
und der Autoritit wohlwollender Kritiker, enthusiasmierter Befreier,
Emanzipateure, Fortschrittler etc. (vgl. Ranciére 1991). Mit ihren Bar-
rikaden verwandeln die Aufstindischen, so Ranciére, die »stidtischen

2 In einer Veranstaltungsankindigung stellt der Bewegungsmelder Aachen die
Frage: »Queerfeminismus befindet sich — in Zeiten in denen Deutsche Bank,
Burger King und Ford einmal im Jahr spontan queer werden — zwischen ge-
sellschaftlicher Anerkennung und Vereinnahmung. Was bedeutet es, wenn wir
von Empowerment statt Emanzipation, von Beyoncé statt Audre Lorde spre-
chen, davon soziale Hierachien nicht abzuschaffen sondern zu diversifizieren.
Bedarf es wirklich nur eines #GirlBoss um unsere Welt zu verandern?« https://b
ewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/ (5.9.2021).

- am 14.02.2026, 03:49:33.

183


https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://doi.org/10.14361/9783839459799-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/
https://bewegungsmelder-aachen.de/events/queer-feminism-for-sale/

184

Hauke Brunkhorst

Verkehrswege buchstiblich in 6ffentlichen Raum« und machen sicht-
bar, »was keinen Ort hatte, gesehen zu werden« (ebd.: 41; Sartre 1967:
273-280/389-388).3 Das ist das Paradigma der postkritischen Pidago-
gik. Indem sie durch ihre spontane, von keiner kritisch geschulten Par-
teipolizei angefithrte, politische Aktion die offizielle Politik als polizeiliche
Ordnung der Ein- und Ausgrenzung kenntlich, sinnlich sicht- und hor-
bar machen, verwandeln sie die bis dahin unpolitischen Klassengegen-
satze in einen politischen Streit jenseits von Partei und Polizei. Das ist
das Fanal, das »Geschichtszeichen« des Juni 1848, eines exemplarischen,
aber erfolglosen, von der Polizei blutig geschlagenen Aufstands — »iiber
3000 Insurgenten wurden niedergemetzelt nach dem Siege, 15.000 oh-
ne Urteil transportiert« (Marx 1985:105).# Aber so ein Aufstand »vergisst
sich nicht« und bleibt als »wiederholbares« Muster im kulturellen Ge-
déichtnis der Gesellschaft haften: als Contra-Erinnerung, in Zukunft die
Gerechtigkeit nicht zu vergessen (Kant 1977: 357-361; Assmann o.].: 103;
Boehm 2020: 89,42,59F.).°> Damit wire die Geburt der postkritischen
Pidagogik geschafft. Was bleibt, sind die Mithen der Ebene.

Die Ebene beginnt mit einem Manifest und fiinf Grundsitzen. Ma-
nifeste sind spitestens seit Februar 1848, als das von Marx und En-
gels verfasste Manifest der kommunistischen Partei in London auf Deutsch
erscheint, der schriftlicher Ausdruck »revolutionirer, praktisch-kriti-
scher Tatigkeit«, in denen eine Avantgarde sich selbst zur Spitze des
Fortschritts der Gesellschaft, der Kunst oder der Wissenschaft erklirt,

3 Mit Sartre konnte man auch von der spontanen Transformation einer seriellen
in eine fusionierende Gruppe — eine Art sozialer Klasse fiir sich — sprechen.

4 Mit»transportieren« meint Marx die Deportation auf eine lateinamerikanische
Gefangeneninsel im Sidatlantik.

5 Zur Contra-Erinnerung: Jan Assmann; Zur prophetischen Erinnerung: Omri
Boehm.

- am 14.02.2026, 03:49:33.


https://doi.org/10.14361/9783839459799-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Kritik der postkritischen Padagogik

»ihre Anschauungsweisen, ihre Zwecke, ihre Tendenzen vor der gan-
zen Welt offen darlegt«, die Authebung und Zerstérung einer »alt ge-
wordenen Gestalt des Lebens« ankiindigt und die Geburt einer »neu-
en Zeit« und eines neuen Bundes — sei es eines Gottesbundes, sei es
eines Bundes der Kommunisten — nicht prognostisch vorhersagt, son-
dern prophetisch, praktisch intervenierend »hervorsagt« (Marx/Engels
1990: 461; Hegel 1970: 28; Koch 1995: 256).% Statt sie abzuwarten, ruft
das Manifest »die neue Zeit« aus, »vorwirts lebend« in eine offene und
unbekannte Zukunft: »Die Proletarier haben nichts zu verlieren als ihre
Ketten. Sie haben eine Welt zu gewinnen. Proletarier aller Linder, ver-
einigt Euchl« (Hegel 1970: 491; Kierkegaard 1941: 162; Marx/Engels 1990:
493).7 Eine Utopie, aber dem Anspruch nach eine reale.

Diesmal aber, 169 Jahre spiter, im Oktober 2017 ist das Manifest
ein Manifest fiir eine postkritische Pidagogik. Das lisst auf den ersten Blick
weder kritische Theorie und Praxis, noch Avantgarde und Fortschritt,
noch die Zerstorung einer alten und die Vorhersage einer neuen Gestalt
des Lebens erwarten (vgl. Tyson/Lewis 2017: 23-34). Also realpolitische
Dystopie?

Das Manifest erklirt sich in fiinf Grundsitzen, unter denen die Au-
toren keine platonischen Ideen, sondern wie Marx und Engels die An-
schauungen, Zwecke, Tendenzen pidagogischer — und wohl auch po-
litischer — Post-Kritik verstehen. Aber die Erwartung, die Post-Kritik
als subjektlose Evolution, als Polizei ohne Politik auf der funktionalisti-
schen Seite (Luhmann), oder aber als gesellschaftslose Praxis, als Politik
ohne Polizei auf der spontaneistischen Seite (Ranciére) zu verstehen,
wird sofort enttauscht.

Der erste Grundsatz ibers Prinzipielle grenzt sich von der Postmo-
derne ab, indem er an universellen Prinzipien festhilt, aber den Ne-
gativismus der Kritik itberwinden mdchte. Stattdessen verlangt er, in
affirmativer Attitiide nach Hoffnungszeichen in der bestehenden pad-
agogischen Praxis — eine »affirmative Haltung« unter »aktuellen Bedin-
gungen« — zu suchen (Hodgson et al. 2022: 20). Das wollte Kant auch,

6 In der Reihenfolge der Zitate.
7 In der Reihenfolge der Zitate.

- am 14.02.2026, 03:49:33.

185


https://doi.org/10.14361/9783839459799-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

186

Hauke Brunkhorst

als er glaubte, in der Franzosischen Revolution habe sich ein wirkli-
cher normativer Fortschritt ereignet, in dem er ein hoffnungsvolles Ge-
schichtszeichen der beginnenden Verwirklichung der Vernunft gesehen
hat. Aber hier bezieht sich das Moment der Affirmation auf ein winzi-
ges Moment der damaligen Wirklichkeit, und das auch in erster Linie
als bleibende reale Moglichkeit gegenwirtiger Zukunft. Nicht anders
das kommunistische Manifest, das solche Hoffnung in der beginnen-
den Vereinigung der Arbeiter in Gewerkschaften und politischen Par-
teien zu erkennen glaubte — die zugehorigen Lernprozesse emanzipa-
torischer politischer Pidagogik eingeschlossen. Es geht also weder im
postkritischen Manifesto noch bei Kant und Marx um platonische Ide-
en oder Ideale (»nicht Normativitit [...] eines Ideals eines gegenwirti-
gen oder zukiinftigen Zustands, an dem die gegenwirtigen Praktiken
beurteilt werden sollen« (ebd.: 20)), sondern um deren gesellschaftliche
Wirklichkeit, die nicht auf ein feststehendes Telos zuliuft, sondern in
praktisch-kritischer Titigkeit vorwirts lebend gemacht werden muss.®
Andererseits soll die Normativitit solcher Hoffnung nicht »prozedura-
ler« — also machbar und juristisch (polizeilich) anschlussfihig -, son-
dern prinzipieller Natur sein: grundsitzliche Normativitit (»prinzipi-
entreue[] Normativitit«) (ebd.: 20) Was das heifdt, scheint der zweite,
weniger progressivistische Grundsatz zu erkliren.

Im zweiten Grundsatz lehnen die Autoren des Manifesto den Weg
von Marx und Engels ab, den Klassenkampf — oder strukturelle Kon-
flikte — ins Zentrum post-kritischer Pidagogik zu riicken und setzen
stattdessen auf pdadagogische Hermeneutik und Gemeinsamkeit: »[...] trotz
vieler Differenzen, welche uns voneinander trennen, einen Raum der
Gemeinsambkeiten gibt, der sich ausschlieflich aus der Erfahrung (a
posteriori) ergibt« (ebd.: 21). Das, so scheint es, kommt Gadamers
»Rehabilitierung von Autoritit und Tradition« niher als dem Vorschlag

8 Vgl. Kierkegaard 2003: 318: Dort heifst es iber eine Vorlesung Schellings im WS
1843 in Berlin unter Anwesenheit fast aller Junghegelianer: »Ich bin so froh,
Schellings zweite Stunde gehort zu haben — unbeschreiblich. So habe ich denn
lange genug geseufzt und haben die Cedanken in mir geseufzt; als er das Wort
Wirklichkeit nannte.«

- am 14.02.2026, 03:49:33.


https://doi.org/10.14361/9783839459799-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Kritik der postkritischen Padagogik

von Marx, den »Alp aller toten Geschlechter, der auf dem Gehirne
der Lebenden lastet«, abzuschiitteln, um die »eigene Geschichte [..]
unter selbst gewahlten Umstinden« zu machen (Gadamer 1975: 261-
268; Marx: 96f.). Damit schloss Marx unmittelbar an die Idee einer
demokratischen Verfassung der Gesellschaft an, die spitestens seit
den atlantischen Revolutionen des spiten 18. Jahrhunderts (Haiti,
Nordamerika, Frankreich) den politischen und juristischen Diskurs
beherrschte und der entgegenstehenden Verfassungsrealitit iiberall
widersprach. Verfassung heiflt seitdem, einen reflexiven Schritt zu-
riickzutreten, um die Umstinde, unter denen »die Menschen« ihre
eigene Geschichte machen, aus »freien Stiicken« selbst zu wihlen
(Marx: 96f.). Genau das ist Autonomie. Jedenfalls fiir Kant, der diesen
Begriff in die Philosophie eingefithrt hat. Kant hat sie als eigene und
dennoch allgemeine Gesetzgebung bestimmt, und zwar sowohl in der
Moral wie im Staatsrecht (Kant 1968/1977: 65,432; vgl. Tugendhat 2007:
129).

Der dritte Grundsatz zieht jedoch der pidagogischen Hermeneutik
postwendend den konservativen Zahn, um sie mit Ranciéres »Annah-
me der Gleichheit« zu egalisieren, und darin sehen die Autoren des Ma-
nifests den eigentlichen Wechsel von der kritischen zur postkritischen
Pidagogik, um sich sogleich zu versichern, das sei aber in keiner Wei-
se anti-, sondern eben postkritisch (Hodgson et al. 2022: 21). Das 20.
Jahrhundert hat uns zwar mit einem immer noch niitzlichen, »enor-
men und duflerst michtigen kritischen Apparat[]« ausgestattet, aber
die immer tiefer dringende, entlarvende Kritik hat seine Kritiker die
affirmativen Aufgaben, zu »schiitzen und zu sorgen (vgl. Latour, Hara-
way)«, vergessen lassen (ebd.: 20). Statt sie als herrschaftsfunktionale
Einrichtungen i. S. einer Hermeneutik des Verdachts zu entlarven, sollten
wir i. S. einer Hermeneutik des Subjekts wieder darauf achten, was Erzie-
hung, Aufwachsen, Schule und Schulung, Studieren, Denken und Prak-
tizieren eigentlich sind und ihnen einen ermdglichenden Rahmen (Czej-
kowska 2022) schaffen, das zu werden, was sie von sich aus sein wollen.
Prinzipielle Normativitit soll dafiir sorgen, dass sie das auch kénnen.

Woftir sorgt eine solche prinzipientreue Normativitit? Wie
Agnieszka Czejkowska in ihrem Beitrag zu diesem Band m.E. wohl

- am 14.02.2026, 03:49:33.


https://doi.org/10.14361/9783839459799-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

188

Hauke Brunkhorst

zurecht vermutet, geht es den Autoren des Manifests »durchwegs klas-
sisch um die Klirung der Bedingungen der Moéglichkeit, Aussagen tiber
Erziehung treffen zu kénnen, und das »umfasst eine wissenschaftliche
Fundierung pidagogischer Prozesse und den so wichtigen Bereich der
Kritik institutioneller Rahmenbedingungen dieser Prozesse« (Czej-
kowska 2022: 167). Principled normativity sorgt also durch die Kritik und
Bevormundung nicht des Educandus, -a, -um, sondern der institutionellen
Rahmenbedingungen, in die er*sie eingezwingt ist, dafiir, dass er*sie
sich spontan so verhalten so verhalten kann, wie er*sie ist und sein will
und - das ist entscheidend - sich ihren*seinen »eigenen und dennoch
allgemeinen« (Kant) und deshalb gesetzgebenden Willen bilden kann.
Das ist politische Bildung at its best. Sie kritisiert und bevormundet
niemanden, ermoglicht, wenn die Kritik der Rahmenbedingungen
praktisch-titig erfolgreich ist, die egalitire Kritik, Bevormundung und
praktisch-titige Erzeugung (Revision) der institutionellen Rahmenbedingungen
durch die, an die ihre Spielregeln und Normen adressiert sind: die
pidagogische Community als Realisierung von Autonomie.

Das aber impliziert, dass die kritische nicht in der postkritischen
Pidagogik verschwindet, sondern genau auf die hohere Stufe verscho-
ben (aufgehoben) wird, wo Kant und Marx den modernen Begriff der
Kritik, und ihnen folgend, die kritische Theorie (Frankfurter Schule)
sie immer von vornherein lokalisiert haben: auf der reflexiven Stufe
der Bedingungen der Mdglichkeit von Erkenntnis und Praxis, also auch
Erziehung und Sozialisation. Und nur auf dieser, auf die Totalitit der
Gesellschaft zugreifenden Stufe kann Kritik itberhaupt wirksam, radi-
kal, progressiv, revolutiondr sein. Aber nicht mehr, wie bei Kant, wenn
wir ithn neukantianisch (und damit wahrscheinlich falsch) verstehen,
als transzendentale Kritik von einem gesellschaftsexternen Gottesge-
sichtspunkt (Putnam) oder View from Nowhere (Nagel) aus, sondern wie
bei Marx als Gesellschaftstheorie mittenmang: im »Handgemenge«
(Marx 1972 381).

Der vierte Grundsatz postuliert einen Wechsel der um der Erziehung
willen (ihrer Autonomie also) nunmehr nachhaltig dekonstruierten in-
strumentellen Erziehung des grausamen Optimismus, des »cruel opti-
mism« der Vorstandsvorsitzenden, Generile und Realpolitiker zuguns-

- am 14.02.2026, 03:49:33.


https://doi.org/10.14361/9783839459799-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Kritik der postkritischen Padagogik

ten gegenwirtiger Hoffnung — »hope in the present« — auf eine bes-
sere Zukunft in einer globalen Rechtsgenossenschaft, die man sich am
besten mit Emerson und Rorty als linkes Projekt der »Partei der Hoft-
nung« vorstellt (Hodgson et al. 2022: 23; Rorty/Vetter 1999: 19). Das ist
die Partei der »gesellschaftlichen Hoffnung auf« eine »Great Communi-
ty« (Dewey) »ohne Kasten, ohne Klassen, ohne Grausamkeit,« zu dem
Zweck geschaffen, »to expand the reference of us as far as we can, but of
us at our best« (Rorty 1999: XIII-XIV; Rorty 1993: 452). Diese grofie Ge-
meinschaft hat Dewey immer als grof3e, demokratische Gemeinschaft
der lehrend Lernenden und lernend Lehrenden verstanden, also als voll-
stindig demokratisierte Universitit — ein Traum, der in den 1960er Jah-
ren von Berkeley aus um die Welt ging, bevor er iiberall von der Polizei
(Ranciére) blockiert wurde. Eine solche Partei der Hoffnung kénnte sich
ohne Bevormundung ruhig als »Vorhut der menschlichen Geschichte«
verstehen, in deren Praxis sich »die Verheifung aller Zeiten zuerst er-
fiillt« und deren »Wesen« »unsere Existenz« ist, die »in der Zukunft
liegt« (Rorty 1998: 19,23,15,27). Eine solche Existenz, die alle »bestehen-
den Bezugssysteme sprengt« — nicht das imperiale, sondern Rortys uto-
pisches Amerika, das es tiberall gibt — muss sich »die Maf3stibe erst
schaffen, nach denen sie beurteilt« wird (ebd.: 33). Das ist die gleich-
zeitig politische, gesellschaftliche und pidagogische Hoffnung, die der
vierte Grundsatz einer — und ich wiirde spitestens jetzt den Ausdruck
»postkritisch« fallenlassen, weil er genauso ungliicklich und missver-
standlich ist wie derjenige der »Postmoderne« — kritischen Pidagogik,
die sich auf die hoherstufige Kritik der institutionellen Rahmenbedin-
gungen moglicher Erziehung (ganz i. S. von Kants grenzziehendem Ge-
brauch der Worte »Kritik« und »transzendental«) beschrinkt und sich
direkt auf den fiinften Grundsatz der Liebe zur Welt bezieht, der »love for
the world«: Der Liebe zur Welt, die alle in dem Augenblick zu gewinnen
haben, wenn sie ihre sichtbaren und unsichtbaren Fesseln verlieren.

- am 14.02.2026, 03:49:33.

189


https://doi.org/10.14361/9783839459799-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

190

Hauke Brunkhorst

v

Was heifdt hier Liebe (love for the world)? — Der Begriff, so wie ihn das
Manifest der Postkritik verwendet, hat religiose Konnotationen, die auf
das Neue Testament, aber auch auf alle anderen Weltreligionen der Ach-
senzeit verweisen.

In seinem Plidoyer fiir die Vereinigung der alten Linken, die sich
der sozialen Gleichheit und der Emanzipation von Klassenherrschaft
verschrieben hat, mit der neuen Linken, deren Ziel die Befreiung von
Stigmatisierung, Sadismus und Diskriminierung ist, hat Richard Ror-
ty zwei Biicher fiir die Lektiire der jungen Generation vorgeschlagen:
das Neue Testament der Liebe und das Kommunistische Manifest des Klas-
senkampfes. Das Neue Testament wegen dessen uniiberbietbarer Dar-
stellung der »Sehnsucht nach Briiderlichkeit« und das Kommunistischen
Manifest wegen seiner »klaren Einsichten in die neuesten Formen unse-
rer Unmenschlichkeit im Umgang miteinanders, die ihre Leser »inspi-
rieren und ermutigen,« sich — mit Kant - ihres eigenen Verstandes zu
bedienen, um sich aus »selbstverschuldeter Unmiindigkeit« zu eman-
zipieren (Rorty 1998: 11,29; Kant 1977 : 53).

Der Mensch, der lernt, sich aus selbstverschuldeter Unmiindig-
keit zu emanzipieren, ist ein Subjekt »ohne anthropologische [oder
gattungsspezifische] Konstanten,« das, wie Rousseau schon gesehen
hat, nicht nicht lernen kann (Geyer 1997: 210; Rousseau 1984: 79-85;
Greenwood 2015). Aufler biologischen Konstanten, die es mit allen
Siugetieren teilt, ist das menschliche Subjekt ein durch und durch
gesellschaftliches Wesen, und auch seine biologischen Konstanten sind
seit langem durch Sozialisationsprozesse epigenetisch tiberformt und
verindert, mittlerweile durch Artefakte jeder Art erginzt, modifiziert,
substituiert (vgl. Jalonka/Lamb 2014; Moore 2015). Kurz: Der Mensch
ist ein »Ensemble der gesellschaftlichen Verhiltnisse«, ein Wesen, das
sich nur in der Gesellschaft und durch Gesellschaft subjektivieren kann, in der
es sich als jemand erfihrt, der*die fir sein durch und durch gesell-
schaftliches Schicksal selbst verantwortlich ist, weil sie ihre »eigene
Geschichte machen« (Marx 1993/1955/1985: 6, 6, 96f.). Auf das Machen
kommt es an. Denn das Machen der eigenen Geschichte erlaubt den

- am 14.02.2026, 03:49:33.


https://doi.org/10.14361/9783839459799-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Kritik der postkritischen Padagogik

immer schon positiv oder negativ (konfligierend) kooperierenden
Akteuren den stets gegenwirtigen (»present«), konstituierenden, also welt-
verindernden und befreienden Zugriff auf die »unmittelbar vorhandenen,
gegebenen und iberlieferten« Umstinde, denen sie unterworfen sind
und die »wie ein Alp« auf ihrem Hirn lasten (Marx 1985: 96f.). Das
Subjekt ist auch noch als machtunterworfener, versklavter und infamer
Korper frei, »Nein« zu sagen und sich im duflersten Fall undienlich zu
machen (Dimann 2020; vgl. Habermas 1981: 445-452).° Das ist auch die
auf Kant, Marx, Dirmann, Adorno, Sartres Folteranalyse, Habermas,
Ranciére usw. zuriickgehende Primisse des postkritischen Manifestos:
»At the very heart of a relationship that defines inequality (slavery),
Ranciére finds a disavowed reliance upon the equality of intelligences;
for how can the slave carry out the master’s orders if he or she is not
already capable of thinking and speaking?« (Lewis 2017: 30; vgl. Ranciére
2004).° Kooperation ist fiir ein Wesen, das »nur in der Gesellschaft
sich vereinzeln kann«, unvermeidlich (Marx 1955: 6). Also ist das Subjekt
immer auch deshalb machtunterworfen, weil es trotz aller falschen und
repressiven »Seelsorger«, »Arzte«, »Oberaufsichten«, »Gingelwigenc
und »Fuflschellen«, die es einzwingen, iitberwachen, unterdriicken,
strafen, beherrschen letztlich doch als kooperativ handelndes Subjekt,
also selbstverschuldet in den Stand, den Staat, die Verfassung, kurz:
die institutionellen Rahmenbedingungen der Unmiindigkeit geraten ist,
die es eben deshalb nur selbst andern und in eine egalitire Verfassung
der eigenen und dennoch allgemeinen, nimlich »mitgenossenschaftli-
chen« Selbstgesetzgebung verwandeln kann (Kant XI: 53f.; Kant 1977:
424). Das Subjekt selbst hat aus »Erziehung, Tradition, Gewohnbheit die
Anforderungen« des Kapitals oder der Macht - also naturwiichsige ge-
sellschaftliche Zwangsverhiltnisse — »als selbstverstindliche Naturgesetze
anerkannt« (Marx 1969: 765). Anerkennen aber kann man nur, was man
auch ablehnen kann. Die »schicksalsvollste Macht unseres modernen
Lebens: der Kapitalismus« (Weber), ist zwar ein urséichlich herrschaftlich
erzwungenes, objektives »Abhangigkeitsverhiltnis«, das aber ohne ein

9 So zuletzt: Iris Darmann.
10 Sozutreffend Lewis/vgl. Ranciére.

- am 14.02.2026, 03:49:33.


https://doi.org/10.14361/9783839459799-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

192

Hauke Brunkhorst

danderbares, reziprok entgegenkommendes, subjektives »Abhingigkeits-
gefithl« (Marx) nicht existieren kann (Weber 1978: 4). Dieses Gefiihl
erzeugt Mutlosigkeit, die aber durch den »Mut,« sich seines »eigenen Ver-
standes zu bedienen« (Kant), aufgehoben werden kann, um als Subjekt
der eigenen Geschichte »die Tradition aller toten Geschlechter,« die
»wie ein Alp auf dem Gehirne der Lebenden lastet«, abzuschiitteln
(Marx 1969: 797; Kant 1977: 53; Marx 1985: 97). Nur deshalb kann das
vermeintlich postkritische Manifesto behaupten: »[..] pidagogische
Hoffnung richtet sich an die Moglichkeit der Erneuerung unserer ge-
meinsamen Welt« (Hodgson et al. 2022: 23). Nicht aus den Evangelien,
wohl aber aus dem Kommunistischen Manifest konnen die menschlichen
Subjekte die fir solchen Mut »wichtige Lektion« iiber den modernen
Kapitalismus ohne Bevormundung, sondern einfach durch Lesen und
Diskutieren lernen, »dass der Sturz autoritirer Regierungen und die
Schaffung konstitutioneller Demokratien zur Sicherung von Gleichheit
und Anstand zwischen den Menschen nicht ausreichen« (Rorty 1998:
20). Und dass wir bei aller Liebe zur Welt die »Wahrheit« nicht linger
verleugnen sollten, dass »alle Geschichte immer noch die Geschichte
von Klassenkimpfen« und der moderne Staat nur ein Ausschuss ist,
»der die gemeinschaftlichen Interessen der ganzen Bourgeoisklasse
verwaltet« (ebd.: 20f.). SchliefRlich konnten die lernenden Akteure
unter giinstigen Rahmenbedingungen durch Lektiire und Diskussion
selbst erkennen, dass »das Manifest« sich wegen seiner soziologischen
Einsichten und seiner moralischen Schirfe »doch noch besser als die
Evangelien zur Lektiire fiir die Junge Generation« eignet. Vergleichend
konnten sie lernen, dass dem Manifest die »erheblichen moralischen
Unschirfen« fehlen, die das Evangelium »aufgrund seiner Jenseitsori-
entierung« aufweist, weil »viele Passagen Sklavenhaltern den Eindruck
vermitteln«, »sie konnten getrost weiter die Peitsche schwingen,«
wihrend andere Passagen »Reiche Glauben machen, sie dirften die
Armen getrost weiter hungern lassen. In den Himmel kimen sie
trotzdem, denn ihre Siinden wiirden ihnen vergeben, da sie ja Christus
als ihren Herrn anerkannt hitten« (ebd.: 25f.). Schliefllich kénnten sie
ohne jede Bevormundung selber lernen, aus der Tatsache der stali-
nistischen und inquisitorischen Verbrechen und der birokratischen

- am 14.02.2026, 03:49:33.


https://doi.org/10.14361/9783839459799-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Kritik der postkritischen Padagogik

Herrschaft sowjetischer Nomenklaturen und katholischer Kleriker
nicht den Fehlschluss zu ziehen, die Inspirationskraft des Evangeliums
und des Kommunistischen Manifests wiirden »dadurch geschmilert, dass
Millionen Menschen von aufrichtigen, moralisch gefestigten Leuten
versklavt, gefoltert, in den Hungertod getrieben wurden, die sich zur
Rechtfertigung ihrer Taten auf Abschnitte aus einem dieser beiden
Texte beriefen« (ebd.: 16).

Nichts weiter miisste eine kritische Pidagogik tun, wenn sie ihre
Kritik nicht auf die Lernenden, zu denen sie selbst gehort, sondern auf
die institutionellen Rahmenbedingungen méglicher Lernprozesse rich-
tet. Dazu aber wiirde auch eine Gesetzgebung — also Ranciéres Polizei
— gehoren, die den marktkonformen Zustand eines Bildungssystems
tiberwindet, das aufgrund seiner Selektionsfunktion dafiir sorgt, dass
»many great scientific minds, capable of contributing to the search for
a COVID-19 vaccine or a strategy to climate-change, are languishing in
slums« (Haider 2020). Genau diese Form der epigenetischen, norma-
tiven Beschrinkung der evolutioniren Mechanismen kommunikativer
Variation und sozialer Selektion durch Mirkte und Klasseninteressen,
die es ermoglicht, das pidagogische Potential der Massendemokratie
auszuschopfen, hat Dewey unter demokratischer Erziehung verstan-
den. Es wire die wichtigste institutionelle Rahmenbedingung, die er-
fiillt sein muss, um autonome Lernprozesse zu ermoglichen.

Literatur

Alvear Moreno, Rafael (2020): Soziologie ohne Mensch? Umrisse einer
soziologischen Anthropologie, Bielefeld: transcript.

Assmann, Jan (0.].): Politische Theologie zwischen Agypten und Israel,
Miinchen: Siemens- Stiftung: 103.

Boehm, Omri (2020): Israel — eine Utopie. Berlin: Ullstein.

Braunmiihl, Ekkehard (1975): Antipddagogik — Studien zur Abschaffung
der Erziehung. Weinheim: Beltz.

Czejkowska, Agnieszka (2022): »Tausende von Folianten stiirzten mir
auf den Kopf«, in: Martin Bittner, Anke Wischmann (Hg.): Kritik

- am 14.02.2026, 03:49:33.

193


https://doi.org/10.14361/9783839459799-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

194

Hauke Brunkhorst

und Post-Kritik. Zur deutschsprachigen Rezeption des »Manifests
fiir eine Post-Kritische Pidagogik«. Bielefeld: transcipt Verlag: S.
161-174.

Dahmer, Ilse; Klafki, Wolfgang (1968): Geisteswissenschaftliche Pidago-
gik am Ende ihrer Epoche, Weinheim: Beltz.

»Das Flugblatt des Weiberrats Frankfurt (1980)«, in: Miermeister, Jiir-
gen/Staadt Jochen (Hg.): Provokationen, Neuwied: Luchterhand:
S. 223f.

Dirmann, Iris (2020): Undienlichkeit. Gewaltgeschichte und politische
Philosophie, Berlin: Matthes & Seitz.

Foucault, Michel (1985): »Hermeneutik des Subjekts, in: Foucault: Frei-
heit und Selbstsorge. Frankfurt: Materialis.

Foucault, Michel (1976): Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Ge-
fingnisses, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (1969): Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte
des Wahns im Zeitalter der Vernunft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (1986): Die Sorge um sich. Sexualitit und Wahrheit 3,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Gadamer, Hans- Georg (1975/1960): Wahrheit und Methode, Titbingen:
Mohr.

Geyer, Paul (1997): Die Entdeckung des modernen Subjekts. Anthropo-
logie von Descartes bis Rousseau, Titbingen: Niemeyer.

Goftfman, Erving (1961): Asylums: Essays on the social situation of men-
tal patients and other inmates, New York: Anchor.

Goffman, Erving (1963): Stigma. Notes on the management of spoiled
identity, Englewood- Cliffs: Prentice-Hall.

Greenwood, Jennifer (2015): Becoming Human - The Ontogenesis,
Metaphysics and Expression of Human Emotionality, Cambridge
MA: MIT-Press.

Habermas, Jirgen (1961): »Pidagogischer Optimismus vor Gericht einer
pessimistischen Anthropologie, in: Neue Sammlung 1: S. 251-278.

Habermas, Jirgen (1964): »Von der Schwierigkeit, Nein zu sagen« in:
Philosophisch-politische Profile. Frankfurt a.M.: Suhrkamp: S. 445-
452.

- am 14.02.2026, 03:49:33.


https://doi.org/10.14361/9783839459799-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Kritik der postkritischen Padagogik

Habermas, Jirgen (1971): »Theorie der Gesellschaft oder Sozialtechno-
logie?«, in: Jirgen Habermas, Niklas Luhmann: Theorie der Ge-
sellschaft oder Sozialtechnologie — Was leistetSystemforschung?,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp: S. 142-290.

Haider, Asad (2020): The Use of Free Speech in Society, 15. July 2020
comments, https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-fre
e-speech-in-society (6.9.2021).

Hegel, G.W.F. (1970): Grundlinien der Philosophie des Rechts, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Hegel, G.W.F. (1970): Philosophie der Geschichte, Werke 12, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Heydorn, Heinz- Joachim (1995): »Uber den Widerspruch von Bildung
und Herrschaft, in: Ders.: Werke, Bd. 3, Vaduz: Topos.

Hodgson, Naomi; Vlieghe, Joris; Zamojski, Piotr (2017): »Manifesto for
a Post-Critical Pedagogy, in: Dies. (Hg.): Manifesto for a Post-
Critical Pedagogy. Earth: punctum.

Hodgson, Naomi; Vlieghe, Joris; Zamojski, Piotr (2022): »Manifest fiir
eine Post-Kritische Pidagogiks, in: Martin Bittner, Anke Wisch-
mann (Hg.): Kritik und Post-Kritik. Zur deutschsprachigen Rezep-
tion des »Manifests fiir eine Post-Kritische Pidagogik«. Bielefeld:
transcipt Verlag: S. 19-24.

Jablonka, Eva; Lamb, Marion J. (2014): Evolution in Four Dimensions
- Genetic, Epigenetic, Behavioral, and Symbolic Variation, Cam-
bridge MA: MIT-Press.

Kant, Immanuel (1968): »Grundlegung zur Metaphysik der Sitten« in:
Werke VII, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Kant, Immanuel (1977): »Der Streit der Fakultiten, in: Ders.: Werke XI,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 357-361.

Kant, Immanuel (1977): Metaphysik der Sitten, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

Kant, Immanuel (1977): »Beantwortung der Frage: Was ist Aufklirungs,
in: Werke XI in 12 Binden herausgegeben von Wilhelm Wieschedel,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp: 50-61.

Kierkegaard, Séren (1941): Tagebiicher 1834-1855, Leipzig: Hegner.

- am 14.02.2026, 03:49:33.

195


https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://doi.org/10.14361/9783839459799-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society
https://www.vesobooks.com/blogs/4793-the-use-of-free-speech-in-society

196

Hauke Brunkhorst

Kierkegaard, Séren (2003): Die Tagebiicher, Bd. 1, Grevenberg: Simmer-
ath.

Koch, Klaus (1995): Propheten I, Stuttgart: Kohlhammer.

Lewis, Tyson E. (2017): »A Response to the »Manifesto for A Post-Critical
Pedagogy«, in: Naomi Hodgson, Joris Vlieghe, Piotr Zamojski (Hg.):
Manifesto for a Post-Critical Pedagogy, Earth: punctum: 23-34.

Luhmann, Niklas (1973): »Selbstthematisierung des Gesellschaftssys-
tems« in: Zeitschrift fir Soziologie 1: 55-66.

Luhmann, Niklas (1974): »Soziologische Aufklirung« in: Soziologische
Aufklirung I, Opladen: Westdeutscher Verlag.

Luhmann, Niklas; Schorr, Karl-Eberhard (1979): Reflexionsprobleme im
Erziehungssystem, Stuttgart: Klett.

Luhmann, Niklas; Schorr, Karl-Eberhard (1982): »Das Technologiedefi-
zit der Erziehung und die Pidagogik«, in: Luhmann/Schorr (Hg.):
Technologie und Selbstreferenz. Frankfurt a.M.: Suhrkamp: 11-40.

Luhmann, Niklas (1992/93): Theorie der Gesellschaft, Vorlesungsmit-
schnitt WS Uni Bielefeld, Carl-Auer Systeme Verlag.

Luhmann, Niklas (1997): »Globalization or World Society: How to Con-
ceive of Modern Society?«, in: International Review of Sociology
1/1997: 67-79.

Luhmann, Niklas (1990): »Ich sehe was, was Du nicht siehst, in: Sozio-
logische Aufklirung 5, Wiesbaden: S. 228-234.

Mann, Thomas (2001): Betrachtungen eines Unpolitischen, Frankfurt:
Fischer.

Marx, Karl (1969): Das Kapital I, Berlin: Dietz.

Marx, Karl (1985): »Der 18. Brumaire des Louis Bonaparte« in: MEGA
I1/11, Berlin: Dietz, S. 96-189.

Marx, Karl (1972): Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Einleitung,
MEW 1, Berlin: Dietz.

Marx, Karl (1993): »Thesen iiber Feuerbach« in: MEW 3, Berlin: Dietz.

Marx, Karl (1955): Grundrisse der Kritik der politschen Okonomie, Ber-
lin: Dietz.

Marx, Karl/Engels, Friedrich (1990): »Manifest der kommunistischen
Partei« in: MEW 4, Berlin: Dietz: 459-493.

- am 14.02.2026, 03:49:33.


https://doi.org/10.14361/9783839459799-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Kritik der postkritischen Padagogik

Mollenhauer, Klaus (1968): Erziehung und Emanzipation — Polemische
Skizzen, Miinchen: Juventa.

Moore, David S. (2015): The Developing Genome — An Introduction to
Behavioral Epigenetics. Oxford: Oxford University Press.

Ranciére, Jacques (2002): Das Unvernehmen: Politik und Philosophie,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Ranciére, Jacques (1991): The Ignorant Schoolmaster, Stanford (CA):
Stanford University Press.

Ranciére Jacques (2004): The Philosopher and His Poor, Durham: Duke
University Press.

Rorty, Richard (1998): Achieving our Country: Leftist Thought in
Twenty-Century America, Cambridge MA: Harvard University
Press, zit. n. d. deutschen Ubersetzung von Hermann Vetter, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp.

Rorty, Richard (1999): Philosophy and Social Hope. London: Penguin.

Rorty, Richard (1993): »Putnam and the Relativist Menacex, in: Journal
of Philosophy 90 (9): S. 443-461.

Rorty, Richard (1998): Das kommunistische Manifest 150 Jahre danach.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Rousseau, Jean-Jacques (1984): »Diskurs iiber die Ungleichheit/Discours
sur l'inégalité, in: Heinrich Meier (Hg.): Kritische Ausgabe des in-
tegralen Textes: Paderborn: Schéningh [UTB]: S. 79-85.

Rutschky, Katharina (1977): Schwarze Pidagogik, Berlin: Ullstein.

Sartre, Jean- Paul (1967): Kritik der dialektischen Vernunft — Theorie der
gesellschaftlichen Praxis. Reinbek: Rowohlt: 273-280,389-388.

Somek, Alexander (2013): »The Individualisation of Liberty: Europe’s
Move from Emancipation to Empowerment« in: Transnational Le-
gal Theory 4: S. 258-282.

Tugendhat, Ernst (2007): Anthropologie statt Metaphysik, Miinchen:
Beck.

Weber, Max (1978): Gesammelte Aufsitze zur Religionssoziologie I. Tii-
bingen: Mohr.

- am 14.02.2026, 03:49:33.

197


https://doi.org/10.14361/9783839459799-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

am 14.02.2026, 03:49:33,


https://doi.org/10.14361/9783839459799-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

