
452 Epistemologien des Umgebens

wirkt. »As a closed system, Biosphere II’s outer structure formed a series of defi-

ning boundaries that separated the internal (Biosphere II) environment from the

surrounding external environment.«184 Die Schließung der Kreisläufe erscheint

unabschließbar.185 Biosphere II versucht, aus der Relationalität des Umgebens

auszusteigen und eine Grenze zwischen Umgebungen zu ziehen. Doch das Außen

kann nicht auf künstliche Weise ausgeschaltet werden und die Kreisläufe im Inne-

ren werden nicht rund. Das Scheitern ist diesen Projekten eingeschrieben, weil sie

versuchen, ein Ökosystem ohne Umgebung in einer Umgebung zu schaffen. Hier

zeigt sich die Produktivität der Übersetzung der Unterscheidung von Innen und

Außen in die Unterscheidung von Umgebendem und Umgebenem: Das Außen

des geschlossenen Ökosystems ist zugleich das Innen eines Systems aus dem

geschlossenen System und eben diesem Außen.

6.4 Figuren der Zirkulation – Die Kreise der Gaia-Hypothese

Im Kontext der von der NASA vorangetriebenen Erforschung der Möglichkeit der

Besiedelung fremder Planeten, also der Erschaffung belebbarer extraterrestrischer

environments als life support systems, entsteht um 1970 die Gaia-Hypothese. Sie spielt

die Bedingungen und Effekte einer systemischen Schließung auf planetarischem

Maßstab durch. Ab 1967 veröffentlicht der für die Mars-Mission der NASA arbei-

tende Biochemiker und Ingenieur James Lovelock seine ersten Studien über die

Biosphäre der Erde, die er 1972 auf Anregung seines Nachbarn, des Schriftstellers

William Golding, Gaia nennt. Seit 1974 gemeinsammit der Biologin Lynn Margulis

vertreten, beschreibt die gleichnamige Hypothese den belebten Bereich der Erde

(biosphere) als ein biologisches Kontrollsystem (biological cybernetic system), das in der

Lage sei, die physikalischen und chemischen Lebensbedingungen der Erde so zu

regulieren, dass die Zusammensetzung der Atmosphäre des Planeten für alle Lebe-

wesen optimal gehalten wird.186 Ausgehend von der Frage, wieso die Atmosphäre

184 Zabel/Hawes/Stuart/Marino: »Construction and Engineering of a Created Environment«. S. 45.

185 ChristinaWessely hat anhand des Aquariums in einer ähnlichen Beobachtung die Bestrebun-

gen der Ökologie aufgezeigt, dem »Wuchern der Milieus […] über terminologische Schließun-

gen beizukommen – als Umwelten und Umgebungen, Lebensräume und Lebensbezirke, Bio-

tope undÖkosysteme gewannen sie Konturen undGrenzen. Die Transformation und Ausdiffe-

renzierung der Begriffe bildeten dabei dieDynamik der Forschungsgegenstände ab: DieMate-

rialitätmeeresbiologischer Forschung und die Formierung vonKonzeptenwieMilieu, Umwelt,

Umgebungoder Lebensraumstanden in einemproduktivenWechselverhältnis,wobei sichdas

Aquariumalsmaterieller Dreh- undAngelpunkt dieser Bewegung aus systematischerÖffnung

und terminologischer Schließung erwies.« Wessely: »Wässrige Milieus«. S. 143.

186 Lovelock, James E.: »Gaia as Seen Through the Atmosphere«. In: Atmospheric Environment 6/7

(1967), S. 579-580. Vgl. zum Kontext Bondi, Damiano: »Gaia and the Anthropocene; or, The Re-

turn of Teleology«. In: Telos 172/3 (2015), S. 125-137.

https://doi.org/10.14361/9783839448397-034 - am 14.02.2026, 14:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448397-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


6 Genealogien der Zirkulation: Kreise und Kreisläufe der Geschlossenheit 453

der Erde in ihrer chemischen Zusammensetzung über lange Zeiträume weitest-

gehend stabil ist, entwickeln Lovelock und Margulis mit Bezug auf biochemische,

astronomische und meteorologische Befunde sowie vom kybernetischen Vorgehen

George Evelyn Hutchinsons beeinflusst die These, dass der Lebensraum der Atmo-

sphäre wenige hundert Meter um den Planeten ein Produkt der Lebensprozesse

auf der Erde sei. Das Lebendige schafft sich demnach seine eigenen Bedingungen:

Als lebendiger Planet hat die Erde keine Biosphäre, sondern sie ist die Biosphäre.187

Gaia, die altgriechische Personifizierung der Erde und Mutter der ersten Göt-

ter, gibt dem von Lovelock und Margulis entwickelten Konzept einer planetari-

schen Entität aller Lebensprozesse ihren Namen. Als globaler homöostatischer Re-

gelkreislauf, als aktives und adaptives Kontrollsystem, verkörpert Gaia die kyberne-

tisch verschränkte Gesamtheit aller Lebensvorgänge auf der Erde.188 Das Konzept

dient vor allem in den Monographien Lovelocks dazu, das Wissen der Biogeoche-

mie und der akademischen Ökologie in den Rahmen einer naturwissenschaftlich

fundierten wie metaphysisch aufgeladenen Welterklärung zu fassen und zugleich

mit der Dringlichkeit einer bevorstehenden ökologischen Katastrophe aufzuladen.

Lovelock und Margulis gehen damit einen in den Projekten geschlossener Sys-

teme und der rhetorischen Figur des spaceship earth bereits angelegten und die

NASA-Fotografien inspirierenden Schritt. Sie begreifen die Erde selbst als ein ma-

teriell geschlossenes, energetisch aber offenes System. In seinemkurzen Statement

»Gaia as seen through the Atmosphere« wendet sich Lovelock 1972 explizit gegen

die auf ökologische Krisen zurückzuführende Raumschiff-Analogie und bezeich-

net sie als anthropozentrisch. Die Gaia-Hypothese ermögliche hingegen, die Erde

als »very large living creature«189 zu beschreiben, die lange vor der Entstehung des

Menschen bereits ihre eigene Gestalt geformt habe. Diese Gestalt ist rund wie der

Planet, dessen Atmosphäre das Medium der Zirkulation darstellt: »The atmosphe-

re, far from being an inert sink, we regard as a regulated fluid component of the

biosphere, a contrived circulatory system to assure the perpetuation of conditions

optimal to the whole of the interconnected living organisms.«190 Diesem Bild der

187 Auf die Schwierigkeiten, zu bestimmen, ob Gaia ein System, ein Superorganismus, eine Bio-

sphäre oder eine Muttergöttin sei, hat Alexander Friedrich hingewiesen und dieses systema-

tische Problem auf den metaphorischen Status von Lovelocks Theorie bezogen (vgl. Fried-

rich, Alexander: »GaiasNetze. ZurMetaphorologie der planetarischen Selbstregulation des Le-

bens«. In: ders./Löffler, Petra/Schrape, Niklas/Sprenger, Florian (Hg., 2018): Ökologien der Erde.

Zur Wissensgeschichte und Aktualität der Gaia-Hypothese. Lüneburg, Meson Press, S. 21-62).

188 Lovelock, James E./Margulis, Lynn: »Atmospheric Homeostasis by and for the Biosphere. The

Gaia Hypothesis«. In: Tellus. Series A 26/1-2 (1974), S. 2-10 sowie Lovelock, James E./Margulis,

Lynn: »Biological Modulation of the Earth’s Atmosphere«. In: Icarus 21/4 (1974), S. 471-489.

189 Lovelock: »Gaia as Seen Through the Atmosphere«. S. 580.

190 Lovelock, James E./Margulis, Lynn: »Homeostatic Tendencies of the Earth’s Atmosphere«. In:

Origins of Life 5/1-2 (1974), S. 93-103. Hier: S. 95.

https://doi.org/10.14361/9783839448397-034 - am 14.02.2026, 14:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448397-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


454 Epistemologien des Umgebens

Erde als selbstorganisierendem circulatory system fügt Lovelock jedoch eine meta-

physische Deutung hinzu, deren Status bis in die Gegenwart umstritten ist, indem

er die Erde als geschlossenes System zu einem Organismus erklärt, in dessen In-

neren alle Populationen des Planeten und ihre environments inbegriffen sind.

Die Gaia-Hypothese verhandelt mithin auf unterschiedlichen Ebenen Umge-

bungsverhältnisse. Die Verlebendigung des Planeten ist im Entstehungskontext

dieser Theorie eine durchaus konsequente Fortentwicklung der Idee des Ökosys-

tems. Das Umgebende und das Umgebene sind demnach ineinander verschränkt

und bilden gemeinsam das Lebendige. Ihr Verhältnis wird von Lovelock und Mar-

gulis konsequent neu bestimmt: das environment sei nicht etwas Totes, das Leben-

diges umgibt, sondern ihre Verschränkung wird als Element des Lebens gedeutet.

Sie schlagen vor, das System aus environment und Organismen selber als eine le-

bendige Entität zu betrachten, die kraft emergenter Eigenschaften das Lebendige

in einem Gleichgewicht mit seinen Lebensbedingungen hält. Das kontinuierliche

negative Feedback zwischen Organismen und ihren environments stabilisiert dem-

zufolge die Lufttemperatur, den CO2-Gehalt, den Salzanteil im Meer und die Zu-

sammensetzung der Atmosphäre, womit die Bedingungen gesichert werden, unter

denen sich Leben erhalten und neues Leben entstehen kann. Die regulative Funk-

tion der Beziehung der Totalität aller Organismen und ihres gemeinsamen environ-

ments halte die Biosphäre im Gleichgewicht. Organische und anorganische Prozes-

se würden im Verbund zu einem komplexen System der Selbstregulation führen,

das die Lebensbedingungen auf der Erde in einen metastabilen Zustand bringe.191

Der lebensfreundliche Status des Planeten ist demnach Ergebnis der biochemi-

schen Vorgänge auf der Erdoberfläche. Die Erde erscheint somit, wie Alexander

Friedrich formuliert, »zugleich als notwendige Voraussetzung, zufälliges Resultat

und funktionale Ganzheit des Lebens und damit als [ein] Gegenstand der Evoluti-

on«192.

Lovelocks und Margulis’ Konzept steht in der Spannung von Gegenkultur,

Esoterik und Science Fiction, von Biologie, Raumfahrt und Kybernetik. Diesen

historischen Kontext in den Blick nehmend beschreibt dieses Kapitel nicht nur

Lovelocks Ansatz und die mit ihm verbundenen Epistemologien des Umgebens,

sondern auch die jüngste Wiederaufnahme des Konzepts durch Bruno Latour.

Die Gaia-Hypothese erlebt derzeit in unterschiedlichen Zusammenhängen eine

191 Peter Ward hat in The Medea Hypothesis von der Harmonie der Selbstorganisation Abstand ge-

nommen und Lovelocks Priorisierung des negativen Feedbacks kritisiert. Für Ward sind Öko-

systeme nicht homöostatisch, sondern neigen zu chaotischen und katastrophalen Ausbrüchen

durch positives, verstärkendes Feedback. Daher setzt er Lovelocks Gaia-Hypothese seinen An-

satz derMedea-Hypothese entgegen (vgl.Ward, Peter Douglas (2009): TheMedeaHypothesis. Is

Life on Earth Ultimately Self-Destructive? Princeton, Princeton University Press).

192 Friedrich: »Gaias Netze«. S. 23.

https://doi.org/10.14361/9783839448397-034 - am 14.02.2026, 14:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448397-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


6 Genealogien der Zirkulation: Kreise und Kreisläufe der Geschlossenheit 455

Neuauflage und dient bei Latour, der diese Aneignung am vehementesten voran-

treibt, dem Versuch einer Ökologisierung von Relationen mit umstürzlerischem

Anspruch: »It is very much a question of considering everything differently.«193

In der Gaia-Hypothese findet Latour eine Sprache für seine Philosophie, in der

menschliche und nicht‐menschliche Aktanten gleichrangig behandelt werden

sollen. In diesem Zug werden Skalierungsprobleme zwischen Maßstabsebenen

durch eine ökologische Verknüpftheit gelöst und dem dadurch konstituierten

Ganzen eine eigene Handlungsmacht zugesprochen. Die Gaia-Hypothese gewinnt

entsprechend dort an Einfluss, wo Latour versucht, grundlegende abendländische

Dualismen der Gegenüberstellung von Subjekt und Objekt oder Kultur und Natur

aufzuheben, zu denen er in der Ökologie und ihrem Zirkulationswissen eine

Alternative vermutet: »Gaia is unquestionably the great empêcheur de penser en rond,

the grand inhibitor of circular thinking, a great impetus to thinking outside the

box…«194 Gaia erscheint einerseits durch die ökologische Allverbundenheit und an-

dererseits durch die Geschlossenheit und Harmonie des nicht‐modernen Kreises

als angemessene Beschreibungssprache für eine Welt, deren Zusammenhalt Re-

lationen bilden, die stets zirkulieren. Dualismen sind in dieser Welt aufgehoben.

Ihr Bild ist der Kreis. Das Denken außerhalb der eckigen Box, um das es Latour

geht, soll rund werden, um Binarismen auszuhebeln.

Die Dualismen dermodernen, cartesianischenWelt unterläuft Latourmit Hilfe

des Begriffs environment. In der ersten Erwähnung des Begriffs in Wir sind nie mo-

dern gewesen, in dem die Ökologie nur am Rande auftaucht, spricht Latour von ei-

nem »environnement non‐humain«195 und bringt mit dieser Rückübersetzung des

ursprünglich aus dem Französischen zur Übersetzung vonmilieu ins Englische im-

portierten Begriffs die Ökologie ins Spiel. Dieses »environnement non‐humain«196

umgibt den Menschen durch von ihm erzeugte Technologien und Hybride. Im Fol-

genden wird nachverfolgt, wie Latour mit dieser Frage nach dem Außen die in

seiner Philosophie wirksame Epistemologie des Umgebens mit der angestrebten

193 Latour, Bruno: »To Modernize or to Ecologize? That’s the Question«. In: Braun, Bruce/Cast-

ree, Noel (Hg., 1998): Remaking Reality. Nature at the Millenium. London, Routledge, S. 221-242.

Hier: S. 240. Zu Isabell Stengers’ Interpretation der Gaia-Hypothese, der Latour viel verdankt,

die an dieser Stelle aber nicht aufgearbeitet werden kann, vgl. Löffler, Petra: »Gaias Fortu-

ne. Kosmopolitik und Ökologie der Praktiken bei Latour und Stengers«. In: Friedrich, Alexan-

der/dies./Schrape,Niklas/Sprenger, Florian (Hg., 2018):Ökologiender Erde.Zur Wissensgeschichte

und Aktualität der Gaia-Hypothese. Lüneburg, Meson Press, S. 95-122.

194 Latour, Bruno (2017): Facing Gaia. Eight Lectures on the New Climatic Regime. Cambridge, Polity

Press. S. 6.

195 Latour, Bruno (1991): Nous n’avons jamais été modernes. Essai d’anthropologie symétrique. Paris, La

Découverte. S. 104. Die deutsche Übersetzung lautet wenig treffend »nicht‐menschliche Um-

welt«. Latour, Bruno (1998):Wir sind niemodern gewesen. Versuch einer symmetrischen Anthropolo-

gie. Frankfurt/Main, Fischer. S. 104.

196 Latour (1991): Nous n’avons jamais été modernes. S. 104.

https://doi.org/10.14361/9783839448397-034 - am 14.02.2026, 14:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448397-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


456 Epistemologien des Umgebens

Aufhebung von Dualismen koppelt und schließlich im Gaia-Konzept sowie in der

Figur des Kreises ein neues Modell für diesen theoretischen Ansatz findet. Dabei

übergeht er jedoch die historische Semantik dieser Konzepte sowie ihre techni-

schen Hintergründe. Sein Ansatz bleibt blind für seine Voraussetzungen und kann

als symptomatisch für die unhinterfragten Evidenzen des Begriffs environment und

die Symbolik des Kreises gelten.

Latours Arbeiten kommen immer wieder auf den Begriff environment zurück,

sind aber bislang noch nicht in dieser Hinsicht gelesen worden. Weil es auf eine

spezifische Weise alles umfasst, indem es alles in einer konkreten Umgebung als

Faktor gelten lässt und zugleich eine größere Einheit des Umfassenden bezeichnet,

könne das environment, um Latours Position zusammenzufassen, nicht der dualis-

tischen Aufräumarbeit unterworfen werden, die er seitWir sind nie modern gewesen

von 1991 unter dem Stichwort der modernen Verfassung attackiert. Das Verdienst

dieses Buches besteht darin, die philosophischen undmetaphysischen Auswirkun-

gen einer zunächst wissenschaftshistorisch fundierten Beobachtung ausbuchsta-

biert zu haben, welche schließlich in den neueren Schriften Latours zur Grundlage

einer alternativen Kosmologie geworden ist. Diese Kosmologie greift auf ökologi-

sches Wissen zurück und spielt besonders dort, wo sie das Gaia-Konzept zur Re-

ferenz einer symmetrischen, keine dualistische Barriere zwischen Menschen und

Nicht-Menschen errichtendenWissenschaft erklärt, eine spezifische Relationalität

des Umgebens durch, deren Ikone der Kreis bildet. Das zentrale Motiv von Latours

Ansatz ist die Aufhebung von Dualismen, die strategisch eng mit der Bedeutung

von Zirkulationen für sein Theorieprojekt zusammenhängt.197

Der Begriff circulation, dessen Rolle für Latour hier nur angedeutet werden

kann, ist für die Actor-Network-Theory ein wichtiges Instrument, um die ange-

deutete Verteilung von Handlungsmacht zu erklären, wie ein Blick auf die Me-

197 Dieser Kampf gegen Dualismen durch Umgebungsdenken hat eine lange Geschichte, die hier

nur angedeutet werden kann: Bereits 1940 formuliert der Philosoph undMathematiker Oliver

Reiser, seines Zeichens Advokat eines solchen Umbruchs: »Our sharpe dichotomies of natu-

re and human nature, organism and environment, and the like, reflect the cultural heritage

of Aristotelian logic.« (Reiser (1940): The Promise of Scientific Humanism. S. 312) Erst wenn man

ihre gegenseitigen Abhängigkeiten außerhalb der zweiwertigen aristotelischen Logik zu er-

fassen beginne, könne man der Komplexität der Welt gerecht werden und Leben vielmehr als

das Wechselspiel beider Seiten verstehen: »The science of the adjustment of man to his envi-

ronment […] is based on a non-Aristotelian system rather than a logic.« (ebd., S. 79) Zunächst

vor allem in der Physik und der Mathematik wirksam, ist dieses von Reiser beschworene ›neue

Denken‹, das ebenfalls eng mit der Arbeit des Mathematikers Alfred Korzybski verbunden ist

(vgl. Korzybski, Alfred (1933/1958): Science and Sanity. An Introduction to Non-Aristotelian Systems

and General Semantics. Lakeville, International Non-Aristotelian Library), auch in der Biologie

von einemWiderstand gegen die rationalistische, atomistische Zerlegung des Ganzen in Ein-

zelfaktoren geprägt. Entsprechend kann es sich in die ökologischenAuseinandersetzungenum

Holismus und Mechanismus einschreiben.

https://doi.org/10.14361/9783839448397-034 - am 14.02.2026, 14:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448397-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


6 Genealogien der Zirkulation: Kreise und Kreisläufe der Geschlossenheit 457

taphorik von Latours Texten zeigt. Seit seinem vielzitiertem Kapitel »Circulating

Reference: Sampling the Soil in the Amazon Forest« aus Pandora’s Hope von 1999

steht die Figur der Zirkulation methodisch wie theoretisch im Mittelpunkt von

Latours Arbeiten. Dort wird beschrieben, wie Referenzen des Wissens durch un-

terschiedliche Netzwerke hindurch zirkulieren und schließlich eine Tatsache for-

mieren: »The circulation of their samples traces a network on the Earth as dense

as the cotton webs spun by their topofils.«198 Auch wenn der Begriff eher mit dem

Netz als mit dem Kreis assoziiert wird, ist circulation in Latours Buch Reassembling

the Social von 2005 auf nahezu jeder Seite präsent: »By localizing the circulation,

production, formatting, and metrology of the social inside tiny, expansive, and ex-

pensive conduits, we have already opened a space in which other types of entities

may begin to circulate.«199 In Politics of Nature von 2004 (französisch 1999) taucht der

Begriff Zirkulation hingegen selten auf, während die Metapher des Kurzschlusses,

short‐circuit, als Denkfigur dutzende Male aufgerufen wird. Diese steht einerseits

für die Schließung eines elektrischen Schaltkreises zwischen zwei unterschied-

lichen Spannungen, die zur Überlastung der Leitungen und damit zum Ausfall,

d.h. zur Öffnung des Schaltkreises führt. Andererseits bezeichnet der Kurzschluss

eine falsche logische Schlussfolgerung. Angesichts der ansonsten bei Latour vor-

herrschenden Kreislaufmetaphorik ist diese weitestgehend auf Politics of Nature be-

schränkte Metapher, in welcher der Kreis bricht, weil er (falsch) geschlossen wird,

nicht sonderlich gut gewählt, doch ihre Dominanz in Politics of Nature dient der

Kritik der modernen Wissenschaft. Ihre Kurzschlüsse entstehen Latour zufolge

als Ausweichmanöver, um ein Denken in den ökologischen Relationen des Krei-

ses zu vermeiden: »Thou shalt ensure that the number of voices that participate

in the articulation of propositions has not been arbitrarily shortcircuited.«200 Be-

reits dieser kurze Überblick – näher auf den theoretischen Kontext der ANT kann

an dieser Stelle nicht eingegangen werden – gibt einen Eindruck von der Bedeu-

tung von Figuren des Kreises und des Kreislaufs für Latours Ansatz. Die bei Latour

zum Tragen kommende »Faszination für Nicht-Modernität«201 ist deckungsgleich

mit der Faszination für den Kreis, der auch das Cover von Latours Buch Down to

198 Latour, Bruno (1999): Pandora’s Hope. Essays on the Reality of Science Studies. Cambridge, Harvard

University Press. S. 6.

199 Latour, Bruno (2005): Reassembling the Social. An Introduction to Actor-Network-Theory. Oxford,

Oxford University Press. S. 233.

200 Latour, Bruno (2004): Politics of Nature. Cambridge, Harvard University Press. S. 106.

201 Hörl: »Die Ökologisierung des Denkens«. S. 35.

https://doi.org/10.14361/9783839448397-034 - am 14.02.2026, 14:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448397-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


458 Epistemologien des Umgebens

Earth: Politics in the New Climatic Regime ziert.202 Noch einmal: Modernekritiker sind

Kreistheoretiker.203

Nonlineare Kausalitäten wie die des Kreises, so ist an den in der ersten Hälfte

dieses Kapitels behandelten Beispielen deutlich geworden, versprechen auf der ei-

nen Seite ökologischem Wissen ein nicht‐reduktionistisches Verständnis der von

ihm thematisierten Relationen. Auf der anderen Seite stellt die Ökologie mit die-

sen nonlinearen Relationen wiederum ein Modell bereit, das zum Leitbild des von

Latour angestrebten ›neuen Denkens‹ aufsteigen kann. Die von ihm vorangetrie-

benen Debatten um eine Erneuerung Gaias können vor diesem Hintergrund als

Bezugspunkt eines in der Gegenwart stärker werdenden Bestrebens nach alterna-

tiven Kausalitäts- und damitWissenschaftsmodellen verstanden werden. Ökologie

gilt dabei als Lösung der Probleme dualistischen Denkens und der Kreis nach den

1970er Jahren erneut als Symbol eines ›neuen Denkens‹. Indem im Folgenden die

Rhetorik Latours auf die Genealogie seiner Konzepte bezogen wird, kann anhand

der Gaia-Hypothese sowie ihrer Aneignung die gegenwärtige Funktion des Begriffs

environment und der mit ihm in Verbindung gebrachten Kreisbilder beleuchtet wer-

den.

6.4.1 Gaias Wechselwirkungen

Die von Lord Gifford an den vier schottischen Universitäten St. Andrews, Glasgow,

Aberdeen und Edinburgh gestifteten Gifford Lectures haben die Aufgabe, eine na-

tural theology zu verbreiten. In die illustre Reihe von Vortragenden, zu denen die

bereits im Verlauf dieser Geschichte erwähnten Hannah Arendt, Henri Bergson,

Werner Heisenberg, Carl Sagan sowie Alfred North Whitehead zählen, reiht sich

2013 auch Latour ein. Er versucht, diesem Anspruch gerecht zu werden, indem er

erstmals systematisch die Gaia-Hypothese als eine Möglichkeit darstellt, zu einer

planetarischen, Menschen wie Nicht-Menschen umfassenden Kosmologie zu ge-

langen.204 In seinen sechs Vorträgen zeigt er, wie sich mit Hilfe des Gaia-Konzepts

die symmetrische, parlamentarische Gesamtheit aller Aktanten erfassen und so die

202 Vgl. Latour, Bruno (2018): Down to Earth. Politics in the New Climatic Regime. London, Polity.

203 Dies gilt ebenso für Peter Sloterdijk, dessen Sphärentrilogie für aufgrund der bereits erwähn-

ten historischen und begrifflichen Ungenauigkeiten an dieser Stelle nicht weiter herangezo-

gen wird.

204 Latours Gifford-Vorlesungen wurden zunächst 2013 online veröffentlicht und dann 2015 auf

Französisch sowie 2017 auf Englisch und auf Deutsch in stark überarbeiteter und erweiter-

ter Fassung publiziert. Die Ausführungen in diesem Kapitel konsultieren sowohl die Online-

Fassung als auch die englische Ausgabe, weil in ersterer die Polemik Latours stärker hervor-

tritt, während die publizierte Version seine Bezugnahme auf die Gaia-Hypothese stärker im

Kontext von Latours anderen Veröffentlichungen situiert. Zwar hat Latour zuvor schon in an-

deren Kontexten auf das Gaia-Konzept zurückgegriffen, doch erst in den Vorlesungen wird

deren Nähe zu seinem Ansatz explizit.

https://doi.org/10.14361/9783839448397-034 - am 14.02.2026, 14:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448397-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


6 Genealogien der Zirkulation: Kreise und Kreisläufe der Geschlossenheit 459

dualistische Verfassung der Moderne unterlaufen lässt, wie also, in anderen Wor-

ten, Gaia Latours eigene Philosophie widerspiegelt. Diese Bewegung ist insofern

bemerkenswert, als die Gaia-Hypothese lange Zeit als metaphysische Projektion

globaler Allverbundenheit galt, als ein etwas obskures, wissenschaftlichen Kriteri-

en nur marginal genügendes Konzept.

Mit der Rehabilitation Gaias nimmt Latour erstensmit aller rhetorischen Insis-

tenz eine Unzeitgemäßheit für sich in Anspruch, die er zugleich zur einzig zeit-

gemäßenWendung eines den ökologischen Herausforderungen des Anthropozäns

angemessenen Denkens erklärt. Dieser Rückgriff gibt zweitens aus einer wissens-

historischen Perspektive einen Einblick in die von Latour systematisch ausgeblen-

dete Genealogie der Akteur-Netzwerk-Theorie und ihrer politischen Ökologie aus

den im dritten Kapitel erörterten historischen Debatten zwischen Holismus und

Mechanismus, von denen auch die Gaia-Theorie gerahmt ist. Dabei wird drittens

eine umgebungsepistemologische Frage auf transzendentale Weise reformuliert,

die, wie an den Beispielen von Kreismodellen, Raumstationen und Biosphere II be-

reits deutlich geworden ist, um 1970 für ökologisches Denken zentral ist und heute

neue Bedeutung erlangt: die Frage nach dem Außen und dem, was das environment

umgibt. Diesen drei Fragen nach Rhetorik, Genealogie und Epistemologie nachge-

hend, nehmen die folgenden Überlegungen vor allem die Umgebungskonzepte in

den Blick, die in Latours Lesart der Texte von Lovelock und Margulis hervortreten

und in einer spezifischen Relationalität des Umgebens konvergieren.

Das Gaia-Konzept soll in Latours Lesart aufgrund der behaupteten organischen

Verbundenheit zu einer höheren Einheit führen und aus allen Entitäten auf der Er-

de einen vernetzten Aktantenmachen. Latour erhebt es daher, so kannman als Fazit

seiner Vorlesung zusammenfassen, affirmativ zum bestmöglichen Modell für eine

über die politische Ökologie hinausgehende politische Theologie.205 In dieser soll

statt Gott (als regulativer Transzendenz für die Religion) oder Natur (als regulativer

Transzendenz für die Wissenschaft) eben Gaia stehen.206 Das Gaia-Konzept liefe-

re eine Anleitung, wie man diese Kollektive in globalem Maßstab auf neue Weise

beschreiben und ihnen damit im Kampf um politische Vertretung zu ihrem Recht

205 Mit der politischen Dimension der neueren Schriften Latours beschäftigt sich aus soziologi-

scher Sicht ein Themenheft der Zeitschrift SozialeWelt (vgl. Gertenbach, Lars/Opitz, Sven/Tell-

mann, Ute: »Bruno Latours neue politische Soziologie. Über das Desiderat einer Debatte«. In:

SozialeWelt 67/3 (2016), S. 237-248).

206 Eine andere Lesart der Gaia-Theorie hat Bruce Clarke, näher an Lovelocks undMargulis’ Schrif-

ten argumentierend, vorgeschlagen, indem er das Gaia-Konzept in der Geschichte der Selbst-

organisationstheorien verortet: Clarke, Bruce: »Neocybernetics of Gaia. The Emergence of

Second-Order Gaia Theory«. In: Crist, Eileen/Rinker, H. Bruce (Hg., 2009): Gaia in Turmoil. Cli-

mate Change, Biodepletion, and Earth Ethics in an Age of Crisis. Cambridge, MIT Press, S. 293-314.

https://doi.org/10.14361/9783839448397-034 - am 14.02.2026, 14:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448397-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


460 Epistemologien des Umgebens

verhelfen könne.207 In den Worten von Sven Opitz: »Mit der Adaption von Love-

locks Modell überträgt er [Latour] in ein und derselben Operation seine relatio-

nale Ontologie des Sozialen in das Register eines planetarischen Vitalsystems und

gelangt gleichzeitig zu einer Reformulierung des Politischen.«208 Der springende

Punkt liegt darin, dass Latour implizit durchspielt, was das Verschwinden des Au-

ßen für seinen eigenen, allen Aktanten Handlungsmacht zuschreibenden Ansatz

bedeutet. Der wissenshistorische Einsatz dieser Überlegungen und der damit ver-

bundenen gegenmodernen ›großen Erzählung‹ bleibt dabei jedoch ungedacht. In

einer abschließenden gemeinsamen Betrachtung der drei genannten Ebenen, der

rhetorischen, der genealogischen und der epistemologischen, kann dieser Einsatz

aufgearbeitet werden, um den Anspruch dieser Neubestimmung einer von Dualis-

men befreiten, von der Moderne losgelösten Welt zu umreißen und zugleich auf

einige der Evidenzen hinzuweisen, welche die Gaia-Hypothese heute auch in an-

deren Kontexten plausibel machen.

6.4.2 Rhetorik der Handlungsmacht

Gaia manifestiert, wie Latour im Vorlesungsmanuskript schreibt, als »entity that

is composed of multiple, reciprocally linked, but ungoverned selfadvancing proces-

ses«209 die Verteilung von Handlungsmacht an alle Aktanten auf dem Planeten und

kann deshalb als eine regulative Instanz dienen. »It means not that Gaia possesses

207 Wie Niels Werber gezeigt hat, ist Latours Entwurf einer Geopolitik mit seinen Anleihen an

Carl Schmitt eschatologisch angelegt und läuft auf einen globalen Krieg um Gaia hinaus, der

auf einer eindeutigen Unterscheidung in Freund und Feind basiert: die Kollektive auf der ei-

nen, die Dissoziierten auf der anderen Seite. »This is why there is some reason to call ›nega-

tionists‹ those who, having denied Gaia’s sensitivity, listen to the call of the Devil, that Faus-

tian character who says: ›I am the Spirit of always saying No.‹« (Latour, Bruno (2012): Gifford

Lectures. Facing Gaia. Six lectures on the political, http://www.bruno‐latour.fr/sites/default/files/

downloads/GIFFORD-ASSEMBLED.pdf, zuletzt geprüft am 24. November 2013. S. 96). Indem

Latour, soWerber, auf dieseWeise opponierende Seiten gegenüberstellt, kann er zugleichmit

dem Vokabular Schmitts eine Entscheidungsschlacht ausrufen, die das Schicksal der Erde be-

stimmen soll. Latour sieht, soWerber, eine dezisionistische Entscheidung bevorstehen, in de-

renKontext er selbst als jene Instanzauftritt, die andere zumWiderstandaufruft, die Entschei-

dung herbeiführt und so zur historischen Macht wird (vgl. Werber, Niels: »Gaias Geopolitik«.

In:Merkur 69/5 (2015), S. 59-67).

208 Opitz, Sven: »Neue Kollektivitäten. Das Kosmopolitische bei Bruno Latour und Ulrich Beck«.

In: SozialeWelt 67/3 (2016), S. 249-266. Hier: S. 257.

209 Die hier zitierte Version der Vorlesung vom 10. März 2013 ist nicht mehr online. Zwar bemerkt

Latour dort, dass diese Version nur zur Diskussion und nicht zum Zitieren gedacht sei, doch

scheint es an dieser Stelle sinnvoll, aufgrund seiner Rhetorik auf das zunächst auf der Home-

page der Gifford-Lectures veröffentliche Manuskript zurückzugreifen. Vgl. Latour (2017): Fa-

cing Gaia. S. 8.

https://doi.org/10.14361/9783839448397-034 - am 14.02.2026, 14:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.bruno-latour.fr/sites/default/files/downloads/GIFFORD-ASSEMBLED.pdf
http://www.bruno-latour.fr/sites/default/files/downloads/GIFFORD-ASSEMBLED.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839448397-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
http://www.bruno-latour.fr/sites/default/files/downloads/GIFFORD-ASSEMBLED.pdf
http://www.bruno-latour.fr/sites/default/files/downloads/GIFFORD-ASSEMBLED.pdf


6 Genealogien der Zirkulation: Kreise und Kreisläufe der Geschlossenheit 461

some sort of ›great sensitive soul‹, but that the concept of Gaia captures the distri-

buted intentionality of all the agents, each of which modifies its surroundings for

its own purposes.«210 Das Konzept unterläuft, analog zu Latours früheren Über-

legungen und deshalb so gut zu ihnen passend, die moderne Trennung der Welt,

da es weder in handelnd und nicht‐handelnd, noch in innen und außen scheidet,

sondern an die Stelle dieser Dualismen Umgebungsverhältnisse setzt. Eben darin

überschneidet sich die Ökologie Lovelocks und Margulis’ mit der Latours.

In seiner ersten Vorlesung stellt Latour die These auf, dass der häufig vorge-

brachte Vorwurf, das Gaia-Konzept fördere eine Subjektivierung oder metaphysi-

sche Überhöhung der Natur, nur Sinn macht vor dem Hintergrund einer an sich

schon problematischen Aufteilung derWelt in handelnde und nicht‐handelndeWe-

sen. Zwar beschreibe Lovelock Gaia mit den viel kritisierten Metaphern einer Mut-

ter. In einer starken Fassungwerde Gaia als geschlossenem, selbstorganisierendem

System Lebendigkeit zugesprochen, was, so Latour, der wissenschaftlichen Rezep-

tion überaus hinderlich gewesen ist.Doch basiere diese vomdrohendenKollaps des

Planeten herausgeforderte Rhetorik auf einer ökologischen Verkettung von Fakto-

ren durch Kreislaufmodelle der Zirkulation, denn als Entität sei Gaia das Resultat

der Kreisläufe ihrer Bestandteile und keinesfalls unabhängig von ihnen. Darin ist

Gaia, dies sei der Clou Lovelocks, weder reduktionistisch noch holistisch, sondern

emergent: es handele sich um eine »hypothetical entity with properties that could

not be predicted from the sum of its parts.«211 Gaia ist demnach keine überge-

ordnete Instanz, sondern als Summe ihrer Teile ein Ganzes. Von diesem Ganzen

her zu denken ist Lovelocks Anspruch, der Fragen nach Innen und Außen sowie

nach Umgebenem und Umgebendem nahelegt. Zugrunde liegen dieser Annahme

die von Commoner in eine populäre Fassung gebrachten zentralen ökologischen

Prämissen der Verbundenheit von allem mit allem sowie der Emergenz, die aus

dieser Verbundenheit entstehe.212

Der Anthropomorphismus, dem man mit Gaia entgehen könne, schreibe al-

lein Menschen Handlungsmacht zu und lasse alles andere nur als passive Objekte

gelten. Die ökologische Verkettung von Faktoren hingegen unterlaufe das Subjekt-

Objekt-Schema, weil alles mit allem verbunden sei und es keinen externen Be-

obachter gebe. Daran kann Latours Denken der Kollektive anschließen. Die aus

der Gegenüberstellung von Subjekt und Objekt folgenden Dualismen haben La-

tour zufolge in die ökologische Katastrophe geführt. Alle Aktanten und Aktionen

seien hingegen in der planetarischen Ökologie Gaias, einer globalen Organisation

aller organischen und anorganischen Vorgänge, so miteinander verknüpft, dass

210 Ebd., S. 98.

211 Lovelock/Margulis: »Atmospheric Homeostasis by and for the Biosphere«. S. 3.

212 Vgl. Commoner (1971): The Closing Circle.

https://doi.org/10.14361/9783839448397-034 - am 14.02.2026, 14:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448397-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


462 Epistemologien des Umgebens

die resultierenden Rückkopplungen als »waves of action«213 die Möglichkeit der

Zuschreibung von Handlungsmacht an einzelne Aktanten überschreiten und sich

damit außerhalb des Binarismus bewegen. Gaia kann in Latours Lesart in diesem

Sinne nur als systemische Einheit verstanden werden, nicht aber als intentionales

Subjekt oder passives Objekt, weil im globalen Maßstab alles so eng verschränkt

sei, dass jede einzelne Veränderung auf alle anderen zurückwirke.

Latour insistiert darauf, dass Gaia keine teleologische Personifizierung einer

zusätzlichen Kraft ist, sondern allein auf die rückgekoppelten Prozesse ihrer Be-

standteile zurückzuführen: »My Gaia – which is, of course, Lovelock’s Gaia – in-

dicates a non‐global, a non‐total vision«214. Latour unterstreicht die Metaphorizi-

tät Gaias und zählt Lovelocks Versuche auf, mit dieser metaphorischen Dimension

umzugehen, ohne Gaia zu einer von der Zusammensetzung ihrer Teile unabhängi-

gen Entität zu erklären.215 Den Vorwurf einermetaphysischen Überhöhung sieht er

damit entkräftet und den Holismus Gaias vielmehr auf eine ökologische Fassung

des Verhältnisses von Teil und Ganzem zurückgeführt. »For Lovelock the ›collec-

tion‹ is never collected by anything more than the process by which the organisms

themselves are intertwined, on the condition you find a way to follow the collecting

process.«216 Oder, um Lovelock zu zitieren, der sich hier explizit auf die Kybernetik

bezieht, die Latour ablehnt: »The key to understanding cybernetic systems is that,

like life itself, they are always more than the mere assembly of constituent parts.

They can only be considered and understood as operating systems.«217 Die Gaia-

Theorie ist, anders als Latours Zitat nahelegt, in ihren kybernetischen Anleihen als

doppelte Alternative: sowohl zu mechanistischen Ansätzen, die alles auf Einzelteile

zurückführen, als auch zu holistischen Ansätzen, für die das Ganze mehr als die

Summe seiner Teile bildet und damit wichtiger als die Teile ist. Dieser kyberne-

tisch‐systemtheoretische Hintergrund der Theorie erklärt den Versuch Lovelocks,

sich von diesen unbefriedigenden Optionen, das Verhältnis von Teil und Ganzem

zu denken, zu verabschieden und im systemischen Gefüge von Rückkopplungen,

Feedbackschleifen und Rekursionen eine Erklärung für die Organisation des er-

weiterten Ganzen zu suchen – eines Ganzen, das, wie Latour unterstreicht, aus

Umgebungsrelationen besteht.

Doch um den historischen Ort zu bestimmen, der diese Situierung gegen Ho-

lismus und gegen Mechanismus ermöglicht, müsste Latour das Gaia-Konzept auf

213 Latour (2017): Facing Gaia. S. 101.

214 Gertenbach, Lars/Opitz, Sven/Tellmann, Ute: »›There is no Earth corresponding to the Globe‹«.

S. 353.

215 Latour, Bruno: »Why Gaia is not a God of Totality«. In: Theory, Culture & Society 34/2-3 (2016), S.

61-81. Hier: S. 10.

216 Latour, Bruno (2014): How to make sure Gaia is not a God of Totality?, http://www.bruno‐latour.fr/

sites/default/files/138-THOUSAND-NAMES.pdf Zuletzt geprüft am 27.12.2015.

217 Lovelock, James (1979): Gaia. ANew Look at Life on Earth. Oxford, Oxford University Press. S. 52.

https://doi.org/10.14361/9783839448397-034 - am 14.02.2026, 14:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.bruno-latour.fr/sites/default/files/138-THOUSAND-NAMES.pdf
http://www.bruno-latour.fr/sites/default/files/138-THOUSAND-NAMES.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839448397-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
http://www.bruno-latour.fr/sites/default/files/138-THOUSAND-NAMES.pdf
http://www.bruno-latour.fr/sites/default/files/138-THOUSAND-NAMES.pdf


6 Genealogien der Zirkulation: Kreise und Kreisläufe der Geschlossenheit 463

die Geschichten der Kybernetik wie der Ökologie beziehen. Eben diese Perspek-

tiven weist Latour zurück: »This is also the limit of cybernetic interpretations of

Gaia, which have simultaneously to pursue the technical metaphor – but then lose

the specificity of Lovelock’s argument – or slowly modify the metaphor – but then

lose any precise connection with cybernetics taken as a science.«218 Die kyberneti-

schen Metaphern, von denen Latour spricht, stellen sich bei genauerem Blick auf

die Geschichte des Gaia-Konzepts als alles andere als metaphorisch heraus. Latour

wertet diese vermeintlichen Metaphern als unpassend ab, so dass in seiner Les-

art die historische und systematische Verortung des Gaia-Konzepts übersprungen

wird. »Gaia is not a cybernetic machine controlled by feedback loops but a series

of historical events, each of which extends itself a little further – or not.«219 Latour

geht sogar so weit, die Gaia-Hypothese in einen Kampf gegen die Kybernetik zu

verwickeln: »Without Margulis, it is probable that the Gaia hypothesis would not

have been able to combat the cybernetic metaphor effectively.«220 Indem Latour

auf diese Weise den historischen Ort der Gaia-Hypothese verneint, verliert er de-

ren theoretische Situierung aus dem Blick. In der Kybernetik sieht er eine Theorie,

die einzelnen – menschlichen oder technischen – Akteuren Macht über das gan-

ze System verschafft. »This is what will allow us finally to understand the highly

unsettling metaphor of feedback loops and the highly unstable use of the notion

of cybernetics. In the very etymology of the word cybernetics, there is a whole go-

vernment that purports to be holding the tiller! The question is whether the meta-

phor tilts toward technology, with a proliferation of server commands and control

centers, or toward politics, with a proliferation of opportunities to hear protests

by those who insist on reacting in response to the commands!«221 Latours Lektüre

verneint den historischen Ort der Gaia-Hypothese.

Mit seiner Interpretation Gaias setzt Latour die Charakterisierung der Moder-

ne fort, die er 1991 in Wir sind nie modern gewesen begonnen hat. Sie sei durch ei-

nen strikten Dualismus gekennzeichnet, der ihre Aufteilung der Welt konstituiere

und sie damit von anderen Zeiten und Kulturen abhebe. Die modernen Wissen-

schaften, Techniken, Philosophien und Künste unterscheiden demzufolge in »voll-

kommen getrennte ontologische Zonen«222 zwischen Menschen mit Handlungs-

macht und Nicht-Menschen ohne Handlungsmacht, zwischen Kultur und Natur,

zwischen Subjekten und Objekten, aktiven Aktanten und passiven Nicht-Aktanten.

Die grundlegende Behauptung der Moderne laute, so Latour, Wissenschaft und

Gesellschaft seien durch den unüberbrückbaren Graben der Asymmetrie getrennt.

Die tote Welt der Dinge werde der sozialen und moralischen Welt des Menschen

218 Latour (2017): Facing Gaia. S. 96.

219 Ebd., S. 140f.

220 Ebd., S. 105.

221 Ebd., S. 282.

222 Latour (1998):Wir sind nie modern gewesen. S. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839448397-034 - am 14.02.2026, 14:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448397-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


464 Epistemologien des Umgebens

gegenüber gesetzt. Diese Aufteilung der Welt verhindere jedoch, hier setzt Latours

Alternative ein, all jene hybriden Verkettungen zu erkennen, die unsereWelt durch-

ziehen. Die Moderne produziert Latours Überlegungen zufolge beständig Objekte,

die in ihrer dualistischen Verfassung nicht aufgehen. Eben deshalb könne Gaia der

Moderne nur als irrational erscheinen. Die moderne Wissenschaft verdecke die

Hälfte des Universums, spreche allein der einen Seite des Dualismus Bedeutung

zu und müsse durch eine Betrachtung von Kollektiven, Netzwerken und Über-

setzungsketten ersetzt werden, die solche Dualismen immer schon hintergehen.

Denn die Moderne sei parallel zum Ideal ihrer Asymmetrie von einer gegenläufi-

gen Tendenz durchzogen, die ihre Unterscheidungen brüchig werden lasse: Wis-

senschaft, Technik, Philosophie und Künste bringen demnach, ohne es zu merken

und durch ihre Aufräumarbeit, beständig ›Quasi-Objekte‹ oder ›Hybride‹ hervor,

die sich in der dualistischen Verfassung nicht unterbringen lassen. Sie seien weder

Subjekt noch Objekt, weder Gesellschaft noch Natur, sondern vielmehr Verknüp-

fungen vonmenschlichen und nicht‐menschlichen Aktanten. Ein typischerHybrid,

auf den Latour häufig zu sprechen kommt, ist die Klimaerwärmung, die aus tech-

nischen und sozialen Faktoren zusammengesetzt sei und aus einer Verkettung von

wissenschaftlichen Instrumenten, Computersimulationen, Luftfeuchtigkeit, Wol-

ken und wissenschaftlichen Konferenzen bestehe, also alles andere als eine einfa-

che Tatsache über die Natur ausmache. Dualistischem Denken sei die Komplexität

solcher Hybride unzugänglich.

Die dualistische Auslegung der Welt muss, so formuliert es an Latour anschlie-

ßend der Anthropologe Alf Hornborg, unterbrochen werden, um die »Cartesian

suppression of ›relatedness‹«223 umzupolen, die den zerstörerischen Industrieka-

pitalismus mit seinem ungebremsten Ressourcenverbrauch aufleben ließ. Im me-

chanischen Denken mit seinen strikten, seit René Descartes propagierten Tren-

nungen von Geist und Materie, Kultur und Natur oder Menschlichem und Nicht-

Menschlichem sowie dem von Francis Bacon eingeführten Programm der Natur-

beherrschung sei die Verbundenheit aller Vorgänge verloren gegangen. Zentrale

westliche Dualismen seien im cartesianischen Weltbild verschränkt, das mit dem

Aufstieg des Rationalismus, den Äquivalenzen zwischen Cartesianismus und Ka-

pitalismus und der neuzeitlichen Wissenschaft für die Zerstörung der Natur, die

Missachtung systemischer Zusammenhänge und die Ableitung des Körpers vom

Geist gesorgt habe.224

223 Hornborg, Alf: »Animism, Fetishism, and Objectivism as Strategies for Knowing (or not Kno-

wing) theWorld«. In: Ethnos 71/1 (2006), S. 21-32. Hier: S. 32.

224 Vgl. exemplarischMerchant (2005): Radical Ecology sowie Rogers, Richard A.: »Overcoming the

Objectification of Nature in Constitutive Theories. Toward a Transhuman, Materialist Theory

of Communication«. In:Western Journal of Communication 62/3 (1998), S. 244-272.

https://doi.org/10.14361/9783839448397-034 - am 14.02.2026, 14:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448397-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


6 Genealogien der Zirkulation: Kreise und Kreisläufe der Geschlossenheit 465

Der Rationalismus ist, so Hornborg und Latour, seit der frühen Neuzeit davon

gekennzeichnet, in der Natur nur die Abwesenheit von Rationalität zu sehen und

deshalb zu glauben, sie sich Untertan machen zu können. Eine symmetrische Be-

schreibung von Kollektiven oder Netzwerken, wie sie Latour inWir sind nie modern

gewesen vorschwebt, soll hingegen unterschiedlich gelagerte Faktoren auf eine Ebe-

ne bringen. Dafür wiederum bietet sich das Vokabular der Ökologie an. Ein Kollek-

tiv oder Netzwerk, in dem Handlungsmacht zwischen Aktanten verteilt wäre, sei

einer politischen Ökologie zugänglich, welche der geforderten ›symmetrischen An-

thropologie‹ der Moderne gerecht werden könne. Ihr stellt Latour einen Ansatz zur

Seite, den man ›symmetrische Kosmologie‹ nennen könnte. Sie will Menschen und

NichtMenschen gleichrangig, d.h. symmetrisch behandeln. Die politische Ökolo-

gie vermag die vielfältigen und irreduziblen Verkettungen und Zirkulationen zu

bestimmen, aus denen ein Kollektiv zusammengesetzt ist. Erst diese politische

Ökologie und eine mit ihr einhergehende symmetrische Anthropologie könnten

die gegenwärtigen, von den Dualismen der Moderne ausgelösten Probleme lösen,

weil sie nicht dualistisch operierten und daher Rechenschaft von Hybriden und ih-

ren Netzwerken der Zirkulation abzulegen wüssten.225 Es soll jedoch nicht einfach

ein neues Verhältnis zur ›Natur‹ an die Stelle vergangener Ausbeutung treten, da

dieses Konzept selbst fragwürdig geworden sei. An seiner Stelle steht bei Latour

der Begriff des environments, der einem essentialistischen Naturbegriff entgegen-

gesetzt wird.

In diesem Anspruch ist zugleich ein zentraler Widerspruch von Latours Ar-

gumentation angelegt. Er fordert auf einer politischen Ebene die Kollektivierung

nach dem Vorbild Gaias, die er auf einer ontologischen Ebene bereits voraussetzt,

indem er der Planeten als Gaia beschreibt. In anderen Worten: Die symmetrische

Verteilung von Handlungsmacht sei in einer Gaia-Welt schon vorhanden, soll aber

zugleich erst in einer Revolution des Denkens hergestellt werden, an deren Speer-

spitze Latour sich selbst verortet. Dieses Denken hat eine Gleichrangigkeit aller Ak-

tanten und eine Symmetrie von Dualismen zur Voraussetzung, die zugleich als zu

erreichendes politisches Ziel gefordert werden. Dieser Zirkel einer gleichzeitigen

Formulierung von Voraussetzung und Ziel, der weniger eine theoretische Inkonsis-

tenz als eine rhetorische Strategie darstellt, macht Latours eigene Positionierung

überaus vage: Er kann sich, je nach Situation, auf die eine oder die andere Sei-

te stellen und entweder die ontologische Verbundenheit der bereits vorhandenen

Symmetrie von Menschen und Nicht-Menschen verkünden, oder aber die Revolu-

tion gegen die zu überwindende Asymmetrie fordern, die in seinem eigenen Werk

225 Vgl. dazu auch Scholz, Leander: »Die Gerechtigkeit der Ökologie. Bruno Latour und das poli-

tische Projekt eines Parlaments der Dinge«. In: Balke, Friedrich/Muhle, Maria/von Schöning,

Antonia (Hg., 2011): DieWiederkehr der Dinge. Berlin, Kadmos, S. 115-128.

https://doi.org/10.14361/9783839448397-034 - am 14.02.2026, 14:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448397-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


466 Epistemologien des Umgebens

entworfen wird. Dieser Schachzug erlaubt es ihm, einerseits Kritikern seiner sym-

metrischen Anthropologie entgegenzuhalten, sie würden, ohne es zu ahnen, schon

in einer symmetrischen Welt leben. Andererseits kann Latour so mit der politi-

schen Forderung nach einer Symmetrisierung ein zu erreichendes Idealbild der

Welt in Anschlag bringen, dem vor allem seine eigene Philosophie gerecht werde.

Diese auch in anderen Schriften Latours wirkende Rhetorik dient der Immunisie-

rung seiner eigenen Position. Charakteristischerweise kann seine Rhetorik je nach

Kontext als Zuspitzung einer Utopie, als gegenwärtige Lagebeschreibung oder als

Handlungsanleitung gelesen werden.

6.4.3 Vom Blick ins Innere zur Gestaltung des Außen

Die von Lovelock beschriebene Entstehungsszene der Gaia-Theorie deutet Latour

als Parallele zur kopernikanischen Wende, die im Blick des Astronomen durch das

Fernrohr ikonischen Status erlangt hat. Während Kopernikus’ und Galileis Blicke

von der Erde ins All nach anderen Planeten suchen, ist Lovelocks Blick aus dem Jet

Propulsion Laboratory in Pasadena auf die Einmaligkeit der Erde zurückgeworfen.

ImAuftrag derNASA untersucht er die Bewohnbarkeit desMars und findetmit den

Methoden der Spektralanalyse in dessen Atmosphäre keine Zusammensetzung, die

den Schluss auf organisches Leben zulasse. Der Blick nach Außen isoliert Ende der

1960er Jahre nicht nur bei Lovelock das Innen auf neueWeise. In diesem Sinn dreht

Latour den Titel von Alexandre Koyrés bereits zitiertem Buch über die neuzeitliche

Wissenschaft um: Aus Von der geschlossenenWelt zum unendlichen Universumwird Vom

unendlichen Universum zur geschlossenen Welt.226 Mit Kopernikus’ bzw. Galileis Blick

ins Außen beginnt die Moderne, was sich in der Verabschiedung des Kreises als

kosmologischem Modell manifestiert. Mit Lovelocks Blick ins Innen, welches ein

neues Außen umhüllt, soll die Moderne Latour zufolge wieder enden, was auch an

der Rückkehr von Zirkulationsmodellen sichtbar wird.Was bislang als Planet im All

erschien, als Innen, das vom Außen des Universums umgeben war, erscheint nun

nicht als isolierte Insel, sondern als Innen und Außen in einem geschlossenen, run-

den System. Die Gaia-Theorie manifestiert für Latour diese Erkenntnis. Mit dem

Blick von außen wird im Kontext der Wissensgeschichte ökologischen Denkens

deutlich, dass auf der Erde Organismen und environments derart verschränkt sind,

dass Umgebenes und Umgebendes nur noch als Relationen gedacht werden kön-

nen. Das Verschwinden des Außen und das Unterlaufen der modernen Dualismen

durch ökologisches Denken sind für Latour zwei aufeinander aufbauende Schritte

eines Projekts.

In der Frage nach dem Außen und seinem Verschwinden liegt mithin ein

Schlüssel zum Verständnis dessen, was mit der Gaia-Theorie für Latour auf dem

226 Vgl. Koyré (1980): Von der geschlossenenWelt zum unendlichen Universum.

https://doi.org/10.14361/9783839448397-034 - am 14.02.2026, 14:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448397-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


6 Genealogien der Zirkulation: Kreise und Kreisläufe der Geschlossenheit 467

Spiel steht. Denn sie verhandelt nicht zuletzt die Frage, ob es ein environment

des environments geben kann, ob also die Umgebungen auf dem Planeten noch

von einem Außen bedingt werden oder nicht vielmehr selbst in ihren Abhängig-

keiten voneinander und ohne übergeordnete Instanz gedacht werden müssen.

Aus dieser Epistemologie des Umgebens heraus stellen Lovelock und Margulis,

wie Latour deutlich macht, die Frage nach der Exteriorität auf neue Weise. Die

Erdatmosphäre, ein Produkt der Wechselwirkung von Organismen und ihren

environments, wirkt ihnen zufolge als Puffer, der das Innen innen hält und es gegen

das Außen des Weltalls abschirmt. Aus diesem kommt zwar Energie in Form von

Licht, aber sonst lauert dort nur der Tod. Die durch negatives, ausgleichendes

Feedback und Homöostase erzeugte Umgebung nennen Lovelock und Margulis in

Anspielung auf Claude Bernard auch milieu extérieur.227 Diesem gegenüber stehen

nicht nur die umgebenden Organismen, sondern auch das von Bernard Ende

des 19. Jahrhunderts benannte milieu intérieur, also die durch die Organisation

ihrer Lebensprozesse gebildete Stabilität, die jeden Organismus von der Außen-

welt scheidet.228 Eben diese Verdreifachung der Instanzen – Organismus, milieu

intérieur, milieu extérieur – spielen Lovelock und Margulis auf eine neue Weise

durch. Als spezifische Epistemologie des Umgebens tritt diese Konstellation bei

Latour erneut hervor. Von entscheidender Bedeutung ist dabei für Latour, dass

die Erde von Lovelock und Margulis als singulär gedacht wird: Sie steht nicht

in biologischer Konkurrenz mit etwas anderem und sie umgibt nichts. Gaia ist

kein einzelner Organismus, weil sich kein Organismus allein von seinen eigenen

Produkten und Abfällen ernähren kann, sondern zu diesem Zweck ein environment

braucht. Gaia erscheint bei Lovelock und Margulis als beides: Organismus und

environment, und als environment ist Gaia zugleich Innen und Außen. Gaia umgibt

nichts, weil Gaia Umgebendes und Umgebenes in einem geschlossenen System

ist.

Die Aufhebung des Außen wird bei Latour, der seine Quellen und Einflüsse

nicht immer in aller Deutlichkeit kennzeichnet, wohl aber um seinen eigenen his-

torischen Ort weiß, zu einem weiteren Schritt einer möglichen Ablösung von der

Moderne. Zu dem historischen Zeitpunkt, zu dem das environment nicht mehr als

etwas Externes und Abgeschlossenes, sondern in wechselseitiger Beeinflussung

mit dem Umgebenden gedacht wurde – also mit dem Aufstieg der Ökologie zum

Modell der Welterklärung seit den 1960er Jahre und der Gaia-Hypothese als Aus-

weitung der Idee geschlossener Systeme –, verschwand, so LatoursThese, zugleich

die Unterscheidung in Innen und Außen. In der Konsequenz verschob sich die Rol-

le des Beobachters. Im Glossar zu Politics of Nature wird Latour 2004 dahingehend

227 Lovelock/Margulis: »Biological Modulation of the Earth’s Atmosphere«. S. 471.

228 Vgl. Bernard (1878): Leçons sur les phénomènes de la vie communs aux animaux et aux végétaux.

https://doi.org/10.14361/9783839448397-034 - am 14.02.2026, 14:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448397-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


468 Epistemologien des Umgebens

besonders deutlich. Dort definiert er den Begriff environment wie folgt und gibt zu-

gleich einen Hinweis auf seine historische Rolle: »The concern that one can have for

it appears with the disappearance of the environment as what is external to human

behavior; it is the externalized whole of precisely what one can neither expel to the

outside as a discharge nor keep as a reserve.«229 Der Mensch könne aufgrund sei-

ner Abhängigkeit vom environment nicht mehr als etwas außerhalb davon gedacht

werden. Die Umgebung des environmentswird von Latour konsequenterweise nicht

mehr getrennt von dem, was sie umgibt.

Damit rekurriert Latour auf ein zentrales Motiv der Gaia-Hypothese: Organis-

men sind bei Lovelock undMargulis nicht einseitig vom environment abhängig, son-

dern transformieren dieses mit allen ihren Prozessen: »On earth the environment

has been made and monitored by life as much as life has been made and influen-

ced by the environment.«230 Weil environment und Organismus auf diese Weise nur

gemeinsam verstanden werden können, gibt es kein environment, das sich so weit

außerhalb befindet, dass es unabhängig vomUmgebenen sei.Dies zu Ende gedacht

zu haben ist, so Latour, das große Verdienst des Gaia-Konzepts: Gaia sei das, was

aus Organismus und environment in ihrer Rückkopplung entstehe, wenn Organis-

mus und environment beide in globalen Maßstäben gefasst werden: »the emergent

property of interaction among organisms«231. In diesem Sinne radikalisieren Love-

lock und Margulis die im Ökosystem-Begriff angelegten Rückkopplungen, weil sie

nicht vereinzelt und isoliert ablaufen, sondern in globaler Sicht zusammengedacht

werden: Alles, was auf der Erde geschieht, hängt notwendig zusammen, ›every-

thing is interconnected‹.

Entsprechend ist es konsequent von Latours Fortschreibung der Gaia-

Hypothese, zu versuchen, das Außerhalb und damit das environment zu streichen.

»Being alive means not only adapting to but also modifying one’s surroundings, or,

to use Julius Von Uexküll’s [sic] famous expression, there exists no general Umwelt

(a term to which we will have to return) that could encompass the Umwelt of each

organism.«232 Weil sich nicht sagen lässt, welches environment einen Organismus

beeinflusst, gibt es kein generelles, sondern viele einzelne environments, die aber

229 Latour (2004): Politics of Nature. S. 241. Im zeitgleich erschienenen französischen Original ist

von environnement die Rede, einem Ausdruck, der in den 1960er Jahren im Zuge der Umwelt-

schutzbewegungen aus dem Englischen – und damit aus der aus dem Französischen stam-

menden Neuprägung – rückübersetzt wird (vgl. Latour, Bruno (2004): Politiques de la nature.

Comment faire entrer les sciences en démocratie. Paris, Découverte). In der deutschen Überset-

zung heißt es stattdessen Umwelt (vgl. Latour, Bruno (2001): Das Parlament der Dinge. Für eine

politische Ökologie. Frankfurt/Main, Suhrkamp. S. 299).

230 Margulis, Lynn/Sagan, Dorion (1987):Microcosmos. Four Billion Years of Evolution fromOurMicro-

bial Ancestors. New York, Harper. S. 265.

231 Margulis, Lynn (1998): Symbiotic Planet. ANew Look At Evolution. New York, Basic Books. S. 119.

232 Latour (2012): Gifford Lectures. S. 67. Zwar führt der zitierte, von Latour konsequent falsch ge-

schriebeneUexküll in der Tat dieVielfalt anUmweltennicht auf eine generelleUmwelt zurück,

https://doi.org/10.14361/9783839448397-034 - am 14.02.2026, 14:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448397-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


6 Genealogien der Zirkulation: Kreise und Kreisläufe der Geschlossenheit 469

gemeinsam ein komplexes environment bilden – und eben diese Stelle nimmt bei

Latour Gaia ein. Mit der Streichung der Innen/Außen-Differenz im Gaia-Konzept

wird der verbleibende, unmarkierte Raum der Biosphäre zum environment und das

Weltall gänzlich von der Erde isoliert.

Wenn in den 1960er Jahren mit der Apollo-Mission, dem environmentalism, den

Environments der Kunst, den neuen Architekturen des Umhüllens und schließlich

mit der Gaia-Hypothese das globale Außen verschwindet und das environment sein

Außen verliert, weil das äußere Außen des Weltalls abgetrennt wird und nur das

Außen der Biosphäre durch seine Abhängigkeit vom Innen als geschlossenes Sys-

tem besteht, muss auch die Rolle des Beobachters neu bestimmt werden. Wenn

es keinen herausgehobenen, distanzierten, externen und exklusiven Standort der

Kritik mehr gibt, weil der Beobachter kein Außen mehr erreichen kann, dann lei-

det auch seine Unterscheidungsfähigkeit, der ein äußerer Maßstab fehlt.233 Der

Ansatz der Actor-Network-Theorie wird von Latour als Effekt dieser historischen

Bewegung verstanden, weil im Zuge dieser Entwicklung lokale Netzwerke in den

Fokus der Aufmerksamkeit treten und die Position eines übergeordneten Beobach-

ters universeller Strukturen an Boden verliert.

Von einem externen Standpunkt, gleichsam aus dem Weltall urteilende Kritik

bleibt, so setzt Latour in den Gifford-Vorlesungen seine Kritik an der Figur des

Kritikers fort234, der Trennung in ein Innen und ein Außen verpflichtet. Mit einer

solchen Trennung wird sowohl die Involviertheit des Kritikers in das Kritisierte als

auch die Bedeutung des Außen für das Innen negiert. Eine solche Kritik, die sich

auf einer den kritisierten Unterscheidungen übergeordneten Ebene verortet, kann,

so Latour, ihre eigene Rolle für die Unterscheidungen nicht mehr in den Blick be-

kommen. Gerade für die Aufgaben, welche die Zerstörung des environments stellt,

sei eine kritische Perspektive also hinderlich. Latours politische Ökologie ist in die-

sem Sinne mit einer Verabschiedung des modernen Rollenbilds des Kritikers so-

wie des externen Beobachters verbunden, der das Außen vom Innen unterscheiden

kann und damit die Asymmetrie von Menschen und Nicht-Menschen absichert.

Die von Latour angestrebte politische Ökologie benötigt daher die in den 1960er

Jahren mit dem Begriff environment verbundene Epistemologie des Umgebens zur

Erklärung der Wechselwirkungen, Verkettungen sowie Vernetzungen von Aktan-

ten. Sie kann Umgebungen nicht mehr als unabhängig und abgegrenzt ansehen.

Latour drückt es vierzig Jahre nach Lovelock wie folgt aus: »The inside and outside

of all borders are subverted. Not because everything is connected in a ›great chain

doch sieht er dahinter, konträr zu Latour, das »Eine, das allen Umwelten für ewig verschlossen

bleibt.« (Uexküll/Kriszat (1934): Streifzüge durch die Umwelten von Tieren undMenschen. S. 103.)

233 Vgl. dazu auch die von Neyrats ecology of separation  artikulierte Kritik an Latour: Neyrat: »Ele-

ments for an Ecology of Separation«.

234 Vgl. Latour, Bruno (2007): Elend der Kritik. Vom Krieg um Fakten zu Dingen von Belang. Zürich,

Berlin, Diaphanes.

https://doi.org/10.14361/9783839448397-034 - am 14.02.2026, 14:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448397-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


470 Epistemologien des Umgebens

of being‹; not because there is some global plan that orders the concatenation of

agents; but because the interaction between a neighbor who is actively manipula-

ting his neighbors and all the others who are manipulating the first one defines

what could be called waves of action, which respect no borders and, even more

importantly, never respect any fixed scale.«235 Die Isolierung des Organismus vom

environment, die Lovelock an der Naturwissenschaft seiner Zeit kritisiert, kann die-

sem Gedanken zufolge nicht aufrecht erhalten bleiben. Damit bildet, wie Latour

hervorhebt, das Gaia-Konzept eine Alternative zum klassischen Naturbegriff, der

die Natur (analog zu Gott in der Religion) als außerhalb, universal, unveränder-

lich und unwiderlegbar charakterisiert habe. Und damit kann Gaia, wie nun ge-

zeigt werden soll, als Umgebung des Inneren im Inneren, als Manifestation von

Umgebendem wie Umgebenem zugleich, zur Grundlage einer neuen politischen

Theologie werden, die man auch theologische Ökologie nennen könnte. Die Ge-

schlossenheit ist ihre Voraussetzung, weil diese impliziert, dass es nur involvierte

Beobachter gibt.

6.4.4 Onto-Ökologien und die Kybernetisierung der Ökologie

In dieser Hinsicht hat der Begriff des environments in den Arbeiten Latours eine

doppelte Funktion. Er steht einerseits für eine ökologische Kausalität der Verbun-

denheit außerhalb der Linearität und soll andererseits die angesichts der globa-

len Bedrohungen prekär erscheinende dualistische Aufteilung der Welt in Natur

und Kultur oder Menschliches und NichtMenschliches unterlaufen. Er bildet die

begriffliche Grundlage dessen, was an dieser Stelle – komplementär zu den Epis-

temologien des Umgebens – Onto-Ökologie genannt werden soll. Diese analytische

Bezeichnung soll dazu dienen, Komplexe ökologischen Wissens zu kennzeichnen,

die nicht bei der Beschreibung biologischer Sachverhalte stehen bleiben, sondern

einerseits die Ökologie zu einemModus des Denkens von Verknüpfungen und Ver-

bundenheiten erheben und diese Relationalität andererseits zu einer Ontologie er-

klären – im Fall Latours zu einer symmetrischen und ökologischen Kosmologie

nach dem Vorbild der Gaia-Hypothese. Onto-Ökologien, die im Kontext der in den

letzten Jahren vollzogenen Renaissance der Ökologie entstanden sind, teilen das

Bedürfnis, grundlegende Binarismen des westlichen Denkens auszuhebeln, um ei-

nerseits das Denken aus deren Zwängen zu befreien und andererseits zu einer

neuen Ontologie zu finden, die sich vom Anthropozentrismus lösen soll. Mit die-

sem Begriff ist zugleich angedeutet, in welche Richtung eine Kritik ökologischen

Denkens in der Gegenwart über den Rahmen dieses Buches hinaus weitergehen

könnte. Onto-Ökologien, wie sie neben Latours Ansatz etwa in den Ausprägungen

235 Latour (2017): Facing Gaia. S. 101.

https://doi.org/10.14361/9783839448397-034 - am 14.02.2026, 14:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448397-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


6 Genealogien der Zirkulation: Kreise und Kreisläufe der Geschlossenheit 471

des new materialism oder in objektorientierten Ökologien entworfen werden, beru-

hen auf spezifischen Epistemologien des Umgebens, die in ontologische Aussagen

extrapoliert werden.236

Latours onto-ökologischer Ansatz ist ein besonders prominentes Beispiel für

die Forderung, dass das environment weniger auf der Seite der Natur stehen soll,

um sie vor dem Zugriff der Kultur und der Technik zu schützen. Die Beachtung

von environments könne vielmehr jene ontologische Aufteilung aufheben, in deren

Folge die Ausbeutung der Natur folgenlos für die Kultur auf der anderen Seite der

Unterscheidung erschien und die Materie dem Geist untergeordnet wurde. Der

Anthropo- und Eurozentrismus der Moderne sollen verschoben oder gar durch-

gestrichen werden. Ihre Konstitution verhindere, so führt Latour immer wieder

aus, genuin ökologisches Denken. Seine politische Ökologie stellt er als Antwort

auf den Klimawandel in Form einer Reaktion auf die Erschütterung der ontologi-

schen Trennung dar, weil es nicht mit einer Erweiterung der Handlungsmacht auf

vormals passive Objekte getan sei. Latours Projekt und seine Fortschreibung der

Gaia-Hypothese erscheinen damit sowohl als Verneinung der Moderne als auch als

ihre Alternative. Die environments, die Gaia gibt, bieten sich an, um den Anthro-

pomorphismus aufzulösen, weil Gaia weder eine transzendente Natur voraussetzt

noch den Menschen in den Mittelpunkt stellt. Latour fordert in diesem Sinne eine

Entscheidung zwischen Modernität und Ökologie und zieht damit eine deutliche

Grenze zwischen zwei für ihn unvereinbaren Pfaden: »Political ecology cannot be

inserted into the various niches of modernity. On the contrary it requires to be un-

derstood as an alternative to modernization. To do so one has to abandon the false

236 In dieser Hinsicht könnteman etwa die Rolle des Begriffs environment in den Schriften Graham

Harmans untersuchen, der in seinemBuchGuerrillaMetaphysics schreibt: »The ether or level of

qualities is the very environment that this book has been seeking.« (Harman, Graham (2005):

GuerrillaMetaphysics. Phenomenology and the Carpentry of Things. Chicago, Open Court. S. 67) Der

Äther unddas environment sind fürHarmans Projekt, Dinge undMenschen gleichrangig zu ver-

handeln, gleichermaßen argumentative Ressourcen. Diese Begriffe haben bei Harman eine

ähnliche Funktion, weil sie als Umgebungen der Vermittlung zwischen Getrenntem oder Un-

terschiedlichem vermitteln. In einem ähnlichen theoretischen Kontext entwirft TimothyMor-

ton eine EcologywithoutNature und fragt »how nature has become a transcendental principle«

(Morton (2007): EcologywithoutNature. S. 5).Morton kritisiert amNaturbegriff, dass dessen in-

stabile und vage Bedeutung für unterschiedliche Interessen herhalten müsse, entsprechend

vereinnahmtwerde und dadurch gänzlich an Erklärungspotential eingebüßt habe, ein solcher

einen solchen Begriff aber benötigt werde, um den gegenwärtigen Herausforderungen zu be-

gegnen. Doch der Begriff des environments, den Morton als Alternative einführt, historisiert

er ebensowenig wie die Konvergenzen des Naturbegriffs mit der Ökologie. Wie die beiden

Begriffe Natur und environment in diese Stellung gelangen konnte, bleibt bei Morton daher

unklar. Entsprechend kann Morton die universelle Allverbundenheit der Ökologie als Gegen-

mittel präsentieren: »Ecology shows us that all beings are connected. The ecological thought

is the thinking of interconnectedness.« (Morton (2010): The Ecological Thought. S. 7.)

https://doi.org/10.14361/9783839448397-034 - am 14.02.2026, 14:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448397-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


472 Epistemologien des Umgebens

conceit that ecology has anything to do with nature as such. It is understood here

as a new way to handle all the objects of human and non‐human collective life.«237

Latours Überlegungen sind rhetorisch bis ins Detail ausgeschmückt und ope-

rierenmit mächtigen Gegenüberstellungen von richtigen und falschenWeltbildern

sowie dem Dualismus von Dualismen und Nondualismen. Es ist bemerkenswert,

dass Latour, wie erläutert, kaum Verständnis für die Bedeutung der Kybernetik

zeigt, die Lovelocks Arbeiten zugrunde liegt. Sie stellt für ihn eine Ingenieurswis-

senschaft dar, die erklärt, wie Technik durch ein Ingenieurssubjekt gesteuert wird.

Die Vermutung liegt nahe, dass Latour die Kybernetik damit so weit trivialisiert,

dass er sie mit einem deterministischen Mechanizismus verwechselt. Daher kann

er die Kybernetik dem von ihm unterstellten Holismus der Gaia-Theorie gegen-

überstellen, um erstere ab- sowie letztere aufzuwerten.

Latours Lektüre der Kybernetik hängt also eng mit seinem Verständnis eines

ökologischen Holismus zusammen, in dem alles in runden Kreisläufen mit allem

verbunden ist. Die Einführung von Rückkopplungen und Steuerungsprozessen in

die Technik, aber mit dem Ökosystem-Begriff auch in die Ökologie, simplifiziert

Latour als Einführung eines Steuermannes, eines kybernetes. Dass die Kybernetik

im Sinne Norbert Wieners – darin explizit gegen mechanistische und gegen holis-

tische Bewegungen gleichermaßen – auf einer Gleichbehandlung technischer und

natürlicher Objekte beruht undmit Heinz von Foerster nicht‐triviale Maschinen in

ihrer Selbstorganisation als zelluläre Automaten betrachtet, dass sie Organisatio-

nen als negentropische Einheiten begreift und dabei nicht in Maschinen und Lebe-

wesen unterscheidet238, müsste Latour in die Karten spielen. Indem Latour diese

Traditionslinie ausblendet, übersieht er zugleich, dass gerade in der Kybernetik

Dualismen aufgeweicht wurden und dass die Ausweitung von Handlungsmacht

auf Kollektive bereits dort angedacht war. Noch viel mehr sollte Latour überzeu-

gen, dass die Kybernetik, von der Systemtheorie von Bertalanffys geprägt, als Ver-

such auftritt, aus der Starre zwischen Holismus und Mechanismus auszusteigen,

die mit Latour gegen Latour als Reste der Moderne verstanden werden könnten.

Der Ansatz von Lovelock und Margulis setzt die kybernetische Fassung des environ-

ments als manipulierbare, negentropische Black Box insofern fort, als ihre Hypo-

these zeigt, dass »environmental control«239 eine Eigenschaft von selbstorganisie-

renden Systemen sein kann. Von einem ›natürlichen environment‹ zu sprechen ist

im Anschluss daran, darin ist Latour recht zu geben, widersinnig, weil das von der

Kybernetik aufgenommene Potential des Begriffs darin liegt, die Unterscheidung

von natürlich und artifiziell zu unterlaufen. Doch wenn Latour die Kybernetik der

237 Latour: »To Modernize or to Ecologize?«. S. 222.

238 Wiener (1948): Cybernetics sowie Foerster: »On Self-Organizing Systems and their Environ-

ments«.

239 Lovelock/Margulis: »Biological Modulation of the Earth’s Atmosphere«. S. 486.

https://doi.org/10.14361/9783839448397-034 - am 14.02.2026, 14:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448397-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


6 Genealogien der Zirkulation: Kreise und Kreisläufe der Geschlossenheit 473

Ökologie, gerade der politischen, entgegensetzt, bleibt deren historischer Einsatz

verdeckt – und damit auch die Verstrickung der Gaia-Theorie und vielleicht auch

von Latours eigenem Ansatz in diese Geschichte.

Dieses eigenwillige Verständnis oder gar Missverständnis der Kybernetik wird

besonders deutlich, wenn Latour am Ende der Vorlesungsreihe konstatiert, dass

Gaia durchaus als kybernetischesWesen verstandenwerden könne, aber eben nicht

als technisches. Wie Bruce Clarke gezeigt hat240, ist Latours Beschreibung Gaias

durch und durch kybernetisch, wenn er davon spricht, dass »every consequence

adds slightly to a cause« oder »consequences overwhelm their causes«241. Diese

Zitate belegen die Bedeutung von Rekursionen und Rückkopplungen für Latours

eigene Beschreibungen. Doch statt diesen Pfaden zu folgen, versteift sich Latour

auf einen auch in anderen seiner Schriften dominanten, einfach anmutenden

Technikbegriff, der eher Hämmer und Pistolen umfasst als Computer und digitale

Netzwerke. Vor allem adaptive und regulative Umgebungstechnologien kann

dieser Technikbegriff nicht erfassen. Diese Verengung von Technik, die Latours

Arbeiten generell kennzeichnet242, könnte in dieser – im Gegensatz zu Lovelock

– einseitigen Lektüre der Kybernetik einen Ursprung haben. Sie wirkt insofern

trivialisierend, als die Techniken, die bei Latour auftauchen, fast ausschließlich

instrumentellen Charakter haben und von einem Subjekt verwendet werden.

Konzeptuell unterläuft Latour damit die von ihm selbst in den Vordergrund

gestellte nicht‐menschliche Handlungsmacht der Technik, die mit Blick auf die

Technikgeschichte gerade in kybernetischen Maschinen zum Tragen kommt.

Entsprechend ist es nicht verwunderlich, dass Latour den avanciertesten Ver-

fahren des environmental design in Form von geoengineering dasWort redet.243 Frédé-

ric Neyrat hat gezeigt, wie eng Latours onto-ökologisches Projekt einer Revitali-

sierung der Gaia-Hypothese mit den gegenwärtigen Anstrengungen des geo‐con-

structivism verbunden ist, die versuchen, den Planeten in ein technisches Projekt

zu verwandeln: »In moving toward a better Anthropocene, the environment will be

what we make it«244, so Erle Ellis, einer der wichtigsten Protagonisten auf diesem

Feld.

240 Vgl. Clarke, Bruce (2014): Neocybernetics and Narrative. Minneapolis, University of Minnesota

Press.

241 Latour, Bruno: »Attempt at an Compositionist Manifesto«. In: New Literary History 41/3 (2010),

S. 471-490. Hier: S. 482, 484.

242 Vgl. etwadas Beispiel derWaffe, das Latour zur Erklärung technischer Vermittlungheranzieht:

Latour, Bruno: »On TechnicalMediation. Philosophy, Sociology, Genealogy«. In: CommonKnow-

ledge 3/2 (1994), S. 29-64.

243 Vgl. Latour, Bruno: »LoveYourMonsters«. In: Shellenberger,Michael/Nordhaus, Ted (Hg., 2011):

LoveYourMonsters.Postenvironmentalismand theAnthropocene. Oakland,Breakthrough Institute,

S. 17-25.

244 Ellis, Erle C.: »Overpopulation is not the Problem«. In: New York Times (13. September 2013). S.

A19.

https://doi.org/10.14361/9783839448397-034 - am 14.02.2026, 14:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448397-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


474 Epistemologien des Umgebens

Ein ähnlicher Verdacht trifft Latours gelegentliche Bezugnahme auf den Be-

griff des Ökosystems, der in Tansleys Formulierung von 1935 und der kyberneti-

schen Ausweitung durch Lindeman, Hutchinson und die Odum-Brüder viele von

Latours Zuschreibungen an das Gaia-Konzept – Verteilung von Handlungsmacht

in ›waves of action‹, nicht durchgehaltene Trennung in Mensch und Natur, Auf-

lösung eines externen Beobachtungsstandpunkts – schon beinhaltet. In Politics of

Nature schreibt Latour: »The ecosystem integrated everything, but too quickly and

too cheaply.«245 In Facing Gaia erwähnt er zwar die Verbindung zwischen Lovelock

und Tansley sowie dessenWiderstand gegen denHolismus, bezeichnet Gaia jedoch

inkohärenterweise als »anti‐system«246. Leider gibt Latour keine Gründe für sei-

ne Ablehnung des Konzepts an. Stattdessen kann die Gaia-Hypothese, wie Clarke

herausgearbeitet hat, als avanciertes ökologisches Systemkonzept in der Traditi-

on Tansleys und von Bertalanffys gelten: »Taken together, the system’s concept of

autopoiesis and Gaia epitomize a shift in the aims of scientific rationality, from in-

strumental control without due regard for environmental ramifications, to the ob-

servation and integrated coordination of system/environment relation.«247 Clarke

hat gezeigt, wie Lovelock Systeme mit einem Holismus der Emergenz gleichsetzt,

in dem das Ganze mehr ist als die Summe seiner Teile.248 Angesichts dieses Miss-

verständnisses werde zwar, so Clarke, Latours Aussage nachvollziehbar, Gaia sei

kein System im Sinne eines »unified whole«249. Doch die biopolitische Dimensi-

on der Gaia-Hypothese wird so von beiden Autoren verdeckt und auch von Clarke

nicht weiter verfolgt.

Selbst wo Latour gegen die Selbstverständlichkeit der Natur argumentiert,

bleibt environment als Platzhalter für die gegenwärtigen Herausforderungen des

Anthropozäns selbstverständlich. Zugespitzt ausgedrückt: Indem Latour die

Gaia-Hypothese aus diesen Kontexten isoliert, setzt er sich selbst an die Spitze

einer nunmehr geschichtslosen Bewegung. Dabei wiederum wird das holistische

Nachleben dieses Konzepts zugunsten der Onto-Ökologie globaler Verbundenheit

verdeckt. Entsprechend ignoriert Latour, wie die Epistemologien des Umgebens,

245 Latour (2004): Politics of Nature. S. 131.

246 Latour (2017): Facing Gaia. S. 87.

247 Clarke, Bruce: »Autopoiesis and thePlanet«. In: Sussman,Henry (Hg., 2012): Impasses of thePost-

Global. Theory in the Era of Climate Change. Ann Arbor, Open Humanities Press, S. 58-75. Hier: S.

61.

248 Vgl. Clarke, Bruce: »Rethinking Gaia. Stengers, Latour, Margulis«. In: Theory, Culture & Socie-

ty 34/4 (2017), S. 3-26. Hier: S. 5. Clarke selbst versucht seinerseits, das Gaia-Konzept auf der

Grundlage des von Lovelock vernachlässigten Autopoiesis-Begriffs zu aktualisieren. In diesem

Kontext präsentiert er auch eine Abbildung der in Gaia zusammengefassten Systeme, in dem

Gaia als Kreis vom cosmic environment getrennt ist (ebd., S. 5).

249 Latour (2017): Facing Gaia. S. 94.

https://doi.org/10.14361/9783839448397-034 - am 14.02.2026, 14:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448397-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


6 Genealogien der Zirkulation: Kreise und Kreisläufe der Geschlossenheit 475

die in all diesen Kontexten ökologischen Denkens eine zentrale Rolle spielen, die

Position prägen, von der aus er selbst spricht.

Die Frage, auf die Latour im epistemologischen Herzen Gaias stößt, ist diesen

Einwänden zum Trotz zentral für eine ihrer aktuellen, auch theoretischen Aufga-

ben bewussten Variante ökologischen Denkens: Kannman, wennman das Ökosys-

tem wie Lovelock und Margulis auf globalen Maßstab ausdehnt, noch von einem

environment ausgehen, oder löst sich mit der Isolierung der Organismus und envi-

ronment umfassenden Entität Gaia vom äußeren environment auch das environment

auf, weil es, um im Bild zu bleiben, ohne Mittelpunkt keinen Kreis mehr gibt? Gibt

es ein environment, wenn die Unterscheidung von Innen und Außen aufgehoben

wird? Zwar betont Latour, dass es, wenn man den Planeten als Gaia betrachte, ne-

ben dem außerplanetarischen Nichts kein Außerhalb gebe und deshalb das environ-

ment im Sinne eines allgemeinen, von allen Aktanten geteilten und für alle Aktanten

identischen environments verschwände. Doch zugleich verwendet er den Begriff als

abstrakte Einheit aller je konkreten, vom Umgebenen abhängigen Umgebungen

weiter. Diese rhetorische, epistemologische und letztlich in ihrem Anspruch einer

Welterklärung auch ontologische Operation spielt sich an der Grenze zwischen ei-

nem globalen und einem lokalen environment ab. Um noch einmal den Eintrag en-

vironment aus dem Glossar von Politics of Nature zu zitieren: »It is the externalized

whole of precisely what one can neither expel to the outside as a discharge nor keep

as a reserve.«250 Der Begriff environment steht zur Disposition, wird aber weiterhin

benötigt. Er kann, so Latours Hoffnung, die Ontologie ökologischer Verschränkt-

heit auch dort erfassen, wo dieWelt nur aus ökologischen Relationen besteht. Auch

ohne Außenmuss es ein environment als Umgebendes geben,weil es etwas Umgebe-

nes gibt. Der Begriff impliziert aber zugleich ein Verhältnis von Innen und Außen,

das der Komplexität dieser ökologischen Allverbundenheit nichtmehr gerecht wer-

de. Latour verwendet den Begriff dennoch weiter und greift auf das Gaia-Konzept

zurück, weil es für ökologisches Denken Umgebungen gebenmuss, selbst wenn sie

sich im Inneren befinden. Er kann den Begriff nicht endgültig verabschieden, weil

er ihnbraucht, ummit der Ökologie Gaias diemodernenDualismen zu unterlaufen

bzw. weil er diese – so seine Rhetorik – bereits unterlaufen zu haben behauptet.

Latour äußert in seiner Anverwandlung des Gaia-Konzepts den Gedanken, dass

die Rede vom environment ihre Grundlage verliere, wenn man den Planeten als glo-

balesNetzwerk der Verkettung vonAktanten begreife, dessen Außen verschwunden

sei. Angesichts dieser konzeptuellen Verteilungen von Handlungsmacht auch auf

das, was bis dahin als passive Umgebung galt, kann das environment nicht mehr

im alten Sinne außerhalb sein, weil nichts mehr auf der unbedeutenden Seite

250 Latour (2004): Politics of Nature. S. 241. Im französischen Original ist von environnement die Re-

de: Latour (2004): Politiques de la nature. In der deutschen Übersetzung heißt es stattdessen

Umwelt: Latour (2001): Das Parlament der Dinge. S. 299.

https://doi.org/10.14361/9783839448397-034 - am 14.02.2026, 14:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448397-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


476 Epistemologien des Umgebens

der Unterscheidung platziert werden kann. Man könnte demgegenüber einwen-

den, dass Latours Behauptung voraussetzt, dass environments immer als passiv und

supplementär angesehen worden seien, was sich beim Blick auf die Geschichte

der Ökologie jedoch als falsch herausstellt. Latours Argumentation baut zum wie-

derholten Male einen leicht zu schlagenden Gegner auf. Dennoch liegt in diesem

Gedanken eine wichtige Intuition verborgen, die den gegenwärtigen Status des

von der Ökosystem-Ökologie der 1960er Jahre geprägten Umgebungswissens fass-

bar macht. Denn trotz seiner eigenen Einwände führt Latour den Begriff des envi-

ronments fort, und fast könnte man meinen, dass er trotz des verkündeten Endes

vielsagender ist als zuvor. Betrachtet man Latours These vom Verschwinden des

environments in ihrer Polemik, wird deutlich, dass das vermeintliche Verschwin-

den des environments – parallel zum Verschwinden des Außen – als Aufhebung der

Macht einer Unterscheidung gedacht ist. Die Dyade von environment und Organis-

mus wurde, so kann man Latour interpretieren, als absolut begriffen, stellt sich

aber nunmehr als relativ heraus – als ökologisches Verhältnis einer nicht mehr

essentialistischen Dyade von Organismus und environment. Im Rahmen dieser spe-

zifischen Epistemologie des Umgebens kann ihr Verhältnis immer wieder auf sich

selbst bezogen und in sich wiederholt werden. Eben diese Verschachtelung von en-

vironments setzt Latour mit Gaia gleich. Gaia bringt all diese environments zu einem

Ganzen zusammen, ohne selbst ein übergeordnetes environment zu sein. Gaia ist

rund wie ein Kreis und »when we appeal to the blue planet, we cannot help but

go around in circles!«251 Das Außen des Alls ist von Gaia abgeschnitten und jedes

Außen im Innen ist bereits innen, so dass es nur noch Relationen von environments

geben kann, Umgebungen von Umgebenem. Als Planet und als environment kreist

Gaia um sich selbst

So wird noch einmal deutlich, dass die Frage des Umgebens zutiefst mit der

Frage nach dem Außen und dem Außerhalb der Umgebung verwoben ist. Wenn

das Außen verschwindet, muss es, weil es in der Ökologie als Umgebendes gedacht

wird, im Inneren fortexistieren. Das environment bleibt auch ohne Außen environ-

ment, da es als Umgebendes umgebend bleibt. Entsprechend kann man vermuten,

dass die historische Koinzidenz des Verschwindens des Außen und des Aufstiegs

des environments innerhalb der theoretischen und politischen Auseinandersetzun-

gen dieser Zeit auch damit zusammenhängt, dass letzteres die Frage nach dem

Außen auf eine andere Weise stellen erlaubt als viele bis dahin vorherrschende

Welterklärungen: Das umgebende environment hat kein Außen, aber es ist umge-

ben. Es gibt kein Jenseits der Umgebung, weshalb die Umgebung zu dieser Zeit

nach Innen eingezogen werden kann. Die seit den 1960er Jahren um sich greifende

und heute aktualisierte Frage lautet mithin, ob es ein umgebendes Außerhalb des

251 Latour (2017): Facing Gaia. S. 137.

https://doi.org/10.14361/9783839448397-034 - am 14.02.2026, 14:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448397-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


6 Genealogien der Zirkulation: Kreise und Kreisläufe der Geschlossenheit 477

environments geben kann, das selbst ein Außen des Organismus ist. Anders formu-

liert und die antike Tradition des Begriffs periechon aufgreifend: was umgibt das

Umgebende, was ist außerhalb der Umgebung? Was ist die Umgebung der Um-

gebungen, die Umwelt der Umwelten, das milieu der milieux, das environment der

environments? Was umgibt ein environment, dessen Abschließung, wie an den closed

worlds gesehen, nie endgültig sein kann?Was liegt außerhalb der Kreise, mit denen

in der Ökologie environments dargestellt werden?Wie und von welchem Standpunkt

aus lassen sichUmwelten,milieux und environments beobachten, wenn es kein Außen

gibt und ihre Beobachtung teilnehmend in einer Umgebung stattfindet? Und vor

allem: Wie werden derartige Umgebungsrelationen durch adaptive Technologien

neu gestaltet?

https://doi.org/10.14361/9783839448397-034 - am 14.02.2026, 14:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448397-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839448397-034 - am 14.02.2026, 14:29:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448397-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

