452

Epistemologien des Umgebens

wirkt. »As a closed system, Biosphere II's outer structure formed a series of defi-
ning boundaries that separated the internal (Biosphere II) environment from the
surrounding external environment.«’®* Die Schlieffung der Kreisliufe erscheint
unabschliefbar.'® Biosphere II versucht, aus der Relationalitit des Umgebens
auszusteigen und eine Grenze zwischen Umgebungen zu ziehen. Doch das Auflen
kann nicht auf kiinstliche Weise ausgeschaltet werden und die Kreislaufe im Inne-
ren werden nicht rund. Das Scheitern ist diesen Projekten eingeschrieben, weil sie
versuchen, ein Okosystem ohne Umgebung in einer Umgebung zu schaffen. Hier
zeigt sich die Produktivitit der Ubersetzung der Unterscheidung von Innen und
Auflen in die Unterscheidung von Umgebendem und Umgebenem: Das Auflen
des geschlossenen Okosystems ist zugleich das Innen eines Systems aus dem
geschlossenen System und eben diesem Auf3en.

6.4 Figuren der Zirkulation - Die Kreise der Gaia-Hypothese

Im Kontext der von der NASA vorangetriebenen Erforschung der Méglichkeit der
Besiedelung fremder Planeten, also der Erschaffung belebbarer extraterrestrischer
environments als life support systems, entsteht um 1970 die Gaia-Hypothese. Sie spielt
die Bedingungen und Effekte einer systemischen Schlieffung auf planetarischem
Mafistab durch. Ab 1967 veréffentlicht der fir die Mars-Mission der NASA arbei-
tende Biochemiker und Ingenieur James Lovelock seine ersten Studien tiber die
Biosphire der Erde, die er 1972 auf Anregung seines Nachbarn, des Schriftstellers
William Golding, Gaia nennt. Seit 1974 gemeinsam mit der Biologin Lynn Margulis
vertreten, beschreibt die gleichnamige Hypothese den belebten Bereich der Erde
(biosphere) als ein biologisches Kontrollsystem (biological cybernetic system), das in der
Lage sei, die physikalischen und chemischen Lebensbedingungen der Erde so zu
regulieren, dass die Zusammensetzung der Atmosphare des Planeten fiir alle Lebe-
wesen optimal gehalten wird."® Ausgehend von der Frage, wieso die Atmosphire

184 Zabel/Hawes/Stuart/Marino: »Construction and Engineering of a Created Environment«. S. 45.

185 Christina Wessely hat anhand des Aquariums in einer dhnlichen Beobachtung die Bestrebun-
gen der Okologie aufgezeigt, dem »Wuchern der Milieus [...] iiber terminologische Schlieun-
gen beizukommen — als Umwelten und Umgebungen, Lebensraume und Lebensbezirke, Bio-
tope und Okosysteme gewannen sie Konturen und Grenzen. Die Transformation und Ausdiffe-
renzierung der Begriffe bildeten dabei die Dynamik der Forschungsgegenstande ab: Die Mate-
rialitit meeresbiologischer Forschung und die Formierung von Konzepten wie Milieu, Umwelt,
Umgebung oder Lebensraum standen in einem produktiven Wechselverhiltnis, wobei sich das
Aquarium als materieller Dreh- und Angelpunkt dieser Bewegung aus systematischer Offnung
und terminologischer SchlieRung erwies.« Wessely: »Wassrige Milieus«. S.143.

186 Lovelock, James E.: »Gaia as Seen Through the Atmosphere«. In: Atmospheric Environment 6/7
(1967), S. 579-580. Vgl. zum Kontext Bondi, Damiano: »Gaia and the Anthropocene; or, The Re-
turn of Teleology«. In: Telos 172/3 (2015), S. 125-137.

- am14.02.2026, 14:28:16.


https://doi.org/10.14361/9783839448397-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

6 Genealogien der Zirkulation: Kreise und Kreislaufe der Geschlossenheit

der Erde in ihrer chemischen Zusammensetzung iiber lange Zeitriume weitest-
gehend stabil ist, entwickeln Lovelock und Margulis mit Bezug auf biochemische,
astronomische und meteorologische Befunde sowie vom kybernetischen Vorgehen
George Evelyn Hutchinsons beeinflusst die These, dass der Lebensraum der Atmo-
sphire wenige hundert Meter um den Planeten ein Produkt der Lebensprozesse
auf der Erde sei. Das Lebendige schafft sich demnach seine eigenen Bedingungen:
Als lebendiger Planet hat die Erde keine Biosphire, sondern sie ist die Biosphire.'”

Gaia, die altgriechische Personifizierung der Erde und Mutter der ersten Got-
ter, gibt dem von Lovelock und Margulis entwickelten Konzept einer planetari-
schen Entitit aller Lebensprozesse ihren Namen. Als globaler homdostatischer Re-
gelkreislauf, als aktives und adaptives Kontrollsystem, verkorpert Gaia die kyberne-
tisch verschrinkte Gesamtheit aller Lebensvorginge auf der Erde.’®® Das Konzept
dient vor allem in den Monographien Lovelocks dazu, das Wissen der Biogeoche-
mie und der akademischen Okologie in den Rahmen einer naturwissenschaftlich
fundierten wie metaphysisch aufgeladenen Welterklirung zu fassen und zugleich
mit der Dringlichkeit einer bevorstehenden 6kologischen Katastrophe aufzuladen.

Lovelock und Margulis gehen damit einen in den Projekten geschlossener Sys-
teme und der rhetorischen Figur des spaceship earth bereits angelegten und die
NASA-Fotografien inspirierenden Schritt. Sie begreifen die Erde selbst als ein ma-
teriell geschlossenes, energetisch aber offenes System. In seinem kurzen Statement
»Gaia as seen through the Atmosphere« wendet sich Lovelock 1972 explizit gegen
die auf 6kologische Krisen zuriickzufithrende Raumschiff-Analogie und bezeich-
net sie als anthropozentrisch. Die Gaia-Hypothese ermdgliche hingegen, die Erde
als »very large living creature«'® zu beschreiben, die lange vor der Entstehung des
Menschen bereits ihre eigene Gestalt geformt habe. Diese Gestalt ist rund wie der
Planet, dessen Atmosphire das Medium der Zirkulation darstellt: »The atmosphe-
re, far from being an inert sink, we regard as a regulated fluid component of the
biosphere, a contrived circulatory system to assure the perpetuation of conditions
optimal to the whole of the interconnected living organisms.«*° Diesem Bild der

187 Auf die Schwierigkeiten, zu bestimmen, ob Gaia ein System, ein Superorganismus, eine Bio-
sphare oder eine Muttergottin sei, hat Alexander Friedrich hingewiesen und dieses systema-
tische Problem auf den metaphorischen Status von Lovelocks Theorie bezogen (vgl. Fried-
rich, Alexander: »Gaias Netze. Zur Metaphorologie der planetarischen Selbstregulation des Le-
bens«. In: ders./Loffler, Petra/Schrape, Niklas/Sprenger, Florian (Hg., 2018): Okologien der Erde.
Zur Wissensgeschichte und Aktualitit der Gaia-Hypothese. Liineburg, Meson Press, S. 21-62).

188 Lovelock, James E./Margulis, Lynn: »Atmospheric Homeostasis by and for the Biosphere. The
Gaia Hypothesis«. In: Tellus. Series A 26/1-2 (1974), S. 2-10 sowie Lovelock, James E./Margulis,
Lynn: »Biological Modulation of the Earth’s Atmosphere«. In: Icarus 21/4 (1974), S. 471-489.

189 Lovelock: »Gaia as Seen Through the Atmosphere«. S. 580.

190 Lovelock, James E./Margulis, Lynn: »Homeostatic Tendencies of the Earth’s Atmosphere«. In:
Origins of Life 5/1-2 (1974), S. 93-103. Hier: S. 95.

- am14.02.2026, 14:28:16.

453


https://doi.org/10.14361/9783839448397-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

454

Epistemologien des Umgebens

Erde als selbstorganisierendem circulatory system fiigt Lovelock jedoch eine meta-
physische Deutung hinzu, deren Status bis in die Gegenwart umstritten ist, indem
er die Erde als geschlossenes System zu einem Organismus erklirt, in dessen In-
neren alle Populationen des Planeten und ihre environments inbegriffen sind.

Die Gaia-Hypothese verhandelt mithin auf unterschiedlichen Ebenen Umge-
bungsverhiltnisse. Die Verlebendigung des Planeten ist im Entstehungskontext
dieser Theorie eine durchaus konsequente Fortentwicklung der Idee des Okosys-
tems. Das Umgebende und das Umgebene sind demnach ineinander verschrinkt
und bilden gemeinsam das Lebendige. Ihr Verhiltnis wird von Lovelock und Mar-
gulis konsequent neu bestimmt: das environment sei nicht etwas Totes, das Leben-
diges umgibt, sondern ihre Verschrinkung wird als Element des Lebens gedeutet.
Sie schlagen vor, das System aus environment und Organismen selber als eine le-
bendige Entitit zu betrachten, die kraft emergenter Eigenschaften das Lebendige
in einem Gleichgewicht mit seinen Lebensbedingungen hilt. Das kontinuierliche
negative Feedback zwischen Organismen und ihren environments stabilisiert dem-
zufolge die Lufttemperatur, den CO2-Gehalt, den Salzanteil im Meer und die Zu-
sammensetzung der Atmosphire, womit die Bedingungen gesichert werden, unter
denen sich Leben erhalten und neues Leben entstehen kann. Die regulative Funk-
tion der Beziehung der Totalitit aller Organismen und ihres gemeinsamen environ-
ments halte die Biosphire im Gleichgewicht. Organische und anorganische Prozes-
se wiirden im Verbund zu einem komplexen System der Selbstregulation fithren,
das die Lebensbedingungen auf der Erde in einen metastabilen Zustand bringe.”
Der lebensfreundliche Status des Planeten ist demnach Ergebnis der biochemi-
schen Vorginge auf der Erdoberfliche. Die Erde erscheint somit, wie Alexander
Friedrich formuliert, »zugleich als notwendige Voraussetzung, zufilliges Resultat
und funktionale Ganzheit des Lebens und damit als [ein] Gegenstand der Evoluti-
on«?,

Lovelocks und Margulis’ Konzept steht in der Spannung von Gegenkultur,
Esoterik und Science Fiction, von Biologie, Raumfahrt und Kybernetik. Diesen
historischen Kontext in den Blick nehmend beschreibt dieses Kapitel nicht nur
Lovelocks Ansatz und die mit ihm verbundenen Epistemologien des Umgebens,
sondern auch die jingste Wiederaufnahme des Konzepts durch Bruno Latour.
Die Gaia-Hypothese erlebt derzeit in unterschiedlichen Zusammenhingen eine

191 Peter Ward hat in The Medea Hypothesis von der Harmonie der Selbstorganisation Abstand ge-
nommen und Lovelocks Priorisierung des negativen Feedbacks kritisiert. Fiir Ward sind Oko-
systeme nicht homdostatisch, sondern neigen zu chaotischen und katastrophalen Ausbriichen
durch positives, verstirkendes Feedback. Daher setzt er Lovelocks Gaia-Hypothese seinen An-
satz der Medea-Hypothese entgegen (vgl. Ward, Peter Douglas (2009): The Medea Hypothesis. Is
Life on Earth Ultimately Self-Destructive? Princeton, Princeton University Press).

192 Friedrich: »Gaias Netze«. S. 23.

- am14.02.2026, 14:28:16.



https://doi.org/10.14361/9783839448397-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

6 Genealogien der Zirkulation: Kreise und Kreislaufe der Geschlossenheit

Neuauflage und dient bei Latour, der diese Aneignung am vehementesten voran-
treibt, dem Versuch einer Okologisierung von Relationen mit umstiirzlerischem
Anspruch: »It is very much a question of considering everything differently.«*
In der Gaia-Hypothese findet Latour eine Sprache fiir seine Philosophie, in der
menschliche und nicht-menschliche Aktanten gleichrangig behandelt werden
sollen. In diesem Zug werden Skalierungsprobleme zwischen Mafstabsebenen
durch eine okologische Verkniipftheit gelést und dem dadurch konstituierten
Ganzen eine eigene Handlungsmacht zugesprochen. Die Gaia-Hypothese gewinnt
entsprechend dort an Einfluss, wo Latour versucht, grundlegende abendlindische
Dualismen der Gegeniiberstellung von Subjekt und Objekt oder Kultur und Natur
aufzuheben, zu denen er in der Okologie und ihrem Zirkulationswissen eine
Alternative vermutet: »Gaia is unquestionably the great empécheur de penser en rond,
the grand inhibitor of circular thinking, a great impetus to thinking outside the
box...«*** Gaia erscheint einerseits durch die ckologische Allverbundenheit und an-
dererseits durch die Geschlossenheit und Harmonie des nicht-modernen Kreises
als angemessene Beschreibungssprache fiir eine Welt, deren Zusammenhalt Re-
lationen bilden, die stets zirkulieren. Dualismen sind in dieser Welt aufgehoben.
Thr Bild ist der Kreis. Das Denken aufderhalb der eckigen Box, um das es Latour
geht, soll rund werden, um Binarismen auszuhebeln.

Die Dualismen der modernen, cartesianischen Welt unterliuft Latour mit Hilfe
des Begriffs environment. In der ersten Erwihnung des Begriffs in Wir sind nie mo-
dern gewesen, in dem die Okologie nur am Rande auftaucht, spricht Latour von ei-
%5 und bringt mit dieser Riickiibersetzung des
urspriinglich aus dem Franzdsischen zur Ubersetzung von milieu ins Englische im-

nem »environnement non-humain«

portierten Begriffs die Okologie ins Spiel. Dieses »environnement non-humain«®
umgibt den Menschen durch von ihm erzeugte Technologien und Hybride. Im Fol-
genden wird nachverfolgt, wie Latour mit dieser Frage nach dem Aufen die in
seiner Philosophie wirksame Epistemologie des Umgebens mit der angestrebten

193 Latour, Bruno: »To Modernize or to Ecologize? That’s the Question«. In: Braun, Bruce/Cast-
ree, Noel (Hg., 1998): Remaking Reality. Nature at the Millenium. London, Routledge, S. 221-242.
Hier: S. 240. Zu Isabell Stengers’ Interpretation der Gaia-Hypothese, der Latour viel verdankt,
die an dieser Stelle aber nicht aufgearbeitet werden kann, vgl. Loffler, Petra: »Gaias Fortu-
ne. Kosmopolitik und Okologie der Praktiken bei Latour und Stengers«. In: Friedrich, Alexan-
der/dies./Schrape, Niklas/Sprenger, Florian (Hg.,2018): Okologien der Erde. Zur Wissensgeschichte
und Aktualitit der Gaia-Hypothese. Liineburg, Meson Press, S. 95-122.

194 Latour, Bruno (2017): Facing Gaia. Eight Lectures on the New Climatic Regime. Cambridge, Polity
Press.S. 6.

195 Latour, Bruno (1991): Nous n'avons jamais été modernes. Essai d'anthropologie symétrique. Paris, La
Découverte. S.104. Die deutsche Ubersetzung lautet wenig treffend »nicht-menschliche Um-
welt«. Latour, Bruno (1998): Wir sind nie modern gewesen. Versuch einer symmetrischen Anthropolo-
gie. Frankfurt/Main, Fischer. S.104.

196 Latour (1991): Nous n'avons jamais été modernes. S.104.

- am14.02.2026, 14:28:16.

455


https://doi.org/10.14361/9783839448397-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

456

Epistemologien des Umgebens

Aufhebung von Dualismen koppelt und schlieflich im Gaia-Konzept sowie in der
Figur des Kreises ein neues Modell fiir diesen theoretischen Ansatz findet. Dabei
tibergeht er jedoch die historische Semantik dieser Konzepte sowie ihre techni-
schen Hintergriinde. Sein Ansatz bleibt blind fiir seine Voraussetzungen und kann
als symptomatisch fiir die unhinterfragten Evidenzen des Begriffs environment und
die Symbolik des Kreises gelten.

Latours Arbeiten kommen immer wieder auf den Begriff environment zuriick,
sind aber bislang noch nicht in dieser Hinsicht gelesen worden. Weil es auf eine
spezifische Weise alles umfasst, indem es alles in einer konkreten Umgebung als
Faktor gelten lisst und zugleich eine gréfere Einheit des Umfassenden bezeichnet,
konne das environment, um Latours Position zusammenzufassen, nicht der dualis-
tischen Aufriumarbeit unterworfen werden, die er seit Wir sind nie modern gewesen
von 1991 unter dem Stichwort der modernen Verfassung attackiert. Das Verdienst
dieses Buches besteht darin, die philosophischen und metaphysischen Auswirkun-
gen einer zunichst wissenschaftshistorisch fundierten Beobachtung ausbuchsta-
biert zu haben, welche schlieRlich in den neueren Schriften Latours zur Grundlage
einer alternativen Kosmologie geworden ist. Diese Kosmologie greift auf kologi-
sches Wissen zuriick und spielt besonders dort, wo sie das Gaia-Konzept zur Re-
ferenz einer symmetrischen, keine dualistische Barriere zwischen Menschen und
Nicht-Menschen errichtenden Wissenschaft erklirt, eine spezifische Relationalitit
des Umgebens durch, deren Ikone der Kreis bildet. Das zentrale Motiv von Latours
Ansatz ist die Authebung von Dualismen, die strategisch eng mit der Bedeutung
von Zirkulationen fiir sein Theorieprojekt zusammenhingt."’

Der Begriff circulation, dessen Rolle fiir Latour hier nur angedeutet werden
kann, ist fir die Actor-Network-Theory ein wichtiges Instrument, um die ange-
deutete Verteilung von Handlungsmacht zu erkliren, wie ein Blick auf die Me-

197 Dieser Kampf gegen Dualismen durch Umgebungsdenken hat eine lange Ceschichte, die hier
nur angedeutet werden kann: Bereits 1940 formuliert der Philosoph und Mathematiker Oliver
Reiser, seines Zeichens Advokat eines solchen Umbruchs: »Our sharpe dichotomies of natu-
re and human nature, organism and environment, and the like, reflect the cultural heritage
of Aristotelian logic.« (Reiser (1940): The Promise of Scientific Humanism. S. 312) Erst wenn man
ihre gegenseitigen Abhingigkeiten auflerhalb der zweiwertigen aristotelischen Logik zu er-
fassen beginne, konne man der Komplexitat der Welt gerecht werden und Leben vielmehr als
das Wechselspiel beider Seiten verstehen: »The science of the adjustment of man to his envi-
ronment [..] is based on a non-Aristotelian system rather than a logic.« (ebd., S. 79) Zunichst
vor allem in der Physik und der Mathematik wirksam, ist dieses von Reiser beschworene sneue
Denkens, das ebenfalls eng mit der Arbeit des Mathematikers Alfred Korzybski verbunden ist
(vgl. Korzybski, Alfred (1933/1958): Science and Sanity. An Introduction to Non-Aristotelian Systems
and Ceneral Semantics. Lakeville, International Non-Aristotelian Library), auch in der Biologie
von einem Widerstand gegen die rationalistische, atomistische Zerlegung des Ganzen in Ein-
zelfaktoren gepragt. Entsprechend kann essich in die 6kologischen Auseinandersetzungen um
Holismus und Mechanismus einschreiben.

- am14.02.2026, 14:28:16.


https://doi.org/10.14361/9783839448397-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

6 Genealogien der Zirkulation: Kreise und Kreislaufe der Geschlossenheit

taphorik von Latours Texten zeigt. Seit seinem vielzitiertem Kapitel »Circulating
Reference: Sampling the Soil in the Amazon Forest« aus Pandora’s Hope von 1999
steht die Figur der Zirkulation methodisch wie theoretisch im Mittelpunkt von
Latours Arbeiten. Dort wird beschrieben, wie Referenzen des Wissens durch un-
terschiedliche Netzwerke hindurch zirkulieren und schliefilich eine Tatsache for-
mieren: »The circulation of their samples traces a network on the Earth as dense

8 Auch wenn der Begriff eher mit dem

as the cotton webs spun by their topofils.«
Netz als mit dem Kreis assoziiert wird, ist circulation in Latours Buch Reassembling
the Social von 2005 auf nahezu jeder Seite prasent: »By localizing the circulation,
production, formatting, and metrology of the social inside tiny, expansive, and ex-
pensive conduits, we have already opened a space in which other types of entities
may begin to circulate.«* In Politics of Nature von 2004 (franzésisch 1999) taucht der
Begriff Zirkulation hingegen selten auf, wihrend die Metapher des Kurzschlusses,
short-circuit, als Denkfigur dutzende Male aufgerufen wird. Diese steht einerseits
fiir die SchlieRung eines elektrischen Schaltkreises zwischen zwei unterschied-
lichen Spannungen, die zur Uberlastung der Leitungen und damit zum Ausfall,
d.h. zur Offnung des Schaltkreises fithrt. Andererseits bezeichnet der Kurzschluss
eine falsche logische Schlussfolgerung. Angesichts der ansonsten bei Latour vor-
herrschenden Kreislaufmetaphorik ist diese weitestgehend auf Politics of Nature be-
schrinkte Metapher, in welcher der Kreis bricht, weil er (falsch) geschlossen wird,
nicht sonderlich gut gewihlt, doch ihre Dominanz in Politics of Nature dient der
Kritik der modernen Wissenschaft. Thre Kurzschliisse entstehen Latour zufolge
als Ausweichmanéver, um ein Denken in den o6kologischen Relationen des Krei-
ses zu vermeiden: »Thou shalt ensure that the number of voices that participate
in the articulation of propositions has not been arbitrarily shortcircuited.«**° Be-
reits dieser kurze Uberblick — niher auf den theoretischen Kontext der ANT kann
an dieser Stelle nicht eingegangen werden — gibt einen Eindruck von der Bedeu-
tung von Figuren des Kreises und des Kreislaufs fiir Latours Ansatz. Die bei Latour
! ist deckungsgleich
mit der Faszination fiir den Kreis, der auch das Cover von Latours Buch Down to

zum Tragen kommende »Faszination fiir Nicht-Modernitat«

198 Latour, Bruno (1999): Pandora’s Hope. Essays on the Reality of Science Studies. Cambridge, Harvard
University Press. S. 6.

199 Latour, Bruno (2005): Reassembling the Social. An Introduction to Actor-Network-Theory. Oxford,
Oxford University Press. S. 233.

200 Latour, Bruno (2004): Politics of Nature. Cambridge, Harvard University Press. S.106.

201 Horl:»Die 0|<0|ogisierung des Denkens«. S. 35.

- am14.02.2026, 14:28:16.

457


https://doi.org/10.14361/9783839448397-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

458

Epistemologien des Umgebens

Earth: Politics in the New Climatic Regime ziert.*** Noch einmal: Modernekritiker sind
Kreistheoretiker.*®

Nonlineare Kausalititen wie die des Kreises, so ist an den in der ersten Hilfte
dieses Kapitels behandelten Beispielen deutlich geworden, versprechen auf der ei-
nen Seite 6kologischem Wissen ein nicht-reduktionistisches Verstindnis der von
ihm thematisierten Relationen. Auf der anderen Seite stellt die Okologie mit die-
sen nonlinearen Relationen wiederum ein Modell bereit, das zum Leitbild des von
Latour angestrebten >neuen Denkens«< aufsteigen kann. Die von ihm vorangetrie-
benen Debatten um eine Erneuerung Gaias konnen vor diesem Hintergrund als
Bezugspunkt eines in der Gegenwart stirker werdenden Bestrebens nach alterna-
tiven Kausalitits- und damit Wissenschaftsmodellen verstanden werden. Okologie
gilt dabei als Losung der Probleme dualistischen Denkens und der Kreis nach den
1970er Jahren erneut als Symbol eines >neuen Denkens«. Indem im Folgenden die
Rhetorik Latours auf die Genealogie seiner Konzepte bezogen wird, kann anhand
der Gaia-Hypothese sowie ihrer Aneignung die gegenwirtige Funktion des Begriffs
environment und der mit ihm in Verbindung gebrachten Kreisbilder beleuchtet wer-
den.

6.4.1 Gaias Wechselwirkungen

Die von Lord Gifford an den vier schottischen Universititen St. Andrews, Glasgow,
Aberdeen und Edinburgh gestifteten Gifford Lectures haben die Aufgabe, eine na-
tural theology zu verbreiten. In die illustre Reihe von Vortragenden, zu denen die
bereits im Verlauf dieser Geschichte erwihnten Hannah Arendt, Henri Bergson,
Werner Heisenberg, Carl Sagan sowie Alfred North Whitehead zahlen, reiht sich
2013 auch Latour ein. Er versucht, diesem Anspruch gerecht zu werden, indem er
erstmals systematisch die Gaia-Hypothese als eine Moglichkeit darstellt, zu einer
planetarischen, Menschen wie Nicht-Menschen umfassenden Kosmologie zu ge-
langen.*** In seinen sechs Vortrigen zeigt er, wie sich mit Hilfe des Gaia-Konzepts
die symmetrische, parlamentarische Gesamtheit aller Aktanten erfassen und so die

202 Vgl. Latour, Bruno (2018): Down to Earth. Politics in the New Climatic Regime. London, Polity.

203 Dies gilt ebenso fiir Peter Sloterdijk, dessen Spharentrilogie fir aufgrund der bereits erwihn-
ten historischen und begrifflichen Ungenauigkeiten an dieser Stelle nicht weiter herangezo-
gen wird.

204 Latours Gifford-Vorlesungen wurden zunichst 2013 online verdffentlicht und dann 2015 auf
Franzosisch sowie 2017 auf Englisch und auf Deutsch in stark Gberarbeiteter und erweiter-
ter Fassung publiziert. Die Ausfithrungen in diesem Kapitel konsultieren sowohl die Online-
Fassung als auch die englische Ausgabe, weil in ersterer die Polemik Latours starker hervor-
tritt, wahrend die publizierte Version seine Bezugnahme auf die Gaia-Hypothese starker im
Kontext von Latours anderen Veroffentlichungen situiert. Zwar hat Latour zuvor schon in an-
deren Kontexten auf das Gaia-Konzept zuriickgegriffen, doch erst in den Vorlesungen wird
deren Nahe zu seinem Ansatz explizit.

- am14.02.2026, 14:28:16.


https://doi.org/10.14361/9783839448397-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

6 Genealogien der Zirkulation: Kreise und Kreislaufe der Geschlossenheit

dualistische Verfassung der Moderne unterlaufen lisst, wie also, in anderen Wor-
ten, Gaia Latours eigene Philosophie widerspiegelt. Diese Bewegung ist insofern
bemerkenswert, als die Gaia-Hypothese lange Zeit als metaphysische Projektion
globaler Allverbundenheit galt, als ein etwas obskures, wissenschaftlichen Kriteri-
en nur marginal geniigendes Konzept.

Mit der Rehabilitation Gaias nimmt Latour erstens mit aller rhetorischen Insis-
tenz eine UnzeitgemiBheit fiir sich in Anspruch, die er zugleich zur einzig zeit-
gemiflen Wendung eines den dkologischen Herausforderungen des Anthropozins
angemessenen Denkens erklirt. Dieser Riickgrift gibt zweitens aus einer wissens-
historischen Perspektive einen Einblick in die von Latour systematisch ausgeblen-
dete Genealogie der Akteur-Netzwerk-Theorie und ihrer politischen Okologie aus
den im dritten Kapitel erorterten historischen Debatten zwischen Holismus und
Mechanismus, von denen auch die Gaia-Theorie gerahmt ist. Dabei wird drittens
eine umgebungsepistemologische Frage auf transzendentale Weise reformuliert,
die, wie an den Beispielen von Kreismodellen, Raumstationen und Biosphere II be-
reits deutlich geworden ist, um 1970 fiir 6kologisches Denken zentral ist und heute
neue Bedeutung erlangt: die Frage nach dem Auflen und dem, was das environment
umgibt. Diesen drei Fragen nach Rhetorik, Genealogie und Epistemologie nachge-
hend, nehmen die folgenden Uberlegungen vor allem die Umgebungskonzepte in
den Blick, die in Latours Lesart der Texte von Lovelock und Margulis hervortreten
und in einer spezifischen Relationalitit des Umgebens konvergieren.

Das Gaia-Konzept soll in Latours Lesart aufgrund der behaupteten organischen
Verbundenheit zu einer héheren Einheit fithren und aus allen Entititen auf der Er-
de einen vernetzten Aktanten machen. Latour erhebt es daher, so kann man als Fazit
seiner Vorlesung zusammenfassen, affirmativ zum bestméglichen Modell fiir eine
iiber die politische Okologie hinausgehende politische Theologie.** In dieser soll
statt Gott (als regulativer Transzendenz fiir die Religion) oder Natur (als regulativer
Transzendenz fiir die Wissenschaft) eben Gaia stehen.?*® Das Gaia-Konzept liefe-
re eine Anleitung, wie man diese Kollektive in globalem Maf3stab auf neue Weise
beschreiben und ihnen damit im Kampf um politische Vertretung zu ihrem Recht

205 Mit der politischen Dimension der neueren Schriften Latours beschéftigt sich aus soziologi-
scher Sicht ein Themenheft der Zeitschrift Soziale Welt (vgl. Gertenbach, Lars/Opitz, Sven/Tell-
mann, Ute: »Bruno Latours neue politische Soziologie. Uber das Desiderat einer Debatte. In:
Soziale Welt 67/3 (2016), S. 237-248).

206 Eineandere Lesartder Gaia-Theorie hat Bruce Clarke, niheran Lovelocks und Margulis’ Schrif-
ten argumentierend, vorgeschlagen, indem er das Gaia-Konzept in der Geschichte der Selbst-
organisationstheorien verortet: Clarke, Bruce: »Neocybernetics of Gaia. The Emergence of
Second-Order Gaia Theory«. In: Crist, Eileen/Rinker, H. Bruce (Hg., 2009): Gaia in Turmoil. Cli-
mate Change, Biodepletion, and Earth Ethics in an Age of Crisis. Cambridge, MIT Press, S. 293-314.

- am14.02.2026, 14:28:16.

459


https://doi.org/10.14361/9783839448397-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

460

Epistemologien des Umgebens

verhelfen kénne.**” In den Worten von Sven Opitz: »Mit der Adaption von Love-
locks Modell tibertragt er [Latour] in ein und derselben Operation seine relatio-
nale Ontologie des Sozialen in das Register eines planetarischen Vitalsystems und
gelangt gleichzeitig zu einer Reformulierung des Politischen.«*°® Der springende
Punkt liegt darin, dass Latour implizit durchspielt, was das Verschwinden des Au-
en fiir seinen eigenen, allen Aktanten Handlungsmacht zuschreibenden Ansatz
bedeutet. Der wissenshistorische Einsatz dieser Uberlegungen und der damit ver-
bundenen gegenmodernen >grofRen Erzihlung« bleibt dabei jedoch ungedacht. In
einer abschlieflenden gemeinsamen Betrachtung der drei genannten Ebenen, der
rhetorischen, der genealogischen und der epistemologischen, kann dieser Einsatz
aufgearbeitet werden, um den Anspruch dieser Neubestimmung einer von Dualis-
men befreiten, von der Moderne losgelsten Welt zu umreifen und zugleich auf
einige der Evidenzen hinzuweisen, welche die Gaia-Hypothese heute auch in an-
deren Kontexten plausibel machen.

6.4.2 Rhetorik der Handlungsmacht

Gaia manifestiert, wie Latour im Vorlesungsmanuskript schreibt, als »entity that
is composed of multiple, reciprocally linked, but ungoverned selfadvancing proces-
ses«*® die Verteilung von Handlungsmacht an alle Aktanten auf dem Planeten und
kann deshalb als eine regulative Instanz dienen. »It means not that Gaia possesses

207 Wie Niels Werber gezeigt hat, ist Latours Entwurf einer Geopolitik mit seinen Anleihen an
Carl Schmitt eschatologisch angelegt und lduft auf einen globalen Krieg um Gaia hinaus, der
auf einer eindeutigen Unterscheidung in Freund und Feind basiert: die Kollektive auf der ei-
nen, die Dissoziierten auf der anderen Seite. »This is why there is some reason to call >nega-
tionists< those who, having denied Gaia’s sensitivity, listen to the call of the Devil, that Faus-
tian character who says: >| am the Spirit of always saying No.« (Latour, Bruno (2012): Gifford
Lectures. Facing Gaia. Six lectures on the political, http://www.bruno-latour.fr/sites/default/files/
downloads/GIFFORD-ASSEMBLED.pdf, zuletzt gepriift am 24. November 2013. S. 96). Indem
Latour, so Werber, auf diese Weise opponierende Seiten gegeniiberstellt, kann er zugleich mit
dem Vokabular Schmitts eine Entscheidungsschlacht ausrufen, die das Schicksal der Erde be-
stimmen soll. Latour sieht, so Werber, eine dezisionistische Entscheidung bevorstehen, in de-
ren Kontexterselbstalsjene Instanz auftritt, dieandere zum Widerstand aufruft, die Entschei-
dung herbeifiithrt und so zur historischen Macht wird (vgl. Werber, Niels: »Gaias Geopolitik«.
In: Merkur 69/5 (2015), S. 59-67).

208 Opitz, Sven: »Neue Kollektivititen. Das Kosmopolitische bei Bruno Latour und Ulrich Beck«.
In: Soziale Welt 67/3 (2016), S. 249-266. Hier: S. 257.

209 Die hier zitierte Version der Vorlesung vom 10. Marz 2013 ist nicht mehr online. Zwar bemerkt
Latour dort, dass diese Version nur zur Diskussion und nicht zum Zitieren gedacht sei, doch
scheint es an dieser Stelle sinnvoll, aufgrund seiner Rhetorik auf das zunachst auf der Home-
page der Gifford-Lectures veroffentliche Manuskript zuriickzugreifen. Vgl. Latour (2017): Fa-
cing Gaia. S. 8.

- am14.02.2026, 14:28:16.



http://www.bruno-latour.fr/sites/default/files/downloads/GIFFORD-ASSEMBLED.pdf
http://www.bruno-latour.fr/sites/default/files/downloads/GIFFORD-ASSEMBLED.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839448397-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
http://www.bruno-latour.fr/sites/default/files/downloads/GIFFORD-ASSEMBLED.pdf
http://www.bruno-latour.fr/sites/default/files/downloads/GIFFORD-ASSEMBLED.pdf

6 Genealogien der Zirkulation: Kreise und Kreislaufe der Geschlossenheit

some sort of >great sensitive souls, but that the concept of Gaia captures the distri-
buted intentionality of all the agents, each of which modifies its surroundings for
its own purposes.«*’® Das Konzept unterliuft, analog zu Latours fritheren Uber-
legungen und deshalb so gut zu ihnen passend, die moderne Trennung der Welt,
da es weder in handelnd und nicht-handelnd, noch in innen und aufien scheidet,
sondern an die Stelle dieser Dualismen Umgebungsverhiltnisse setzt. Eben darin
iiberschneidet sich die Okologie Lovelocks und Margulis’ mit der Latours.

In seiner ersten Vorlesung stellt Latour die These auf, dass der hiufig vorge-
brachte Vorwurf, das Gaia-Konzept fordere eine Subjektivierung oder metaphysi-
sche Uberhéhung der Natur, nur Sinn macht vor dem Hintergrund einer an sich
schon problematischen Aufteilung der Welt in handelnde und nicht-handelnde We-
sen. Zwar beschreibe Lovelock Gaia mit den viel kritisierten Metaphern einer Mut-
ter. In einer starken Fassung werde Gaia als geschlossenem, selbstorganisierendem
System Lebendigkeit zugesprochen, was, so Latour, der wissenschaftlichen Rezep-
tion iiberaus hinderlich gewesen ist. Doch basiere diese vom drohenden Kollaps des
Planeten herausgeforderte Rhetorik auf einer 6kologischen Verkettung von Fakto-
ren durch Kreislaufmodelle der Zirkulation, denn als Entitit sei Gaia das Resultat
der Kreisliufe ihrer Bestandteile und keinesfalls unabhingig von ihnen. Darin ist
Gaia, dies sei der Clou Lovelocks, weder reduktionistisch noch holistisch, sondern
emergent: es handele sich um eine »hypothetical entity with properties that could

1 Gaia ist demnach keine iiberge-

not be predicted from the sum of its parts.«
ordnete Instanz, sondern als Summe ihrer Teile ein Ganzes. Von diesem Ganzen
her zu denken ist Lovelocks Anspruch, der Fragen nach Innen und Auflen sowie
nach Umgebenem und Umgebendem nahelegt. Zugrunde liegen dieser Annahme
die von Commoner in eine populire Fassung gebrachten zentralen 6kologischen
Priamissen der Verbundenheit von allem mit allem sowie der Emergenz, die aus
dieser Verbundenheit entstehe.”

Der Anthropomorphismus, dem man mit Gaia entgehen kénne, schreibe al-
lein Menschen Handlungsmacht zu und lasse alles andere nur als passive Objekte
gelten. Die 6kologische Verkettung von Faktoren hingegen unterlaufe das Subjekt-
Objekt-Schema, weil alles mit allem verbunden sei und es keinen externen Be-
obachter gebe. Daran kann Latours Denken der Kollektive anschliefen. Die aus
der Gegeniiberstellung von Subjekt und Objekt folgenden Dualismen haben La-
tour zufolge in die 8kologische Katastrophe gefiihrt. Alle Aktanten und Aktionen
seien hingegen in der planetarischen Okologie Gaias, einer globalen Organisation

aller organischen und anorganischen Vorginge, so miteinander verkniipft, dass

210 Ebd.,S.98.
211 Lovelock/Margulis: »Atmospheric Homeostasis by and for the Biosphere«. S. 3.
212 Vgl. Commoner (1971): The Closing Circle.

- am14.02.2026, 14:28:16.

461


https://doi.org/10.14361/9783839448397-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

462

Epistemologien des Umgebens

die resultierenden Riickkopplungen als »waves of action«*® die Méglichkeit der
Zuschreibung von Handlungsmacht an einzelne Aktanten iiberschreiten und sich
damit auferhalb des Binarismus bewegen. Gaia kann in Latours Lesart in diesem
Sinne nur als systemische Einheit verstanden werden, nicht aber als intentionales
Subjekt oder passives Objekt, weil im globalen Mafistab alles so eng verschranke
sei, dass jede einzelne Verinderung auf alle anderen zuriickwirke.

Latour insistiert darauf, dass Gaia keine teleologische Personifizierung einer
zusitzlichen Kraft ist, sondern allein auf die riickgekoppelten Prozesse ihrer Be-
standteile zuriickzufithren: »My Gaia — which is, of course, Lovelock’s Gaia - in-
dicates a non-global, a non-total vision«**. Latour unterstreicht die Metaphorizi-
tit Gaias und zdhlt Lovelocks Versuche auf, mit dieser metaphorischen Dimension
umzugehen, ohne Gaia zu einer von der Zusammensetzung ihrer Teile unabhingi-
gen Entitit zu erkliren.”” Den Vorwurf einer metaphysischen Uberhéhung sieht er
damit entkriftet und den Holismus Gaias vielmehr auf eine 6kologische Fassung
des Verhiltnisses von Teil und Ganzem zuriickgefiihrt. »For Lovelock the scollec-
tionc is never collected by anything more than the process by which the organisms
themselves are intertwined, on the condition you find a way to follow the collecting
process.«*** Oder, um Lovelock zu zitieren, der sich hier explizit auf die Kybernetik
bezieht, die Latour ablehnt: »The key to understanding cybernetic systems is that,
like life itself, they are always more than the mere assembly of constituent parts.
They can only be considered and understood as operating systems.«*” Die Gaia-
Theorie ist, anders als Latours Zitat nahelegt, in ihren kybernetischen Anleihen als
doppelte Alternative: sowohl zu mechanistischen Ansitzen, die alles auf Einzelteile
zuriickfithren, als auch zu holistischen Ansitzen, fiir die das Ganze mehr als die
Summe seiner Teile bildet und damit wichtiger als die Teile ist. Dieser kyberne-
tisch-systemtheoretische Hintergrund der Theorie erklirt den Versuch Lovelocks,
sich von diesen unbefriedigenden Optionen, das Verhiltnis von Teil und Ganzem
zu denken, zu verabschieden und im systemischen Gefiige von Riickkopplungen,
Feedbackschleifen und Rekursionen eine Erklirung fir die Organisation des er-
weiterten Ganzen zu suchen — eines Ganzen, das, wie Latour unterstreicht, aus
Umgebungsrelationen besteht.

Doch um den historischen Ort zu bestimmen, der diese Situierung gegen Ho-
lismus und gegen Mechanismus ermoglicht, miisste Latour das Gaia-Konzept auf

213 Latour (2017): Facing Gaia. S.101.

214 Gertenbach, Lars/Opitz, Sven/Tellmann, Ute: »There is no Earth corresponding to the Globe«.
S.353.

215 Latour, Bruno: »Why Gaia is not a God of Totality«. In: Theory, Culture & Society 34/2-3 (2016), S.
61-81. Hier: S.10.

216 Latour, Bruno (2014): How to make sure Gaia is not a God of Totality?, http://www.bruno-latour.fr/
sites/default/files/138-THOUSAND-NAMES.pdf Zuletzt geprift am 27.12.2015.

217 Lovelock, James (1979): Gaia. A New Look at Life on Earth. Oxford, Oxford University Press. S. 52.

- am14.02.2026, 14:28:16.



http://www.bruno-latour.fr/sites/default/files/138-THOUSAND-NAMES.pdf
http://www.bruno-latour.fr/sites/default/files/138-THOUSAND-NAMES.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839448397-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
http://www.bruno-latour.fr/sites/default/files/138-THOUSAND-NAMES.pdf
http://www.bruno-latour.fr/sites/default/files/138-THOUSAND-NAMES.pdf

6 Genealogien der Zirkulation: Kreise und Kreislaufe der Geschlossenheit

die Geschichten der Kybernetik wie der Okologie beziehen. Eben diese Perspek-
tiven weist Latour zuriick: »This is also the limit of cybernetic interpretations of
Gaia, which have simultaneously to pursue the technical metaphor - but then lose
the specificity of Lovelock’s argument — or slowly modify the metaphor - but then
lose any precise connection with cybernetics taken as a science.«*® Die kyberneti-
schen Metaphern, von denen Latour spricht, stellen sich bei genauerem Blick auf
die Geschichte des Gaia-Konzepts als alles andere als metaphorisch heraus. Latour
wertet diese vermeintlichen Metaphern als unpassend ab, so dass in seiner Les-
art die historische und systematische Verortung des Gaia-Konzepts iibersprungen
wird. »Gaia is not a cybernetic machine controlled by feedback loops but a series
of historical events, each of which extends itself a little further - or not.«<*** Latour
geht sogar so weit, die Gaia-Hypothese in einen Kampf gegen die Kybernetik zu
verwickeln: »Without Margulis, it is probable that the Gaia hypothesis would not
have been able to combat the cybernetic metaphor effectively.«**° Indem Latour
auf diese Weise den historischen Ort der Gaia-Hypothese verneint, verliert er de-
ren theoretische Situierung aus dem Blick. In der Kybernetik sieht er eine Theorie,
die einzelnen — menschlichen oder technischen — Akteuren Macht tiber das gan-
ze System verschafft. »This is what will allow us finally to understand the highly
unsettling metaphor of feedback loops and the highly unstable use of the notion
of cybernetics. In the very etymology of the word cybernetics, there is a whole go-
vernment that purports to be holding the tiller! The question is whether the meta-
phor tilts toward technology, with a proliferation of server commands and control
centers, or toward politics, with a proliferation of opportunities to hear protests
by those who insist on reacting in response to the commands!«*** Latours Lektiire
verneint den historischen Ort der Gaia-Hypothese.

Mit seiner Interpretation Gaias setzt Latour die Charakterisierung der Moder-
ne fort, die er 1991 in Wir sind nie modern gewesen begonnen hat. Sie sei durch ei-
nen strikten Dualismus gekennzeichnet, der ihre Aufteilung der Welt konstituiere
und sie damit von anderen Zeiten und Kulturen abhebe. Die modernen Wissen-
schaften, Techniken, Philosophien und Kiinste unterscheiden demzufolge in »voll-
kommen getrennte ontologische Zonen«*** zwischen Menschen mit Handlungs-
macht und Nicht-Menschen ohne Handlungsmacht, zwischen Kultur und Natur,
zwischen Subjekten und Objekten, aktiven Aktanten und passiven Nicht-Aktanten.
Die grundlegende Behauptung der Moderne laute, so Latour, Wissenschaft und
Gesellschaft seien durch den uniiberbriickbaren Graben der Asymmetrie getrennt.
Die tote Welt der Dinge werde der sozialen und moralischen Welt des Menschen

218 Latour (2017): Facing Gaia. S. 96.

219 Ebd.,, S.140f.

220 Ebd.,S.105.

221 Ebd,, S. 282.

222 Latour (1998): Wir sind nie modern gewesen. S.19.

- am14.02.2026, 14:28:16.

463


https://doi.org/10.14361/9783839448397-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

464

Epistemologien des Umgebens

gegeniiber gesetzt. Diese Aufteilung der Welt verhindere jedoch, hier setzt Latours
Alternative ein, all jene hybriden Verkettungen zu erkennen, die unsere Welt durch-
ziehen. Die Moderne produziert Latours Uberlegungen zufolge bestindig Objekte,
die in ihrer dualistischen Verfassung nicht aufgehen. Eben deshalb kénne Gaia der
Moderne nur als irrational erscheinen. Die moderne Wissenschaft verdecke die
Hilfte des Universums, spreche allein der einen Seite des Dualismus Bedeutung
zu und miisse durch eine Betrachtung von Kollektiven, Netzwerken und Uber-
setzungsketten ersetzt werden, die solche Dualismen immer schon hintergehen.
Denn die Moderne sei parallel zum Ideal ihrer Asymmetrie von einer gegenliufi-
gen Tendenz durchzogen, die ihre Unterscheidungen briichig werden lasse: Wis-
senschaft, Technik, Philosophie und Kiinste bringen demnach, ohne es zu merken
und durch ihre Aufriumarbeit, bestindig >Quasi-Objekte« oder >Hybride« hervor,
die sich in der dualistischen Verfassung nicht unterbringen lassen. Sie seien weder
Subjekt noch Objekt, weder Gesellschaft noch Natur, sondern vielmehr Verkniip-
fungen von menschlichen und nicht-menschlichen Aktanten. Ein typischer Hybrid,
auf den Latour hiufig zu sprechen kommt, ist die Klimaerwirmung, die aus tech-
nischen und sozialen Faktoren zusammengesetzt sei und aus einer Verkettung von
wissenschaftlichen Instrumenten, Computersimulationen, Luftfeuchtigkeit, Wol-
ken und wissenschaftlichen Konferenzen bestehe, also alles andere als eine einfa-
che Tatsache iiber die Natur ausmache. Dualistischem Denken sei die Komplexitit
solcher Hybride unzuginglich.

Die dualistische Auslegung der Welt muss, so formuliert es an Latour anschlie-
Bend der Anthropologe Alf Hornborg, unterbrochen werden, um die »Cartesian
suppression of >relatedness«®*® umzupolen, die den zerstérerischen Industrieka-
pitalismus mit seinem ungebremsten Ressourcenverbrauch aufleben lief. Im me-
chanischen Denken mit seinen strikten, seit René Descartes propagierten Tren-
nungen von Geist und Materie, Kultur und Natur oder Menschlichem und Nicht-
Menschlichem sowie dem von Francis Bacon eingefithrten Programm der Natur-
beherrschung sei die Verbundenheit aller Vorginge verloren gegangen. Zentrale
westliche Dualismen seien im cartesianischen Weltbild verschrinkt, das mit dem
Aufstieg des Rationalismus, den Aquivalenzen zwischen Cartesianismus und Ka-
pitalismus und der neuzeitlichen Wissenschaft fiir die Zerstérung der Natur, die
Missachtung systemischer Zusammenhinge und die Ableitung des Kérpers vom

Geist gesorgt habe.””*

223 Hornborg, Alf: »Animism, Fetishism, and Objectivism as Strategies for Knowing (or not Kno-
wing) the World«. In: Ethnos 71/1 (2006), S. 21-32. Hier: S. 32.

224 Vgl. exemplarisch Merchant (2005): Radical Ecology sowie Rogers, Richard A.: »Overcoming the
Objectification of Nature in Constitutive Theories. Toward a Transhuman, Materialist Theory
of Communication«. In: Western Journal of Communication 62/3 (1998), S. 244-272.

- am14.02.2026, 14:28:16.



https://doi.org/10.14361/9783839448397-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

6 Genealogien der Zirkulation: Kreise und Kreislaufe der Geschlossenheit

Der Rationalismus ist, so Hornborg und Latour, seit der frithen Neuzeit davon
gekennzeichnet, in der Natur nur die Abwesenheit von Rationalitit zu sehen und
deshalb zu glauben, sie sich Untertan machen zu kénnen. Eine symmetrische Be-
schreibung von Kollektiven oder Netzwerken, wie sie Latour in Wir sind nie modern
gewesen vorschwebt, soll hingegen unterschiedlich gelagerte Faktoren auf eine Ebe-
ne bringen. Dafiir wiederum bietet sich das Vokabular der Okologie an. Ein Kollek-
tiv oder Netzwerk, in dem Handlungsmacht zwischen Aktanten verteilt wire, sei
einer politischen Okologie zuginglich, welche der geforderten >symmetrischen An-
thropologie« der Moderne gerecht werden konne. Ihr stellt Latour einen Ansatz zur
Seite, den man >symmetrische Kosmologie« nennen kénnte. Sie will Menschen und
NichtMenschen gleichrangig, d.h. symmetrisch behandeln. Die politische Okolo-
gie vermag die vielfiltigen und irreduziblen Verkettungen und Zirkulationen zu
bestimmen, aus denen ein Kollektiv zusammengesetzt ist. Erst diese politische
Okologie und eine mit ihr einhergehende symmetrische Anthropologie kénnten
die gegenwirtigen, von den Dualismen der Moderne ausgeldsten Probleme losen,
weil sie nicht dualistisch operierten und daher Rechenschaft von Hybriden und ih-
ren Netzwerken der Zirkulation abzulegen wiissten.?”® Es soll jedoch nicht einfach
ein neues Verhiltnis zur >Natur« an die Stelle vergangener Ausbeutung treten, da
dieses Konzept selbst fragwiirdig geworden sei. An seiner Stelle steht bei Latour
der Begriff des environments, der einem essentialistischen Naturbegriff entgegen-
gesetzt wird.

In diesem Anspruch ist zugleich ein zentraler Widerspruch von Latours Ar-
gumentation angelegt. Er fordert auf einer politischen Ebene die Kollektivierung
nach dem Vorbild Gaias, die er auf einer ontologischen Ebene bereits voraussetzt,
indem er der Planeten als Gaia beschreibt. In anderen Worten: Die symmetrische
Verteilung von Handlungsmacht sei in einer Gaia-Welt schon vorhanden, soll aber
zugleich erst in einer Revolution des Denkens hergestellt werden, an deren Speer-
spitze Latour sich selbst verortet. Dieses Denken hat eine Gleichrangigkeit aller Ak-
tanten und eine Symmetrie von Dualismen zur Voraussetzung, die zugleich als zu
erreichendes politisches Ziel gefordert werden. Dieser Zirkel einer gleichzeitigen
Formulierung von Voraussetzung und Ziel, der weniger eine theoretische Inkonsis-
tenz als eine rhetorische Strategie darstellt, macht Latours eigene Positionierung
iiberaus vage: Er kann sich, je nach Situation, auf die eine oder die andere Sei-
te stellen und entweder die ontologische Verbundenheit der bereits vorhandenen
Symmetrie von Menschen und Nicht-Menschen verkiinden, oder aber die Revolu-
tion gegen die zu itberwindende Asymmetrie fordern, die in seinem eigenen Werk

225 Vgl. dazu auch Scholz, Leander: »Die Gerechtigkeit der Okologie. Bruno Latour und das poli-
tische Projekt eines Parlaments der Dinge«. In: Balke, Friedrich/Muhle, Maria/von Schéning,
Antonia (Hg., 2011): Die Wiederkehr der Dinge. Berlin, Kadmos, S. 115-128.

- am14.02.2026, 14:28:16.

465


https://doi.org/10.14361/9783839448397-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

466

Epistemologien des Umgebens

entworfen wird. Dieser Schachzug erlaubt es ihm, einerseits Kritikern seiner sym-
metrischen Anthropologie entgegenzuhalten, sie witrden, ohne es zu ahnen, schon
in einer symmetrischen Welt leben. Andererseits kann Latour so mit der politi-
schen Forderung nach einer Symmetrisierung ein zu erreichendes Idealbild der
Welt in Anschlag bringen, dem vor allem seine eigene Philosophie gerecht werde.
Diese auch in anderen Schriften Latours wirkende Rhetorik dient der Immunisie-
rung seiner eigenen Position. Charakteristischerweise kann seine Rhetorik je nach
Kontext als Zuspitzung einer Utopie, als gegenwirtige Lagebeschreibung oder als
Handlungsanleitung gelesen werden.

6.4.3 Vom Blick ins Innere zur Gestaltung des AuBen

Die von Lovelock beschriebene Entstehungsszene der Gaia-Theorie deutet Latour
als Parallele zur kopernikanischen Wende, die im Blick des Astronomen durch das
Fernrohr ikonischen Status erlangt hat. Wihrend Kopernikus’ und Galileis Blicke
von der Erde ins All nach anderen Planeten suchen, ist Lovelocks Blick aus dem Jet
Propulsion Laboratory in Pasadena auf die Einmaligkeit der Erde zuriickgeworfen.
Im Auftrag der NASA untersucht er die Bewohnbarkeit des Mars und findet mit den
Methoden der Spektralanalyse in dessen Atmosphire keine Zusammensetzung, die
den Schluss auf organisches Leben zulasse. Der Blick nach Auflen isoliert Ende der
1960er Jahre nicht nur bei Lovelock das Innen auf neue Weise. In diesem Sinn dreht
Latour den Titel von Alexandre Koyrés bereits zitiertem Buch tiber die neuzeitliche
Wissenschaft um: Aus Von der geschlossenen Welt zum unendlichen Universum wird Vom
t.226 Mit Kopernikus’ bzw. Galileis Blick
ins Auflen beginnt die Moderne, was sich in der Verabschiedung des Kreises als

unendlichen Universum zur geschlossenen Wel

kosmologischem Modell manifestiert. Mit Lovelocks Blick ins Innen, welches ein
neues Auflen umhiillt, soll die Moderne Latour zufolge wieder enden, was auch an
der Riickkehr von Zirkulationsmodellen sichtbar wird. Was bislang als Planet im All
erschien, als Innen, das vom Auflen des Universums umgeben war, erscheint nun
nicht als isolierte Insel, sondern als Innen und Aufien in einem geschlossenen, run-
den System. Die Gaia-Theorie manifestiert fiir Latour diese Erkenntnis. Mit dem
Blick von aulen wird im Kontext der Wissensgeschichte okologischen Denkens
deutlich, dass auf der Erde Organismen und environments derart verschrinkt sind,
dass Umgebenes und Umgebendes nur noch als Relationen gedacht werden kon-
nen. Das Verschwinden des Aufien und das Unterlaufen der modernen Dualismen
durch 6kologisches Denken sind fiir Latour zwei aufeinander aufbauende Schritte
eines Projekts.

In der Frage nach dem Auflen und seinem Verschwinden liegt mithin ein
Schliissel zum Verstindnis dessen, was mit der Gaia-Theorie fiir Latour auf dem

226 Vgl. Koyré (1980): Von der geschlossenen Welt zum unendlichen Universum.

- am14.02.2026, 14:28:16.



https://doi.org/10.14361/9783839448397-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

6 Genealogien der Zirkulation: Kreise und Kreislaufe der Geschlossenheit

Spiel steht. Denn sie verhandelt nicht zuletzt die Frage, ob es ein environment
des environments geben kann, ob also die Umgebungen auf dem Planeten noch
von einem Auflen bedingt werden oder nicht vielmehr selbst in ihren Abhingig-
keiten voneinander und ohne iibergeordnete Instanz gedacht werden miissen.
Aus dieser Epistemologie des Umgebens heraus stellen Lovelock und Margulis,
wie Latour deutlich macht, die Frage nach der Exterioritit auf neue Weise. Die
Erdatmosphire, ein Produkt der Wechselwirkung von Organismen und ihren
environments, wirkt ihnen zufolge als Puffer, der das Innen innen hilt und es gegen
das Auflen des Weltalls abschirmt. Aus diesem kommt zwar Energie in Form von
Licht, aber sonst lauert dort nur der Tod. Die durch negatives, ausgleichendes
Feedback und Homgostase erzeugte Umgebung nennen Lovelock und Margulis in
Anspielung auf Claude Bernard auch milieu extérieur.””” Diesem gegeniiber stehen
nicht nur die umgebenden Organismen, sondern auch das von Bernard Ende
des 19. Jahrhunderts benannte milieu intérieur, also die durch die Organisation
ihrer Lebensprozesse gebildete Stabilitit, die jeden Organismus von der Auflen-
welt scheidet.”*® Eben diese Verdreifachung der Instanzen — Organismus, milieu
intérieur, milieu extérieur — spielen Lovelock und Margulis auf eine neue Weise
durch. Als spezifische Epistemologie des Umgebens tritt diese Konstellation bei
Latour erneut hervor. Von entscheidender Bedeutung ist dabei fir Latour, dass
die Erde von Lovelock und Margulis als singulir gedacht wird: Sie steht nicht
in biologischer Konkurrenz mit etwas anderem und sie umgibt nichts. Gaia ist
kein einzelner Organismus, weil sich kein Organismus allein von seinen eigenen
Produkten und Abfillen ernidhren kann, sondern zu diesem Zweck ein environment
braucht. Gaia erscheint bei Lovelock und Margulis als beides: Organismus und
environment, und als environment ist Gaia zugleich Innen und Auflen. Gaia umgibt
nichts, weil Gaia Umgebendes und Umgebenes in einem geschlossenen System
ist.

Die Aufhebung des Auflen wird bei Latour, der seine Quellen und Einfliisse
nicht immer in aller Deutlichkeit kennzeichnet, wohl aber um seinen eigenen his-
torischen Ort weif}, zu einem weiteren Schritt einer moglichen Ablésung von der
Moderne. Zu dem historischen Zeitpunkt, zu dem das environment nicht mehr als
etwas Externes und Abgeschlossenes, sondern in wechselseitiger Beeinflussung
mit dem Umgebenden gedacht wurde - also mit dem Aufstieg der Okologie zum
Modell der Welterklirung seit den 1960er Jahre und der Gaia-Hypothese als Aus-
weitung der Idee geschlossener Systeme —, verschwand, so Latours These, zugleich
die Unterscheidung in Innen und Auflen. In der Konsequenz verschob sich die Rol-
le des Beobachters. Im Glossar zu Politics of Nature wird Latour 2004 dahingehend

227 Lovelock/Margulis: »Biological Modulation of the Earth’s Atmosphere«. S. 471.
228 Vgl. Bernard (1878): Legons sur les phénomenes de la vie communs aux animaux et aux végétaux.

- am14.02.2026, 14:28:16.

467


https://doi.org/10.14361/9783839448397-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

468

Epistemologien des Umgebens

besonders deutlich. Dort definiert er den Begriff environment wie folgt und gibt zu-
gleich einen Hinweis auf seine historische Rolle: »The concern that one can have for
it appears with the disappearance of the environment as what is external to human
behavior; it is the externalized whole of precisely what one can neither expel to the
outside as a discharge nor keep as a reserve.«**” Der Mensch kénne aufgrund sei-
ner Abhingigkeit vom environment nicht mehr als etwas auferhalb davon gedacht
werden. Die Umgebung des environments wird von Latour konsequenterweise nicht
mehr getrennt von dem, was sie umgibt.

Damit rekurriert Latour auf ein zentrales Motiv der Gaia-Hypothese: Organis-
men sind bei Lovelock und Margulis nicht einseitig vom environment abhingig, son-
dern transformieren dieses mit allen ihren Prozessen: »On earth the environment
has been made and monitored by life as much as life has been made and influen-

ced by the environment.«**°

Weil environment und Organismus auf diese Weise nur
gemeinsam verstanden werden kénnen, gibt es kein environment, das sich so weit
aufRerhalb befindet, dass es unabhingig vom Umgebenen sei. Dies zu Ende gedacht
zu haben ist, so Latour, das groRe Verdienst des Gaia-Konzepts: Gaia sei das, was
aus Organismus und environment in ihrer Rickkopplung entstehe, wenn Organis-
mus und environment beide in globalen Mafstiben gefasst werden: »the emergent

21 In diesem Sinne radikalisieren Love-

property of interaction among organisms«
lock und Margulis die im Okosystem-Begriff angelegten Riickkopplungen, weil sie
nicht vereinzelt und isoliert ablaufen, sondern in globaler Sicht zusammengedacht
werden: Alles, was auf der Erde geschieht, hingt notwendig zusammen, >every-
thing is interconnectedx.

Entsprechend ist es konsequent von Latours Fortschreibung der Gaia-
Hypothese, zu versuchen, das Auflerhalb und damit das environment zu streichen.
»Being alive means not only adapting to but also modifying one’s surroundings, or,
to use Julius Von Uexkill’s [sic] famous expression, there exists no general Umwelt
(a term to which we will have to return) that could encompass the Umwelt of each
organism.«*** Weil sich nicht sagen lisst, welches environment einen Organismus
beeinflusst, gibt es kein generelles, sondern viele einzelne environments, die aber

229 Latour (2004): Politics of Nature. S. 241. Im zeitgleich erschienenen franzésischen Original ist
von environnement die Rede, einem Ausdruck, der in den 1960er Jahren im Zuge der Umwelt-
schutzbewegungen aus dem Englischen — und damit aus der aus dem Franzgsischen stam-
menden Neupragung — riickiibersetzt wird (vgl. Latour, Bruno (2004): Politiques de la nature.
Comment faire entrer les sciences en démocratie. Paris, Découverte). In der deutschen Uberset-
zung heifdt es stattdessen Umwelt (vgl. Latour, Bruno (2001): Das Parlament der Dinge. Fiir eine
politische Okologie. Frankfurt/Main, Suhrkamp. S. 299).

230 Margulis, Lynn/Sagan, Dorion (1987): Microcosmos. Four Billion Years of Evolution from Our Micro-
bial Ancestors. New York, Harper. S. 265.

231 Margulis, Lynn (1998): Symbiotic Planet. A New Look At Evolution. New York, Basic Books. S. 119.

232 Latour (2012): Gifford Lectures. S. 67. Zwar fiihrt der zitierte, von Latour konsequent falsch ge-
schriebene Uexkiill in der Tat die Vielfalt an Umwelten nichtauf eine generelle Umwelt zuriick,

- am14.02.2026, 14:28:16.



https://doi.org/10.14361/9783839448397-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

6 Genealogien der Zirkulation: Kreise und Kreislaufe der Geschlossenheit

gemeinsam ein komplexes environment bilden — und eben diese Stelle nimmt bei
Latour Gaia ein. Mit der Streichung der Innen/Aufien-Differenz im Gaia-Konzept
wird der verbleibende, unmarkierte Raum der Biosphire zum environment und das
Weltall ginzlich von der Erde isoliert.

Wenn in den 1960er Jahren mit der Apollo-Mission, dem environmentalism, den
Environments der Kunst, den neuen Architekturen des Umbhiillens und schliefRlich
mit der Gaia-Hypothese das globale Aufien verschwindet und das environment sein
Aufen verliert, weil das dufiere Auflen des Weltalls abgetrennt wird und nur das
Aufien der Biosphire durch seine Abhingigkeit vom Innen als geschlossenes Sys-
tem besteht, muss auch die Rolle des Beobachters neu bestimmt werden. Wenn
es keinen herausgehobenen, distanzierten, externen und exklusiven Standort der
Kritik mehr gibt, weil der Beobachter kein Aulen mehr erreichen kann, dann lei-
det auch seine Unterscheidungsfihigkeit, der ein duflerer Mafistab fehlt.”®® Der
Ansatz der Actor-Network-Theorie wird von Latour als Effekt dieser historischen
Bewegung verstanden, weil im Zuge dieser Entwicklung lokale Netzwerke in den
Fokus der Aufmerksambkeit treten und die Position eines iitbergeordneten Beobach-
ters universeller Strukturen an Boden verliert.

Von einem externen Standpunkt, gleichsam aus dem Weltall urteilende Kritik
bleibt, so setzt Latour in den Gifford-Vorlesungen seine Kritik an der Figur des
Kritikers fort***, der Trennung in ein Innen und ein Aufen verpflichtet. Mit einer
solchen Trennung wird sowohl die Involviertheit des Kritikers in das Kritisierte als
auch die Bedeutung des Aufien fiir das Innen negiert. Eine solche Kritik, die sich
auf einer den kritisierten Unterscheidungen iibergeordneten Ebene verortet, kann,
so Latour, ihre eigene Rolle fiir die Unterscheidungen nicht mehr in den Blick be-
kommen. Gerade fiir die Aufgaben, welche die Zerstérung des environments stellt,
sei eine kritische Perspektive also hinderlich. Latours politische Okologie ist in die-
sem Sinne mit einer Verabschiedung des modernen Rollenbilds des Kritikers so-
wie des externen Beobachters verbunden, der das AufSen vom Innen unterscheiden
kann und damit die Asymmetrie von Menschen und Nicht-Menschen absichert.

Die von Latour angestrebte politische Okologie benétigt daher die in den 1960er
Jahren mit dem Begriff environment verbundene Epistemologie des Umgebens zur
Erklirung der Wechselwirkungen, Verkettungen sowie Vernetzungen von Aktan-
ten. Sie kann Umgebungen nicht mehr als unabhingig und abgegrenzt ansehen.
Latour driickt es vierzig Jahre nach Lovelock wie folgt aus: »The inside and outside
of all borders are subverted. Not because everything is connected in a »great chain

doch sieht er dahinter, kontrdr zu Latour, das »Eine, das allen Umwelten fiir ewig verschlossen
bleibt.« (Uexkiill/Kriszat (1934): Streifziige durch die Umwelten von Tieren und Menschen. S.103.)
233 Vgl. dazu auch die von Neyrats ecology of separation artikulierte Kritik an Latour: Neyrat: »Ele-
ments for an Ecology of Separation«.
234 Vgl. Latour, Bruno (2007): Elend der Kritik. Vom Krieg um Fakten zu Dingen von Belang. Ziirich,
Berlin, Diaphanes.

- am14.02.2026, 14:28:16.

469


https://doi.org/10.14361/9783839448397-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

470

Epistemologien des Umgebens

of beings; not because there is some global plan that orders the concatenation of
agents; but because the interaction between a neighbor who is actively manipula-
ting his neighbors and all the others who are manipulating the first one defines
what could be called waves of action, which respect no borders and, even more
importantly, never respect any fixed scale.«** Die Isolierung des Organismus vom
environment, die Lovelock an der Naturwissenschaft seiner Zeit kritisiert, kann die-
sem Gedanken zufolge nicht aufrecht erhalten bleiben. Damit bildet, wie Latour
hervorhebt, das Gaia-Konzept eine Alternative zum klassischen Naturbegriff, der
die Natur (analog zu Gott in der Religion) als auflerhalb, universal, unverinder-
lich und unwiderlegbar charakterisiert habe. Und damit kann Gaia, wie nun ge-
zeigt werden soll, als Umgebung des Inneren im Inneren, als Manifestation von
Umgebendem wie Umgebenem zugleich, zur Grundlage einer neuen politischen
Theologie werden, die man auch theologische Okologie nennen kénnte. Die Ge-
schlossenheit ist ihre Voraussetzung, weil diese impliziert, dass es nur involvierte
Beobachter gibt.

6.4.4 Onto-Okologien und die Kybernetisierung der Okologie

In dieser Hinsicht hat der Begriff des environments in den Arbeiten Latours eine
doppelte Funktion. Er steht einerseits fiir eine 6kologische Kausalitit der Verbun-
denheit aufierhalb der Linearitit und soll andererseits die angesichts der globa-
len Bedrohungen prekir erscheinende dualistische Aufteilung der Welt in Natur
und Kultur oder Menschliches und NichtMenschliches unterlaufen. Er bildet die
begriffliche Grundlage dessen, was an dieser Stelle — komplementir zu den Epis-
temologien des Umgebens — Onto-Okologie genannt werden soll. Diese analytische
Bezeichnung soll dazu dienen, Komplexe 6kologischen Wissens zu kennzeichnen,
die nicht bei der Beschreibung biologischer Sachverhalte stehen bleiben, sondern
einerseits die Okologie zu einem Modus des Denkens von Verkniipfungen und Ver-
bundenheiten erheben und diese Relationalitit andererseits zu einer Ontologie er-
kliren — im Fall Latours zu einer symmetrischen und 6kologischen Kosmologie
nach dem Vorbild der Gaia-Hypothese. Onto-Okologien, die im Kontext der in den
letzten Jahren vollzogenen Renaissance der Okologie entstanden sind, teilen das
Bediirfnis, grundlegende Binarismen des westlichen Denkens auszuhebeln, um ei-
nerseits das Denken aus deren Zwingen zu befreien und andererseits zu einer
neuen Ontologie zu finden, die sich vom Anthropozentrismus ldsen soll. Mit die-
sem Begriff ist zugleich angedeutet, in welche Richtung eine Kritik 6kologischen
Denkens in der Gegenwart iiber den Rahmen dieses Buches hinaus weitergehen
konnte. Onto-Okologien, wie sie neben Latours Ansatz etwa in den Ausprigungen

235 Latour (2017): Facing Gaia. S.101.

- am14.02.2026, 14:28:16.



https://doi.org/10.14361/9783839448397-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

6 Genealogien der Zirkulation: Kreise und Kreislaufe der Geschlossenheit

des new materialism oder in objektorientierten Okologien entworfen werden, beru-
hen auf spezifischen Epistemologien des Umgebens, die in ontologische Aussagen
extrapoliert werden.?*

Latours onto-dkologischer Ansatz ist ein besonders prominentes Beispiel fiir
die Forderung, dass das environment weniger auf der Seite der Natur stehen soll,
um sie vor dem Zugriff der Kultur und der Technik zu schiitzen. Die Beachtung
von environments konne vielmehr jene ontologische Aufteilung aufheben, in deren
Folge die Ausbeutung der Natur folgenlos fir die Kultur auf der anderen Seite der
Unterscheidung erschien und die Materie dem Geist untergeordnet wurde. Der
Anthropo- und Eurozentrismus der Moderne sollen verschoben oder gar durch-
gestrichen werden. Thre Konstitution verhindere, so fithrt Latour immer wieder
aus, genuin dkologisches Denken. Seine politische Okologie stellt er als Antwort
auf den Klimawandel in Form einer Reaktion auf die Erschiitterung der ontologi-
schen Trennung dar, weil es nicht mit einer Erweiterung der Handlungsmacht auf
vormals passive Objekte getan sei. Latours Projekt und seine Fortschreibung der
Gaia-Hypothese erscheinen damit sowohl als Verneinung der Moderne als auch als
ihre Alternative. Die environments, die Gaia gibt, bieten sich an, um den Anthro-
pomorphismus aufzulosen, weil Gaia weder eine transzendente Natur voraussetzt
noch den Menschen in den Mittelpunkt stellt. Latour fordert in diesem Sinne eine
Entscheidung zwischen Modernitit und Okologie und zieht damit eine deutliche
Grenze zwischen zwei fiir ihn unvereinbaren Pfaden: »Political ecology cannot be
inserted into the various niches of modernity. On the contrary it requires to be un-
derstood as an alternative to modernization. To do so one has to abandon the false

236 Indieser Hinsicht konnte man etwa die Rolle des Begriffs environment in den Schriften Graham
Harmans untersuchen, der in seinem Buch Guerrilla Metaphysics schreibt: »The ether or level of
qualities is the very environment that this book has been seeking.« (Harman, Graham (2005):
Guerrilla Metaphysics. Phenomenology and the Carpentry of Things. Chicago, Open Court. S. 67) Der
Ather und das environment sind fiir Harmans Projekt, Dinge und Menschen gleichrangig zu ver-
handeln, gleichermafen argumentative Ressourcen. Diese Begriffe haben bei Harman eine
dhnliche Funktion, weil sie als Umgebungen der Vermittlung zwischen Getrenntem oder Un-
terschiedlichem vermitteln. In einem dhnlichen theoretischen Kontext entwirft Timothy Mor-
ton eine Ecology without Nature und fragt »how nature has become a transcendental principle«
(Morton (2007): Ecology without Nature. S. 5). Morton kritisiert am Naturbegriff, dass dessen in-
stabile und vage Bedeutung fiir unterschiedliche Interessen herhalten miisse, entsprechend
vereinnahmt werde und dadurch ginzlich an Erklarungspotential eingebiift habe, ein solcher
einen solchen Begriff aber bendtigt werde, um den gegenwértigen Herausforderungen zu be-
gegnen. Doch der Begriff des environments, den Morton als Alternative einfiihrt, historisiert
er ebensowenig wie die Konvergenzen des Naturbegriffs mit der Okologie. Wie die beiden
Begriffe Natur und environment in diese Stellung gelangen konnte, bleibt bei Morton daher
unklar. Entsprechend kann Morton die universelle Allverbundenheit der Okologie als Gegen-
mittel priasentieren: »Ecology shows us that all beings are connected. The ecological thought
is the thinking of interconnectedness.« (Morton (2010): The Ecological Thought. S. 7.)

- am14.02.2026, 14:28:16.

4N


https://doi.org/10.14361/9783839448397-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

472

Epistemologien des Umgebens

conceit that ecology has anything to do with nature as such. It is understood here
as a new way to handle all the objects of human and non-human collective life.«**”

Latours Uberlegungen sind rhetorisch bis ins Detail ausgeschmiickt und ope-
rieren mit michtigen Gegeniiberstellungen von richtigen und falschen Weltbildern
sowie dem Dualismus von Dualismen und Nondualismen. Es ist bemerkenswert,
dass Latour, wie erliutert, kaum Verstindnis fur die Bedeutung der Kybernetik
zeigt, die Lovelocks Arbeiten zugrunde liegt. Sie stellt fir ihn eine Ingenieurswis-
senschaft dar, die erklirt, wie Technik durch ein Ingenieurssubjekt gesteuert wird.
Die Vermutung liegt nahe, dass Latour die Kybernetik damit so weit trivialisiert,
dass er sie mit einem deterministischen Mechanizismus verwechselt. Daher kann
er die Kybernetik dem von ihm unterstellten Holismus der Gaia-Theorie gegen-
iiberstellen, um erstere ab- sowie letztere aufzuwerten.

Latours Lektiire der Kybernetik hingt also eng mit seinem Verstindnis eines
Skologischen Holismus zusammen, in dem alles in runden Kreisliufen mit allem
verbunden ist. Die Einfithrung von Riickkopplungen und Steuerungsprozessen in
die Technik, aber mit dem Okosystem-Begriff auch in die Okologie, simplifiziert
Latour als Einfithrung eines Steuermannes, eines kybernetes. Dass die Kybernetik
im Sinne Norbert Wieners — darin explizit gegen mechanistische und gegen holis-
tische Bewegungen gleichermafRen — auf einer Gleichbehandlung technischer und
natiirlicher Objekte beruht und mit Heinz von Foerster nicht-triviale Maschinen in
ihrer Selbstorganisation als zellulire Automaten betrachtet, dass sie Organisatio-
nen als negentropische Einheiten begreift und dabei nicht in Maschinen und Lebe-

wesen unterscheidet??

, milsste Latour in die Karten spielen. Indem Latour diese
Traditionslinie ausblendet, tibersieht er zugleich, dass gerade in der Kybernetik
Dualismen aufgeweicht wurden und dass die Ausweitung von Handlungsmacht
auf Kollektive bereits dort angedacht war. Noch viel mehr sollte Latour tiberzeu-
gen, dass die Kybernetik, von der Systemtheorie von Bertalanffys geprigt, als Ver-
such auftritt, aus der Starre zwischen Holismus und Mechanismus auszusteigen,
die mit Latour gegen Latour als Reste der Moderne verstanden werden konnten.
Der Ansatz von Lovelock und Margulis setzt die kybernetische Fassung des environ-
ments als manipulierbare, negentropische Black Box insofern fort, als ihre Hypo-

these zeigt, dass »environmental control«***

eine Eigenschaft von selbstorganisie-
renden Systemen sein kann. Von einem »natiirlichen environment< zu sprechen ist
im Anschluss daran, darin ist Latour recht zu geben, widersinnig, weil das von der
Kybernetik aufgenommene Potential des Begriffs darin liegt, die Unterscheidung

von natiirlich und artifiziell zu unterlaufen. Doch wenn Latour die Kybernetik der

237 Latour: »To Modernize or to Ecologize?«. S. 222.

238 Wiener (1948): Cybernetics sowie Foerster: »On Self-Organizing Systems and their Environ-
ments«.

239 Lovelock/Margulis: »Biological Modulation of the Earth’s Atmosphere«. S. 486.

- am14.02.2026, 14:28:16.



https://doi.org/10.14361/9783839448397-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

6 Genealogien der Zirkulation: Kreise und Kreislaufe der Geschlossenheit

Okologie, gerade der politischen, entgegensetzt, bleibt deren historischer Einsatz
verdeckt — und damit auch die Verstrickung der Gaia-Theorie und vielleicht auch
von Latours eigenem Ansatz in diese Geschichte.

Dieses eigenwillige Verstindnis oder gar Missverstindnis der Kybernetik wird
besonders deutlich, wenn Latour am Ende der Vorlesungsreihe konstatiert, dass
Gaia durchaus als kybernetisches Wesen verstanden werden kénne, aber eben nicht

4° ist Latours Beschreibung Gaias

als technisches. Wie Bruce Clarke gezeigt hat
durch und durch kybernetisch, wenn er davon spricht, dass »every consequence
adds slightly to a cause« oder »consequences overwhelm their causes«**'. Diese
Zitate belegen die Bedeutung von Rekursionen und Riickkopplungen fiir Latours
eigene Beschreibungen. Doch statt diesen Pfaden zu folgen, versteift sich Latour
auf einen auch in anderen seiner Schriften dominanten, einfach anmutenden
Technikbegriff, der eher Himmer und Pistolen umfasst als Computer und digitale
Netzwerke. Vor allem adaptive und regulative Umgebungstechnologien kann
dieser Technikbegrift nicht erfassen. Diese Verengung von Technik, die Latours
Arbeiten generell kennzeichnet***, kénnte in dieser — im Gegensatz zu Lovelock
— einseitigen Lektiire der Kybernetik einen Ursprung haben. Sie wirkt insofern
trivialisierend, als die Techniken, die bei Latour auftauchen, fast ausschliefRlich
instrumentellen Charakter haben und von einem Subjekt verwendet werden.
Konzeptuell unterliuft Latour damit die von ihm selbst in den Vordergrund
gestellte nicht-menschliche Handlungsmacht der Technik, die mit Blick auf die
Technikgeschichte gerade in kybernetischen Maschinen zum Tragen kommt.
Entsprechend ist es nicht verwunderlich, dass Latour den avanciertesten Ver-
fahren des environmental design in Form von geoengineering das Wort redet.**® Frédé-
ric Neyrat hat gezeigt, wie eng Latours onto-6kologisches Projekt einer Revitali-
sierung der Gaia-Hypothese mit den gegenwirtigen Anstrengungen des geo-con-
structivism verbunden ist, die versuchen, den Planeten in ein technisches Projekt
zu verwandeln: »In moving toward a better Anthropocene, the environment will be

what we make it«**

Feld.

, so Erle Ellis, einer der wichtigsten Protagonisten auf diesem

240 Vgl. Clarke, Bruce (2014): Neocybernetics and Narrative. Minneapolis, University of Minnesota
Press.

241 Latour, Bruno: »Attempt at an Compositionist Manifesto«. In: New Literary History 41/3 (2010),
S. 471-490. Hier: S. 482, 484.

242 Vgl.etwadas Beispiel der Waffe, das Latour zur Erklarung technischer Vermittlung heranzieht:
Latour, Bruno: »On Technical Mediation. Philosophy, Sociology, Genealogy«. In: Common Know-
ledge 3/2 (1994), S. 29-64.

243 Vgl. Latour, Bruno:»Love Your Monsters«. In: Shellenberger, Michael/Nordhaus, Ted (Hg., 2011):
Love Your Monsters. Postenvironmentalism and the Anthropocene. Oakland, Breakthrough Institute,
S.17-25.

244 Ellis, Erle C.: »Overpopulation is not the Problem«. In: New York Times (13. September 2013). S.
A19.

- am14.02.2026, 14:28:16.

473


https://doi.org/10.14361/9783839448397-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

474

Epistemologien des Umgebens

Ein dhnlicher Verdacht trifft Latours gelegentliche Bezugnahme auf den Be-
griff des Okosystems, der in Tansleys Formulierung von 1935 und der kyberneti-
schen Ausweitung durch Lindeman, Hutchinson und die Odum-Briider viele von
Latours Zuschreibungen an das Gaia-Konzept — Verteilung von Handlungsmacht
in >waves of actions, nicht durchgehaltene Trennung in Mensch und Natur, Auf-
16sung eines externen Beobachtungsstandpunkts — schon beinhaltet. In Politics of
Nature schreibt Latour: »The ecosystem integrated everything, but too quickly and
too cheaply.«** In Facing Gaia erwihnt er zwar die Verbindung zwischen Lovelock
und Tansley sowie dessen Widerstand gegen den Holismus, bezeichnet Gaia jedoch
inkohirenterweise als »anti-system«**. Leider gibt Latour keine Griinde fiir sei-
ne Ablehnung des Konzepts an. Stattdessen kann die Gaia-Hypothese, wie Clarke
herausgearbeitet hat, als avanciertes dkologisches Systemkonzept in der Traditi-
on Tansleys und von Bertalanffys gelten: »Taken together, the system’s concept of
autopoiesis and Gaia epitomize a shift in the aims of scientific rationality, from in-
strumental control without due regard for environmental ramifications, to the ob-
servation and integrated coordination of system/environment relation.«**” Clarke
hat gezeigt, wie Lovelock Systeme mit einem Holismus der Emergenz gleichsetzt,
in dem das Ganze mehr ist als die Summe seiner Teile.**® Angesichts dieses Miss-
verstindnisses werde zwar, so Clarke, Latours Aussage nachvollziehbar, Gaia sei
kein System im Sinne eines »unified whole«**. Doch die biopolitische Dimensi-
on der Gaia-Hypothese wird so von beiden Autoren verdeckt und auch von Clarke
nicht weiter verfolgt.

Selbst wo Latour gegen die Selbstverstindlichkeit der Natur argumentiert,
bleibt environment als Platzhalter fur die gegenwirtigen Herausforderungen des
Anthropozins selbstverstindlich. Zugespitzt ausgedriickt: Indem Latour die
Gaia-Hypothese aus diesen Kontexten isoliert, setzt er sich selbst an die Spitze
einer nunmehr geschichtslosen Bewegung. Dabei wiederum wird das holistische
Nachleben dieses Konzepts zugunsten der Onto-Okologie globaler Verbundenheit
verdeckt. Entsprechend ignoriert Latour, wie die Epistemologien des Umgebens,

245 Latour (2004): Politics of Nature. S.131.

246 Latour (2017): Facing Gaia. S. 87.

247 Clarke, Bruce: »Autopoiesis and the Planet«. In: Sussman, Henry (Hg., 2012): Impasses of the Post-
Global. Theory in the Era of Climate Change. Ann Arbor, Open Humanities Press, S. 58-75. Hier: S.
61.

248 Vgl. Clarke, Bruce: »Rethinking Gaia. Stengers, Latour, Margulis«. In: Theory, Culture & Socie-
ty 34/4 (2017), S. 3-26. Hier: S. 5. Clarke selbst versucht seinerseits, das Gaia-Konzept auf der
Grundlage des von Lovelock vernachléssigten Autopoiesis-Begriffs zu aktualisieren. In diesem
Kontext prasentiert er auch eine Abbildung der in Gaia zusammengefassten Systeme, in dem
Gaia als Kreis vom cosmic environment getrennt ist (ebd., S. 5).

249 Latour (2017): Facing Gaia. S. 94.

- am14.02.2026, 14:28:16.



https://doi.org/10.14361/9783839448397-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

6 Genealogien der Zirkulation: Kreise und Kreislaufe der Geschlossenheit

die in all diesen Kontexten 6kologischen Denkens eine zentrale Rolle spielen, die
Position prigen, von der aus er selbst spricht.

Die Frage, auf die Latour im epistemologischen Herzen Gaias stof3t, ist diesen
Einwinden zum Trotz zentral fir eine ihrer aktuellen, auch theoretischen Aufga-
ben bewussten Variante 6kologischen Denkens: Kann man, wenn man das Okosys-
tem wie Lovelock und Margulis auf globalen Maf3stab ausdehnt, noch von einem
environment ausgehen, oder 16st sich mit der Isolierung der Organismus und envi-
ronment umfassenden Entitdt Gaia vom duferen environment auch das environment
auf, weil es, um im Bild zu bleiben, ohne Mittelpunkt keinen Kreis mehr gibt? Gibt
es ein environment, wenn die Unterscheidung von Innen und Aufien aufgehoben
wird? Zwar betont Latour, dass es, wenn man den Planeten als Gaia betrachte, ne-
ben dem auflerplanetarischen Nichts kein Auflerhalb gebe und deshalb das environ-
ment im Sinne eines allgemeinen, von allen Aktanten geteilten und fiir alle Aktanten
identischen environments verschwinde. Doch zugleich verwendet er den Begriff als
abstrakte Einheit aller je konkreten, vom Umgebenen abhingigen Umgebungen
weiter. Diese rhetorische, epistemologische und letztlich in ihrem Anspruch einer
Welterklirung auch ontologische Operation spielt sich an der Grenze zwischen ei-
nem globalen und einem lokalen environment ab. Um noch einmal den Eintrag en-
vironment aus dem Glossar von Politics of Nature zu zitieren: »It is the externalized
whole of precisely what one can neither expel to the outside as a discharge nor keep
as a reserve.«*° Der Begriff environment steht zur Disposition, wird aber weiterhin
benétigt. Er kann, so Latours Hoffnung, die Ontologie dkologischer Verschrinkt-
heit auch dort erfassen, wo die Welt nur aus 6kologischen Relationen besteht. Auch
ohne Auflen muss es ein environment als Umgebendes geben, weil es etwas Umgebe-
nes gibt. Der Begriff impliziert aber zugleich ein Verhiltnis von Innen und Aufen,
das der Komplexitit dieser dkologischen Allverbundenheit nicht mehr gerecht wer-
de. Latour verwendet den Begriff dennoch weiter und greift auf das Gaia-Konzept
zuriick, weil es fiir 6kologisches Denken Umgebungen geben muss, selbst wenn sie
sich im Inneren befinden. Er kann den Begriff nicht endgiiltig verabschieden, weil
er ihn braucht, um mit der Okologie Gaias die modernen Dualismen zu unterlaufen
bzw. weil er diese — so seine Rhetorik — bereits unterlaufen zu haben behauptet.

Latour duflert in seiner Anverwandlung des Gaia-Konzepts den Gedanken, dass
die Rede vom environment ihre Grundlage verliere, wenn man den Planeten als glo-
bales Netzwerk der Verkettung von Aktanten begreife, dessen Auflen verschwunden
sei. Angesichts dieser konzeptuellen Verteilungen von Handlungsmacht auch auf
das, was bis dahin als passive Umgebung galt, kann das environment nicht mehr
im alten Sinne aufSerhalb sein, weil nichts mehr auf der unbedeutenden Seite

250 Latour (2004): Politics of Nature. S. 241. Im franzésischen Original ist von environnement die Re-
de: Latour (2004): Politiques de la nature. In der deutschen Ubersetzung heifit es stattdessen
Umwelt: Latour (2001): Das Parlament der Dinge. S. 299.

- am14.02.2026, 14:28:16.

475


https://doi.org/10.14361/9783839448397-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

476

Epistemologien des Umgebens

der Unterscheidung platziert werden kann. Man kénnte demgegeniiber einwen-
den, dass Latours Behauptung voraussetzt, dass environments immer als passiv und
supplementir angesehen worden seien, was sich beim Blick auf die Geschichte
der Okologie jedoch als falsch herausstellt. Latours Argumentation baut zum wie-
derholten Male einen leicht zu schlagenden Gegner auf. Dennoch liegt in diesem
Gedanken eine wichtige Intuition verborgen, die den gegenwirtigen Status des
von der Okosystem-Okologie der 1960er Jahre geprigten Umgebungswissens fass-
bar macht. Denn trotz seiner eigenen Einwinde fithrt Latour den Begriff des envi-
ronments fort, und fast kénnte man meinen, dass er trotz des verkiindeten Endes
vielsagender ist als zuvor. Betrachtet man Latours These vom Verschwinden des
environments in ihrer Polemik, wird deutlich, dass das vermeintliche Verschwin-
den des environments — parallel zum Verschwinden des Aufien - als Aufhebung der
Macht einer Unterscheidung gedacht ist. Die Dyade von environment und Organis-
mus wurde, so kann man Latour interpretieren, als absolut begriffen, stellt sich
aber nunmehr als relativ heraus — als 6kologisches Verhiltnis einer nicht mehr
essentialistischen Dyade von Organismus und environment. Im Rahmen dieser spe-
zifischen Epistemologie des Umgebens kann ihr Verhiltnis immer wieder auf sich
selbst bezogen und in sich wiederholt werden. Eben diese Verschachtelung von en-
vironments setzt Latour mit Gaia gleich. Gaia bringt all diese environments zu einem
Ganzen zusammen, ohne selbst ein iibergeordnetes environment zu sein. Gaia ist
rund wie ein Kreis und »when we appeal to the blue planet, we cannot help but

go around in circles!«*!

Das Auflen des Alls ist von Gaia abgeschnitten und jedes
Auflen im Innen ist bereits innen, so dass es nur noch Relationen von environments
geben kann, Umgebungen von Umgebenem. Als Planet und als environment kreist
Gaia um sich selbst

So wird noch einmal deutlich, dass die Frage des Umgebens zutiefst mit der
Frage nach dem Auflen und dem Auferhalb der Umgebung verwoben ist. Wenn
das Auflen verschwindet, muss es, weil es in der Okologie als Umgebendes gedacht
wird, im Inneren fortexistieren. Das environment bleibt auch ohne Auflen environ-
ment, da es als Umgebendes umgebend bleibt. Entsprechend kann man vermuten,
dass die historische Koinzidenz des Verschwindens des Auflen und des Aufstiegs
des environments innerhalb der theoretischen und politischen Auseinandersetzun-
gen dieser Zeit auch damit zusammenhingt, dass letzteres die Frage nach dem
Auflen auf eine andere Weise stellen erlaubt als viele bis dahin vorherrschende
Welterklirungen: Das umgebende environment hat kein Auflen, aber es ist umge-
ben. Es gibt kein Jenseits der Umgebung, weshalb die Umgebung zu dieser Zeit
nach Innen eingezogen werden kann. Die seit den 1960er Jahren um sich greifende
und heute aktualisierte Frage lautet mithin, ob es ein umgebendes AufRerhalb des

251 Latour (2017): Facing Gaia. S.137.

- am14.02.2026, 14:28:16.



https://doi.org/10.14361/9783839448397-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

6 Genealogien der Zirkulation: Kreise und Kreislaufe der Geschlossenheit

environments geben kann, das selbst ein Aufien des Organismus ist. Anders formu-
liert und die antike Tradition des Begriffs periechon aufgreifend: was umgibt das
Umgebende, was ist auflerhalb der Umgebung? Was ist die Umgebung der Um-
gebungen, die Umwelt der Umwelten, das milieu der milieux, das environment der
environments? Was umgibt ein environment, dessen Abschliefung, wie an den closed
worlds gesehen, nie endgiiltig sein kann? Was liegt aufderhalb der Kreise, mit denen
in der Okologie environments dargestellt werden? Wie und von welchem Standpunkt
aus lassen sich Umwelten, milieux und environments beobachten, wenn es kein AufSen
gibt und ihre Beobachtung teilnehmend in einer Umgebung stattfindet? Und vor
allem: Wie werden derartige Umgebungsrelationen durch adaptive Technologien
neu gestaltet?

- am14.02.2026, 14:28:16.

477


https://doi.org/10.14361/9783839448397-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

1 14.02.2026, 14:28:16.



https://doi.org/10.14361/9783839448397-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

