
ANTHROPOS

111.2016: 99 – 112

Abstract. – The Tree of Tule (El Árbol del Tule) is a huge Mon-
tezuma cypress (Taxodium mucronatum) located in the center of 
the town Santa María del Tule in the Mexican state of Oaxaca. 
In the local Nahuatl language it is being nicknamed ahuehuete 
(“old man of the water”). In 2001 it was placed on the UNESCO 
list of World Heritage Sites. In this article, the author discusses 
the historical and socio-cultural context surrounding that monu-
ment. [Mexico, Oaxaca, Nahuatl, indigenous cult of nature, the 
Tree of Tule]

Ursula Thiemer-Sachse, jubilada catedrática de antropología en 
el Instituto Latinoamericano de la Universidad Libre de Berlín 
(1993–2006). – En 1968 ha defendido su tesis de doctorado so-
bre el aporte alemán al estudio de la etnohistoria de los pueblos 
de México. – En 1983 ha realizado su segundo doctorado sobre 
la etnohistoria de los zapotecas de Oaxaca. Su corriente investi-
gación se centra en la etnohistoria de los indígenas de América 
Latina y en la historia de su investigación científica.- Publica-
ciones: “El Dorado – Mythos vom Gold. Schätze altindianischer 
Kulturen aus Kolumbien“ (1988); „Die Zapoteken. Indianische 
Lebensweise und Kultur zur Zeit der spanischen Eroberung“ 
(1995). – Véase también bibliografía.

Como el gigantesco árbol que se encuentra en la al-
dea Santa María del Tule, en el Estado de Oaxaca en 
México del sureste, sin duda, seres extraordinarios 
del ambiente natural han provocado comúnmente la 
atención y el respeto de la gente indígena – por la 
tradición de las ideas e imaginaciones hasta hoy en 
día, pero especialmente en tiempos preindustriales. 
En aquel entonces la gente había vivido más cerca 
de los fenómenos extraordinarios de la naturaleza, 
alrededor o en medio de sus aldeas. Muchas veces 
identificaban estos fenómenos naturales con fuer-

zas y seres sobrehumanos o los comprendían como 
sedes de aquellos. Es interesante reconocer estas 
tradiciones y promover su revitalización así como 
aprovecharlas para actividades actuales destinadas 
a salvar el ambiente natural.

La importancia de árboles llamativos  
entre los indígenas de Oaxaca

En la región que ahora denominamos el estado de 
Oaxaca existen creencias en varios de tales seres, 
admirados, adorados o sencillamente aceptados des-
de hace siglos como algo excepcional. La población 
autóctona los considera importantes para su vida co-
tidiana y ritual. Por lo tanto esos seres fueron tam-
bién integrados en los mitos de origen que han sido 
la expresión verbal más importante de su visión del 
mundo. Entre ellos existen no solamente las mon-
tañas con sus cumbres, picachos y cuevas sino tam-
bién seres comprendidos como vivos, por ejemplo 
árboles. El Árbol de Tule, situado en medio del va-
lle central de Oaxaca, toma una posición preferen-
te, ya que – debido a la circunferencia de su tronco 
de alrededor de 50 metros – es considerado como el 
mayor árbol del mundo. El Árbol de Tule es también 
visto como un ser anciano – se piensa, de más de dos 
mil años – que todavía está creciendo y floreciendo.

En este artículo nos interesarán las ideas de la 
gente indígena sobre este admirable ser gigantesco 
y sobre su importancia para las comunidades loca-
les. Pero el Árbol de Tule es solamente el “principal 

El Árbol de Tule

Un monumento de importancia en el ideario  
de la gente indígena de Oaxaca

Ursula Thiemer-Sachse

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99


100 Ursula Thiemer-Sachse

Anthropos  111.2016

entre otros”. ¡Recordemos la importancia de árbo-
les para los indígenas de la región! Árboles existen 
entre las “mojoneras” de los límites que definían y 
definen las propiedades de terrenos de las comuni-
dades indígenas, y esto desde hace siglos. Donde 
no existen puntos llamativos de la naturaleza se han 
acumulado montones de piedras para tal demarca-
ción. Restos de tales “mojoneras” todavía existen y 
juegan un papel bastante importante como testigos 
de la situación histórica, especialmente en los plei-
tos de comunidades indígenas sobre los derechos de 
propiedad de los terrenos. Los mapas del temprano 
tiempo colonial1 muestran una mezcla de símbolos 
de carácter indígena y europeo, guardados – a veces 
solamente como copias hechas más tarde de estos 
originales del tiempo colonial – en los ayuntamien-
tos de las comunidades mismas o en los diferentes 
archivos históricos. Demuestran, sin embargo, que 
junto a los cerros, colinas, lomerías, peñascos, ro-
cas, ríos y hasta las llamadas mojoneras de piedras, 
las últimas como marcadores artificiales, existían ár-
boles con señales que servían como puntos de orien-
tación dentro del paisaje. Especialmente por causa 
de avalanches, del cambio de las corrientes de arro-
yos y ríos así como la desaparición de tales árboles 
se han originado conflictos entre comunidades ve-
cinas para definir sus límites.2 Árboles murieron, a 
veces por el impacto de un rayo o por vejez, a veces 
por vandalismo o por intereses especiales. Así, los 
puntos antes aceptados por todos desaparecieron. 
Esto significa que los antiguos mapas no coinciden 
con la memoria o los intereses de los contrahentes 
en los conflictos sobre tierra. Así, estos mapas ya no 
sirven pués no corresponden con la realidad actual 
del paisaje o, al contrario, en los pleitos sirven como 
documentación de antiguos derechos, pero muchas 
veces no son aceptados por ambos lados.

También existen arboledas, por ejemplo en los 
centros de las propiedades comunales. Estas fue-
ron plantadas cerca del centro político y religioso, 
es decir en la plaza central frente al ayuntamiento 
o en el atrio de la iglesia. Estos árboles a veces son 
areas de árboles frutales; con frecuencia representan 
el núcleo de la población. A menudo plantados hace 
siglos, los árboles reflejan la relación íntima de la 

  1	 En su mayoría se han llamado a estos mapas “lienzos” a pesar 
de que fueran de algodón; con este término vulgar común-
mente se entiende lo mismo como “manta”.

  2	 Como yo pude observar, a veces, hasta hoy en día, unas pie-
dras, saltando a la vista por su color o tamaño, solamente se 
encuentran inclinadas o puestas directamente a las raíces de 
un árbol. Demarcan un límite entre comunidades o propie-
dades de campesinos. Muy fácilmente pudieran ser retira-
das; solamente la memoria y la aceptación voluntaria de es-
tas “mojoneras” garantizan la paz de la gente de ambos lados 
entre sí.

gente con la naturaleza. Habían sido traídos al cen-
tro de la vida aldeana y plantados para dar sombra a 
las plazas de mercado y a los lugares donde se rea-
lizan espectáculos públicos y actividades de recreo. 
En Oaxaca, especialmente en las zonas montañosas, 
otros árboles en ambos lados de los ríos indicaron 
los lugares donde existieron puentes colgantes; esto 
también se puede ver en los antiguos mapas.3

Existen, sin embargo, también árboles silvestres 
que por su tamaño atrageron poblaciones que se 
concentraron alrededor de ellos. Por ejemplo, hay 
árboles que demarcan una zona húmeda, fértil y así 
útil para la agricultura. Tales árboles han sido una 
señal que existe bastante agua en el subsuelo. A ve-
ces están cerca de o a las orillas de ríos; a veces, sin 
embargo, crecen en zonas sin ríos ni arroyos super-
ficiales donde el hombre debe orientarse por los ár-
boles y otros fenómenos naturales de este tipo para 
poder aprovechar las oportunidades del lugar. Así, 
la gente admirando los árboles se estableció allí, y 
fue una de las causas para la fundación de aldeas.

Además, ciertos árboles funcionan como seres 
através de los cuales los mixes, por ejemplo, tienen 
la impresión que pueden comunicarse con la tierra. 
Por esto la gente indígena piensa que existen árbo-
les sagrados a los que veneran y depositan ofrendas 
entre sus raíces (Hoogshagen 1994: ​379, 365).

El interés de los indígenas en los ahuehuetes

En el sureste de México son especialmente árboles 
sagrados los que pertenecen a la especie con la de-
nominación botánica Taxodium mucronatum TEN 
(de la familia Taxodiaceae – véase Martínez 1963: ​
165).4 Entre ellos merecen ser destacados el cono-
cido Árbol de Tule (Fig. 1) y – como los lugareños 
dicen – sus “parientes” menos voluminosos, pero 
sin duda también gigantescos, en sus alrededores: 
su “hijo”, su “nieto”, y unos pocos más. Crecen en 
una zona antes quizás pantanosa, quizás lacustre de 
una laguna. Se puede ver que están en una línea de 
noroeste al sureste que hace pensar en un río sub-
terraneo o infiltraciones de agua procedentes de las 

  3	 Por ejemplo en el “Mapa de la Vicaria de Totontepeque de 
los Mixes y pueblos anexos, situada en la Provincia de Oa-
xaca. 1706”, en el Archivo General de Indias, Sevilla (según 
Schmieder 1930: plate 40).

  4	 En sus descripciones diferentes cronistas y viajeros, entre 
ellos Alejandro de Humboldt, lo han denominado con otros 
nombres como, por ejemplo, “cedros” o “sabinos”, por su se-
mejanza con la sabina de Europa (Juniperus sabina L.) o con 
otros del registro botánico, como Taxodium distichum desco-
nociendo su especialidad (véase Martínez 1963: ​162, 167). 
Burgoa (1934 [1674]/II: ​116) está contándole entre “aquellas 
gruesas aceibas” que significa “ceibas del agua”.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99


El Árbol de Tule

Anthropos  111.2016

101

montañas de San Felipe al norte del valle (Martínez 
1963: ​202). Pues la toponimia del lugar Tule, aho-
ra una parte del nombre del poblado, se deriva de 
la existencia de plantas de tal habitat húmedo. Es la 
denominación nahua tollin (tullin) = junco, carrizo 
(¿Typha domingensis?), más tarde hispanizada para 
plantas de una zona semiacuática. Esta denomina-
ción debe existir desde los últimos decenios antes 
de la invasión española. En aquel entonces durante 
el proceso de la expansión como estado tributario, 
los mexicas conquistaron el centro del mismo valle. 
Dando nombres en su idioma a los lugares y a los 
fenómenos naturales considerados de importancia 
regional, los mexicas subrayaron su domino y el po-
der sobre la población autóctona zapoteca.5 El Ár-
bol de Tule también es hasta hoy en día denominado 
según la palabra nahua para tales árboles: ahuehue-
te, hispanizado de ahuehuetl. En diferentes fuentes 
coloniales y en los diarios de viajeros extranjeros 
esta denominación fue mal entendida o mal escri-
ta.6 Los mexicas también denominaron estos árbo-

  5	 Esto demuestra preferentemente el nombre del mismo esta-
do de Oaxaca en base a la toponimia dada por los mexicas al 
lugar de su guarnición: Huaxyacac (“en [el lugar de] la nariz 
[= un resalto de la montaña] [con] uaxin”). También es una 
denominación orientada a una apariencia especial de la natu-
raleza observada: la concentración de los árboles legumino-
sos, hoy en día llamados con el nombre vernacular, también 
hispanizado: guajes. 

  6	 En base a su eurocentrismo el geógrafo alemán Friedrich Rat-
zel se expresaba muchas veces en sus descripciones muy ne-
gativa y arogantemente sobre la gente autóctona de México. 
Pero demostró un interés extraordinario frente al Árbol de 
Tule que clasificó como Taxodium mexicanum y lo describió 

les ahuehuetl = anciano (huehuetl ) del agua (atl ), 
según su importancia como marcadores de agua en 
el subsuelo. Se puede discutir si la comparación con 
hombres ancianos se debe a la grandeza de tal árbol, 
lo que hizo pensar en su vejez, o si la denominación 
se originó a causa de las plantas tillandsias (Tilland-
sia usneoides var. robusta [E. Morren ex Mez5] – 
nahua: paxtli) que colgaban de sus ramas como las 
barbas grises de los viejos.7

Martínez (1963: ​161) menciona que la especie 
ahuehuete fue declarada “Árbol Nacional de Méxi-
co” por votación popular efectuada en 1921, convo-
cada por la Escuela Nacional Forestal. Su distribu-
ción natural en México y en Guatemala se encuentra 
entre 300 metros y hasta 2.000 metros sobre el nivel 
del mar. No es común en lugares muy cálidos, pero 
se adapta a lugares templados. Fue tan admirado 

por extenso (Ratzel 1878: ​285–287). Informó que su nombre 
en el idioma “indiano” sería ahuetl. – Véase también Martí-
nez (1963: ​162).

  7	 No se puede aceptar la idea del protomédico Francisco Her-
nández (1959: cap. 1: ​46) que el nombre “Ahoéhoetl” signifi-
caría “tambor de agua” “porque de él acostumbran los indios 
fabricar sus tambores hoehoetl o teponaxtli”. Como Mártinez 
(1963: ​163) explica, los indígenas no usaron nunca la made-
ra del ahuehuete para la fabricación de sus tambores, pues 
es demasiado suave y poco sonora. Al contrario pudieron fa-
bricar canoas, postos y vigas, pues la madera es resistente a 
la humedad (Martínez 1963: ​187). Por esto es interesante lo 
que Dupaix (1834: ​32) dice sobre las vigas de los palacios de 
Mitla en el mismo valle de Oaxaca: “Supieron elegir para el 
efecto la madera del ahuehuete, especie de sabino, el que sig-
nifica en mejicano ir á viejo. En efecto es incorruptible, dura 
muchos años en pie ó en vida, y muerto ó cortado igualmente 
resiste una larga serie de tiempos.”

Fig. 1: El Árbol de Tule en el atrio 
de la Iglesia de Santa María El 
Tule en Oaxaca, México.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99


102 Ursula Thiemer-Sachse

Anthropos  111.2016

por los autóctonos que lo cultivaron hasta una altu-
ra de 2.500 metros. Pero en las regiones tan altas el 
árbol tiene más problemas para crecer y durar; allí 
no es tan resistente contra enfermedades e influen-
cias climáticas.

Los mismos mexicas o sus antecesores – los pue-
blos de las regiones más al noroeste de Oaxaca, en 
la zona lacustre de la cuenca central de México así 
como en diversos lugares de los actuales estados 
de Puebla y Morelos – admiraron los árboles de 
la especie ahuehuetl, los comprendieron como ár-
boles sagrados. Puede ser que el árbol que se que-
bró cuando los mexicas y sus parientes, los otros 
grupos, migraron de su antigua patria a la cuenca 
central de México, como transmite el mito, fuera 
también un ahuehuete, pues según la “Tira de la Pe-
regrinación” (también conocida como Códice Bo-
turini ) este es dibujado con un tronco extraordi-
nariamente grueso (Fig. 2). Para considerar a estos 
árboles como algo sagrado llevaron ejemplares al 
altiplano. Existen – como se calcula – todavía casi 

200 árboles de una edad de más de 500 años, es de-
cir, desde antes de la invasión de los españoles, así: 
unos ejemplares, como en el antiguo “jardín botá-
nico” de los tlatoani mexicas en Oaxtepec, More-
los (Fig. 3), o los famosos ejemplares en Chalmaci-
to y Chalma en el estado de México, comprendidos 
como creciendo en lugares de importancia sobre-
natural e incluso actualmente previstos con ofren-
das (Fig. 4). Otros más aún han sobrevivido en el 
Bosque de Chapultepec, hoy en medio de la capi-
tal mexicana. Muchos ejemplares, sin embargo, mu-
rieron dentro de los últimos siglos por haber sido 
descuidados, preferentemente por causa del creci-
miento de las ciudades. Como consecuencia de la 
contaminación del aire, de la disminución del agua 
en el subsuelo los árboles tuvieron problemas de 
sobrevivir, pues habían sido plantados en un habi-
tat no agradable. Especialmente para el centro po-
lítico de México, los botánicos explican el peligro 
de destrucción de ahuehuetes debido a que están a 
tanta altura sobre el nivel del mar. Allí no existe un 
clima favorable para los ahuehuetes a pesar de que 
hay bastante agua disponible. Es seguro que tam-
poco en la actualidad tienen buenas condiciones de 
sobrevivir sin problemas. No basta un cuidado pru-
dente para luchar contra el ambiente destructor de 
la megápolis. Así desaparecieron el ahuehuete de 

Fig. 2: Árbol quebrado en la “Tira de la Peregrinación” (también 
conocida como Códice Boturini).

Fig. 3: Ahuehuete en Oaxtepec, Morelos.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99


El Árbol de Tule

Anthropos  111.2016

103

Atlixco, Puebla, y la plantación de ahuehuetes en 
el llamado parque El Contador de Tetzcoco, Esta-
do de México – adscrito a la iniciativa del tlatoani 
Nezahualcóyotl – y los mayores ahuehuetes en el 
Bosque de Chapultepec, entre ellos “El Sargento”, 
a pesar de que allí todavía existen unos cientos de 
ahuehuetes. También se destruyó el famoso “Árbol 
de la Noche Triste” en Popotla (D. F.) (Fig. 5), qui-
zás en este caso por causas ideológicas.8

Victor Jiménez ha descrito toda esta historia de 
los ahuehuetes en su libro “El Árbol de el Tule en la 
historia” (1990). Además en muchas fuentes, empe-
zando con los códices del temprano tiempo colonial, 
se encuentran dibujos y topónimos que demuestran 
que existían muchos ahuehuetes en el México su-
reste y central.9

  8	 Pues, como el mito dice, allí, bajo este árbol, el conquistador 
Hernán Cortés descansó llorando por el fracaso de la llamada 
“Noche Triste”, la del 30 de junio al 1 de julio de 1520, des-
pués de su salida de Tenochtitlan. No es seguro que fuera el 
lugar donde creció este árbol el verdadero punto de descanso 
durante la retirada del ejército español; pero declararlo como 
monumento de memoria en este sentido fue suficiente para 
tratar de quemarlo.

  9	 Véase el “Lienzo de Tlaxcala” (García Quintana y Martínez 

Actualmente se puede ver que ahueuetes que 
crecen cerca de ríos, por ejemplo en la zona mix-
teca, pierden su vitalidad, especialmente por cam-
bios del clima y falta de agua. El habitat favorable 
se enuentra a una altura de alrededor de 1.500 me-
tros s. n. m. y más abajo, si el agua está asegurada. 
Así en el Valle de Oaxaca los ejemplares de Taxo-
dium mucronatum tienen mucha importancia – y so-
bre todo el más grande de todos ellos, el árbol con 
el tronco más grueso de todos los del mundo: el Ár-
bol de Tule (Fig. 6). Los zapotecos, la población de 
esta región de hace alrededor de 2.500 años, deno-
mina a esta especie de árboles “Yagaquichi” (“Sa-
bina arbol. Yágaquíchi cíña”; Córdova 1987 [1578]: ​
366 r).10

Marín 1983: ​42) con el dibujo del “Árbol de la Noche Triste”; 
Mapa de Coatlinchan con una estancia Ahuehuetítlan, marca-
da en el mapa con un árbol grande; Diccionario Enciclopédi-
co UTEH: por ejemplo aldeas, haciendas y rancherías con los 
siguientes nombres: Auehueco; Ahueheullo, Ahuehuepan, El 
Ahuehueta, Ahuehuetes, Ahuehuetita, Ahuehuetutlán, Ahue-
huetl, Ahuehuetla. Santo Domingo Hueheutlán, Ahueheu-
tzingo, Ahuehueyo; véase también Martínez (1963: ​165).

10	 Veáse también “Cedro arbol como sabina. Yàgaquichi” (Cór-
dova 1987 [1578]: ​104 v) y “Agallas de arbol o cipres o sabi-
na. &.c. Pelòlo yàaquichi” (Córdova 1987 [1578]: ​13 r). 

Fig. 4: Ahuehuete en Chalmacito, Estado de México.

Fig. 5: Árbol de la Noche Triste, Popotla, Tacubaya, México, 
D. F.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99


104 Ursula Thiemer-Sachse

Anthropos  111.2016

El venerado gigantesco Árbol de Tule  
y las danzas rituales bajo su sombra

¡Guardemos en consideración que este árbol puede 
ser comprendido como testigo de un pasado impor-
tante desde tiempos prehispánicos hasta el tiempo 
actual! En pro de esto hablan su extraordinario ta-
maño y edad.11 Su apariencia vital, además, pue-
de continuar influyendo así a la gente en el futuro. 
Lo último, sin embargo, no es seguro. Los árboles 
son testigos no solamente de una naturaleza admi-
rable sino también de las creencias, pensamiento y 
actividades de muchas generaciones de gente, aun 
cuando estén en peligro de ser deteriorados o hasta 
destruidos completamente. Por esto también mere-
cen la atención y protección por parte de aquellos 
que no están inmersos en la visión del mundo de la 
respectiva población local y por esta causa no ven 
en ellos señas de la presencia de seres sobrehuma-
nos y hasta divinos o de acontecimientos importan-
tes del pasado mítico y real-histórico. Esto significa 
que todos nosotros, los seres humanos, tenemos la 
obligación de apoyar a los iniciadores de proyectos 
para su salvación a favor de o en el interés de las 
nuevas y futuras generaciones.

Para la salvación del Árbol de Tule, que está en 
peligro de ser destruido por el cambio climático y 
especialmente por la falta de agua, desde el año de 

11	 “… sabinos, entre los que les hay uno particular en el cemen-
terio de Sta. María del Tule de mucha elevación, y de 40 va-
ras de grueso medido distintas veces”.

1994 los iniciadores han concentrado sus esfuerzos 
en la fundación de un Club de Amigos del Árbol de 
Tule, para integrar entre otros también a los funcio-
narios políticos. Han desarrollado muchas activida-
des e ideas en favor de un proyecto multifacético 
para la protección y salvación del gigantesco ser ve-
getal, de este ahuehuete que es único por su tama-
ño y quizás por edad en el mundo (Fig. 7). Desde el 
1º de enero de 2005 en adelante, cada día se echan 
2.000 litros de agua a sus raíces, a la otra parte del 
individuo tan enorme escondida en la tierra. Hay que 
imaginarse que la parte subterránea puede ser aún 
más grande, dando el contrapeso necesario a la parte 
visible del “monstruo”. Con estas acciones iniciales 
efectivas el Árbol de Tule quizás consigue la opor-
tunidad de sobrevivir. Pero echar una gran cantidad 
de agua diariamente no bastará en el futuro, pues se 
debe pensar también que el subsuelo es parcialmen-
te mojado y difunde la humedad demasiado rápido.

En la concepción de la gente de hoy en día el ár-
bol se ha transformado en una señal que les ha sido 
dada para que puedan realizar nuevos esfuerzos y 
ser activos en favor de la existencia y de la natura-
leza en general. No es posible que el Árbol de Tule 
sea solamente una atracción turística. Debe transfor-
marse en una razón de ser totalmente integrada en 
la cultura local y, aún más, en la cultura humana a 
escala mundial. El Árbol de Tule debe seguir sien-
do lo que también fue: el resultado de un proceso 
prolongado por el cual se lleva de traer la naturale-
za a la cultura. El cuidado del árbol debe ser parte 
del sentimiento y de la responsabilidad de los hom-

Fig. 6: El Árbol de Tule con una 
parte de la sombra que echa.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99


El Árbol de Tule

Anthropos  111.2016

105

bres en favor de su ambiente. Ya en tiempos pasa-
dos este proceso se había empezado a desarrollar en 
base a interpretaciones míticas y este debería con-
tinuar con una lógica racional mediante las activi-
dades actuales.

En su libro especial sobre el Árbol de Tule, Jimé-
nez (1990: ​82; Fig. 9) nos ha demostrado en base a 
las mediciones de la circunferencia del tronco así 
como de la altura de la copa del árbol que hicieron 
viajeros y otros visitantes del lugar durante los si-
glos posteriores a la invasión de los españoles y en 
adelante, es decir, durante los últimos 500 años que 
desde aquel entonces este árbol de la especie Taxo-
dium ha crecido hasta más o menos el doble de su 
tamaño. Pero ya antes tuvo un papel importante para 
la gente. No sabemos, sin embargo, con seguridad 
de qué especie fue el árbol mítico que protegió a la 
única pareja que sobrevivió uno de los soles, es de-
cir, de las edades de los mundos anteriores, escon-
diéndose en el tronco hueco de un árbol, como es 
descrito en el Códice Tudela (véase Aguilera 1885: ​
153). En el Códice Vaticano A (fol. 4 v) el comen-
tador dice claramente “L’arbore in che scapporno 
chiamano Ahuehuetl  ”.

Pero, seguramente, el lugar del Árbol de Tule fue 
comprendido como un lugar de importancia sobrena-
tural. Pues este árbol podía proteger a los participan-
tes de danzas rituales bajo su enorme sombra. Esto 
se puede deducir de la información del Padre Joseph 

de Acosta. El menciona en su obra sobre la “Histo-
ria natural y moral de las Indias” (1940 [1590]: ​193, 
194) que se realizaban danzas bajo este árbol, como 
él mismo pudo observar todavía en el siglo XVI:

Algunos de estos árboles son de enorme grandeza; sólo 
diré de uno que está en Tlacochabaya tres legua de Oaxa-
ca, en la Nueva España. Este, midiéndole aposta se halló 
en sólo el hueco de dentro tener nueve brazas, y por de 
fuera medido, cerca de la raíz, diez y seis brazas, y por 
más alto, doce. A este árbol hirió un rayo desde lo alto por 
el corazón hasta abajo, y dicen que dejó el hueco que está 
referido. Antes de herirle el rayo, dicen que hacía som-
bra bastante para mil hombres, y así se juntaban allí para 
hacer sus mitotes y bailes y supersticiones; todavía tiene 
rama y verdor, pero mucho menos. No saben qué especie 
de árbol sea, más de que dicen que es género de cedro….
En estos árboles así extraños y disformes, ejercitaban sus 
idolatrías mucho los Indios.

Jiménez (1990: ​4, 5) demuestra que este árbol des-
crito por Acosta debe ser el de Tule. Acosta lo for-
mula de tal modo que nos da la impresión que los 
autóctonos ya aprovechaban la sombra gigantesca 
en tiempos anteriores. Se sabe que la población za-
poteca de esta región había desarrollado muchas 
formas de rituales, de juegos ceremoniales, como 
entre otros el juego de pelota y el de los voladores, 
ya siglos antes de la invasión española. Los testi-
monios arqueológicos lo comprueban claramente. 
Al mismo tiempo lo demuestran los indicios que 
uno puede encontrar en los vocabularios del tiem-
po colonial. Estos rituales siguieron existiendo en 
el siglo XVI, y sus huellas se encuentran en infor-
mes hasta el siglo XVIII. Esto fue posible, puesto 
que su contenido fue escondido cuidadosamente de 
los misioneros: “Dança o bayle, vide baylar. Hue-
yáa = Mitote bayle de los indios. Hueyàa, hueyàa” 
(Córdova 1987 [1578]: ​111, 270). En tiempos an-
teriores tales danzas habían sido realizadas en los 
patios o atrios de los templos y preferentemente en 
las noches. La sombra del Árbol de Tule, Yagaquichi 
(Córdova 1987 [1578]: ​366), quizás fuera una com-
pensación para la oscuridad de la noche, cuando, en 
el tiempo colonial, se impedió a los indígenas rea-
lizar sus danzas rituales durante la noche12 (Fig. 6).

12	 En comparación con esto se puede recordar que hasta hoy 
en día especialmente el “Ahuehuete de Chalmacito” recibe 
ofrendas por los peregrinos que pasan allí en su camino ha-
cia el Santuario del Señor de Chalma. Además, los árboles 
de esta especie tienen valor en la medicina indígena tradicio-
nal, pues se puede preparar un alquitrán de la madera para 
diferentes curaciones (véase Martínez 1963: ​208 ss.). Y en la 
aldea de Teotitlán del Valle cerca al Árbol de Tule, se utili-
zan sus raíces como amole para lavar la lana antes de tejer 
los tápices (amolli es una palabra nahua que significa jabón, 
extraida de las raíces de la planta Saponaria americana, así 
como jabón en general).

Fig. 7: Silueta del árbol del Tule en el Proyecto del Festival.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99


106 Ursula Thiemer-Sachse

Anthropos  111.2016

Así en diferentes descripciones de viajeros del si-
glo XIX se encuentran noticias sobre el respeto re-
ligioso de la población zapoteca al árbol. Se relata 
que los zapotecos del lugar creían que de noche po-
dían oirse las voces de sus ancestros en los ramos del 
árbol Yagaquichi movidos por el viento.13 Por esto 
evitaron cada ataque profano al árbol admirado; has-
ta se aprecía la defensa activa contra los intentos de 
un rico comerciante de Oaxaca de comprar el árbol 
para aprovechar su madera.14 Por esto, no del todo 
es falso de definir el ahuehuete – como se lo encuen-
tra en los mitos mesoamericanos – como símbolo de 
poder (Read and González 2000: ​124, nota 18).

El Árbol de Tule sirve para la memoria de acon-
tecimientos pasados y para revivificarlo ritualmente. 
La creencia del origen sobrenatural del gigantesco 
árbol no solamente nace de los cuentos. En los ri-
tuales los hombres establecen una relación espiri-
tual con las fuerzas grandes del pasado – divinas 
o humanas. Esperan con esto una influencia posi-
tiva a su vida cotidiana, a la solución de sus pro-
blemas y conflictos. Es importante que los mitos y 
cuentos siguen existiendo, se tranformen, se adap-
ten a nuevas condiciones, pero en sustancia queden 
como siempre. Tales señas como este enorme árbol 
tienen una relación estrecha con la fuerza que se 
desea alcanzar. Esto tampoco cambia en el tiempo 
actual. Queda como algo adorable y se transforma 
en un punto de peregrinación, en este caso estimu-
lado por el turismo.15 Además se transforma en un 
lugar de memoria.

El papel del mito de Kong Hoy  
y de lugares de memoria para la autoconciencia  
del grupo étnico mixe

No solamente Quetzalcoatl, aquella personalidad 
histórico-mítica y deidad del México central, ha 

13	 “Les Indiens veillent cependant à ce qu’aucune main profane 
ne s’attaque au vieux monument, comme pour tout ce que 
tient à leur passé, ils entourent le sabino d’une superstitieuse 
vénération; nul ne le visite que sous leur surveillance; ils ba-
layent et nettoient chaque jour le pied de l’arbre, et ne souf-
friraient pas qu’on en brisât le moindre branchage. L’Indien 
a la religion du souvenir, et peut-être, dans les nuits d’orage, 
entend-il gémir la voix des ancêtres dans les rameaux cente-
naires du vieux sabino” (Charnay 1863: ​257). 

14	 “…il a failli être victime du parice d’un riche commerçant 
d’Oaxaca. Cet homme s’est vautré à moi d’avoir offert une 
somme considérable aux Indiens du Tule pour acheter cet 
arbre et en faire des poutres et des planches! …Heureusement 
les Indiens ont rejeté la proposition de ce Vandale, et l’arbre 
est encore debout, versant la fraicheur de son ombre parfu-
mée sur ceux qui viennent l’admirer” (Fossey 1857: ​362 s.).

15	 El 14 de julio de 2011 se celebró por primera vez el Día Nacio-
nal del Àrbol (< www.arboldeltule.com.mx > [16. 05. 2014]).

dejado “señas” de su presencia en muchos lugares. 
Existen diferentes grupos étnicos en los cuales vi-
ven interpretaciones comparables con indicios espe-
ciales de un dios o su héroe cultural. En textos, por 
mucho tiempo transmitidos oralmente y a veces fija-
dos desde el siglo XVI en adelante, se puede obser-
var que a menudo ya se trataba de una mitificación 
de acontecimientos que habían ocurrido – de eso 
se fue consciente – en tiempos remotos. Tenemos 
que pensar que en mitos que no se basan en un solo 
hecho de creación, el tiempo no es del todo lo más 
importante, mejor dicho, es cíclico mirando revita-
lizaciones. En los relatos de los acontecimientos de 
tiempos histórico-míticos los hechos se repiten con 
variaciones. Es seguro que las “señas” interpreta-
das en este sentido animaron a los hombres a recor-
dar la presencia de su(s) dios(es) o su héroe cultural 
en cierto lugar como un hecho de verdadera histo-
ria. En relatos regionales y locales de la población 
campesina, hasta la actualidad se encuentra la me-
moria al recuerdo de actividades que tienen relación 
con fenómenos naturales como el Árbol de Tule que 
aquí nos interesa especialmente.

Se puede observar que la población zapoteca que 
vive alrededor de este gigante no es preferentemente 
la que relata tales mitos y los toma como realidad. 
Los zapotecos, sin embargo, aceptan por su lado lo 
que se sabe evocar entre los mixes (ayuuk)16 que in-
ventaron diferentes lugares de memoria en el valle 
de Oaxaca, a pesar de que hace solamente unos de-
cenios que algunos de ellos viven también en esta 
zona. Los mixes son un grupo indígena que vivía y 
todavía vive en las regiones montañosas encima de 
Mitla. Actualmente cuenta con más de 120 mil in-
dividuos en una región bastante cerrada: la adminis-
trativa región mixe. Antes de mediados del siglo XX 
tan solo pocos de ellos llegaban de vez en cuando a 
los mercados en el valle central de Oaxaca, muchas 
veces como cargadores de sacos de café. En sus 
mitos parece que reflejan indicios de migraciones. 
Como se espera verificar en base a las diferentes 
interpretaciones de datos arqueológicos y lingüísti-
cos, los mixes vinieron quizás del sureste (del otro 
lado del istmo de Tehuantepec) o de las llanuras del 
actual estado de Veracruz, al noreste de su territo-
rio actual. Todavía queda sin explicación cúando in-
migraron a las regiones de altas montañas entre los 
1.300 a 2.500 metros s. n. m. Es importante observar 

16	 El grupo étnico se denomina a sí mismo “ayuuk-ja’ay”, corta-
do en la comunicación diaria a “ayuuk” (a = la palabra, yuuk 
= la idea, ja’ay = grupo o persona), término que se refiere 
a “la gente que habla florido como la selva” o “la gente del 
idioma elegante” (Martínez Coria 1994: ​33). Pero aceptan 
sus miembros también la denominación oficial en México: 
“mixes” (mijes).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99


El Árbol de Tule

Anthropos  111.2016

107

que en su cosmogonía autóctona el sur es la región 
de donde vinieron los antecesores (véase González 
Villanueva 1973: ​334). Sus urbanizaciones actuales 
y zonas de asientamietos actuales en la Sierra Norte 
de Oaxaca así como en el valle central de Oaxaca, 
tradicionalmente habitados por los zapotecos, son, 
sin embargo, integrados en el mito de origen de los 
mixes que trata de su héroe cultural Kong Hoy.

El nombre de su héroe cultural significa “buen 
señor”. Se puede registrar que en versiones de su 
mito narradas en el idioma español se habla muchas 
veces del “rey”. Kong Hoy, nacido junto con su her-
mano y alter ego (“otro yo”), una serpiente, de un 
huevo o dos, representa en los diferentes relatos fa-
cetas que incluyen su función de fundador de la cul-
tura. Se lo imagina como creador de la civilización 
humana, entendida como la de los mixes, figurando 
como el héroe mesiánico, señor de los animales, di-
rigente de los chamanes, dominador de las aparien-
cias naturales, dirigente carismático y, además, un 
“trickster” que hace trucos con la gente ajena.

La vitalidad de los mixes se puede reconocer en 
su estrecho apego al idioma materno bajo las con-
diciones de un bilingüismo ampliamente difundido 
entre ellos. Sus mitos así como su idioma en situa-
ciones cotidianas son caracterizados por este bilin-
güismo. Son interesantes los lugares de memoria 
que todavía hoy en día tienen una importancia ritual 
entre la población mixe y, además, una importancia 
extraordinaria para la formación de su autoconcien-
cia étnica. Se puede observar que se han construido 
ideas sobre lugares de memoria para los cuales, sin 
embargo, no se pueden verificar relaciones históri-
cas respecto al desarrollo de los mixes. Pero estos 
lugares tienen una importancia especial para este 
pueblo indígena que los conserva como referente 
simbólico de su situación actual caracterizada por 
pobreza, mala nutrición, mortalidad infantil alta, si-
tuaciones precarias y miseria. La tendencia a la mi-
gración en búsqueda de trabajo interregional y hasta 
fuera del estado de Oaxaca hace que para ellos sea 
muy importante tener tales lugares de memoria fue-
ra del propio territorio étnico.

El significado de cerros y cuevas, especialmente  
del cerro más alto, el Iipxukp/Zempoaltépetl  
en el mito de Kong Hoy

Es un hecho muy interesante, además que en dife-
rentes aldeas mixes se considera ciertas peculiarida-
des del paisaje, sobre todo cerros (o montañas) con 
cuevas, como lugares de nacimiento de Kong Hoy, 
mejor dicho, como lugares del hallazgo del huevo o 
de los huevos del cual resp. de los cuales salieron el 

héroe mismo y su alter ego. Con esto se puede de-
ducir que la identidad de la comunidad de la aldea 
ha sido muchas veces más importante que la de todo 
el grupo étnico. Esto se explica porque en verdad 
los mixes muestran una gran homogeneidad étnica 
dentro de su región. Pero además explica porqué los 
pleitos por los derechos territoriales hasta hoy en día 
son conflictos decisivos entre las comunidades. El 
alto grado de violencia interna los lleva a buscar las 
causas dentro del grupo étnico en vez de compren-
der que no tiene su origen en su propia cultura do-
minada desde afuera, sino en las condiciones estruc-
turales del desorden económico, político y social.

Seguramente la idea de que Kong Hoy saliera de 
la Madre Tierra fue de importancia especial. Pues 
con esto la tierra misma y concretamente la respec-
tiva cueva fue comprendida como el útero. Se sabe 
que cada aldea mixe tiene su propia cueva para ri-
tuales así como su propio cerro sagrado. Cuevas así 
como manantiales son lugares de culto con una lar-
ga tradición. Son domicilios de seres extrahumanos 
que no del todo se pueden denominar dioses.

Durante los rituales, los mismos lugares de cul-
to les dan a los hombres una energía especial. La 
gente está convencida de que tales cuevas de culto 
son puntos de partida de túneles subterráneos que 
conducen al cerro sagrado central de los mixes, el 
Iipxukp/Zempoaltépetl. Así se reestablecen las re-
laciones entre los lugares locales de culto con el lu-
gar ritual más importante de todos los miembros del 
pueblo. Lugares de acontecimientos que se realiza-
ron en tiempos remotos o que se piensa ocurrieran 
sirven de esta manera como lugares de memoria con 
los cuales los mixes se identifican.

Naturalmente esto se refiere preferentemente al 
cerro sagrado del Iipxukp/Zempoaltépetl en cuya 
cumbre los mixes con regularidad siguen festejan-
do rituales llegando de todas las aldeas de su región. 
Se dice que el invencible Kong Hoy con sus guerre-
ros acompañantes se retiraron al cerro y de aquí a su 
cueva cuando los zapotecos los acosaron. Los zapo-
tecos encendieron un gran fuego frente a la boca de 
la cueva y se sintieron seguros de haberlo matado. 
Lo denominaron por esto en sus relatos retrospecti-
vamente y con desprecio Kondoy (Condoy), el “Se-
ñor Quemado” – en las versiones en español tam-
bién “Rey Quemado” (Burgoa 1934 [1674]/II: ​184; 
Barabas y Bartolomé 2000: ​228).

Al contrario, entre los mixes, el cerro sagrado es 
comprendido como la habitación y al mismo tiem-
po el símbolo de Kong Hoy (Barabas y Bartolomé 
2000: ​223). Los zapotecos fueron los enemigos más 
antiguos de los mixes en Oaxaca, pues fueron los 
primeros con la intención de penetrar en la región 
mixe lo que aparentemente lograron. Quisieron ade-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99


108 Ursula Thiemer-Sachse

Anthropos  111.2016

más subyugar a la población del territorio mixe y 
obligarla a pagar tributos lo que, por lo contrario, 
no lograron. Los mixes por su parte recuerdan a su 
Kong Hoy como invencible. Desarrollaron la idea 
de que huyó con sus acompañantes a una región le-
jana y prometió regresar.17 Esto demuestra el desa-
rrollo de ideas de salvación mágica y mesianismo 
que surge al escapar de una situación de crisis. Es-
tas ideas fueron tan arraigadas en la población mixe 
que los españoles conociendo los relatos trataron de 
encontrar – lógicamente en vano – el tesoro mencio-
nado en el mito.18

Versiones del mito mixe sobre Kong Hoy  
acerca de fenómenos culturales y naturales  
en el valle de Oaxaca

Cómo el mito “vive” se puede entender en cambios 
actuales, provocados por diferentes personas y en 
base a distintos intereses de revitalización. Quiero 
demostrarlo en dos ejemplos extraordinarios: En el 
año 2000, estando entre los mixes de Ayutla, les pre-
gunté sobre lo que saben de Kong Hoy. El resulta-
do fue que la gente podía referirse a informaciones 
orales que nunca fueron dejados por escrito. Mis 
informantes no quisieron ser nombrados si yo hacía 
uso de sus observaciones, pues temieron las conse-
cuencias. Cuando en 1963 los salesianos llegaron a 
Ayutla, el entonces Monseñor Braulio Sánchez ha-
bría expresado: Si los mixes no dejan de adorar a 
su Kondoy, él lo cambiará en “otro Santo Tomás”. 
Esto demuestra la existencia de conflictos religioso-
ideológicos entre la gente autóctona y los misione-
ros por causa de ideas muy arraigadas sobre el hé-
roe cultural. En Tamazulapan/Mixes, por ejemplo, 
también en el año 2000, una anciana me relató que 
su marido, hace ya mucho tiempo fallecido, habría 
visto una cueva enorme cerca de Quetzaltepec (y 
sus nietos me aseguraron que esa cueva tendría el ta-
maño y especialmente la altura de una iglesia). Ella 
dijo que en esa cueva, como la gente narra, detrás 
de una puerta, Kong Hoy tenía un tesoro guardado 
y allí moraría.

17	 “y diciendo que en edad perfecta había salido de aquella cue-
va a gobernarlos y defenderlos y por autorizarle su soñada 
soberanía, no conceden que lo mató el gran Rey de Theoza-
potlan …” (Burgoa 1934 [1674]/II: ​209), “y que había par-
tido a la conquista de una región lejana, de donde regresaría 
algún día para volver a reinar entre los suyos” (Brasseur de 
Bourbourg (1981 [1861]: ​109).

18	 “empezaron a cavar a porfía, con tanta fuerza como si lo hu-
bieran puesto de su mano … gastado ocho días … acatarrados 
y desvanecidos de los serenos y malas noches, sin rastro de 
su fingido tesoro, que se resolvió la quimera en la que inven-
taron los autores de Condoy” (Burgoa 1934 [1674]/II: ​210).

Cómo el mito “vive”, es decir cambia y es actua-
lizado en cada oportunidad de relatarlo, se puede ver 
especialmente al considerar los llamados lugares de 
memoria de los mixes en el valle de Oaxaca. El mito 
de los mixes se ha desarrollado en estrecha rela-
ción con los problemas socioculturales y económi-
cos actuales. Esto se puede encontrar, por ejemplo, 
en algunas interpretaciones actuales del mito sobre 
el héroe cultural. Una revitalización de la importan-
cia de su héroe cultural para su representación en el 
contexto sociocultural y conflictos interétnicos con 
los otros grupos de la región, los zapotecos y la so-
ciedad mestiza de Oaxaca, llega a una nueva recons-
trucción de la historia que hace uso de especiales lu-
gares de memoria.

Pues, antiguas “señas” de diferente significado 
en el valle de Oaxaca no se pueden coordinar con el 
mito original del héroe cultural de los mixes. Como 
ya se ha mencionado, los mixes no han vivido en 
el valle de Oaxaca antes de la segunda mitad del 
siglo XX. Pero actualmente tales interpretaciones 
refuerzan la autoconciencia de los mixes en el sen-
tido de que deben migrar al valle, y mucho más le-
jos aún: a la capital mexicana y hacia los EEUU. 
Se sienten puestos en manos de los respectivos au-
tóctonos de estos lugares, sus patrones zapotecos y 
mestizos, contrahentes en negociaciones. En tales 
situaciones les sirve mucho poder referirse a su hé-
roe cultural que ya en su lucha hubiera demostrado 
su presencia y fuerza contra los zapotecos y los se-
ñores españoles del régimen colonial. Así todavía 
hoy en día Kong Hoy les enseña el camino a una 
nueva autoconciencia étnica. Así el mito de Kong 
Hoy “incorporó nuevos mitemas en los cuales se 
relata cómo el ilustre antepasado hizo frente a los 
soldados del gobierno o concurrió a realizar trámi-
tes burocráticos a la capital del estado, igual que los 
indígenas contemporáneos. Así la mitología, en ra-
zón de su capacidad para actuar como una totalidad 
simbólica que mitifica el pasado y el presente, reve-
la uno de los niveles de respuesta ideológica autó-
noma ante el conflicto interétnico” (Barabas y Bar-
tolomé 1990 [1986]: ​46).

Es interesante que ni en el llamado “Himno al 
Rey Condoy” de la Banda Filarmónica de Zacate-
pec/Mixes, transmitido por Luis Rodríguez Jacob 
en “Folklore Oaxaqueño” (escrito por Castro Man-
tecón) ni en el “Himno a Cong Hoy”, transmitido 
por Nahmad Sitton en 1981, se encuentra algo de 
los mencionados cambios. Estos himnos finalizan 
en suplicas por su regreso:

Tu ausencia gran señor / lloramos con tristeza / regresa 
buen condoy / danos la fé perdida / has que la aurora del 
nuevo día / sea en nuestra noche un gran fanal. – ¡Oh gran 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99


El Árbol de Tule

Anthropos  111.2016

109

Rey y Señor! ¿Por qué nos olvidaste? Imploramos tu re-
greso, Señor, y que des nueva lección. / Los mixes de tí 
no se olvidan, Señor; te esperan con ansiedad (Nahmad 
Sitton 1981: ​12).

A pesar de que las bandas y conjuntos musicales 
entre los mixes tienen una gran importancia, la tra-
dición oral por parte de narradores es aún más im-
portante. Los que relatan y los que participan en 
tales eventos como oidores desarrollan el mito ac-
tualizándolo.

Los palacios de Mitla así como el petroglifo de 
Caballito Blanco cerca de la carretera entre la ciudad 
de Oaxaca y Tlacolula son comprendidos como lu-
gares de memoria (Thiemer-Sachse 2011a). Además 
se puede encontrar versiones de una relación entre 
Kong Hoy y el Árbol de Tule que aquí interesan.19

El nuevo mitema del Àrbol de Tule  
en el mito sobre Kong Hoy

Si se busca un ejemplo reciente para el nuevo mite-
ma del Árbol de Tule en el contexto con Kong Hoy, 
el héroe cultural de los mixes, se puede encontrar 
uno publicado por Miller en 1956. Parece lógico 
que en aquel entonces, cuando los mixes empeza-
ron a bajar en mayor cantidad al valle de Oaxaca, 
reflejaron cosas extraordinarias de esta zona en sus 
mitos de origen como parte integrante y muy im-
portante de su visión del mundo. No sabemos, sin 
embargo, desde cuándo ya habían existido tales re-
latos como sobre los palacios de Mitla, el petroglifo 
de Caballito Blanco y el Árbol de Tule en su tradi-
ción oral. Esto lleva a pensar que los mixes desa-
rrollaron interpretaciones antes de que por casuali-
dad fueran fijadas y así transmitidas por escrito. La 
versión sobre la creación del gigantesco árbol por 
parte de su héroe cultural es una nueva respuesta 
mixe a la dominación y explotación de miembros 
de su pueblo por los zapotecos y mestizos del valle 
de Oaxaca. Pues los conflictos interétnicos llevaron 
a aclaraciones sobre el papel de los antepasados, en 
este caso la impresión de los mixes, según las cua-
les el valle como región por las actitudes de su héroe 
cultural ya en tiempos remotos fue suyo. Por esto 
la versión sobre la creación del gigantesco árbol es 
tan importante: 

19	 En ayuuk se llama sabiin cup a los ejemplares de Taxodium 
mucronatum (Schoenhals 1965: ​344), es decir con una ver-
sión adaptada de la palabra española “sabino”. Esto nos com-
prueba entre otros que los mixes no conocían esta especie de 
árboles antes de llegar al valle.

En Tule, Kondoy es que sembró ese árbol grande. La tie-
rra allí era muy blando [¡sic!], muy falso [¡sic!]. Tenía 
mucho [¡sic!] agua debajo. Ahí Kondoy clavó su bastón, 
así no más. Hondo lo clavó. Luego pegó el bastón y cre-
ció, tal como pega estaca de zompantli …Pues, ese su bas-
tón ya creció en árbol grande (Miller 1956: ​108).

La descripción de la tierra como en aquel enton-
ces todavía “blanda, falsa” y no firme símboliza los 
tiempos de la creación del mundo, un mito de ori-
gen en general.

En otra versión, publicada en “Ap ayuuk. Cuen-
tos mixes”, editados por primera vez en 1982, sobre 
el “Rey Kondoy”, según relato en “mixe bajo” y es-
pañol, se explica entre otros asuntos:

Condoy llevaba un arma de metal que pesaba treinta y sie-
te kilos y su bastón pesaba sesenta y dos kilos y medio. 
Cuando Condoy salió de Mitla, se fue a Oaxaca. Descan-
só sobre un llugar llamado el Tule; clavó su bastón en el 
suelo y el bastón comenzó a retoñar. Por eso en ese lugar 
está un árbol, que es el más grande del mundo: es el bas-
tón de Condoy, y cuando se seque, será porque ese día 
murió Condoy (Juárez et al. 1982: ​45, 47).

Es claramente una parte del mito que explica una 
aparición extraordinaria, y al mismo tiempo men-
ciona algo que muestra sin reservas que los mixes 
comprenden el Árbol de Tule como el alter ego, el 
nagual, de su héroe cultural.

En otras versiones, al contrario, se explica que 
Kong Hoy descansó bajo el famoso árbol. Esto sig-
nifica que ya existió. Por ejemplo, también en el 
año 1982, Vázquez Gutiérrez recopiló los mitos so-
bre Kong Hoy difundidos en la zona mixe alta, pu-
blicándolos en ayuuk y español. Se describe el con-
flicto del héroe ya anciano con la administración 
del Estado de Oaxaca y especialmente con el go-
bernador:

El pensó cortar un bastón para irse a Oaxaca … Cuando 
pasaba por Mitla allí descansó donde se encuentra actual-
mente lo que se llama el árbol de Tule. Se puso bajo ese 
árbol y allí clavó su bastón al estar descansando, porque 
pensaba que se iba a ver feo llevarlo hasta Oaxaca (Váz-
quez Gutiérrez 1982: ​34). 

En esta versión se reflejan los conflictos de los mi-
xes con la actual administración estatal. Lo intere-
sante es que se transpone el problema del despre-
cio a su héroe cultural que según sus experiencias 
sufren los campesinos de la alta montaña por parte 
de los empleados en la ciudad así como de la pobla-
ción ciudadana en general. En comparación con el 
mitema de Kong Hoy que dejó su bastón en Tule, 
se puede observar un comportamiento regular entre 
los ancianos mixes que a fin de arreglar algo con la 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99


110 Ursula Thiemer-Sachse

Anthropos  111.2016

administración bajan de sus aldeas al valle. De la 
misma manera dejan atrás los símbolos de su traje 
cotidiano como campesinos. Dejan su sombrero en 
casa, pues piensan que con la gorra no se les iden-
tifica como gente de las aldeas del más allá, o sea 
de las montañas. Olvidan, sin embargo, que se les 
reconoce por su típica manera de caminar por las 
calles de la ciudad como por los estrechos senderos 
de su región. 

El mito nos relata claramente qué problema im-
plica llevar un sombrero. Es supuestamente un con-
flicto entre los diferentes grupos sociales, pero tam-
bién uno de diferencias ideológicas. En esta versión 
del mito se encuentra el conflicto entre “ángeles” 
como representantes de la religión cristiana y el hé-
roe cultural que fue difamado por ellos: “… le pega-
ron en la cabeza y cayó su sombrero, porque antes 
había entrado con sombrero en el palacio del gobier-
no” (Vázquez Gutiérrez 1982: ​36). En este ejemplo 
se puede ver que se mezcla sin problemas el tiem-
po mítico muy remoto con la situación actual, pues 
se describe algo que conocemos de los relatos so-
bre las aventuras de otros seres míticos, los geme-
los que se convirtieron en el sol y la luna: “Después 
que cayó su sombrero aparicieron culebras de nueve 
cabezas, también le dieron unas patadas” (Vázquez 
Gutiérrez 1982: ​36). La lucha entre las fuerzas mí-
ticas se decidió en favor del héroe: “De inmediato 
se convirtió en un toro y así salió caminando del 
palacio” (Vázquez Gutiérrez 1982: ​36). Esto de que 
Kong Hoy se convierte en un toro como uno de sus 
naguales es una cuestión diferente y además intere-
sante (véase Thiemer-Sachse 2011b).

Además en esta versión del mito se encuentra la 
profecía del héroe-mesías. Esta profecía es conecta-
da con el Árbol de Tule como su alter ego, compa-
ñero de su destino. Kong Hoy declara: “Este árbol 
me representará a mí, pero en caso de que se secara 
de algunas ramas, quiere decir que estoy enfermo, 
y cuando el árbol se secara totalmente quiere decir 
que ya estoy muerto” (Vázquez Gutiérrez 1982: ​36). 
Comenta el narrador además: “Se piensa que el ár-
bol del Tule está reconocido históricamente y bien 
relacionaco [¡sic!] con el cerro Iipxukp. Es verdad 
que el árbol está bien conservado y muy frondoso; 
y tal vez todo es cierto, porque muchas veces apa-
recen figuras sobre ese árbol” (Vázquez Gutiérrez 
1982: ​38; véase Fig. 8).Y como moraleja de todo el 
relato dice: “Por esto se cree y por esto se hacen los 
sacrificios y las petidiones [¡sic!] de algunas cosas, 
y se tiene que respetar a la naturaleza” (Vázquez 
Gutiérrez 1982: ​40).

La recepción del mitema del Árbol de Tule

Los antropólogos Alicia M. Barabas y Miguel A. 
Bartolomé nos han brindado excelentes análisis 
del mito, por ejemplo, sobre “El Rey Cong-Hoy” 
(1984), explicando que la versión de Fortino Váz-
quez Gutiérrez de 1982, ya aquí discutida, sería la 
mejor versión (1984: ​46). Explican al mismo tiem-
po “que ninguna versión de un mito es la versión 
correcta, ya que sólo se puede hablar de variantes 
más o menos completas de acuerdo a la cantidad de 
motivos que incluyan” (46 s.). Saben bien que se 
“congela” una versión al ser publicada y que el mito 
cambia con cada presentación oral en público por 
causa de los intereses y problemas cotidianos que 
se resuelven míticamente. Además concluyen que 
especialmente en relación con la rebelíon de 1660 
los zapotecos se apropiaron del mito de Cong Hoy 
como Congun, pero que no se sabe mucho sobre 
tales ideas (58). Informan asimismo que la actual 
población zapoteca de Santa María del Tule, la que 
casi ha dejado de hablar su idioma indígena, piensa 
que el héroe cultural de los mixes pasó por esta al-
dea y sembró el árbol con su bastón (70). Los zapo-
tecos piensan que: “Después de plantado el árbol los 
mixes se retiraron hacia su abrupto habitat actual y 

Fig. 8: La “cabeza del venado”, una de las figuras de los ramos 
del Árbol del Tule.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99


El Árbol de Tule

Anthropos  111.2016

111

el lugar fue poblado por los zapotecos” (Barabas y 
Bartolomé 1984: ​70 s.). Además ven en el árbol así 
como en el cerro Iipxukp (Zempoaltépetl) elemen-
tos de la naturaleza comprendidos por la gente local 
y regional como testimonios de la presencia del hé-
roe en el mundo así como “auguros de la seguridad 
de su retorno” (71). Además es muy interesante lo 
que la antropóloga Anne Marie Beulink ha observa-
do y descrito en 1979: “Sus informantes mixes quie-
nes no conocían Santa María el Tule, se alegraban 
al saber que el árbol aún se mantenía vital y cubier-
to de nuevos retoños” (según Barabas y Bartolomé 
1984: ​71 – véase tambien Fig. 8).

En diferentes publicaciones de los años siguien-
tes se encuentra la versión de Vázquez Gutiérrez, re-
petida palabra por palabra. Pero en “La leyenda del 
Rey Kondoy”, narrada por Alberto Cortés del pue-
blo Santiago Ixcuintepec Mixe en 1982, se da otra 
versión sobre el mito del origen del Árbol de Tule 
combinada con una profecía:

Llegó a Santa María del Tule y ahí pone su bastón dicien-
do: “Este bastón aquí va a quedar. Cuando se seque ya es-
toy muerto.” Y ese palo ya está grande, iba creciendo así, 
y cuando llegó a la iglesia, la cortó la gente. Y cuando la 
cortaron salió agua y más agua. Ya se estaba inundando 
el pueblo. El padre fue a hacer una Misa y echó la bendi-
ción. Así está la seña. / Ese Kondoy va venir, dicen. Va a 
venir cuando Dios diga a gobernarlos. Llevó dos malin-
ches. Por eso aquí bailan la Conquista con malinchitas. 
(López Motte y Prado Garcia 2002: 124).

Así, al mismo tiempo, el Árbol de Tule vivo es 
un símbolo extraordinario de la esperanza de los mi-
xes. Pues han esperado y aún hoy esperan que su 
héroe cultural, Kong Hoy, los libere de sus preocu-
paciones y miseria. Él que tiene que trabajar en el 
valle de Oaxaca para sobrevivir y para apoyar a sus 
parientes que se quedan en las aldeas de la sierra, 
desea que le crezcan fuerzas sobrehumanas como 
crecieron en otros tiempos a su héroe cultural para 
que pueda exceder a sus patrones. Cambiando su 
apariencia en animales, Kong Hoy había realizado 
trucos contra los propietarios de tiendas. Les robó 
todo lo que a los mixes les falta en las montañas, 
es decir víveres, dinero y ganado (véase Barabas y 
Bartolomé 1984: ​52 s., 56 s.). De la creencia en su-
cesos transmitidos por el mito pueden crecer a los 
mixes las fuerzas para los contactos interculturales 
y los conflictos inevitables así como para reforzar 
la autoconciencia étnica. El ejemplo del Árbol de 
Tule como alter ego y compañero de destino en el 
contexto de las ideas de los mixes no es un ejemplo 
único, pero muy llamativo, también para el futuro.

Bibliografía

Acosta, José de
1940	 Historia natural y moral de las Indias. (Edición prepeara-

da por Edmundo O’Gorman.) México: Fondo de Cultura 
Económica. (Biblioteca americana; Serie de Cronistas de 
Indias, 38) [Orig. 1590]

Aguilera, Carmen
1985	 Flora y fauna mexicana. Mitología y tradiciones. México: 

Ed. Everest Mexicana,

Barabas, Alicia M., y Miguel A. Bartolomé
1984	 El Rey Cong-Hoy. Tradición mesiánica y privación so-

cial entre los Mixes de Oaxaca. Oaxaca: Centro Regional 
de Oaxaca, Instituto Nacional de Antroplogía e Historia. 
(Collección de investigaciones sociales, 1)

1990	 La pluralidad desigual en Oaxaca. En: A. M. Barabas y 
M. A. Bartolomé (coord.), Etnicidad y pluralismo cultu-
ral. La dinámica étnica en Oaxaca; pp. 13–96. México: 
INAH. [Orig. 1986]

2000	 Héroes culturales e identidades étnicas. La tradición 
mesiánica de mixes y chontales. En: F. Navarrete y G. 
Olivier (coords.), El héroe entre el mito y la historia; 
pp. 213–234. México: UNAM, Centro Francés de Estu-
dios Mexicanos y Centroamericanos. (Serie Historia Ge-
neral, 20) 

Brasseur de Bourbourg, Charles E.
1981	 Viaje al istmo de Tehuantepec. México: Fondo de Cultura 

Económica. [1861]

Burgoa, Francisco de
1934	 Geográfica descripción de la parte septentrional del polo 

ártico de la América. 2 tomos. México: Estado Unidos 
Mexicanos, Secretaría de Gobernación. (Publicaciones 
del Archivo General de la Nación, 25) [Orig. 1674]

Charnay, Désiré
1863	 Cités et ruines américaines. Mitla, Palenqué, Izamal, 

Chichen-Itza. (Recueillies et photographiées par D. Char-
nay; avec un texte par M. Viollet-le-Duc.) Paris: Gide et 
A. Morel.

Códice Vaticano A
1979	 Codex Vaticanus 3738 (“Cod. Vat. A”, “Cod. Ríos”) der 

Biblioteca Apostolica Vaticana. Farbreproduktion des 
Codex in verkleinertem Format. Graz: Akademische 
Druck- und Verlagsanstalt.

Córdova, Juan de
1987	 Vocabulario en lengua çapoteca. México: Ediciones To-

ledo. [Edición Facsimilar del orig. de 1578]

Diccionario Enciclopédico UTEHA
1953	 Diccionario Enciclopédico UTEHA. México: Unión ti-

pográfica editorial hispano americana. 

Dupaix, Guillaume
1834	 Antiquités mexicaines, relation des trois expéditions du 

capitaine Dupaix … Paris: Bureau des Antiquités mexi-
caines.

Esparza, Manuel (ed.)
1994	 Relaciones geográficas de Oaxaca, 1777–1778. México: 

San Miguel CIESAS. 

Fossey, Mathieu de
1857	 Le Mexique. Paris: Henri Plon.

Garcia Quintana, Josefina, y Carlos Martínez Marín
1983	 El Lienzo de Tlaxcala. Polanco: Varton y Papel de Méxi-

co.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99


112 Ursula Thiemer-Sachse

Anthropos  111.2016

González Villanueva, Pedro
1973	 El sacrificio “mixe”. Un ensayo de antropología religiosa. 

Estudios Indígenas 2/3: ​327–338.

Hernández, Francisco
1959	 Obras completas. Tomo 2: Historia natural de Nueva Es-

paña. Vol. 1: Historia de las plantas de Nueva España. 
México: Universidad Nacional de México.

Hoogshagen, Searle
1994a	 Un bosquejo de las funciones de los seres sobrenaturales 

en Coatlán, Mixe. En: S. Nahmad Sittón (ed.), Fuentes 
etnológicas para el estudio de los pueblos ayuuk (mixes) 
del Estado de Oaxaca; pp. 377–386. Oaxaca: CIESAS 
Instituto Oaxaqueño de las Culturas.

1994b	 Lo sobrenatural mixe y el cristianismo. En: S. Nahmad 
Sittón (ed.), Fuentes etnológicas para el estudio de los 
pueblos ayuuk (mixes) del Estado de Oaxaca; pp. 359–
376. Oaxaca: CIESAS Instituto Oaxaqueño de las Cultu-
ras.

Jiménez, Victor
1990	 El Arbol de el Tule en la historia. Tule: CODEX.

Juárez Bailón, Adolfo, Daniel Pérez Martínez, Laureano Ré-
yes Gómez y Filemón Santiago
1982	 Ap Ayuuk. Cuentos mixes. Tradición oral indígena. Mé-

xico: CONAFE.

López Motte, Guillermo, y Raúl Felipe Prado Garcia
2002	 Ap Ayuuk. Cuentos y leyendas mixes. Oaxaca: Instituto 

de Vida y Cultura Mixe “Kong’oy”.

Martínez, Maximio
1963	 Las pinacéas mexicanas. México: UNAM. [3a ed.]

Martinez Coria, Ramón
1994	 Etnografías jurídicas de huaves y mixes. México: Institu-

to Nacional Indigenista. (Cuadernos de antropología jurí-
dica, 12) 

Miller, Walter S.
1956	 Cuentos mixes. (Notas introd. de A. Villa Rojas; dibujos 

de A. Beltrán.) México: Instituto Nacional Indigenista. 
(Biblioteca de Folklore Indigena, 2)

Nahmad Sitton, Salomón
1981	 Los pueblos de la bruma y el sol. México: Instituto Na-

cional Indigenista-FONAPAS.

Ratzel, Friedrich
1878	 Aus Mexico. Reiseskizzen aus den Jahren 1874 und 

1875. Breslau: Kern.

Read, Kay Almere, and Jason J. Gonzáles
2000	 Handbook of Mesoamericon Mythology. Santa Barbara: 

ABC-CLIO.

Schmieder, Oscar
1930	 The Settlements of the Tzapotec and Mije Indians. State 

of Oaxaca, Mexico. Berkeley: University of California 
Press. (University of California Publications in Geogra-
phy, 4)

Schoenhals, Alvin, y Louise C. Schoenhals (comp.)
1965	 Vocabulario mixe de Totontepec. Mixe-castellano, cas-

tellano-mixe. México: Inst. Ling. De Verano. (Serie de 
Vocabularios y Diccionarios Indígenas “Mariano Silva y 
Aceves”, 14)

Thiemer-Sachse, Ursula
2011a	 Erinnerungsorte der Mixe, Oaxaca, Mexiko. Gegenwärti-

ge und zukünftige Bedeutung mythologischer Vorstellun-
gen über den Kulturheroen Kong Hoy. In: L. Frühsorge, 
A. Hinz, J. N. Jacob, A. I. Kern und U. Wölfel (Hrsg.), 
Erinnerungsorte in Mesoamerika; pp. 153–167. Aachen: 
Shaker Verlag. 

2011b	 Patronatsfest und “Stierkampf” nach Art der Mixe-Indi-
aner. Amerindian Research 21/3:148–154.

Vázquez Gutiérrez, Fortino
1982	 Cong hoy. La memoria mixe. Oaxaca: Unidad Regional 

de Culturas Populares. 

Narradores

Las Personas Mayores de Edad en La Comunidad. Maha’iy Mia
dsia’ky Xaamgexpet Ayuhk. Dirección General de Cul-
turas Populares, Unión Regional de Investigación y Pro-
moción de Oaxaca. SEP. Oaxaca.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99


ANTHROPOS

111.2016: 113 – 125

Abstract. – This article reflects the relationship between Qom 
indigenous and their dogs based on ethnographic information. 
The aim is to understand the position of these animals in a socio-
cosmology where the border between wildlife and humans is un-
clear. We investigate the special care and teaching processes con-
cerning dogs and how they become an extension of the hunter. 
We also ask about mascotization processes and how the rela-
tionships established with the “other” animal drive transforma-
tion processes that link living beings. Finally we argue that the 
dog is the paradigm of ambiguity but also an excellent example 
of how, through a process of transformation, the beings that ex-
ist in the Qom sociocosmology can cross categories. [Argentine, 
Gran Chaco, Qom (Toba), dog, pets, ethnozoology, zoo-socio-
cosmology]

Celeste Medrano, doctora en Antropología (Universidad de 
Buenos Aires) y licenciada en Biodiversidad (Universidad Na-
cional del Litoral de Santa Fe). Es becaria posdoctoral del 
CONICET (Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y 
Tecnológicas) de Argentina y trabaja en la Sección Etnología y 
Etnografía del Instituto de Ciencias Antropológicas (Universi-
dad de Buenos Aires). Ha realizado trabajo de campo entre los 
qom del centro-este de Argentina. – Sus publicaciones en revistas 
científicas abordan temáticas relacionadas a la etnozoología de 
grupos indígenas argentinos. – Véase la bibliografía.

Introducción

En el contexto de los estudios etnozoológicos han 
sido abordados aquellos sistemas que los diversos 
grupos sociales – indígenas, campesinos, pescado-
res – emplean para organizar, clasificar, concebir 
y establecer relaciones con los animales. Los mis-
mos funcionan al margen de la zoología académica 
y plantean nuevos esquemas de pensamiento. Res-

pecto a la etnozoología de los qom (toba) del Gran 
Chaco argentino1 se ha examinado que existen con-
tinuidades entre los indígenas y la fauna que definen 
un universo en el que el límite entre lo humano y lo 
animal se diluye (Medrano 2012b).

La fisiología humana y la animal manifiestan se-
mejanzas que se constatan al analizar la utilización 
de las especies de fauna. El acto de la alimentación 
implica, de hecho, un continuum entre quien es con-
sumido y quien se alimenta. El uso terapéutico de 
ciertos animales sugiere un traspaso de propieda-
des que da cuenta de la adquisición por parte de los 
humanos de atributos animales (Medrano 2012b). 

  1	 Respecto de la relación entre los qom y la fauna, si bien ha-
llamos datos históricos que, atomizados en diversas fuentes 
y etnografías sobre el área, nos permiten acercarnos al mun-
do de la cacería particularmente (cf. Karsten 1932; Palave-
cino 1936; Métraux 1946, entre otros), es recién a partir de 
la década de los 80 que surgen las primeras monografías es-
pecíficas sobre la problemática. Concretamente, Luis Vuoto 
(1981a) y María Isabel Balducci (1982), trabajando con una 
parcialidad toba (taksek) observaron que estos indígenas les 
otorgaban a los animales ciertas características humanas que 
les permitían comunicarse. Vuoto concluyó que no puede 
establecerse “una frontera precisa que separe a la naturale-
za humana de la animal” (1981a: ​19). Si bien estos trabajos 
resultaron significativos para entender la relación entre los 
qom y los animales, la temática no fue retomada más que 
tangencialmente en las décadas siguientes. En este sentido, 
cabe nombrar los trabajos de Vuoto (1981b) y Raúl Martínez 
Crovetto (1995) sobre la zoonimia de los toba, el de Cúneo, 
Maidana y Porta et al. (2008) y Cúneo y Porta (2009) sobre el 
vocabulario de aves y peces, y los de Arenas y Porini (2009) 
y Medrano, Maidana y Gómez (2011) sobre los saberes rela-
cionados a aves y mamíferos respectivamente.

Hacer a un perro

Relaciones entre los qom del Gran Chaco argentino  
y sus compañeros animales de caza

Celeste Medrano

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99


114 Celeste Medrano

Anthropos  111.2016

Inclusive, la enfermedad es considerada como la 
incorporación no deseada de comportamientos ani-
males (Martínez 2007, 2010). Tanto humanos como 
animales y otros seres no-humanos definen sus re-
gímenes corporales eligiendo de un fondo común 
de aptitudes y comportamientos aquellos que los 
identifican como un colectivo diferenciado – al me-
nos por momentos – y les permiten relacionarse con 
otros. Si bien los animales no disponen de lenguaje 
oral, ellos poseen la capacidad de trasmitir y reci-
bir mensajes. Asimismo, poseen personalidad, inte-
ligencia, pueden desarrollar actitudes de amistad, de  
cuidado, tareas de enseñanza, se organizan de acuer-
do a normas sociales, algunos poseen líderes, em-
prenden juntos actividades de caza y despliegan co-
mensalidad (Medrano 2012b; Medrano, Maidana y 
Gómez 2011).

También se documentó la existencia de una ana-
logía respecto a la “interioridad” en términos des-
colianos (Descola 2002, 2004, 2012). La misma no 
sólo implica que humanos, animales y otros seres 
no-humanos sean semejantes en lo relativo a sus 
nqui’i (alma en general) sino también que lo que 
los vincula no sean meramente procesos biológi-
cos mediante los cuales se incorporan sustancias, 
se produce la enfermedad o sobreviene la cura. Pro-
cesos de orden social están implicados en la seme-
janza de interioridad en la medida en que es a través 
de múltiples conexiones corporales, emocionales e 
intelectuales que se deviene persona-cuerpo en in-
terrelación con otros (Medrano 2012b; Tola 2012). 

Ahora bien, a pesar de que humanos y animales  
compartan rasgos de interioridad a raíz de la existen-
cia de fronteras difusas entre ambos colectivos, los 
ámbitos en los que todos ellos desarrollan sus vidas 
difieren claramente. Tanto la incursión de los ani-
males en los espacios típicamente humanos como  
la incursión de los hombres en los espacios típica-
mente animales significan relaciones – a veces pe-
ligrosas – mediadas por el intercambio de informa-
ción y por el respeto de normas sociales y preceptos 
éticos (Medrano 2012b).

Finalmente, si para delinear a la zoología qom 
debemos remitirnos continuamente a la sociocos-
mología, la misma puede ser interpretada como una 
“zoo-sociocosmología” (Medrano 2012b) entendida 
como una forma de ver, relacionarse, comprender, 
conceptualizar a los animales que no puede despe-
garse del trasfondo de dimensiones instituciona-
les (parentesco, organización social) e ideológicas 
(sistemas de clasificación, ontologías) mediante las 
cuales los humanos organizan sus prácticas y su uni-
verso simbólico.

En este contexto nos preguntamos: ¿cómo son 
percibidos los perros, quienes por compartir el am-

biente doméstico están más próximos a los huma-
nos que el resto de los animales? Según los prime-
ros etnógrafos del Gran Chaco, el perro era el único 
animal doméstico que los indígenas conocían antes 
de la llegada de los blancos (Nordenskiöld 2002: ​
173; Karsten 1932: ​41). En base a evidencia zoo-
lógica e histórica, Alfred Métraux señaló que los 
canes chaqueños son mestizos de razas europeas y 
los indígenas los adquirieron recién durante el siglo 
XVIII (1996: ​108). Siguiendo recientes estudios ar-
queológicos se acuerda en aceptar que, respecto al 
Nuevo Mundo, los perros domésticos más antiguos 
provienen de América del Norte y poseen una anti-
güedad de entre 10.000 y 8.5000 años a. p. (Acos-
ta et al. 2011: ​179). Si bien la existencia de perros 
prehispánicos entre los grupos cazadores-recolec-
tores del extremo sur de Sudamérica ha sido con-
firmada (Prates et al. 2010; Acosta et al. 2011), los 
registros indicarían que, existiendo en proporciones 
muy bajas,2 recién a partir del siglo XVI se habrían 
cruzado con los perros europeos introducidos dan-
do origen a la difusión actual de la especie (Acosta 
et al. 2011). Inclusive, de acuerdo a documentación 
histórica, “recién en los siglos XVIII y XIX los pe-
rros parecen haber sido activamente incorporados 
a los sistemas de caza por los aborígenes que habi-
taban distintas regiones” (Acosta et al. 2011: ​193), 
incluso el Chaco. 

En la Amazonía ecuatoriana, por ejemplo, Phi-
lippe Descola menciona que “los achuar no cazan 
siempre con perros y hubo una época, antes de la 
llegada de los españoles, en la que ignoraban hasta 
su existencia” (1996: ​321). Asimismo Laura Rival 
presenta un testimonio que refleja cómo los huao-
rani aprendieron de los quechua a cazar con perros 
y que recién cuando el “Dr. Vela … [an anthropolo-
gist] got us a German Shepherd. We gave the pup-
pies away to my relatives. I kept one; it grew big, 
and I went hunting with it” (2002: ​77), con el perro 
estos indígenas comenzaron a cazar ciervos, carpin-
chos y pecaríes de collar. Llama la atención que en 
otras etnografías amazónicas cómo por ejemplo la 
de Eduardo Viveiros de Castro (1992) escrita entre 
los araweté del Xingú (Brasil) o la de Carlos Fausto 
(2001) entre los parakanã del Tocantins (Brasil), 
donde se describen extensamente escenas de cace-

  2	 Existe un acuerdo respecto a afirmar que la difusión de los 
perros en América del Sur se produjo principalmente entre 
las sociedades andinas, especialmente a partir de los 3.500 
años a. p. y que la introducción de los perros en las socieda-
des de cazadores-recolectores del Cono Sur se habría produ-
cido más tarde, hacia 1.000 años a. p., cuando estas socie-
dades parecen haber aumentado los contactos sociales y la 
movilidad a grandes distancias (Prates et al. 2010: ​273; Acos-
ta et al. 2011: ​179).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99


Hacer a un perro

Anthropos  111.2016

115

ría, no se menciona al perro ni se lo ve en las imá-
genes que los etnógrafos presentan para ilustrar la 
vida doméstica de éstos indígenas. Kenneth Kens-
inger aporta una pequeña mención entre los cashi-
nahua del este de Perú: “Only when a man goes on 
a short hunt does his dog accompany him. Dogs are 
used principally for hunting agouti, madi, paca, anu, 
and Myroprocta, tsanas” (1995: ​14). Nuestra inten-
ción no es echar luz sobre la discusión presentada 
arriba, sino dar cuenta de la importancia que estos 
animales tienen en la vida actual de los cazadores 
qom chaqueños.

En base a información etnográfica nos pregunta-
remos por los cuidados especiales y los procesos de 
enseñanza que se le imparten a los perros y cómo se 
desarrollan estas técnicas en un entorno en el que la 
fisicalidad y la interioridad (Descola 2004, 2012) de 
los animales es compartida por los humanos. Exa-
minaremos el significado que tiene este atributo de 
la zoología qom. Luego analizaremos cómo el pioq 
(perro) se torna una extensión del cazador. Ubica-
remos estos datos en un marco ontológico donde la 
frontera entre el hombre y el animal se torna difusa. 
Finalmente indagaremos acerca del proceso de mas-
cotización y la manera en que la relación entablada 
con este otro animal desencadena procesos de trans-
formación de los existentes que se vinculan.3

Los qom del Gran Chaco

Hemos realizado trabajo de campo etnográfico en 
comunidades qom (toba).4 Estos indígenas repre-
sentaban una sociedad indígena cazadora-recolecto-
ra que desarrollaba su vida nomadizando en el Gran 
Chaco. Luego de los procesos de conquista y colo-
nización muchos de los grupos toba, al igual que 
otros indígenas de la región, modificaron su estilo 
de vida hacia dos grandes patrones de asentamiento. 
Unos tendieron hacia la sedentarización en los terri-

  3	 Una versión preliminar de este trabajo fue presentada en el 
grupo de trabajo “Etnoecología y saberes locales. Miradas 
antropológicas y perspectivas interdisciplinares de los cono-
cimientos asociados al ambiente” organizado en la X Reu-
nión de Antropología del Mercosur (2013). Agradecemos a 
los organizadores, Gustavo Martínez y Juan Martín Dabezies, 
las generosas discusiones que me ayudaron a delinear el pre-
sente texto.

  4	 El término qom deriva del pronombre personal de la primera 
persona plural (qomi ) y designa, como tal, una posición re-
lacional. Entre las personas con las que trabajé algunos usan 
este etnónimo para identificarse, otros prefieren reconocerse 
con el término qom. Usamos indistintamente ambas denomi-
naciones porque es el modo empleado por los propios indí-
genas. Los toba pertenecen – junto con otros grupos chaque-
ños como los pilagá y los mocoví – a la familia lingüística 
Guaycurú.

torios que el estado les concedió, mientras que otros 
migraron en los años sucesivos a la periferia de las 
grandes ciudades de Argentina. El trabajo agrícola 
en la propia tierra o como cosecheros en las de los 
criollos y, en menor medida, la caza, pesca y re-
colección, continúan hasta el presente, aunque con 
muy diversos grados de desarrollo según las zonas.

El Gran Chaco es el tercer gran territorio bio-
geográfico y morfoestructural de América Latina 
después del Amazonas y el Sistema Sabánico Sud-
americano que incluye el Campo Cerrado brasileño 
y las Sabanas colombo-venezolanas; el segundo en 
superficie cubierta por bosques después de las Sel-
vas pluviales tropicales del Amazonas y del Pacífi-
co colombo-ecuatorianas y el primero en fisonomías 
forestales de madera dura y muy dura; ocupa más 
de 1.000.000 km2 extendiéndose por cuatro países 
siendo el área desplegada en Argentina la más ex-
tensa con aproximadamente 600.000 km2 (Morello 
et al. 2009: ​54).

Particularmente realizamos trabajo etnográfico 
en la provincia de Formosa (Argentina) entre 2008 
y 2012, totalizando 11 meses de estadía. En este tex-
to presentaremos observaciones y relatos obtenidos 
en Riacho de Oro, San Carlos y Colonia Kilómetro 
503 del departamento Patiño y El Desaguadero, El 
Naranjito, el barrio toba Nlaxayec (La Paz) y 12 de 
octubre (ubicados dentro del ejido urbano de la ciu-
dad de El Colorado) del departamento Pirané, así 
como en el barrio periurbano Namqom ubicado a 
11 kilómetros de la ciudad de Formosa. A esto se 
suman relatos de Mauricio Maidana, antiguo caza-
dor y pescador formoseño, quien vive en el barrio 
toba Daviaxaiqui (Derqui, provincia de Buenos Ai-
res) y actualmente se desempeña como profesor de 
lengua toba.

Si bien la investigación desarrollada en los sitios 
mencionados consistió principalmente en métodos 
etnográficos, también se emplearon técnicas propias 
de los enfoques biológicos tales como la determi-
nación científica de especies y la identificación de 
las mismas junto a los qom en museos y coleccio-
nes científicas, conformándose así el abordaje etno-
zoológico (cf. Costa Neto et al. 2009). Resulta per-
tinente aclarar que los datos que se analizarán en el 
presente trabajo son el resultado de trabajo etnográ-
fico de larga duración. Durante el mismo no colo-
camos el foco sólo en comprender la relación que 
los indígenas tienen con los perros sino en delinear 
la zoología del grupo. Se recurrió a la observación 
participante, a la participación con observación, a 
registros escritos, sonoros y visuales (fotografía y 
video), entrevistas (abiertas y semi-estructuradas) 
(cf. Medrano 2012a), historias de vida, la graba-
ción de interacciones en contextos espontáneos y a 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99


116 Celeste Medrano

Anthropos  111.2016

acompañamiento en ocasiones de caza y pesca, en-
tre otras herramientas. Finalmente aclaramos que 
elegimos incluir aspectos del marco teórico con el 
que se discutirán los datos de los distintos aparta-
dos en el cuerpo de los mismos para generar así un 
diálogo legítimo con aquellos autores que realizaron 
aportes en las temáticas que se abordan.

El perro: un indicador de campo

En primer lugar señalamos un hecho curioso que 
ocurrió durante el trabajo de campo que, como acla-
ramos, se emprendió con el objetivo de comprender 
la etnozoología qom. Como primera línea de indaga-
ción, nos centramos en las actividades de caza y pes-
ca denominadas en la zona como “la marisca”. No 
obstante, debido a los procesos de sedentarización y 
confinamiento territorial, la mayoría de los qom con 
los que conversábamos ya no practican la marisca 
y cada vez que visitábamos sus casas, si bien ellos 
tenían varios perros, los mismos se presentaban ex-
tremadamente flacos y enfermos. Escenas simila-
res fueron descriptas por Métraux (1996: ​107), entre 
otros etnógrafos como Diego Villar quien trabando 
con los chané, un grupo indígena de la frontera oc-
cidental del chaco, señala poéticamente:

Si la delgadez extrema y el estado casi lastimoso de los 
perros chané no impresionan demasiado, las relaciones 
entre ellos y sus dueños no hacen mucho para mejorar el 
cuadro. … Seres cómicos, tontos, molestos, los perros no 
son tomados demasiado en serio: la impresión general es 
que los cachorros son más tolerados que criados, que co-
men lo que pueden, y que en cada familia merodean al-
rededor de la casa más que habitar en ella (2005: ​497).

En 2011, cuando visitamos Colonia Kilómetro 
503, nos sorprendimos al encontrar uno o dos, en-
tre la decena que componían la famélica jauría, que 
gozaban de buena salud y estado nutricional. Movi-
lizados por el hallazgo, pudimos percibir el trato di-
ferente que recibían esos animales que participaban 
como asistentes de los mariscadores y darnos cuen-
ta de que, en aquellas familias donde identificába-
mos al menos un pioq (perro) sano y bien nutrido, 
alguien se dedicaba a la marisca. En definitiva, los 
canes mariscadores poseen tratos diferenciales, in-
clusive, como nos relataron algunos qom, poseen 
un valor comercial como el arma, el hacha o la pala. 
Vicente e Ismael Gómez de Nanqom me comenta-
ron que “los perros eran escasos cuando el tiempo 
de la marisca de yacaré [Caiman spp.] o iguana [Tu-
pinambis spp.]. Se compraban los perritos, como la 
escopeta y le ponían nombre”. Olegario narró, por 
ejemplo, que le compró un pioq a su tío “a cambio 

de un chancho y otro [perro] por una chiva”. Eduar-
do que también “compró” a sus perros a cambio de 
otros animales sostiene que “ahora tengo dos pe-
rros, son para la marisca por eso los mantenemos 
gordos. Les damos las sobras de nuestra comida”. 
Según los qom con los que trabajamos, los perros 
para la marisca no tienen que ser grande ya que “se 
golpean [chocan contra el ramaje] mucho”, ni muy 
pequeños. Se eligen siempre perros medianos que 
además, en caso de encontrarse con animales peli-
grosos como el tigre (Panthera onca) o el oso hor-
miguero (Myrmecophaga tridactyla), puedan pasar 
entre sus piernas sin ser heridos. Si bien no pode-
mos afirmar que existe una selección artificial de 
linajes de perros de estatura media, su elección y 
especial cuidado frente a otros fenotipos determina 
una supervivencia diferencial.

En lo que refiere a los nombres de los perros, 
también hallamos un trato distinto. Mientras que re-
gistramos los de aquellos que participaban de la ma-
risca (Barbincha, Cotaque, Capitán, Copaic, Lobito, 
Panzón), los nombres de aquellos perros “caseros” 
(no-mariscadores) o bien no existían o bien eran im-
precisos y se referían a características fenotípicas 
sobresalientes del animal: “la manchadita”, “la ma-
rroncita”. Al respecto Villar (2005) publicó sugesti-
vos datos referidos a la onomástica de los perros cha-
né. De acuerdo al autor, la tendencia general entre 
estos indígenas marca que muchas personas lleven 
nombres de animales y muchas mascotas y anima-
les domésticos inviertan la relación, llevando nom-
bres de personas. Sin embargo la onomástica canina 
muestra una notable excepción: los nombres de los 
perros quiebran la reciprocidad y niegan la rever-
sibilidad onomástica. Sus apelativos están revesti-
dos de un “humor onomástico” y son impuestos con 
claras intenciones irónicas (Villar 2005: ​497), acti-
tud que no hallamos o encontramos poco desarrolla-
da entre los qom. Villar, quién observó en distintos 
contextos – pero principalmente en el de la mitogra-
fía – una ambigüedad en la sociabilidad atribuida 
a estos animales concluye que “la irreversibilidad 
del nombre evoca la irreversibilidad de los destinos” 
(504) propuesta en la que se vincula al perro con la 
ambivalencia en la vida social relacionada, para los 
grupos chaqueños, con problemáticas propias de la 
existencia del endogrupo como el incesto, el egoís-
mo, la violencia ilimitada y las peleas fratricidas.

Otro escenario es el que describe Alexandre Su-
rrallés para los candoshi, un grupo amazónico pe-
ruano. Estos indígenas eluden cuidadosamente 
colocarle a los humanos nombres de las especies 
animales a las que se les atribuyen la posesión de 
vani (alma), inhibición que no afecta a la onomás-
tica canina que “comprende varios nombres cuyo 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99


Hacer a un perro

Anthropos  111.2016

117

significado alude a especies consideradas poseedo-
ras de alma … Así, los nombres de perros Isari y 
Kovítsama designan respectivamente a la anacon-
da (Eunectes murinus) y al puma (Felis concolor)” 
(2009: ​72). El perro doméstico candoshi es la única 
especie (aparte de la humana) que recibe un nom-
bre y lo hace en el mismo contexto ritual en el que 
se bautiza a un niño siendo, estas denominaciones, 
portadoras de cualidades que se tratan de trasmitir o 
evitar de acuerdo a lo estudiado por el autor. Mònica 
Martínez Mauri (2011), trabajando con los kuna de 
Panamá también documentó tratos especiales para 
los perros, únicos animales que son mejor alimenta-
dos y reciben un nombre propio a pesar de que estos 
indígenas comparten la vida con gatos, iguanas, tor-
tugas, monos, ardillas y palomas. Del mismo modo, 
en los grupos achuar ecuatorianos, “sólo el perro 
entre todos los animales domésticos y amansados, 
recibe un nombre propio al igual que los humanos” 
(Descola 1996: ​316).5

Argumentamos que tanto la onomástica chané 
como los tratos diferenciales de los que son obje-
to los perros de los candoshi, los kuna y los achuar 
reflejan una situación en la que el perro fluye entre 
el colectivo de los humanos y el de los animales sin 
pertenecer exclusivamente a ninguno (volveremos 
más adelante). Por otro lado, nuestra propuesta pre-
liminar radica en sostener que la presencia de perros 
sanos, gordos y con nombres especiales entre los 
qom es un indicador, “en campo”, de la continuidad 
de las actividades de caza y pesca al tiempo que nos 
habla de la importancia de estos animales para el de-
sarrollo de estas acciones históricas de subsistencia.

Finalmente durante el trabajo etnográfico, cada 
vez que conversábamos sobre la marisca, referen-
cias a los perros aparecían indefectiblemente. Esto 
nos reveló que los canes deben atravesar procesos de 
transformación para tornarse buenos compañeros de 
los cazadores, como describiremos a continuación.

Un perro mariscador no nace, se hace

Al margen de ostentar los cuidados especiales que 
mencionamos, los perros mariscadores participan 
en actividades de aprendizaje y son “curados para 
ser especialistas” en la caza de animales del monte. 
Para “curarlo” y hacer baqueano6 a un perro, la pri-
mera acción consiste en llevarlo al monte junto a 

  5	 La misma situación se observa entre los perros de los inuit 
canadienses (Laugrand y Oosten 2002: ​91 s.) y de los nuaulu 
de Indonesia (Ellen 1999: ​63).

  6	 “Baqueano” es el término empleado para referirse a perso-
nas o animales conocedores del territorio y de las técnicas de 
caza y pesca.

otros ya experimentados. El pioq novato es cargado 
por la persona que lo elige como su compañero. Er-
nesto, de Riacho de Oro, narró que cuando se inició 
en la marisca, su abuelo le recomendó elegir un pe-
rro para que, al tiempo que le enseñaba a su nieto a 
educarlo, el pioq recibiera sus primeras lecciones en 
el monte. Esto da cuenta de un aprendizaje conjunto 
asignado tanto al perro como al joven, permeables 
ambos a ser moldeados por los adultos.

Una vez que el pioq aprende a comportarse en el 
monte – esto significa, entre otras cosas, no correr 
ni ladrarle a los chivos y vacas de los vecinos crio-
llos –, puede caminar junto a los otros. Los canes, 
como los hombres, van adoptando regímenes cor-
porales particulares que les permiten explorar am-
bientes pacientemente, en silencio y con una acti-
tud de observación no sólo ante futuras presas sino 
también ante el peligro. Ellos se van “haciendo” 
así cazadores. Aparecida Vilaça, en su trabajo con 
los wari de la Amazonía brasileña, enuncia cómo 
la “perspectiva” cosmológica, en los términos de 
Eduardo Viveiros de Castro, no está anclada en el 
espíritu sino en el cuerpo y da cuenta de un signo 
central en la concepción amerindia del mismo que 
tiene que ver con su carácter inestable y transforma-
cional (Vilaça 2005: ​446). Florencia Tola fortalece 
este planteo teórico al concluir que la persona qom 
se corporiza – se torna cuerpo – a partir de accio-
nes e interacciones con otros, estando los cuerpos 
asociados a procesos de metamorfosis corporal que 
se mantienen a lo largo de la vida de las personas 
(2007: ​502). Nuestra hipótesis radica en sostener 
que, en función de esta misma ontología, se pien-
san los cuerpos de los perros. Veamos a continua-
ción como se ilustra esto en la praxis qom.

Se puede curar a un pioq para que sea “enten-
dido” en cazar tatú (Dasypodidae) o iguana (Tupi-
nambis spp.), siendo estos tratamientos mutuamen-
te excluyentes. Para el primero, los qom tienen que 
extraer la hiel7 (chemaxadaic) de un tatú mariscado 
y verter en la nariz del perro algunas gotas del la-
tanlaxanaxat (remedio) que ésta contiene. También 
se puede utilizar “esa mosca8 que es medio crespa y 
anda por los palos y tiene los gusanos vivos y a eso 
lo tenés que entreverar con el culo [ano] de iguana 
o tatú y mezclarle con polenta y cuando le das de 
comer [al perro] le silbas [un silbido especial] en-
tonces ya le curás”, según relató Félix. Para que un 
perro sea mariscador de iguana, en cambio, hay que 
juntar el pelecho9 de la misma y quemarlo para que 

  7	 Bilis contenida en la vesícula biliar de los mamíferos.
  8	 Mosca larvípara perteneciente a la familia Sarcophagidae.
  9	 El pelecho es la piel que los reptiles desechan, producto de 

una muda estacional.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99


118 Celeste Medrano

Anthropos  111.2016

el humo penetre por la nariz del perro. Este método 
puede ser fortalecido arrojando al mismo fuego plu-
mas de cuervo (jote cabeza negra: Coragyps atra-
tus). Finalmente, hay que darles de comer el “pi-
choncito” de rubito10 a los perros mariscadores para 
que puedan resistir grandes calores, porque “cuando 
el sol está fuerte esta abeja vuela sin importarle la 
temperatura”. Todo esto nos lleva a establecer una 
semejanza entre humanos y los perros: ambos son 
influidos por “contagio”.

El contagio (nauoga)11 describe el carácter trans-
formacional que poseen los seres de acuerdo a la 
ontología qom. A través del mismo puede expli-
carse cómo ciertas características de los animales 
son trasmitidas a los hombres produciéndoles en-
fermedad (cf. Martínez 2007, 2010). Simultánea-
mente las personas pueden perseguir intencional-
mente la incorporación de ciertos aspectos de los 
animales (Medrano 2013). Tola define al contagio 
como el “proceso de transmisión de las caracterís-
ticas formales o de comportamiento entre los nqui’i 
(espíritus) de entidades humanos y no-humanas en 
momentos específicos del ciclo vital” (2007–08: ​9). 
Medrano (2013) identificó tres tipos de contagio en 
función de las clases de seres que se vinculan en la 
relación. De acuerdo al primer tipo, los humanos se 
contagian, voluntaria o involuntariamente, de atri-
butos animales. Un segundo tipo de contagio vin-
cula entre sí a las especies de fauna. Anaco, de San 
Carlos, relató que “sauaxaic lcheta’ [la grasa del 
puma] sirve para engrasar al caballo cuando pierde 
en la carrera”; esto hace al animal doméstico más 
ágil y veloz. El tercer tipo de contagio es el que se 
constata entre un humano y otro humano. Si los hu-
manos y los animales son factibles de convertirse 
parcial o totalmente en “otros” es porque existen 
analogías que tornan franqueables los límites en-
tre las categorías de existentes (Medrano 2013: ​83). 
Así, “la persona no existe desde que nace de manera 
fija y estable, sino que es transformada socialmen-
te a través de un proceso gradual” (Tola 2012: ​151) 
participando a la par humanos y no-humanos.

Volviendo sobre nuestro ejemplo etnográfico, si 
bien todos los seres en la sociocosmología qom son 
permeables a procesos transformacionales, sólo los 
humanos y los perros son objeto de deliberadas téc-
nicas de metamorfosis corporal. Esto nos condu-
ce a pensar que en las “diferencias de grado” 12 que 

10	 Larva de Tetragonisca angustula (Meliponini), un tipo de 
abeja nativa.

11	 Sobre nauoga, cf. Karsten (1932: ​74), Métraux (1996: ​103), 
Vuoto (1981a: ​100), Balducci (1982: ​72–88) y Tola (2005, 
2007–08).

12	 Descola propone, en base a su estudio con los achuar y a la 
lectura de otras etnografías, que las cosmologías amazónicas 

propone Descola (1998: ​25) para las cosmologías 
animistas, los qom y sus canes se encuentras más 
próximos que el resto de los existentes que com-
ponen esas sociologías igualmente protagonizadas 
por humanos y no-humanos. El mismo autor do-
cumentó como, para los achuar, “cada perro está 
dotado de una personalidad individual que puede 
ser corregida o modificada por el trabajo de la edu-
cación” (Descola 1996: ​316). En esta sociedad in-
dígena amazónica las mujeres educan, alimentan y 
disciplinan a los perros y a los niños con el mismo 
cuidado. Todos conocen los tabúes alimenticios que 
deben respetar los perros y, al margen de su entre-
namiento para ser cazadores, éstos son moldeados 
a través de “un saber mágico muy elaborado” (Des-
cola 1996: ​318).

Pastor Arenas destaca que tanto los wichis como 
los tobas señalan la existencia de perros que son ex-
celentes meleros (2003: ​293). Hemos recogido rela-
tos que ilustran la actividad de perros que buscaban 
mieles de las abejas coilala’ (Tetragonisca angustu-
la: Apidae) y dapic (Scaptotrigona jujuyensis: Api-
dae). No obstante, Vilo de Colonia Kilómetro 503 
indica que “una vuelta, se vendía el cuero de lecalo’ 
(curiyú: Boidae) y el perro se adaptó a buscar la ví-
bora”. Ante esto su cuñado respondió que “hay que 
mostrarle”. Esto señala que si bien el perro puede 
ser especialista en buscar determinado animal, tam-
bién se adapta a las circunstancias y contingencias 
históricas como lo hacen los qom.

Los perros mariscadores también son entrenados 
en la visualización y audición diferencial de señas 
que los cazadores emplean para comunicarse con 
ellos. Por ejemplo, Anastasio de San Carlos, narró 
que a sus perros no los llama sino que les hace se-
ñas evitando así que los gritos o silbidos ahuyenten 
a las presas o alerten a los criollos de la presencia 
de mariscadores en sus campos. Félix de Riacho de 
Oro relató que posee dos silbidos especiales, uno 
para indicarle al perro que vaya a buscar presas y 
otro para que regrese donde él se encuentra. Ade-
más, los perros que son entrenados por una perso-
na no pueden ser utilizados por otros ya que las se-
ñas de estos últimos no serán reconocidas. Tal como 
marca Mauricio: “los perros conocen los dueños, si 
hay cuatro o diez personas en la casa conoce muy 
bien, pero si no conoce la persona no puede seguir. 
Cuantas veces intentamos llevar otros perros aje-
nos, no puede”.

establecen “una diferencia de grado, no de naturaleza, entre 
los hombres, las plantas y los animales” (1998: ​25; traduc-
ción nuestra). Para el autor esta es la base de las ontologías 
animistas que otorgan una interioridad semejante a humanos 
y no-humanos.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99


Hacer a un perro

Anthropos  111.2016

119

Muchas veces, cuando los qom realizaban cam-
pamentos, se trasladaban a los mismos con sus pe-
rros y es, mediante las señas, que les indicaban que-
darse junto a las pertenencias de los mariscadores 
– porque ellos se dedicarían a la caza del ñandú 
(Rhea americana), actividad en la que los perros 
no participan –, o seguir al cazador en busca de tatú 
o iguana. Inclusive los relatos señalan que los pe-
rros ya reconocían las actividades que realizarían 
los hombres identificando, por ejemplo, cuando sus 
dueños se preparaban con el camuflaje para la ma-
risca del mañic (ñandú), escena a la que respondían 
automáticamente quedándose en el campamento.

El hombre continúa en su perro

Un tema llamativo son los sentimientos que los 
hombres tienen en relación con los perros. Métraux 
documentó que la actitud hacia los perros era pecu-
liar ya que, si bien los indígenas no los alimentaban 
y los maltrataba, los mismos se ofendían si alguien 
trataba de matarlos (1996: ​107 s.). Villar sostiene 
que los canes no son objeto de muestras de aprecio, 
cariño o afecto pero advierte la presencia de cierta 
ambigüedad ya que si bien el perro es expresamente 
mantenido a distancia y tratado con desprecio e iro-
nía, existen también algunos contextos – tal vez me-
nos inmediatamente perceptibles – como la caza, en 
los cuales se lo valora de forma positiva (2005: ​497).

En base a nuestra observación coincidimos par-
cialmente con Métraux y Villar y es preciso señalar 
que no se trata de la misma manera al perro case-
ro que al mariscador. Los primeros siempre tienen 
hambre y están al acecho para poder conseguir o 
robar aunque sea pequeños trozos de comida, com-
portamiento que lleva a los qom a maltratarlos. Los 
segundos demuestran una actitud más distinguida 
tal vez porque saben que en algún momento serán 
alimentados. Por otro lado, como ya expresamos, no 
se tiene mucho cuidado en colocarle nombre a los 
primeros mientras que sí a los segundos. Es preci-
so tener presente estos matices a la hora de evaluar 
los sentimientos que se expresan hacia los perros ya 
que los mismos parecieran ubicarlos en categorías 
diferentes. Elisa, la esposa de Anastasio, un antiguo 
mariscador, relató que tenían una perra para la ma-
risca que se encontraba enferma y falleció. Cuando 
esto ocurrió, su marido “no fue más a mariscar, por-
que él se iba con esa perrita y la extrañaba. Hasta 
que me dijo: ‘yo me voy a salir un rato’ y se fue al 
Chaco porque demás la extrañaba”. Ha sido amplia-
mente documentada la costumbre de los indígenas 
chaqueños ante del deceso de un familiar, de que-
mar los bienes del pariente difunto y alejarse del si-

tio cambiando el lugar de residencia.13 La actitud de 
Anastasio se relaciona con la práctica de alejamien-
to qom ante el fallecimiento de un pariente lo que 
nos induce a pensar que ante la muerte de un perro 
que ha sido compañero de caza se actúa como ante 
la defunción de alguien cercano.

Tola demuestra que los regímenes de corpora-
lidad qom son el resultado de agenciamientos que 
se hacen posibles por la existencia de extensiones 
corporales y de la persona (2007: ​502). Siguiendo 
con este desarrollo, la autora expresa que “algunos 
componentes de las personas son concebidos como 
sus extensiones por el hecho de que, mismo fuera 
del límite corporal, contienen una parte que pertene-
ce a ella o mejor, son la persona” (502 s.; traducción 
nuestra). Asimismo, la enfermedad, no es entendi-
da como un proceso natural sino como la interven-
ción de agentes sobre estas extensiones que afectan 
a la persona y al cuerpo (cf. Tola 2005; Salamanca 
y Tola 2002). En nuestro caso, sostenemos que el 
perro, así como el arma del cazador, son extensio-
nes del mismo. A continuación describiremos esto.

Desde el punto de vista lingüístico, la lengua 
toba posee indicadores semánticos de posesión cuya 
principal distinción es la de su carácter inalienable 
(íntimo, inherente, inseparable) vs. alienable (no ín-
timo, accidental, adquirido o transferible) de la rela-
ción: “La comparación de las construcciones docu-
mentadas muestra que cuanto más inalienable es la 
relación de posesión, menor es la distancia formal 
entre el poseedor y lo poseído” (Messineo 2003: ​
124). Algunos de los dominios a los que pertenecen 
los nombres que llevan obligatoriamente marca de 
poseedor en toba son los siguientes: partes del cuer-
po (incluyendo las partes exteriores, los órganos in-
teriores, fluidos y secreciones, así como también al-
gunos rasgos y atributos del cuerpo); términos de 
parentesco; parásitos que viven en el hombre; algu-
nas enfermedades del ser humano; rastros o imáge-
nes del cuerpo humano; nombres que designan en-
tidades físicas, mentales y espirituales íntimamente 
relacionadas con los seres humanos; algunos obje-
tos fabricados por el hombre, como adornos, vesti-
menta, vivienda, utensilios, instrumentos musicales, 
medios de transporte, armas y herramientas, etc. Es-
tos nombres se distinguen formalmente de otros que 
no llevan marca de poseedor y que pertenecen a al-
gunos de los siguientes dominios léxicos: elementos 
del mundo físico y natural; flora y fauna; fenómenos 
meteorológicos y ciclos temporales; algunos objetos 
fabricados por el hombre (Messineo y Gerzenstein 
2007: ​64). Cristina Messineo describe que en toba: 
“nombres como yoGonek ‘mi presa de caza’ o yo-

13	 Ducci (1904); Karsten (1932); Métraux (1996); Tola (2006).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99


120 Celeste Medrano

Anthropos  111.2016

Gonaqte ‘mi lanza de caza’ llevan marca de pose-
sión inalienable dado que en una sociedad cazadora-
recolectora es esperable que la presa o el arma para 
capturarla (lo poseído) sean concebidas como un as-
pecto intrínseco del cazador (el poseedor)” (2003: ​
127 s.).14 Esta característica que tienen las armas 
del cazador de ser nombres inalienables fortalece la 
idea de considerarlas como extensiones del cuerpo 
del mismo cuyas partes se describen también me-
diante nombres inalienables. Sin embargo, el perro 
no lleva marca de inalienabilidad15 así como el resto 
de los animales que pueblan los montes chaqueños.

Desde el punto de vista etnográfico, comproba-
mos que el arma es una extensión corporal de la per-
sona ya que, por ejemplo, registramos evidencia que 
manifiesta cómo los mariscadores habían perdido la 
suerte en la caza, producto de que algún chamán o 
conaxanaxae (bruja) habían realizado acciones so-
bre el arma del mismo (Medrano 2012b: ​56). Tam-
bién hallamos la expresa prohibición que tienen las 
mujeres menstruantes16 de tocar las armas del caza-
dor ya que la misma adquiera el olor de la sangre y 
a través de su conexión con el cuerpo del cazador, se 
lo trasmite a éste que al quedar impregnado del he-
dor femenino pierde la posibilidad de atrapar presas 
y puede ser víctima de enfermedades o de muerte si 
un no-humano habitante del monte percibe la des-
obediencia respecto a la regla cinegética.

Ahora bien, en base a nuestro estudio de campo 
el perro, a pesar de no poseer marca de inalienabi-
lidad desde el punto de vista lingüístico, presenta 
claras conexiones corporales con los humanos. Así, 
Anastasia y Chopa me comentaron que si los perros 
de los vecinos se pelean, también lo van a hacer sus 
dueños. De igual forma registramos evidencia que 
muestra cómo una bruja (conaxanaxae) produjo la 
enfermedad de un hombre manipulando el cuerpo 
de su perro. Un antiguo mariscador me comento: 
“la cabeza del perro también sirve para cuando al-
guien murió por brujería, entonces hay que poner la 

14	 Messineo aclara que: “la distinción entre inalienabilidad y 
alienabilidad de las relaciones posesivas en toba no es dico-
tómica, sino gradual. Las diferencias formales de las cons-
trucciones documentadas reflejan distintos grados de dicha 
inalienabilidad: cuanto más inalienable es la relación de po-
sesión, menos extensa es su expresión lingüística y más cor-
ta la distancia formal entre el poseedor y lo poseído” (2003: ​
139).

15	 Para poseer (gramaticalmente) un perro se necesita una cons-
trucción diferente a las utilizadas para marcar la inalienabili-
dad. Empleándose por ejemplo ilo: ilo pioq / mi (animal do-
méstico) perro (Cúneo, comunicación personal 2013).

16	 Las prohibiciones a las que son sujetas las mujeres mens-
truantes ya ha sido documentada por los primeros etnógra-
fos chaqueños. Al respecto se puede consultar Karsten (1932: ​
82–84), Métraux (1996: ​185), entre otros. También encontra-
mos bastas referencias en la obra de Arenas (2003: ​198).

cabeza del perro debajo de la cabeza del muerto y al 
tiempo le llega la enfermedad al que brujeó”. Otro 
qom me narró que: “si algún familiar muere, hijo o 
hermano, y uno come puchero, entonces los hue-
sos de ese puchero hay que quemarlos, no hay que 
dejar que coman los perros porque produce nauo-
ga, enfermedad” cuando los perros mastican la sa-
liva de quiénes quedaron vivos. Cómo se observa, 
si bien los hombres pueden desencadenar procesos 
de transformación en sus perros, los mismos no son 
unidireccionales, ya que a través de los canes se pue-
den desatar procesos metamórficos en sus dueños.

Finalmente, esta disyunción que encontramos 
respecto a la evidencia lingüística y etnográfica po-
dría explicarse por la posición ambigua que ocupa el 
perro presentada arriba. Sin dejar de ser un animal, 
el perro está más próximo a los humanos que el res-
to de los ejemplares de la fauna, comparte la vida 
doméstica y es moldeado, transformado, educado, 
socializado de maneras similares a las de un qom 
cualquiera. ¿Esta posición intermedia entre el mon-
te y el ambiente doméstico, que también es ocupada 
por otros animales como los caballos, las gallinas y 
las cabras, es la que le otorga su especificidad exis-
tencial? Indagaremos sobre la cuestión.

¿El perro es una mascota?

La categoría shiguiỹac, si bien suele traducirse 
como “animal”, no engloba a todos aquellos seres 
a los que la taxonomía occidental sí agrupa como 
tal. Dentro del conjunto de los shiguiỹac se en-
cuentran aquellos animales cuadrúpedos como los 
mamíferos, pero también se incluye a la iguana, al 
yacaré y al ñandú. Dentro de los maỹo se ubican to-
das las grandes aves incluyendo al ñandú. Dentro de 
los coỹo se hallan pequeños pajaritos que también 
pueden ser clasificados como maỹo. Los hualecta-
pigui’ están representados por todas aquellas espe-
cies que se arrastran por el piso como, por ejem-
plo, las víboras. El grupo de los nỹaq engloba la 
totalidad de los peces. Esto nos conduce a sostener 
que no existe un término toba que signifique estric-
tamente “animal” (Medrano 2012b). Sin embargo, 
como ya señaló Brent Berlin (1992), la ausencia de 
una etiqueta nomenclatural no necesariamente im-
plica la ausencia de una categoría. Al respecto, en-
tre las generalizaciones que postula el autor, figura 
el principio según el cual, en la nomenclatura folk, 
la etiqueta para el rango de reino – como por ejem-
plo “animal” o “planta” – ocurre tardíamente en el 
desarrollo de una lengua (Berlin et al. 1973: ​216 s.). 
Cúneo menciona que “este es el caso también de 
la lengua toba, que no posee un nombre abarcador 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99


Hacer a un perro

Anthropos  111.2016

121

para referir al conjunto de las plantas” (2012: ​55).17 
Sugerimos que, si bien no existe una etiqueta para 
denominar al conjunto de los animales, este con-
junto existe como tal debido a una serie de rasgos.

En la introducción de nuestro trabajo mostramos 
cómo las aptitudes y comportamientos que desplie-
gan los humanos, no-humanos y animales no pue-
den ser definidos ni como típicamente humanos ni 
como típicamente animales en la medida en que los 
colectivos pueden coincidir en la posesión de los 
mismos atributos y comportamientos. Sin embar-
go, si bien los animales disfrutan de una vida social, 
desarrollan liderazgos y se organizan de acuerdo a 
pautas de parentesco, goza de capacidades cogni-
tivas, facultades para experimentar emociones y 
poseen comunicación extralingüística (Medrano 
2012b), éstos tiene un régimen corporal distinto al 
del humano.

Evidencias como la que acabamos de presentar 
han conducido a numerosos etnógrafos a reflexionar 
sobre la distinción entre los humanos y los animales 
en grupos indígenas de las tierras bajas amazónicas. 
Descola menciona que para los achuar “los hombres 
y la mayor parte de las plantas, de los animales y de 
los meteoros son personas (aents)”. Luego, explica 
que así “se comprenderá mejor la ausencia de cate-
gorías supragenéricas nombradas que permiten de-
signar al conjunto formado por las plantas o al con-
junto formado por los animales, ya que el pueblo de 
los seres de la naturaleza forma conceptualmente un 
todo, cuyas partes son homólogas por sus propieda-
des” (1996: ​132). De esta manera se establece un 
continuum de socialidad que rompe con los tradicio-
nales esquemas dicotómicos con los que se pensaba 
a la naturaleza y a la cultura.

Otro de los autores que cuestiona la separación 
categórica entre los humanos y los “demás anima-
les” es Eduardo Viveiros de Castro. Según él, en 
el pensamiento yawalapíti, “no existe un concepto 
correspondiente a la noción de ‘animal (no-huma-
no)’; es imposible, por lo tanto, hacer que la Na-
turaleza corresponda a una idea general de anima-
lidad” (2002: ​45s.; traducción nuestra). Asimismo, 
Surrallés constata que “no existe un término espe-

17	 En concomitancia con lo enunciado por Berlin (1992) para 
muchos pueblos cazadores-recolectores, Scarpa (2010) do-
cumenta la ausencia de una etiqueta que refiera al reino ve-
getal entre los chorote, otro grupo indígena chaqueño. Ido-
yaga Molina llega a la misma conclusión trabajando con los 
pilagá y agrega que “[l]a sistemática indígena muestra un haz 
de relaciones categoriales que comparado con la científico-
occidental exhibe una continuidad entre conceptos ‘etnobo-
tánicos’ y ‘cosmológicos’ … para el Pilagá no son menos ta-
xonómicas las ideas de payák [poder] o logót [jefe o dueño] 
que las de ‘epáq [árbol] o naná [plantas cultivadas]” (1990–
91: 17).

cífico para designar al reino animal” en el léxico 
de los candoshi (2009: ​77). Este antropólogo sos-
tiene que “parece primar la idea de que el cuerpo 
es la sustancia en desarrollo” rasgo que, al producir 
una comunidad de sustancia de toda la materia, de-
bilita considerablemente los límites entre los seres 
(2009: ​77 s.).

Si bien entre los qom no existe un término que 
describa exactamente a la categoría animal, los ani-
males – shiguiỹac, maỹo, coỹo, hualectapigui’, nỹaq  
– son diferentes a los humanos. Esta diferencia, que 
está dada por divergencias en los regímenes alimenta-
rios, reproductivos, capacidades comunicacionales,  
etc., no significa desigualdad. Humanos y animales 
en general continúan reunidos en aquel continuum 
que se evidencia por el desarrollo de una interiori-
dad común a la gran parte de los seres y por las múl-
tiples relaciones sociales que entre ellos se tejen. No 
obstante, en el plano de los vínculos, cada indivi-
duo (humano, animal, etc.) posee determinado tipo 
de agencia que lo sitúa diferencialmente en la tra-
ma de la socialidad compartida. Tal como menciona 
Roy Ellen: “ ‘animacy’ or ‘animality’ is a cognitive 
reality, not just a classificatory device” (1999: ​58).

Para retomar el planteo delineado arriba presen-
tamos el relato de Félix, un mariscador de Riacho 
de Oro, que nos ayudó a definir el término shetpi, 
un sinónimo de shiguiỹac:

… ese [animal] que anda [caminando] dice que es shetpi, 
así general, shetpi, son todos. Cualquier clase así como 
los perros, caballos, ese que anda en la tierra. Los que 
arrastran en el suelo son hualectapigui’ pero shetpi es lo 
que camina, tiene patas porque no toca la panza en el sue-
lo, no es como la víbora.

Cómo se deduce de la definición, el perro está in-
cluido dentro de la categoría shiguiỹac junto con el 
resto de los animales que comparten el ámbito do-
méstico pero también con los que habitan el monte 
y los pastizales chaqueños.

Respecto al término nlo’, Buckwalter y Litwiller 
de Buckwalter lo traducen como “el animal domés-
tico” (2001: ​135), en tanto los qom mencionaron 
que se puede interpretar tanto como animal domés-
tico o como mascota. De esta manera, un perro, un 
gato, las gallinas, los chivos son nlo’ pero también 
lo son todos aquellos animales que, traídos del mon-
te, desarrollan su vida en al ámbito de la comunidad. 
Félix nos aclara:

Félix: Cualquier bicho [traído del monte] que se puede 
hacer, cualquier pichón se puede hacer nlo’, pero ya [si] 
es grande ya no se puede agarrar porque no se va a aman-
sar nunca.
Celeste: ¿El perro es nlo’? 
Félix: Si, si.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99


122 Celeste Medrano

Anthropos  111.2016

Nuestro trabajo de campo nos permite sostener 
que los qom introducen en el ambiente doméstico 
hasta las especies consideradas más peligrosas y los 
móviles de esta acción parecerían ser, por lo menos 
en una primera instancia, aquirir conocimientos so-
bre ese “otro” animal. Asi, Félix del barrio La Paz, 
narró que en una oportunidad, mientras se encon-
traba mariscando curiyú, encontró en el campo las 
crías de esta víbora y resolvió llevarlas a su casa para 
tenerlas “como sus guachitos [criados]”. Mauricio 
relató que en reiteradas oportunidades habían tenido 
al yacaré como nlo’ (mascota) y que “por eso sabe-
mos muy bien la costumbre de ese animal, la forma 
de comer, también anuncia la lluvia y se da cuen-
ta cuando viene persona que no es de esa familia”.

Antes que aludir a una categoría animal, el térmi-
no refiere, a nuestro entender, a una relación (Me-
drano 2012b). En este marco, el proceso de “mas-
cotización” no respondería a la pretensión de antro
pomorfizar a un animal, como propone Tim Ingold  
(2000: ​91) que ocurre en las sociedades occidenta-
les, sino a un deseo de conocimiento del “otro” para 
crear un vínculo, a un deseo de: “ ‘afinización-de’ 
por el cual otros potencialmente peligrosos se con-
vierten en … animales domésticos, es decir, perso-
nas a cargo” (Taylor 2001: ​53; traducción nuestra).

Sin embargo, si bien los animales traídos del 
monte18 como los domésticos son shiguiỹac y nlo’, 
sólo el perro es nombrado, ostenta cuidados espe-
ciales, es transformado para ser buen mariscador y 
posee una continuidad sustancial con el cazador y 
su familia. En este marco, su condición de mascota 
es cuestionable o por lo menos los pioq de los qom 
se encuentran en una situación ambigua entre los 
animales y los parientes que comparten el ambien-
te doméstico.

Para Descola (1996) el perro entre los achuar tie-
ne un status ambiguo. La posición del mismo no es 
reductible a su función instrumental en la cacería: 
“se opone a los animales de corral en que no se cria-
do para ser comido y a los animales silvestres aman-
sados porque su socialización es constitutiva de su 
esencia y no el producto de un accidente” (1996: ​
315). Felipe Ferreira Vander Velden (2012) llegó a 
una conclusión similar trabajando con fuentes escri-
tas sobre los tupi amazónicos. Sin embargo el foco 
de este autor son las gallinas introducidas por los 
europeos. Las mismas se ubican en un espacio inter-
médio: “sua reprodução não era controlada (o que é 

18	 Existe un extenso debate sobre el amansamiento de especies 
salvajes en el cuál no vamos a entrar porque excedería los 
objetivos de este trabajo. Al respecto pueden consultarse las 
obras de Erikson (2000), Taylor (2001) y Descola (2012) en-
tre otras.

o paradigma da domesticidade), mas tampouco seus 
filhotes precisavam ser capturados na floresta e re-
ceber cuidados atentos, maternais (o que constitui o 
cerne do processo de amansamento, ou pet-keeping, 
na Amazônia)” (2012: ​125).

Los inuit canadienses también ubican al perro en 
una posición intermedia según el estudio de Frédé-
ric Laugrand y Jarich Oosten (2002). Para estos in-
dígenas los perros parecen estar siempre en y entre: 
los animales y los seres humanos, los espíritus y los 
seres humanos. Constituyen una “categoría transi-
toria y en términos rituales aparecen en todas partes 
donde los límites entre categorías distintas pueden 
colapsar” (2002: ​96).

Esta posición ambigua fue documentada para el 
perro entre los nuaulu del este de Indonesia por Roy 
Ellen. Para el autor: “dogs are universally ambigu-
ous for humans because they combine the most en-
dearing pro-human behaviour with activity which 
seems to undermine this otherwise very positive re-
lationship” (1999: ​65), los perros tienen un compor-
tamiento promiscuo e incestuoso y se alimentan de 
excrementos sin prestar atención donde depositan 
sus propias eses. 

Sin embargo Ellen propone realizar una distin-
ción entre el “perro” en general, aquel que no es 
socializado, al que no se le coloca nombre, no se lo 
alimenta, no se lo entrena para la caza y por ende 
es despreciado en el ambiente doméstico y los pe-
rros individualizados por los humanos, cuidados, 
nombrados, entrenados: “that dogs enter into some 
kind of contract or compact with humans” (1999: ​
66). Esta última propuesta podría ser la clave de la 
ambigüedad que presentan los pioq de los qom.19 
No todos los perros tobas son nombrados, no to-
dos ostentan cuidados especiales y son “curados” 
para ser especialistas en la caza de determinadas 
presas. Existe otro conjunto – hoy numéricamente 
mayor – que vive famélico, pulgoso y es castigado 
duramente si se aproxima demasiado al lugar don-
de los humanos comparten su existencia. Sin em-
bargo esta última caterva canina tampoco vive en 
el monte autoabasteciéndose de sus recursos y for-
mando una sociedad tal como lo hace el resto de los 
animales salvajes. Así, el perro es el paradigma de 
la ambigüedad pero también un excelente ejemplo 
de cómo, a través de procesos de transformación, 
los seres que pueblan la sociocosmología qom pue-
den franquear categorías. Estas últimas finalmente 

19	 Villar, trabajando con mitografía chaqueña y focalizado en la 
onomástica llega a una conclusión similar. Menciona que el 
perro no sólo: “opera como metáfora de la vida social; sino 
que además lo hace problematizando un aspecto bien deter-
minado de la misma, que es su dosis inevitable de ambigüe-
dad y paradoja” (2005: ​502).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99


Hacer a un perro

Anthropos  111.2016

123

no son etiquetas que ordenan el mundo cognitivo 
sino tarjetas de presentación que organizan relacio-
nes en una sociedad igualmente protagonizada por 
humanos, no-humanos y animales.

Conclusiones

Entre los qom la persona humana va adquiriendo un 
cuerpo a partir de procesos de transformación que 
implican acciones e interacciones con otros huma-
nos y animales. En este escenario los perros toba no 
nacen, se hacen. Son moldeados, metamorfoseados 
para comenzar a formar parte del núcleo domésti-
co y acompañar a sus integrantes en actividades de 
caza. Así, adquieren una continuidad sustancial con 
los humanos que los albergan.

Al mismo tiempo el perro pasa a compartir su 
vida con gallinas, cabras, caballos y con otros ejem-
plares de fauna que, traídos del monte, son incor-
porados como mascotas. Y, si bien todos estos ani-
males se pueden ordenar bajo las categorías de 
shiguiỹac y nlo’, sólo el perro es nombrado, cuida-
do con atención y transformado para ser cazador. 
En este marco, los pioq de los qom se encuentran 
en una situación ambigua entre los animales y los 
parientes que comparten el ambiente doméstico. No 
deja de ser un animal tampoco alcanza a ser un ver-
dadero pariente.

Pero no todos los perros toba son tratados con es-
tas deferencias. También existe aquella jauría que, 
expulsada expresamente y violentamente del entor-
no doméstico, permanece en un limbo intermedio 
entre los animales salvajes, capaces de autoabaste-
cerse y sus congéneres tratados con cortesía. De tal 
forma, los canes se erigen como el paradigma de 
la ambigüedad pero también de la vulnerabilidad 
de las categorías en la sociocosmología qom. En el 
universo toba, los humanos, no-humanos y anima-
les se encuentran ligados por un continuo en el que 
todos poseen una interioridad que les permite comu-
nicarse, experimentar emociones, reflexividad y or-
denarse como colectivo en una sociedad igualmente 
protagonizada por todos los existentes. No obstante, 
algo tiene que organizar las relaciones para que el 
cosmos pueda seguir funcionando como tal. En este 
marco, las categorías se enseñan como tarjetas de 
presentación que delinean las reglas de etiqueta de 
las distintas agencias participantes. El perro, a pe-
sar de presentarse como nlo’, transgrede las normas 
y es afinizado por los humanos con quienes pasa a 
comportarse como un cuasi-pariente.

Finalmente, nos preguntamos si existe alguna di-
ferencia entre los tratos de adiestramiento y familia-
rización de los que son objeto los perros occidenta-

les y los perros qom. Nuestra respuesta es taxativa. 
Si bien al perro en las sociedades modernas se lo 
educa, se le coloca un nombre y se lo adiestra, mu-
chos concurren a la peluquería y existen boutiques 
caninas, el pensamiento occidental continúa marca-
do por un dualismo que mantiene a humanos y no-
humanos separados en dos dominios ontológicos es-
tancos. Contrariamente en el pensamiento qom – así 
como en el de muchas otras sociedades indígenas –, 
humanos, no-humanos y animales se encuentran re-
unidos integrando una misma sociocosmología so-
bre la que edifican sus regímenes corporales parti-
culares. Las consecuencias prácticas de esto es un 
adiestramiento canino basado en el contagio y las 
continuidades observadas entre los qom y sus pe-
rros. Si bien ser un perro occidental y ser un perro 
indígena pareciera ser lo mismo, rasguñando un po-
quito encontramos diferencias sustanciales. No bas-
ta parecer, también hay que ser o más bien transfor-
marse en perro qom.

Agradecemos al CONICET por financiar esta investiga-
ción. A Florencia Tola por guiar generosamente mis de-
rroteros zoo-sociocosmológicos por el Gran Chaco. A 
Paola Cúneo por sus auxilios lingüísticos. A Norma Hil-
gert por ayudarme a pensar, con sus preguntas, la conclu-
sión de este texto. A Valentín y Félix Suárez por su amis-
tad y por asistirme en el campo con cariño y paciencia. A 
los qom que me enseñaron su zoología.

Bibliografía

Acosta, Alejandro, Daniel Loponte, y César García Esponda 
2011	 Primer registro de perro doméstico prehispánico (Canis 

familiaris) entre los grupos cazadores recolectores del 
humedal de Paraná inferior (Argentina). Antípoda 13: ​
175–199.

Arenas, Pastor 
2003	 Etnografía y alimentación entre los Toba-Nachilamole#ek 

y Wichí-Lhuku’tas del Chaco Central. Buenos Aires: El 
autor.

Arenas, Pastor, y Gustavo Porini 
2009	 Las aves en la vida de los tobas del Oeste de la provincia 

de Formosa (Argentina). Asunción: Editorial Tiempo de 
Historia.

Balducci, María Isabel
1982	 Códigos de comunicación con el mundo animal entre 

los Toba-Taksik. Buenos Aires. [Tesis de Doctora en An-
tropología, Departamento de Ciencias Antropológicas, 
Facultad de Filosofía y Letras, Universidad de Buenos 
Aires] 

Berlin, Brent 
1992	 Ethnobiological Classification. Principles of Categoriza-

tion of Plants and Animals in Traditional Societies. Princ-
eton: Princeton University Press.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99


124 Celeste Medrano

Anthropos  111.2016

Berlin, Brent, Dennis E. Breedlove, and Peter H. Raven 
1973	 General Principles of Classification and Nomenclature in 

Folk Biology. American Anthropologist 75: ​214–242.

Buckwalter, Alberto S., y Lois Litwiller de Buckwalter 
2001	 Vocabulario toba. Elkhart: Equipo Menonita.

Costa Neto, Eraldo Medeiros, Mauricio Vargas Clavijo, y Dí-
dac Santos Fita 
2009	 Introducción. En: E. M. Costa Neto, D. Santos Fita y M. 

Vargas Clavijo (eds.), Manual de Etnozoología; pp. 15–
20. Valencia: Tundra Ediciones.

Cúneo, Paola 
2012	 Clasificación nominal y formación de palabras en toba 

(familia guaycurú), con especial referencia al léxico etno-
biológico. Buenos Aires. [Tesis de Doctora en Antropolo-
gía, Departamento de Ciencias Antropológicas, Facultad 
de Filosofía y Letras, Universidad de Buenos Aires] 

Cuneo, Paola, Mauricio Maidana, y Andrés Porta
2008	 Nomenclatura y clasificación de las aves en toba. Aspec-

tos lingüísticos y culturales. En: XII Reunión Argentina 
de Ornitología (RAO), 5–8 marzo. San Martín de los An-
des.

Cuneo, Paola, y Andrés Porta
2009	 Vocabulario toba sobre peces y aves. En: J. Braunstein 

y C. Messineo (comps.), Hacia una nueva carta étnica 
del gran Chaco; pp. 237–252. Buenos Aires: Centro del 
Hombre Antiguo Chaqueño. 

Descola, Philippe 
1996	 La selva culta. Simbolismo y praxis en la ecología de los 

achuar. Quito: Abya-Yala. (Colección Pueblos del Ecua-
dor, 3) [1986]

1998	 Estrutura ou sentimento. A relação com o animal na Ama-
zônia. Mana 4/1: ​23–45.

2002	 La antropología y la cuestión de la naturaleza. En: G. A.
Palacio Castañeda y A. Ulloa Cubillos (eds.), Repensan-
do la Naturaleza. Encuentros y desencuentros diciplina-
rios en torno a lo ambiental; pp. 155–171. Colombia: 
Universidad Nacional de Colombia; Instituto Amazónico 
de Investigaciones Imani; Instituto Colombiano de Antro-
pología e Historia; Colciencias.

2004	 Las cosmologías indígenas de la Amazonía. En: A. Su-
rrallés i Calonge y P. García Hierro (eds.), Tierra adentro. 
Territorio indígena y percepción del entorno; pp. 25–35. 
Copenhague: IWGIA. (IWGIA Documento, 39)

2012	 Más allá de naturaleza y cultura. Buenos Aires: Amo-
rrortu.

Ducci, Zacarías 
1904	 Los tobas de Taccagalé (Misión San Francisco Solano). 

Buenos Aires: Imprenta y Litografía “La Buenos Aires”.

Ellen, Roy 
1999	 Categories of Animality and Canine Abuse. Explor-

ing Contradictions in Nuaulu Social Relationships with 
Dogs. Anthropos 94: ​57–68.

Erikson, Philippe 
2000	 The Social Significance of Pet-Keeping among Ama-

zonian Indians. In: A. L. Podberscek (ed.), Companion 
Animals and Us. Exploring the Relationships between 
People and Pets; pp. 7–26. Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press.

Fausto, Carlos 
2001	 Inimigos fiéis. Historia, guerra e xamanismo na Amazô-

nia. São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo.

Idoyaga Molina, Anatilde 
1990–91  Taxonomía y cosmología en la etnobotánica pilagá. 

Scripta Ethnologica 13: ​11–22.

Ingold, Tim 
2000	 The Perception of the Environment. Essays on Liveli-

hood, Dwelling, and Skill. London: Routledge.

Karsten, Rafael 
1932	 Indian Tribes of the Argentine and Bolivian Chaco. Eth-

nological Studies. Helsingfors: Akademische Buchhand-
lung Helsingfors. (Societas Scientiarum Fennica, Com-
mentationes Humanarum Litterarum, 4/1)

Kensinger, Kenneth M.
1995	 How Real People Ought to Live. The Cashinahua of East-

ern Peru. Prospect Heights: Waveland Press.

Laugrand, Frédéric, and Jarich Oosten
2002	 Canicide and Healing. The Position of the Dog in the Inuit  

Cultures of the Canadian Arctic. Anthropos 97: ​89–105.

Martínez, Gustavo J.
2007	 La farmacopea natural en la salud materno-infantil de los 

Tobas del Río Bermejito. Kurtziana 33/1: ​39–63.
2010	 Enfermedad y entidades anímicas del entorno natural. 

Etiologías religioso-rituales y espacio-ambientales entre 
los tobas del Chaco Central, Argentina. Revista de Antro-
pologia Iberoamericana 5/2: ​189–221.

Martínez Crovetto, Raúl 
1995	 Zoonimia y etnozoología de los pilagá, toba, mocoví, ma-

taco y vilela. Buenos Aires: Instituto de Lingüística (UBA)  
y Nuestra América.

Martínez Mauri, Mònica 
2011	 Kuna Yala, tierra de mar. Ecología y territorio indígena 

en Panamá. Quito: Ediciones Abya-Yala.

Medrano, Celeste 
2012a	 Los cuestionarios como herramienta en los trabajos et-

nozoológicos. Su uso y abuso. Papeles de trabajo 23: ​
59–81.

2012b	 Zoo-sociología qom. De cómo los tobas y los animales 
trazan sus relaciones en el Gran Chaco. Buenos Aires. 
[Tesis de Doctora en Antropología, Departamento de 
Ciencias Antropológicas, Universidad de Buenos Aires] 

2013	 Devenir-en-transformación. Debates etnozoológicos en 
torno a la metamorfosis animal entre los qom. En: F. C. 
Tola, C. Medrano y L. Cardín (eds.), Gran Chaco. On-
tologías, poder, afectividad; pp. 77–101. Buenos Aires: 
Asociación Civil Rumbo Sur.

Medrano, Celeste, Mauricio Maidana, y Cirilo Gómez 
2011	 Zoología Qom. Conocimientos tobas sobre el mundo ani-

mal. Santa Fe: Ediciones Biológica. (Serie naruraleza, 
conservación y sociedad, 3)

Messineo, Cristina 
2003	 Lengua Toba (guaycurú). Aspectos gramaticales y discur-

sivos. München: LINCOM Europa. (LINCOM Studies in 
Native American Linguistics, 48) 

Messineo, Cristina y Ana Gerzenstein
2007	 La posesión en dos lenguas indígenas del Gran Chaco. 

Toba (guaycurú) y maká (mataguayo). Llames 7: ​61–79.

Métraux, Alfred 
1996	 Etnografía del Chaco. (Trad., ed., exordio, revisión y no-

tas a cargo de M.Chase-Sardi.) Asunción: Ed. El Lector. 
(Colección Antropología, 1) [1946]

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99


Hacer a un perro

Anthropos  111.2016

125

Morello, Jorge, Andrea Rodríguez, y Mariana Silva 
2009	 Clasificación de ambientes en áreas protegidas de las eco-

rregiones del Chaco húmedo y seco. En: J. H. Morello y 
A. F. Rodríguez (eds.), El Chaco sin bosques. La Pampa 
o el desierto del futuro; pp. 53–91. Buenos Aires: Orien-
tación Gráfica Editora.

Nordenskiöld, Erland 
2002	 La vida de los indios. El Gran Chaco (Sudamérica). La 

Paz: APCOB. [1910]

Palavecino, Enrique 
1936	 Las culturas aborígenes del Chaco. En: Historia de la Na-

ción Argentina. Desde sus orígenes hasta la organización 
definitiva en 1862. Vol. 1: Tiempos prehistóricos y pro-
tohistóricos; 429–472. Buenos Aires: Junta de Historia y 
Numismática Americana. 

Prates, Luciano, Francisco J. Prevosti, and Mónica Berón 
2010	 First Records of Prehispanic Dogs in Southern South 

America (Pampa-Patagonia, Argentina). Current Anthro-
pology 51: ​273–280.

Rival, Laura M.
2002	 Trekking through History. The Huaorani of Amazonian 

Ecuador. New York: Columbia University Press.

Salamanca, Carlos A., y Florencia C. Tola 
2002	 La brujería como discurso político entre los tobas del 

Chaco argentino. Desacatos 9: ​96–116.

Scarpa, Gustavo F.
2010	 Hacia una etnotaxonomía vegetal chorote II: Clasificación 

de las plantas entre las parcialidades iyojwá’ja y iyowú-
jwa del Chaco argentino. En: C. Messineo, G. F. Scarpa, 
y F. C. Tola (comps.), Léxico y categorización etnobioló-
gica en grupos indígenas del Gran Chaco; pp. 157–198. 
Santa Rosa: Universidad Nacional de la Pampa.

Surrallés i Calonge, Alexandre 
2009	 En el corazón del sentido. Percepción, afectividad y ac-

ción en los candoshi (Alta Amazonía). Lima: IWGIA. 
(Travaux de l’Institut Français d’Études Andines, 272) 
[2003]

Taylor, Ann-Christine 
2001	 Wives, Pets, and Affines. Marriage among the Jivaro. 

In: L. Rival and N. Whitehead (eds.), Beyond the Vis-
ible and the Material. The Amerindianization of Society 

in the Work of Peter Rivière; pp. 45–56. Oxford: Oxford 
University Press.

Tola, Florencia C.
2005	 Personas corporizadas, multiplicidades y extensiones. Un 

acercamiento a las nociones de cuerpo y persona entre los 
tobas (qom) del Chaco argentino. Revista Colombiana de 
Antropología 41: ​107–134.

2006	 “Después de muerto hay que disfrutar, en la tierra o en el 
mundo celestial”. Concepciones de la muerte entre los to-
bas (qom) del Chaco argentino. Alteridades 16/32: ​153–
164.

2007	 “Eu não estou só(mente) em meu corpo”. A pessoa e o 
corpo entre os Toba (Qom) do Chaco argentino. Mana 
13/2: ​499–519.

2007–08	 Constitución de la persona sexuada entre los tobas, 
qom, del Chaco argentino. Revista Pueblos y Fronteras 
digital 4: ​1–24.

2012	 Yo no estoy solo en mi cuerpo. Cuerpos-personas múlti-
ples entre los tobas del chaco arentino. Buenos Aires: Ed. 
Biblos. 

Vander Velden, Felipe Ferreira
2012	 As galinhas incontáveis. Tupis, europeus e aves domés-

ticas na conquista no Brasil. Journal de la Société des 
Américanistes 98/2: ​97–140.

Vilaça, Aparecida 
2005	 Chronically Unstable Bodies. Reflections on Amazonian 

Corporalities. Journal of the Royal Anthropological In-
stitute 11: ​445–464.

Villar, Diego 
2005	 Indios, blancos y perros. Anthropos 100: ​495–506.

Viveiros de Castro, Eduardo 
1992	 From the Enemy’s Point of View. Humanity and Divin-

ity in an Amazonian Society. (Transl. by C. V. Howard.) 
Chicago: The University of Chicago Press.

2002	 A inconstância da alma selvagem. E otros ensaios de 
antropologia. São Paulo: Cosac & Naify. (Coleção En-
saios, 1)

Vuoto, Diego Luis 
1981a	 Aspectos de la interrelación entre la fauna y la cultura 

Toba-Taksek. Buenos Aires. [Tesis de Licenciada en An-
tropología, Universidad de Buenos Aires]

1981b	 La fauna de los Toba-Taksek. Entregas del Instituto de 
Tilcara 10: ​77–138.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99

