ANTHROPOS

111.2016: 99-112

El Arbol de Tule

Un monumento de importancia en el ideario
de la gente indigena de Oaxaca

Ursula Thiemer-Sachse

Abstract. — The Tree of Tule (El Arbol del Tule) is a huge Mon-
tezuma cypress (Taxodium mucronatum) located in the center of
the town Santa Maria del Tule in the Mexican state of Oaxaca.
In the local Nahuatl language it is being nicknamed ahuehuete
(“old man of the water”). In 2001 it was placed on the UNESCO
list of World Heritage Sites. In this article, the author discusses
the historical and socio-cultural context surrounding that monu-
ment. [Mexico, Oaxaca, Nahuatl, indigenous cult of nature, the
Tree of Tule]

Ursula Thiemer-Sachse, jubilada catedratica de antropologia en
el Instituto Latinoamericano de la Universidad Libre de Berlin
(1993-2006). — En 1968 ha defendido su tesis de doctorado so-
bre el aporte aleman al estudio de la etnohistoria de los pueblos
de México. — En 1983 ha realizado su segundo doctorado sobre
la etnohistoria de los zapotecas de Oaxaca. Su corriente investi-
gacion se centra en la etnohistoria de los indigenas de América
Latina y en la historia de su investigacion cientifica.- Publica-
ciones: “El Dorado — Mythos vom Gold. Schitze altindianischer
Kulturen aus Kolumbien* (1988); ,,Die Zapoteken. Indianische
Lebensweise und Kultur zur Zeit der spanischen Eroberung*
(1995). — Véase también bibliografia.

Como el gigantesco drbol que se encuentra en la al-
dea Santa Maria del Tule, en el Estado de Oaxaca en
México del sureste, sin duda, seres extraordinarios
del ambiente natural han provocado comtinmente la
atencion y el respeto de la gente indigena — por la
tradicion de las ideas e imaginaciones hasta hoy en
dia, pero especialmente en tiempos preindustriales.
En aquel entonces la gente habia vivido mds cerca
de los fenOmenos extraordinarios de la naturaleza,
alrededor o en medio de sus aldeas. Muchas veces
identificaban estos fendmenos naturales con fuer-

zas y seres sobrehumanos o los comprendian como
sedes de aquellos. Es interesante reconocer estas
tradiciones y promover su revitalizacion asi como
aprovecharlas para actividades actuales destinadas
a salvar el ambiente natural.

La importancia de arboles llamativos
entre los indigenas de Oaxaca

En la regién que ahora denominamos el estado de
Oaxaca existen creencias en varios de tales seres,
admirados, adorados o sencillamente aceptados des-
de hace siglos como algo excepcional. La poblacién
autdctona los considera importantes para su vida co-
tidiana y ritual. Por lo tanto esos seres fueron tam-
bién integrados en los mitos de origen que han sido
la expresion verbal mas importante de su vision del
mundo. Entre ellos existen no solamente las mon-
taflas con sus cumbres, picachos y cuevas sino tam-
bién seres comprendidos como vivos, por ejemplo
arboles. El Arbol de Tule, situado en medio del va-
lle central de Oaxaca, toma una posicién preferen-
te, ya que — debido a la circunferencia de su tronco
de alrededor de 50 metros — es considerado como el
mayor arbol del mundo. EI Arbol de Tule es también
visto como un ser anciano — se piensa, de mds de dos
mil afios — que todavia estd creciendo y floreciendo.

En este articulo nos interesardn las ideas de la
gente indigena sobre este admirable ser gigantesco
y sobre su importancia para las comunidades loca-
les. Pero el Arbol de Tule es solamente el “principal

216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:28. © Inhatt.
Inhalts Im i

Erlaubnls Ist

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99

100

entre otros”. jRecordemos la importancia de arbo-
les para los indigenas de la regién! Arboles existen
entre las “mojoneras” de los limites que definian y
definen las propiedades de terrenos de las comuni-
dades indigenas, y esto desde hace siglos. Donde
no existen puntos llamativos de la naturaleza se han
acumulado montones de piedras para tal demarca-
cién. Restos de tales “mojoneras” todavia existen y
juegan un papel bastante importante como testigos
de la situacidn histdrica, especialmente en los plei-
tos de comunidades indigenas sobre los derechos de
propiedad de los terrenos. Los mapas del temprano
tiempo colonial' muestran una mezcla de simbolos
de cardcter indigena y europeo, guardados — a veces
solamente como copias hechas mds tarde de estos
originales del tiempo colonial — en los ayuntamien-
tos de las comunidades mismas o en los diferentes
archivos histéricos. Demuestran, sin embargo, que
junto a los cerros, colinas, lomerias, pefiascos, ro-
cas, rios y hasta las llamadas mojoneras de piedras,
las dltimas como marcadores artificiales, existian ar-
boles con sefiales que servian como puntos de orien-
tacion dentro del paisaje. Especialmente por causa
de avalanches, del cambio de las corrientes de arro-
yos y rios asi como la desaparicion de tales drboles
se han originado conflictos entre comunidades ve-
cinas para definir sus limites.2 Arboles murieron, a
veces por el impacto de un rayo o por vejez, a veces
por vandalismo o por intereses especiales. Asi, los
puntos antes aceptados por todos desaparecieron.
Esto significa que los antiguos mapas no coinciden
con la memoria o los intereses de los contrahentes
en los conflictos sobre tierra. Asi, estos mapas ya no
sirven pués no corresponden con la realidad actual
del paisaje o, al contrario, en los pleitos sirven como
documentacion de antiguos derechos, pero muchas
veces no son aceptados por ambos lados.

También existen arboledas, por ejemplo en los
centros de las propiedades comunales. Estas fue-
ron plantadas cerca del centro politico y religioso,
es decir en la plaza central frente al ayuntamiento
o en el atrio de la iglesia. Estos drboles a veces son
areas de drboles frutales; con frecuencia representan
el nicleo de la poblacion. A menudo plantados hace
siglos, los arboles reflejan la relacién intima de la

1 En su mayoria se han llamado a estos mapas “lienzos” a pesar
de que fueran de algodon; con este término vulgar comun-
mente se entiende lo mismo como “manta”.

2 Como yo pude observar, a veces, hasta hoy en dia, unas pie-
dras, saltando a la vista por su color o tamafo, solamente se
encuentran inclinadas o puestas directamente a las raices de
un arbol. Demarcan un limite entre comunidades o propie-
dades de campesinos. Muy facilmente pudieran ser retira-
das; solamente la memoria y la aceptacion voluntaria de es-
tas “mojoneras” garantizan la paz de la gente de ambos lados
entre si.

Ursula Thiemer-Sachse

gente con la naturaleza. Habian sido traidos al cen-
tro de la vida aldeana y plantados para dar sombra a
las plazas de mercado y a los lugares donde se rea-
lizan espectaculos publicos y actividades de recreo.
En Oaxaca, especialmente en las zonas montafiosas,
otros arboles en ambos lados de los rios indicaron
los lugares donde existieron puentes colgantes; esto
también se puede ver en los antiguos mapas.>
Existen, sin embargo, también arboles silvestres
que por su tamafio atrageron poblaciones que se
concentraron alrededor de ellos. Por ejemplo, hay
arboles que demarcan una zona hiimeda, fértil y asi
util para la agricultura. Tales arboles han sido una
sefal que existe bastante agua en el subsuelo. A ve-
ces estan cerca de o a las orillas de rios; a veces, sin
embargo, crecen en zonas sin rios ni arroyos super-
ficiales donde el hombre debe orientarse por los ar-
boles y otros fendmenos naturales de este tipo para
poder aprovechar las oportunidades del lugar. Asi,
la gente admirando los arboles se estableci6 alli, y
fue una de las causas para la fundacién de aldeas.
Ademas, ciertos arboles funcionan como seres
através de los cuales los mixes, por ejemplo, tienen
la impresién que pueden comunicarse con la tierra.
Por esto la gente indigena piensa que existen arbo-
les sagrados a los que veneran y depositan ofrendas
entre sus raices (Hoogshagen 1994: 379, 365).

El interés de los indigenas en los ahuehuetes

En el sureste de México son especialmente arboles
sagrados los que pertenecen a la especie con la de-
nominacion botanica Taxodium mucronatum TEN
(de la familia Taxodiaceae — véase Martinez 1963:
165).* Entre ellos merecen ser destacados el cono-
cido Arbol de Tule (Fig. 1) y — como los lugarefios
dicen — sus “parientes” menos voluminosos, pero
sin duda también gigantescos, en sus alrededores:
su “hijo”, su “nieto”, y unos pocos mas. Crecen en
una zona antes quizds pantanosa, quizas lacustre de
una laguna. Se puede ver que estdn en una linea de
noroeste al sureste que hace pensar en un rio sub-
terraneo o infiltraciones de agua procedentes de las

3 Por ejemplo en el “Mapa de la Vicaria de Totontepeque de
los Mixes y pueblos anexos, situada en la Provincia de Oa-
xaca. 17067, en el Archivo General de Indias, Sevilla (segin
Schmieder 1930: plate 40).

4 En sus descripciones diferentes cronistas y viajeros, entre
ellos Alejandro de Humboldt, lo han denominado con otros
nombres como, por ejemplo, “cedros” o “sabinos”, por su se-
mejanza con la sabina de Europa (Juniperus sabina L..) o con
otros del registro botdnico, como Taxodium distichum desco-
nociendo su especialidad (véase Martinez 1963: 162, 167).
Burgoa (1934 [1674]/11: 116) esta contandole entre “aquellas
gruesas aceibas” que significa “ceibas del agua”.

Anthropos 111.2016

216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:28. © Inhatt.
Inhalts Im

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99

El Arbol de Tule

Fig. 1: E1 Arbol de Tule en el atrio
de la Iglesia de Santa Maria El
Tule en Oaxaca, México.

montafias de San Felipe al norte del valle (Martinez
1963: 202). Pues la toponimia del lugar Tule, aho-
ra una parte del nombre del poblado, se deriva de
la existencia de plantas de tal habitat himedo. Es la
denominacion nahua follin (tullin) = junco, carrizo
(¢{Typha domingensis?), mas tarde hispanizada para
plantas de una zona semiacudtica. Esta denomina-
cién debe existir desde los tltimos decenios antes
de la invasién espafiola. En aquel entonces durante
el proceso de la expansién como estado tributario,
los mexicas conquistaron el centro del mismo valle.
Dando nombres en su idioma a los lugares y a los
fendmenos naturales considerados de importancia
regional, los mexicas subrayaron su domino y el po-
der sobre la poblacién autéctona zapoteca.5 El Ar-
bol de Tule también es hasta hoy en dia denominado
segun la palabra nahua para tales arboles: ahuehue-
te, hispanizado de ahuehuetl. En diferentes fuentes
coloniales y en los diarios de viajeros extranjeros
esta denominacién fue mal entendida o mal escri-
ta.% Los mexicas también denominaron estos drbo-

5 Esto demuestra preferentemente el nombre del mismo esta-
do de Oaxaca en base a la toponimia dada por los mexicas al
lugar de su guarnicién: Huaxyacac (“en [el lugar de] la nariz
[= un resalto de la montafia] [con] uaxin”). También es una
denominacién orientada a una apariencia especial de la natu-
raleza observada: la concentracion de los arboles legumino-
sos, hoy en dia llamados con el nombre vernacular, también
hispanizado: guajes.

6 En base a su eurocentrismo el gedgrafo aleman Friedrich Rat-
zel se expresaba muchas veces en sus descripciones muy ne-
gativa y arogantemente sobre la gente autéctona de México.
Pero demostré un interés extraordinario frente al Arbol de
Tule que clasificé como Taxodium mexicanum y lo describié

Anthropos 111.2016

101

les ahuehuetl = anciano (huehuetl) del agua (atl),
seglin su importancia como marcadores de agua en
el subsuelo. Se puede discutir si la comparacién con
hombres ancianos se debe a la grandeza de tal arbol,
lo que hizo pensar en su vejez, o si la denominacién
se originé a causa de las plantas tillandsias (7illand-
sia usneoides var. robusta [E. Morren ex Mez5] —
nahua: paxtli) que colgaban de sus ramas como las
barbas grises de los viejos.”

Martinez (1963: 161) menciona que la especie
ahuehuete fue declarada “Arbol Nacional de Méxi-
co” por votacion popular efectuada en 1921, convo-
cada por la Escuela Nacional Forestal. Su distribu-
cion natural en México y en Guatemala se encuentra
entre 300 metros y hasta 2.000 metros sobre el nivel
del mar. No es comun en lugares muy célidos, pero
se adapta a lugares templados. Fue tan admirado

por extenso (Ratzel 1878: 285-287). Informé que su nombre
en el idioma “indiano” serfa ahuetl. — Véase también Marti-
nez (1963: 162).

7 No se puede aceptar la idea del protomédico Francisco Her-
nandez (1959: cap. 1: 46) que el nombre “Ahoéhoetl” signifi-
carfa “tambor de agua” “porque de €l acostumbran los indios
fabricar sus tambores hoehoetl o teponaxtli”. Como Martinez
(1963: 163) explica, los indigenas no usaron nunca la made-
ra del ahuehuete para la fabricacion de sus tambores, pues
es demasiado suave y poco sonora. Al contrario pudieron fa-
bricar canoas, postos y vigas, pues la madera es resistente a
la humedad (Martinez 1963: 187). Por esto es interesante lo
que Dupaix (1834: 32) dice sobre las vigas de los palacios de
Mitla en el mismo valle de Oaxaca: “Supieron elegir para el
efecto la madera del ahuehuete, especie de sabino, el que sig-
nifica en mejicano ir 4 viejo. En efecto es incorruptible, dura
muchos afios en pie 6 en vida, y muerto 6 cortado igualmente
resiste una larga serie de tiempos.”

216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:28. © Inhatt.
Inhalts Im i

Erlaubnls Ist

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99

102

Fig. 2: Arbol quebrado en la “Tira de la Peregrinacién” (también
conocida como Cdédice Boturini).

por los autdctonos que lo cultivaron hasta una altu-
ra de 2.500 metros. Pero en las regiones tan altas el
arbol tiene mas problemas para crecer y durar; alli
no es tan resistente contra enfermedades e influen-
cias climaticas.

Los mismos mexicas o sus antecesores — los pue-
blos de las regiones mds al noroeste de Oaxaca, en
la zona lacustre de la cuenca central de México asi
como en diversos lugares de los actuales estados
de Puebla y Morelos — admiraron los édrboles de
la especie ahuehuetl, los comprendieron como 4r-
boles sagrados. Puede ser que el arbol que se que-
bré cuando los mexicas y sus parientes, los otros
grupos, migraron de su antigua patria a la cuenca
central de México, como transmite el mito, fuera
también un ahuehuete, pues segtn la “Tira de la Pe-
regrinacién” (también conocida como Cdédice Bo-
turini ) este es dibujado con un tronco extraordi-
nariamente grueso (Fig. 2). Para considerar a estos
arboles como algo sagrado llevaron ejemplares al
altiplano. Existen — como se calcula — todavia casi

Ursula Thiemer-Sachse

200 arboles de una edad de mas de 500 afios, es de-
cir, desde antes de la invasion de los espaiioles, asi:
unos ejemplares, como en el antiguo “jardin bota-
nico” de los tlatoani mexicas en Oaxtepec, More-
los (Fig. 3), o los famosos ejemplares en Chalmaci-
to y Chalma en el estado de México, comprendidos
como creciendo en lugares de importancia sobre-
natural e incluso actualmente previstos con ofren-
das (Fig. 4). Otros mds atin han sobrevivido en el
Bosque de Chapultepec, hoy en medio de la capi-
tal mexicana. Muchos ejemplares, sin embargo, mu-
rieron dentro de los ultimos siglos por haber sido
descuidados, preferentemente por causa del creci-
miento de las ciudades. Como consecuencia de la
contaminacion del aire, de la disminucién del agua
en el subsuelo los drboles tuvieron problemas de
sobrevivir, pues habian sido plantados en un habi-
tat no agradable. Especialmente para el centro po-
litico de México, los botanicos explican el peligro
de destruccion de ahuehuetes debido a que estan a
tanta altura sobre el nivel del mar. Alli no existe un
clima favorable para los ahuehuetes a pesar de que
hay bastante agua disponible. Es seguro que tam-
poco en la actualidad tienen buenas condiciones de
sobrevivir sin problemas. No basta un cuidado pru-
dente para luchar contra el ambiente destructor de
la megéapolis. Asi desaparecieron el ahuehuete de

Fig. 3: Ahuehuete en Oaxtepec, Morelos.

Anthropos 111.2016

216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:28. © Inhatt.
Inhalts Im i

Erlaubnls Ist

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99

El Arbol de Tule

Fig. 4: Ahuehuete en Chalmacito, Estado de México.

Atlixco, Puebla, y la plantacién de ahuehuetes en
el llamado parque El Contador de Tetzcoco, Esta-
do de México — adscrito a la iniciativa del tlatoani
Nezahualcdyotl — y los mayores ahuehuetes en el
Bosque de Chapultepec, entre ellos “El Sargento”,
a pesar de que alli todavia existen unos cientos de
ahuehuetes. También se destruy6 el famoso “Arbol
de la Noche Triste” en Popotla (D. F.) (Fig. 5), qui-
zés en este caso por causas ideoldgicas.®

Victor Jiménez ha descrito toda esta historia de
los ahuehuetes en su libro “El Arbol de el Tule en la
historia” (1990). Ademds en muchas fuentes, empe-
zando con los cddices del temprano tiempo colonial,
se encuentran dibujos y topénimos que demuestran
que existian muchos ahuehuetes en el México su-
reste y central.’

8 Pues, como el mito dice, alli, bajo este arbol, el conquistador
Hernan Cortés descansd llorando por el fracaso de la llamada
“Noche Triste”, la del 30 de junio al 1 de julio de 1520, des-
pués de su salida de Tenochtitlan. No es seguro que fuera el
lugar donde creci6 este arbol el verdadero punto de descanso
durante la retirada del ejército espaiiol; pero declararlo como
monumento de memoria en este sentido fue suficiente para
tratar de quemarlo.

9 Véase el “Lienzo de Tlaxcala” (Garcfa Quintana y Martinez

Anthropos 111.2016

103

Fig. 5: Arbol de la Noche Triste, Popotla, Tacubaya, México,
D.F.

Actualmente se puede ver que ahueuetes que
crecen cerca de rios, por ejemplo en la zona mix-
teca, pierden su vitalidad, especialmente por cam-
bios del clima y falta de agua. El habitat favorable
se enuentra a una altura de alrededor de 1.500 me-
tros s.n. m. y mas abajo, si el agua estd asegurada.
Asi en el Valle de Oaxaca los ejemplares de Taxo-
dium mucronatum tienen mucha importancia — y so-
bre todo el mds grande de todos ellos, el arbol con
el tronco mas grueso de todos los del mundo: el Ar-
bol de Tule (Fig. 6). Los zapotecos, la poblacién de
esta regién de hace alrededor de 2.500 afios, deno-
mina a esta especie de arboles “Yagaquichi” (“Sa-
bina arbol. Ydgaquichi cifia”; Cérdova 1987 [1578]:
36671).10

Marin 1983: 42) con el dibujo del “Arbol de la Noche Triste™;
Mapa de Coatlinchan con una estancia Ahuehuetitlan, marca-
da en el mapa con un arbol grande; Diccionario Enciclopédi-
co UTEH: por ejemplo aldeas, haciendas y rancherias con los
siguientes nombres: Auehueco; Ahueheullo, Ahuehuepan, El
Ahuehueta, Ahuehuetes, Ahuehuetita, Ahuehuetutlan, Ahue-
huetl, Ahuehuetla. Santo Domingo Hueheutldn, Ahueheu-
tzingo, Ahuehueyo; véase también Martinez (1963: 165).

10 Vedse también “Cedro arbol como sabina. Yagaquichi” (Cér-
dova 1987 [1578]: 104 v) y “Agallas de arbol o cipres o sabi-
na. &.c. Pelolo yaaquichi” (Cérdova 1987 [1578]: 131).

216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:28. © Inhatt.
Inhalts Im i

Erlaubnls Ist

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99

104

El venerado gigantesco Arbol de Tule
y las danzas rituales bajo su sombra

iGuardemos en consideracion que este arbol puede
ser comprendido como testigo de un pasado impor-
tante desde tiempos prehispanicos hasta el tiempo
actual! En pro de esto hablan su extraordinario ta-
mafo y edad.!! Su apariencia vital, ademds, pue-
de continuar influyendo asi a la gente en el futuro.
Lo tltimo, sin embargo, no es seguro. Los arboles
son testigos no solamente de una naturaleza admi-
rable sino también de las creencias, pensamiento y
actividades de muchas generaciones de gente, aun
cuando estén en peligro de ser deteriorados o hasta
destruidos completamente. Por esto también mere-
cen la atencion y proteccién por parte de aquellos
que no estan inmersos en la visién del mundo de la
respectiva poblacion local y por esta causa no ven
en ellos sefias de la presencia de seres sobrehuma-
nos y hasta divinos o de acontecimientos importan-
tes del pasado mitico y real-histdrico. Esto significa
que todos nosotros, los seres humanos, tenemos la
obligacién de apoyar a los iniciadores de proyectos
para su salvacién a favor de o en el interés de las
nuevas y futuras generaciones.

Para la salvacién del Arbol de Tule, que estd en
peligro de ser destruido por el cambio climético y
especialmente por la falta de agua, desde el afio de

11 *... sabinos, entre los que les hay uno particular en el cemen-
terio de Sta. Maria del Tule de mucha elevacion, y de 40 va-
ras de grueso medido distintas veces”.

Ursula Thiemer-Sachse

Fig. 6: El Arbol de Tule con una
parte de la sombra que echa.

1994 los iniciadores han concentrado sus esfuerzos
en la fundacién de un Club de Amigos del Arbol de
Tule, para integrar entre otros también a los funcio-
narios politicos. Han desarrollado muchas activida-
des e ideas en favor de un proyecto multifacético
para la proteccién y salvacion del gigantesco ser ve-
getal, de este ahuehuete que es Unico por su tama-
fo y quizds por edad en el mundo (Fig. 7). Desde el
1° de enero de 2005 en adelante, cada dia se echan
2.000 litros de agua a sus raices, a la otra parte del
individuo tan enorme escondida en la tierra. Hay que
imaginarse que la parte subterrdnea puede ser atin
mds grande, dando el contrapeso necesario a la parte
visible del “monstruo”. Con estas acciones iniciales
efectivas el Arbol de Tule quizds consigue la opor-
tunidad de sobrevivir. Pero echar una gran cantidad
de agua diariamente no bastard en el futuro, pues se
debe pensar también que el subsuelo es parcialmen-
te mojado y difunde la humedad demasiado rapido.

En la concepcidn de la gente de hoy en dia el 4r-
bol se ha transformado en una sefial que les ha sido
dada para que puedan realizar nuevos esfuerzos y
ser activos en favor de la existencia y de la natura-
leza en general. No es posible que el Arbol de Tule
sea solamente una atraccion turistica. Debe transfor-
marse en una razon de ser totalmente integrada en
la cultura local y, atin mds, en la cultura humana a
escala mundial. El Arbol de Tule debe seguir sien-
do lo que también fue: el resultado de un proceso
prolongado por el cual se lleva de traer la naturale-
za a la cultura. El cuidado del arbol debe ser parte
del sentimiento y de la responsabilidad de los hom-

Anthropos 111.2016

216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:28. © Inhatt.
Inhalts Im i

Erlaubnls Ist

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99

El Arbol de Tule

Fig. 7: Silueta del drbol del Tule en el Proyecto del Festival.

bres en favor de su ambiente. Ya en tiempos pasa-
dos este proceso se habia empezado a desarrollar en
base a interpretaciones miticas y este deberia con-
tinuar con una légica racional mediante las activi-
dades actuales.

En su libro especial sobre el Arbol de Tule, Jimé-
nez (1990: 82; Fig. 9) nos ha demostrado en base a
las mediciones de la circunferencia del tronco asi
como de la altura de la copa del drbol que hicieron
viajeros y otros visitantes del lugar durante los si-
glos posteriores a la invasién de los espafioles y en
adelante, es decir, durante los dltimos 500 afios que
desde aquel entonces este arbol de la especie Taxo-
dium ha crecido hasta mas o menos el doble de su
tamafio. Pero ya antes tuvo un papel importante para
la gente. No sabemos, sin embargo, con seguridad
de qué especie fue el drbol mitico que protegi6 a la
Unica pareja que sobrevivié uno de los soles, es de-
cir, de las edades de los mundos anteriores, escon-
diéndose en el tronco hueco de un arbol, como es
descrito en el Codice Tudela (véase Aguilera 1885:
153). En el Cédice Vaticano A (fol. 4v) el comen-
tador dice claramente “L’arbore in che scapporno
chiamano Ahuehuetl”.

Pero, seguramente, el lugar del Arbol de Tule fue
comprendido como un lugar de importancia sobrena-
tural. Pues este drbol podia proteger a los participan-
tes de danzas rituales bajo su enorme sombra. Esto
se puede deducir de la informacién del Padre Joseph

Anthropos 111.2016

Erlaubnls Ist

105

de Acosta. El menciona en su obra sobre la “Histo-
ria natural y moral de las Indias™ (1940 [1590]: 193,
194) que se realizaban danzas bajo este drbol, como
él mismo pudo observar todavia en el siglo XVI:

Algunos de estos drboles son de enorme grandeza; sélo
diré de uno que estd en Tlacochabaya tres legua de Oaxa-
ca, en la Nueva Espaia. Este, midiéndole aposta se hall6
en solo el hueco de dentro tener nueve brazas, y por de
fuera medido, cerca de la raiz, diez y seis brazas, y por
mds alto, doce. A este drbol hirié un rayo desde lo alto por
el corazon hasta abajo, y dicen que dejo el hueco que estd
referido. Antes de herirle el rayo, dicen que hacia som-
bra bastante para mil hombres, y asi se juntaban alli para
hacer sus mitotes y bailes y supersticiones; todavia tiene
rama y verdor, pero mucho menos. No saben qué especie
de arbol sea, mas de que dicen que es género de cedro....
En estos arboles asi extrafios y disformes, ejercitaban sus
idolatrfas mucho los Indios.

Jiménez (1990: 4, 5) demuestra que este arbol des-
crito por Acosta debe ser el de Tule. Acosta lo for-
mula de tal modo que nos da la impresién que los
autéctonos ya aprovechaban la sombra gigantesca
en tiempos anteriores. Se sabe que la poblacién za-
poteca de esta regién habia desarrollado muchas
formas de rituales, de juegos ceremoniales, como
entre otros el juego de pelota y el de los voladores,
ya siglos antes de la invasion espafiola. Los testi-
monios arqueoldgicos lo comprueban claramente.
Al mismo tiempo lo demuestran los indicios que
uno puede encontrar en los vocabularios del tiem-
po colonial. Estos rituales siguieron existiendo en
el siglo XVI, y sus huellas se encuentran en infor-
mes hasta el siglo XVIII. Esto fue posible, puesto
que su contenido fue escondido cuidadosamente de
los misioneros: “Danga o bayle, vide baylar. Hue-
yda = Mitote bayle de los indios. Hueyaa, hueyaa”
(Cordova 1987 [1578]: 111, 270). En tiempos an-
teriores tales danzas habian sido realizadas en los
patios o atrios de los templos y preferentemente en
las noches. La sombra del Arbol de Tule, Yagaquichi
(Cordova 1987 [1578]: 366), quizas fuera una com-
pensacion para la oscuridad de la noche, cuando, en
el tiempo colonial, se impedi6 a los indigenas rea-
lizar sus danzas rituales durante la noche!? (Fig. 6).

12 En comparacion con esto se puede recordar que hasta hoy
en dia especialmente el “Ahuehuete de Chalmacito” recibe
ofrendas por los peregrinos que pasan alli en su camino ha-
cia el Santuario del Sefior de Chalma. Ademas, los arboles
de esta especie tienen valor en la medicina indigena tradicio-
nal, pues se puede preparar un alquitrdn de la madera para
diferentes curaciones (véase Martinez 1963: 208ss.). Y en la
aldea de Teotitlan del Valle cerca al Arbol de Tule, se utili-
zan sus raices como amole para lavar la lana antes de tejer
los tapices (amolli es una palabra nahua que significa jabon,
extraida de las raices de la planta Saponaria americana, asi
como jabon en general).

216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:28. © Inhatt.
Inhalts Im i

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99

106

Asf en diferentes descripciones de viajeros del si-
glo XIX se encuentran noticias sobre el respeto re-
ligioso de la poblacién zapoteca al drbol. Se relata
que los zapotecos del lugar creian que de noche po-
dian oirse las voces de sus ancestros en los ramos del
arbol Yagaquichi movidos por el viento.!? Por esto
evitaron cada ataque profano al arbol admirado; has-
ta se aprecia la defensa activa contra los intentos de
un rico comerciante de Oaxaca de comprar el drbol
para aprovechar su madera.!* Por esto, no del todo
es falso de definir el ahuehuete — como se lo encuen-
tra en los mitos mesoamericanos — como simbolo de
poder (Read and Gonzalez 2000: 124, nota 18).

El Arbol de Tule sirve para la memoria de acon-
tecimientos pasados y para revivificarlo ritualmente.
La creencia del origen sobrenatural del gigantesco
arbol no solamente nace de los cuentos. En los ri-
tuales los hombres establecen una relacién espiri-
tual con las fuerzas grandes del pasado — divinas
o humanas. Esperan con esto una influencia posi-
tiva a su vida cotidiana, a la solucién de sus pro-
blemas y conflictos. Es importante que los mitos y
cuentos siguen existiendo, se tranformen, se adap-
ten a nuevas condiciones, pero en sustancia queden
como siempre. Tales sefias como este enorme arbol
tienen una relacion estrecha con la fuerza que se
desea alcanzar. Esto tampoco cambia en el tiempo
actual. Queda como algo adorable y se transforma
en un punto de peregrinacion, en este caso estimu-
lado por el turismo.'> Ademads se transforma en un
lugar de memoria.

El papel del mito de Kong Hoy
y de lugares de memoria para la autoconciencia
del grupo étnico mixe

No solamente Quetzalcoatl, aquella personalidad
histérico-mitica y deidad del México central, ha

13 “Les Indiens veillent cependant a ce qu’aucune main profane
ne s’attaque au vieux monument, comme pour tout ce que
tient a leur passé, ils entourent le sabino d’une superstitieuse
vénération; nul ne le visite que sous leur surveillance; ils ba-
layent et nettoient chaque jour le pied de I’arbre, et ne souf-
friraient pas qu’on en briséat le moindre branchage. L’Indien
a la religion du souvenir, et peut-&tre, dans les nuits d’orage,
entend-il gémir la voix des ancétres dans les rameaux cente-
naires du vieux sabino” (Charnay 1863: 257).

14 *...il a failli étre victime du parice d’un riche commergant
d’Oaxaca. Cet homme s’est vautré a moi d’avoir offert une
somme considérable aux Indiens du Tule pour acheter cet
arbre et en faire des poutres et des planches! ...Heureusement
les Indiens ont rejeté la proposition de ce Vandale, et I’arbre
est encore debout, versant la fraicheur de son ombre parfu-
mée sur ceux qui viennent I'admirer” (Fossey 1857: 362s.).

15 El 14 de julio de 2011 se celebré por primera vez el Dia Nacio-
nal del Arbol (< www.arboldeltule.com.mx > [16.05.2014]).

Ursula Thiemer-Sachse

dejado “sefias” de su presencia en muchos lugares.
Existen diferentes grupos étnicos en los cuales vi-
ven interpretaciones comparables con indicios espe-
ciales de un dios o su héroe cultural. En textos, por
mucho tiempo transmitidos oralmente y a veces fija-
dos desde el siglo XVI en adelante, se puede obser-
var que a menudo ya se trataba de una mitificacién
de acontecimientos que habian ocurrido — de eso
se fue consciente — en tiempos remotos. Tenemos
que pensar que en mitos que no se basan en un solo
hecho de creacion, el tiempo no es del todo lo més
importante, mejor dicho, es ciclico mirando revita-
lizaciones. En los relatos de los acontecimientos de
tiempos historico-miticos los hechos se repiten con
variaciones. Es seguro que las “sefias” interpreta-
das en este sentido animaron a los hombres a recor-
dar la presencia de su(s) dios(es) o su héroe cultural
en cierto lugar como un hecho de verdadera histo-
ria. En relatos regionales y locales de la poblacién
campesina, hasta la actualidad se encuentra la me-
moria al recuerdo de actividades que tienen relacién
con fenémenos naturales como el Arbol de Tule que
aqui nos interesa especialmente.

Se puede observar que la poblacion zapoteca que
vive alrededor de este gigante no es preferentemente
la que relata tales mitos y los toma como realidad.
Los zapotecos, sin embargo, aceptan por su lado lo
que se sabe evocar entre los mixes (ayuuk)!'® que in-
ventaron diferentes lugares de memoria en el valle
de Oaxaca, a pesar de que hace solamente unos de-
cenios que algunos de ellos viven también en esta
zona. Los mixes son un grupo indigena que vivia 'y
todavia vive en las regiones montafiosas encima de
Mitla. Actualmente cuenta con mas de 120 mil in-
dividuos en una region bastante cerrada: la adminis-
trativa region mixe. Antes de mediados del siglo XX
tan solo pocos de ellos llegaban de vez en cuando a
los mercados en el valle central de Oaxaca, muchas
veces como cargadores de sacos de café. En sus
mitos parece que reflejan indicios de migraciones.
Como se espera verificar en base a las diferentes
interpretaciones de datos arqueoldgicos y lingiiisti-
cos, los mixes vinieron quizds del sureste (del otro
lado del istmo de Tehuantepec) o de las llanuras del
actual estado de Veracruz, al noreste de su territo-
rio actual. Todavia queda sin explicacion ciando in-
migraron a las regiones de altas montafias entre los
1.300 a 2.500 metros s. n. m. Es importante observar

16 El grupo étnico se denomina a si mismo “ayuuk-ja’ay”, corta-
do en la comunicacion diaria a “ayuuk” (a = la palabra, yuuk
= la idea, ja’ay = grupo o persona), término que se refiere
a “la gente que habla florido como la selva” o “la gente del
idioma elegante” (Martinez Coria 1994: 33). Pero aceptan
sus miembros también la denominacién oficial en México:
“mixes” (mijes).

Anthropos 111.2016

216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:28. © Inhatt.
Inhalts Im

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99

El Arbol de Tule

que en su cosmogonia autdctona el sur es la region
de donde vinieron los antecesores (véase Gonzalez
Villanueva 1973: 334). Sus urbanizaciones actuales
y zonas de asientamietos actuales en la Sierra Norte
de Oaxaca asi como en el valle central de Oaxaca,
tradicionalmente habitados por los zapotecos, son,
sin embargo, integrados en el mito de origen de los
mixes que trata de su héroe cultural Kong Hoy.

El nombre de su héroe cultural significa “buen
sefor”. Se puede registrar que en versiones de su
mito narradas en el idioma espafiol se habla muchas
veces del “rey”. Kong Hoy, nacido junto con su her-
mano y alter ego (“otro yo”), una serpiente, de un
huevo o dos, representa en los diferentes relatos fa-
cetas que incluyen su funcion de fundador de la cul-
tura. Se lo imagina como creador de la civilizacién
humana, entendida como la de los mixes, figurando
como el héroe mesianico, sefior de los animales, di-
rigente de los chamanes, dominador de las aparien-
cias naturales, dirigente carismadtico y, ademads, un
“trickster” que hace trucos con la gente ajena.

La vitalidad de los mixes se puede reconocer en
su estrecho apego al idioma materno bajo las con-
diciones de un bilingiiismo ampliamente difundido
entre ellos. Sus mitos asi como su idioma en situa-
ciones cotidianas son caracterizados por este bilin-
giiismo. Son interesantes los lugares de memoria
que todavia hoy en dia tienen una importancia ritual
entre la poblacién mixe y, ademads, una importancia
extraordinaria para la formacién de su autoconcien-
cia étnica. Se puede observar que se han construido
ideas sobre lugares de memoria para los cuales, sin
embargo, no se pueden verificar relaciones histéri-
cas respecto al desarrollo de los mixes. Pero estos
lugares tienen una importancia especial para este
pueblo indigena que los conserva como referente
simbolico de su situacion actual caracterizada por
pobreza, mala nutricién, mortalidad infantil alta, si-
tuaciones precarias y miseria. La tendencia a la mi-
gracion en buisqueda de trabajo interregional y hasta
fuera del estado de Oaxaca hace que para ellos sea
muy importante tener tales lugares de memoria fue-
ra del propio territorio étnico.

El significado de cerros y cuevas, especialmente
del cerro mas alto, el lipxukp/Zempoaltépetl
en el mito de Kong Hoy

Es un hecho muy interesante, ademds que en dife-
rentes aldeas mixes se considera ciertas peculiarida-
des del paisaje, sobre todo cerros (o montafias) con
cuevas, como lugares de nacimiento de Kong Hoy,
mejor dicho, como lugares del hallazgo del huevo o
de los huevos del cual resp. de los cuales salieron el

Anthropos 111.2016

107

héroe mismo y su alter ego. Con esto se puede de-
ducir que la identidad de la comunidad de la aldea
ha sido muchas veces mds importante que la de todo
el grupo étnico. Esto se explica porque en verdad
los mixes muestran una gran homogeneidad étnica
dentro de su regién. Pero ademds explica porqué los
pleitos por los derechos territoriales hasta hoy en dia
son conflictos decisivos entre las comunidades. El
alto grado de violencia interna los lleva a buscar las
causas dentro del grupo étnico en vez de compren-
der que no tiene su origen en su propia cultura do-
minada desde afuera, sino en las condiciones estruc-
turales del desorden econdémico, politico y social.

Seguramente la idea de que Kong Hoy saliera de
la Madre Tierra fue de importancia especial. Pues
con esto la tierra misma y concretamente la respec-
tiva cueva fue comprendida como el ttero. Se sabe
que cada aldea mixe tiene su propia cueva para ri-
tuales asi como su propio cerro sagrado. Cuevas asi
como manantiales son lugares de culto con una lar-
ga tradicién. Son domicilios de seres extrahumanos
que no del todo se pueden denominar dioses.

Durante los rituales, los mismos lugares de cul-
to les dan a los hombres una energia especial. La
gente estd convencida de que tales cuevas de culto
son puntos de partida de tineles subterrdneos que
conducen al cerro sagrado central de los mixes, el
lipxukp/Zempoaltépetl. Asi se reestablecen las re-
laciones entre los lugares locales de culto con el lu-
gar ritual m4s importante de todos los miembros del
pueblo. Lugares de acontecimientos que se realiza-
ron en tiempos remotos o que se piensa ocurrieran
sirven de esta manera como lugares de memoria con
los cuales los mixes se identifican.

Naturalmente esto se refiere preferentemente al
cerro sagrado del lipxukp/Zempoaltépetl en cuya
cumbre los mixes con regularidad siguen festejan-
do rituales llegando de todas las aldeas de su region.
Se dice que el invencible Kong Hoy con sus guerre-
ros acompafiantes se retiraron al cerro y de aqui a su
cueva cuando los zapotecos los acosaron. Los zapo-
tecos encendieron un gran fuego frente a la boca de
la cueva y se sintieron seguros de haberlo matado.
Lo denominaron por esto en sus relatos retrospecti-
vamente y con desprecio Kondoy (Condoy), el “Se-
fior Quemado” — en las versiones en espafiol tam-
bién “Rey Quemado” (Burgoa 1934 [1674]/11: 184;
Barabas y Bartolomé 2000: 228).

Al contrario, entre los mixes, el cerro sagrado es
comprendido como la habitacién y al mismo tiem-
po el simbolo de Kong Hoy (Barabas y Bartolomé
2000: 223). Los zapotecos fueron los enemigos mas
antiguos de los mixes en Oaxaca, pues fueron los
primeros con la intencién de penetrar en la regién
mixe lo que aparentemente lograron. Quisieron ade-

216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:28. © Inhatt.
Inhalts Im

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99

108

mads subyugar a la poblacién del territorio mixe y
obligarla a pagar tributos lo que, por lo contrario,
no lograron. Los mixes por su parte recuerdan a su
Kong Hoy como invencible. Desarrollaron la idea
de que huyé con sus acompaiantes a una region le-
jana y prometio regresar.!” Esto demuestra el desa-
rrollo de ideas de salvacion magica y mesianismo
que surge al escapar de una situacion de crisis. Es-
tas ideas fueron tan arraigadas en la poblacién mixe
que los espaiioles conociendo los relatos trataron de
encontrar — l6gicamente en vano — el tesoro mencio-
nado en el mito.'8

Versiones del mito mixe sobre Kong Hoy
acerca de fenémenos culturales y naturales
en el valle de Oaxaca

Coémo el mito “vive” se puede entender en cambios
actuales, provocados por diferentes personas y en
base a distintos intereses de revitalizacion. Quiero
demostrarlo en dos ejemplos extraordinarios: En el
afio 2000, estando entre los mixes de Ayutla, les pre-
gunté sobre lo que saben de Kong Hoy. El resulta-
do fue que la gente podia referirse a informaciones
orales que nunca fueron dejados por escrito. Mis
informantes no quisieron ser nombrados si yo hacia
uso de sus observaciones, pues temieron las conse-
cuencias. Cuando en 1963 los salesianos llegaron a
Ayutla, el entonces Monsefior Braulio Sdnchez ha-
bria expresado: Si los mixes no dejan de adorar a
su Kondoy, €l lo cambiara en “otro Santo Tomas”.
Esto demuestra la existencia de conflictos religioso-
ideoldgicos entre la gente autdctona y los misione-
ros por causa de ideas muy arraigadas sobre el hé-
roe cultural. En Tamazulapan/Mixes, por ejemplo,
también en el afio 2000, una anciana me relaté que
su marido, hace ya mucho tiempo fallecido, habria
visto una cueva enorme cerca de Quetzaltepec (y
sus nietos me aseguraron que esa cueva tendria el ta-
mafio y especialmente la altura de una iglesia). Ella
dijo que en esa cueva, como la gente narra, detrés
de una puerta, Kong Hoy tenia un tesoro guardado
y alli morarfa.

17 *“y diciendo que en edad perfecta habia salido de aquella cue-
va a gobernarlos y defenderlos y por autorizarle su sofiada
soberania, no conceden que lo mat6 el gran Rey de Theoza-
potlan ...” (Burgoa 1934 [1674]/1L: 209), “y que habia par-
tido a la conquista de una region lejana, de donde regresaria
algiin dia para volver a reinar entre los suyos” (Brasseur de
Bourbourg (1981 [1861]: 109).

18 “empezaron a cavar a porfia, con tanta fuerza como si lo hu-
bieran puesto de su mano ... gastado ocho dias ... acatarrados
y desvanecidos de los serenos y malas noches, sin rastro de
su fingido tesoro, que se resolvié la quimera en la que inven-
taron los autores de Condoy” (Burgoa 1934 [1674]/11: 210).

Ursula Thiemer-Sachse

Cémo el mito “vive”, es decir cambia y es actua-
lizado en cada oportunidad de relatarlo, se puede ver
especialmente al considerar los llamados lugares de
memoria de los mixes en el valle de Oaxaca. El mito
de los mixes se ha desarrollado en estrecha rela-
cion con los problemas socioculturales y econdémi-
cos actuales. Esto se puede encontrar, por ejemplo,
en algunas interpretaciones actuales del mito sobre
el héroe cultural. Una revitalizacién de la importan-
cia de su héroe cultural para su representacion en el
contexto sociocultural y conflictos interétnicos con
los otros grupos de la region, los zapotecos y la so-
ciedad mestiza de Oaxaca, llega a una nueva recons-
truccion de la historia que hace uso de especiales lu-
gares de memoria.

Pues, antiguas “sefias” de diferente significado
en el valle de Oaxaca no se pueden coordinar con el
mito original del héroe cultural de los mixes. Como
ya se ha mencionado, los mixes no han vivido en
el valle de Oaxaca antes de la segunda mitad del
siglo XX. Pero actualmente tales interpretaciones
refuerzan la autoconciencia de los mixes en el sen-
tido de que deben migrar al valle, y mucho mas le-
jos audn: a la capital mexicana y hacia los EEUU.
Se sienten puestos en manos de los respectivos au-
toctonos de estos lugares, sus patrones zapotecos y
mestizos, contrahentes en negociaciones. En tales
situaciones les sirve mucho poder referirse a su hé-
roe cultural que ya en su lucha hubiera demostrado
su presencia y fuerza contra los zapotecos y los se-
nores espafioles del régimen colonial. Asi todavia
hoy en dia Kong Hoy les ensefia el camino a una
nueva autoconciencia étnica. Asi el mito de Kong
Hoy “incorporé nuevos mitemas en los cuales se
relata cémo el ilustre antepasado hizo frente a los
soldados del gobierno o concurri6 a realizar trami-
tes burocraticos a la capital del estado, igual que los
indigenas contempordneos. Asi la mitologfia, en ra-
z6n de su capacidad para actuar como una totalidad
simbdlica que mitifica el pasado y el presente, reve-
la uno de los niveles de respuesta ideoldgica autd-
noma ante el conflicto interétnico” (Barabas y Bar-
tolomé 1990 [1986]: 46).

Es interesante que ni en el llamado “Himno al
Rey Condoy” de la Banda Filarmoénica de Zacate-
pec/Mixes, transmitido por Luis Rodriguez Jacob
en “Folklore Oaxaquefo” (escrito por Castro Man-
tecon) ni en el “Himno a Cong Hoy”, transmitido
por Nahmad Sitton en 1981, se encuentra algo de
los mencionados cambios. Estos himnos finalizan
en suplicas por su regreso:

Tu ausencia gran sefior / lloramos con tristeza / regresa
buen condoy / danos la fé perdida / has que la aurora del
nuevo dia / sea en nuestra noche un gran fanal. — ;Oh gran

Anthropos 111.2016

216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:28. © Inhatt.
Inhalts Im i

Erlaubnls Ist

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99

El Arbol de Tule

Rey y Seor! ;Por qué nos olvidaste? Imploramos tu re-
greso, Sefior, y que des nueva leccion. / Los mixes de ti
no se olvidan, Sefior; te esperan con ansiedad (Nahmad
Sitton 1981: 12).

A pesar de que las bandas y conjuntos musicales
entre los mixes tienen una gran importancia, la tra-
dicién oral por parte de narradores es atin mas im-
portante. Los que relatan y los que participan en
tales eventos como oidores desarrollan el mito ac-
tualizandolo.

Los palacios de Mitla asi como el petroglifo de
Caballito Blanco cerca de la carretera entre la ciudad
de Oaxaca y Tlacolula son comprendidos como lu-
gares de memoria (Thiemer-Sachse 2011a). Ademads
se puede encontrar versiones de una relacion entre
Kong Hoy y el Arbol de Tule que aqui interesan. !

El nuevo mitema del Arbol de Tule
en el mito sobre Kong Hoy

Si se busca un ejemplo reciente para el nuevo mite-
ma del Arbol de Tule en el contexto con Kong Hoy,
el héroe cultural de los mixes, se puede encontrar
uno publicado por Miller en 1956. Parece l6gico
que en aquel entonces, cuando los mixes empeza-
ron a bajar en mayor cantidad al valle de Oaxaca,
reflejaron cosas extraordinarias de esta zona en sus
mitos de origen como parte integrante y muy im-
portante de su visién del mundo. No sabemos, sin
embargo, desde cudndo ya habian existido tales re-
latos como sobre los palacios de Mitla, el petroglifo
de Caballito Blanco y el Arbol de Tule en su tradi-
cién oral. Esto lleva a pensar que los mixes desa-
rrollaron interpretaciones antes de que por casuali-
dad fueran fijadas y asi transmitidas por escrito. La
version sobre la creacidn del gigantesco drbol por
parte de su héroe cultural es una nueva respuesta
mixe a la dominacion y explotaciéon de miembros
de su pueblo por los zapotecos y mestizos del valle
de Oaxaca. Pues los conflictos interétnicos llevaron
a aclaraciones sobre el papel de los antepasados, en
este caso la impresion de los mixes, segun las cua-
les el valle como region por las actitudes de su héroe
cultural ya en tiempos remotos fue suyo. Por esto
la versidn sobre la creacion del gigantesco arbol es
tan importante:

19 En ayuuk se llama sabiin cup a los ejemplares de Taxodium
mucronatum (Schoenhals 1965: 344), es decir con una ver-
sion adaptada de la palabra espafiola “sabino”. Esto nos com-
prueba entre otros que los mixes no conocian esta especie de
arboles antes de llegar al valle.

Anthropos 111.2016

109

En Tule, Kondoy es que sembrd ese drbol grande. La tie-
rra alli era muy blando [jsic!], muy falso [jsic!]. Tenia
mucho [jsic!] agua debajo. Ahi Kondoy clavé su baston,
asi no més. Hondo lo clavé. Luego peg6 el baston y cre-
ci6, tal como pega estaca de zompantli ...Pues, ese su bas-
tén ya crecio en arbol grande (Miller 1956: 108).

La descripcion de la tierra como en aquel enton-
ces todavia “blanda, falsa” y no firme simboliza los
tiempos de la creacion del mundo, un mito de ori-
gen en general.

En otra version, publicada en “Ap ayuuk. Cuen-
tos mixes”, editados por primera vez en 1982, sobre
el “Rey Kondoy”, segtin relato en “mixe bajo” y es-
pafiol, se explica entre otros asuntos:

Condoy llevaba un arma de metal que pesaba treinta y sie-
te kilos y su baston pesaba sesenta y dos kilos y medio.
Cuando Condoy sali¢ de Mitla, se fue a Oaxaca. Descan-
s6 sobre un llugar llamado el Tule; clavé su baston en el
suelo y el bastén comenz6 a retofiar. Por eso en ese lugar
estd un arbol, que es el mas grande del mundo: es el bas-
tén de Condoy, y cuando se seque, serd porque ese dia
muri6é Condoy (Judrez et al. 1982: 45, 47).

Es claramente una parte del mito que explica una
aparicion extraordinaria, y al mismo tiempo men-
ciona algo que muestra sin reservas que los mixes
comprenden el Arbol de Tule como el alter ego, el
nagual, de su héroe cultural.

En otras versiones, al contrario, se explica que
Kong Hoy descanso bajo el famoso arbol. Esto sig-
nifica que ya existid. Por ejemplo, también en el
afio 1982, Vazquez Gutiérrez recopild los mitos so-
bre Kong Hoy difundidos en la zona mixe alta, pu-
blicandolos en ayuuk y espafiol. Se describe el con-
flicto del héroe ya anciano con la administraciéon
del Estado de Oaxaca y especialmente con el go-
bernador:

El pens6 cortar un bastén para irse a Oaxaca ... Cuando
pasaba por Mitla alli descans6 donde se encuentra actual-
mente lo que se llama el arbol de Tule. Se puso bajo ese
arbol y alli clavé su baston al estar descansando, porque
pensaba que se iba a ver feo llevarlo hasta Oaxaca (Vaz-
quez Gutiérrez 1982: 34).

En esta version se reflejan los conflictos de los mi-
xes con la actual administracion estatal. Lo intere-
sante es que se transpone el problema del despre-
cio a su héroe cultural que segin sus experiencias
sufren los campesinos de la alta montafia por parte
de los empleados en la ciudad asi como de la pobla-
cion ciudadana en general. En comparacién con el
mitema de Kong Hoy que dej6 su bastén en Tule,
se puede observar un comportamiento regular entre
los ancianos mixes que a fin de arreglar algo con la

216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:28. © Inhatt.
Inhalts Im i

Erlaubnls Ist

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99

110

administracion bajan de sus aldeas al valle. De la
misma manera dejan atrds los simbolos de su traje
cotidiano como campesinos. Dejan su sombrero en
casa, pues piensan que con la gorra no se les iden-
tifica como gente de las aldeas del mas all4, o sea
de las montafias. Olvidan, sin embargo, que se les
reconoce por su tipica manera de caminar por las
calles de la ciudad como por los estrechos senderos
de su regidn.

El mito nos relata claramente qué problema im-
plica llevar un sombrero. Es supuestamente un con-
flicto entre los diferentes grupos sociales, pero tam-
bién uno de diferencias ideoldgicas. En esta version
del mito se encuentra el conflicto entre “dngeles”
como representantes de la religion cristiana y el hé-
roe cultural que fue difamado por ellos: “... le pega-
ron en la cabeza y cayd su sombrero, porque antes
habia entrado con sombrero en el palacio del gobier-
no” (Vazquez Gutiérrez 1982: 36). En este ejemplo
se puede ver que se mezcla sin problemas el tiem-
po mitico muy remoto con la situacién actual, pues
se describe algo que conocemos de los relatos so-
bre las aventuras de otros seres miticos, los geme-
los que se convirtieron en el sol y la luna: “Después
que cay6 su sombrero aparicieron culebras de nueve
cabezas, también le dieron unas patadas” (Vazquez
Gutiérrez 1982: 36). La lucha entre las fuerzas mi-
ticas se decidid en favor del héroe: “De inmediato
se convirtié en un toro y asi sali6 caminando del
palacio” (Vazquez Gutiérrez 1982: 36). Esto de que
Kong Hoy se convierte en un toro como uno de sus
naguales es una cuestion diferente y ademas intere-
sante (véase Thiemer-Sachse 2011b).

Ademads en esta version del mito se encuentra la
profecia del héroe-mesias. Esta profecia es conecta-
da con el Arbol de Tule como su alter ego, compa-
fiero de su destino. Kong Hoy declara: “Este drbol
me representard a mi, pero en caso de que se secara
de algunas ramas, quiere decir que estoy enfermo,
y cuando el drbol se secara totalmente quiere decir
que ya estoy muerto” (Vazquez Gutiérrez 1982: 36).
Comenta el narrador ademds: “Se piensa que el ar-
bol del Tule estd reconocido histéricamente y bien
relacionaco [jsic!] con el cerro lipxukp. Es verdad
que el arbol estd bien conservado y muy frondoso;
y tal vez todo es cierto, porque muchas veces apa-
recen figuras sobre ese arbol” (Vazquez Gutiérrez
1982: 38; véase Fig. 8).Y como moraleja de todo el
relato dice: “Por esto se cree y por esto se hacen los
sacrificios y las petidiones [jsic!] de algunas cosas,
y se tiene que respetar a la naturaleza” (Viazquez
Gutiérrez 1982: 40).

Ursula Thiemer-Sachse

Fig. 8: La “cabeza del venado”, una de las figuras de los ramos
del Arbol del Tule.

La recepcién del mitema del Arbol de Tule

Los antropdlogos Alicia M. Barabas y Miguel A.
Bartolomé nos han brindado excelentes andlisis
del mito, por ejemplo, sobre “El Rey Cong-Hoy”
(1984), explicando que la version de Fortino Vaz-
quez Gutiérrez de 1982, ya aqui discutida, serfa la
mejor version (1984: 46). Explican al mismo tiem-
po “que ninguna version de un mito es la versidén
correcta, ya que sélo se puede hablar de variantes
mas o menos completas de acuerdo a la cantidad de
motivos que incluyan” (46s.). Saben bien que se
“congela” una version al ser publicada y que el mito
cambia con cada presentacién oral en publico por
causa de los intereses y problemas cotidianos que
se resuelven miticamente. Ademds concluyen que
especialmente en relacion con la rebelion de 1660
los zapotecos se apropiaron del mito de Cong Hoy
como Congun, pero que no se sabe mucho sobre
tales ideas (58). Informan asimismo que la actual
poblacion zapoteca de Santa Maria del Tule, la que
casi ha dejado de hablar su idioma indigena, piensa
que el héroe cultural de los mixes paso por esta al-
deay sembro el arbol con su bastén (70). Los zapo-
tecos piensan que: “Después de plantado el arbol los
mixes se retiraron hacia su abrupto habitat actual y

Anthropos 111.2016

216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:28. © Inhatt.
Inhalts Im

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99

El Arbol de Tule

el lugar fue poblado por los zapotecos” (Barabas y
Bartolomé 1984: 70s.). Ademas ven en el arbol asi
como en el cerro lipxukp (Zempoaltépetl) elemen-
tos de la naturaleza comprendidos por la gente local
y regional como testimonios de la presencia del hé-
roe en el mundo asi como “auguros de la seguridad
de su retorno” (71). Ademas es muy interesante lo
que la antropdloga Anne Marie Beulink ha observa-
do y descrito en 1979: “Sus informantes mixes quie-
nes no conocian Santa Maria el Tule, se alegraban
al saber que el arbol ain se mantenia vital y cubier-
to de nuevos retofios” (segin Barabas y Bartolomé
1984: 71 — véase tambien Fig. 8).

En diferentes publicaciones de los afios siguien-
tes se encuentra la version de Vazquez Gutiérrez, re-
petida palabra por palabra. Pero en “La leyenda del
Rey Kondoy”, narrada por Alberto Cortés del pue-
blo Santiago Ixcuintepec Mixe en 1982, se da otra
versién sobre el mito del origen del Arbol de Tule
combinada con una profecia:

Lleg6 a Santa Maria del Tule y ahi pone su bastén dicien-
do: “Este baston aqui va a quedar. Cuando se seque ya es-
toy muerto.” Y ese palo ya estd grande, iba creciendo asf,
y cuando lleg6 a la iglesia, la cort6 la gente. Y cuando la
cortaron sali6é agua y mds agua. Ya se estaba inundando
el pueblo. El padre fue a hacer una Misa y echd la bendi-
cion. Asi estd la sefia. / Ese Kondoy va venir, dicen. Va a
venir cuando Dios diga a gobernarlos. Llevé dos malin-
ches. Por eso aqui bailan la Conquista con malinchitas.
(Lépez Motte y Prado Garcia 2002: 124).

Asi, al mismo tiempo, el Arbol de Tule vivo es
un simbolo extraordinario de la esperanza de los mi-
xes. Pues han esperado y atin hoy esperan que su
héroe cultural, Kong Hoy, los libere de sus preocu-
paciones y miseria. El que tiene que trabajar en el
valle de Oaxaca para sobrevivir y para apoyar a sus
parientes que se quedan en las aldeas de la sierra,
desea que le crezcan fuerzas sobrehumanas como
crecieron en otros tiempos a su héroe cultural para
que pueda exceder a sus patrones. Cambiando su
apariencia en animales, Kong Hoy habia realizado
trucos contra los propietarios de tiendas. Les robd
todo lo que a los mixes les falta en las montaiias,
es decir viveres, dinero y ganado (véase Barabas y
Bartolomé 1984: 52s., 56s.). De la creencia en su-
cesos transmitidos por el mito pueden crecer a los
mixes las fuerzas para los contactos interculturales
y los conflictos inevitables asi como para reforzar
la autoconciencia étnica. El ejemplo del Arbol de
Tule como alter ego y compafiero de destino en el
contexto de las ideas de los mixes no es un ejemplo
Unico, pero muy llamativo, también para el futuro.

Anthropos 111.2016

111

Bibliografia

Acosta, José de

1940 Historia natural y moral de las Indias. (Edicién prepeara-
da por Edmundo O’Gorman.) México: Fondo de Cultura
Econdmica. (Biblioteca americana; Serie de Cronistas de
Indias, 38) [Orig. 1590]

Aguilera, Carmen
1985 Floray fauna mexicana. Mitologia y tradiciones. México:
Ed. Everest Mexicana,

Barabas, Alicia M., y Miguel A. Bartolomé

1984 El Rey Cong-Hoy. Tradiciéon mesidnica y privacion so-
cial entre los Mixes de Oaxaca. Oaxaca: Centro Regional
de Oaxaca, Instituto Nacional de Antroplogia e Historia.
(Colleccion de investigaciones sociales, 1)

La pluralidad desigual en Oaxaca. En: A. M. Barabas y
M. A. Bartolomé (coord.), Etnicidad y pluralismo cultu-
ral. La dindmica étnica en Oaxaca; pp. 13-96. México:
INAH. [Orig. 1986]

Héroes culturales e identidades étnicas. La tradicion
mesidnica de mixes y chontales. En: F. Navarrete y G.
Olivier (coords.), El héroe entre el mito y la historia;
pp. 213-234. México: UNAM, Centro Francés de Estu-
dios Mexicanos y Centroamericanos. (Serie Historia Ge-
neral, 20)

Brasseur de Bourbourg, Charles E.
1981 Viaje al istmo de Tehuantepec. México: Fondo de Cultura
Econdmica. [1861]

1990

2000

Burgoa, Francisco de

1934 Geografica descripcion de la parte septentrional del polo
artico de la América. 2 tomos. México: Estado Unidos
Mexicanos, Secretaria de Gobernacion. (Publicaciones
del Archivo General de la Nacién, 25) [Orig. 1674]

Charnay, Désiré

1863 Cités et ruines américaines. Mitla, Palenqué, Izamal,
Chichen-Itza. (Recueillies et photographiées par D. Char-
nay; avec un texte par M. Viollet-le-Duc.) Paris: Gide et
A. Morel.

Codice Vaticano A

1979 Codex Vaticanus 3738 (“Cod. Vat. A”, “Cod. Rios”) der
Biblioteca Apostolica Vaticana. Farbreproduktion des
Codex in verkleinertem Format. Graz: Akademische
Druck- und Verlagsanstalt.

Coérdova, Juan de
1987 Vocabulario en lengua capoteca. México: Ediciones To-
ledo. [Edicién Facsimilar del orig. de 1578]

Diccionario Enciclopédico UTEHA
1953  Diccionario Enciclopédico UTEHA. México: Unién ti-
pogréfica editorial hispano americana.

Dupaix, Guillaume

1834 Antiquités mexicaines, relation des trois expéditions du
capitaine Dupaix ... Paris: Bureau des Antiquités mexi-
caines.

Esparza, Manuel (ed.)
1994  Relaciones geogrificas de Oaxaca, 1777-1778. México:
San Miguel CIESAS.

Fossey, Mathieu de
1857 Le Mexique. Paris: Henri Plon.

Garcia Quintana, Josefina, y Carlos Martinez Marin
1983  El Lienzo de Tlaxcala. Polanco: Varton y Papel de Méxi-
co.

216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:28. © Inhatt.
Inhalts Im i

Erlaubnls Ist

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99

112

Gonzalez Villanueva, Pedro
1973  El sacrificio “mixe”. Un ensayo de antropologia religiosa.
Estudios Indigenas 2/3: 327-338.

Herndndez, Francisco

1959  Obras completas. Tomo 2: Historia natural de Nueva Es-
paifia. Vol. 1: Historia de las plantas de Nueva Espaiia.
México: Universidad Nacional de México.

Hoogshagen, Searle

1994a Un bosquejo de las funciones de los seres sobrenaturales
en Coatlan, Mixe. En: S. Nahmad Sittén (ed.), Fuentes
etnoldgicas para el estudio de los pueblos ayuuk (mixes)
del Estado de Oaxaca; pp. 377-386. Oaxaca: CIESAS
Instituto Oaxaquefio de las Culturas.

1994b Lo sobrenatural mixe y el cristianismo. En: S. Nahmad
Sittén (ed.), Fuentes etnoldgicas para el estudio de los
pueblos ayuuk (mixes) del Estado de Oaxaca; pp. 359—
376. Oaxaca: CIESAS Instituto Oaxaqueio de las Cultu-
ras.

Jiménez, Victor
1990 El Arbol de el Tule en la historia. Tule: CODEX.

Juarez Bailon, Adolfo, Daniel Pérez Martinez, Laureano Ré-

yes Gomez y Filemon Santiago

1982  Ap Ayuuk. Cuentos mixes. Tradicion oral indigena. Mé-
xico: CONAFE.

Lépez Motte, Guillermo, y Raiil Felipe Prado Garcia
2002  Ap Ayuuk. Cuentos y leyendas mixes. Oaxaca: Instituto
de Vida y Cultura Mixe “Kong’oy”.

Martinez, Maximio
1963 Las pinacéas mexicanas. México: UNAM. [3aed.]

Martinez Coria, Ramén

1994  Etnografias juridicas de huaves y mixes. México: Institu-
to Nacional Indigenista. (Cuadernos de antropologfa juri-
dica, 12)

Miller, Walter S.

1956 Cuentos mixes. (Notas introd. de A. Villa Rojas; dibujos
de A. Beltran.) México: Instituto Nacional Indigenista.
(Biblioteca de Folklore Indigena, 2)

Ursula Thiemer-Sachse

Nahmad Sitton, Salomén
1981 Los pueblos de la bruma y el sol. México: Instituto Na-
cional Indigenista-FONAPAS.

Ratzel, Friedrich
1878 Aus Mexico. Reiseskizzen aus den Jahren 1874 und
1875. Breslau: Kern.

Read, Kay Almere, and Jason J. Gonzales
2000 Handbook of Mesoamericon Mythology. Santa Barbara:
ABC-CLIO.

Schmieder, Oscar

1930 The Settlements of the Tzapotec and Mije Indians. State
of Oaxaca, Mexico. Berkeley: University of California
Press. (University of California Publications in Geogra-
phy, 4)

Schoenhals, Alvin, y Louise C. Schoenhals (comp.)

1965 Vocabulario mixe de Totontepec. Mixe-castellano, cas-
tellano-mixe. México: Inst. Ling. De Verano. (Serie de
Vocabularios y Diccionarios Indigenas “Mariano Silva y
Aceves”, 14)

Thiemer-Sachse, Ursula

2011a Erinnerungsorte der Mixe, Oaxaca, Mexiko. Gegenwirti-
ge und zukiinftige Bedeutung mythologischer Vorstellun-
gen iiber den Kulturheroen Kong Hoy. In: L. Frithsorge,
A. Hinz, J.N. Jacob, A.1. Kern und U. Wélfel (Hrsg.),
Erinnerungsorte in Mesoamerika; pp. 153-167. Aachen:
Shaker Verlag.

2011b Patronatsfest und “Stierkampf” nach Art der Mixe-Indi-
aner. Amerindian Research 21/3:148-154.

Vazquez Gutiérrez, Fortino
1982 Cong hoy. La memoria mixe. Oaxaca: Unidad Regional
de Culturas Populares.

Narradores

Las Personas Mayores de Edad en La Comunidad. Maha’iy Mia-
dsia’ky Xaamgexpet Ayuhk. Direccién General de Cul-
turas Populares, Union Regional de Investigacion y Pro-
mocioén de Oaxaca. SEP. Oaxaca.

Anthropos 111.2016

216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:28. © Inhatt.
Inhalts Im i

Erlaubnls Ist

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99

ANTHROPOS

111.2016: 113-125

Hacer a un perro

Relaciones entre los qom del Gran Chaco argentino
y sus compaferos animales de caza

Celeste Medrano

Abstract. — This article reflects the relationship between Qom
indigenous and their dogs based on ethnographic information.
The aim is to understand the position of these animals in a socio-
cosmology where the border between wildlife and humans is un-
clear. We investigate the special care and teaching processes con-
cerning dogs and how they become an extension of the hunter.
We also ask about mascotization processes and how the rela-
tionships established with the “other”” animal drive transforma-
tion processes that link living beings. Finally we argue that the
dog is the paradigm of ambiguity but also an excellent example
of how, through a process of transformation, the beings that ex-
ist in the Qom sociocosmology can cross categories. [Argentine,
Gran Chaco, Qom (Toba), dog, pets, ethnozoology, zoo-socio-
cosmology]

Celeste Medrano, doctora en Antropologia (Universidad de
Buenos Aires) y licenciada en Biodiversidad (Universidad Na-
cional del Litoral de Santa Fe). Es becaria posdoctoral del
CONICET (Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y
Tecnolodgicas) de Argentina y trabaja en la Seccion Etnologia y
Etnografia del Instituto de Ciencias Antropoldgicas (Universi-
dad de Buenos Aires). Ha realizado trabajo de campo entre los
qgom del centro-este de Argentina. — Sus publicaciones en revistas
cientificas abordan temadticas relacionadas a la etnozoologia de
grupos indigenas argentinos. — Véase la bibliografia.

Introduccion

En el contexto de los estudios etnozooldgicos han
sido abordados aquellos sistemas que los diversos
grupos sociales — indigenas, campesinos, pescado-
res — emplean para organizar, clasificar, concebir
y establecer relaciones con los animales. Los mis-
mos funcionan al margen de la zoologia académica
y plantean nuevos esquemas de pensamiento. Res-

pecto a la etnozoologia de los qom (toba) del Gran
Chaco argentino' se ha examinado que existen con-
tinuidades entre los indigenas y la fauna que definen
un universo en el que el limite entre lo humano y lo
animal se diluye (Medrano 2012b).

La fisiologia humana y la animal manifiestan se-
mejanzas que se constatan al analizar la utilizacién
de las especies de fauna. El acto de la alimentacién
implica, de hecho, un continuum entre quien es con-
sumido y quien se alimenta. El uso terapéutico de
ciertos animales sugiere un traspaso de propieda-
des que da cuenta de la adquisicién por parte de los
humanos de atributos animales (Medrano 2012b).

1 Respecto de la relacién entre los qom y la fauna, si bien ha-
1lamos datos histéricos que, atomizados en diversas fuentes
y etnografias sobre el drea, nos permiten acercarnos al mun-
do de la cacerfa particularmente (cf. Karsten 1932; Palave-
cino 1936; Métraux 1946, entre otros), es recién a partir de
la década de los 80 que surgen las primeras monografias es-
pecificas sobre la problematica. Concretamente, Luis Vuoto
(1981a) y Maria Isabel Balducci (1982), trabajando con una
parcialidad toba (taksek) observaron que estos indigenas les
otorgaban a los animales ciertas caracteristicas humanas que
les permitian comunicarse. Vuoto concluyé que no puede
establecerse “una frontera precisa que separe a la naturale-
za humana de la animal” (1981a: 19). Si bien estos trabajos
resultaron significativos para entender la relacion entre los
gom y los animales, la teméatica no fue retomada mas que
tangencialmente en las décadas siguientes. En este sentido,
cabe nombrar los trabajos de Vuoto (1981b) y Ratil Martinez
Crovetto (1995) sobre la zoonimia de los toba, el de Ctineo,
Maidana y Porta et al. (2008) y Ctineo y Porta (2009) sobre el
vocabulario de aves y peces, y los de Arenas y Porini (2009)
y Medrano, Maidana y Gémez (2011) sobre los saberes rela-
cionados a aves y mamiferos respectivamente.

216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:28. © Inhatt.
Inhalts Im i

Erlaubnls Ist

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99

114

Inclusive, la enfermedad es considerada como la
incorporacién no deseada de comportamientos ani-
males (Martinez 2007, 2010). Tanto humanos como
animales y otros seres no-humanos definen sus re-
gimenes corporales eligiendo de un fondo comun
de aptitudes y comportamientos aquellos que los
identifican como un colectivo diferenciado — al me-
nos por momentos — y les permiten relacionarse con
otros. Si bien los animales no disponen de lenguaje
oral, ellos poseen la capacidad de trasmitir y reci-
bir mensajes. Asimismo, poseen personalidad, inte-
ligencia, pueden desarrollar actitudes de amistad, de
cuidado, tareas de ensefianza, se organizan de acuer-
do a normas sociales, algunos poseen lideres, em-
prenden juntos actividades de caza y despliegan co-
mensalidad (Medrano 2012b; Medrano, Maidana y
Goémez 2011).

También se document6 la existencia de una ana-
logia respecto a la “interioridad” en términos des-
colianos (Descola 2002, 2004, 2012). La misma no
sOlo implica que humanos, animales y otros seres
no-humanos sean semejantes en lo relativo a sus
nqui’i (alma en general) sino también que lo que
los vincula no sean meramente procesos bioldgi-
cos mediante los cuales se incorporan sustancias,
se produce la enfermedad o sobreviene la cura. Pro-
cesos de orden social estdn implicados en la seme-
janza de interioridad en la medida en que es a través
de multiples conexiones corporales, emocionales e
intelectuales que se deviene persona-cuerpo en in-
terrelacion con otros (Medrano 2012b; Tola 2012).

Ahora bien, a pesar de que humanos y animales
compartan rasgos de interioridad a raiz de la existen-
cia de fronteras difusas entre ambos colectivos, los
ambitos en los que todos ellos desarrollan sus vidas
difieren claramente. Tanto la incursién de los ani-
males en los espacios tipicamente humanos como
la incursién de los hombres en los espacios tipica-
mente animales significan relaciones — a veces pe-
ligrosas — mediadas por el intercambio de informa-
cion y por el respeto de normas sociales y preceptos
éticos (Medrano 2012b).

Finalmente, si para delinear a la zoologia qom
debemos remitirnos continuamente a la sociocos-
mologia, la misma puede ser interpretada como una
“zoo-sociocosmologia” (Medrano 2012b) entendida
como una forma de ver, relacionarse, comprender,
conceptualizar a los animales que no puede despe-
garse del trasfondo de dimensiones instituciona-
les (parentesco, organizacién social) e ideoldgicas
(sistemas de clasificacidn, ontologias) mediante las
cuales los humanos organizan sus practicas y su uni-
verso simbdlico.

En este contexto nos preguntamos: ;como son
percibidos los perros, quienes por compartir el am-

Celeste Medrano

biente doméstico estan mas proximos a los huma-
nos que el resto de los animales? Segun los prime-
ros etndgrafos del Gran Chaco, el perro era el inico
animal doméstico que los indigenas conocian antes
de la llegada de los blancos (Nordenskiold 2002:
173; Karsten 1932: 41). En base a evidencia zoo-
l6gica e historica, Alfred Métraux sefalé que los
canes chaquefios son mestizos de razas europeas y
los indigenas los adquirieron recién durante el siglo
XVIII (1996: 108). Siguiendo recientes estudios ar-
queoldgicos se acuerda en aceptar que, respecto al
Nuevo Mundo, los perros domésticos mas antiguos
provienen de América del Norte y poseen una anti-
giiedad de entre 10.000 y 8.5000 afios a.p. (Acos-
ta etal. 2011: 179). Si bien la existencia de perros
prehispanicos entre los grupos cazadores-recolec-
tores del extremo sur de Sudamérica ha sido con-
firmada (Prates et al. 2010; Acosta et al. 2011), los
registros indicarian que, existiendo en proporciones
muy bajas,? recién a partir del siglo XVI se habrian
cruzado con los perros europeos introducidos dan-
do origen a la difusion actual de la especie (Acosta
et al. 2011). Inclusive, de acuerdo a documentacién
histdrica, “recién en los siglos XVIII y XIX los pe-
rros parecen haber sido activamente incorporados
a los sistemas de caza por los aborigenes que habi-
taban distintas regiones” (Acosta et al. 2011: 193),
incluso el Chaco.

En la Amazonia ecuatoriana, por ejemplo, Phi-
lippe Descola menciona que “los achuar no cazan
siempre con perros y hubo una época, antes de la
llegada de los espaiioles, en la que ignoraban hasta
su existencia” (1996: 321). Asimismo Laura Rival
presenta un testimonio que refleja cémo los huao-
rani aprendieron de los quechua a cazar con perros
y que recién cuando el “Dr. Vela ... [an anthropolo-
gist] got us a German Shepherd. We gave the pup-
pies away to my relatives. I kept one; it grew big,
and I went hunting with it” (2002: 77), con el perro
estos indigenas comenzaron a cazar ciervos, carpin-
chos y pecaries de collar. Llama la atencién que en
otras etnografias amazoénicas como por ejemplo la
de Eduardo Viveiros de Castro (1992) escrita entre
los araweté del Xingu (Brasil) o la de Carlos Fausto
(2001) entre los parakanad del Tocantins (Brasil),
donde se describen extensamente escenas de cace-

2 Existe un acuerdo respecto a afirmar que la difusién de los
perros en América del Sur se produjo principalmente entre
las sociedades andinas, especialmente a partir de los 3.500
afios a. p. y que la introduccién de los perros en las socieda-
des de cazadores-recolectores del Cono Sur se habria produ-
cido mas tarde, hacia 1.000 afios a. p., cuando estas socie-
dades parecen haber aumentado los contactos sociales y la
movilidad a grandes distancias (Prates et al. 2010: 273; Acos-
taetal. 2011: 179).

Anthropos 111.2016

216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:28. © Inhatt.
Inhalts Im i

Erlaubnls Ist

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99

Hacer a un perro

ria, no se menciona al perro ni se lo ve en las ima-
genes que los etndgrafos presentan para ilustrar la
vida doméstica de éstos indigenas. Kenneth Kens-
inger aporta una pequefla mencion entre los cashi-
nahua del este de Perd: “Only when a man goes on
a short hunt does his dog accompany him. Dogs are
used principally for hunting agouti, madi, paca, anu,
and Myroprocta, tsanas” (1995: 14). Nuestra inten-
cién no es echar luz sobre la discusion presentada
arriba, sino dar cuenta de la importancia que estos
animales tienen en la vida actual de los cazadores
gom chaquefios.

En base a informacién etnografica nos pregunta-
remos por los cuidados especiales y los procesos de
enseflanza que se le imparten a los perros y cémo se
desarrollan estas técnicas en un entorno en el que la
fisicalidad y la interioridad (Descola 2004, 2012) de
los animales es compartida por los humanos. Exa-
minaremos el significado que tiene este atributo de
la zoologia qom. Luego analizaremos cémo el piog
(perro) se torna una extension del cazador. Ubica-
remos estos datos en un marco ontolégico donde la
frontera entre el hombre y el animal se torna difusa.
Finalmente indagaremos acerca del proceso de mas-
cotizacion y la manera en que la relacién entablada
con este otro animal desencadena procesos de trans-
formacion de los existentes que se vinculan.?

Los qom del Gran Chaco

Hemos realizado trabajo de campo etnografico en
comunidades qom (toba).* Estos indigenas repre-
sentaban una sociedad indigena cazadora-recolecto-
ra que desarrollaba su vida nomadizando en el Gran
Chaco. Luego de los procesos de conquista y colo-
nizaciéon muchos de los grupos toba, al igual que
otros indigenas de la regién, modificaron su estilo
de vida hacia dos grandes patrones de asentamiento.
Unos tendieron hacia la sedentarizacién en los terri-

3 Una version preliminar de este trabajo fue presentada en el
grupo de trabajo “Etnoecologia y saberes locales. Miradas
antropoldgicas y perspectivas interdisciplinares de los cono-
cimientos asociados al ambiente” organizado en la X Reu-
nién de Antropologia del Mercosur (2013). Agradecemos a
los organizadores, Gustavo Martinez y Juan Martin Dabezies,
las generosas discusiones que me ayudaron a delinear el pre-
sente texto.

4 El término qom deriva del pronombre personal de la primera
persona plural (gomi) y designa, como tal, una posicion re-
lacional. Entre las personas con las que trabajé algunos usan
este etnénimo para identificarse, otros prefieren reconocerse
con el término qom. Usamos indistintamente ambas denomi-
naciones porque es el modo empleado por los propios indi-
genas. Los toba pertenecen — junto con otros grupos chaque-
flos como los pilagd y los mocovi — a la familia lingiiistica
Guaycurt.

Anthropos 111.2016

115

torios que el estado les concedid, mientras que otros
migraron en los afios sucesivos a la periferia de las
grandes ciudades de Argentina. El trabajo agricola
en la propia tierra o como cosecheros en las de los
criollos y, en menor medida, la caza, pesca y re-
coleccidén, contindan hasta el presente, aunque con
muy diversos grados de desarrollo segtin las zonas.

El Gran Chaco es el tercer gran territorio bio-
geografico y morfoestructural de América Latina
después del Amazonas y el Sistema Sabanico Sud-
americano que incluye el Campo Cerrado brasilefio
y las Sabanas colombo-venezolanas; el segundo en
superficie cubierta por bosques después de las Sel-
vas pluviales tropicales del Amazonas y del Pacifi-
co colombo-ecuatorianas y el primero en fisonomias
forestales de madera dura y muy dura; ocupa més
de 1.000.000 km? extendiéndose por cuatro paises
siendo el drea desplegada en Argentina la mds ex-
tensa con aproximadamente 600.000 km? (Morello
et al. 2009: 54).

Particularmente realizamos trabajo etnografico
en la provincia de Formosa (Argentina) entre 2008
y 2012, totalizando 11 meses de estadia. En este tex-
to presentaremos observaciones y relatos obtenidos
en Riacho de Oro, San Carlos y Colonia Kilémetro
503 del departamento Patifio y El Desaguadero, El
Naranjito, el barrio toba Nlaxayec (La Paz) y 12 de
octubre (ubicados dentro del ejido urbano de la ciu-
dad de EI Colorado) del departamento Pirané, asi
como en el barrio periurbano Namqom ubicado a
11 kilémetros de la ciudad de Formosa. A esto se
suman relatos de Mauricio Maidana, antiguo caza-
dor y pescador formosefio, quien vive en el barrio
toba Daviaxaiqui (Derqui, provincia de Buenos Ai-
res) y actualmente se desempefia como profesor de
lengua toba.

Si bien la investigacion desarrollada en los sitios
mencionados consistié principalmente en métodos
etnograficos, también se emplearon técnicas propias
de los enfoques bioldgicos tales como la determi-
nacién cientifica de especies y la identificacién de
las mismas junto a los qom en museos y coleccio-
nes cientificas, conformdndose asi el abordaje etno-
zoologico (cf. Costa Neto et al. 2009). Resulta per-
tinente aclarar que los datos que se analizardn en el
presente trabajo son el resultado de trabajo etnogra-
fico de larga duracion. Durante el mismo no colo-
camos el foco sélo en comprender la relaciéon que
los indigenas tienen con los perros sino en delinear
la zoologia del grupo. Se recurri6 a la observacién
participante, a la participacion con observacidn, a
registros escritos, sonoros y visuales (fotografia y
video), entrevistas (abiertas y semi-estructuradas)
(cf. Medrano 2012a), historias de vida, la graba-
cioén de interacciones en contextos espontidneos y a

216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:28. © Inhatt.
Inhalts Im i

Erlaubnls Ist

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99

116

acompafiamiento en ocasiones de caza y pesca, en-
tre otras herramientas. Finalmente aclaramos que
elegimos incluir aspectos del marco tedrico con el
que se discutirdn los datos de los distintos aparta-
dos en el cuerpo de los mismos para generar asi un
didlogo legitimo con aquellos autores que realizaron
aportes en las tematicas que se abordan.

El perro: un indicador de campo

En primer lugar sefialamos un hecho curioso que
ocurrié durante el trabajo de campo que, como acla-
ramos, se emprendid con el objetivo de comprender
la etnozoologia qom. Como primera linea de indaga-
cion, nos centramos en las actividades de caza y pes-
ca denominadas en la zona como “la marisca”. No
obstante, debido a los procesos de sedentarizacion y
confinamiento territorial, la mayoria de los qom con
los que conversdbamos ya no practican la marisca
y cada vez que visitdbamos sus casas, si bien ellos
tenian varios perros, los mismos se presentaban ex-
tremadamente flacos y enfermos. Escenas simila-
res fueron descriptas por Métraux (1996: 107), entre
otros etndgrafos como Diego Villar quien trabando
con los chané, un grupo indigena de la frontera oc-
cidental del chaco, sefiala poéticamente:

Si la delgadez extrema y el estado casi lastimoso de los
perros chané no impresionan demasiado, las relaciones
entre ellos y sus duefios no hacen mucho para mejorar el
cuadro. ... Seres comicos, tontos, molestos, los perros no
son tomados demasiado en serio: la impresion general es
que los cachorros son mds tolerados que criados, que co-
men lo que pueden, y que en cada familia merodean al-
rededor de la casa mds que habitar en ella (2005: 497).

En 2011, cuando visitamos Colonia Kilémetro
503, nos sorprendimos al encontrar uno o dos, en-
tre la decena que componian la famélica jauria, que
gozaban de buena salud y estado nutricional. Movi-
lizados por el hallazgo, pudimos percibir el trato di-
ferente que recibian esos animales que participaban
como asistentes de los mariscadores y darnos cuen-
ta de que, en aquellas familias donde identificdba-
mos al menos un piog (perro) sano y bien nutrido,
alguien se dedicaba a la marisca. En definitiva, los
canes mariscadores poseen tratos diferenciales, in-
clusive, como nos relataron algunos qom, poseen
un valor comercial como el arma, el hacha o la pala.
Vicente e Ismael Gomez de Nanqom me comenta-
ron que “los perros eran escasos cuando el tiempo
de la marisca de yacaré [Caiman spp.] o iguana [Tu-
pinambis spp.]. Se compraban los perritos, como la
escopeta y le ponian nombre”. Olegario narrd, por
ejemplo, que le comprd un piog a su tio “a cambio

Celeste Medrano

de un chancho y otro [perro] por una chiva”. Eduar-
do que también “comprd” a sus perros a cambio de
otros animales sostiene que ‘“ahora tengo dos pe-
rros, son para la marisca por eso los mantenemos
gordos. Les damos las sobras de nuestra comida”.
Segin los gom con los que trabajamos, los perros
para la marisca no tienen que ser grande ya que “se
golpean [chocan contra el ramaje] mucho”, ni muy
pequefios. Se eligen siempre perros medianos que
ademds, en caso de encontrarse con animales peli-
grosos como el tigre (Panthera onca) o el oso hor-
miguero (Myrmecophaga tridactyla), puedan pasar
entre sus piernas sin ser heridos. Si bien no pode-
mos afirmar que existe una seleccion artificial de
linajes de perros de estatura media, su eleccion y
especial cuidado frente a otros fenotipos determina
una supervivencia diferencial.

En lo que refiere a los nombres de los perros,
también hallamos un trato distinto. Mientras que re-
gistramos los de aquellos que participaban de la ma-
risca (Barbincha, Cotaque, Capitdn, Copaic, Lobito,
Panzén), los nombres de aquellos perros “caseros”
(no-mariscadores) o bien no existian o bien eran im-
precisos y se referian a caracteristicas fenotipicas
sobresalientes del animal: “la manchadita”, “la ma-
rroncita”. Al respecto Villar (2005) publicé sugesti-
vos datos referidos a la onomastica de los perros cha-
né. De acuerdo al autor, la tendencia general entre
estos indigenas marca que muchas personas lleven
nombres de animales y muchas mascotas y anima-
les domésticos inviertan la relacion, llevando nom-
bres de personas. Sin embargo la onomastica canina
muestra una notable excepcion: los nombres de los
perros quiebran la reciprocidad y niegan la rever-
sibilidad onomadstica. Sus apelativos estdn revesti-
dos de un “humor onomadstico” y son impuestos con
claras intenciones irénicas (Villar 2005: 497), acti-
tud que no hallamos o encontramos poco desarrolla-
da entre los qom. Villar, quién observo en distintos
contextos — pero principalmente en el de la mitogra-
fia — una ambigiiedad en la sociabilidad atribuida
a estos animales concluye que “la irreversibilidad
del nombre evoca la irreversibilidad de los destinos™
(504) propuesta en la que se vincula al perro con la
ambivalencia en la vida social relacionada, para los
grupos chaquefios, con problematicas propias de la
existencia del endogrupo como el incesto, el egois-
mo, la violencia ilimitada y las peleas fratricidas.

Otro escenario es el que describe Alexandre Su-
rrallés para los candoshi, un grupo amazdénico pe-
ruano. Estos indigenas eluden cuidadosamente
colocarle a los humanos nombres de las especies
animales a las que se les atribuyen la posesion de
vani (alma), inhibicién que no afecta a la onomas-
tica canina que “comprende varios nombres cuyo

Anthropos 111.2016

216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:28. © Inhatt.
Inhalts Im

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99

Hacer a un perro

significado alude a especies consideradas poseedo-
ras de alma ... Asi, los nombres de perros Isari y
Kovitsama designan respectivamente a la anacon-
da (Eunectes murinus) y al puma (Felis concolor)”
(2009: 72). El perro doméstico candoshi es la tinica
especie (aparte de la humana) que recibe un nom-
bre y lo hace en el mismo contexto ritual en el que
se bautiza a un nifio siendo, estas denominaciones,
portadoras de cualidades que se tratan de trasmitir o
evitar de acuerdo a lo estudiado por el autor. Monica
Martinez Mauri (2011), trabajando con los kuna de
Panama también document? tratos especiales para
los perros, tinicos animales que son mejor alimenta-
dos y reciben un nombre propio a pesar de que estos
indigenas comparten la vida con gatos, iguanas, tor-
tugas, monos, ardillas y palomas. Del mismo modo,
en los grupos achuar ecuatorianos, “sélo el perro
entre todos los animales domésticos y amansados,
recibe un nombre propio al igual que los humanos”
(Descola 1996: 316).5

Argumentamos que tanto la onomadstica chané
como los tratos diferenciales de los que son obje-
to los perros de los candoshi, los kuna y los achuar
reflejan una situacién en la que el perro fluye entre
el colectivo de los humanos y el de los animales sin
pertenecer exclusivamente a ninguno (volveremos
mads adelante). Por otro lado, nuestra propuesta pre-
liminar radica en sostener que la presencia de perros
sanos, gordos y con nombres especiales entre los
gom es un indicador, “en campo”, de la continuidad
de las actividades de caza y pesca al tiempo que nos
habla de la importancia de estos animales para el de-
sarrollo de estas acciones histéricas de subsistencia.

Finalmente durante el trabajo etnografico, cada
vez que conversdbamos sobre la marisca, referen-
cias a los perros aparecian indefectiblemente. Esto
nos revel6 que los canes deben atravesar procesos de
transformacion para tornarse buenos compaieros de
los cazadores, como describiremos a continuacion.

Un perro mariscador no nace, se hace

Al margen de ostentar los cuidados especiales que
mencionamos, los perros mariscadores participan
en actividades de aprendizaje y son “curados para
ser especialistas” en la caza de animales del monte.
Para “curarlo” y hacer baqueano® a un perro, la pri-
mera accidn consiste en llevarlo al monte junto a

5 La misma situacion se observa entre los perros de los inuit
canadienses (Laugrand y Oosten 2002: 91 s.) y de los nuaulu
de Indonesia (Ellen 1999: 63).

6 “Baqueano” es el término empleado para referirse a perso-
nas o animales conocedores del territorio y de las técnicas de
cazay pesca.

Anthropos 111.2016

117

otros ya experimentados. El piog novato es cargado
por la persona que lo elige como su compafiero. Er-
nesto, de Riacho de Oro, narré que cuando se inicid
en la marisca, su abuelo le recomend¢ elegir un pe-
rro para que, al tiempo que le ensefiaba a su nieto a
educarlo, el piog recibiera sus primeras lecciones en
el monte. Esto da cuenta de un aprendizaje conjunto
asignado tanto al perro como al joven, permeables
ambos a ser moldeados por los adultos.

Una vez que el piog aprende a comportarse en el
monte — esto significa, entre otras cosas, no correr
ni ladrarle a los chivos y vacas de los vecinos crio-
llos —, puede caminar junto a los otros. Los canes,
como los hombres, van adoptando regimenes cor-
porales particulares que les permiten explorar am-
bientes pacientemente, en silencio y con una acti-
tud de observacién no sélo ante futuras presas sino
también ante el peligro. Ellos se van “haciendo”
asi cazadores. Aparecida Vilaga, en su trabajo con
los wari de la Amazonia brasilefla, enuncia como
la “perspectiva” cosmoldgica, en los términos de
Eduardo Viveiros de Castro, no esta anclada en el
espiritu sino en el cuerpo y da cuenta de un signo
central en la concepcién amerindia del mismo que
tiene que ver con su cardcter inestable y transforma-
cional (Vilaga 2005: 446). Florencia Tola fortalece
este planteo tedrico al concluir que la persona qom
se corporiza — se torna cuerpo — a partir de accio-
nes e interacciones con otros, estando los cuerpos
asociados a procesos de metamorfosis corporal que
se mantienen a lo largo de la vida de las personas
(2007: 502). Nuestra hipétesis radica en sostener
que, en funcién de esta misma ontologia, se pien-
san los cuerpos de los perros. Veamos a continua-
cién como se ilustra esto en la praxis qom.

Se puede curar a un piog para que sea “‘enten-
dido” en cazar tatd (Dasypodidae) o iguana (Tupi-
nambis spp.), siendo estos tratamientos mutuamen-
te excluyentes. Para el primero, los qom tienen que
extraer la hiel’ (chemaxadaic) de un tatd mariscado
y verter en la nariz del perro algunas gotas del la-
tanlaxanaxat (remedio) que ésta contiene. También
se puede utilizar “esa mosca® que es medio crespa 'y
anda por los palos y tiene los gusanos vivos y a eso
lo tenés que entreverar con el culo [ano] de iguana
o tatd y mezclarle con polenta y cuando le das de
comer [al perro] le silbas [un silbido especial] en-
tonces ya le curds”, segun relaté Félix. Para que un
perro sea mariscador de iguana, en cambio, hay que
juntar el pelecho® de la misma y quemarlo para que

7 Bilis contenida en la vesicula biliar de los mamiferos.

8 Mosca larvipara perteneciente a la familia Sarcophagidae.

9 El pelecho es la piel que los reptiles desechan, producto de
una muda estacional.

216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:28. © Inhatt.
Inhalts Im

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99

118

el humo penetre por la nariz del perro. Este método
puede ser fortalecido arrojando al mismo fuego plu-
mas de cuervo (jote cabeza negra: Coragyps atra-
tus). Finalmente, hay que darles de comer el “pi-
choncito” de rubito'? a los perros mariscadores para
que puedan resistir grandes calores, porque “cuando
el sol estd fuerte esta abeja vuela sin importarle la
temperatura”. Todo esto nos lleva a establecer una
semejanza entre humanos y los perros: ambos son
influidos por “contagio”.

El contagio (nauoga)'! describe el cardcter trans-
formacional que poseen los seres de acuerdo a la
ontologia qom. A través del mismo puede expli-
carse cOmo ciertas caracteristicas de los animales
son trasmitidas a los hombres produciéndoles en-
fermedad (cf. Martinez 2007, 2010). Simultanea-
mente las personas pueden perseguir intencional-
mente la incorporacién de ciertos aspectos de los
animales (Medrano 2013). Tola define al contagio
como el “proceso de transmision de las caracteris-
ticas formales o de comportamiento entre los nqui’i
(espiritus) de entidades humanos y no-humanas en
momentos especificos del ciclo vital” (2007-08: 9).
Medrano (2013) identifico tres tipos de contagio en
funcién de las clases de seres que se vinculan en la
relacion. De acuerdo al primer tipo, los humanos se
contagian, voluntaria o involuntariamente, de atri-
butos animales. Un segundo tipo de contagio vin-
cula entre si a las especies de fauna. Anaco, de San
Carlos, relaté que “sauaxaic Icheta’ [la grasa del
puma] sirve para engrasar al caballo cuando pierde
en la carrera’; esto hace al animal doméstico mas
agil y veloz. El tercer tipo de contagio es el que se
constata entre un humano y otro humano. Si los hu-
manos y los animales son factibles de convertirse
parcial o totalmente en “otros” es porque existen
analogias que tornan franqueables los limites en-
tre las categorias de existentes (Medrano 2013: 83).
Ast, “la persona no existe desde que nace de manera
fija y estable, sino que es transformada socialmen-
te a través de un proceso gradual” (Tola 2012: 151)
participando a la par humanos y no-humanos.

Volviendo sobre nuestro ejemplo etnografico, si
bien todos los seres en la sociocosmologia qom son
permeables a procesos transformacionales, s6lo los
humanos y los perros son objeto de deliberadas téc-
nicas de metamorfosis corporal. Esto nos condu-
ce a pensar que en las “diferencias de grado”!? que

10 Larva de Tetragonisca angustula (Meliponini), un tipo de
abeja nativa.

11 Sobre nauoga, ct. Karsten (1932: 74), Métraux (1996: 103),
Vuoto (1981a: 100), Balducci (1982: 72-88) y Tola (2005,
2007-08).

12 Descola propone, en base a su estudio con los achuar y a la
lectura de otras etnografias, que las cosmologias amazénicas

Erlaubnls Ist

Celeste Medrano

propone Descola (1998: 25) para las cosmologias
animistas, los qom y sus canes se encuentras mas
préximos que el resto de los existentes que com-
ponen esas sociologias igualmente protagonizadas
por humanos y no-humanos. El mismo autor do-
cumenté como, para los achuar, “cada perro esta
dotado de una personalidad individual que puede
ser corregida o modificada por el trabajo de la edu-
cacion” (Descola 1996: 316). En esta sociedad in-
digena amazodnica las mujeres educan, alimentan y
disciplinan a los perros y a los nifios con el mismo
cuidado. Todos conocen los tabies alimenticios que
deben respetar los perros y, al margen de su entre-
namiento para ser cazadores, éstos son moldeados
a través de “un saber magico muy elaborado” (Des-
cola 1996: 318).

Pastor Arenas destaca que tanto los wichis como
los tobas sefialan la existencia de perros que son ex-
celentes meleros (2003: 293). Hemos recogido rela-
tos que ilustran la actividad de perros que buscaban
mieles de las abejas coilala’ (Tetragonisca angustu-
la: Apidae) y dapic (Scaptotrigona jujuyensis: Api-
dae). No obstante, Vilo de Colonia Kilémetro 503
indica que “una vuelta, se vendia el cuero de lecalo’
(curiyt: Boidae) y el perro se adapt6 a buscar la vi-
bora”. Ante esto su cufiado respondid que “hay que
mostrarle”. Esto sefiala que si bien el perro puede
ser especialista en buscar determinado animal, tam-
bién se adapta a las circunstancias y contingencias
histéricas como lo hacen los qom.

Los perros mariscadores también son entrenados
en la visualizacién y audicién diferencial de sefias
que los cazadores emplean para comunicarse con
ellos. Por ejemplo, Anastasio de San Carlos, narré
que a sus perros no los llama sino que les hace se-
fas evitando asf que los gritos o silbidos ahuyenten
a las presas o alerten a los criollos de la presencia
de mariscadores en sus campos. Félix de Riacho de
Oro relaté que posee dos silbidos especiales, uno
para indicarle al perro que vaya a buscar presas y
otro para que regrese donde él se encuentra. Ade-
mads, los perros que son entrenados por una perso-
na no pueden ser utilizados por otros ya que las se-
fas de estos dltimos no seran reconocidas. Tal como
marca Mauricio: “los perros conocen los duefios, si
hay cuatro o diez personas en la casa conoce muy
bien, pero si no conoce la persona no puede seguir.
Cuantas veces intentamos llevar otros perros aje-
nos, no puede”.

establecen “una diferencia de grado, no de naturaleza, entre
los hombres, las plantas y los animales” (1998: 25; traduc-
cién nuestra). Para el autor esta es la base de las ontologias
animistas que otorgan una interioridad semejante a humanos
y no-humanos.

Anthropos 111.2016

216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:28. © Inhatt.
Inhalts Im i

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99

Hacer a un perro

Muchas veces, cuando los qom realizaban cam-
pamentos, se trasladaban a los mismos con sus pe-
rros y es, mediante las sefias, que les indicaban que-
darse junto a las pertenencias de los mariscadores
— porque ellos se dedicarian a la caza del fandd
(Rhea americana), actividad en la que los perros
no participan —, o seguir al cazador en busca de tati
o iguana. Inclusive los relatos sefialan que los pe-
rros ya reconocian las actividades que realizarian
los hombres identificando, por ejemplo, cuando sus
duefios se preparaban con el camuflaje para la ma-
risca del maiiic (iandu), escena a la que respondian
automaticamente queddndose en el campamento.

El hombre continia en su perro

Un tema llamativo son los sentimientos que los
hombres tienen en relacion con los perros. Métraux
document6 que la actitud hacia los perros era pecu-
liar ya que, si bien los indigenas no los alimentaban
y los maltrataba, los mismos se ofendian si alguien
trataba de matarlos (1996: 107s.). Villar sostiene
que los canes no son objeto de muestras de aprecio,
carifio o afecto pero advierte la presencia de cierta
ambigiiedad ya que si bien el perro es expresamente
mantenido a distancia y tratado con desprecio e iro-
nia, existen también algunos contextos — tal vez me-
nos inmediatamente perceptibles — como la caza, en
los cuales se lo valora de forma positiva (2005: 497).

En base a nuestra observacién coincidimos par-
cialmente con Métraux y Villar y es preciso sefialar
que no se trata de la misma manera al perro case-
ro que al mariscador. Los primeros siempre tienen
hambre y estdn al acecho para poder conseguir o
robar aunque sea pequeiios trozos de comida, com-
portamiento que lleva a los qom a maltratarlos. Los
segundos demuestran una actitud mds distinguida
tal vez porque saben que en algin momento seran
alimentados. Por otro lado, como ya expresamos, no
se tiene mucho cuidado en colocarle nombre a los
primeros mientras que si a los segundos. Es preci-
so tener presente estos matices a la hora de evaluar
los sentimientos que se expresan hacia los perros ya
que los mismos parecieran ubicarlos en categorias
diferentes. Elisa, la esposa de Anastasio, un antiguo
mariscador, relaté que tenfan una perra para la ma-
risca que se encontraba enferma y fallecié. Cuando
esto ocurrid, su marido “no fue mds a mariscar, por-
que €l se iba con esa perrita y la extranaba. Hasta
que me dijo: ‘yo me voy a salir un rato’ y se fue al
Chaco porque demas la extrafiaba”. Ha sido amplia-
mente documentada la costumbre de los indigenas
chaquefios ante del deceso de un familiar, de que-
mar los bienes del pariente difunto y alejarse del si-

Anthropos 111.2016

119

tio cambiando el lugar de residencia.!? La actitud de
Anastasio se relaciona con la practica de alejamien-
to qom ante el fallecimiento de un pariente lo que
nos induce a pensar que ante la muerte de un perro
que ha sido compafiero de caza se actiia como ante
la defuncién de alguien cercano.

Tola demuestra que los regimenes de corpora-
lidad gqom son el resultado de agenciamientos que
se hacen posibles por la existencia de extensiones
corporales y de la persona (2007: 502). Siguiendo
con este desarrollo, la autora expresa que “algunos
componentes de las personas son concebidos como
sus extensiones por el hecho de que, mismo fuera
del limite corporal, contienen una parte que pertene-
ce a ella o mejor, son la persona” (502 s.; traduccién
nuestra). Asimismo, la enfermedad, no es entendi-
da como un proceso natural sino como la interven-
cién de agentes sobre estas extensiones que afectan
a la persona y al cuerpo (cf. Tola 2005; Salamanca
y Tola 2002). En nuestro caso, sostenemos que el
perro, asi como el arma del cazador, son extensio-
nes del mismo. A continuacion describiremos esto.

Desde el punto de vista lingiifstico, la lengua
toba posee indicadores semdnticos de posesion cuya
principal distincién es la de su cardcter inalienable
(intimo, inherente, inseparable) vs. alienable (no in-
timo, accidental, adquirido o transferible) de la rela-
cion: “La comparacién de las construcciones docu-
mentadas muestra que cuanto mds inalienable es la
relacion de posesion, menor es la distancia formal
entre el poseedor y lo poseido” (Messineo 2003:
124). Algunos de los dominios a los que pertenecen
los nombres que llevan obligatoriamente marca de
poseedor en toba son los siguientes: partes del cuer-
po (incluyendo las partes exteriores, los drganos in-
teriores, fluidos y secreciones, asi como también al-
gunos rasgos y atributos del cuerpo); términos de
parentesco; pardsitos que viven en el hombre; algu-
nas enfermedades del ser humano; rastros o image-
nes del cuerpo humano; nombres que designan en-
tidades fisicas, mentales y espirituales intimamente
relacionadas con los seres humanos; algunos obje-
tos fabricados por el hombre, como adornos, vesti-
menta, vivienda, utensilios, instrumentos musicales,
medios de transporte, armas y herramientas, etc. Es-
tos nombres se distinguen formalmente de otros que
no llevan marca de poseedor y que pertenecen a al-
gunos de los siguientes dominios léxicos: elementos
del mundo fisico y natural; flora y fauna; fenémenos
meteoroldgicos y ciclos temporales; algunos objetos
fabricados por el hombre (Messineo y Gerzenstein
2007: 64). Cristina Messineo describe que en toba:
“nombres como yoGonek ‘mi presa de caza’ o yo-

13 Ducci (1904); Karsten (1932); Métraux (1996); Tola (2006).

216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:28. © Inhatt.
Inhalts Im

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99

120

Gonagte ‘mi lanza de caza’ llevan marca de pose-
sion inalienable dado que en una sociedad cazadora-
recolectora es esperable que la presa o el arma para
capturarla (lo poseido) sean concebidas como un as-
pecto intrinseco del cazador (el poseedor)” (2003:
127s.).14 Esta caracteristica que tienen las armas
del cazador de ser nombres inalienables fortalece la
idea de considerarlas como extensiones del cuerpo
del mismo cuyas partes se describen también me-
diante nombres inalienables. Sin embargo, el perro
no lleva marca de inalienabilidad"> asi como el resto
de los animales que pueblan los montes chaquefios.

Desde el punto de vista etnografico, comproba-
mos que el arma es una extension corporal de la per-
sona ya que, por ejemplo, registramos evidencia que
manifiesta como los mariscadores habian perdido la
suerte en la caza, producto de que algin chaman o
conaxanaxae (bruja) habian realizado acciones so-
bre el arma del mismo (Medrano 2012b: 56). Tam-
bién hallamos la expresa prohibicion que tienen las
mujeres menstruantes'® de tocar las armas del caza-
dor ya que la misma adquiera el olor de la sangre y
a través de su conexion con el cuerpo del cazador, se
lo trasmite a éste que al quedar impregnado del he-
dor femenino pierde la posibilidad de atrapar presas
y puede ser victima de enfermedades o de muerte si
un no-humano habitante del monte percibe la des-
obediencia respecto a la regla cinegética.

Ahora bien, en base a nuestro estudio de campo
el perro, a pesar de no poseer marca de inalienabi-
lidad desde el punto de vista lingiiistico, presenta
claras conexiones corporales con los humanos. Asi,
Anastasia y Chopa me comentaron que si los perros
de los vecinos se pelean, también lo van a hacer sus
duefos. De igual forma registramos evidencia que
muestra cdmo una bruja (conaxanaxae) produjo la
enfermedad de un hombre manipulando el cuerpo
de su perro. Un antiguo mariscador me comento:
“la cabeza del perro también sirve para cuando al-
guien murio por brujeria, entonces hay que poner la

14 Messineo aclara que: “la distincién entre inalienabilidad y
alienabilidad de las relaciones posesivas en toba no es dico-
témica, sino gradual. Las diferencias formales de las cons-
trucciones documentadas reflejan distintos grados de dicha
inalienabilidad: cuanto mads inalienable es la relacion de po-
sesion, menos extensa es su expresion lingiiistica y mas cor-
ta la distancia formal entre el poseedor y lo poseido” (2003:
139).

15 Para poseer (gramaticalmente) un perro se necesita una cons-
truccion diferente a las utilizadas para marcar la inalienabili-
dad. Empleandose por ejemplo ilo: ilo piog / mi (animal do-
méstico) perro (Cineo, comunicacion personal 2013).

16 Las prohibiciones a las que son sujetas las mujeres mens-
truantes ya ha sido documentada por los primeros etndgra-
fos chaquenos. Al respecto se puede consultar Karsten (1932:
82-84), Métraux (1996: 185), entre otros. También encontra-
mos bastas referencias en la obra de Arenas (2003: 198).

Celeste Medrano

cabeza del perro debajo de la cabeza del muerto y al
tiempo le llega la enfermedad al que bruje6”. Otro
qom me narrd que: “‘si algtin familiar muere, hijo o
hermano, y uno come puchero, entonces los hue-
sos de ese puchero hay que quemarlos, no hay que
dejar que coman los perros porque produce nauo-
ga, enfermedad” cuando los perros mastican la sa-
liva de quiénes quedaron vivos. Cémo se observa,
si bien los hombres pueden desencadenar procesos
de transformacion en sus perros, los mismos no son
unidireccionales, ya que a través de los canes se pue-
den desatar procesos metamorficos en sus duefios.

Finalmente, esta disyuncién que encontramos
respecto a la evidencia lingiiistica y etnografica po-
dria explicarse por la posicién ambigua que ocupa el
perro presentada arriba. Sin dejar de ser un animal,
el perro estd mas proximo a los humanos que el res-
to de los ejemplares de la fauna, comparte la vida
doméstica y es moldeado, transformado, educado,
socializado de maneras similares a las de un qom
cualquiera. ;Esta posicién intermedia entre el mon-
te y el ambiente doméstico, que también es ocupada
por otros animales como los caballos, las gallinas y
las cabras, es la que le otorga su especificidad exis-
tencial? Indagaremos sobre la cuestion.

JEl perro es una mascota?

La categoria shiguiyac, si bien suele traducirse
como “animal”, no engloba a todos aquellos seres
a los que la taxonomia occidental si agrupa como
tal. Dentro del conjunto de los shiguiyac se en-
cuentran aquellos animales cuadripedos como los
mamiferos, pero también se incluye a la iguana, al
yacaré y al flandd. Dentro de los mayo se ubican to-
das las grandes aves incluyendo al fiandud. Dentro de
los coyo se hallan pequefios pajaritos que también
pueden ser clasificados como majo. Los hualecta-
pigui’ estan representados por todas aquellas espe-
cies que se arrastran por el piso como, por ejem-
plo, las viboras. El grupo de los njaq engloba la
totalidad de los peces. Esto nos conduce a sostener
que no existe un término toba que signifique estric-
tamente “animal” (Medrano 2012b). Sin embargo,
como ya sefialé Brent Berlin (1992), la ausencia de
una etiqueta nomenclatural no necesariamente im-
plica la ausencia de una categoria. Al respecto, en-
tre las generalizaciones que postula el autor, figura
el principio segtin el cual, en la nomenclatura folk,
la etiqueta para el rango de reino — como por ejem-
plo “animal” o “planta” — ocurre tardiamente en el
desarrollo de una lengua (Berlin et al. 1973: 216s.).
Cineo menciona que “este es el caso también de
la lengua toba, que no posee un nombre abarcador

Anthropos 111.2016

216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:28. © Inhatt.
Inhalts Im i

Erlaubnls Ist

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99

Hacer a un perro

para referir al conjunto de las plantas™ (2012: 55).17
Sugerimos que, si bien no existe una etiqueta para
denominar al conjunto de los animales, este con-
junto existe como tal debido a una serie de rasgos.

En la introduccién de nuestro trabajo mostramos
como las aptitudes y comportamientos que desplie-
gan los humanos, no-humanos y animales no pue-
den ser definidos ni como tipicamente humanos ni
como tipicamente animales en la medida en que los
colectivos pueden coincidir en la posesién de los
mismos atributos y comportamientos. Sin embar-
g0, si bien los animales disfrutan de una vida social,
desarrollan liderazgos y se organizan de acuerdo a
pautas de parentesco, goza de capacidades cogni-
tivas, facultades para experimentar emociones y
poseen comunicacién extralingiiistica (Medrano
2012b), éstos tiene un régimen corporal distinto al
del humano.

Evidencias como la que acabamos de presentar
han conducido a numerosos etndgrafos a reflexionar
sobre la distincién entre los humanos y los animales
en grupos indigenas de las tierras bajas amazonicas.
Descola menciona que para los achuar “los hombres
y la mayor parte de las plantas, de los animales y de
los meteoros son personas (aents)”. Luego, explica
que asi “se comprenderd mejor la ausencia de cate-
gorias supragenéricas nombradas que permiten de-
signar al conjunto formado por las plantas o al con-
junto formado por los animales, ya que el pueblo de
los seres de la naturaleza forma conceptualmente un
todo, cuyas partes son homdlogas por sus propieda-
des” (1996: 132). De esta manera se establece un
continuum de socialidad que rompe con los tradicio-
nales esquemas dicotomicos con los que se pensaba
a la naturaleza y a la cultura.

Otro de los autores que cuestiona la separacion
categodrica entre los humanos y los “demds anima-
les” es Eduardo Viveiros de Castro. Segun €l, en
el pensamiento yawalapiti, “no existe un concepto
correspondiente a la nocién de ‘animal (no-huma-
no)’; es imposible, por lo tanto, hacer que la Na-
turaleza corresponda a una idea general de anima-
lidad” (2002: 45s.; traduccién nuestra). Asimismo,
Surrallés constata que “no existe un término espe-

17 En concomitancia con lo enunciado por Berlin (1992) para
muchos pueblos cazadores-recolectores, Scarpa (2010) do-
cumenta la ausencia de una etiqueta que refiera al reino ve-
getal entre los chorote, otro grupo indigena chaqueio. Ido-
yaga Molina llega a la misma conclusion trabajando con los
pilagd y agrega que ““[1]a sistemdtica indigena muestra un haz
de relaciones categoriales que comparado con la cientifico-
occidental exhibe una continuidad entre conceptos ‘etnobo-
tanicos’ y ‘cosmoldgicos’ ... para el Pilaga no son menos ta-
xondmicas las ideas de paydk [poder] o logot [jefe o duefio]
que las de ‘epdq [arbol] o nand [plantas cultivadas]” (1990—
91: 17).

Anthropos 111.2016

121

cifico para designar al reino animal” en el 1éxico
de los candoshi (2009: 77). Este antropélogo sos-
tiene que “parece primar la idea de que el cuerpo
es la sustancia en desarrollo” rasgo que, al producir
una comunidad de sustancia de toda la materia, de-
bilita considerablemente los limites entre los seres
(2009: 77s.).

Si bien entre los qom no existe un término que
describa exactamente a la categoria animal, los ani-
males — shiguiyac, majo, coyo, hualectapigui’, nyaq
—son diferentes a los humanos. Esta diferencia, que
estd dada por divergencias en los regimenes alimenta-
rios, reproductivos, capacidades comunicacionales,
etc., no significa desigualdad. Humanos y animales
en general contindan reunidos en aquel continuum
que se evidencia por el desarrollo de una interiori-
dad comtin a la gran parte de los seres y por las mul-
tiples relaciones sociales que entre ellos se tejen. No
obstante, en el plano de los vinculos, cada indivi-
duo (humano, animal, etc.) posee determinado tipo
de agencia que lo sitia diferencialmente en la tra-
ma de la socialidad compartida. Tal como menciona
Roy Ellen: “‘animacy’ or ‘animality’ is a cognitive
reality, not just a classificatory device” (1999: 58).

Para retomar el planteo delineado arriba presen-
tamos el relato de Félix, un mariscador de Riacho
de Oro, que nos ayudé a definir el término shetpi,
un sinénimo de shiguiyac:

... ese [animal] que anda [caminando] dice que es shetpi,
asi general, shetpi, son todos. Cualquier clase asi como
los perros, caballos, ese que anda en la tierra. Los que
arrastran en el suelo son hualectapigui’ pero shetpi es lo
que camina, tiene patas porque no toca la panza en el sue-
lo, no es como la vibora.

Coémo se deduce de la definicion, el perro estd in-
cluido dentro de la categoria shiguijac junto con el
resto de los animales que comparten el &mbito do-
méstico pero también con los que habitan el monte
y los pastizales chaquefios.

Respecto al término nlo’, Buckwalter y Litwiller
de Buckwalter lo traducen como “el animal domés-
tico” (2001: 135), en tanto los gom mencionaron
que se puede interpretar tanto como animal domés-
tico o como mascota. De esta manera, un perro, un
gato, las gallinas, los chivos son nlo’ pero también
lo son todos aquellos animales que, traidos del mon-
te, desarrollan su vida en al ambito de la comunidad.
Félix nos aclara:

Félix: Cualquier bicho [traido del monte] que se puede
hacer, cualquier pichén se puede hacer nlo’, pero ya [si]
es grande ya no se puede agarrar porque no se va a aman-
sar nunca.

Celeste: (El perro es nlo’?

Félix: Si, si.

216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:28. © Inhatt.
Inhalts Im i

Erlaubnls Ist

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99

122

Nuestro trabajo de campo nos permite sostener
que los gqom introducen en el ambiente doméstico
hasta las especies consideradas mds peligrosas y los
moviles de esta accion parecerian ser, por lo menos
en una primera instancia, aquirir conocimientos so-
bre ese “otro” animal. Asi, Félix del barrio La Paz,
narr§ que en una oportunidad, mientras se encon-
traba mariscando curiyu, encontrd en el campo las
crias de esta vibora y resolvi6 llevarlas a su casa para
tenerlas “como sus guachitos [criados]”. Mauricio
relatd que en reiteradas oportunidades habian tenido
al yacaré como nlo’ (mascota) y que “por eso sabe-
mos muy bien la costumbre de ese animal, la forma
de comer, también anuncia la lluvia y se da cuen-
ta cuando viene persona que no es de esa familia”.

Antes que aludir a una categoria animal, el térmi-
no refiere, a nuestro entender, a una relacién (Me-
drano 2012b). En este marco, el proceso de “mas-
cotizacién” no responderia a la pretension de antro-
pomorfizar a un animal, como propone Tim Ingold
(2000: 91) que ocurre en las sociedades occidenta-
les, sino a un deseo de conocimiento del “otro” para
crear un vinculo, a un deseo de: “‘afinizacion-de’
por el cual otros potencialmente peligrosos se con-
vierten en ... animales domésticos, es decir, perso-
nas a cargo” (Taylor 2001: 53; traduccién nuestra).

Sin embargo, si bien los animales traidos del
monte!8 como los domésticos son shiguiyac y nlo’,
solo el perro es nombrado, ostenta cuidados espe-
ciales, es transformado para ser buen mariscador y
posee una continuidad sustancial con el cazador y
su familia. En este marco, su condicion de mascota
es cuestionable o por lo menos los piog de los gom
se encuentran en una situaciéon ambigua entre los
animales y los parientes que comparten el ambien-
te doméstico.

Para Descola (1996) el perro entre los achuar tie-
ne un status ambiguo. La posicién del mismo no es
reductible a su funcién instrumental en la caceria:
“se opone a los animales de corral en que no se cria-
do para ser comido y a los animales silvestres aman-
sados porque su socializacién es constitutiva de su
esencia y no el producto de un accidente” (1996:
315). Felipe Ferreira Vander Velden (2012) llegé a
una conclusién similar trabajando con fuentes escri-
tas sobre los tupi amazonicos. Sin embargo el foco
de este autor son las gallinas introducidas por los
europeos. Las mismas se ubican en un espacio inter-
médio: “sua reproducdo ndo era controlada (o que é

18 Existe un extenso debate sobre el amansamiento de especies
salvajes en el cudl no vamos a entrar porque excederia los
objetivos de este trabajo. Al respecto pueden consultarse las
obras de Erikson (2000), Taylor (2001) y Descola (2012) en-
tre otras.

Celeste Medrano

o paradigma da domesticidade), mas tampouco seus
filhotes precisavam ser capturados na floresta e re-
ceber cuidados atentos, maternais (0 que constitui o
cerne do processo de amansamento, ou pet-keeping,
na Amazonia)” (2012: 125).

Los inuit canadienses también ubican al perro en
una posicién intermedia segin el estudio de Frédé-
ric Laugrand y Jarich Oosten (2002). Para estos in-
digenas los perros parecen estar siempre en y entre:
los animales y los seres humanos, los espiritus y los
seres humanos. Constituyen una “categoria transi-
toria y en términos rituales aparecen en todas partes
donde los limites entre categorias distintas pueden
colapsar” (2002: 96).

Esta posicién ambigua fue documentada para el
perro entre los nuaulu del este de Indonesia por Roy
Ellen. Para el autor: “dogs are universally ambigu-
ous for humans because they combine the most en-
dearing pro-human behaviour with activity which
seems to undermine this otherwise very positive re-
lationship” (1999: 65), los perros tienen un compor-
tamiento promiscuo e incestuoso y se alimentan de
excrementos sin prestar atencion donde depositan
sus propias eses.

Sin embargo Ellen propone realizar una distin-
cion entre el “perro” en general, aquel que no es
socializado, al que no se le coloca nombre, no se lo
alimenta, no se lo entrena para la caza y por ende
es despreciado en el ambiente doméstico y los pe-
rros individualizados por los humanos, cuidados,
nombrados, entrenados: “that dogs enter into some
kind of contract or compact with humans” (1999:
66). Esta ultima propuesta podria ser la clave de la
ambigiiedad que presentan los piog de los gom.!?
No todos los perros tobas son nombrados, no to-
dos ostentan cuidados especiales y son “curados”
para ser especialistas en la caza de determinadas
presas. Existe otro conjunto — hoy numéricamente
mayor — que vive famélico, pulgoso y es castigado
duramente si se aproxima demasiado al lugar don-
de los humanos comparten su existencia. Sin em-
bargo esta dltima caterva canina tampoco vive en
el monte autoabasteciéndose de sus recursos y for-
mando una sociedad tal como lo hace el resto de los
animales salvajes. Asi, el perro es el paradigma de
la ambigiiedad pero también un excelente ejemplo
de cémo, a través de procesos de transformacion,
los seres que pueblan la sociocosmologia qom pue-
den franquear categorias. Estas tdltimas finalmente

19 Villar, trabajando con mitografia chaquena y focalizado en la
onomaéstica llega a una conclusion similar. Menciona que el
perro no sélo: “opera como metéafora de la vida social; sino
que ademas lo hace problematizando un aspecto bien deter-
minado de la misma, que es su dosis inevitable de ambigiie-
dad y paradoja” (2005: 502).

Anthropos 111.2016

216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:28. © Inhatt.
Inhalts Im

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99

Hacer a un perro

no son etiquetas que ordenan el mundo cognitivo
sino tarjetas de presentacién que organizan relacio-
nes en una sociedad igualmente protagonizada por
humanos, no-humanos y animales.

Conclusiones

Entre los qom la persona humana va adquiriendo un
cuerpo a partir de procesos de transformacion que
implican acciones e interacciones con otros huma-
nos y animales. En este escenario los perros toba no
nacen, se hacen. Son moldeados, metamorfoseados
para comenzar a formar parte del nicleo domésti-
co y acompafiar a sus integrantes en actividades de
caza. Asi, adquieren una continuidad sustancial con
los humanos que los albergan.

Al mismo tiempo el perro pasa a compartir su
vida con gallinas, cabras, caballos y con otros ejem-
plares de fauna que, traidos del monte, son incor-
porados como mascotas. Y, si bien todos estos ani-
males se pueden ordenar bajo las categorias de
shiguiyac y nlo’, sélo el perro es nombrado, cuida-
do con atencién y transformado para ser cazador.
En este marco, los piog de los qom se encuentran
en una situaciéon ambigua entre los animales y los
parientes que comparten el ambiente doméstico. No
deja de ser un animal tampoco alcanza a ser un ver-
dadero pariente.

Pero no todos los perros toba son tratados con es-
tas deferencias. También existe aquella jaurfa que,
expulsada expresamente y violentamente del entor-
no doméstico, permanece en un limbo intermedio
entre los animales salvajes, capaces de autoabaste-
cerse y sus congéneres tratados con cortesfa. De tal
forma, los canes se erigen como el paradigma de
la ambigiiedad pero también de la vulnerabilidad
de las categorias en la sociocosmologia qom. En el
universo toba, los humanos, no-humanos y anima-
les se encuentran ligados por un continuo en el que
todos poseen una interioridad que les permite comu-
nicarse, experimentar emociones, reflexividad y or-
denarse como colectivo en una sociedad igualmente
protagonizada por todos los existentes. No obstante,
algo tiene que organizar las relaciones para que el
cosmos pueda seguir funcionando como tal. En este
marco, las categorias se ensefian como tarjetas de
presentacion que delinean las reglas de etiqueta de
las distintas agencias participantes. El perro, a pe-
sar de presentarse como nlo’, transgrede las normas
y es afinizado por los humanos con quienes pasa a
comportarse como un cuasi-pariente.

Finalmente, nos preguntamos si existe alguna di-
ferencia entre los tratos de adiestramiento y familia-
rizacion de los que son objeto los perros occidenta-

Anthropos 111.2016

123

les y los perros qom. Nuestra respuesta es taxativa.
Si bien al perro en las sociedades modernas se lo
educa, se le coloca un nombre y se lo adiestra, mu-
chos concurren a la peluqueria y existen boutiques
caninas, el pensamiento occidental continia marca-
do por un dualismo que mantiene a humanos y no-
humanos separados en dos dominios ontoldgicos es-
tancos. Contrariamente en el pensamiento qom — as{
como en el de muchas otras sociedades indigenas —,
humanos, no-humanos y animales se encuentran re-
unidos integrando una misma sociocosmologia so-
bre la que edifican sus regimenes corporales parti-
culares. Las consecuencias practicas de esto es un
adiestramiento canino basado en el contagio y las
continuidades observadas entre los qom y sus pe-
rros. Si bien ser un perro occidental y ser un perro
indigena pareciera ser lo mismo, rasgufiando un po-
quito encontramos diferencias sustanciales. No bas-
ta parecer, también hay que ser o mas bien transfor-
marse en perro qom.

Agradecemos al CONICET por financiar esta investiga-
cién. A Florencia Tola por guiar generosamente mis de-
rroteros zoo-sociocosmoldgicos por el Gran Chaco. A
Paola Ctineo por sus auxilios lingiifsticos. A Norma Hil-
gert por ayudarme a pensar, con sus preguntas, la conclu-
sién de este texto. A Valentin y Félix Sudrez por su amis-
tad y por asistirme en el campo con carifio y paciencia. A
los gom que me ensefiaron su zoologia.

Bibliografia

Acosta, Alejandro, Daniel Loponte, y César Garcia Esponda

2011  Primer registro de perro doméstico prehispanico (Canis
Sfamiliaris) entre los grupos cazadores recolectores del
humedal de Paranad inferior (Argentina). Antipoda 13:
175-199.

Arenas, Pastor

2003 Etnografia y alimentacion entre los Toba-Nachilamole#ek
y Wichi-Lhuku’tas del Chaco Central. Buenos Aires: El
autor.

Arenas, Pastor, y Gustavo Porini

2009 Las aves en la vida de los tobas del Oeste de la provincia
de Formosa (Argentina). Asuncién: Editorial Tiempo de
Historia.

Balducci, Maria Isabel

1982 Codigos de comunicacién con el mundo animal entre
los Toba-Taksik. Buenos Aires. [Tesis de Doctora en An-
tropologia, Departamento de Ciencias Antropoldgicas,
Facultad de Filosofia y Letras, Universidad de Buenos
Aires]

Berlin, Brent

1992 Ethnobiological Classification. Principles of Categoriza-
tion of Plants and Animals in Traditional Societies. Princ-
eton: Princeton University Press.

216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:28. © Inhatt.
Inhalts Im

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99

124

Berlin, Brent, Dennis E. Breedlove, and Peter H. Raven
1973  General Principles of Classification and Nomenclature in
Folk Biology. American Anthropologist 75: 214-242.

Buckwalter, Alberto S., y Lois Litwiller de Buckwalter
2001  Vocabulario toba. Elkhart: Equipo Menonita.

Costa Neto, Eraldo Medeiros, Mauricio Vargas Clavijo, y Di-

dac Santos Fita

2009 Introduccién. En: E. M. Costa Neto, D. Santos Fita y M.
Vargas Clavijo (eds.), Manual de Etnozoologia; pp. 15—
20. Valencia: Tundra Ediciones.

Cineo, Paola

2012 Clasificaciéon nominal y formacién de palabras en toba
(familia guaycurt), con especial referencia al 1éxico etno-
biolégico. Buenos Aires. [Tesis de Doctora en Antropolo-
gia, Departamento de Ciencias Antropolégicas, Facultad
de Filosoffa y Letras, Universidad de Buenos Aires]

Cuneo, Paola, Mauricio Maidana, y Andrés Porta

2008 Nomenclatura y clasificacion de las aves en toba. Aspec-
tos lingiiisticos y culturales. En: XII Reunién Argentina
de Ornitologia (RAO), 5-8 marzo. San Martin de los An-
des.

Cuneo, Paola, y Andrés Porta

2009 Vocabulario toba sobre peces y aves. En: J. Braunstein
y C. Messineo (comps.), Hacia una nueva carta étnica
del gran Chaco; pp. 237-252. Buenos Aires: Centro del
Hombre Antiguo Chaquefio.

Descola, Philippe

1996 La selva culta. Simbolismo y praxis en la ecologia de los
achuar. Quito: Abya-Yala. (Coleccion Pueblos del Ecua-
dor, 3) [1986]

1998  Estrutura ou sentimento. A relagdo com o animal na Ama-
zOnia. Mana 4/1: 23-45.

2002 La antropologia y la cuestién de la naturaleza. En: G. A.

Palacio Castafieda y A. Ulloa Cubillos (eds.), Repensan-

do la Naturaleza. Encuentros y desencuentros diciplina-

rios en torno a lo ambiental; pp. 155-171. Colombia:

Universidad Nacional de Colombia; Instituto Amazonico

de Investigaciones Imani; Instituto Colombiano de Antro-

pologia e Historia; Colciencias.

Las cosmologfas indigenas de la Amazonia. En: A. Su-

rrallés i Calonge y P. Garcia Hierro (eds.), Tierra adentro.

Territorio indigena y percepcion del entorno; pp. 25-35.

Copenhague: IWGIA. (IWGIA Documento, 39)

2012 Mas alld de naturaleza y cultura. Buenos Aires: Amo-
rrortu.

2004

Ducci, Zacarias
1904 Los tobas de Taccagalé (Mision San Francisco Solano).
Buenos Aires: Imprenta y Litografia “La Buenos Aires”.

Ellen, Roy

1999 Categories of Animality and Canine Abuse. Explor-
ing Contradictions in Nuaulu Social Relationships with
Dogs. Anthropos 94: 57-68.

Erikson, Philippe

2000 The Social Significance of Pet-Keeping among Ama-
zonian Indians. In: A.L. Podberscek (ed.), Companion
Animals and Us. Exploring the Relationships between
People and Pets; pp. 7-26. Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press.

Fausto, Carlos
2001 Inimigos fiéis. Historia, guerra e xamanismo na Amazo-
nia. Sao Paulo: Editora da Universidade de Sao Paulo.

Celeste Medrano

Idoyaga Molina, Anatilde
1990-91 Taxonomia y cosmologia en la etnobotdnica pilaga.
Scripta Ethnologica 13: 11-22.

Ingold, Tim
2000 The Perception of the Environment. Essays on Liveli-
hood, Dwelling, and Skill. London: Routledge.

Karsten, Rafael

1932 Indian Tribes of the Argentine and Bolivian Chaco. Eth-
nological Studies. Helsingfors: Akademische Buchhand-
lung Helsingfors. (Societas Scientiarum Fennica, Com-
mentationes Humanarum Litterarum, 4/1)

Kensinger, Kenneth M.
1995 How Real People Ought to Live. The Cashinahua of East-
ern Peru. Prospect Heights: Waveland Press.

Laugrand, Frédéric, and Jarich Qosten
2002 Canicide and Healing. The Position of the Dog in the Inuit
Cultures of the Canadian Arctic. Anthropos 97: 89—105.

Martinez, Gustavo J.

2007 Lafarmacopea natural en la salud materno-infantil de los
Tobas del Rio Bermejito. Kurtziana 33/1: 39-63.
Enfermedad y entidades animicas del entorno natural.
Etiologias religioso-rituales y espacio-ambientales entre
los tobas del Chaco Central, Argentina. Revista de Antro-
pologia Iberoamericana 5/2: 189-221.

2010

Martinez Crovetto, Raul

1995 Zoonimiay etnozoologia de los pilaga, toba, mocovi, ma-
tacoy vilela. Buenos Aires: Instituto de Lingiiistica (UBA)
y Nuestra América.

Martinez Mauri, Monica
2011 Kuna Yala, tierra de mar. Ecologia y territorio indigena
en Panama. Quito: Ediciones Abya-Yala.

Medrano, Celeste
2012a Los cuestionarios como herramienta en los trabajos et-
nozooldgicos. Su uso y abuso. Papeles de trabajo 23:
59-81.
2012b Zoo-sociologia qom. De cémo los tobas y los animales
trazan sus relaciones en el Gran Chaco. Buenos Aires.
[Tesis de Doctora en Antropologia, Departamento de
Ciencias Antropoldgicas, Universidad de Buenos Aires]
Devenir-en-transformacion. Debates etnozooldgicos en
torno a la metamorfosis animal entre los qom. En: F. C.
Tola, C. Medrano y L. Cardin (eds.), Gran Chaco. On-
tologias, poder, afectividad; pp. 77-101. Buenos Aires:
Asociacion Civil Rumbo Sur.

2013

Medrano, Celeste, Mauricio Maidana, y Cirilo Gémez

2011 Zoologia Qom. Conocimientos tobas sobre el mundo ani-
mal. Santa Fe: Ediciones Bioldgica. (Serie naruraleza,
conservacion y sociedad, 3)

Messineo, Cristina

2003 Lengua Toba (guaycurt). Aspectos gramaticales y discur-
sivos. Miinchen: LINCOM Europa. (LINCOM Studies in
Native American Linguistics, 48)

Messineo, Cristina y Ana Gerzenstein
2007 La posesion en dos lenguas indigenas del Gran Chaco.
Toba (guaycurt) y maka (mataguayo). Llames 7: 61-79.

Métraux, Alfred

1996 Etnografia del Chaco. (Trad., ed., exordio, revisién y no-
tas a cargo de M.Chase-Sardi.) Asuncién: Ed. El Lector.
(Coleccion Antropologia, 1) [1946]

Anthropos 111.2016

216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:28. © Inhatt.
Inhalts Im i

Erlaubnls Ist

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99

Hacer a un perro

Morello, Jorge, Andrea Rodriguez, y Mariana Silva

2009 Clasificacion de ambientes en areas protegidas de las eco-
rregiones del Chaco himedo y seco. En: J. H. Morello y
A.F. Rodriguez (eds.), El Chaco sin bosques. La Pampa
o el desierto del futuro; pp. 53-91. Buenos Aires: Orien-
tacion Grafica Editora.

Nordenskiold, Erland
2002 La vida de los indios. El Gran Chaco (Sudamérica). La
Paz: APCOB. [1910]

Palavecino, Enrique

1936 Las culturas aborigenes del Chaco. En: Historia de la Na-
cién Argentina. Desde sus origenes hasta la organizacion
definitiva en 1862. Vol. 1: Tiempos prehistdricos y pro-
tohistdricos; 429-472. Buenos Aires: Junta de Historia y
Numismadtica Americana.

Prates, Luciano, Francisco J. Prevosti, and Moénica Berén

2010 First Records of Prehispanic Dogs in Southern South
America (Pampa-Patagonia, Argentina). Current Anthro-
pology 51: 273-280.

Rival, Laura M.
2002 Trekking through History. The Huaorani of Amazonian
Ecuador. New York: Columbia University Press.

Salamanca, Carlos A., y Florencia C. Tola
2002 La brujeria como discurso politico entre los tobas del
Chaco argentino. Desacatos 9: 96-116.

Scarpa, Gustavo F.

2010 Hacia una etnotaxonomia vegetal chorote II: Clasificacion
de las plantas entre las parcialidades iyojwa’ja y iyowu-
jwa del Chaco argentino. En: C. Messineo, G. F. Scarpa,
y F. C. Tola (comps.), Léxico y categorizacion etnobiol6-
gica en grupos indigenas del Gran Chaco; pp. 157-198.
Santa Rosa: Universidad Nacional de la Pampa.

Surrallés i Calonge, Alexandre

2009 En el corazén del sentido. Percepcion, afectividad y ac-
cion en los candoshi (Alta Amazonia). Lima: IWGIA.
(Travaux de I'Institut Francais d’Etudes Andines, 272)
[2003]

Taylor, Ann-Christine

2001 Wives, Pets, and Affines. Marriage among the Jivaro.
In: L. Rival and N. Whitehead (eds.), Beyond the Vis-
ible and the Material. The Amerindianization of Society

Anthropos 111.2016

125

in the Work of Peter Riviere; pp. 45-56. Oxford: Oxford
University Press.

Tola, Florencia C.

2005 Personas corporizadas, multiplicidades y extensiones. Un
acercamiento a las nociones de cuerpo y persona entre los
tobas (qom) del Chaco argentino. Revista Colombiana de
Antropologia 41: 107-134.

“Después de muerto hay que disfrutar, en la tierra o en el
mundo celestial”. Concepciones de la muerte entre los to-
bas (qom) del Chaco argentino. Alteridades 16/32: 153—
164.

“Eu ndo estou s6(mente) em meu corpo”. A pessoa e o
corpo entre os Toba (Qom) do Chaco argentino. Mana
13/2: 499-519.

2007-08 Constitucion de la persona sexuada entre los tobas,
qom, del Chaco argentino. Revista Pueblos y Fronteras
digital 4: 1-24.

Yo no estoy solo en mi cuerpo. Cuerpos-personas multi-
ples entre los tobas del chaco arentino. Buenos Aires: Ed.
Biblos.

2006

2007

2012

Vander Velden, Felipe Ferreira

2012  As galinhas incontdveis. Tupis, europeus e aves domés-
ticas na conquista no Brasil. Journal de la Société des
Américanistes 98/2: 97-140.

Vilaca, Aparecida

2005 Chronically Unstable Bodies. Reflections on Amazonian
Corporalities. Journal of the Royal Anthropological In-
stitute 11: 445-464.

Villar, Diego
2005 Indios, blancos y perros. Anthropos 100: 495-506.

Viveiros de Castro, Eduardo

1992  From the Enemy’s Point of View. Humanity and Divin-
ity in an Amazonian Society. (Transl. by C.V. Howard.)
Chicago: The University of Chicago Press.

2002 A inconstancia da alma selvagem. E otros ensaios de
antropologia. Sao Paulo: Cosac & Naify. (Cole¢do En-
saios, 1)

Vuoto, Diego Luis

1981a Aspectos de la interrelacion entre la fauna y la cultura
Toba-Taksek. Buenos Aires. [Tesis de Licenciada en An-
tropologia, Universidad de Buenos Aires]

1981b La fauna de los Toba-Taksek. Entregas del Instituto de
Tilcara 10: 77-138.

216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:28. © Inhatt.
Inhalts Im i

Erlaubnls Ist

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99

216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:28. © Inhatt.

Erlaubnls Ist Inhalts Im fr oder v .



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-99

