N4

Martin Radermacher: Religion und Atmosphére

ERNE® auf Rudolf Otto, um die religisse Wirkung von Kirchenrdumen zu be-
schreiben: »Das Dunkel, die Leere, die GrofRe, das Licht, die undurchdringliche
Materialitit einer Kirche reprisentieren ein nicht-sprachliches, geradezu korper-
liches Wissen um eine Dimension, die in Sprache nicht erschépfend fassbar ist«
(Erne 2014, 13). Er legt nahe, dass Kirchenbauten wie der Kélner Dom, der Berliner
Dom, die Dresdner Frauenkirche, die Augsburger Moritzkirche oder die Bruder-
Klaus-Kapelle in Mechernich auch deshalb das Ziel so vieler Besucher:innen seien,
weil »im Erleben einer sakralen Atmosphire die Sehnsucht nach einer Weitung des
eigenen Daseins geweckt wird« (Erne 2014, 13).

Da Erne aus einer evangelisch-theologischen Perspektive schreibt, betont er,
dass der »religiose Ausdruck« des architektonischen Raumes auch hier - entgegen
der evangelisch-theologischen Grundsitze, die den Kirchenraum als funktionalen
Erméglichungsraum fur die Verkiindigung des biblischen Wortes sehen — eine
wichtige Rolle spielt:

»Was zu dem praktischen und liturgischen Funktionalismus im protestantischen
Kirchenbau hinzukommen muss, wenn der Protestantismus in den Stadten [...] at-
traktiv bleiben will, ist die Atmosphire des Heiligen, also diejenige sakrale Form-
sprache, die das Geheimnisvolle, Irrationale, Unfassbare in Raumen zum Erlebnis
werden lisst. [..] Die notwendige Offnung des evangelischen Kirchbaus fiir eine
sakrale Formsprache bedeutet eine Anndherung an die katholische Bautradition
mitihrem ausgepragten Sinn fiir die numinose Dimension in der Architektur« (Er-
ne 2014, 14; Hervorhebung MR).

Wir haben es hier also mit einem essenziellen Verstindnis des religiosen Raums und
seiner Atmosphiren zu tun, die das >Spiiren des Heiligen«<in den Mittelpunkt stellt.
Das »Spiiren des Heiligen« ist auch in den hier untersuchten Initiativen relevant,
wenn auch auf etwas andere Weise.

5.3 Zum Mainstream-Evangelikalismus

Eine zentrale Vermutung, von der diese Studie geleitet wird, lautet: Junge katholi-
sche Initiativen in Deutschland unterscheiden sich im Hinblick auf Atmosphire von
amtskirchlichen und traditionellen Formaten und dhneln darin zugleich US-ame-
rikanisch geprigten evangelikalen Veranstaltungen. Dabei geht es nicht primir um
die theologische Orientierung dieser Initiativen, sondern vielmehr um ihre atmosphd-
rische Positionierung: Wie verorten sich diese Bewegungen in sozial-riumlichen Ar-
rangements?

6 Namen von Autor:innen sind immer dann in Kapitdlchen gesetzt, wenn angezeigt werden
soll, dass ihre Arbeiten etwas ausfiihrlicher besprochen werden.

https://dol.org/1014361/9783839474457-010 - am 14.02.2026, 16:57:54.



https://doi.org/10.14361/9783839474457-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Vergleichsfalle: Der rémische Ritus und Mainstream-Evangelikalismus

Das tertium comparationis ist damit die Atmosphire und nicht die Theologie
oder beispielsweise der organisatorische Aufbau einer Initiative. Durch diesen
Zugrift vermeide ich, theologische Abgrenzungsdiskurse zwischen rémisch-ka-
tholischer Amtskirche, katholischen Initiativen und evangelikalen Gruppierungen
zu reproduzieren und richte zugleich meine Aufmerksambkeit auf den impliziten
aber nichtsdestoweniger wirksamen sozial-riumlichen Hintergrund konkreter
Situationen. Denn in vielen Fillen finden die untersuchten Veranstaltungen junger
katholischer Initiativen in den Kirchenrdumen der Amtskirche statt, unterscheiden
sich aber hinsichtlich der Atmosphire signifikant von reguliren Gottesdiensten.
Diese Unterschiede — die selbstverstindlich den Organisator:innen bekannt sind
und gezielt hergestellt werden — gilt es in methodisch kontrollierter Weise zu
qualifizieren und zu systematisieren.

Katholische Jugendinitiativen positionieren sich zur Amtskirche in erster Linie
atmosphdrisch und erst sekundir theologisch, weil sie prinzipiell vollumfinglich
mit der romisch-katholischen Tradition iibereinstimmen; sie werden in der Regel in
kirchlichen Zusammenhingen gegriindet und oft auch (zumindest anteilig) von der
katholischen Kirche finanziert. Bei dieser atmosphirischen Positionierung greifen
sie, so die bereits formulierte Hypothese, explizit und implizit evangelikale Stilele-
mente, oft aus dem US-amerikanischen Raum, auf. Hier schlief3t sich unmittelbar
die Frage an, was genau mit diesen »evangelikalen Stilelementen« gemeint ist.

Aus der Evangelikalismus-Forschung ist bekannt, dass nicht nur der Begriff
»Evangelikalismus« umstritten ist, sondern dass auch die historische und gegen-
wirtige evangelikale Landschaft ausgesprochen variantenreich ist (z. B. Elwert et
al. 2017). >Die evangelikale Atmosphire< wird es daher nicht geben; ebenso wie es
nicht »die katholische Atmosphire« gibt. Wiederkehrende Muster und Tendenzen,
also typische Elemente und Eigenschaften von Atmosphiren, lassen sich aber auf
einer allgemeinen Vergleichsebene beschreiben.

Als Ausgangspunkt fiir die Auswahl von Vergleichsfillen im evangelikalen Feld
und fir die Entwicklung einer idealtypischen Vergleichsfolie dienen hier jene Grup-
pierungen und Kirchen, die von den katholischen Jugendinitiativen entweder aus-
driicklich genannt werden oder ohne ausdriickliche Nennung, aber nachweisbar,
Inspiration liefern. So verweisen die Initiatoren von Veni! zwar ausdriicklich auf
katholische Gemeinden in Chicago, betonen aber, dass der »Ausldser« und das »Vor-
bild« fir die Initiative Veni! die evangelikale Mega-Kirche »Willow Creek«bei Chica-
go war: »Eigentlich waren wir in Amerika, um uns in Chicago katholische Kirchen-
gemeinden anzuschauen [...] Aber was mich bei >Willow Creek« einfach unglaublich
mitgenommen hat, war zum einen die Performance [und zum anderen], dass man
wirklich was Alltagstaugliches an die Hand bekommen hat [...] Und diese Kombina-
tion, also eine Asthetik, die aus der Jetzt-Zeit stammt, plus [..] aktuelles, religidses
Glaubenswissen zu vermitteln, das war so der Anreiz zu sagen:>Das muss doch jetzt
auch irgendwie auf Katholisch gehen« (Interview Veni!, Abs. 59; siehe auch Abs. 128,

https://dol.org/1014361/9783839474457-010 - am 14.02.2026, 16:57:54.

115


https://doi.org/10.14361/9783839474457-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16

Martin Radermacher: Religion und Atmosphare

134, 148, 172). Die theologische Abgrenzung zu bestimmten Inhalten evangelikaler
Mega-Kirchen kommt deutlich zum Ausdruck (z. B. Interview Veni!, Abs. 160), aber
die Asthetik und Performance werden als Vorbilder genutzt.

Die angesprochene Willow Creek-Gemeinde gilt als eine der ersten Mega-Kir-
chen in den USA. Die 1975 in South Barrington, Illinois, gegriindete Gemeinde wur-
de von ihrem Pastor, Bill Hybels, nach den Ergebnissen einer systematischen Um-
frage konzipiert und gebaut. Hybels hatte festgestellt, dass kirchenferne Vorstadt-
bewohner:innen mit der traditionellen christlichen Architektur und Liturgie nicht
vertraut waren. Sie fithlten sich eingeschiichtert und verunsichert von traditionel-
len Strukturen und Abliufen. Hybels konzipierte daher ein funktionales Gebiude,
das nicht mehr wie eine Kirche aussah, sondern mehr den Biirogebiuden der urba-
nen Vororte dhnelte. Auch im Inneren erinnerte wenig an religiése Traditionen; es
gab ein Auditorium, das auf eine Bithne ausgerichtet war (Kilde 2008, 193). Diesem
Vorbild folgen bis heute die meisten Mega-Kirchen in den USA und andernorts (sie-
he auch Noll 2001, 24). Was Hybels in den 1970er Jahren in den USA feststellte — eine
Entfremdung und Unsicherheit in Bezug auf traditionelle christliche Gottesdienst-
formate und Architekturen — wird auch von den hier untersuchten katholischen In-
itiativen fir ihre lokalen Kontexte bestitigt. So erliutern die Organisator:innen des
Trinity, dass sie potenziellen Gisten, die »Ehrfurcht« vor einer Kirche wie vor an-
deren historischen Gebiduden hitten, das Gefiihl vermitteln wollen: »Ich benehme
mich natiirlich wie ein Gast, aber ich hab keine Angst, dahin zu gehen« (Interview
Trinity, Abs. 118).

Die Methode, sich zunichst auf empirische Weise mit den Erwartungen mogli-
cher Besucher:innen vertraut zu machen und dann auf dieser Basis gezielt ein For-
mat zu entwickeln — so wie Hybels es in den 1970er Jahren tat —, ist ebenfalls ein
Mittel der hier untersuchen katholischen Initiativen: So fithrten die Griinder:innen
der Zeitfenster-Gemeinde in Aachen (Kapitel 8) ebenfalls eine Befragung durch und
entwickelten auf dieser Basis eine »Marke Zeitfenster« (Interview Zeitfenster, Abs.
149-151). Die Initiatoren von Zeitfenster verweisen ebenfalls — wie die von Veni! —
ausdriicklich auf »Freikirchen« als Vorbild (Interview Zeitfenster, Abs. 108, 125) und
nutzen englischsprachige Worship-Lieder wie zum Beispiel die von Hillsong, auch
wenn diese teilweise aus inhaltlichen Griinden leicht umgeschrieben werden (Inter-
view Zeitfenster, Abs. 151-156).

Im katholischen Diskurs iiber Jugendkirchen und Jugendinitiativen (siehe S. 56)
gibt es ebenfalls ausdriickliche Bezugnahmen auf evangelikale Formate und Mega-
Kirchen wie Willow Creek. So heifit es im Handbuch Jugendgottesdienst 3.0: Methoden,
Module und Entwiirfe:

»Mega-Events wie der Stuttgarter Jugendgottesdienst der Evangelischen Allianz
oder der Jugendgottesdienst der Katholischen Jugend der Erzdiézese Wien zie-
hen regelmifiig mehrere tausend Menschen an. Diese an die Unterhaltung ange-

https://dol.org/1014361/9783839474457-010 - am 14.02.2026, 16:57:54.



https://doi.org/10.14361/9783839474457-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Vergleichsfalle: Der rémische Ritus und Mainstream-Evangelikalismus

lehnten Gottesdienste leben von der Darbietung. Sie bauen gerade nicht auf die
Beteiligung der Zielgruppe, sondern auf die Talente eines Kernteams: Sehr gute
Musiker, Schauspieler oder Prediger geben der Veranstaltung das unverkennba-
re Gesicht. Hier wird nicht nur Authentizitit, sondern auch Professionalitit ge-
fordert, denn nur mit Brillanz fiillt man ganze Hallen. Viele dieser Performance-
Gottesdienste sind stark missionarisch und haben sich von der Art Credotainment
inspirieren lassen, wie sie von der Willow Creek Gemeinschaft bei Chicago prak-
tiziert wird« (Rieg und Urban 2008, 13—14).

Die explizit genannten Vorbilder liegen teilweise im katholischen, teils im als »frei-
kirchlich« bezeichneten und teils im evangelikalen Bereich, wobei in den USA be-
reits eine Annaherung von Mainstream-Evangelikalen und Katholiken zu beobach-
ten ist. So berichtet ein Teilnehmer des CrossingOver-Projekts’ iiber den Gottes-
dienst in der katholischen Gemeinde St. Sabina in Chicago:

»Wir haben einen Gottesdienst von drei Stunden gefeiert, der hat uns weggefegt,
nicht nur von der Musik, sondern von der Begeisterungsfihigkeit der Leute, von
der Art und Weise der Leute, wie sie ihren Glauben bekannt haben und von der
Art und Weise, wie sie uns in ihre Gemeinschaft eingebunden haben« (zitiert in
Hollenbach 2012b).

Die Gemeinde St. Sabina, die seit Anfang der 2000er Jahre von vielen angehenden
Priestern und Seelsorgern in den Bistiimern Essen und Miinster besucht wurde, gilt
als innovative romisch-katholische Gemeinde, in deren Gottesdiensten die Gren-
zen zwischen katholischen und evangelikalen Formaten verwischen. Der Gemeinde
wird gar vorgeworfen, pfingstliche oder baptistische Stile nachzuahmen. Der Pries-
ter der Gemeinde hingegen betont: »Alle Elemente eines katholischen Gottesdiens-
tes sind vorhanden. Der Ausdruck, die Umsetzung ist etwas anders. Wir sagen nicht:

7 Das Projekt »CrossingOver« wurde an der Katholisch-Theologischen Fakultit der Ruhr-Uni-
versitat Bochum eingerichtet. Es nahm 2011 seine Arbeit auf und hatte die Aufgabe, den Dia-
log zwischen katholischen Kirchen in Deutschland und den USA zu férdern und zu ermog-
lichen. Das ausdriickliche Ziel ist »eine Zufuhr an Inspiration und an Innovation fiir die Kir-
chenentwicklung in Deutschland«, auch fiir Priesteramtskandidaten. Es wird als »interkul-
tureller Lernprozess« beschrieben (Damberg 2011; siehe auch Damberg und Sellmann 2011).
Bereits 2004 kamen auf einer»Berliner Konferenz« Katholik/innen aus Deutschland und den
USA zusammen, um gemeinsam Entwicklungsperspektiven zu diskutieren (Damberg 2011).
Der Begriff »Crossing Over« ist jedoch dlter und wurde bereits in den 1970er Jahren verwen-
det, um den Umstand zu beschreiben, dass christliche Popmusik nicht nur in den Kirchenge-
meinden beliebt war, sondern auch im »sikularen Geschaft« bekannt und verbreitet ist, al-
so die Grenzen zwischen der christlichen und sdkularen Kultur tiberschreitet (Malessa 1980,
151).

https://dol.org/1014361/9783839474457-010 - am 14.02.2026, 16:57:54.

n7


https://doi.org/10.14361/9783839474457-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

n8

Martin Radermacher: Religion und Atmosphare

das ist der Weg, Gottesdienst zu feiern, sondern es ist unsere Art« (zitiert in Hollen-
bach 2012b; dhnlich auch Hollenbach 20124, 39).

Von diesem evangelikalen Kontext ausgehend und auf Basis der Sekundirlite-
ratur kann der hier angelegte Vergleichstypus bezeichnet werden als »Mainstream-
Evangelikalismus« in den USA. Damit sind jene evangelikalen Gemeinschaften in
den USA gemeint, die ausgehend vom evangelikalen Revival der 1960er und 70er
Jahre besonders kulturell adaptiv sind und dabei fiir eine biblisch fundierte Lebens-
fithrung eintreten (siehe auch Cochran 2004, 6-7). Nicht dazu gehéren beispielswei-
se die sogenannten Mainline-Kirchen (Coffman 2013, 4), (neo-)fundamentalistische
Gemeinden, das sogenannten Prosperity Gospel (auch als »Word of Faith« oder »He-
alth and Wealth Movement« bezeichnet; Coleman 2006, 453) oder Pfingstkirchen im
engeren Sinne, die besonders auf Praktiken der Geistheilung oder Zungenrede ba-
sieren. Natiirlich verschwimmen in den USA und auch global die Grenzen zwischen
diesen evangelikalen Varianten, aber es geht an dieser Stelle nicht darum, trenn-
scharfe Kategorien zu bilden, sondern einen empirisch sinnvollen Vergleichstyp im
Sinne des Weber’schen Idealtyps auszuwihlen (Weber 1980, 4; Krech 2006, 108-109).

Was nun macht diesen Mainstream-Evangelikalismus in Bezug auf seine sozial-
riaumlichen Arrangements und seine Atmosphire aus? Es gibt — im Unterschied zur
katholischen Tradition mit ihrer kodifizierten Liturgie (Kapitel 5.1) — keine zentra-
le MaRgabe oder ein zentrales Dokument, das dariiber Auskunft geben wiirde, auch
wenn sich bestimmte Elemente und Abliufe mehr oder weniger verfestigt und zu ei-
nem erkennbaren Erscheinungsbild evangelikaler Veranstaltungen gefiihrt haben.
Daher kann ich hier nicht von einem zentralen Quellendokument (wie dem Missa-
le Romanum fur die katholischen Tradition) ausgehen, sondern muss die hinsicht-
lich der Atmosphire relevanten Merkmale des Mainstream-Evangelikalismus aus
der Sekundirliteratur ableiten und dann an einem Fallbeispiel (Kapitel 5.4) illustrie-
ren. Neben dem theologisch konservativen Zugang zur Auslegung der Schrift und zu
Fragen der Lebensfithrung sind fiir Atmosphirenfragen insbesondere die folgenden
Aspekte relevant:

a) In ihren praktischen und sozial-riumlichen Vollziigen sind Evangelikale aus-
gesprochen anpassungsfihig an populirkulturelle Bereiche, ziehen aber aus-
driickliche Grenzlinien gegeniiber der nicht-evangelikalen Umwelt. Das ist
schon historisch vielfach notiert worden (z. B. Noll 2001, 14-15). Atmosphérisch
duflert sich dieser Umstand beispielsweise in der Nutzung von technischen
Moglichkeiten zur Gestaltung der Gottesdienste, die populirkulturellen For-
maten wie Konzerten und Grofveranstaltungen entlehnt sind (z. B. Oosterbaan
2010, 56; Rakow 2020).

b) Innerlichkeit und eine personlich-individuelle Spiritualitit spielen tendenzi-
ell eine wichtigere Rolle als Liturgie, Institution und akademische Theologie.
Mainstream-Evangelikale betonen die »individuelle und verinnerlichte Glau-

https://dol.org/1014361/9783839474457-010 - am 14.02.2026, 16:57:54.



https://doi.org/10.14361/9783839474457-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

C)

d)

5 Vergleichsfalle: Der rémische Ritus und Mainstream-Evangelikalismus

benserfahrung« und stellen dafiir atmosphirische Mittel zur Verfiigung (Hoch-
geschwender 2007, 24; Rakow 2020, 86). Die Betonung der Innerlichkeit geht
mit der Konversionserfahrung einher, die zu den Grundelementen der evan-
gelikalen Bewegung und der evangelikalen Biografie gehort (z. B. Noll 2001,
11; Wilford 2012, 8). Anstelle einer formalisierten Liturgie finden sich somit oft
weniger formalisierte Abliufe, die eine »persénliche Begegnung« der Glaubigen
mit Jesus ermoglichen sollen (z. B. Goh 2008; Kilde 2008, 194-195). Trotz des
hiufig expliziten Anti-Ritualismus folgen aber auch evangelikale Gottesdienste
einem routinisierten, wiederholbaren Ablauf.

Eng verbunden mit der innerlichen Glaubenserfahrung ist die Tendenz, starke
emotionale Erfahrungen im Gottesdienst zu erméglichen und zu verstirken. Es
geht weniger um ein kognitives Durchdringen biblischer Texte und ihrer Ausle-
gung, als vielmehr um die emotionale Erfahrung von Gottes Nihe, die von Alan
Wolfe als ein zentrales Merkmal der Evangelikalen insgesamt beschrieben wird:
Evangelikale Gottesdienste seien »joyful, emotional, personal, and emphatic on
the one hand, impatient with liturgy and theologically broad to the point of inco-
herence on the other« (Wolfe 2005, 35—36). Dies treffe, so Wolfe, mehr und mehr
auch fir nicht-evangelikale Gemeinschaften in den USA zu — und auch, wie die
vorliegende Studie zu zeigen versucht, fiir katholische Initiativen in Deutsch-
land.

Die genannten Eigenschaften bendtigen gebaute Umwelt und Architekturen,
die tendenziell eher funktional als ornamental sind. Mit Bezug auf Hillsong
schreibt Robbie Goh, dass man dort multi-funktionale Bauten bevorzuge, die
zum einen zuginglich und flexibel seien, zum anderen aber relativ schwach in
eine bestimmte semantische Richtung disponieren wiirden. Dieser »minimalis-
tische Raum« kdnne im Gottesdienst vollstindig mit evangelikaler Atmosphire
— ein Begriff, den Goh nur einmal am Rande erwihnt (Goh 2008, 294) — gefiillt
werden: Hillsong »favors large multipurpose auditoria which are [...] entirely
filled up (with sound, images, equipment, church personnel and finally the
growing body of the congregation itself) in the course of the church service«
(Goh 2008, 292). Hier wird bereits ein riumlicher Unterschied zu katholischen
und anderen Traditionen manifest, der von Hillsong selbst als Unterschied
kommuniziert wird: »Hillsong Church prides itself on the fact that its church
complex >is a marked contrast to the architecture of traditional cathedrals«
(Goh 2008, 293). Selbst in evangelikalen Gemeinschaften, die in schlichten,
aber mehr oder weniger >typischen« Kirchengebiuden tagen, sind klassische
christliche Elemente, Figuren oder Bilder — ganz im Sinne der protestantisch-
reformierten Traditionen - sehr zuriickgenommen (z. B. Emling und Rakow
2014, 74). Fir die charismatische Gruppierung Word of Life notiert Coleman:
»The construction is [...] unlike the architectural styles of conventional churches.
[...] Ornament is shunned as mere distraction from the work of worship; in-

https://dol.org/1014361/9783839474457-010 - am 14.02.2026, 16:57:54.



https://doi.org/10.14361/9783839474457-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120 Martin Radermacher: Religion und Atmosphare

deed, form must ideally follow function in the name of evangelical efficiency«
(Coleman 2000, 153—154).

Die katholische Kirche sieht das explizit anders: Das Missale Romanum erklirt gleich
zu Beginn, warum die Eucharistie eines besonders ausgestatteten Raumes bedarf:

»Als Christus, der Herr, das Paschamabhl, bei dem er das Opfer seines Leibes und
Blutes einsetzte, mitseinen Jiingern feiern wollte, trug erihnen auf, einen grofien,
entsprechend ausgestatteten Raum herzurichten (Lk 22,12). Die Kirche warimmer
davon iiberzeugt, dass dieser Auftrag auch an sie gerichtet sei. Sie hat daher fur
die Feierder Heiligsten Eucharistie Weisungen gegeben, die sich auf die Bereitung
der Herzen sowie der Riume, Riten und Texte beziehen« (AEM I. Kapitel, Nr.1 bzw.
GRM Nr. 7).

Zwar gibt es auch katholisch-theologische Stimmen, die den katholischen Kirchen-
raum nicht als Sakralraum per se erachten, sondern nur als »Haus Gottes, weil darin
das Wort Gottes verkiindet und die Sakramente gefeiert werden« (Gerhards 2011,
32), doch kommt dem gebauten Kirchenraum in den rémisch-katholischen Tradi-
tionen eine ungleich prominentere Rolle zu als in den evangelischen Traditionen.
Dieser sozial-riumliche und damit auch atmosphirische Unterschied bietet die Ba-
sis fiir den Vergleich von jungen katholischen Initiativen mit amtskirchlichen Ver-
anstaltungen einerseits und evangelikalen Formaten andererseits.

Nachdem dieser allgemeine Rahmen evangelikaler Gottesdienste und ihrer At-
mosphiren kurz auf Basis der Sekundirliteratur zusammengefasst wurde, soll im
nichsten Abschnitt eine konkrete sozial-riumliche Situation auf der Basis teilneh-
mender Beobachtung und sequenzanalytischer Untersuchung fotografischer Do-
kumentation hinsichtlich ihrer Atmosphire analysiert werden. Damit ist auch der
zweite der beiden Vergleichspunkte (traditioneller katholischer Gottesdienst und
US-amerikanische evangelikaler Gottesdienst) sowohl abstrake als auch konkret fiir
den Vergleich vorbereitet.

5.4 Falistudie: Zur evangelikalen Atmosphare

Dieses Kapitel prasentiert eine kurze Fallstudie zu einem sozial-rdumlichen Arran-
gement in einer evangelikalen Gemeinde in den USA, der Journey Church in New
York City. Die Auswahl eines konkreten Fallbeispiels aus dem Bereich des oben er-
liuterten Mainstream-Evangelikalismus ist — ebenso wie die Auswahl eines Fallbei-
spiels aus der rémisch-katholischen Landschaft in Deutschland (Kapitel 5.2) — letzt-
lich kontingent. Tausende Gemeinden in den USA reprisentieren mehr oder weni-
ger typisch den oben umrissenen Mainstream-Evangelikalismus mit seinen raumli-

https://dol.org/1014361/9783839474457-010 - am 14.02.2026, 16:57:54.



https://doi.org/10.14361/9783839474457-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

