
114 Martin Radermacher: Religion und Atmosphäre

Erne6 auf Rudolf Otto, um die religiöse Wirkung von Kirchenräumen zu be-

schreiben: »Das Dunkel, die Leere, die Größe, das Licht, die undurchdringliche

Materialität einer Kirche repräsentieren ein nicht-sprachliches, geradezu körper-

liches Wissen um eine Dimension, die in Sprache nicht erschöpfend fassbar ist«

(Erne 2014, 13). Er legt nahe, dass Kirchenbauten wie der Kölner Dom, der Berliner

Dom, die Dresdner Frauenkirche, die Augsburger Moritzkirche oder die Bruder-

Klaus-Kapelle in Mechernich auch deshalb das Ziel so vieler Besucher:innen seien,

weil »im Erleben einer sakralen Atmosphäre die Sehnsucht nach einerWeitung des

eigenen Daseins geweckt wird« (Erne 2014, 13).

Da Erne aus einer evangelisch-theologischen Perspektive schreibt, betont er,

dass der »religiöse Ausdruck« des architektonischen Raumes auch hier – entgegen

der evangelisch-theologischen Grundsätze, die den Kirchenraum als funktionalen

Ermöglichungsraum für die Verkündigung des biblischen Wortes sehen – eine

wichtige Rolle spielt:

»Was zu dem praktischen und liturgischen Funktionalismus im protestantischen

Kirchenbau hinzukommenmuss, wenn der Protestantismus in den Städten […] at-

traktiv bleiben will, ist die Atmosphäre des Heiligen, also diejenige sakrale Form-

sprache, die das Geheimnisvolle, Irrationale, Unfassbare in Räumen zum Erlebnis

werden lässt. […] Die notwendige Öffnung des evangelischen Kirchbaus für eine

sakrale Formsprache bedeutet eine Annäherung an die katholische Bautradition

mit ihrem ausgeprägten Sinn für die numinose Dimension in der Architektur« (Er-

ne 2014, 14; Hervorhebung MR).

Wirhaben eshier alsomit einemessenziellenVerständnis des religiösenRaumsund

seiner Atmosphären zu tun, die das ›Spüren des Heiligen‹ in denMittelpunkt stellt.

Das ›Spüren des Heiligen‹ ist auch in den hier untersuchten Initiativen relevant,

wenn auch auf etwas andereWeise.

5.3 Zum Mainstream-Evangelikalismus

Eine zentrale Vermutung, von der diese Studie geleitet wird, lautet: Junge katholi-

sche Initiativen in Deutschland unterscheiden sich im Hinblick auf Atmosphäre von

amtskirchlichen und traditionellen Formaten und ähneln darin zugleich US-ame-

rikanisch geprägten evangelikalen Veranstaltungen.Dabei geht es nicht primär um

die theologischeOrientierung dieser Initiativen, sondern vielmehr um ihre atmosphä-

rische Positionierung:Wie verorten sich diese Bewegungen in sozial-räumlichen Ar-

rangements?

6 Namen von Autor:innen sind immer dann in Kapitälchen gesetzt, wenn angezeigt werden

soll, dass ihre Arbeiten etwas ausführlicher besprochen werden.

https://doi.org/10.14361/9783839474457-010 - am 14.02.2026, 16:57:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Vergleichsfälle: Der römische Ritus und Mainstream-Evangelikalismus 115

Das tertium comparationis ist damit die Atmosphäre und nicht die Theologie

oder beispielsweise der organisatorische Aufbau einer Initiative. Durch diesen

Zugriff vermeide ich, theologische Abgrenzungsdiskurse zwischen römisch-ka-

tholischer Amtskirche, katholischen Initiativen und evangelikalen Gruppierungen

zu reproduzieren und richte zugleich meine Aufmerksamkeit auf den impliziten

aber nichtsdestoweniger wirksamen sozial-räumlichen Hintergrund konkreter

Situationen. Denn in vielen Fällen finden die untersuchten Veranstaltungen junger

katholischer Initiativen in den Kirchenräumen der Amtskirche statt, unterscheiden

sich aber hinsichtlich der Atmosphäre signifikant von regulären Gottesdiensten.

Diese Unterschiede – die selbstverständlich den Organisator:innen bekannt sind

und gezielt hergestellt werden – gilt es in methodisch kontrollierter Weise zu

qualifizieren und zu systematisieren.

Katholische Jugendinitiativen positionieren sich zur Amtskirche in erster Linie

atmosphärisch und erst sekundär theologisch, weil sie prinzipiell vollumfänglich

mit der römisch-katholischenTradition übereinstimmen; siewerden in derRegel in

kirchlichen Zusammenhängen gegründet und oft auch (zumindest anteilig) von der

katholischen Kirche finanziert. Bei dieser atmosphärischen Positionierung greifen

sie, so die bereits formulierte Hypothese, explizit und implizit evangelikale Stilele-

mente, oft aus dem US-amerikanischen Raum, auf. Hier schließt sich unmittelbar

die Frage an, was genaumit diesen »evangelikalen Stilelementen« gemeint ist.

Aus der Evangelikalismus-Forschung ist bekannt, dass nicht nur der Begriff

»Evangelikalismus« umstritten ist, sondern dass auch die historische und gegen-

wärtige evangelikale Landschaft ausgesprochen variantenreich ist (z. B. Elwert et

al. 2017). ›Die evangelikale Atmosphäre‹ wird es daher nicht geben; ebenso wie es

nicht ›die katholische Atmosphäre‹ gibt. Wiederkehrende Muster und Tendenzen,

also typische Elemente und Eigenschaften von Atmosphären, lassen sich aber auf

einer allgemeinen Vergleichsebene beschreiben.

Als Ausgangspunkt für die Auswahl von Vergleichsfällen im evangelikalen Feld

und für die Entwicklung einer idealtypischenVergleichsfolie dienen hier jeneGrup-

pierungen und Kirchen, die von den katholischen Jugendinitiativen entweder aus-

drücklich genannt werden oder ohne ausdrückliche Nennung, aber nachweisbar,

Inspiration liefern. So verweisen die Initiatoren von Veni! zwar ausdrücklich auf

katholische Gemeinden in Chicago, betonen aber, dass der »Auslöser« und das »Vor-

bild« für die InitiativeVeni! die evangelikaleMega-Kirche »WillowCreek« bei Chica-

go war: »Eigentlich waren wir in Amerika, um uns in Chicago katholische Kirchen-

gemeinden anzuschauen […] Aber was mich bei ›Willow Creek‹ einfach unglaublich

mitgenommen hat, war zum einen die Performance [und zum anderen], dass man

wirklich was Alltagstaugliches an die Hand bekommen hat […] Und diese Kombina-

tion, also eine Ästhetik, die aus der Jetzt-Zeit stammt, plus […] aktuelles, religiöses

Glaubenswissen zu vermitteln, daswar so der Anreiz zu sagen: ›Dasmuss doch jetzt

auch irgendwie aufKatholisch gehen‹« (InterviewVeni!,Abs. 59; siehe auchAbs. 128,

https://doi.org/10.14361/9783839474457-010 - am 14.02.2026, 16:57:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Martin Radermacher: Religion und Atmosphäre

134, 148, 172). Die theologische Abgrenzung zu bestimmten Inhalten evangelikaler

Mega-Kirchen kommt deutlich zum Ausdruck (z. B. Interview Veni!, Abs. 160), aber

die Ästhetik und Performance werden als Vorbilder genutzt.

Die angesprochene Willow Creek-Gemeinde gilt als eine der ersten Mega-Kir-

chen in denUSA.Die 1975 in South Barrington, Illinois, gegründete Gemeindewur-

de von ihrem Pastor, Bill Hybels, nach den Ergebnissen einer systematischen Um-

frage konzipiert und gebaut. Hybels hatte festgestellt, dass kirchenferne Vorstadt-

bewohner:innen mit der traditionellen christlichen Architektur und Liturgie nicht

vertraut waren. Sie fühlten sich eingeschüchtert und verunsichert von traditionel-

len Strukturen und Abläufen. Hybels konzipierte daher ein funktionales Gebäude,

das nichtmehr wie eine Kirche aussah, sondernmehr den Bürogebäuden der urba-

nen Vororte ähnelte. Auch im Inneren erinnerte wenig an religiöse Traditionen; es

gab ein Auditorium, das auf eine Bühne ausgerichtet war (Kilde 2008, 193). Diesem

Vorbild folgen bis heute diemeistenMega-Kirchen in denUSA und andernorts (sie-

he auchNoll 2001, 24).WasHybels in den 1970er Jahren in denUSA feststellte – eine

Entfremdung und Unsicherheit in Bezug auf traditionelle christliche Gottesdienst-

formate und Architekturen –wird auch von den hier untersuchten katholischen In-

itiativen für ihre lokalen Kontexte bestätigt. So erläutern die Organisator:innen des

Trinity, dass sie potenziellen Gästen, die »Ehrfurcht« vor einer Kirche wie vor an-

deren historischen Gebäuden hätten, das Gefühl vermitteln wollen: »Ich benehme

mich natürlich wie ein Gast, aber ich hab keine Angst, dahin zu gehen« (Interview

Trinity, Abs. 118).

Die Methode, sich zunächst auf empirischeWeise mit den Erwartungenmögli-

cher Besucher:innen vertraut zu machen und dann auf dieser Basis gezielt ein For-

mat zu entwickeln – so wie Hybels es in den 1970er Jahren tat –, ist ebenfalls ein

Mittel der hier untersuchen katholischen Initiativen: So führten die Gründer:innen

der Zeitfenster-Gemeinde in Aachen (Kapitel 8) ebenfalls eine Befragung durch und

entwickelten auf dieser Basis eine »Marke Zeitfenster« (Interview Zeitfenster, Abs.

149–151). Die Initiatoren von Zeitfenster verweisen ebenfalls – wie die von Veni! –

ausdrücklich auf »Freikirchen« als Vorbild (Interview Zeitfenster, Abs. 108, 125) und

nutzen englischsprachige Worship-Lieder wie zum Beispiel die von Hillsong, auch

wenndiese teilweise aus inhaltlichenGründen leicht umgeschriebenwerden (Inter-

view Zeitfenster, Abs. 151–156).

Im katholischenDiskurs über Jugendkirchen und Jugendinitiativen (siehe S. 56)

gibt es ebenfalls ausdrückliche Bezugnahmen auf evangelikale Formate und Mega-

KirchenwieWillowCreek. So heißt es imHandbuch Jugendgottesdienst 3.0:Methoden,

Module und Entwürfe:

»Mega-Events wie der Stuttgarter Jugendgottesdienst der Evangelischen Allianz

oder der Jugendgottesdienst der Katholischen Jugend der Erzdiözese Wien zie-

hen regelmäßigmehrere tausendMenschen an. Diese an die Unterhaltung ange-

https://doi.org/10.14361/9783839474457-010 - am 14.02.2026, 16:57:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Vergleichsfälle: Der römische Ritus und Mainstream-Evangelikalismus 117

lehnten Gottesdienste leben von der Darbietung. Sie bauen gerade nicht auf die

Beteiligung der Zielgruppe, sondern auf die Talente eines Kernteams: Sehr gute

Musiker, Schauspieler oder Prediger geben der Veranstaltung das unverkennba-

re Gesicht. Hier wird nicht nur Authentizität, sondern auch Professionalität ge-

fordert, denn nur mit Brillanz füllt man ganze Hallen. Viele dieser Performance-

Gottesdienste sind starkmissionarisch und haben sich von der Art Credotainment

inspirieren lassen, wie sie von der Willow Creek Gemeinschaft bei Chicago prak-

tiziert wird« (Rieg und Urban 2008, 13–14).

Die explizit genannten Vorbilder liegen teilweise im katholischen, teils im als »frei-

kirchlich« bezeichneten und teils im evangelikalen Bereich, wobei in den USA be-

reits eine Annäherung vonMainstream-Evangelikalen und Katholiken zu beobach-

ten ist. So berichtet ein Teilnehmer des CrossingOver-Projekts7 über den Gottes-

dienst in der katholischen Gemeinde St. Sabina in Chicago:

»Wir haben einen Gottesdienst von drei Stunden gefeiert, der hat uns weggefegt,

nicht nur von der Musik, sondern von der Begeisterungsfähigkeit der Leute, von

der Art und Weise der Leute, wie sie ihren Glauben bekannt haben und von der

Art und Weise, wie sie uns in ihre Gemeinschaft eingebunden haben« (zitiert in

Hollenbach 2012b).

Die Gemeinde St. Sabina, die seit Anfang der 2000er Jahre von vielen angehenden

Priestern und Seelsorgern in denBistümernEssen undMünster besuchtwurde, gilt

als innovative römisch-katholische Gemeinde, in deren Gottesdiensten die Gren-

zen zwischen katholischen und evangelikalen Formaten verwischen.Der Gemeinde

wird gar vorgeworfen,pfingstliche oder baptistische Stile nachzuahmen.Der Pries-

ter der Gemeinde hingegen betont: »Alle Elemente eines katholischen Gottesdiens-

tes sindvorhanden.DerAusdruck,dieUmsetzung ist etwasanders.Wir sagennicht:

7 Das Projekt »CrossingOver« wurde an der Katholisch-Theologischen Fakultät der Ruhr-Uni-

versität Bochum eingerichtet. Es nahm 2011 seine Arbeit auf und hatte die Aufgabe, den Dia-

log zwischen katholischen Kirchen in Deutschland und den USA zu fördern und zu ermög-

lichen. Das ausdrückliche Ziel ist »eine Zufuhr an Inspiration und an Innovation für die Kir-

chenentwicklung in Deutschland«, auch für Priesteramtskandidaten. Es wird als »interkul-

tureller Lernprozess« beschrieben (Damberg 2011; siehe auch Damberg und Sellmann 2011).

Bereits 2004 kamen auf einer »Berliner Konferenz« Katholik/innen aus Deutschland und den

USA zusammen, um gemeinsam Entwicklungsperspektiven zu diskutieren (Damberg 2011).

Der Begriff »Crossing Over« ist jedoch älter und wurde bereits in den 1970er Jahren verwen-

det, um den Umstand zu beschreiben, dass christliche Popmusik nicht nur in den Kirchenge-

meinden beliebt war, sondern auch im »säkularen Geschäft« bekannt und verbreitet ist, al-

so die Grenzen zwischen der christlichen und säkularen Kultur überschreitet (Malessa 1980,

151).

https://doi.org/10.14361/9783839474457-010 - am 14.02.2026, 16:57:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Martin Radermacher: Religion und Atmosphäre

das ist derWeg, Gottesdienst zu feiern, sondern es ist unsere Art« (zitiert in Hollen-

bach 2012b; ähnlich auch Hollenbach 2012a, 39).

Von diesem evangelikalen Kontext ausgehend und auf Basis der Sekundärlite-

ratur kann der hier angelegte Vergleichstypus bezeichnet werden als »Mainstream-

Evangelikalismus« in den USA. Damit sind jene evangelikalen Gemeinschaften in

den USA gemeint, die ausgehend vom evangelikalen Revival der 1960er und 70er

Jahre besonders kulturell adaptiv sind und dabei für eine biblisch fundierte Lebens-

führungeintreten (sieheauchCochran2004,6–7).Nichtdazugehörenbeispielswei-

se die sogenanntenMainline-Kirchen (Coffman 2013, 4), (neo-)fundamentalistische

Gemeinden,das sogenanntenProsperityGospel (auch als »Wordof Faith« oder »He-

alth andWealthMovement« bezeichnet; Coleman 2006, 453) oder Pfingstkirchen im

engeren Sinne, die besonders auf Praktiken der Geistheilung oder Zungenrede ba-

sieren.Natürlich verschwimmen in denUSA und auch global die Grenzen zwischen

diesen evangelikalen Varianten, aber es geht an dieser Stelle nicht darum, trenn-

scharfe Kategorien zu bilden, sondern einen empirisch sinnvollen Vergleichstyp im

SinnedesWeber’schen Idealtypsauszuwählen (Weber 1980,4;Krech2006, 108–109).

Wasnunmacht diesenMainstream-Evangelikalismus inBezug auf seine sozial-

räumlichen Arrangements und seine Atmosphäre aus? Es gibt – imUnterschied zur

katholischen Tradition mit ihrer kodifizierten Liturgie (Kapitel 5.1) – keine zentra-

leMaßgabe oder ein zentrales Dokument, das darüber Auskunft gebenwürde, auch

wenn sichbestimmteElementeundAbläufemehr oderweniger verfestigt undzu ei-

nem erkennbaren Erscheinungsbild evangelikaler Veranstaltungen geführt haben.

Daher kann ich hier nicht von einem zentralen Quellendokument (wie demMissa-

le Romanum für die katholischen Tradition) ausgehen, sondern muss die hinsicht-

lich der Atmosphäre relevanten Merkmale des Mainstream-Evangelikalismus aus

der Sekundärliteratur ableiten unddann an einemFallbeispiel (Kapitel 5.4) illustrie-

ren.NebendemtheologischkonservativenZugangzurAuslegungderSchrift undzu

FragenderLebensführung sind fürAtmosphärenfragen insbesonderedie folgenden

Aspekte relevant:

a) In ihren praktischen und sozial-räumlichen Vollzügen sind Evangelikale aus-

gesprochen anpassungsfähig an populärkulturelle Bereiche, ziehen aber aus-

drückliche Grenzlinien gegenüber der nicht-evangelikalen Umwelt. Das ist

schon historisch vielfach notiert worden (z. B.Noll 2001, 14–15). Atmosphärisch

äußert sich dieser Umstand beispielsweise in der Nutzung von technischen

Möglichkeiten zur Gestaltung der Gottesdienste, die populärkulturellen For-

matenwie Konzerten undGroßveranstaltungen entlehnt sind (z. B.Oosterbaan

2010, 56; Rakow 2020).

b) Innerlichkeit und eine persönlich-individuelle Spiritualität spielen tendenzi-

ell eine wichtigere Rolle als Liturgie, Institution und akademische Theologie.

Mainstream-Evangelikale betonen die »individuelle und verinnerlichte Glau-

https://doi.org/10.14361/9783839474457-010 - am 14.02.2026, 16:57:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Vergleichsfälle: Der römische Ritus und Mainstream-Evangelikalismus 119

benserfahrung« und stellen dafür atmosphärischeMittel zur Verfügung (Hoch-

geschwender 2007, 24; Rakow 2020, 86). Die Betonung der Innerlichkeit geht

mit der Konversionserfahrung einher, die zu den Grundelementen der evan-

gelikalen Bewegung und der evangelikalen Biografie gehört (z. B. Noll 2001,

11; Wilford 2012, 8). Anstelle einer formalisierten Liturgie finden sich somit oft

weniger formalisierte Abläufe, die eine »persönliche Begegnung« der Gläubigen

mit Jesus ermöglichen sollen (z. B. Goh 2008; Kilde 2008, 194–195). Trotz des

häufig expliziten Anti-Ritualismus folgen aber auch evangelikale Gottesdienste

einem routinisierten, wiederholbaren Ablauf.

c) Eng verbunden mit der innerlichen Glaubenserfahrung ist die Tendenz, starke

emotionale Erfahrungen imGottesdienst zu ermöglichen und zu verstärken. Es

geht weniger um ein kognitives Durchdringen biblischer Texte und ihrer Ausle-

gung, als vielmehr um die emotionale Erfahrung von Gottes Nähe, die von Alan

Wolfe als ein zentralesMerkmal der Evangelikalen insgesamt beschriebenwird:

Evangelikale Gottesdienste seien »joyful, emotional, personal, and emphatic on

the onehand, impatientwith liturgy and theologically broad to thepoint of inco-

herence on the other« (Wolfe 2005, 35–36).Dies treffe, soWolfe,mehr undmehr

auch für nicht-evangelikale Gemeinschaften in den USA zu – und auch, wie die

vorliegende Studie zu zeigen versucht, für katholische Initiativen in Deutsch-

land.

d) Die genannten Eigenschaften benötigen gebaute Umwelt und Architekturen,

die tendenziell eher funktional als ornamental sind. Mit Bezug auf Hillsong

schreibt Robbie Goh, dass man dort multi-funktionale Bauten bevorzuge, die

zum einen zugänglich und flexibel seien, zum anderen aber relativ schwach in

eine bestimmte semantischeRichtungdisponierenwürden.Dieser »minimalis-

tische Raum« könne im Gottesdienst vollständig mit evangelikaler Atmosphäre

– ein Begriff, den Goh nur einmal am Rande erwähnt (Goh 2008, 294) – gefüllt

werden: Hillsong »favors large multipurpose auditoria which are […] entirely

filled up (with sound, images, equipment, church personnel and finally the

growing body of the congregation itself) in the course of the church service«

(Goh 2008, 292). Hier wird bereits ein räumlicher Unterschied zu katholischen

und anderen Traditionen manifest, der von Hillsong selbst als Unterschied

kommuniziert wird: »Hillsong Church prides itself on the fact that its church

complex ›is a marked contrast to the architecture of traditional cathedrals‹«

(Goh 2008, 293). Selbst in evangelikalen Gemeinschaften, die in schlichten,

aber mehr oder weniger ›typischen‹ Kirchengebäuden tagen, sind klassische

christliche Elemente, Figuren oder Bilder – ganz im Sinne der protestantisch-

reformierten Traditionen – sehr zurückgenommen (z. B. Emling und Rakow

2014, 74). Für die charismatische Gruppierung Word of Life notiert Coleman:

»The construction is […] unlike the architectural styles of conventional churches.

[…] Ornament is shunned as mere distraction from the work of worship; in-

https://doi.org/10.14361/9783839474457-010 - am 14.02.2026, 16:57:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Martin Radermacher: Religion und Atmosphäre

deed, form must ideally follow function in the name of evangelical efficiency«

(Coleman 2000, 153–154).

Die katholische Kirche sieht das explizit anders: DasMissale Romanum erklärt gleich

zu Beginn, warum die Eucharistie eines besonders ausgestatteten Raumes bedarf:

»Als Christus, der Herr, das Paschamahl, bei dem er das Opfer seines Leibes und

Blutes einsetzte,mit seinen Jüngern feiernwollte, trug er ihnen auf, einen großen,

entsprechend ausgestatteten Raumherzurichten (Lk 22,12). Die Kirchewar immer

davon überzeugt, dass dieser Auftrag auch an sie gerichtet sei. Sie hat daher für

die Feier derHeiligsten EucharistieWeisungengegeben, die sich auf die Bereitung

der Herzen sowie der Räume, Riten und Texte beziehen« (AEM I. Kapitel, Nr. 1 bzw.

GRM Nr. 1).

Zwar gibt es auch katholisch-theologische Stimmen, die den katholischen Kirchen-

raum nicht als Sakralraum per se erachten, sondern nur als »Haus Gottes, weil darin

das Wort Gottes verkündet und die Sakramente gefeiert werden« (Gerhards 2011,

32), doch kommt dem gebauten Kirchenraum in den römisch-katholischen Tradi-

tionen eine ungleich prominentere Rolle zu als in den evangelischen Traditionen.

Dieser sozial-räumliche unddamit auch atmosphärischeUnterschied bietet die Ba-

sis für den Vergleich von jungen katholischen Initiativen mit amtskirchlichen Ver-

anstaltungen einerseits und evangelikalen Formaten andererseits.

Nachdem dieser allgemeine Rahmen evangelikaler Gottesdienste und ihrer At-

mosphären kurz auf Basis der Sekundärliteratur zusammengefasst wurde, soll im

nächsten Abschnitt eine konkrete sozial-räumliche Situation auf der Basis teilneh-

mender Beobachtung und sequenzanalytischer Untersuchung fotografischer Do-

kumentation hinsichtlich ihrer Atmosphäre analysiert werden. Damit ist auch der

zweite der beiden Vergleichspunkte (traditioneller katholischer Gottesdienst und

US-amerikanische evangelikaler Gottesdienst) sowohl abstrakt als auch konkret für

den Vergleich vorbereitet.

5.4 Fallstudie: Zur evangelikalen Atmosphäre

Dieses Kapitel präsentiert eine kurze Fallstudie zu einem sozial-räumlichen Arran-

gement in einer evangelikalen Gemeinde in den USA, der Journey Church in New

York City. Die Auswahl eines konkreten Fallbeispiels aus dem Bereich des oben er-

läutertenMainstream-Evangelikalismus ist – ebensowie die Auswahl eines Fallbei-

spiels aus der römisch-katholischen Landschaft inDeutschland (Kapitel 5.2) – letzt-

lich kontingent. Tausende Gemeinden in den USA repräsentieren mehr oder weni-

ger typischdenobenumrissenenMainstream-Evangelikalismusmit seinen räumli-

https://doi.org/10.14361/9783839474457-010 - am 14.02.2026, 16:57:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474457-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

