259

BERICHTE / REPORTS

Religion, Buddhismus, Menschenrechte
Zum Erscheinen der Beitridge eines Hamburger Symposiums'

Von Robert Heuser, Koln*

I

In der von Jacques Maritain herausgegebenen Sammlung von Stellungnahmen, um die die
UNESCO im Zusammenhang mit der Ausarbeitung der Allgemeinen Erkldrung der Men-
schenrechte (AEMR) von 1948 zur Verdeutlichung der ,,philosophischen Grundlagen* der
Menschenrechte gebeten hatte, finden sich neben zahlreichen AuBerungen von Autoren aus
dem westlichen Kulturkreis auch solche von Autoren, die den chinesischen, islamischen
und hinduistischen Traditionen entstammen.” Bedenken beziiglich der Universalitét dieser
Rechte wurden eher von abendlidndischen (unter Einschluss sowjetrussischer) Seite vorge-
bracht, wihrend die anderen Kulturkreisen verbundenen Autoren keine Griinde dafiir
anfiihrten, ihre Traditionen mit der Menschenrechtsidee als unvereinbar zu empfinden. Der
indische Moslem Humayum Kabir vertrat gar die Ansicht, dass ,.die Epoche in sich
geschlossener Kultursysteme und damit die Ara einer verschiedenen Auffassung der Men-
schenrechte voriiber* sei.” Daher stimmten auch simtliche Autoren ausdriicklich oder
stillschweigend darin iiberein, dass ein Universalismus der Menschenrechte aus ,,Religion*
als solcher nicht bezogen werden kann. Da die Religionen geradezu als Aushidngeschilder
kulturellen Partikularismus in Erscheinung treten, haben es die Verfasser der AEMR (nach
langer Erorterung) vermieden, Anklénge an ,,Religion* oder gar einer bestimmten Religion
in den Text aufzunehmen. So wurde in den Beratungen der Versuch entschieden abgelehnt,
zu Beginn des Textes den Glauben an Gott zu verankern.” Denn jeder Anspruch einer
bestimmten Religion, dass sie die eigentliche oder bessere Grundlage fiir die Menschen-
rechte sei, fithrt notwendig zu Animosititen zwischen den Religionen und verletzt so die

Gleichzeitig eine Besprechung von Carmen Meinert, Hans-Bernd Zollner (eds.), Buddhist
Approaches to Human Rights. Dissonances and Resonances, Bielefeld (transcript Verlag), 2010,
246 p.

*  Robert Heuser, Dr. jur.,, M.A., Seit 1992 Professor fiir "Chinesische Rechtskultur" an der
Universitit zu Koln. E-mail: amichell @uni-koeln.de

2 Jacques Maritain (Hrsg.), Um die Erkldrung der Menschenrechte (deutsche Ausgabe), Ziirich,
Wien, Konstanz 1951.

> Ibid., S. 248.

4

Johannes Morsink, The Universal Declaration of Human Rights. Origins, Drafting and Intent,
Philadelphia, 1999, S. 284 ff.

216.73.216:147, am 28.01.2026, 10:47:02. ® Urheberrechtilch geschltzter Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2010-2-259

260 Verfassung und Recht in Ubersee VRU 43 (2010)

Sache der Menschenrechte.” Sie bedienten sich aber eines Begriffes, der hdufig als Attribut
aller sog. Weltreligionen angesehen wird, um ihn als Vehikel fiir eine Menschenrechts-
Universalitdt nutzbar zu machen: die Menschenwiirde (dignity). Wird diese z.B. fiir den
judisch-christlichen Kulturkreis als in dem aus der imago-dei-Vorstellung resultierenden
Menschenbild verankert gesehené, so kann fiir den Konfuzianismus (Lunyu, Mengzi, Xunzi)
die dort betonte Fihigkeit des Menschen zur sittlichen Autonomie, die sich darin manifes-
tiert, dass die ideale Personlichkeit sich nicht an weltlichen Autorititen (Vater, Fiirst),
sondern an dao orientiert, als Ankerpunkt fiir die Menschenwiirde gefunden werden.’ Im
Buddhismus ist es die allen Menschen (und sonstigen fithlenden Lebewesen) inhidrente
,.Buddha-Natur”, wonach ,alle, die aus tiefem Herzen des Buddha gedenken und die
Regeln iiben* (Lotus-Sutra) Buddhaschaft erlangen, oder wie es S. Radhakrishnan (1948
Leiter der indischen Delegation bei der UNESCO) gesagt hat: ,Jeder Mensch ist, da er
Mensch ist, fahig, Perfektion zu erlangen.“8

Von dieser Universalitit einer verletzbaren Menschenwiirde geht die AEMR aus, die
sich ihrerseits als ,,das von allen Vo6lkern zu erreichende gemeinsame Ideal begreift, Uni-
versalitdt daher normativ denkt, als etwas zu verwirklichendes, was Bemiihung, einschlief3-
lich der Uberwindung von mit diesem ,,gemeinsamen Ideal* unvereinbaren Traditionsele-
menten erfordert. Der Bezug zu den Religions-Systemen besteht nun in der Erwartung, dass
sie in Erkenntnis des ihnen inhdrenten Wertes der Menschenwiirde ein Engagement
zugunsten der Menschenrechte zu realisieren vermdgen. Denn da die Religion im Leben
vieler Menschen eine wichtige Rolle spielt, mag es fiir die Akzeptanz, Internationalisierung
und Durchsetzung der Menschenrechte hilfreich sein, wenn die Menschenrechtsidee mit
der jeweiligen Religion verbunden wird, in ihr Ankniipfungspunkte verdeutlicht werden.”
Dies impliziert eine traditionskritische Funktion dieser Idee. Denn Traditionselemente, die
als Verfilschung des urspriinglichen Wertes der Menschenwiirde erkannt werden — wie
ethnische Vorurteile, Kastendenken, Geringschitzung der Frau — sind auszuscheiden. So
hat Gandhi damit gedroht, den Hinduismus abzulehnen, wenn der Beweis erbracht werden
konne, dass die Unberiihrbarkeit und die Degradierung der Frau Ziele des Hinduismus

Mahendra P. Singh, “Human Rights in the Indian Tradition — Alternatives in the Understanding
and Realization of the Human Rights Regime”, ZabRV/HIJIL 63. Bd. /2003), S. 551 ff, 574.

Etwa Ulrich Weif3, ,Menschenwiirde/Menschenrechte: Normative Grundorientierung fiir eine
globale Politik?, in: Wilhelm Liitterfelds, Thomas Mohrs (Hrsg.), Eine Welt — eine Moral? Darm-
stadt 1997, S. 217 ff. und Asher Maoz, ,,Can Judaism Serve as a Source of Human Rights?*
ZabRV/HIIL 2004, S. 677 ff., 690 ff.

Etwa Gregor Paul, ,Menschenrechtsrelevante Traditionskritik in der Geschichte der Philosophie
in China — philosophische Uberlegungen®, in: Gunter Schubert (Hrsg.), Menschenrechte in Ost-
asien, Tiibingen 12999, S. 75ff.; Heiner Roetz, ,,The ,Dignity within oneself’: Chinese Tradition
and Human Rights®, in: Karl-Heinz Pohl (Ed.), Chinese Thought in a Global Context, Leiden
1999, S. 236ff.

The Hindu View of Life, 1927, zitiert in Singh, op. cit., S. 574.
Singh, op. cit., S. 574.

216.73.216:147, am 28.01.2026, 10:47:02. ® Urheberrechtilch geschltzter Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2010-2-259

Heuser, Religion, Buddhismus, Menschenrechte 261

seien.'” Entsprechend legte der Politikwissenschaftler S.V. Puntambekar in seiner Stellung-
nahme zum Projekt der AEMR dar: ,,Ich wei}, dass diejenigen Menschen, welche starren
kulturellen und religiosen Ideen ergeben sind und von ihnen beherrscht werden, unfihig
bleiben, den Ruf nach nationaler oder menschlicher Freiheit zu horen. Aber wir konnen
nicht ihretwegen und wegen ihrer Vorurteile héhere Ziele und Hoffnungen aufgeben.““
Und fiir den 14. Dalai Lama haben Traditionen, die der Rassen- oder Frauendiskriminie-
rung Vorschub leisten, hinter dem ,,universellen Prinzip der Gleichheit aller Menschen*

. 12
zuriickzutreten.

I

Gegenstand des im November 2008 an der Universitit Hamburg durchgefiihrten Symposi-
ums, dessen Beitrdge mit dem hier vorzustellenden Band veroffentlicht werden, war nun
die Frage nach den Moglichkeiten und Grenzen eines buddhistischen Beitrags zur Idee der
Menschenrechte. Im Hinblick auf die Tatsache, dass die AEMR von Anfang an um weltan-
schauliche Offenheit, um die Moglichkeit des Zugangs aller Weltkulturen bemiiht war, ist
die Frage nach einem buddhistisch motivierten Engagement grundsitzlich moglich und
sinnvoll. Dass man dennoch zogert, ein solches Engagement fiir wahrscheinlich zu halten,
liegt daran, dass man zunéchst geneigt ist davon auszugehen, dass das Menschenrechtskon-
zept dem Grundanliegen des Buddhismus zuwiderlduft. Denn ist es nicht so, dass nach den
traditionell-doktrindren Grundlagen der Wiirde des Menschen nur dadurch angemessen
entsprochen wird, dass Schritte zur Selbst-Uberwindung, zur Verringerung des Dursts nach
Dasein unternommen werden, und gerade nicht dadurch, dass Rechte beansprucht werden?
Denn ist Recht zu beanspruchen nicht selbstsiichtiges Anhaften an Bedingtem und Unbe-
standigem, Ausdruck einer Haltung, die Gliick im Leben sucht (ein pursuit of happiness)
und Negation der Einsicht, dass wahres Gliick nur mit der Freiheit von jedweden ich-haften
Projektionen einhergeht? Zielt das Recht (right) auf Selbsterhaltung, so die buddhistische
Ethik auf Selbstverleugnung. Dieser erste Eindruck ist aber — wie in Beitrigen vorliegenden
Bandes aufgewiesen wird — unvollstindig, da auch der Buddhismus nicht die Augen davor
verschlie3t, dass es notig ist, sich auf dieser Erde, wenn nicht ,.einzurichten, so doch mit
ihr zu rechnen. Denn hat sich der Mensch auf den Achtfachen Pfad der Uberwindung des
Leidens begeben, iibt er ,,das richtige Reden®, das ,richtige Handeln* etc., kann er nicht
gleichgiiltig sein gegeniiber dem sozio-politischen System, von dem er umgeben ist. So hat
sich insbesondere auf der Grundlage der buddhistischen Laienethik der im Prinzip weltent-
sagenden Glaube in eine potentiell weltgestaltende Ethik verdndert. Schon der Kaiser
Asoka (3. Jh. v. Chr.) zeigte in seinen Felsenedikten, dass er es fiir moglich hielt, ein

So Singh, op. cit., S. 575.
Maritain, op. cit., S. 259.

Heinrich-Boll-Stiftung (Hrsg.), Die Universalitdt der Menschenrechte. Der Besuch S.H. des Dalai
Lama im Mai 1995 in Deutschland, Kéln 1995, S. 18.

216.73.216:147, am 28.01.2026, 10:47:02. ® Urheberrechtilch geschltzter Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2010-2-259

262 Verfassung und Recht in Ubersee VRU 43 (2010)

Staatswesen mittels buddhistischer Ethik zu regieren, indem er Toleranz gegeniiber anderen
Religionen, die Errichtung von Hospitélern und Strafmilderung dekreditierte.”” Seit Beginn
des 20. Jahrhunderts entwickelt sich — ausgehend von Ceylon — eine Riickbesinnung auf die
Werte des Buddhismus in ihrer Bedeutung fiir die Gegenwart: Umweltschutz, Gender-
Fragen, Sozialarbeit, Gesundheitsfiirsorge, Katastrophenhilfe, Bildung und Demokratie
werden von buddhistischen Laien und Gelehrten aufgegriffen. Hier geht es um die Ver-
wirklichung des ,,Reinen Landes* im hier und jetzt. Der aus Vietnam vertriebene Monch
Thich Nhat Hanh bringt dies auf die Formel: ,,Achtsamkeit muss engagiert sein.'* Der
traditionell regierungsaffirmative Buddhismus kann dabei eine Konfrontation mit dem
Staatlichen nicht immer vermeiden.

Verschiedene Beitrige vorliegenden Bandes verweisen auf die buddhistischen Doktri-
nen, die Ankniipfungspunkte fiir eine Akzeptanz der Menschenrechtsidee bieten. Sie
betreffen das Recht auf Gleichheit, auf weltanschauliche und religiose Toleranz. (1) Der
Gedanke der Gleichheit ist dem Buddhismus gleichsam angeboren, was historisch in der
Ablehnung der brahmanischen Lehre von den sozialen Kasten verwurzelt ist. Nach dem
vom Buddhismus vertretenen egalitidren Erlosungsmodell sind alle Menschen fihig, durch
gelebte Ethik des Mitgefiihls und Meditation der Achtsamkeit hochste moralische und
spirituelle Fihigkeiten zu entwickeln, den Erlosungsweg zu beschreiten und das Buddha-
Wesen zu erreichen. (2) Die Lehre des Buddha ist darauf ausgerichtet, nicht zur Quelle von
Konflikten zu werden, betont also Toleranz, was der Meinungs- und der Religionsfreiheit
forderlich ist. Moderne Buddhisten arbeiten heraus, dass Buddha eine politische Ordnung
entwarf, in der alle Nationen, Rassen und Gruppen unter der rule of law zusammen leben
konnen. ' (3) Ein zentraler Bestandteil buddhistischer Ethik ist das Gebot der Friedfertig-
keit, der Negation der Gewalt, der Ehrfurcht vor jeder Form des Lebens. (4) Die Vier Edlen
Wahrheiten (Leiden aller Wesen, Ursachen, Authebung, der Weg dahin) werden als Ver-
pflichtung gedeutet, dafiir zu sorgen, dass alle Menschen geniigend zu Essen, Arbeiten und
Wohnen bekommen. Erkennt man, dass die Ethik der Gleichheit, Toleranz, des Mitleids
und der Achtung vor dem Leben das Wesen der AEMR ausmacht, so vermag die buddhisti-
sche Tradition die Menschenrechtsidee in zentralen Punkten zu unterstiitzen.

11

Nach einem einleitenden Essay ,,Different Cultures and the Universality of Human Rights*,
in dem Alfred Hirsch (Hildesheim) die Frage der Vereinbarkeit von kulturellem Relativis-

13
14

Michael von Briick, Einfiihrung in den Buddhismus, 2007, S. 198 ff.

Ich pflanze ein Ldcheln, Miinchen 1992, S. 112. Zum ,,engagierten Buddhismus* vgl. von Briick,
op. cit., S. 509 ff. Vgl. auch Esther-Maria Guggenmos, ,[Engaged Buddhism in Taiwan? Zum
Profil eines gesellschaftlich engagierten Gegenwartsbuddhismus®, in: China Heute 2006, Nr. 3, S.
105 ff.

Allerdings haben singhalesische Autoren fiir Sri Lanka in Anspruch genommen, ,.ein singhale-
sisch-buddhistisches Land* zu sein, ,,das keinen Platz fiir Tamilen und Muslime* habe.

216.73.216:147, am 28.01.2026, 10:47:02. ® Urheberrechtilch geschltzter Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2010-2-259

Heuser, Religion, Buddhismus, Menschenrechte 263

mus und menschenrechtlichem Universalismus vornehmlich im Hinblick auf den Islam
erortert, suchen die in vorliegendem Band versammelten Beitrige das Verhiltnis von
Buddhismus und Menschenrechten fiir die drei grofen Hauptstromungen des Theravada,
Mahayana und Vajrayana weniger in systematischer als aus der Sicht aktueller Fallstudien
zu veranschaulichen. Perry Schmidt-Leukel (Miinster) setzt in seinem Essay ,,Buddhism
and the Idea of Human Rights. Resonances and Dissonances” die insofern horbar werden-
den Ankldnge: Wihrend er Resonanzen in der (von Anfang an vorhandenen) buddhisti-
schen Soziallehre und der Idee einer auf dem dharma (,Moral-Recht”) beruhenden
buddhistischen Monarchie und damit in der aus der ,,Goldenen Regel* resultierenden Ach-
tung der Freiheit anderer heraushort, gehen Dissonanzen mit der Distanz gegeniiber einer
ego-haften Betonung von ,,Rechten* einher, was in der gegenwirtigen politischen Praxis
sog. ,,asiatische Werte* der (,,westlichen*) Menschenrechtsidee entgegensetzt und diktatori-
schen Herrschaftsformen Vorschub leistet. Den Blick auf innerinstitutionelle Konflikte
lenkt Martin Seeger (Leeds) in seiner Studie tiber ,,Theravada Buddhism and Human
Rights. Perspectives from Thai Buddhism.”“ Zum einen wird die im thailédndischen Bud-
dhismus relevant gewordene Kontroverse aufgewiesen, die sich auf die Frage bezieht, ob
und inwieweit man sich auf Religionsfreiheit berufen kann, um Abweichungen von der
traditionellen Orthodoxie und Orthopraxis — etwa beziiglich der Ordination von Nonnen
und neuer buddhistischer Bewegungen — zu legitimieren; zum anderen werden von ein-
flussreichen Theravada-Vertretern vorgebrachte Menschenrechtskonzepte untersucht.
Thematisiert der erste Fragenkomplex einen praktischen Aspekt der Begegnung von Men-
schenrechten und Buddhismus, wobei es sich im strengen Sinne aber nicht um einen Men-
schenrechts-, d.h. Staat-Biirger-, sondern eine ,.innerkirchliche* Problematik und damit
allenfalls um eine indirekte menschenrechtliche Einwirkung auf die Autonomierechte des
sangha (klosterliche Gemeinschaft) handelt, wird im zweiten die gegeniiber dem westlichen
Menschenrechtskonzept kritische Interpretation des im gegenwirtigen thaildndischen
Buddhismus einflussreichen Monchs Phra Payutto erortert. Fiir diesen konnen die Men-
schenrechte, wie sie in der AEMR aufgefiihrt sind, zwar als eine Art — wie Seeger es for-
muliert — ,,unfolding, detailing and contemporizing buddhistischer Ethik fiir Frieden und
Sicherheit in der menschlichen Gesellschaft von Nutzen sein, sind sie doch befasst mit dem
moralisch Guten und zielen sie doch auf Leidreduzierung. Jedoch sei einem nach Phra
Payuttos Verstindnis dem westlichen Menschenrechtsverstindnis anhaftenden ,,Schwach-
punkt* dadurch zu begegnen, dass Menschenrechte nicht als ,,natiirliche Rechte und damit
,letztgiiltige Wahrheit”, sondern durch staatliche Gesetzgebung zu aktualisierende , kon-
ventionelle Wahrheit“ zu begreifen sind. Die extremere westliche Position konne dazu
fithren, dass die um die Wahrung eigener Rechte misstrauisch wachenden Individuen jegli-
cher Fihigkeit zur Empathie verlustig gingen, so dass Rechtewahrnehmung in Zerstérung
von Natur (einschlieBlich des menschlichen Geistes) und gesellschaftlicher Harmonie
einmiinde. Gefordert wird eine Entwicklung des Bewusstseins dergestalt, dass die ,,wahre
Funktion der Menschenrechte in der Schaffung einer friedlichen und tugendhaften Gesell-
schaft liegt. Menschenrechte werden so als Ausdruck eines durch gesetzgeberische Kon-

216.73.216:147, am 28.01.2026, 10:47:02. ® Urheberrechtilch geschltzter Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2010-2-259

264 Verfassung und Recht in Ubersee VRU 43 (2010)

vention formulierten Kompromisses der aktuellen Bediirfnisse begriffen. Auch Kenneth
Flemings (Freiburg/Heidelberg) Essay ,,The Purification of the Mind and the Encounter
with Those who Suffer. A Christian View of Buddhism and Human Rights” widmet sich
den Fragen des buddhistischen Beitrags zu den Menschenrechten und der Herausforderung
des Buddhismus durch die Menschenrechte am Beispiel des Theravada-Gelehrten P.
Payutto. Hervorgehoben wird Payuttos Betonung der Notwendigkeit der ,,Reinigung des
Geistes“, d.h. der Uberwindung einer Haltung des Konsumerismus und anderer ,.falschen
Ansichten® als Voraussetzung fiir jede in nachhaltiger Weise zur Leidreduktion beitragen-
den Menschenrechtsgeltung. Fleming sieht in dieser dem Buddhismus eigene radikale und
systematischen Analyse der Art und Weise der Verwurzelung destruktiven Egoismus in der
menschlichen Psyche eine Lernchance fiir Christen. Helwig Schmidt-Glintzer (Wolfenbiit-
tel) wendet sich unter der Fragestellung: ,,Is Mahayana Buddhism a Humanism?“ dem
Buddhismus in China und damit der Richtung zu, fiir die vom Standpunkt der von ihr
angenommenen ontologischen Leere das universale Mitempfinden, die Sympathie fiir alles
Lebendige und so die Minderung des Leids der anderen zum moralischen Imperativ wird.
Schmidt-Glintzer fiihrt aus, dass daraus zwar keine ,,Rhetorik der Menschenrechte* resul-
tierte, zahlreiche Vertreter des heutigen Buddhismus im Lichte der Erfahrungen, die der
Buddhismus im Prozess staatlich gelenkter Modernisierung in Ldndern wie China und
Japan machen musste, aber ,,dazu neigen, mit den Befiirwortern westlicher Menschenrechte
zu sympathisieren®, ohne aber so weit zu gehen, die ,,grundsitzliche Unterschiedlichkeit*
zwischen der buddhistischen Lehre und den Menschenrechten zu ignorieren. Moglich sei
allenfalls ,,in der Mahayana-Tradition Elemente einer humanistischen Haltung aufzuspii-
ren.” Der Essay von Shi Zhiru (Pomona/Kalifornien) ,,Buddhist Responses to State of
Control of Religion in China at the Century’s Turn®, d.h. wihrend des Ubergangs von der
Qing-Dynastie zur Republik am Anfang des 20. Jahrhunderts, behandelt Eingriffe des
vorher meist als Protektor auftretenden und akzeptierten Staates in die Vermdgens- und
Autonomierechte buddhistischer Kloster; als Beitrag zu den Fragestellungen des Symposi-
ums kann er insoweit gelten als die Wahrnehmung der Religionsfreiheit im Dienste der
Verteidigung eigener Interessen, ,,buddhistischer Rechte*(!), wie Eigentumsschutz, Ordi-
nations- und sonstige Autonomierechte, das Menschenrechts-Phidnomen der buddhistischen
Gemeinschaft gleichsam erfahrbar gemacht hat. Die von Klostern in Abwehr staatlicher
Eingriffe durch ein Entgegenkommen gegeniiber staatlicher Modernisierungserwartung
durchgefiihrten Mafinahmen werden aufgewiesen zum einen im Hinblick auf die Lehren
und Programme des in dieser Zeit fithrenden chinesischen Reformbuddhisten Taixu (1890-
1947), Exponent eines ,.engagierten®, d.h. zur Gesellschaft und ihren Noéten, aber auch zu
westlichen Sozialtheorien hin gedffneten Buddhismuslé, zum anderen hinsichtlich des

In einem Interview in der in Guangzhou/China erscheinenden Nanfang zhoumou gab der Direktor
des Staatlichen Biiros fiir Religiose Angelegenheiten, Ye Xiaowen, der Hoffnung Ausdruck, dass
das chinesische Festland einen Monch wie Taixu hervorbringen und ein dhnlich entwickeltes

216.73.216:147, am 28.01.2026, 10:47:02. ® Urheberrechtilch geschltzter Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2010-2-259

Heuser, Religion, Buddhismus, Menschenrechte 265

konservativeren Ansatzes einer Riickkehr zur Tradition (Schulung der Monche, Klosterdis-
ziplin und Wiederaufbau von Klostern), um dadurch der sich wandelnden Gesellschaft zu
dienen und die ,,buddhistischen Rechte* zu verteidigen.

Eine gegeniiber den Fragestellungen des Symposiums grundsétzlich kritische Position
unterbreiten Jan-Ulrich Sobisch und Trine Brox (Kopenhagen) in ihrer Studie ,,Transla-
tions von Human Rights. Tibetan Contexts.” Es irritiert sie, Ankniipfungspunkte in der
buddhistischen Lehre ausmachen zu sollen, die geeignet erscheinen, den Buddhismus an
das — westliche — Menschenrechtskonzept anzunihern. ,,Warum®, so fragen sie, ,,miissen
traditionelle buddhistische Gesellschaften mit westlichen Konzepten in Ubereinstimmung
gebracht werden? Dies jedoch enthilt ein Missverstidndnis, ging es dem Symposium
,,Buddhismus und Menschenrechte* doch um die Frage, wie die AEMR sich im buddhisti-
schen Kontext verstehen und integrieren ldsst, darum, den Anspruch der kulturellen Offen-
heit der AEMR im buddhistischen Kontext zu tiberpriifen (zu verifizieren/falsifizieren) und
nicht darum, Strategien des Exports eines sog. ,,westlichen* Menschenrechtskonzepts zu
eruieren. Nichtsdestotrotz weisen Sobisch und Brox zu Recht auf die — in den anderen
Beitriigen kaum angesprochenen — Problematik der Ubersetzung von in der eigenen Kultur
und Sprache bisher nicht anzutreffenden fremdsprachiger sozial- und kulturwissenschafli-
cher Terminologie. Wihrend ein solches Problem in vielfdltigen transkulturellen Beziigen
fraglos auftritt, darf es fiir den Menschenrechts-Bereich als eher gering eingeschitzt wer-
den, nimmt der Begriff der ,,Menschenrechte* in der im Text der Erkldrung von 1948 aus-
gebreiteten Konkretisierung doch sprachlich und semantisch fassbare Konturen an. Die
diesbeziiglichen Ausfiihrungen erscheinen daher eher allgemein und kiinstlich und wenig
fokussiert. Ebenso wenig iiberzeugt es, wenn im weiteren die Ansicht vertreten wird, dass
die Exiltibeter und besonders der Dalai Lama dadurch, dass sie sich mit dem Menschen-
rechts-Diskurs vertraut gemacht haben, lediglich oder vornehmlich eine Strategie opportu-
nistischer Anpassung an die Erwartungshaltung westlicher Rechtsstaaten verfolgten. Am
Ende ihres Essays unterbreiten Sobisch und Brox dann doch einen Versuch, (Menschen-)
Rechte aus gewissen Elementen der buddhistischen Tradition abzuleiten, was in erster
Linie in Bezug auf die auch in anderen Beitridgen nutzbar gemachten ,,Goldenen Regel*
geschieht. Stephanie Romers (Shanghai) Essay ,,Human Rights and Exile-Tibetan Politics”
deutet auf die Bemiihungen der Exilregierung in Dharamsala, westliche politische Kon-
zepte in die Sphére buddhistischer traditioneller Werte zu integrieren, was — wie Romer
darlegt — auch in der Tétigkeit des dortigen Center for Human Rights and Democracy deut-
lich wird. Unbeantwortet bleibt dabei die inzident anklingende Frage, ob es sich bei der
intensiven Propagierung der Menschenrechtsidee um den Ausdruck innerer Uberzeugung
und notwendiger Fortentwicklung/Anpassung der buddhistischen Tradition oder eher um
eine Strategie handelt, um internationale Unterstiitzung zu erlangen und den Abstand
gegeniiber chinesischen Praktiken hervorzuheben. Im abschliefenden Essay thematisiert

buddhistisches Leben wie in Taiwan mit seinem engagierten Buddhismus schaffen moge. Vgl.
China Heute 2008, Nr. 4/5, S. 155.

216.73.216:147, am 28.01.2026, 10:47:02. ® Urheberrechtilch geschltzter Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2010-2-259

266 Verfassung und Recht in Ubersee VRU 43 (2010)

Jampa Tsedroen alias Carola Roloff (Hamburg) ,,Women’s Rights in the Vajrayana Tradi-
tion*, um zu zeigen, ,,wie der Universalismus der Menschenrechte aus traditionellen Theo-
rien, die die Lehrbasis des tibetischen Buddhismus ausmachen, abgeleitet werden kann.*
Sie verweist u.a. auf die Darlegung des Dalai Lama, wonach man durch die Entfaltung von
Liebe und Mitleid zu der Entscheidung gelange, Verantwortung zu iibernehmen, um Wohl-
ergehen und Leidminderung anderer anzustreben. Die Frage, ob Menschenrechte universal
seien, komme ,,bereits zu spit®, da auch samtliche Staaten, in denen der Buddhismus ver-
breitet ist, die wichtigsten Menschenrechts-Vertrige ratifiziert hitten. Alle Menschen hiit-
ten ungeachtet ihrer Ethnie, ihrer Religion oder ihres Geschlechts dieselben Rechte, und
auch ,,Frauenrechte konnen nicht mit Bezug auf kulturelle und traditionelle Sitten relati-
viert werden.* Abschlieend stellt sie (im Einklang mit dem Dalai Lama) fest: ,,Selbst wenn
der Anspruch auf universelle Akzeptanz der Menschenrechte immer noch nicht der sozialen
Wirklichkeit entspricht, darf dies nicht zu ihrer Relativierung dergestalt fiihren, dass Men-
schenrechtsverletzungen im Hinblick auf kulturelle Unterschiede oder religiose Priferenzen
gerechtfertigt werden.* Fiir die Hamburger Bhiksuni bietet der Buddhismus ,,ausreichende
doktrindre Grundlagen, um sich dem westlichen Verstéindnis anzunihern.*

v

Es ist deutlich geworden, dass die AEMR auch Buddhismus und Buddhologie zur Stel-
lungnahme herausfordert. Was Dieter Conrad im Hinblick auf Gandhis Brief von 1948 an
die UNESCO"’ feststellt, mag auch fiir die Frage nach Moglichkeiten und Grenzen eines
buddhistischen Beitrags zur Menschenrechtsidee zu treffen:'®
,Der Gedanke, man konne von einem Représentanten ,0stlicher’ Kultur wie Gandhi etwas iiber
die Theorie der Menschenrechte lernen, wire vor nicht allzu langer Zeit wohl als abwegig erschie-

nen bzw. gar nicht erst aufgekommen. Die Idee der Menschenrechte war eine Hervorbringung
okzidentalen Geistes und der Institutionengeschichte einiger westlicher Lénder ...*

Eine Wirkung der AEMR besteht gerade darin, dass deren kulturelle Offenheit zunehmend
bewusst wurde und die Tatsache des vornehmlich westlichen Ursprungs der AEMR nicht
mehr ohne weiteres mit ihrer auf den Westen beschridnkten Geltung identifiziert wird. Es ist
ferner deutlich geworden, dass die Frage nach dem buddhistischen Beitrag zur Menschen-
rechtsidee eine sehr unterschiedliche Beantwortung findet. Am unproblematischsten stellt
sie sich solchen innerbuddhistischen Protagonisten, die sich der Menschenrechte, nament-
lich der Religionsfreiheit, als eines Mediums zur Stdrkung ihrer Position in internen Kon-
flikten bedienen, sei es im Zusammenhang mit der Auseinandersetzung um Frauenordina-

Vgl. Maritain, op. cit., S. 24 f.

Dieter Conrad, ,,Schwierigkeiten beim Schreiben der Wahrheit — ein Brief Gandhis zur Universa-
len Menschenrechtsdeklaration der UN“, in: ders., Zwischen den Traditionen. Probleme des Ver-
fassungsrechts und der Rechtskultur in Indien und Pakistan, Stuttgart 1999, S. 427 ff.

216.73.216:147, am 28.01.2026, 10:47:02. ® Urheberrechtilch geschltzter Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2010-2-259

Heuser, Religion, Buddhismus, Menschenrechte 267

tion, um Eigentumsrechte an Tempelgrundstiicken oder um Legitimation neuer buddhisti-
scher Bewegungen.

In der Wahrnehmung eigener, ,,buddhistischer* Rechte scheint ein selbstverstindlicher,
von Vorstellungen egozentrischen Anhaftens und karmanischer Wirkungen ungetriibter
Pragmatismus zu herrschen. Das andere Extrem kommt in der von Payutto u.a. Theravada-
Vertretern geteilten Ansicht zum Ausdruck, dass der Buddhismus von den Menschenrech-
ten wenig zu lernen habe. Dies ist die Folge der iiberméfigen Erwartung, die dort an die
Menschenrechte gestellt werden und damit deren Missverstehen. So geht der Vorwurf, dass
Menschenrechte ,nicht in der Lage sind, echten Frieden, echte Einheit, Harmonie und
Gliickseligkeit herbeizufithren (p. 84), Menschrechte ,.eine nur begrenzte Analyse des
Leidens anbieten (p. 101) fehl, da das Anliegen der Menschenrechte nicht darin besteht,
eine umfassende Ethik zu présentieren, sondern — wesentlich bescheidener — die schran-
kenlose Ausiibung staatlicher (und eventuell gesellschaftlicher) Macht zu unterbinden. Es
ist auch ein Mangel mancher der in diesem Buch versammelten Beitriige, sich dieses durch-
aus begrenzte und pragmatische Anliegen der Menschenrechte nicht ausreichend bewusst
gemacht zu haben. Die vorwiegende Meinung sowohl in der buddhistischen Welt als auch
in der Buddhologie scheint jedoch dahin zu gehen, dass Buddhismus und Menschenrechte
sich gegenseitig ergéinzen und unterstiitzen konnen, — wenn der politische Wille dies ge-
stattet. So mag auch das Erstaunen der Organisatoren des Hamburger Symposiums und
Herausgeber vorliegender Beitrige eine Aufldsung finden. ,,Wie kommt es®, fragen sie (p.
9), ,,dass es offenkundige Menschenrechtsverletzungen in Landern mit einer derart langen
buddhistischen Tradition gibt wie Burma, China und Tibet” und dass ,,Buddhismus und
Menschenrechte nicht so gut zusammenpassen wie dies eine landldufige Ansicht nahe zu
legen scheint?*“ Adressaten der Menschenrechte sind (primér) Staaten. Sind diese nicht
rechtsstaatlich strukturiert, so vermogen — wie es die Jahrhunderte gezeigt haben — weder
christliche Liebesgebote, noch buddhistische Empathie, noch konfuzianische Harmonie-
appelle den Missbrauch von Macht zu unterbinden. So enthilt sich die AEMR zwar eines
Hinweises auf ein ethisches System, nicht aber auf den Rechtsstaat, denn nach ihrer Priam-
bel ist es ,,wesentlich (essential), die Menschenrechte durch die Herrschaft des Rechts (rule
of law) zu schiitzen.” Nur im Kontext rechtsstaatlicher Ordnung koénnen Religionen men-
schenrechtliche Relevanz entfalten.

216.73.216:147, am 28.01.2026, 10:47:02. ® Urheberrechtilch geschltzter Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2010-2-259

