
86 | Das Selbstmordattentat im Bild 

wurden diese nun durch die Märtyrerposter im Stadtraum sichtbar – und visuell 
dupliziert. Dass Märtyrerposter während des Bürgerkriegs als Stellvertreter für die 
Präsenz militärischer Truppen angesehen wurden, belegen auch die ikonoklasti-
schen Angriffe auf die Poster, mit denen die anonymen Bilderstürmer*innen wie-
derum ihre eigenen Leben aufs Spiel setzten: »These members of the public so-
metimes risked their lives to tear the posters down, or to deface them, in an effort 
to reclaim their neighborhoods«118, so schreibt Elias Chad über die Poster-Kämpfe 
in Beirut, bei denen Märtyrerbild und Körper nahezu gleichwertige Positionen 
einnahmen und mit ihrer jeweiligen Präsenz Macht über einen bestimmten Stadt-
teil beanspruchten. Die Operationen der posthum verbreiteten Poster sind folglich 
nicht nur im Sinne einer Märtyrerwerdung im Bild zu verstehen. Mitunter werden 
die Märtyrerposter auch zu physischen Akteuren im umkämpften Raum und damit 
ganz direkt in die militanten Geschehnisse eingebunden. 

 
 

2.6 RAHMENWECHSEL. DAS MÄRTYRERPOSTER  
IM KUNSTKONTEXT 

 
Die Bildpraxis während des libanesischen Bürgerkriegs macht deutlich, dass der 
Präsentationsort von entscheidender Bedeutung für die Wirk- und Handlungs-
macht der Märtyrerposter ist. Bilder von Selbstmordattentäter*innen werden heute 
jedoch nicht nur in den umkämpften Gebieten Libanons und Palästinas wahrge-
nommen, sondern auch im Kunstkontext rezipiert, wie der Verweis auf Rabih 
Mroués Lecture-Performance bereits zeigte. Obwohl der Märtyrerdiskurs im Na-
hen Osten politisch wie emotional stark aufgeladen ist und in öffentlichen Debat-
ten häufig noch ein Tabuthema darstellt,119 gibt es einige palästinensische und li-
banesische Künstler, die sich diese Bilder aneignen und in ihrer Arbeit reflektie-
ren. Inwiefern solche künstlerischen Rahmenwechsel neue Zugänge zu diesen 

 
118  Die wechselseitige Austauschbeziehung zwischen Bild und Körper wurde von Horst 

Bredekamp auch als »substitutiver Bildakt« beschrieben. Bredekamp: Theorie des 
Bildakts, S. 171–230. 

119  Rabih Mroué schreibt über die libanesischen Märtyrerposter: »Normally, it’s taboo to 
talk about them [...] because it’s a taboo to discuss anything having to do with martyrs. 
They are heroes; they’re half saints.« Rabih Mroué: »1000 Words«, Artforum 48/3 
(2009), S. 194. Ähnliches bemerkt auch Elias Chad: »Yet despite their ubiquity within 
Lebanese public life, posters of martyrs are not a topic of open discussion. Their si-
lence presence gives them a paradoxical status; they are both commonplace and ta-
boo.« In Chad: »Martyrdom and Mediation«, S. 2. 

https://doi.org/10.14361/9783839457153-010 - am 15.02.2026, 00:21:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457153-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Märtyrerposter als sekundäre Zeugnisse | 87 

Märtyrerbildern, speziell zu denen der Selbstmordattentäter*innen, erlauben, soll 
im Folgenden untersucht werden.  

 
Abbildung 2.21: Ahlam Shibli, untitled (Death no. 22), Al-Am’ari 
Flüchtlingslager nahe Ramallah, 18.10.2011, Chromogendruck, 38 x 57 cm. 

 
Dass die Neurahmung von Märtyrerpostern im europäischen Kunstkontext nicht 
immer unproblematisch aufgenommen wurde, zeigen die heftigen Proteste in Re-
aktion auf eine Ausstellung der palästinensischen Künstlerin Ahlam Shibli.120 Im 
Mai 2013 eröffnete in der Pariser Galerie Jeu de Paume eine Ausstellung, die unter 
anderem Fotografien aus ihrer Serie Death (2011-12) zeigte, für die Shibli über 
zwei Jahre hinweg die Präsenz von Märtyrerpostern in Nablus und Ramallah do-
kumentierte. Auf den Postern sind typischerweise die Portraits schwer bewaffne-
ter Männer (seltener auch Frauen) mit Kalaschnikow zu sehen, die in digital bear-
beiteten Fotomontagen, neben Abbildungen des Felsendoms, Koranversen oder 
vor dem Hintergrund anderer Märtyrerportraits erscheinen. Die 68 Fotografien der 
Serie dokumentieren sowohl die öffentliche Präsentation dieser Poster im Stadt-
raum, portraitieren aber auch den privaten Gebrauch in den Häusern sogenannter 

 
120  Die folgenden Überlegungen basieren auf Verena Straub: »A Gallery of Martyrs – the 

Martyr in the Gallery: Public Display and the Artistic Appropriation of Martyr Images 
in the Middle East«, in: Stylianou, Elena und Theopisti Stylianou-Lambert (Hg.): Mu-
seums and Photography: Displaying Death, London: Routledge 2017, S. 179–199. 

https://doi.org/10.14361/9783839457153-010 - am 15.02.2026, 00:21:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457153-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 | Das Selbstmordattentat im Bild 

Märtyrerfamilien. Die Begleittexte, die in der Ausstellung neben den Fotografien 
an der Wand angebracht waren, verweisen dabei erneut auf die Bandbreite derer, 
die in den Postern als Märtyrer*innen verehrt werden: Neben militärisch Unbetei-
ligten oder Widerstandskämpfer*innen, die in gewaltvollen Auseinandersetzun-
gen vom israelischen Militär getötet wurden, zeigen die Fotografien auch Bilder 
von Selbstmordattentäter*innen wie Wafa Idris. Ein Ausschnitt desselben Posters, 
das bereits zu Beginn des Kapitels Thema war, taucht auch in einer der Fotografien 
wieder auf, die Ahlam Shibli im Haus der Familie von Wafa Idris aufnahm und 
das dort gerahmt an der Wohnzimmerwand hängt (Abb. 2.21). Von der Plakatie-
rung im Stadtraum, über die politische Agitation während Demonstrationen, bis 
hin zu familiärer Erinnerungskultur, hat das Poster in Palästina bereits unter-
schiedliche Rahmungen erfahren. Dass es – vermittelt durch eine Fotografie – nun 
auch im Kontext einer europäischen Kunstausstellung auftauchte, warf jedoch 
ganz neue Fragen auf. 

Allein das Ausstellen der fotografierten Märtyrerposter wurde von einigen 
Ausstellungskritiker*innen als Unterstützung und Glorifizierung der palästinensi-
schen Selbstmordattentate gewertet. Wenige Tage nach der Eröffnung wurde die 
Ausstellung vom Dachverband der jüdischen Organisationen Frankreichs als 
»Rechtfertigung für Terrorismus«121 denunziert. Pro-israelische Gruppierungen 
forderten die sofortige Schließung der Ausstellung und riefen zu Protesten gegen 
die Galerie auf, die in den Folgetagen mehrere Bombendrohungen erhielt. Als 
schließlich auch das französische Kulturministerium eine Stellungnahme von Jeu 
de Paume verlangte, wurden mit »Warnung« betitelte Schilder in der Ausstellung 
aufgestellt, die deutlich machen sollten, dass es sich hier weder um Propaganda 
noch um Unterstützung militanter Gruppen handelte. Die Tafeln beinhalteten auch 
ein Statement von Ahlam Shibli, mit dem sie den rein dokumentarischen Anspruch 
ihrer Fotografien betonte, sich gleichzeitig aber einer Bewertung der Märtyrerdar-
stellungen verweigerte: »I am not a militant. My work is to show, not to denounce 
or to judge.«122 In der Folge wurden auch von Seiten der Kunstkritik Stimmen 
laut, die zwar die Meinungsfreiheit betonten, gleichzeitig jedoch ethische Zweifel 
äußerten, ob Poster, in denen Selbstmordattentäter*innen als Märtyrer*innen glo-
rifiziert werden, eine öffentliche Bühne in Kunstinstitutionen erhalten sollten. So 
schrieb Jürg Altwegg in der Frankfurter Allgemeinen Zeitung: »Dass Hinter-

 
121  Vgl. die Pressemitteilung des Conseil Représentatif des Institutions Juives de France 

(CRIF) vom 6. Juni 2013, http://www.crif.org/fr/lecrifenaction/une-exposition-inac-
ceptable-au-musée-du-jeu-de-paume/ 37353 (zugegriffen am 6.6.2021). 

122  Monika Vykoukal: »Review: Ahlam Shibli. Phantom Home«, Springerin 3 (2013), 
https://www.springerin.at/2013/3/review/ahlam-shibli/ (zugegriffen am 6.6.2021). 

https://doi.org/10.14361/9783839457153-010 - am 15.02.2026, 00:21:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457153-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Märtyrerposter als sekundäre Zeugnisse | 89 

bliebene von Selbstmordattentätern trauern dürfen, ist eine Selbstverständlichkeit. 
Aber vielleicht gehören diese Szenen nicht unbedingt in ein staatliches Mu-
seum.«123 Und auch eine Autorin der Art in America fragte sich »if the questions 
that ›Death‹ poses are best served by its presentation in the rarefied context of a 
contemporary art museum«124. Die Empörung der Kritiker*innen bringt die Hal-
tung zum Ausdruck, dass allein das Ausstellen der Märtyrerposter zugleich deren 
Affirmation bedeute. Damit ist ein grundlegender Glaube an die Macht dieser Bil-
der verbunden, die, ungeachtet der Medien- und Rahmenwechsel, die Verherrli-
chung der Selbstmordattentäter*innen scheinbar ungebrochen weiterschreiben.  

Im Sinne Judith Butlers ist es jedoch gerade die Neukontextualisierung, die 
eine veränderte moralische Bewertung von Bildern der Gewalt ermöglicht.125 Das 
Beispiel der Folterbilder aus Abu Ghraib hat gezeigt, dass gerade die diskursive 
Neurahmung der Bilder in den Medien zu einem ethischen Aufschrei geführt hat, 
der letztlich auch die Verurteilung der Fotograf*innen zur Folge hatte. Von der 
ursprünglichen Funktion der Aufnahmen, die zu Brutalität im Gefängnis ansporn-
ten und als beschämende Waffe gegen die Gefangenen eingesetzt wurden, wende-
ten sich dieselben Fotografien schließlich gegen die Intentionen der Folternden 
und wurden zu Zeugnissen für Menschenrechtsverletzungen. Statt einer Wieder-
holung des sadistischen Blicks ließen die Kontextwechsel neue, kritische Blicke 
auf die Bilder zu, »[...] and so we probably need to accept that the photograph 
neither tortures nor redeems, but can be instrumentalized in radically different di-
rections, depending on how it is discursively framed and through what form of 
media presentation it is displayed.«126 

Die Folterbilder aus Abu Ghraib wurden schließlich auch als Teil einer von 
Brian Wallis kuratierten Ausstellung im International Center of Photography in 
New York ausgestellt und vollzogen damit einen weiteren institutionellen Wech-
sel in den Kunstraum. Als Urheber*innen der Bilder wurden hier jedoch nicht die 
eigentlichen Fotograf*innen angegeben, sondern die Medien- und Presseagentu-
ren, die die Bilder erstmals publizierten. Zusammen mit Kommentaren zur Ent-
stehungs- und Rezeptionsgeschichte der Bilder wurden die Fotograf*innen damit 
selbst zu einem Teil der abgebildeten Szene und als Kompliz*innen der darge-

 
123  Jürg Altwegg: »Vom Martyrium der Opfer ist keine Rede. Frankreichs Juden protes-

tieren gegen eine Fotoausstellung, die Selbstmordattentäter als Helden feiert«, Frank-
furter Allgemeine Zeitung, 13.06.2013, S. 31. 

124  Kim Bradley: »Review: Ahlam Shibli«, Art in America (2013), http://www.artiname-
ricamagazine.com/reviews/ahlam-shibli/ (zugegriffen am 6.6.2021). 

125  Butler: Frames of War, S. 63–100. 
126  Ebd., S. 92. 

https://doi.org/10.14361/9783839457153-010 - am 15.02.2026, 00:21:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457153-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 | Das Selbstmordattentat im Bild 

stellten Foltertaten markiert. Die Neurahmung innerhalb der Ausstellung schuf so 
die Möglichkeit, dem triumphierenden Blick und den ursprünglichen, beschämen-
den Funktionen der Bilder einen anderen, kritischen Blick entgegenzusetzen. But-
ler schreibt: »That scene now becomes the object, and we are not so much directed 
by the frame as directed toward it with a renewed critical capacity.«127 

Inwiefern sind Butlers Beobachtungen auf die Fotografien in Jeu de Paume 
übertragbar? Anders als bei den Folterbildern aus Abu Ghraib ist die Grenze zwi-
schen Opfer und Täterschaft bei den palästinensischen Märtyrerpostern weitaus 
weniger klar zu ziehen, da das Genre nicht zwischen Bildern getöteter Zivilperso-
nen und Bildern von Selbstmordattentäter*innen unterscheidet. Auch wenn es hier 
also keineswegs darum gehen soll, die Folterbilder von Abu Ghraib mit den Mär-
tyrerpostern zu vergleichen, lässt sich Butlers Beobachtung für meine Überlegun-
gen fruchtbar machen. Im Fall von Selbstmordattentäter*innen wie Wafa Idris zei-
gen die Poster zwar nicht die Gewalttat an sich, sind aber ähnlich wie die Abu 
Ghraib-Bilder an der Glorifizierung der Täter*innen und der Legitimierung ihrer 
Taten beteiligt. Geht man jedoch mit Judith Butler davon aus, dass dem Bild selbst 
keine unveränderliche Wirkmacht anheftet, sondern kontextabhängig zu anderen 
Lesarten und Bewertungen führen kann, kann auch Jeu de Paume nicht automa-
tisch als affirmative Bühne für die Verherrlichung von Selbstmordattentaten ab-
gewertet werden. Was die Kritiker*innen der Ausstellung übersahen, war die Tat-
sache, dass die Fotografien keineswegs die Märtyrerposter per se fokussieren, 
sondern die Art und Weise wie diese im alltäglichen Leben in Palästina präsentiert 
und wahrgenommen werden.  

 In der Ausstellung und im Ausstellungskatalog begegnen uns die Märtyrer-
poster in doppelter Neurahmung: Neben dem institutionellen Wechsel in den 
Kunstkontext, ist es vor allem der fotografische Blick der Künstlerin, der den Pos-
tern neue Deutungshorizonte abgewinnt. Viele Fotografien zeigen von der Sonne 
vergilbte und verwitterte Märtyrerposter, die das Bild des Märtyrers teilweise nur 
noch in Papierfetzen zu sehen geben. Mitunter hängen die Poster auch an men-
schenleeren, verlassenen Orten wie der Mauer hinter einem abgerissenen Markt-
stand (Abb. 2.22). Dies verleiht den Postern eine geradezu melancholische Aura 
der Vergänglichkeit. Werden die (vorwiegend männlichen) Widerstandskämpfer 
und Selbstmordattentäter in den Postern als starke Helden dargestellt, die vor mi-
litanter Potenz nur so strotzen, entwerfen Shiblis Fotografien stattdessen ein Bild 
des Martyriums, das ephemer, angreifbar und letztlich dem Vergessen preisgege-
ben ist. Andere Poster rücken hingegen die popkulturelle Rahmung der Märtyrer-
poster in den Fokus. Untitled (Death, no. 59) zeigt ein Märtyrerposter der Fatah, 

 
127  Butler: Frames of War, S. 96. 

https://doi.org/10.14361/9783839457153-010 - am 15.02.2026, 00:21:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457153-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Märtyrerposter als sekundäre Zeugnisse | 91 

das, umringt von weiteren Postern, an einer Ladentür angebracht wurde.128 Direkt 
neben ihm hängt ein Plakat mit dem Bild von Jassir Arafat. Die Aufschrift »Wir 
folgen deinem Weg« lässt den Märtyrer als beispielhaften Nachfolger des verstor-
benen Fatah-Anführers erscheinen. Direkt unter seinem Poster klebt ein vergilbter 
Sticker eines Comic-Helden, der mit seinem Arm gerade zum Schlag ausholt, 
während darunter wiederum das Werbebild einer arabischen Barbiepuppe zu se-
hen ist, deren Kopf mit einer Kufiya verhüllt ist. Die unmittelbare Platzierung des 
Märtyrerposters neben Actionheld und Barbie suggeriert, dass dieser zur neuen 
Identifikationsfigur palästinensischer Jugendlicher geworden ist. Indem der Mär-
tyrer auf einer Ebene mit der Kommerzialisierung des nationalen Widerstands ge-
zeigt wird, wird sein quasi-heiliger Status gleichzeitig in die banale Welt popkul-
tureller Ikonen übersetzt und für kritische Lesarten geöffnet. 

 
Abbildung 2.22 (links) und 2.23 (rechts): Ahlam Shibli, Untitled (Death no. 
53), 22.11.2011, 57 x 38 cm (links) und Untitled (Death no. 37), 12.2.2011, 
100 x 66,7 cm (rechts), beide: Balata Flüchtlingslager, Chromogendruck. 

 
128  Es handelt sich um eine Fotografie, die am 6. März 2012 im Balata Flüchtlings- 

lager entstanden ist  (100  x  66,7 cm,  Chromogendruck).  Siehe  die  Abbildung  in   
http://www.ahlamshibli.com/photography/death.htm (zugegriffen am 6.6.2021). 

https://doi.org/10.14361/9783839457153-010 - am 15.02.2026, 00:21:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

oliverschonebaumer
Notiz
Marked festgelegt von oliverschonebaumer

https://doi.org/10.14361/9783839457153-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 | Das Selbstmordattentat im Bild 

Abbildung 2.24: Ahlam Shibli, Untitled (Death no. 33), Old Askar
 Flüchtlingslager, 15.2.2012, Chromogendruck, 38 x 57 cm. 

 
Die Fotografien, die Shibli im Privatraum der Familienangehörigen aufgenommen 
hat, erzählen wiederum Geschichten, die eher auf persönlicher Ebene anrühren. 
Ihre dokumentarischen Aufnahmen zeigen die Art und Weise, wie die Bilder Teil 
der familiären Erinnerungskultur und Trauerarbeit werden. Die Fotografien eröff-
nen damit Perspektiven, die westlichen Betrachter*innen für gewöhnlich verbor-
gen bleiben. In den Häusern der Angehörigen werden die Märtyrer*innen aus der 
Serialität ihrer uniformen Darstellung herausgelöst und wieder als Individuen, als 
Brüder, Väter oder Töchter sichtbar. Der Platz, den sie in ihren Familien hatten, 
wird nun von den Bildern eingenommen, die mitunter in Lebensgröße neben der 
Wohnzimmercouch stehen und so Teil des Familienalltags werden. Wenn in Un-
titled (Death no. 37) ein kleiner Junge – möglicherweise der Bruder oder Sohn des 
Verstorbenen – bewundernd zum lebensgroßen Gemälde des schwer bewaffneten 
Märtyrers aufblickt, rückt dies gerade die soziale Funktion dieser Bilder in den 
Vordergrund (Abb. 2.23). Für T. J. Demos veranschaulicht diese Fotografie einen 
Kommentar, der während der zweiten palästinensischen Intifada häufig wieder-
holt wurde und der besagte: »For every activist killed, ten more would become 
involved in life.«129 Die Ausweglosigkeit aus diesem scheinbar endlosen Kreislauf 

 
129  T. J. Demos: »Disappearance and Precarity: On the Photography of Ahlam Shibli«, 

in: MACBA (Museu d’art contemporani de Barcelona), Jeu de Paume und Museu de 

https://doi.org/10.14361/9783839457153-010 - am 15.02.2026, 00:21:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457153-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Märtyrerposter als sekundäre Zeugnisse | 93 

weiterer Martyrien ist in vielen Fotografien Ahlam Shiblis präsent. Der allgegen-
wärtige Tod in Palästina wird durch diese fotografischen Rahmungen keineswegs 
glorifiziert, sondern mit nachdenklichen Tönen versehen, die gerade die Tragik 
des Märtyrerkults in den Vordergrund rücken. Teilweise zeigen die Fotografien 
aber auch unfreiwillig komische Seiten auf den privaten Märtyrerkult im Privat-
raum der Familien. So etwa, wenn ein Mädchen den goldenen Rahmen des Mär-
tyrerbildes ihres Bruders mit einem bunten Staubwedel reinigt und die verehrte 
Ikone damit wieder in die Banalität alltäglicher Hausarbeit zurückholt (Abb. 2.24).  

Ähnlich wie Judith Butler dies am Beispiel der Abu Ghraib-Ausstellung be-
schrieben hat, lenkt auch Ahlam Shibli unseren Blick auf die Blicke der Anderen, 
auf die räumlichen und gesellschaftlichen Kontexte und Rahmen, in denen Mär-
tyrer*innen in Palästina präsentiert und verehrt werden. Statt die Verherrlichung 
der Dargestellten zu reproduzieren, treten gerade die Ambivalenzen und Brüche 
des Märtyrerkults in den Vordergrund. Anders als im Fall der in New York aus-
gestellten Abu Ghraib-Fotografien richten sich Shiblis Fotografien jedoch keines-
wegs als Waffe gegen die Urheber*innen der Poster. Stattdessen eröffnen die Auf-
nahmen einen Reflexionsraum, der ganz unterschiedliche und teils widersprüchli-
che Lesarten zulässt. Indem die Fotografien sowohl kritische als auch empathische 
Zugänge zu den Verstorbenen und ihren Familien erlauben, verweigern sich die 
Aufnahmen nicht nur einer Glorifizierung der Dargestellten, sondern auch einer 
allzu einfachen Feindbild-Projektion. Statt einer Umkehrung des Blicks – wie But-
ler dies am Beispiel der Folterbilder beschrieben hat – ermöglicht die künstleri-
sche Neurahmung hier eine Multiplikation der Blicke, die nicht zuletzt auch west-
liche Rezeptions- und Bewertungsmuster herausfordert. 

Mit ganz anderen ästhetischen Mitteln holt auch der libanesische Künstler 
Rabih Mroué Märtyrerposter von der Straße in den Kunstraum. Im Gegensatz zu 
Ahlam Shibli, die für ihre Arbeiten eine dokumentarische Position beansprucht, 
zeichnet sich Mroués Ansatz gerade durch betont subjektive Aneignungen aus. In 
der bereits erwähnten Lecture-Performance The Inhabitants of Images (2009) de-
konstruiert er die Bildoperation selbst, die den Postern der Hisbollah zugrunde 
liegt. Die Lecture-Performance, in deren Rahmen Mroué seine Argumentation 
entwickelt, ist ein Format, das der Künstler seit 2004 nutzt. Mroué sitzt dabei an 
einem Tisch und liest von einem Skript ab, während auf eine Leinwand im Hin-
tergrund Bilder projiziert werden (Abb. 2.25). Der pseudo-wissenschaftliche Ge-
stus des Vortrags verleiht seinen Bildanalysen einen Anspruch auf Wahrheit, die 

 
arte contemporanea de serralves (Hg.): Ahlam Shibli. Phantom Home, Ausst.-Kat., 
Ostfildern: Hatje Cantz 2013, S. 11–26, hier S. 11. 

https://doi.org/10.14361/9783839457153-010 - am 15.02.2026, 00:21:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457153-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 | Das Selbstmordattentat im Bild 

jedoch kontinuierlich durch persönliche Einwürfe gebrochen werden und teils 
imaginäre, surreale Wege einschlagen. 

 
 Abbildung 2.25: Rabih Mroué, The Inhabitants of Images, Lecture
 Performance, 2009. 

 
The Inhabitants of Images besteht aus drei Sektionen, in denen Mroué unterschied-
liche Bilder gestorbener Märtyrer*innen in den Blick nimmt: von einem imaginä-
ren Treffen zwischen Gamal Abdel Nasser und Rafik Hariri in einem Poster, über 
Bilder säkularer Selbstmordattentäter*innen während des libanesischen Bürger-
kriegs, bis hin zu besagten Postern der Hisbollah-Märtyrer, die während des Krie-
ges mit Israel im Juli 2006 ums Leben kamen. Die Omnipräsenz, ebenso wie die 
uniforme Gestaltung dieser Poster ist für Mroué zunächst nicht überraschend: »In 
Lebanon, we are used to seeing posters of martyrs, almost everywhere, in any 
street or area, and belonging to any political party. I also did not notice anything 
strange about the sameness and identicalness of the posters. This is also something 
that we used to see in Lebanon [...].«130 Bei näherem Hinsehen jedoch identifiziert 
Mroué den mit einer Militäruniform bekleideten Körper der einzelnen Märtyrer 
als Kopie ein und desselben Bildes: »Thanks to Photoshop, the head in the original 
photo is cut and pasted on the readymade body in the poster.« 131 (Vgl. Abb. 2.20). 
Mroué beschreibt dies als »a very violent, sadistic act, the fact that someone would 

 
130  Mroué: »The Inhabitants of Images«, S. 347. 
131  Ebd., S. 349. 

https://doi.org/10.14361/9783839457153-010 - am 15.02.2026, 00:21:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457153-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Märtyrerposter als sekundäre Zeugnisse | 95 

willingly cut and mutilate the picture of a dead person, even with good inten-
tions«132. Der Angriff auf das Bild wird von Mroué mit einem Angriff auf den 
Körper des Dargestellten gleichgesetzt. Das erinnert an die ikonoklastischen Akte 
gegenüber Märtyrerpostern während des libanesischen Bürgerkriegs. Hier ist der 
»gewaltvolle, sadistische Akt« jedoch in die Gestaltung des Posters selbst einge-
schrieben und wird von der eigenen Partei vollzogen, so der argumentative Kniff 
der Lecture-Performance. Damit suggeriert Mroué, dass die Hisbollah ihre Toten 
durch die Poster keineswegs zu unsterblichen Märtyrern mache, sondern stattdes-
sen ein zweites Mal gewaltsam töte. Dass die Poster in letzter Konsequenz zum 
Verschwinden der Individuen beitragen, stellt Mroué auch mit Blick auf die räum-
liche Anordnung der Poster fest. Wie schon weiter oben beschrieben, folgen die 
Poster in konstanter Abfolge auf gleicher Höhe aufeinander und werden beim Vor-
beifahren als das Bild eines einzigen Märtyrers wahrgenommen: »The speed of 
motion will erase both the names and the faces.«133 Die »Verstümmelung« der 
Portraits, die uniforme Gestaltung und serielle Anordnung der Poster sind für 
Mroué demnach Teil einer Bildoperation, die im unausweichlichen Tod der Dar-
gestellten resultiert. Damit dekonstruiert Mroué die verherrlichende Intention der 
Poster, die den Märtyrerstatus der Dargestellten – und damit gerade ihr Weiterle-
ben im Jenseits – bezeugen sollen. Die Verwandlung des Individuums in einen 
überpersönlichen Märtyrer wird von Mroué stattdessen als gewaltvoller, tödlicher 
Bildakt beschrieben. 

In einem weiteren Schritt vollzieht Mroué diese digitale Bildoperation schließ-
lich an seinem eigenen Portraitbild, das er vor den Augen der Zuschauer auf den-
selben Körper der Hisbollah-Märtyrer montiert: »This is my photo. I will remove 
my face from it, and put it on this body, as for my own body, I don’t need it any-
more, so I will put it in the trash, and empty it«134, so demonstriert Mroué Schritt 
für Schritt an seinem Laptop (Abb. 2.26). Er resümiert schließlich: »It is as if I’m 
witnessing a crime, taking place in a virtual world.«135 Dass Mroué sein eigenes 
Bild in die Reihe der Hisbollah-Kämpfer einfügt und sich mit ihnen gewisserma-
ßen als ›Opfer‹ einer gewaltvollen Bildoperation identifiziert, scheint aus politi-
scher Sicht gewagt. Zugleich führt Mroué jedoch das Virtuelle dieser Bildopera-
tion vor Augen, die offensichtlich ohne Auswirkungen auf seinen realen Körper 
bleibt und nur im Bild stattfindet. Schon im nächsten Satz wird diese Fiktionali-
sierung jedoch schon wieder gebrochen, wenn er über die Hisbollah-Poster 

 
132  Mroué: »The Inhabitants of Images«, S. 350. 
133  Ebd., S. 354. 
134  Ebd., S. 350. 
135  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839457153-010 - am 15.02.2026, 00:21:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457153-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 | Das Selbstmordattentat im Bild 

mutmaßt: »Personally, I would like to think that these posters are not fabricated, 
that they are real. And since these picture were never taken in real life, I would 
propose that they were taken after their death.«136 In einem provokativen Gedan-
kenexperiment geht Mroué nun davon aus, dass nach dem Tod der Individuen tat-
sächlich ein neuer Körper auf die Märtyrer warte. Ein militärischer Körper, der 
gerade durch seine Gleichheit und Serienproduktion die Dargestellten als Teil ei-
ner starken, soliden Armee erscheinen lasse. Seine Argumentation vom Anfang 
nimmt damit eine überraschende Wendung: Wurde die Montage zunächst als töd-
liche Bildoperation beschrieben, liefert sie nun scheinbar abbildhafte Evidenz für 
das Weiterleben der Dargestellten im neuen Körper des Märtyrers. Ultimatives 
Ziel dieser Poster-Armee von Märtyrern sei schließlich ihre Rückkehr zu den Le-
benden, um dort erneut als Märtyrer zu sterben. Die Lecture-Performance führt 
das Märtyrerposter damit als verwirrende, widersprüchliche Bildoperation vor, bei 
der nicht nur die Grenzen zwischen Bild und Körper verschwimmen, sondern auch 
die zwischen Leben und Tod. 
 

Abbildung 2.26: Rabih Mroué, The Inhabitants of Images, Lecture
 Performance, 2009, Detail.  

 
Mroués Bildanalysen und Gedankenexperimente bieten weder eine klare Dekon-
struktion, noch eine klare Sakralisierung der Märtyrerikonen an. Ähnlich wie 

 
136  Mroué: »The Inhabitants of Images«, S. 351. 

https://doi.org/10.14361/9783839457153-010 - am 15.02.2026, 00:21:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457153-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Märtyrerposter als sekundäre Zeugnisse | 97 

Ahlam Shibli lässt auch Mroué die Poster der militanten Hisbollah-Kämpfer ge-
rade in ihren Ambivalenzen bestehen und verweigert seinem Publikum eine ein-
deutige Interpretation oder Bewertung. Das ständige Hin- und Herwechseln zwi-
schen pseudo-wissenschaftlicher Bildanalyse und fiktiven, teils widersprüchli-
chen Spekulationen hat im Gegensatz zu Shibli jedoch zur Folge, dass der doku-
mentarische Status der Poster selbst in Zweifel gezogen wird. Es wird zunehmend 
unklar, was diese Bilder eigentlich zeigen, bezeugen oder erzeugen. Werden Mär-
tyrerposter als Bildzeugnisse verstanden, so wird spätestens hier deutlich, dass es 
sich dabei um äußerst instabile Zeugnisse handelt. Die Evidenz des Martyriums 
wird nicht nur im Poster selbst hergestellt – und damit je nach Montage neu defi-
niert und (um)gedeutet. Auch abhängig von Kontext und Rahmung erzeugen die 
Poster ganz andere ›Wahrheiten‹, die teilweise gebrochen werden und eine kriti-
sche Neubewertung des bezeugten Martyriums ermöglichen.  

Ein Blick auf die Geschichte der Märtyrerposter von Selbstmordattentäter*in-
nen hat gezeigt, dass Suizidoperationen nicht nur zerstörerische, tödliche und mi-
litärische Folgen haben. Sie lösen auch eine Reihe von Bildoperationen aus, die 
im Bild selbst, aber auch durch Handlungen mit dem Bild stattfinden. Dienten die 
Poster der ersten – säkularen wie schiitischen – Selbstmordattentäter*innen vor 
allem dazu, diese als wiedererkennbare Ikonen zu etablieren, so resultierte die 
Standardisierung und Serienproduktion von Märtyrerpostern während des libane-
sischen Bürgerkriegs umgekehrt gerade in einer Entindividualisierung der Gestor-
benen. Durch ihre massenhafte Präsenz im Stadtraum markierten die Märtyrerpos-
ter hier teilweise sogar geografische Machtansprüche und wurden damit zu Akt-
euren von Bildoperationen im Raum. Neben den unterschiedlichen Operationen 
und Praktiken zeigt sich aber auch mit Blick auf Ikonografie und Ästhetik wie 
heterogen die Darstellungen sind, die von Bildmontagen mit künstlerischem An-
spruch bis hin zu generischen Vorlagen reichen. Gerade im Vergleich zwischen 
den palästinensischen Postern der 1970er Jahre und denen der zweiten Intifada ab 
2000 zeigt sich eine grundlegende Wandlung des Märtyrerbildes: Schlossen die 
früheren säkularen Poster zum Teil an eine transnationale Pop-Ästhetik an, wer-
den heute sogar die Selbstmordattentäter*innen der eigentlich säkularen Fatah in 
einen islamischen Kontext eingebettet und erscheinen in standardisierten Foto-
montagen neben religiösen Symbolen wie dem Felsendom. Mit der Aufnahme von 
Videotestamenten entstand ab 1985 schließlich ein weiterer Bildtypus, bei dem 
Suizidattentäter*innen erstmals selbst als Zeug*innen ihres Martyriums auftreten 
und noch zu Lebzeiten Deutungshoheit über ihr eigenes Bild erlangen. Inwiefern 
sich die damit verbundenen Bildoperationen von denen der Märtyrerposter unter-
scheiden, wird im Folgenden zu zeigen sein. 
 

https://doi.org/10.14361/9783839457153-010 - am 15.02.2026, 00:21:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457153-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457153-010 - am 15.02.2026, 00:21:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457153-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

