URS MARTI-BRANDER

Diderot, Marx und der Aufbruch ins birgerliche Zeitalter

Revolutionen bediirfen einer materiellen Grundlage: sie miissen die
Bediirfnisse der Menschen verwirklichen. Diderot hat Marx’ Gedan-
ken antizipiert, die Encyclopédie hat er als revolutionires Unternehmen
verstanden, dazu bestimmt, die Macht von Tyrannen, Fanatikern, Un-
terdriickern und Intoleranten zu brechen.' Seine politischen Ansich-
ten hat er im Eifer des Gefechts gewonnen, als kritischer Beobachter
darauf Bezug genommen und es unterstiitzt.” Wissenschaft, Technik,
Handwerk, Landwirtschaft, Industrie, Handel und Produktion galt es
zu analysieren, um aus der 6konomischen Basis der Gesellschaft — ganz
im Sinne friihliberaler Auffassungen — die Kriterien guter Politik her-
zuleiten.?

Der Titel des Bandes, in dem dieser Beitrag erscheint, lautet Formen
des Politischen. Damit sind meines Erachtens rhetorische und éstheti-
sche Stilformen gemeint, die der Formulierung eines politischen An-
liegens Nachdruck verleihen. Stilformen eindeutig einem politischen
Anliegen zuzuordnen ist nicht einfach, zumal im Fall von Diderot. In
seinen AuBerungen verschmelzen viele Stimmen: Grimm, Holbach,
Galiani, Raynal, Quesnay, Jaucourt, Saint-Lambert und andere tragen
dazu bei.* Hinzu kommt die laut Galiani in der >Sekte< von Diderot
gepflegte Kunst, leere Zeilen zu lesen und zu verstehen, was nicht fiir
die Ohren der Zensur bestimmt ist.” Im Folgenden méchte ich zeigen,
wie Diderot politisches Wissen aus der Beobachtung des unmittelbaren

Denis Diderot: Lettre a Sophie Volland, 26 septembre 1762, in: ders.: Correspondan-
ce, édité par Georges Roth, Paris 1955-1970, Tome IV, S. 172. Hier und im Folgenden
wird mit der Sigle Corr und Seitenzahl verwiesen auf diese Ausgabe. Zum politischen
Denken Diderots immer noch empfehlenswert: Henri Lefebvre: Diderot ou les Affir-
mations fondamentales du matérialisme, Paris 1949/1983; Jacques Proust: Diderot et
I’Encyclopédie, Paris 1962/1995; Elisabeth de Fontenay: Diderot ou le matérialisme
enchanté, Paris 1981; Yves Benot: Diderot, de I’athéisme a 'anticolonialisme, Paris
1981.

Proust: Diderot (wie Anm. 1), S. 350.

Urs Marti-Brander: Die Freiheit des Karl Marx, Berlin 2018, S. 162-182.

Jean Starobinski: Diderot, un diable de ramage, Paris 2012, S. 58-82.

Ferdinando Galiani: Lettres de I’Abbé Galiani a Madame d’Epinay, Paris 1881, S. 138;
Galiani a M. Suard, 8 septembre 1770.

G W N

https://dol.org/10.5771/9783968216560-145 - am 16.01.2026, 22:30:46. Vi [—



https://doi.org/10.5771/9783968216560-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146 Urs Marti-Brander

Geschehens gewinnt und zum Chronisten des sozialen Wandels wird.
Jahrzehnte spiter wird Marx sich bemiihen, die Bewegungsgesetze
von Wirtschaft und Gesellschaft zu verstehen.

Die Herrschaft der Natur und das Elend der Ideologie

Welche 6konomische Ordnung ist den Bediirfnissen und Fahigkeiten
der Menschen angemessen? Die Antwort gibt Diderot mit dem 1751 in
der Encyclopédie publizierten Artikel Agriculture’ Die Landwirtschaft
ist die niitzlichste, wesentlichste der von Menschen erfundenen Kiins-
te. Die ersten Menschen, ehrwiirdig aufgrund ihrer Sitten, ihrer Her-
zensgiite, ihrer erhabenen Gefiihle, widmeten sich vorzugsweise der
Kultivierung der Erde. Fiirsten haben ihre Gérten bepflanzt, Gesetz-
geber in der Sorge um den Landbau ihre Aufgabe erkannt, Feldarbeit
galt als Beweis von Tugend und Unschuld. Politiker und Heerfiihrer
waren Bauern, das Bauerntum der angemessene Status freier Biirger,
der Reichtum verdankte sich den Friichten der Erde. Sobald der Geist
der Eroberung groBere Gesellschaften schuf, sobald er Luxus, Handel
und alle Zeichen der Bosheit der Volker forderte, verlor die Landwirt-
schaft ihre Wiirde. Metalle reprisentierten fortan den Reichtum, die
Feldarbeit wurde S6ldnern und Sklaven iiberlassen. Diderot idealisiert
eine vergangene Epoche, er entwirft eine Okonomie, die den Fahigkei-
ten und Bediirfnissen der Menschen angemessen ist, als ethisch-politi-
sche Basis der Gesellschaft taugt, den arbeitenden Menschen adelt, die
Arbeitsteilung zwischen Herren und Sklaven aufhebt sowie der Kor-
ruption vorbeugt. Der Prozess der Zivilisation ist ein méchtiger Kor-
ruptionsfaktor. Geld, Handel, Luxus, Arbeitsteilung, Kolonisierung
unterminieren die gute Ordnung, der Hunger nach Reichtum trennt
die Klassen. Diderot strebt eine Gesellschaft an, worin jeder Mensch
Arbeiter, Biirger und Politiker ist, ein universelles, freies, zur Selbstver-
wirklichung fahiges Wesen, wie Marx spiter definieren wird. Doch ein
unaufhaltsamer Fortschritt entfernt sich vom Ideal. Gibt es eine Poli-
tik, die ihn aufzuhalten vermag? In der physiokratischen Lehre glaubt

% Denis Diderot: (Fuvres complétes, édition Hermann, Paris 1975 ff., Tome V, S. 290-
311. Hier und im Folgenden wird mit der Sigle OC und Seitenzahl verwiesen auf diese

Ausgabe.

https://dol.org/10.5771/9783968216560-145 - am 16.01.2026, 22:30:46. Vi [—



https://doi.org/10.5771/9783968216560-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Diderot, Marx und der Aufbruch ins biirgerliche Zeitalter 147

Diderot die Antwort gefunden zu haben: Die >Herrschaft der Natur«
begriindet den Vorrang der Landwirtschaft.

Francois Quesnay, der Begriinder der physiokratischen Schule, ver-
fasst 1756 fiir die Encyclopédie den Artikel Evidence.” Darunter versteht
er die unbestreitbare Gewissheit, verleiht dem Begriff aber zusitzlich
eine moralisch-theologische Bedeutung. Menschen miissen ihr Verhal-
ten regeln, dem Weisen gelingt dies spontan, wihrend die animalische
Freiheit der unverniinftigen, instinktgeleiteten Masse der Zihmung
durch Herrschaft und Sanktionsmacht bedarf. Die moralische Freiheit
ist die Verpflichtung gegeniiber dem gottlichen Gebot. Wenn allerdings
die Evidenz nur einer intellektuellen Elite zuganglich ist, ist sie offen-
kundig nicht evident und um ihre soziale Funktion steht es schlecht.
1767 liest Diderot Lemercier de la Rivieres L'Ordre naturel et essentiel des
sociétés politiques. Er ist begeistert, bisher habe noch niemand so deut-
lich erkannt, dass die Ordnung der Gesellschaft vorgegeben sei durch
jene der Natur. Niemand habe so klar bewiesen, dass Gesetzgebung
darin bestehe, Eigentum zu férdern oder zu bekdmpfen. Eine erstaun-
liche Aussage; Diderot konnte nicht entgangen sein, dass seit Bodin
bis zu Locke und Rousseau die Eigentumsfrage im Zentrum des poli-
tischen Denkens steht. Lemerciers Buch zieht er gar Montesquieus De
Uesprit des lois vor. Niemand habe bislang erkannt, dass die Evidenz die
Gegenkraft zur Tyrannei bilde. Erst dies Buch habe ihm die Grenzen
der Freiheit vor Augen gefiihrt und ihn iiberzeugt, in der besten Regie-
rung miissten 6ffentliche Evidenz und allgemeiner Nutzen herrschen
(Corr VII, 75-80). Wie kann Evidenz herrschen, wie kann der Kamp-
fer fiir Freiheit und Anhénger von Epikur eine Theorie gutheiBen, die
soziale Beziehungen auf unverdnderliche Gesetze zuriickfiihrt? 1767
ist Diderot auf dem besten Weg, sich in den Fallstricken einer frag-
wiirdigen Ideologie zu verfangen. Jeder Mensch hat laut Lemercier ein
exklusives Recht auf sich sowie das von ihm Erworbene und Erarbei-
tete. Klagen iiber die ungleiche Verteilung des Wohlstands hilt er fiir
unzulissig, resultiere doch das Eigentum eines Menschen aus seinen
Fahigkeiten. Wer gleiche Bedingungen schaffen wolle, zerstore Eigen-
tum und Gesellschaft. Diderot plddiert dagegen fiir eine ausgewogene
Verteilung der Reichtiimer. Lemercier versteht unter Freiheit, Locke

7 Jean-Baptiste le Rond d’Alembert, Denis Diderot: Encyclopédie ou Dictionnaire rai-

sonné des Sciences, des Arts et des Métiers, Nouvelle impression en facsimilé de la
premiere édition de 1751-1780, Volume 6, S. 146-157.

https://dol.org/10.5771/9783968216560-145 - am 16.01.2026, 22:30:46. Vi [—



https://doi.org/10.5771/9783968216560-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148 Urs Marti-Brander

folgend, den ungestorten Genuss des Eigentums, was fiir Diderot allzu
bescheiden ténen muss. Die Prinzipien der Gesellschaft sind unveran-
derlich, wie Lemercier unentwegt predigt; die Menschen haben kein
Recht, die Ordnung zu gestalten und zu verdndern. Die Evidenz wird
zur legislativen Gewalt, die Monarchie zur Garantin der 6konomi-
schen Freiheit. Gott ist hochster Gesetzgeber, der Monarch iibt als sein
Abbild einen >despotisme légal< aus, er verbindet personliche mit lega-
ler Autoritit, da er als privater Eigentiimer Frankreichs dem Land das
Gesetz gibt. Eine Gewaltenteilung, die dem einfachen Volk politische
Kompetenz zugesteht, wird verworfen.® Sind die Gesetze der Wirt-
schaft identisch mit jenen der Natur, eriibrigen sich staatliche Interven-
tionen, so die Grundthese der neuen Wissenschaft des >laissez-faire«.
Der >despotisme légal« ist unfehlbar, die Ungleichheit der Bedingungen
naturgewollt, die Demokratie gefihrlich, weil sie dem Volk der Besitz-
und Vernunftlosen legislative Kompetenz zugesteht.

1756/57 publiziert Quesnay in der Encyclopédie zwei 6konomische Ar-
tikel, 1776 wird sein Schiiler Turgot als Minister gestiirzt. In diesem
Zeitraum dominieren die Physiokraten die ckonomischen Debatten
und propagieren ihre Reformprojekte. Sie kritisieren die Steuerfreiheit
des Adels und den >luxe de décoration¢, den 6konomisch schiadlichen
Luxus der parasitiren Feudalklasse, wihrend sie dem arbeitenden
Volk das Recht auf den >luxe de subsistance«< zugestehen. Sie regen die
Vereinfachung des willkiiranfilligen Steuersystems an, Handelsfrei-
heit, die Aufhebung der Ziinfte und der Fronarbeit. Nicht Handel und
Industrie, nur die Landwirtschaft schafft Mehrwert, so lautet ihr Cre-
do. 1763 wird der freie Warenverkehr innerhalb Frankreichs, 1764 die
Ausfuhr von Getreide zugelassen. Doch die Natur widerlegt ihre Apo-
logeten, auf sie ist kein Verlass, wie Galiani gemahnt hatte,” zwischen
1764 und 1770 kommt es zu Hungersnoten, Aufstainden und schlieB3-
lich zum Ende des Freihandels. Turgot, 1774 zum Finanzkontrolleur
ernannt, will die Staatsfinanzen mittels Aufhebung von Adelsprivile-
gien sanieren, was auf massiven Widerstand st68t. Er fiithrt den freien
Handel fiir Getreide wieder ein, muss angesichts schlechter Ernten und
Hungerrevolten 1776 aber zuriicktreten. Diderots Sympathie fiir die
Physiokraten weicht seit 1770 einer niichternen Einschédtzung. Zu die-

8 Lemercier de la Riviére: Lordre naturel et essentiel des sociétés politiques (1767), Paris
2001, S. 24-29, 45, 56-60, 70ff., 150-153, 188ff., 466.
Ferdinando Galiani: Dialogues sur le commerce des bleds, Londres 1770, S. 235.

https://dol.org/10.5771/9783968216560-145 - am 16.01.2026, 22:30:46. Vi [—



https://doi.org/10.5771/9783968216560-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Diderot, Marx und der Aufbruch ins biirgerliche Zeitalter 149

sem Zeitpunkt erreicht die Finanzkrise einen Hohepunkt, eine Krise,
die schlieBlich zur Revolution fithren wird.

Diderots Verteidigung des Evidenzdogmas ist schwer verstdandlich. Es
argert ihn, dass Grimm nicht einstimmt in sein Loblied auf den >neuen
Solon« Lemercier (Corr VII, 84). Grimm bringe mit der Evidenz die
Wahrheit in Verruf und setze das Handwerk des Philosophen herab.
Er selbst, Diderot, wolle schlicht ein guter Mensch sein statt eines sub-
limen Schwiitzers (ebd., 170£.).1 Im Salon de 1767 wirft er Grimm vor,
er habe den Fiirsten eine Satire gegen die Evidenz geschickt, ihnen
eingeredet, Leidenschaften und private Interessen regierten die Welt,
die Philosophen seien nutzlose und zudringliche Schwitzer und das
Handwerk des Schusters wertvoller als jenes Montesquieus (OC XVI,
111£.)." Er vergisst, dass er selbst Lemercier Montesquieu vorgezogen
hat. Grimm wehrt sich: Er habe keine >satire de I’évidence« verfasst,
wohl aber sich mokiert iiber konomische Scharlatane, die das Wort
évidence als Allheilmittel anbieten. Was die Leidenschaften und Inte-
ressen betrifft, so regierten sie zwar nicht die Welt, eine seriose politi-
sche Wissenschaft miisse sich aber damit befassen (ebd., 510f.).
Grimm hat in der Correspondance littéraire die >secte des économistesc
scharf kritisiert und den Publikationen zu wirtschaftlichen und poli-
tischen Themen jede positive Wirkung abgesprochen. Einzig die Re-
gierung hilt er fiir ein taugliches Instrument des gemeinsamen Wohls
oder offentlichen Ubels, sie miisse nur ein gerechtes Steuersystem ein-
fithren. Den Physiokraten wirft er vor, die Agrikultur zur mystischen
Wissenschaft zu erheben, er sieht in ihnen die Theologen einer neuen
Religion, ihr Unternehmen widerspricht dem Geist der Aufklidrung;
der >despotisme légal< ist eine bloBe Variante der absoluten Monar-
chie.!? Vernichtend ist Grimms Rezension von Lemerciers L'Ordre na-
turel et essentiel des sociétés politiques: Es handle sich um ein schlech-
tes Buch, worauf das Publikum nur aufmerksam geworden sei, weil
Diderot es gelobt habe, wie er malizios bemerkt. Diderot vermoge ex-
zellente Werke exzellent zu beurteilen, schlechte Werke verbessere er

10 T ettre 2 Madame d’Epinay, Octobre 1767.

Was die souverains betrifft: die Correspondance war adressiert an einen Souverain
d’Allemagne.

Denis Diderot, Friedrich Melchior Grimm etc.: Correspondance littéraire, philoso-
phique et critique, Paris 1879, 1/7, S. 429-437. Hier und im Folgenden wird mit der
Sigle Corr2 und Seitenzahl verwiesen auf diese Ausgabe.

https://dol.org/10.5771/9783968216560-145 - am 16.01.2026, 22:30:46. Vi [—



https://doi.org/10.5771/9783968216560-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150 Urs Marti-Brander

und finde darin seine Ideen, nicht jene des Autors (Corr2, 443-450).13
Spiter gibt Diderot sich versohnlich: er verteidige nicht das Dogma,
die physiokratische Propaganda habe eine freiere Diskussionskultur
ermoglicht und die Menschen gelehrt, sich mit Fragen von Finanz,
Handel, Landwirtschaft, Gesetzgebung und Politik zu befassen. Der
offentliche Streit trage zur Aufkldarung bei und foérdere eine verniinf-
tige Politik. Moge die Schule iiberleben, wenn auch ihre Anhinger so
ignorant und schwatzhaft sind, wie Galiani und Grimm behaupten.
Diderot hat sich elegant aus der Affire gezogen, uniiberhorbar distan-
ziert er sich von der physiokratischen Lehre und formuliert nebenher
ein wesentliches Element der Demokratie: die 6ffentliche Deliberation

(Corr IX, 210ff.).1

Der Luxus und die Tugend

Ein zentrales Thema der Gelehrtenwelt war der Zusammenhang zwi-
schen Kunst, Reichtum und Luxus. Allgemein wird angenommen, die
Kiinste verdankten ihre Entstehung dem Reichtum, dieser bewirke je-
doch deren Vervollkommnung wie ihren Niedergang, wie Diderot im
Salon de 1767 konstatiert. Mit Grimm formuliert er ein politisches Pro-
gramm, das die Frage nach dem guten Luxus beantwortet: Der kluge
Fiirst widmet sich der Landwirtschaft, statt die Wucherer zu stirken.
Er schafft die Institution der Generalsteuerpiachter ab. Aller Reich-
tum verdankte sich unter diesem Regime der Landwirtschaft und ver-
mochte den groften Luxus zu erzeugen, vorausgesetzt, die Ursachen
der Korruption werden iiberwunden: die Kéuflichkeit der Amter, die
Verdriangung der Landwirtschaft durch die Industrie, die Regulierung
des Handels, der Machtmissbrauch, die ruinésen Staatsanleihen und
die unsinnige Ansammlung groBen Vermégens. Es ist fiir eine Gesell-
schaft verhdangnisvoll, wenn das Geld zum MaB aller Dinge wird, die

18 Vgl. Diderot, Grimm: Correspondance littéraire, S. 1-14. Hier und im Folgenden wird
mit der Sigle Corrl und Seitenzahl verwiesen auf diese Ausgabe. Marx folgt Grimm in
der Kritik der Physiokraten; er wundert sich, wie die Enzyklopadisten sie unterstiitzen
konnten, ist doch der 6konomische Liberalismus auf einen autoritiren Staat angewie-
sen; vgl. Marx-Engels Gesamtausgabe, Bd. I1/2.2, S. 347, 361. Hier und im Folgenden
wird mit der Sigle MEGA und Seitenzahl verwiesen auf diese Ausgabe.

4 Lettre 2 Grimm, Novembre 1769.

https://dol.org/10.5771/9783968216560-145 - am 16.01.2026, 22:30:46. Vi [—



https://doi.org/10.5771/9783968216560-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Diderot, Marx und der Aufbruch ins biirgerliche Zeitalter 151

Habenichtse den Reichtum vorspiegeln miissen und die Arroganz der
einen auf die Heuchelei der andern trifft. Der gute Luxus verdankt sich
dem realen Uberfluss, der schlechte maskiert das Elend und entspringt
dem Gegensatz von Reichtum und Misere (OC X VI, 164-169).%

Der Dialog findet seine Fortsetzung in der Satire contre le luxe, a la ma-
niere de Perse (OC XVI, 551-557). Die Argumente werden wiederholt:
die Kauflichkeit der Amter und der Machtmissbrauch unersittlicher
Steuereintreiber verursachen die Ubel der franzésischen Gesellschaft.
Sobald das Gold alle Wege 6ffnet und alle es begehren, gelten Ver-
dienst und ehrlicher Wetteifer nichts mehr. Wenn Betriiger Reichtum
im Uberfluss haben, beginnt ein sinnloser und grausamer Kampf zwi-
schen allen Stinden der Gesellschaft. Das Gold wird zum Idol der
Nation, es bewirkt, dass einige ihren Reichtum schamlos zur Schau
stellen und andere zu Heuchlern werden. In der Gesellschaft gilt das
unheilvolle Wort: >Soyons ou paraissons richess, >Seien oder scheinen
wir reich<«. Die Politik soll die Bauern vom driickenden Gewicht der
Steuern befreien, die Ungleichheit der Vermogen vermindern und die
Nationen bereichern. Segensreich ist der Reichtum, der die Geniisse
vervielfacht und die Kiinste fordert. Doch der Lauf der Geschichte ist
unerbittlich, die Landwirtschaft wird Handel, Industrie und Reichtum
fordern, Reichtum lisst die Bevolkerung und die Ungleichheit wach-
sen. Eine wohlhabende Gesellschaft schitzt Kunst und Wissenschaft
nur noch unter dem Aspekt des Nutzens. Tugend und Heldenmut sind
nicht mehr zu finden bei den >enfants de I'esprit économique<, den Kin-
dern des 6konomischen Geistes.'®

Im ersten Text stimmen Diderot und Grimm in der Kritik der beste-
henden Verhiltnisse iiberein, in der Satire zeichnet sich ein Dissens
ab. Welche Konsequenzen zieht der Kritiker aus der Diagnose? Der
Realist hilt es fiir klug, Heimat und Mitmenschen zu schétzen und
sich der bestehenden Ordnung der Dinge zu unterziehen. Doch wie
soll man gliicklich sein inmitten eines angeblich zivilisierten Volkes,
das nur nach Gold giert und das Verdienst verachtet, gibt der Pessimist
zu bedenken. Handelt es sich um ein Selbstgesprach? Diderot traumt

1> Vgl. Guillaume-Thomas Raynal: Histoire philosophique et politique des établisse-
ments et du commerce des Européens dans les deux Indes, Tome I, S. 396-400. Hier
und im Folgenden wird mit der Sigle HDI I und Seitenzahl verwiesen auf diese Aus-
~ gabe.
16 Zum Zusammenhang von Korruption, Dekadenz und Handel vgl. Galiani: Dialogues
(wie Anm. 9), S. 110-114.

https://dol.org/10.5771/9783968216560-145 - am 16.01.2026, 22:30:46. Vi [—



https://doi.org/10.5771/9783968216560-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152 Urs Marti-Brander

von einer Gesellschaft, worin der Subsistenzluxus fiir alle Menschen
erschwinglich wird, nimmt aber resigniert Kenntnis vom unaufhalt-
samen Prozess des Fortschritts. Die Satire soll den Zeitgenossen den
Spiegel vorhalten, auf das sie sich bewusst werden, was sie verspielt
haben und wie sehr sie sich von triigerischen Erwartungen korrumpie-
ren lassen. Die Kritik wird im Bewusstsein formuliert, dass der Weise
auf verlorenem Posten steht. Unsinniger Luxus, Geldgier, ungleiche
Verteilung der Reichtiimer und die Aufspaltung der Gesellschaft in
zwei Klassen gehoren zu Diderots wichtigsten Themen (OC XXIV,
384f.; 693ff.; 702).

Politik und Kommerz

Die Lektiire einer Schrift von Ferdinando Galiani hat Diderot dazu be-
wogen, sein Urteil iiber die Physiokratie zu revidieren. Galiani konn-
te zeigen, dass es mit der wissenschaftlichen Qualitit dieser Theorie,
ihrer Fahigkeit zur Voraussage okonomischer Entwicklungen nicht
weit her war. Entgegen den Voraussagen stiegen die Getreidepreise,
die Arbeitslosigkeit nahm zu, die Nachfrage nach anderen Konsum-
giitern ab, soziales Elend und Hungersnot drohten, die GroBgrund-
besitzer profitierten. Der Abbé Morellet trat mit seiner Réfutation de
louvrage qui a pour titre Dialogues sur le commerce des bleds Galiani entge-
gen, Diderot rezensierte die Réfutation im Auftrag des Polizeichefs de
Sartine kritisch (OC XX, 185-194)."” Galiani publizierte die Dialogues
sur le commerce des bleds 1770 mit Diderots Unterstiitzung, der darauf
unter dem Titel Apologie de l'abbé Galiani eine Kritik an Morellet ver-
fasste. Galiani hielt die physiokratische Idee, die Landwirtschaft sei
Basis des Reichtums, fiir falsch. Als Produkt des Bodens gehort das
Getreide zum Handel und zur 6konomischen Gesetzgebung, als Ge-
genstand der dringendsten Notwendigkeit und wichtigstes Anliegen
der Gesellschaft ist es eine Angelegenheit von Politik und Staatsraison,
wie er darlegt.'® Die Freiheit der Ausfuhr dient den >monopoleurs< und
Wucherern, welche die Preise erh6hen und ganze Provinzen aushun-
gern um sich zu bereichern, schlieBlich wird es zu Aufstinden kom-

17 Vgl. die Einfithrung von Georges Dulac.
18 Galiani: Dialogues (wie Anm. 9), S. 30.

https://dol.org/10.5771/9783968216560-145 - am 16.01.2026, 22:30:46. Vi [—



https://doi.org/10.5771/9783968216560-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Diderot, Marx und der Aufbruch ins biirgerliche Zeitalter 153

men."Y Die Ansicht, Eigentum und Freiheit seien die Grundprinzipien
der Gesellschaft, stellt Galiani ebenso in Frage; in Krisensituationen
iiberwiegt das Interesse der Gemeinschaft.?’ SchlieBlich parodiert er
die Rhetorik der Physiokraten: »Il a paru évident aux économistes que
I'évidence de leur évidence rendrait évident a toutes les nations I'avan-
tage évident de la libre exportation.«?!

Das sakrosankte Recht auf privates Eigentum muss zuriicktreten, so-
bald es um offentliche Angelegenheiten und den allgemeinen Nutzen
geht, wie Diderot im Anschluss an Galiani meint. Er kritisiert nicht
das Recht der Biirger auf privates Eigentum, vielmehr die absolutisti-
sche Herrschaft, die es jederzeit verletzt (OC XX, 288f., 313). Damit
stellt er ein Axiom der Physiokraten in Frage: Der Konig als oberster
Grundherr kann durchaus einen >despotisme illégal< ausiiben und das
Eigentum im Namen der Staatsraison antasten, die wichtigste Voraus-
setzung der wohlgeordneten Gesellschaft ist daher nicht der Reichtum,
sondern die Sicherheit. Das Recht auf Privateigentum ist eine utopi-
sche Phantasie (OC XX, 291f., 296ff.). Diderot mahnt, das Gefiihl der
Menschlichkeit miisse heiliger sein als ein Eigentumsrecht, wogegen
immer wieder verstoBen wird und in dessen Namen man Menschen
Hungers sterben lisst (OC XX, 331; vgl. S. 307f.). Handelsfreiheit und
Monopolbildung werden die Aufspaltung der Gesellschaft in wenige
wohlhabende Landwirte und eine Masse mittelloser Arbeiter provo-
zieren (OC XX, 309-313).

Bodin, Locke und spitere liberale Denker haben der politischen The-
orie eine neue Richtung gewiesen: der Zweck der Staatsgriindung
besteht im Schutz des privaten Eigentums. Biirger miissen ihr Eigen-
tum gegenseitig respektieren, niemand darf unverdient Privilegien
beanspruchen (OC XX, 307f.). Als >bourgeois révolutionnaire<*2 muss
Diderot dem Eigentum, zusammen mit der Freiheit und dem Gliick,
vorrangige Bedeutung beimessen. Das enzyklopéddische Unternehmen
beruht auf dem Grundsatz der Verbindung von Freiheit und Eigentum,
einem Grundsatz, dem {iibrigens auch Marx beipflichten wird, wenn
er vom selbsterarbeiteten Eigentum spricht. Fiir die sozialen Konflikte
des 19. Jahrhunderts wird die Erfahrung der arbeitenden Bevolkerung

9 Ebd., S. 178-181.
20 Ebd., S. 209-212.
2l Ebd., S. 301: »Den Okonomen schien evident zu sein, dass die Evidenz ihrer Evidenz

N allen Nationen den Vorteil der freien Ausfuhr evident erscheinen lisst.«
22 Gerhardt Stenger: Diderot, le combattant de la liberté, Paris 2013, S. 467-495.

https://dol.org/10.5771/9783968216560-145 - am 16.01.2026, 22:30:46. Vi [—



https://doi.org/10.5771/9783968216560-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154 Urs Marti-Brander

bestimmend, dass biirgerliches Privateigentum oft ein unverdientes
Privileg ist und die Mehrheit keine Chance hat, sich Eigentum anzueig-
nen. Diderot war sensibel genug, die miihevolle Situation der Arbeiter
zur Kenntnis zu nehmen. Thre Aktivititen sind der Gesundheit abtrag-
lich, lassen sie vorzeitig altern und obgleich sie niitzlich und notwendig
sind, werden sie schlecht bezahlt. Was die Arbeiter quilt, ist nicht der
geringe Lohn, sondern die Ermiidung, die iiberlange Dauer ihrer Té-
tigkeit (OC XXIV, 715).

Die Poetik der Ruinen - revolutionare Phantasien

»Tout porte en soi un germe secret de destruction« (OC XVI, 556).2%
Diderot war fasziniert vom Motiv der Ruinen, wie der Salon de 1767
bezeugt. Sie wecken in ihm groBartige Gefiihle, lassen ihn verstehen,
dass alles zugrunde geht, nur die Welt bestehen bleibt, nur die Zeit
von Dauer ist. Der Mensch als Wanderer zwischen zwei Ewigkeiten
ist vergdanglich. Ruinen bringen den Menschen die Verginglichkeit
von Staaten und Gesellschaften zu Bewusstsein. Diderot malt sich
aus, wie ein Sturzbach alle Nationen mit sich in den Abgrund reiS3t,
wihrend er alleine am Rand steht und die Fluten zerteilt, die sich
an seinen Seiten ergieBen — ein neuer Moses? Ruinen beweisen, dass
Herrschaftsformen nicht ewig und andere Ordnungen moglich sind.
Sie lehren die Menschen die Vergeblichkeit ihres Tuns und lassen sie
die Verheerungen der Zukunft vorwegnehmen (OC XVI, 335-339;
vgl. HDI 1, 453).

Die Radikalisierung von Diderots politischen Ansichten dokumentie-
ren mehrere AuBerungen. »Salus populi suprema lex est« — Diderot halt
die Devise fiir falsch, sie sollte lauten: »Salus dominantium suprema
lex est« — das Heil der Herrschenden ist hochstes Gesetz, es schiitzt den
Hirten, nicht die Herde, mit dem Unterschied dass >le souverain-pat-
re< das Vieh nicht zu saftigen Weiden fiihrt, sondern verhungern ldsst
und direkt zum Schlachthof fiihrt (Corr V, 173).2* 1769 st6B8t Diderot

auf eine Schrift von Dom Deschamps, der das Ziel der Zivilisation in

23 5 Alles birgt in sich den geheimen Kern der Zerstorung.«
24 Lettre a Sophie Volland, 12 novembre 1765. Vgl. Thrasymachos’ Kritik an Sokrates’
pastoralem Herrschaftsverstandnis: Platon: Politeia 343b.

https://dol.org/10.5771/9783968216560-145 - am 16.01.2026, 22:30:46. Vi [—



https://doi.org/10.5771/9783968216560-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Diderot, Marx und der Aufbruch ins biirgerliche Zeitalter 155

einer egalitiren Gesellschaft ohne Herrschaft und Gesetz sieht. Die
menschliche Gattung konne ihr Gliick erst finden, wenn es keine Ko-
nige, Priester, Magistraten, kein privates Eigentum und keinen Begriff
von Laster und Tugend mehr gibt. Diderot gesteht, die Lektiire habe
ihm Vergniigen bereitet, unverhofft habe er sich in der Welt wiederge-
funden, fiir die er bestimmt sei. Er spricht von einem schénen Paradox,
hilt den anarchischen Zustand fiir >diablement idéal< (Corr IX, 245).%°
Der Fiirstin Dashkoff schreibt er, jedes Jahrhundert werde von seinem
Geist bestimmt, der Geist ihrer Gegenwart sei jener der Freiheit. So-
bald die Menschen wagten, die Festungen der Religion zu erstiirmen,
giibe es kein Halten mehr (Corr XI, 20f).2 Wer die Majestit des Him-
mels mit drohendem Blick anschaut, wird nicht zégern die Souverini-
tiat der Erde ebenso zu betrachten. Die Kritik des Himmels verwandelt
sich in die Kritik der Erde, so wird Marx formulieren (MEGA II1/1,
458). Diderot ist iiberzeugt, Frankreich nihere sich einer Krise, die
in Sklaverei oder Freiheit miinden werde. Diderot — ein Revolutionir,
ein Anarchist, gar Kommunist? Der Schluss wire voreilig. Das Ideal
ist eine teuflische Sache, Diderot rit zu Realitétssinn: jede Macht, die
nicht das Gliick der Allgemeinheit anstrebt, ist illegitim, doch keine
Macht auf Erden erfiillt das Kriterium, mit dem Bestehenden muss
man sich wohl oder iibel abfinden. Vorsicht ist geboten, die Lektion
von Vincennes kann Diderot nicht vergessen.

Was ist unter radikaler Politik zu verstehen? Diderot sieht sich konfron-
tiert mit zwei gegensitzlichen Positionen, einer utopischen und einer re-
alpolitischen. Realpolitisch argumentiert der englische Maler Ramsay,
dessen Brief Diderot iibersetzt. Ramsay kritisiert Beccarias Dei delitti e
delle pene sowie generell die >Metaphysik« des Sozialvertrags. Einen sol-
chen Vertrag sucht man in der Geschichte vergeblich, Menschen sind
herrschsiichtig, die Herrschenden miissen ihre Autoritédt durchsetzen,
notfalls mit grausamen Strafpraktiken (OC XX, 407-419).*” Diderot
kann dieser Ansicht nicht beipflichten, nimmt aber zur Kenntnis, dass
eine rein normativ agierende Philosophie manche Fragen offen lisst.

25 ygl. Benot: Diderot (wie Anm. 1), S. 144.
?b A la princesse Dashkoff, 3 avril 1771.
77 Lettre traduit de I’anglais de M. Ramsay.

https://dol.org/10.5771/9783968216560-145 - am 16.01.2026, 22:30:46. Vi [—



https://doi.org/10.5771/9783968216560-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156 Urs Marti-Brander

Sturm und Drang nach Kommerz

Marx hat Diderot als Schriftsteller hoch geschitzt, Jacques le fataliste,
Le neveu de Rameau und den Salon de 1767 hatte er gelesen, zitierte
gerne daraus, mehrere Biande der Correspondance Littéraire in der Auf-
lage von 1813-1814 waren in seiner Bibliothek vorhanden (MEGA IV
32, 301-302). Er hatte Gelegenheit, philosophische, 6konomische, li-
terarische und politische Debatten im Frankreich der zweiten Halfte
des 18. Jahrhunderts zu verfolgen sowie Texte von Diderot, Grimm,
Galiani, Raynal und anderen zu lesen. Was die >politische Form« be-
trifft, so stehen bei Diderot und Marx zwei Aspekte im Vordergrund:
die Kritik der Entfremdung als negativer, der Fortschrittsglaube als
affirmativer Kommentar zum historischen Prozess. »Soyons (riches)
ou paraissons riches«. Marx nimmt das Motto der Satire auf, spricht
von der dsthetischen Form des Schatzes, dem Besitz von Gold- und Sil-
berwaren. Diderot erwédhnt die Arbeiterin, die kaum genug verdient,
um sich Brot zu kaufen, aber eine goldene Uhr hat. Marx formuliert
knapp: Der Schatzbildner opfert dem Goldfetisch seine Fleischeslust.
Er macht Ernst mit dem Evangelium der Entsagung (MEGA I1/5, 91).
Diderots Rhetorik von Sein und Schein, selbst- und fremdbestimm-
tem Leben hat Marx inspiriert: das Vermogen, das den Status eines
Menschen bestimmt, ist nicht mehr die schopferische Fahigkeit, son-
dern die Hohe des monetidren Eigentums. Diderot verflucht jene, die
das Gold zum Idol der Nation erhoben haben. Dies tut Rameaus Nef-
fe. Er nimmt in der sozialen Hierarchie einen bescheidenen Platz ein
und reprasentiert doch den wichtigsten Teil von Stadt und Hof, so
belehrt er den Philosophen. Er ist eine Sklavennatur, wie er freimii-
tig einrdumt, sucht die Leute zu amiisieren (OC XII, 119, 122). Sein
hochstes Gut ist Gold, ihm gilt sein Sehnen. Nie kdme er auf die Idee,
seinen Sohn Maximen der Tugend zu lehren, wer sich daran hielte,
wiirde zum Bettler. Besitzt er ausnahmsweise einen Louis d’Or, stellt
er sich vor den Sohn hin, zieht die Miinze aus der Tasche, hebt die
Augen zum Himmel empor und kiisst sie — die Blasphemie ist deutlich
(OC XII, 175). Das Gold wird vom Zirkulationsmittel zum Gott in
der Welt der Waren, wie Marx schlieft (MEGA II/1.1, 146). Er nimmt
die Frage des Luxus auf: Der Kapitalist reduziert das Bediirfnis des
Arbeiters auf den elendesten Lebensunterhalt, dessen Tétigkeit auf die
abstrakteste mechanische Bewegung; er macht ihn zu einem unsinn-
lichen, bediirfnislosen Wesen, noch der bescheidenste Genuss, die

https://dol.org/10.5771/9783968216560-145 - am 16.01.2026, 22:30:46. Vi [—



https://doi.org/10.5771/9783968216560-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Diderot, Marx und der Aufbruch ins biirgerliche Zeitalter 157

geringste spontane Téatigkeit des Arbeiters erscheint ihm als Luxus.
Die Nationalokonomie ist keine Wissenschaft des Reichtums, sondern
des »Entsagens, des Darbens, der Ersparung, und sie kommt wirklich
dazu, dem Menschen sogar das Bediirfnis einer reinen Luft oder der
physischen Bewegung zu ersparen.« Marx reklamiert fiir das arbei-
tende Volk den Luxus, Biicher zu lesen, ins Theater, auf den Ball, ins
Wirtshaus zu gehen, zu singen, zu malen und zu fechten (MEGA 1/2,
420f.). In der Geschichte der Industrie entdeckt er das >aufgeschlagene
Buch der menschlichen Wesenskrifte<, die menschliche Psychologie,
die bislang stets nur in einer Niitzlichkeitsbeziehung gefasst wurde
(MEGA 1/2, 395). Diderots Kritik des Utilitarismus findet hier ihre
Fortsetzung. Industrie bedeutet fiir Marx die Gesamtheit der produk-
tiv-kreativen Fihigkeiten des Menschen. Er nimmt Elemente der Ge-
sellschaftskritik von Diderot auf und iibersetzt sie in die Sprache des
19. Jahrhunderts, worin der industrielle Kapitalismus zur dominieren-
den Wirtschaftsform geworden ist.

Der Kritiker der Entfremdung ist zugleich Fiirsprecher biirgerlich-libe-
raler Anliegen, er versteht die Franzosische Revolution als Emanzipa-
tion des Biirgertums, fordert Handels- und Gewerbefreiheit als Bedin-
gungen des Fortschritts, steht den kommunistischen Sekten skeptisch
gegeniiber. Zeit seines Lebens hat Marx einen Kommunismus abge-
lehnt, der Asketismus und Bediirfnislosigkeit predigt und die Individu-
alitdt sowie die Welt der Bildung und Zivilisation negiert (MEGA 1/2,
399). Das Manifest der Kommunistischen Partei ist ein Loblied auf die Ta-
ten der Bourgeoisie. Sie hat die Aufkldrung radikalisiert, feudale, pat-
riarchalische, idyllische Verhiltnisse zerstort, die Religion im eiskalten
Wasser egoistischer Berechnung ertrankt und mittels der groBen In-
dustrie den Weltmarkt geschaffen.?® Marx erinnert an die biirgerlichen
Revolutionen in den Niederlanden, England und Frankreich, versteht
sie als Kdmpfe gegen Absolutismus, Adel und Kirche, Proklamatio-
nen der politischen Ordnung fiir die neue europédische Gesellschaft, als
Sieg des biirgerlichen tiber das feudale Eigentum, der Konkurrenz iiber
die Zunft, der Aufkldrung iiber den Aberglauben, des FleiBes tiber die
Faulheit, des Rechts iiber das Privileg (MEW 6, 107f.).

Nach dem Sturz Robespierres wird dessen republikanisches Ideal vom
Liberalismus verdriangt, die politische Aufklarung verwirklicht sich

28 Marx-Engels-Werke, Berlin 1956-1990, Bd. 4, S. 464f. Hier und im Folgenden wird
mit der Sigle MEW, Bandnummer und Seitenzahl verwiesen auf diese Ausgabe.

https://dol.org/10.5771/9783968216560-145 - am 16.01.2026, 22:30:46. Vi [—



https://doi.org/10.5771/9783968216560-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158 Urs Marti-Brander

prosaisch. Die von feudalen Banden befreite biirgerliche Gesellschaft
bricht »in gewaltigen Lebensstromungen hervor. Sturm und Drang
nach kommerziellen Unternehmungen, Bereicherungssucht, Tau-
mel des neuen biirgerlichen Lebens, dessen erster Selbstgenuss noch
keck, leichtsinnig, frivol, berauschend ist [...]«. Aufkldrung fordert das
wissenschaftliche so gut wie das 6konomische und politische Wissen,
Marx folgt hierin den Enzyklopédisten. Die Verdriangung des feudalen
durch das kapitalistische Eigentum, die Regungen der befreiten Indus-
trie sind Akte der Aufklirung (MEW 2, 130). Anhand der Konkur-
renz zwischen Grundbesitz und Kapitalbesitz demonstriert Marx wie
okonomische Gewissheiten ideologische Konflikte provozieren: Der
Grundeigentiimer sieht im Kapitalisten den Urheber von Konkurrenz,
Pauperismus und sozialer Desintegration. Der Kapitalist verweist auf
die Wunder der Industrie, weil sich als legitimer Vertreter der Moder-
ne, beschert der Welt Freiheit, Moral, Bildung und Vélkerverstandi-
gung. Beide Seiten iiberschitzen sich (MEGA 1/2, 379ff.). Sieht Marx
sich gezwungen, Stellung zu beziehen, wie in den Disputen iiber den
Freihandel in England, gerit er in Verlegenheit. Auf die Seite der kon-
servativen Freihandelsgegner will er sich nicht stellen, doch ist ihm
klar, dass die Globalisierung des Handels die Volkerfreundschaft kei-
neswegs stirken wird; was die freie Konkurrenz auf nationaler Ebene
an Zerstorung angerichtet hat, muss sich auf globaler Ebene wieder-
holen (MEW 4, 444-458). Kann somit die Schaffung des Weltmarkts
nicht als Akt der Aufkldrung gelten? Marx hat die Globalisierung als
notwendigen Prozess verstanden, die neuen Akkumulationsmethoden
des global expandierenden Kapitalismus jedoch in diistersten Farben
gemalt: Die Ausbeutung von Gold und Silber in Amerika, die Aus-
rottung und Versklavung der eingeborenen Bevolkerung, die Zwangs-
arbeit in den Bergwerken, die Eroberung und Auspliinderung von
Ostindien, der Sklavenhandel in Afrika, den Handelskrieg der europé-
ischen Nationen, das Kolonialsystem, die Staatsschulden, den Protek-
tionismus, die Instrumentalisierung der Staatsgewalt zu Profitzwecken
(MEGA I1/5, 601f.).

Diderot hat den unaufhaltsamen Gang der Geschichte anhand der Ru-
inen evoziert, Marx — in einer Zeit des beschleunigten Fortschritts -
nimmt ein Motiv des Neveu de Rameau auf, den fremden Gott, der sich
bescheiden auf den Altar setzt, neben den Landesgttzen. Er breitet sich
aus, wird stdrker, »und an einem hiibschen Morgen gibt er mit dem
Ellbogen seinem Kameraden einen Schub, und Bauz! Baradauz! Der

https://dol.org/10.5771/9783968216560-145 - am 16.01.2026, 22:30:46. Vi [—



https://doi.org/10.5771/9783968216560-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Diderot, Marx und der Aufbruch ins biirgerliche Zeitalter 159

Gotze liegt am Boden.«*” Der fremde Gott ist das Kolonialsystem, das
den Profit zum einzigen Zweck der Menschheit erklirt (MEGA 11/5,
604), die erbarmungslose Ausbeutung der Erde und der Menschen ist
der neue Gottesdienst.

Marx’ Thema ist jenes von Raynal und Diderot: die Globalisierung
des Handels, der Kolonialismus, die Sklaverei. Wo liegen die Affini-
titen? Diderot wie Marx formulieren eine Ethik der Wissenschaft.
Marx will nicht die Person des Kapitalisten verantwortlich machen fiir
Verhiltnisse, deren Geschopf er ist; er versteht sich als Wissenschaft-
ler, dem wissenschaftliche Kritik willkommen ist. Diderot respektiert
ausschlieBlich die heilige Wahrheit. Von Leidenschaften und Vorur-
teilen will er sich befreien, Herkunft und Status vergessen und seinen
imagindren Lesern als guter Freund begegnen, seine Seele von Furcht
und Hoffnung reinigen. Er will Irrtiimer angreifen, nicht Personen.
Seine Seele will er von Furcht und Hoffnung reinigen, tiber dem Glo-
bus schwebend will er alles iiberblicken. Dank dieser Perspektive ist
er frei, vermag den Fortschritt zu ermessen, sieht das Aufblithen von
Kunst und Wissenschaft, das Ende der Barbarei und die Zivilisierung
der Vélker. Wem ist dies zu verdanken? Marx wird der Bourgeoisie
das Verdienst zuerkennen, Diderot beruft sich auf das Urteil aufgeklar-
ter Mianner, die den Fortschritt dem Handel zurechnen (MEGA 11/5,
14f.; HDI 1, 24).%° Die Zivilisationskritik von Diderot und Marx ist ein
Protokoll der Verbrechen der Eroberer und Unterdriicker, doch ist sie
nicht nur Anklage, vielmehr Analyse jener Prozesse, die dazu gefiihrt
haben, dass Menschen und Nationen unter dem Zwang der Konkur-
renz stehen und den Profit zu ihrem ausschlieBlichen Handlungsmotiv
machen.

Vermag der Handel die Harmonie zwischen den Vélkern, die gerech-
tere Verteilung der Reichtiimer und die Freiheit aller Menschen zu
bewirken angesichts der Monopole, diesen Tyrannen der Industrie?
(HDI I, 328). Das Werk von Raynal und Diderot dokumentiert, wes-
halb dies nicht zutrifft. Marx hat dargelegt, wie die Globalisierung
die Arbeits- und Lebensbedingungen der Menschen von weltge-
schichtlichen Faktoren abhidngig macht, wie technische Erfindungen

29 S0 die Ubersetzung von Goethe. Denis Diderot: Rameaus Neffe, Stuttgart 1984, S. 71.
Im Original: »Le dieu étranger se place humblement sur I'autel a c6té de I'idole du
pays; peu a peu, il s’y affermit; un beau jour, il pousse du coude son camarade; et

_ patatras, voila I'idole en bas.« OC XII, 163f.; vgl. OC XIX, 382f.

30 Vgl. auch Fontenay: Diderot (wie Anm. 1).

https://dol.org/10.5771/9783968216560-145 - am 16.01.2026, 22:30:46. Vi [—



https://doi.org/10.5771/9783968216560-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160 Urs Marti-Brander

Arbeitsplitze vernichten und groBe Reiche umwilzen (MEW 3, 45f.).
Diderot ruft die Volker auf, sich zu erheben, die Pflastersteine aus den
StraBen zu reien. Den englischen Hdndlern, die sich zu Herrschern
aufgeschwungen haben, schreibt er folgende Maxime zu: »M&ge mein
Land untergehen, Hauptsache ich kann mich bereichern. Alle Orte
auf Erden gelten mir gleich. Habe ich eine Region verwiistet und aus-
gesaugt, wird stets noch eine weitere iibrigbleiben, wohin ich mein
Gold tragen und friedlich genieBen kann« (HDI I, 327-333 [Freie
Ubersetzung; U.M.]). »Aprés moi le déluge! Nach uns die Sintflutc,
ist der Wahlruf der Kapitalisten, so bringt es Marx auf den Begriff
(MEGA 11/5, 212).

Marx’ Kapitalismuskritik zielt auf die Instrumentalisierung des Indi-
viduums. Eine Arbeitsteilung, die individuellen Bediirfnissen und Fa-
higkeiten nicht gerecht wird, entwertet die Menschenwelt. Der Instru-
mentalisierung stellt er das Ideal des universellen, freien, sich selbst
verwirklichenden Menschen entgegen und prophezeit ein kiinftiges
Zeitalter freier Individualitit (MEGA 11/1.1, 90f.; I11/5, 476f.). Die Per-
fektibilitdt, die Freiheit des Menschen sich zu entfalten und die eignen
Potentiale zu verwirklichen, ist fiir Diderot das Kriterium einer guten,
humanen Gesellschaft. Die Politik kann die Menschen nicht perfek-
tionieren, wohl aber die Bedingungen schaffen, welche die Entfaltung
ermoglichen. Dies setzt eine Gesellschaft voraus, die sich selbst orga-
nisiert, die Menschen zur Freiheit erzieht, die Macht der Regierung
beschrinkt und ein Recht auf Widerstand kennt.%!

Der Fortschritt der Zivilisation ist eine vieldeutige Angelegenheit, dies
war Diderot so gut wie Marx bewusst. In einer 1856 gehaltenen Rede
hielt Marx fest: »In unseren Tagen scheint jedes Ding mit seinem Ge-
genteil schwanger zu gehen.« Die Technik vermochte die menschliche
Arbeit zu verringern, lisst sie aber verkiimmern und bis zur Erschop-
fung auszehren. Die Quellen des Reichtums verwandeln sich zu Quel-
len der Not. Die Bezwingung der Natur durch den Menschen hat zur
Folge, dass der Mensch durch andre Menschen oder durch seine eigne
Niedertracht unterjocht wird (MEW 12, 3f.).

Wie steht es um die >Formen des Politischen<? Es fehlt im ausgehenden
18. und frithen 19. Jahrhundert nicht an Utopien und Ideologien, die
den Sinn der Geschichte zu kennen beanspruchen. Diderot begeistert

3 Annie Ibrahim: Diderot. Un matérialisme éclectique, Paris 2010, S. 220; Anthony
Strugnell: Diderot’s politics, The Hague 1973, S. 67f., 183f.

https://dol.org/10.5771/9783968216560-145 - am 16.01.2026, 22:30:46. Vi [—



https://doi.org/10.5771/9783968216560-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Diderot, Marx und der Aufbruch ins biirgerliche Zeitalter 161

sich fiir die Physiokratie und dessen Konzept des legalen Despotismus,
er sympathisiert mit dem aufgeklidrten Despotismus, der absoluten Mo-
narchie.?> Marx ist von der franzdsischen Aufkldrung, von Holbach
und Helvétius beeinflusst, ebenso von den Junghegelianern. Je mehr
Diderot und Marx sich ins Studium der Geschichte vertiefen, desto
kritischer beurteilen sie Ideologien, die beanspruchen deren Ziel zu
kennen. Die Wissenschaft der Geschichte iiberwindet die Ideologien.
Diderots Asthetik hat einen prézisen sozialen, 6konomischen und poli-
tischen Inhalt, sie bringt die Bestrebungen der aufsteigenden biirgerli-
chen Klasse zum Ausdruck.®® Diderot, der materialistische, revolutio-
nire Denker nimmt den historischen Materialismus von Marx vorweg.
Beide Denker sind kritische Beobachter, Chronisten eines Geschehens,
dessen Logik sie mit mehr oder weniger Erfolg zu entschliisseln su-
chen. Die Logik ist jene des Konflikts sozialer Klassen, sie gilt es zu
verstehen und zu priifen, unter welchen Bedingungen der Konflikt zu
beenden wire. So bewegt sich denn das Denken von Diderot und Marx
zwischen zwei Saulen: Der Kritik der Deshumanisierung sowie dem
Bemiihen zu verstehen, wie die Menschen versuchen, unter vorgefun-
denen Umstédnden ihre eigene Geschichte zu machen.

32 Ibrahim: Diderot (wie Anm. 31), S. 202, 214.
33 Lefebvre: Diderot (wie Anm. 1), S. 9f.

https://dol.org/10.5771/9783968216560-145 - am 16.01.2026, 22:30:46. Vi [—



https://doi.org/10.5771/9783968216560-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783968216560-145 - am 16.01.2026, 22:30:46.



https://doi.org/10.5771/9783968216560-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

