Kapitel 5
Kritik der ldentitat, Kritik der Normalisierung

— Positionen von Queer Theory

PAULA-IRENE VILLA

In den yoern und — vor allem — 8oern entfaltete sich in den USA (aber auch
international) das Feld lesbischer Theorie. Diese war und ist auch heute
nicht einheitlich, sondern bestand und besteht aus verschiedenen Stimmen
und Positionen. So verstehen sich manche Positionen als dezidiert feminis-
tisch orientiert, andere hingegen wenden sich kritisch von den verschiede-
nen Feminismen ab. Bei allen Unterschieden und bisweilen heftigen Kon-
flikten wurden diese Positionen allesamt ermdglicht durch die zunehmende
politische Sichtbarkeit lesbisch lebender Frauen, die ihrerseits eng mit der
Ausweitung der zweiten Frauenbewegung zusammenhing.’ Bereits im
Rahmen der >frithen< Phase der zweiten Frauenbewegung, also ab ca. 1968,
vor allem aber im Kontext der »Homophilenbewegung« und der nachfol-
genden »Gay Liberation« Bewegung waren verschiedene lesbische Positionen
artikuliert worden. Doch geschah dies zunichst vereinzelt; das Geschlecht
war im Zuge der Ausweitung der zweiten Frauenbewegung das zentrale,
das als das »eigentliche« definierte Thema. Zugleich wurde allerdings auch
Sexualitit zunehmend zum Politikum, d.h. zum Gegenstand sozialer und
politischer Reflexion und Auseinandersetzungen. Damit ist eine Bedingung
der Existenz nachfolgender Positionen und auch der zeitgensssischen Uber-
legungen im Kontext von Queer Theory benannt: Ohne die Thematisierung
und Politisierung der Sexualitit durch die zweite Frauenbewegung wire
Queer Theory undenkbar: »Queer markiert sowohl Kontinuitit als auch
Bruch mit dem fritheren Homo-Befreiungs- und lesbisch-feministischen
Konzepten« (Jagose 2001: 98).2 So kritisierten radikalfeministische Positi-
onen wie die der Radicalesbians (vgl. Kap. 3) heterosexuelle sexuelle Praxen
als Ausdruck von Herrschaft, Unterwerfung, Erniedrigung und — im Rahmen

14.02.2026, 14:35:29, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - I


https://doi.org/10.14361/9783839405048-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166 | PAULA-IRENE VILLA

der Ehe — als moderne Form von Sklaverei. Ehemals (scheinbar) rein private
Erfahrungen wie spezifische sexuelle Praktiken wurden zur politischen
Angelegenheit; sexualisierte Gewalt sowie Pornographie wurden zu Kern-
themen nicht nur feministischer Reflexion.3 Manche dieser Positionen der
Goer und yoer zu Sexualitit mutet heutzutage woméglich iibertrieben,
dogmatisch oder naiv an. Doch muss man sich vor Augen fithren, wie etwa
die Gesetzgebung zu der Zeit in den USA (und anderswo) tatsichlich war:
Vergewaltigung in der Ehe war juristisch betrachtet eine Unmdglichkeit,
die Nicht-Erfiillung »ehelicher Pflichten« — insbesondere bei Frauen — ein
selbst-verschuldeter Scheidungsgrund mit allen materiellen und sozialen
Nachteilen wie Armut, Stigmatisierung usw. Auch der vorherrschende me-
dizinisch-psychiatrische Diskurs um den »vaginalen Orgasmus« der Frauen
— der die Penetration als einzig erfiillende, als »eigentliche< und >normale«
sexuelle Praxis konstruiert und naturalisiert — ist ein Beispiel fiir die Poli-
tisierung von Sexualitit vor und jenseits feministischer Positionen. Diese
Exempel zeigen, dass Sexualitit gewissermaflen immer schon politisiert
ist, dass sie also niemals unabhingig von ihrer gesellschaftlichen Einbettung
existiert. Dartiber hinaus ist die bereits durch Kinsey Ende der 40er Jahre
in seinen empirischen Studien aufgeworfene Kritik an diesen Idealisierun-
gen Teil eines sich formierenden gesellschaftlichen Diskurses um Sexuali-
tit. Insgesamt ist also die Reflexivierung und Politisierung sexueller Praxen
durch radikalfeministische Stromungen keine >Erfindung« einiger Femi-
nistinnen, sondern die radikale Formulierung und kritische Wendung dessen,
was bereits Fakt war (und ist), aber bis dahin nicht so benannt worden war
- nimlich, dass Sexualitit keine menschliche Praxis jenseits von Geschichte
und Sozialitit ist. Vielmehr ist auch Sexualitit soziale Praxis. Sexualitit ist
damit auch historisch und als Bestandteil von Macht- und Herrschaftskon-
stellationen zu sehen, »Sexualitit [ist] als herrschaftskritische Kategorie«
zu sehen (Hark/Genschel 2003: 136). Hiermit befasst sich das Spektrum
der Queer Theory, um das es in diesem Kapitel hauptsichlich geht. Auch
wenn Queer Theory vieles meinen kann — und von manchen gerade anhand
ihrer »Unbestimmtheit« und »Elastizitit« (Jagose 2001: 13t.) charakterisiert
wird —, so herrscht weitestgehender Konsens dartiber, dass die Denaturali-
sierung, Reflexivierung und (herrschafts-)kritische Hinterfragung sexual-
politischer Kategorien vor allem hinsichtlich ihrer vermeintlichen Eindeu-
tigkeit und Stabilitit das Kernthema queerer Reflexionen und Praxen seien.4
Es werden nachfolgend zentrale Positionen der so genannten »Queer Theory«
dargestellt, insbesondere in ihren Beziigen und Briichen zu vorangegange-
nen Auseinandersetzungen um Sexualitit und Geschlecht.

14.02.2026, 14:35:29, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - I


https://doi.org/10.14361/9783839405048-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER IDENTITAT, KRITIK DER NORMALISIERUNG | 167

Dezentrierung von Geschlecht

Zu Beginn der 8oer erschienen eine Reihe wichtiger Texte in den USA, die
sich mit »Lesbianismus«, Sexualitit, dem Zusammenhang von Sexualitit,
Geschlecht und gesellschaftlichen Institutionen auseinander setzten. Hierzu
gehoren etwa »One is not born a woman« (»Man wird nicht als Frau geboren)
von Monique Wittig — urspriinglich ein Vortragstext, den Wittig 1979 bei
einer Konferenz zu Simone de Beauvoir in New York verlas (Wittig 2003) — sowie
der 1980 erschienene, inzwischen im Rahmen der Gender Studies und der
Queer Theory kanonisierte Text »Zwangsheterosexualitit und Lesbische Exis-
tenz« von Adrienne Rich (Rich 1989). Beide Texte zeigen in je spezifischer
Weise, wie innerhalb der »feministischen Diskurskonstellation« (Knapp) tiber
Sexualitit zunehmend kritisch nachgedacht wurde. Rich argumentiert, dass
es ein »lesbisches Kontinuum« gibe, welches alle Formen von kérperlicher
und emotionaler Nihe zwischen Frauen einschliefe (Rich 1989: 251, 261,
266ft.). In diesem bewegten sich Frauen ein Leben lang gewissermafien hin
und her: Wenn sich Midchen wechselseitig frisieren, wenn Frauen Arm-in-
Arm die Strale entlang laufen, wenn Miitter und T6chter miteinander schmu-
sen, wenn Freundinnen miteinander die intimsten Geheimnisse teilen usw.
— in solchen und dhnlichen Situationen der gleichgeschlechtlichen Zuge-
wandtheit und Intimitit lebten Frauen, so Rich, lesbische Praxen und zwar
auch dann, wenn sie sie selbst so nicht bezeichnen. Dass Frauen dies nicht
titen und zum Teil mit groRer Abwehr auf eine solche Bezeichnung reagieren,
liegt — so Rich — in der gesellschaftlich erzeugten Ausléschung, Abwertung,
Licherlichmachung und Disqualifizierung von »Lesbianismus«, die immer
darin miinden, dass lesbische liebende bzw. lebende Frauen eben keine >rich-
tigen« Frauen seien. Die sozial erzeugte Angst davor, als lesbisch zu gelten
ist vor allem die Angst davor, nicht als richtige Frau zu gelten. Zudem kritisiert
Rich mit deutlichen Worten Heterosexualitit als gesellschaftliche Institution,
die ihrerseits durch soziale Prozesse als die einzig natiirliche und demnach
legitime Form der Sexualitit bzw. Partnerschaft erscheine (Rich 1989: 268,
270, 272ft.); daher der von ihr geprigte Begriff der »Zwangsheterosexualitat«.
Insofern »Hetero« die Norm, das Normale, das Eigentliche, Natiirliche, Rich-
tige, das a priori Unterstellte und Angenommene ist, spricht Rich von der
»Zwangsheterosexualitit«. Im Kontext von Queer Theory wird dieser Begriff
als »Heteronormativitit« gewissermaflen weiter gefiithrt. Die utopische Vision
von Rich besteht darin, dass Frauen ohne normative, politische, 6konomische
oder sonstige Zwinge selbst entscheiden konnen sollen, wen sie wie begehren
und/oder lieben und welcher Art ihrer Beziehungen zu den jeweiligen Ge-
schlechtern sind.

Auch Wittig riickt den gesellschaftlich hergestellten normativen Zusam-
menhang von Geschlecht und Sexualitit in den Mittelpunkt ihrer Uberle-
gungen. Sie hebt vor allem auf die auch bei Rich enthaltene Kritik ab, dass
Lesbisch-Sein alltagsweltlich faktisch bedeute, keine richtige Frau zu sein:

14.02.2026, 14:35:29, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - I


https://doi.org/10.14361/9783839405048-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168 | PAULA-IRENE VILLA

»Lesbisch ist das einzige mir bekannte Konzept, das jenseits der Kategorien von
sex (Frau und Mann; als biologisches Geschlecht) ist, insofern das so bezeichnete
Subjekt (die Lesbe) keine Frau ist — weder 6konomisch, politisch noch ideologisch.
Denn eine Frau ist charakterisiert durch eine spezifische Beziehung zu einem
Mann, eine Beziehung, die wir zuvor als Knechtschaft bezeichnet haben. [...] Dieser
Beziehung entkommen Lesben, indem sie sich weigern heterosexuell zu werden
oder zu bleiben« (Wittig 2003: 162).

Ausgangspunkt von Wittig ist ihre »materialistisch feministische« Ablehnung
der Annahme, dass Frauen eine »natiirliche Gruppe seien« (Wittig 2003:
158). Dazu seien Frauen zu verschieden, die Kategorie >Frau« zu sehr eine
homogenisierende soziale Konstruktion: »Die Natur der Frau ist nur eine
Idee« (ebd., Hervoh. 1.0.; vgl. auch ebd.: 159). Diese Einsicht, die Wittig
zufolge materialistische Analysen »argumentativ« erlangten, erreiche die
lesbische Gemeinschaft/Gesellschaft (»the lesbian society«) mittels der
Praxis (ebd.). Die schiere Existenz lesbischer Frauen zerstére zwangsliufig
die — angebliche — Homogenitit oder Ontologie der Weiblichkeit, indem sie
zeige, dass es Frauen gibt, die den >eigentlichen«< Weiblichkeitsvorstellungen
nicht entsprechen: Lesbische Frauen sind, so Wittig, faktisch ein Widerspruch
bzw. Oxymoron. Und dies zeige, so Wittig weiter, wie sehr die Konstruktion
einer Naturhaftigkeit des Frau-Seins von der »richtigen« sexuellen Praxis
abhingig sei (ebd.: 159): »Die Weigerung, heterosexuell zu werden (oder
zu bleiben) hat immer die Weigerung bedeutet, ein Mann oder eine Frau
zu werden — ob bewusst oder unbewusst« (ebd.: 159).5 Wittig macht damit
auf den konstitutiven Zusammenhang von Sexualitit bzw. Begehren einer-
seits und Geschlecht andererseits aufmerksam. Lesbische Frauen, so Wittig
weiter, sind von der vergeschlechtlichten Ungleichheitsstruktur in beson-
derer Weise betroffen, denn sie verzichten — ob ihrer Unabhingigkeit von
Minnern — auf diejenigen Privilegien, die etwa Ehefrauen durch ihren
legalen Status erwerben. Sich unabhingig von einem Mann zu machen,
Leben und Lieben auf das gleiche Geschlecht auszurichten, meint demnach
auch, auf die Fiirsorge patriarchaler und heterosexueller Strukturen zu
verzichten. Diese sind ja keineswegs nur >privater< Natur, etwa in konkreten
Beziehungen. Vielmehr zieht sich die heterosexuelle Vergeschlechtlichung
und die damit einhergehende Privilegierung »richtiger« Frauen durch alle
politischen, 6konomischen und sozialen Institutionen hindurch. Hierauf
machen eine Reihe queerer Analysen nachdriicklich aufmerksam, worauf
ich weiter unten eingehen werde. Lesbische Frauen haben, so Wittig, zudem
etwa im Vergleich zu Schwulen keinerlei gesellschaftlichen Privilegien,
die sich aus ihrem Geschlecht ergeben. Die Instabilitit des Konzepts >Fraus,
welches durch die schiere Existenz von Lesben ins Wanken geraten kann,
ist fiir Wittig eine utopische, eine positive Vision. Deutlich bezieht sie gegen
solche Strémungen Stellung, die — auch in hehrer feministischer Absicht
— Weiblichkeit stilisieren, verkliren, »entdecken« oder feiern wollen (ebd.:

14.02.2026, 14:35:29, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - I


https://doi.org/10.14361/9783839405048-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER IDENTITAT, KRITIK DER NORMALISIERUNG | 169

159f.). Sie sieht hierin eine Falle, der es zu entgehen gilt. Stattdessen plidiert
Wittig fiir die Gleichung Geschlecht = Klasse (ebd.: 160). Fiir Wittig besteht
der Feminismus darin, »fiir die Frauen als Klasse und damit fiir das Ver-
schwinden dieser Klasse zu kimpfen« (ebd.), d.h. fiir die »Zerstérung der
Frau« (als Kategorie, als Mythos, als Idee). Lesben sind hierbei gewisser-
maflen eine Avantgarde, da sie in 6konomischer, ideologischer und politi-
scher Hinsicht jenseits des Geschlechts leben (ebd.: 162) — Lesben sind in
diesem Sinne »Fliichtlinge« und Wittig vergleicht sie mit den entkomme-
nen schwarzen Sklaven vor der Abschaffung der Sklaverei in allen Teilen
der USA. Wittigs politisches Ziel ist die »Zerstérung der Heterosexualitit
als sozialem System, das basiert auf der Unterdriickung der Frauen durch
Minner und legitimiert wird durch die Doktrin der Geschlechterdifferenz«
(ebd.).

Die hier exemplarisch am Beispiel von Wittig vorgefithrte Dezentrierung
der Kategorie >Frau< bzw. ihre Hinterfragung durch weitere Differenzen,
die sich eben nicht von der Kategorie Geschlecht trennen lassen, speiste
sich historisch aus einer weiteren internen Differenz im Begriff selber, der
politisch begriindet ist: »Schwarze und postkoloniale Feministinnen« mach-
ten darauf aufmerksam, dass das vermeintlich universale Subjekt >Frau«
eben kein neutraler, deskriptiver Begriff sei — sondern in konstitutiver Weise
aufsattelt auf z.B. der impliziten Verallgemeinerung »weifier, heterosexuell
lebender Mittelschichtsfrauen«. Dies fithrt wiederum u.a. zum »Verschwei-
gen und der Unsichtbarmachung der Erfahrungen, Kimpfe und Theorien
minorisierter Frauen [...]« (Gutiérrez Rodriguez 2004: 241). Die konkreten
Erfahrungen von >race< bzw. Ethnizitit, von Sexualitit, von Alter und ande-
ren Positionierungen markieren auch, und zwar systematisch, die Erfah-
rungen von Geschlechtlichkeit. Auch die damit verbundenen Diskriminie-
rungserfahrungen sind durch komplexe Positionierungen markiert: »Ja,
schwarze Frauen machen andere Erfahrungen mit Frauenfeindlichkeit als
weifle Frauen« formuliert Clarke in ihrer Auseinandersetzung mit den
Komplexititen der Gleichzeitigkeit von Geschlecht, Klasse, >race< und Se-
xualitit (Clarke 1996: 160). Die »schwarzen Frauen«, von denen Clarke
spricht, machen als Frauen andere Erfahrungen als weifle, ihre Erfahrungen
des Frau-Seins sind andere. Frau, so muss man notwendigerweise folgern,
gibt es nicht im Singular, nicht als den einen Begriff — weder empirisch,
theoretisch noch politisch. Dazu sind die konkreten Weiblichkeiten, die
spezifischen Existenzweisen und die jeweiligen Bedeutungen des Geschlechts
sozial zu sehr verortet in — womdglich ihrerseits stark fragmentierten — un-
terschiedlichen Kontexten und Positionen wie Klasse/Schicht, Nationalstaat,
Ethnizitit/race, Alter, Sexualitit, Religion usw. Die bisweilen hilflos anmu-
tende Verwendung des »usw.« bei Aufzihlungen besagter Achsen (Ge-
schlecht, Sexualitit, Alter, Region usw.) verweist auf das, was Derrida »sup-
plement« nennt (Derrida 1974: 264—287). Ein »supplement« ist eine Art
notwendiger Uberschuss in einer Beschreibung, in einem Begriff oder

14.02.2026, 14:35:29, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - I


https://doi.org/10.14361/9783839405048-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170 | PAULA-IRENE VILLA

iiberhaupt in jeglichem Versuch der Fixierung von Bedeutung. Ein Uber-
schuss in diesem Sinne verweist auf die Unabschlieflbarkeit eines Begriff
bzw. einer Bedeutung. Wenn wir also beispielsweise versuchten, den Begriff
»Frau« auf den sprichwortlichen Nenner zu bringen, so wird dies immer
und notwendigerweise unvollstindig bleiben. Im Herzen des Begriffs wohnt
eine unbestimmbare Aufgeschobenheit und Unvollstindigkeit. Diese resul-
tiert nicht aus rein sprachimmanenten Effekten, sondern verweist vor allem
darauf, dass wir als Personen niemals in nur einem Namen oder einem
>Titel« aufgehen. Wir sind immer mehr. Mehr als die Bezeichnung >Frau«
z.B. Dieses Mehr rithrt auch daher, dass Gesellschaften von einer Vielzahl
sozialer Differenzen durchzogen sind, wir sind also alle (und zwar gleich-
zeitig) entlang verschiedener Differenzachsen situiert. Das Signifikat »Frau«
kann aufgrund seiner internen Differenz entlang solcher Achsen wie Klasse/
Schicht, Ethnizitit bzw. race, Sexualitit usw. nicht durch ein Zentrum oder
eine Essenz zusammen gehalten werden. Derart (dekonstruktivistisch)
argumentiert, wie ich weiter unten ausfithren werde, auch Judith Butler. Sie
nimmt die Dezentrierung des Konzepts »Frau« als Ausgangspunkt fiir weit
reichende theoretische Reflexionen, die zugleich politisch bedeutsam sind.
Dies verweist auf die in feministischen Kontexten produktive theoretisch-
reflexive Wendung politischer Probleme, die z.T. aus der sehr konkreten
Alltagspraxis stammen: Die Hinwendung zu post-strukturalistischen, z.T.
postmodernen und dekonstruktiven sowie konstruktivistischen Strémungen
spiegeln die Notwendigkeit und den Versuch, Praxis und Politik gewisser-
mafen auf neue Fiifle zu stellen. Ein Ergebnis hiervon sind die Positionen
der Queer Theory, die weiter unten ausfithrlicher entfaltet werden.

Die skizzierte Unvollstindigkeit und Aufgeschobenheit, die interne Frag-
mentierung und Dezentrierung des Begriff »Frau(en)« ist zunichst eben
keine theoretische Spitzfindigkeit, sondern Produkt konkreter Praxen. Die
konkreten Erfahrungen von Frauen in diesem zentrumslosen Geflecht »Frau-
Sein« konnen nicht (mehr) auf ein Gemeinsames hin gedacht oder beforscht
werden: »Es gibt einfach keine mogliche transzendente Verortung in den USA
der goer Jahre« bemerkt beispielsweise Chandra Talpade Mohanty (1995: 83;
eig. Ubersetzung) — und zwar nicht aus der reinen Theoriearbeit heraus,
sondern aufgrund einer theoretisch fundierten Aufarbeitung der Erfahrung
minorisierter >Frauen«. Es gibt keine die konkreten, spezifischen, immer
partikularen Konstellationen der geschlechtlichen Existenzweise transzen-
dierende soziale Position »Frau«. Frauen haben demnach keinen gemeinsamen
sozialen Ort und keinen gemeinsamen Namen, keinen sie alle bezeichnenden
»Signifikanten«. Dekonstruktivistisch zugespitzt formuliert Diane Elam
deshalb, dass es in der bisherigen feministischen Theorie und Praxis eher
ein Zuviel an Gewissheiten gibe (Elam 1994: 31) und es nun darum gehen
miisse, die Ungewissheit und Unbestimmtheit (»indetermancy«) in Bezug
auf Kategorien wie >Frauenc< oder >Unterdriickung< anzuerkennen und aus-
zuloten (ebd.: 33ff,, 59). Wer namlich voller guter Absichten etwa von der

14.02.2026, 14:35:29, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - I


https://doi.org/10.14361/9783839405048-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER IDENTITAT, KRITIK DER NORMALISIERUNG | I7I

»Befreiung« der »Frauen« spriche, versuche damit in repressiver Manier die
Vielfalt und Unterschiedlichkeit geschlechtlicher Realititen auszuléschen.
Genau dies ist der Ausgangspunkt mancher queerer Arbeit, etwa der von
Judith Butler. Es geht dabei darum, auf die eigentliche Instabilitit und Frag-
mentierung jeglicher identititslogischer Kategorie zu insistieren und diese
Instabilitit politisch und theoretisch produktiv zu nutzen.

Dezentrierung von (sexueller) ldentitat

Die oben skizzierte Kritik an der homogenisierenden und damit letztendlich
empirisch zum Scheitern verurteilten Verwendung der Kategorie >Frauc
oder >Lesbec« als politischem Reprisentationszeichen hat sich nicht nur aus
der Begrenztheit so genannter »identity politics« entwickelt, die gewisser-
mafRen immanent in den sozialen Bewegungen angelegt war bzw. ist. Auch
die »Aids-Krise« und die damit zusammen hingenden massiven 6ffentlichen
Auseinandersetzungen um Sexualitit, Moral, Politik, Gesundheit und Oko-
nomie waren eine wesentlicher Katalysator fiir die Erosion identititsbasier-
ter Bewegungen. Waren einige lesbisch-feministische und schwule (Theo-
rie-) Positionen sowie die politischen Standpunkte der 7oer vor allem darauf
orientiert, Politik auf Identitit zu griinden — »wir als Lesben«, »wir als
Schwule«, »wir als Frauen« usw. — brachten die 8oer Jahre eine neuartige
Politisierung von Sexualitit und Geschlecht, die zusammengefasst als eine
Verschiebung weg von der (sexuellen und/oder geschlechtlichen) Identitit
hin zu Praxen und Handlungen als Dreh- und Angelpunkt politischer Po-
sitionen beschrieben werden kann. Das ethnische bzw. ethnisierende Min-
derheitenmodell — »wir als differente Minderheiten der Lesben, der Schwu-
len, der Frauen...« — wurde durch die »Grenzen der Identitit« (Jagose 2001:
781f.) zu Fall gebracht. Diese Grenzen zeigten sich einerseits in den ver-
schiedenen Auseinandersetzungen etwa um den >richtigen«< Sex von Lesben,
die >richtige< Lebensweise von Schwulen, die >richtige< Identitit von Femi-
nistinnen und in der Komplexitit der Gleichzeitigkeit verschiedener sozia-
ler Positionen wie Ethnizitit, Sexualitit, Klasse, Geschlecht. Gleichzeitig
fithrten auch die in der »Aids-Krise« angelegten Probleme und die durch
diese ausgelosten Auseinandersetzungen zur Entstehung konkreter hand-
lungs- und praxenbezogener Biindnisse und damit zu einer Abkehr identi-
tatslogischer Politik. Manche bezeichnen diese neuen Formen politischer
Reflexion und politischer Praxis als postmodern bzw. poststrukturalistisch
(Jagose 2001: 80, 84, 93 sowie Seidman 1993: 116ff., 130f.). Dieser Ubergang
an der Schnittstelle von politischen Bewegungen, kritischen Theoriepositi-
onen und gesellschaftspolitischen Entwicklungen in den USA kulminiert
in einer Konvergenz, die Hark im Anschluss an weitere Autoren/-innen als
»Queer Time« bezeichnet:

14.02.2026, 14:35:29, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - I


https://doi.org/10.14361/9783839405048-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172 | PAULA-IRENE VILLA

»Die politische und theoretische Re-Artikulation von queer ab Ende der Achtziger
Jahre des Zwanzigsten Jahrhunderts erfolgte zu einem Zeitpunkt, da in der US-
amerikanischen Gesellschaft ein spezifisches Set von Produktionsverhiltnissen
sowie von 6konomischen, politischen und kulturellen Formen aufgebrochen war
und verschiedene antagonistische Krifte um eine neue Artikulation des Sozialen
rangen. [...]« (Hark 2005a: 291)

Das Besondere an diesem Zeitpunkt ist, dass »Sexualitit zum Schauplatz
der Verhandlungen der gesellschaftlichen Krise, von kulturellen Angsten
und sozialen Konflikten« (ebd.) aus zweierlei Kontexten heraus wurde. Zum
einen durch die Aids-Krise, zum anderen durch die so genannten »sex wars«
(Duggan/Hunter 1995), die in feministisch-lesbischen Kontexten Mitte der
8oer Jahre ihren Hohepunkt erreichen. Als notwendige, wenn auch allein
sicher nicht hinreichende Bedingung ist die Aids-Krise, wie erwihnt, zen-
tral: »Ihre [Queer Theory, d.V.] wichtigsten theoretischen Impulse hat sie
aus dem Poststrukturalismus erhalten; ihr wichtigster praktischer Impuls
war der rasante Schub der Politisierung von Sexualitit in der AIDS-Krise«
schreiben Genschel et al. (2001a: 8). Auch wenn sich iiber die Bewertung
dessen, was der »wichtigste« Impuls sei, streiten liefe, so ist tatsichlich die
Aids-Krise, d.h. vor allem die bis dahin undenkbare Diskursivierung, me-
diale Thematisierung, Reflexivierung und eben Politisierung von Sexualitit
im Kontext von Aids ein wesentlicher Katalysator fiir die Hinterfragung
sexualpolitischer Kategorien, wie sie fiir queere Positionen in Theorie und
Praxis charakteristisch ist. Zunichst taten sich in den politischen Organi-
sationen wie ACT UP und Queer Nation, die gegen die moralischen Angriffe
seitens der konservativen Rechten auf Schwule und andere »Perverse« ar-
beiteten, »erstmals wieder in grofRer Zahl Lesben und Schwule zusammen«
(Hark 2005a: 292). Deutlich wurde nimlich an den konservativen Angrif-
fen gegen die »Schwulenseuche« Aids (ebd.), dass es im Kern um einen
Backlash, um die Diffamierung der bisher erreichten Liberalisierung und
Pluralisierung ging. Der Aids-Krise wurde von Seiten progressiver sowie
schwul-lesbischer Gruppen mit — im besten Sinne — drastischen Kampagnen
begegnet, die dariiber aufklirten, dass Aids keine Krankheit bestimmter
Personengruppen oder gar die »Strafe« fiir bestimmte Lebensstile sei. Viel-
mehr ist Aids eine Frage konkreter Praxen und zwar nicht nur sexueller
Art. Die Ansteckung mit dem HIV-Virus und der mégliche Ausbruch der
Krankheit Aids hingen nicht ab von der sexuellen oder sonstigen Identitit
einer Person, sondern von ihrem Umgang mit Kérperfliissigkeiten in ver-
schiedenen Kontexten: beim Sex, bei Transfusionen, bei der Zahnirztin
oder beim Spritzen von Heroin, um nur einige Beispiele zu nennen. Dem
Virus ist es vollkommen egal, ob man schwul, frau lesbisch oder ob Menschen
verheiratet sind, wenn sie Sex haben. Anders gesagt: Erkrankung und Moral,
Erkrankung und sexuelle Identitit haben herzlich wenig miteinander zu
tun. Hierauf zu insistieren ist einer der grofen Verdienste des Aids-Akti-

14.02.2026, 14:35:29, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - I


https://doi.org/10.14361/9783839405048-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER IDENTITAT, KRITIK DER NORMALISIERUNG | 173

vismus der 8oer und goer Jahre. Zudem haben viele Gruppen auf die bigotte
und zugleich kommerziell durchaus ertragreiche Doppelmoral reaktionirer
Gruppen hingewiesen, die unter dem Deckmantel moralischer Werte mit
dem Tod und dem Leiden vieler Menschen Geschifte machten. Denn die
Erforschung des HIV-Virus sowie die Entwicklung von Medikamenten waren
und sind noch ein eintrigliches Geschift, vor allem fiir die Pharmaindus-
trie. Worauf der Aids-Aktivismus weiter hingewiesen hat, ist auf den Zu-
sammenhang von Praxen und Ansteckung. Nicht der Status etwa als Single
oder als Mann ist ein Risiko fiir die Ansteckung mit dem Virus, sondern
die spezifische sexuelle Praxis oder auch, allgemeiner, der Umgang mit
Korperfliissigkeiten. Die Hinwendung also zu konkreten Praxen — und weg
von den Identititen — im Kontext der Aids-Krise Mitte der 8oer Jahre mar-
kiert einen weiteren entscheidenden Schritt in Richtung post-identititerer
Praxen und Reflexionen, wie sie fiir queer typisch sind.®

In den »sex wars« hingegen wurde z.T. erbittert um »richtige« sexuelle
Praxen, sexuelle Identititen und ihre Reprisentation gestritten. Themen
waren u.a. Pornographie, S/M, »obszone« Kunst, Sexualerziehung, Penet-
ration u.a. mehr (vgl. Duggan/Hunter 1995: 5-14). Bei den Debatten um
diese Themen ging es im Kern darum, ob spezifische Praxen, die sexuell
oder mit Sexualitit eng verkniipft sind, sich mit bestimmten Identititen
decken. Zugespitzt und exemplarisch: Darf sich z.B., wer Penetration mag,
als Lesbe bezeichnen und zur lesbischen Gemeinschaft zihlen? Dies sind
deshalb so entscheidende Fragen (gewesen), weil politische Standpunkte,
wie erwihnt, iiberwiegend >im Namen vong, also identititslogisch formuliert
wurden. D.h., wer z.B. S/M-Sex pflegte, wurde als Feministin fragwiirdig
— denn S/M und feministisch, das schloss sich (scheinbar) aus. Solche
Probleme waren (und sind) politisch relevant weil es, nach der Erniichterung
iiber die nicht eingeldste Revolution bzw. Befreiung der und qua Sexualitit,
die noch in den sozialen Bewegungen der spiten 7oer das Ziel war, zu einer
»Subkulturalisierung« des Politischen kam. Die »Entzauberung der Befrei-
ung« (Halperin 1995: 32 nach Jagose 2001: 119) fithrte zur Hinwendung
auf die »eigene<« Gemeinschaft, zur Vernetzung mit >Gleichens, um gemein-
sam ein moglichst selbst bestimmtes Leben zu fithren, fithrte insbesondere
in einigen Grof3stidten wie San Francisco und New York zur Entstehung
weiter und eng verzweigter Netze von Kiezen, Clubs, Restaurants, Geschif-
ten, Buchhandlungen, Reiseveranstaltern, Kinos, Theatern, Fitnesszentren
und dergleichen mehr, die sich mehr oder minder deutlich vom >mainstreamc
der heteronormativen Gesellschaft separierten. Diese Lebensstil- und Iden-
tititskulturen basieren auf und bringen zugleich das hervor, was weiter oben
als »ethnisierendes« Modell der Identitit bezeichnet wurde: Ein Modell,
demzufolge bestimmte personale Identititen (wie z.B. »Schwuler«/»schwul«
oder »Feministin«/»feministisch«) als Eigenschaften von Personen als ge-

geben angenommen werden und als Fundament von kollektiven Identititen
(die »Feministinnen« z.B.) fungieren. In diesem Modell wird weiterhin

14.02.2026, 14:35:29, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - I


https://doi.org/10.14361/9783839405048-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174 | PAULA-IRENE VILLA

davon ausgegangen, dass sich individuelle und kollektive Identititen in allen
moglichen Bereichen des Lebens und des Alltags spiegeln; eine »schwule
Identitit« etwa manifestiert sich gewissermafen in allem - insofern sie
niamlich die Person markiert. Oder stirker ausgedriickt: Insofern sie die
Person ist: »Der Schwule«, »die Feministin« lebt einen spezifischen (schwu-
len bzw. feministischen) Lebensstil, trigt spezifische (schwule bzw. femi-
nistische) Kleidung, hat spezifische (schwule bzw. feministische) Bezie-
hungen usw. Und wer so nicht lebe, wer so also nicht »sei, die diirfe sich
nicht zum Kollektiv der Schwulen bzw. der Feministinnen zihlen und auch
nicht in deren Namen sprechen. So kommt Steven Seidman in seiner kriti-
schen Riickschau auf die schwulen und lesbischen Bewegungen der yoer
bis Mitte der 8oer in den USA zu dem Schluss:

»Interessanterweise zeigen sich in der lesbischen und schwulen Subkultur dieser
Zeit wichtige Ahnlichkeiten. Besonders wichtig war die Betonung der Gemein-
schaftsbildung [community building], die auf der Annahme einer einheitlichen
lesbischen bzw. schwulen Identitit basierte. [...] In beiden Subkulturen, der minn-
lich schwulen wie der lesbischen, war die personliche Identitit und der Lebensstil
der zentrale Fokus. [...] Und schlieflich ldsst sich in beiden Subkulturen eine
Abwendung vom Befreiungs-Motiv hin zu einem ethnischen Minderheitenmodell
erkennen. Letzteres betont kulturelle Differenz, Gemeinschaftsbildung und iden-
tititsbasierte Interessenspolitik« (Seidman 1993: 116f.).

In Bezug auf Sexualitit(en) wurde genau diese identititslogische Annahme
durch verschiedene Einwiirfe in Frage gestellt, die in lesbischen und femi-
nistischen Kontexten die so genannten »sex wars« der 8oer Jahre ausldsten
(vgl. Duggan/Hunter 1995). So formulierte 1981 Pat Califia in ihrem Text
»Feminismus und Sadomasochismus« (Califia 1997 in Blasius/Phelan 1997:
522-528) ihr Unbehagen an den Versuchen, sadomasochistische Positionen
als nicht-feministisch zu zensieren. Als feministische lesbische Frau lebt
sie sadomasochistische Praxen und wird dafiir, so schreibt sie, aus der
entsprechenden »community« ausgeschlossen. Da S/M-Praxen schlicht als
Ausiibung herrschaftsférmiger sexueller Gewalt gesehen werden, d.h. als
prototypische Form patriarchaler Heterosexualitit, gelten sie, so Califia aus
feministischer Perspektive, als anti-feministisch, als »falsch«” Doch, so
Califia weiter, »hat kein Symbol eine einzige Bedeutung. Vielmehr wird
Bedeutung aus dem Kontext heraus erzeugt« (Califia 1997: 525). Und da
das Schliisselelement in S/M-Praxen die Phantasie sei (ebd.: 524), werden
in diesen spezifische Elemente (re-)inszeniert und zwar so, dass sie eine
»neue« Bedeutung erlangen. So bedeuten z.B. Handschellen in einer lesbi-
schen S/M-Konstellation etwas anderes als Handschellen im Kontext alltig-
licher Polizeigewalt, die nicht selten homophob und sexistisch ist. Califia
plidiert zudem in ihrem Text nachdriicklich dafiir, das faktische Kontinuum
sexueller Praxen und Priferenzen anzuerkennen, anstatt von idealisierten

14.02.2026, 14:35:29, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - I


https://doi.org/10.14361/9783839405048-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER IDENTITAT, KRITIK DER NORMALISIERUNG | I75

Normen und Stereotypen auszugehen (ebd.: 526). So konne man keineswegs
behaupten, nur heterosexuelle Praxen seien (zumindest bisweilen) herr-
schaftsférmig oder gewalttitig — denn auch in gleichgeschlechtlichen se-
xuellen Praxen bzw. Beziehungen gibe es durchaus Ausbeutung oder Gewalt.
Man kénne ebenso wenig behaupten, nur eine bestimmte Gruppe von Men-
schen wende sich Fetischen zu, vielmehr seien die ganz »normalen« Praxen
vieler Menschen fetischisiert. Kurz: Sexuelle Praxen kénnen nicht als per
se feministisch oder nicht-feministisch (ab-)gewertet werden. Es kime drauf
an, was die Beteiligten dabei fithlten, sich dazu dichten und phantasierten.
Es komme auf den Kontext und die jeweiligen Neu-Kodierungen an. So
kreisten die »sex wars« um die Frage der Bewertung spezifischer Praxen in
spezifischen Kontexten: Ist jegliche Pornographie per se und als solche
frauenfeindlich? Ist kommerzieller Sex an sich ausbeuterisch und macht er
an sich Frauen zu Opfern? Ist jegliche sexuelle Handlung zwischen zwei
Menschen, die Herrschaft oder Schmerz inszeniert, eine Wiederholung
patriarchaler Herrschaftsstrukturen? Ist Penetration grundsitzlich und
immer die Reproduktion minnlicher sexualisierter Gewalt? Solche Fragen
waren (und sind) nicht zuletzt deshalb politisch aufRerordentlich brisant,
weil sie wiederum die Frage der (Un-)Sichtbarkeit spezifischer Praxen und
Identititen berithren. Muss eine Feministin im Sinne der politischen Stra-
tegie ihre Vorliebe fiir S/M-Praxen verheimlichen? Muss eine lesbische Frau
ihren Dildo-Gebrauch verheimlichen? Darf ein schwuler Mann sagen, dass
er (auch oder iiberwiegend oder nur...) gern Sex mit Frauen hat? Kann und
sollte man sich outen, wenn man als schwuler Mann zugleich herrschafts-
kritisch engagiert ist und sexuell von Polizei- und Soldatenuniformen erregt
wird? Darf das eine weithin sichtbar, und soll das andere hingegen besser
unsichtbar sein? Welches sind die Mafstibe zur Formulierung dieser Fragen?
Wie, zu wessen Gunsten und mit welchen Folgen fillt die Antwort aus?
Wenn solche Fragen innerhalb politischer Bewegungen und/oder Subkul-
turen mit Zensur oder Abwertung (»nicht wichtig«) geahndet werden, dann
miissen sich diese die Frage gefallen lassen, inwiefern nicht auch diese ein
repressives »Normalisierungsregime« etabliert. Dies gilt fiir viele Aspekte
weit iiber spezifische sexuelle Praxen hinaus. So schreibt Halperin kritisch
in Bezug auf das identititslogische Modell schwuler Gemeinschaften:

»Die Entzauberung der Befreiung [ist nicht] nur im wachsenden Bewusstsein
dariiber begriindet, dass das Homo-Leben seine eigenen disziplinierenden Regime
herausgebildet hat, seine eigenen Techniken der Normalisierung in Form von
obligatorischem Haarschnitt, T-Shirts, Didtplanen, Kérper-Piercing, Leder-Kleidung
und Korpertraining« (Halperin 1995: 32 in Jagose 2001: 119).

14.02.2026, 14:35:29, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - I


https://doi.org/10.14361/9783839405048-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176 | PAULA-IRENE VILLA

Queere Positionen

Die unter dem Stichwort »sex wars« gefithrten Debatten haben deutlich
gemacht, dass Sexualitit eine eigene Dimension sozialer und politischer
Wirklichkeit ist; eine Achse des Politischen, die eben nicht aufgeht in Ana-
lysen des Geschlechts oder anderer Kategorien. So formuliert auch Rubin
(urspriinglich 1984), dass dem »Bereich der Sexualitit [...] eine eigene Po-
litik, eigene Ungerechtigkeiten und eigene Formen der Unterdriickung inne
[wohnen]« (Rubin 2003: 31). Diese Annahme — dass Sexualitit einen eigenen,
etwa von der feministischen Theorie oder Geschlechterforschung getrenn-
ten, Rahmen brauche - ist ein konstitutiver Aspekt queerer Theorie: Der
Feminismus sei die kritische Analyse von geschlechtlichen Ungleichheiten
und Herrschaftsformen, Queer Theory hingegen eine »radikale Theorie des
Sex« in kritischer Absicht (ebd.: 33, 75). Auch wenn eine Vielzahl von Au-
toren/-innen die herrschaftskritische Analyse von Sexualitit(en) und ihrer
Verzahnung mit Machtstrukturen als Kernelement queerer Perspektiven
heraushebt, so darf eine Genealogie queeren Denkens nicht ausblenden,
dass sowohl feministisches wie lesbisch-schwules Theoretisieren gleichsam
von der Thematisierung der Sexualitit durchzogen ist. Es ist schlicht falsch,
dass erst dezidiert explizite queere Autoren/-innen sich mit Sexualitit als
Element, Modus und Produkt sozialer Verhiltnisse befasst haben. Doch ist
sicher richtig, dass der Fokus der Aufmerksamkeit bis zum Erscheinen
queerer Positionen auf anderen Dimensionen als der Sexualitit lag und
letztere systematisch als weniger wichtig abgewertet wurde. Dies ist bis
heute nicht anders — feministische Analysen, insbesondere gesellschafts-
theoretischer Art, tun sich weiterhin schwer mit der Anerkennung und
produktiven Integration einer sexualititspolitischen Perspektive; weiterhin
gelten allenfalls »race, class, gender« als theoriefihige Achsen der Differenz
und Ungleichheit.?

Wihrend also in den 8oer Jahren in den subkulturellen bzw. gegenof-
fentlichen Kontexten der sozialen Bewegungen die identititspolitische
Ausrichtung gewissermaflen intern zunehmend unter Beschuss geriet und
dabei eine Vielfalt verschiedener Praxen und (Lebens-)Stile sichtbar wurden,
so formierte sich gleichsam extern die Aids-Krise, die ihrerseits einen deut-
lichen Wandel der Politik- und Aktionsformen nach sich zog. Manche be-
schreiben diesen Ubergang gar als Ubergang »von der Identitit zur Politik«
(Rimmerman 2002). Auch wenn diese Diagnose angesichts der politischen
Relevanz von Identitit(en) wie ein angestrengtes Wortspiel anmutet, so ist
doch die Semantik plausibel: Tatsichlich sehen eine Reihe von Autoren/innen
im Entstehen queerer politischer Strategien und in der theoretischen Arti-
kulation queerer Positionen einen radikalen Wandel des Politischen, insbe-
sondere in den USA. Dieser lisst sich als die zunehmende Hegemonie
>postidentitirer< und post-moderner und/oder post-strukturalistischer Po-
sitionen charakterisieren.

14.02.2026, 14:35:29, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - I


https://doi.org/10.14361/9783839405048-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER IDENTITAT, KRITIK DER NORMALISIERUNG | 177

Auch wenn, wie eingangs in diesem Kapitel erwihnt, >queer< kaum
dingfest zu machen und vor allem nicht abschlieRend und allseits verbind-
lich zu fixieren ist, scheinen mir einige Perspektiven fiir queere Positionen
charakteristisch:

Sex und Herrschaft

Diese sind zunichst die herrschaftskritische und an Foucault anschlieRende
Politisierung von Sexualitit, d.h. vor allem eine Abkehr von »Befreiungsu-
topienc, die das Verhiltnis von Sexualitit und Herrschaft als im wesentlichen
juflerlich betrachten (vgl. Hark 2005a: 296-299) hin zu Positionen, die
jegliche sexualpolitischen Kategorien als Effekt von Macht und Herrschaft
betrachten: »[Queer Theory] untersucht, wie Sexualitit reguliert wird und
wie Sexualitit andere gesellschaftliche Bereiche — etwa staatliche Politik
und kulturelle Formen — beeinflusst und strukturiert« (Genschel et al.
2001a: 12). Sexualitit gilt im Anschluss an Foucault und seiner deutlichen
Kritik an der so genannten »Repressionshypothese« der progressiven sozi-
alen Bewegungen (Foucault 1977: 9—23) als Ort und Modus von Herrschaft
par excellance: Sex bildet, so Foucault (19777: 173ff.) das »Scharnier« zwischen
konkreten Korpern einerseits und den politischen Bevolkerungsregulierun-
gen andererseits; Sex stellt die paradigmatische Verkniipfung von Regulie-
rungen, Normierungen, Subjekten und Praxen in der Moderne dar, ist also
durchzogen von Macht bzw. selber eine Art Machtdispositiv. In diesem Sinne
ist Sexualitit ebenso subjektive, intime, persénliche Praxis wie sie Struk-
turprinzip von Gesellschaften und eine Achse sozialer In- bzw. Exklusion
ist. Gayle Rubin (2003) hat dargelegt, wie sich verschiedene Sexualititen
und sexuelle Praxen als hierarchisches System verstehen lassen, anhand
dessen Menschen s>sortiert« werden: »Moderne westliche Gesellschaften
schitzen sexuelle Akte gemif einer hierarchischen Wertordnung ein. Ver-
heiratete Heterosexuelle, die sich fortpflanzen, stehen ganz allein an der
Spitze der sexuellen Pyramide« (Rubin 2003: 39). Diese Spitzenposition
betrifft nun — und das gibt vielen queeren Positionen auch eine gesellschafts-
theoretische Wendung, die oft tibersehen wird — keineswegs nur die indivi-
duelle Ebene der personalen Anerkennung und Inklusion, sondern ist als
»Diktatur der Heterosexualitit« (Krafl 2003: 7) in allen Institutionen, ju-
ristischen Regulierungen und Organisationen des Alltags allgegenwirtig.
Die Heteronormativitit als zentraler Begriff queeren Denkens (Hark 2005a:
293) umfasst die kritische Auseinandersetzung mit dieser Allgegenwirtig-
keit und die Aufdeckung ihrer Naturalisierung. Diese manifestiert sich nicht
nur darin, dass im Allgemeinen weiterhin wie selbstverstindlich davon
ausgegangen wird, dass Partner/-innen von Menschen gegengeschlechtlich
sind, d.h. auf der Ebene der Alltagsroutinen — die Naturalisierung der He-
terosexualitidt materialisiert sich auch in einer Vielzahl materieller, juridischer
und ckonomischer Regelungen mit weit reichenden Folgen fiir alle Menschen.

14.02.2026, 14:35:29, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - I


https://doi.org/10.14361/9783839405048-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178 | PAULA-IRENE ViLLA

Denn heterosexuelle Menschen werden deutlich privilegiert, homosexuelle
Menschen und Menschen anderer Sexualititen deutlich benachteiligt bzw.
exkludiert. Das deutsche Ehegattensplitting z.B. gilt nur fiir heterosexuelle
Paare; die Moglichkeit, Kinder im vollen Umfang zu adoptieren ebenfalls;
im Asyl- und Auslinder/-innen-Recht gelten Regelungen fiir die Familien-
zusammenfithrung ausschlieflich fiir heterosexuell organisierte Familien,
dasselbe gilt fiir Erbschaftsangelegenheiten, Hinterbliebenenversorgungen
und vielem mehr. Kurz: Sexualitit ist mit politischer, 6konomischer und
kultureller Teilhabe eng verzahnt. Dabei wird eheliche Heterosexualitit im
Vergleich zu allen anderen Formen enorm privilegiert. Vor diesem Hinter-
grund riicken viele queere Autoren/-innen die Analysen und Debatten um
»sexual citizenship« (Hark/Genschel 2003 sowie alle Beitrige im Sammel-
band quaestio 2003) in den Mittelpunkt ihrer Arbeiten.

Kritik an Kategorien der Identitat

Dabei werden zweitens viele bis dato als eindeutige, gegebene, fundierende
angenommene sexualpolitische Kategorien wie Hetero- und Homosexuali-
tat radikal hinterfragt und auf ihren konstruierten Charakter fokussiert.
Judith Butler wehrt sich beispielsweise in einem Text dagegen, als »Lesbe«
einen Text zu schreiben oder einen Vortrag zu halten (Butler 1996: 15), denn
sie fragt sich, was fiir wen irgendwie gewonnen oder klarer sei, wenn sie
sich als Lesbe (oder was auch immer) positioniere. Zudem geht sie davon
aus, dass »die Behauptung, ich sei etwas, immer eine vorliufige Totalisierung
meines >Ich« [impliziert]« (ebd.: 18; Hervorh. i.0.). Die Anrede bzw. Positi-
onierung als >Lesbe« 16scht — und sei dies nur fiir die spezifische Situation
— alle anderen Positionierungen, die identititsrelevant sind, aus. »Als Lesbe«
einen Vortrag zu halten bedeutet immer und notwendigerweise, diesen
Vortrag nicht als z.B. Mutter, Schwester, Vegetarierin, Links- oder Rechts-
hinderin, Philosophin, Freundin von usw. zu halten.? »Sie héren nun einen
Vortrag von Judith Butler, Lesbe und Theoretikerin« ... so positioniert wiirde
all das, was sie ist, zugunsten einer oder zwei Kategorien ausgeblendet und
Butler mutierte zu DER Lesbe bzw. DER Theoretikerin. Aber: »was haben
denn alle Lesben gemeinsam — wenn es da tiberhaupt etwas gibt? Und wer
soll das entscheiden und in welchem Namen?« fragt Butler kritisch (Butler
1996: 18).

Zudem sind sexualpolitische Kategorien und die darauf fundierten Iden-
tititen hochgradig instabil. Sie sind nicht nur in gewisser Weise repressiv
und einengend, sondern letztendlich zum Scheitern verurteilt. Dies hat u.a.
Kosofsky Sedgwick — eine weitere prominente Stimme im queeren Spektrum
— anhand des literarischen Umgangs mit Minnlichkeit und Hetero- bzw.
Homosexualitit ausgiebig analysiert. Sie kommt zu dem Schluss, dass beide
Kategorien — Homo- und Heterosexualitit — in sich inkohéirent und instabil
seien (Kosowfsky Sedgwick 2003: 133ff.). Sie analysiert, wie vielfiltig und

14.02.2026, 14:35:29, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - I


https://doi.org/10.14361/9783839405048-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER IDENTITAT, KRITIK DER NORMALISIERUNG | 179

inkongruent der »gesunde Menschenverstand« und die literarischen Er-
zihlstrukturen sind, die dennoch immer wieder den Eindruck erzeugen,
Homo- und Heterosexualitit seien offensichtliche, eindeutige, klare und
widerspruchsfreie Kategorien: Mal werden schwule Manner als verweiblichte
Wesen interpretiert (Sexualitit und Geschlecht werden vermengt), mal als
Inbegriff reiner Minnlichkeit im Sinne einer Begehrensidentifikation mit
dem minnlichen Geschlecht. Letztendlich, so die queere Lektiire der Au-
torin, misse jede Grenzziehung zwischen Homo- und Heterosexualitit
notwendigerweise kollabieren. Sie hat keine natiirliche, objektive, immer
gleich bleibende Essenz, sondern muss andauernd in mithsamer Arbeit neu
gezogen werden. Auch bei Butler spielt der konstruierte Charakter der se-
xualpolitischen und identititsbezogenen Kategorien eine wesentliche Rolle.
So st fiir Butler z.B. Homosexualitit faktisch, d.h. als alltigliche Erfahrung
eine »bestindige Verfehlung« (Butler 1991: 181). Sie muss sich nimlich an
diskursiven Normen orientieren, die Homosexualitit als naturgegebene
oder schicksalhafte Bestimmung formulieren, die man entweder >hat< oder
nicht >hats, die eindeutig und offensichtlich ist. Doch schaut man genauer,
wie Homosexualitit — ebenso wie ihr Gegenpart, die Heterosexualitit — nor-
mativ als Ideal konstruiert wird, erkenne man, dass sie realiter immer ein
»Fetisch« bleiben muss (ebd.: 180). Niemand verkorpert nimlich eine Norm.
D.h., niemand »ist« in eindeutiger, objektiver, unverriickbarer, widerspruchs-
freier, selbst-erklirender Weise hetero- bzw. homosexuell. >Heterosexuelle<
Pornographie ist voller >Homoerotiks, >heterosexuelle< Sportarten — wie
Fuflball - sind durchzogen von homoerotischen Praxen und Bildern, >ho-
mosexuelle« Beziehungen sind verstrickt in >heterosexuelle< Muster und
Normen, kulturelle Produkte wie Videoclips wimmeln vor ambiguen Ins-
zenierungen sexueller Begehrensformen (angeblich rein heterosexuelle Boy
Groups sind bisweilen Ikonen in schwulen Kontexten; Madonna greift re-
gelmiRig auf schwule Subkulturen und ihre Codes zuriick usw.)...Diese
Phinomene zeigen, dass die wechselseitige Konstitutionslogik — Homose-
xualitit = nicht-Heterosexualitit, Heterosexualitit = nicht-Homosexualitit
— andauernd bedroht ist. Sie hat keinen definitorischen Punkt, keinen Be-
deutungs-Kern, der nicht auflerhalb dieser Zirkularitit lige. Und deshalb
sind vermeintlich eindeutige sexuelle Kategorien faktisch instabil, was sich
nicht zuletzt darin zeigt, dass sie immer und immer wieder inszeniert,
sichtbar gemacht, gezeigt und fiir andere expliziert werden miissen. Kate-
gorien sexueller Identitit sind auf Wiederholungen und Verwerfungen
angewiesen insofern sie ein phantasmatisches, also imaginires Ideal dar-
stellen. Auch »die Homosexualitit« ist ein idealisiertes Konstrukt, denn sie
ist ja abhingig von der produktiven Macht des heterosexuellen Diskurses
— sie ist ihre Negativ-Folie: »Es ist wichtig, dass wir erkennen, in welcher
Weise heterosexuelle Normen in schwul-lesbischen Identititen erscheinen«
(Butler 1996: 29). Beide — homo- und heterosexuelle Identitit — sind dem-
nach Normen, »die niemals vollstindig verinnerlicht werden (kénnen)«

14.02.2026, 14:35:29, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - I


https://doi.org/10.14361/9783839405048-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180 | PAULA-IRENE ViLLA

(Butler 1991: 207) und deshalb immer und immer wieder zu erfiillen versucht
werden.

»Die Tatsache, dass Heterosexualitit immer dabei ist, sich selbst zu erkliren, ist
ein Indiz dafiir, dass sie stindig gefihrdet ist, das heifét, dass sie um die Méoglich-
keit des eigenen Kollapses >weif3<: daher ihr Widerholungszwang, der zugleich
ein Verwerfen dessen ist, was ihre Kohirenz bedroht. Dass sie dieses Risiko niemals
beseitigen kann, bezeugt ihre tief greifende Abhingigkeit von der Homosexualitit«
(Butler 1996: 28).

Diese Logik trifft nun nicht nur fiir die Begriffe und die Erfahrung der >Homo«-
bzw. >Heterosexualitit« zu, sondern auch fiir andere Kategorien — eigentlich
fur alle Kategorien, die identititslogisch Subjekte markieren: »Die feminis-
tische Theorie ist zum gréften Teil davon ausgegangen, dass eine vorgegebene
Identitit existiert, die durch die Kategorie >Frau(en)«< ausgedriickt wird« schreibt
Butler (Butler 1991: 15), die als eine der — inzwischen — prominentesten Be-
griinderinnen von queeren Theoriepositionen gelten kann. Doch, so Butler
weiter, »[ijm Grunde herrscht [...] kaum Ubereinstimmung dariiber, was
denn die Kategorie >Frau(en)< konstituiert und konstituieren sollte« (Butler
1991: 16). Die Unklarheit, auf die Butler hier verweist, resultiert aus der be-
schriebenen zunehmend sichtbar gewordenen Vielfalt von Frauen bzw. von
weiblichen Geschlechtsidentititen: Sexuelle, altersspezifische, ethnische,
regionale, religiose, klassenbezogene usw. Identititen sind immer und im-
manent sowohl miteinander als auch mit der >weiblichen< Geschlechtsiden-
titit verwoben (Butler 1991: 18, 35). Kurz formuliert: Das Geschlecht kommt
nie in Reinform daher, sondern ist immer und >als solches< mit anderen
Differenzachsen verwoben. Schwarze Frauen, lesbische Frauen, >behinderte«
Frauen, Migrantinnen und andere beharrten seit den 8oern auf ihre sozial
erzeugte >Besonderheits, auf ihre >Ver-Anderung, ihrer diskursiv und politisch
gemachten Differenz zum >mainstream-Feminismus< »Méinner sind nicht
anders, Weie sind nicht anders und auch die Herren sind nicht anders«
schreibt Wittig in einem einflussreichen Theorietext zu Fragen der lesbischen
Identitat (Wittig 1996: 147) und argumentiert weiter, dass insbesondere les-
bische Frauen als >Andere« markiert werden. Diese Markierung als >Andere<
ist— so Wittig und viele andere Menschen aus »minorisierten« Gruppen — ein
Herrschaftseffekt, eine Ideologie. Denn sie setzt eine Position, eine Subjekt-
haftigkeit, eine Identitit oder Zugehdorigkeit als das Allgemeine, das Normale
und alles, was davon differiert, als das Andere. WeifR, minnlich, herrschend
— dies ist das als >normal< gedachte Universalsubjekt. Es ist in Wirklichkeit
partikular, was aber unsichtbar bleibt, denn darin besteht der Herrschaftsef-
fekt. Diese Logik meint auch, dass in der politischen Arena manche Stimmen
als partikular >markierte<, andere hingegen als »allgemeine« wahrgenommen
werden. Gegen solche Logiken argumentiert beispielsweise bell hooks in
Bezug auf den feministischen Kontext:

14.02.2026, 14:35:29, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - I


https://doi.org/10.14361/9783839405048-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER IDENTITAT, KRITIK DER NORMALISIERUNG | 181

»Die Angehorigen der weiflen feministischen akademischen Eliten der USA nehmen
die Arbeiten farbiger Frauen ausschlieflich in Bezug auf >race«-bezogene Themen
wahr. Unsere Arbeiten werden benutzt und dem Ziel untergeordnet, ihre Annah-
men zu >race< und Andersheit zu bestitigen« (hooks 1990: 21).

Wenn nun sexualpolitische und andere identititsrelevante Kategorien als
vermachtete und herrschaftsférmige Konstruktionen betrachtet werden, so
hat dies identititspolitische Konsequenzen und zwar auf individueller wie
kollektiver Ebene. Es lisst sich, so eine queere Position, nicht mehr so leicht
sagen »ich bin schwulk, »ich bin hetera« — als sei dies eine gegebene Eigen-
schaft, die man jenseits spezifischer Konstellationen besitze — und vor allem
lasst sich dann nicht mehr so leicht annehmen, alle wiissten, was das nun
genau bedeute und impliziere. Dies gilt, so ein weiteres charakteristisches
Denken im queeren Spektrum, auch fiir identititsrelevante Kategorien iiber
Sexualitit hinaus. Frau, weiblich, minnlich, Mann, Vater, Wissenschaftle-
rin, Christ etc. — immer sind solche Bezeichnungen, sind solche sozialen
Titel problematisch und instabil: Zum einen sind sie den sozialen Prozessen,
in denen sie verwendet werden, nicht vorgingig, sondern werden in diesen
gewissermaflen erst erzeugt. Zum anderen sind sie immer mit einer Ver-
werfung und Verdringung anderer identititsrelevanter Beziige und Positi-
onierungen verbunden.

Beide Argumente wiederum markieren postmoderne und poststruktu-
ralistische Elemente im queeren Denken: Fiir Butler — in Anlehnung an
Foucault - sind Diskurse insofern produktiv, als sie das, was sich tiberhaupt
sinnvoll formulieren lisst, erst ermdglichen. Poststrukturalistische Theorien
behandeln — so unterschiedlich sie untereinander auch sein moégen — die
Sprache als den Ort, an dem soziale Wirklichkeit organisiert wird (vgl. Villa
2003, Kap. 1 und Villa 2004). Diskurse bringen aufgrund ihrer produktiven
Fihigkeit die Dinge, die wir betrachten, in gewisser Weise selbst hervor. Sie
tun dies, indem sie die Welt kodieren, und damit das Feld des Denk- und
Sag- sowie — darauf kommt es Foucault und Butler besonders an — Lebbaren
abstecken. Subjekte und Identititen sind, da sie auf Kategorien basieren,
dem Sozialen, insbesondere in seiner diskursiven Dimension demnach nicht
juferlich oder vorgingig, sondern Subjekte und Identititen werden erst
durch Diskurse konstituiert und erméglicht: Jemand zu sein bedeutet immer
ein bestimmtes Jemand zu sein: eine Frau, ein Vater, ein Gewinner, ein
Dicker, eine Islinderin, eine Schonheit, ein Arbeitsloser usw. Diese Perso-
nen- bzw. Subjektkategorien sind aus post-strukturalistischer Perspektive
kein Abbild gegebener Entititen. D.h., Sprache bildet nicht eine bereits
gegebene Wirklichkeit ab. Vielmehr konfigurieren diskursive Kategorien,
die historisch sedimentiert und bestindig im Wandel sind, die materielle
und soziale Wirklichkeit. Da dies so ist, kann auch nie abschlieflend eine
Wahrheit oder eine Essenz identititsrelevanter bzw. subjektbezogener Ka-
tegorien — Frau, Lesbe, Vater, Deutscher usw. gefunden werden. Thre spezi-

14.02.2026, 14:35:29, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - I


https://doi.org/10.14361/9783839405048-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182 | PAULA-IRENE VILLA

fische Bedeutung muss andauernd verhandelt werden und zwar unter
Anerkennung der prinzipiellen Unabschliefibarkeit dieses Verhandlungs-
prozesses. Damit stellt sich queeres Denken und Handeln »wider die Ein-
deutigkeit« etwa von Identititen und Subjekten (Engel 2002). Prozesse der
Subjekt- und Identititskonstitutionen sind zudem, auch dies ein poststruk-
turalistischer Gedanke, herrschaftsférmig und vermachtet. Ergo: Identiti-
ten und Subjekte sind Effekte sozialer Herrschaft. Fiir soziale Bewegungen
und die offentliche politische Arena bedeutet diese Infragestellung von
Identititslogiken ein zunichst dramatisches Problem insofern insbesondere
in den USA (aber auch in Deutschland, z.B. in Bezug auf die zweite Frau-
enbewegung) Politik hiufig »im Namen von« gemacht wurde/wird: Forde-
rungen etwa nach rechtlicher Teilhabe oder nach Gleichstellung werden
bislang tiberwiegend fiir bestimmte Gruppen erhoben, von denen ange-
nommen wird, es gibe sie als homogene Gruppe vor und jenseits ihrer
politischen Thematisierung (die Frauen, die Homosexuellen, die Schwarzen,
die Auslinder...). Doch wenn Identitit, wenn identititsrelevante Kategorien
wie Auslinder, Frau oder Schwuler im poststrukturalistischen Sinne (Fou-
cault) als Effekt sozialer bzw. genauer diskursiver Konstitutionsprozesse
betrachtet werden und sich zudem faktisch herausstellt, dass die vermeint-
lich universalen Kategorien wie Frau, Auslinder oder Schwuler in Wirklich-
keit partikular sind und eine Reihe von Menschen und Gruppen ausschlie-
Ren, so kann Politik sich nunmehr schwerlich auf solche Identititskategorien
beziehen. Dieses Problem sowie der Kontext, in dem es verstirkt auftauchte,
nimlich die Aids-Krise, haben zu einer Abkehr von identititsbasierten po-
litischen Strategien bewirkt. Stattdessen orientiert sich queere Politik mog-
lichst an themen- und problemzentrierten Solidarititen: »Queere Politik ist
ein Versuch, Biindnisse gegen die Herrschaft der Normalisierung nicht auf
Identitit — die ja das Ergebnis dieses bekdmpften Regimes ist —, sondern
auf politische Solidaritit aufzubauen« (Genschel et al. 2001a: 12).

Anti-Normalisierung

Gegen Normalisierung zu arbeiten und zu denken ist schlieflich, so meine
Einschitzung, ein weiteres Kernelement queerer Positionen. Die Kritik an
Normalisierungsregimes ist z.T. im Sinne der poststrukturalistischen Ar-
beiten von Foucault, z.T. aber auch den Auseinandersetzungen in feminis-
tischen, schwulen, lesbischen und anderen sozialen Bewegungen geschul-
det, die — wie gezeigt — immer deutlicher machten, dass auch kritische,
emanzipative Politik daran kranken kann, sich an Normen zu orientieren,
unter die sich die Menschen zu fiigen haben. Normen und die damit ver-
bundene Normalisierung gehéren zu den effektivsten Mitteln von Macht- und
Herrschaftsausiibung der Neuzeit:

14.02.2026, 14:35:29, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - I


https://doi.org/10.14361/9783839405048-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER IDENTITAT, KRITIK DER NORMALISIERUNG | 183

»Eine solche [Bio-]Macht muss eher qualifizieren, messen, abschitzen, abstufen
[...]- Statt die Grenzlinie zu ziehen, die die gehorsamen Untertanen von den Fein-
den des Souverins scheidet, richtet sie die Subjekte an der Norm aus, indem sie
sie um diese herum anordnet. Ich will damit nicht sagen, daf sich das Gesetz
auflgst oder dass die Institutionen der Justiz verschwinden, sondern daf das Gesetz
immer mehr als Norm funktioniert, und die Justiz sich immer mehr in ein Kon-
tinuum von Apparaten [...], die hauptsichlich regulierend wirken, integriert. Eine
Normalisierungsgesellschaft ist der historische Effekt einer auf das Leben gerich-
teten Machttechnologie« (Foucault 1977: 172).

Normalisierung ist aus einer poststrukturalistischen Perspektive, die Herr-
schaft, Wissen und Disziplinierung als verzahnt denkt, immer auch Effekt
und Modus von Disziplinierung. Dies gilt fiir den akademisch-wissenschaft-
lichen Begriff der >Disziplinen« (die Soziologie, die Philosophie, die Medizin
usw.) ebenso wie fiir den alltagsweltlichen Begriff der Disziplin, der im Kern
die gehorsamsformige Handlungsorientierung an anderen Prinzipien als
denen des Gliicks und des Wohlbefindens meint und der zudem eine Se-
mantik der Methodik hat (etwas regelmifig tun usw.)." Disziplinierung
und Normalisierung hingen macht- und herrschaftstheoretisch insofern
eng zusammen als »Normen« zum Mafistab dessen erhoben werden, was
legitim, anerkennungswiirdig, korrekt, eigentlich usw. ist: Normgewicht,
»im Bereich der Norme«, normal, der Norm entsprechend. So sind auch
normative Idealvorstellungen z.B. von »der« Heterosexualitit oder »des«
Geschlechts abstrakte Konstrukte, Abstraktionen von der Wirklichkeit, die
als idealisierte Vorstellungen die faktisch vielfiltige Wirklichkeit regulieren.
Um sich den Normen und »dem Normalen« anzunihern, ist ein enormer
disziplinirer Aufwand nétig. Dies umso mehr, als das »Normale« eine
imaginierte Schimdre ist. Man kann nie eine Norm werden oder verkérpern,
wird sie doch als imaginire Abstraktion von der realen Vielfalt konstruiert.
So erfordert es z.B. vielfiltige Strapazen, Kontrollen, Zuriickhaltungen usw.,
eine »normale« Frau zu sein; eine Frau, die den Normen entspricht: Diiten,
schmerzhaftes Epilieren von Korperhaaren, unbequeme Kleidung, Sport
usw. sind Teil der Miihen, eine »normale« Frau zu sein. Ebenso disziplinie-
rend wirken die »Normen« bei Schwangerschaften, die von der Medizin
anhand statistischer Daten entwickelt werden und die fiir die betroffenen
Frauen eine Art bestindiger Qualititskontrolle wihrend der ca. 40 Wochen
ihrer Schwangerschaft fordern. Da wird gemessen, gewogen, geschitzt,
geschaut usw. Wer der Norm zu wenig entspricht, sieht sich dann entweder
— wie im Falle der Schwangerschaft — groRen Angsten und »Optimierung-
sangeboten« ausgesetzt oder aber — wie im Falle des weiblichen Geschlechts
— mit dem Entzug sozialer Anerkennung konfrontiert. So sind nicht alle
Korper »Korper von Gewichi« (Butler 1995). Kérper von Gewicht sind vielmehr
diejenigen Korper, die den Normalisierungsnormen der Intelligibilitit folgen,
d.h. der sehr spezifischen Kongruenz von sex (biologischem Geschlecht),

14.02.2026, 14:35:29, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - I


https://doi.org/10.14361/9783839405048-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184 | PAULA-IRENE VILLA

gender (Geschlechtsidentitit) und Begehren. Wer, so Butler, mit dieser
heterosexuell markierten Kongruenz bricht, gerit auflerhalb der Norm und
wird gewissermaflen »monstrés«. Doch, so Butler weiter, »wir sollten uns
[...] daran erinnern, dass Kérper auflerhalb der Norm noch immer Kérper
sind, und fiir sie und in ihrem Namen suchen wir ein erweiterungsfihiges
und mitfiihlendes Vokabular der Anerkennung« (Butler 1995: 10). Anders
gesagt: Diejenigen, die als »Andere« und »Ab-Norme« verstoflen sind, sind
die Leidtragenden der Normalisierungsregimes; sie bilden die Negativfolie,
die all jene brauchen, die anhand derselben Normen inkludiert und als le-
gitim anerkannt sind. Dies gilt im Ubrigen auch fiir minorisierte und dis-
kriminierte Subkulturen und soziale Bewegungen, wie einige Autoren/-innen
fur den »normalisierend-disziplinierenden« Umgang mit Transgender-Per-
sonen kritisieren:

»Auch die Schwulenszene schlieft Transgender-Existenzweisen auf unterschied-
liche Weise und mit zum Teil anderen Mechanismen aus. So geht es in der Schwu-
lenszene meist darum, »ein richtiger Mann zu sein<. Tunten, aber auch Trans-Minner,
werden erotisch abgewertet und diskriminiert, manchmal auch am Zugang zu
subkulturellen Riumen, wie Darkroom-Kneipen und Sex-Partys, gehindert. Diese
Ausschliisse werden als personliche Geschmacksfrage entpolitisiert und damit
einer offenen Auseinandersetzung entzogen« (Genschel et al. 2001b: 192).

Ein radikal demokratisches Projekt muss demzufolge nicht auf Integration
qua Normalisierung hoffen — im Sinne etwa der so genannten »Homo-Ehex,
bei der der zentrale Tenor lautet »wir sind genauso normal wie ihr« —, son-
dern den kritischen Blick auf die Praxen selbst richten, die Normen, Nor-
malitit und ihre Differenz(en) erzeugen.”* Statt »Integration als Assimilation«
(quaestio 2000: 15) steht ein queeres politisches Projekt fiir die Hinterfragung
des Konzepts der Normalitit selbst und fiir die Analyse der »Macht- und
Herrschaftsverhiltnisse [in denen] Differenz artikuliert wird« (ebd.). Und
sie miisste als soziale Bewegung radikal anti-identitir sein, d.h. eher ein
problemorientiertes, wechselndes Biindnis verschiedenster Menschen — eine
»widerspriichliche Gemeinde der Unterschiede« (Sloan in Duggan 1995:
163). Der Impetus der Anti-Normalisierung gibt der Queer Theory einen
weiteren potenziell gesellschaftstheoretischen Dreh; es 6ffnet, mit Foucault
und anderen gedacht, den Blick fiir die Herstellung sozialer Ordnung auf
der Basis subtiler Herrschaftstechniken im Gewande der Wissenschaften
und der Rationalitit. Zugleich kann ein queerer Blick auf soziale Wirklich-
keit sichtbar machen, dass derartige Ordnungsversuche immer auch auf
Widerstand stofSen. Menschen und ihr Handeln fiigen sich eben nicht in
die Kategorien der ordnenden Diskurse, sondern bewahren sich einen Ei-
gensinn, eine >Unordentlichkeit¢, die subversiv sein kann. Die lange — und
z.T. leidvolle — Genealogie schwul-lesbischen sowie feministischen Lebens
und Denkens zeigt dies allzu deutlich. Auch wenn die Heteronormativitit

14.02.2026, 14:35:29, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - I


https://doi.org/10.14361/9783839405048-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER IDENTITAT, KRITIK DER NORMALISIERUNG | 185

ein hegemoniales Prinzip der Moderne darstellt,

dass auflerordentlich wirkmichtig ist, so fiigen

sich noch lange nicht alle Menschen diesem

Imperativ. Und gerade ein queerer Blick zeigt,

dass nicht nur >bekennende< Homosexuelle

Widerstand gegen das Regime der Zwangshete-

rosexualitit leben, sondern dass auch im Herzen

der Heterosexualitit eine immanente Instabili-

tit und definitorische Leere vorhanden ist.

Spuren der Uneindeutigkeit finden sich selbst

im Zentrum der vermeintlich eindeutigsten

Praxen: knutschende Minner auf dem Fuflball-  Abbildung 1: Queeres De-
rasen, nackte Intimitit zwischen erwachsenen monstrationsplakat —
Frauen in den Umkleidekabinen der Geschifte »Against all labels«
beim shopping usw.

Dass der politische Versuch der Anerkennung des Differenten im Zeichen
der Anti-Normalisierung konfrontiert ist mit den Problemen und Chancen
der >Sichtbarkeit< im 6ffentlichen Raum ist evident: Normalisierung geht
auch immer einher mit den Auseinandersetzungen darum, was sichtbar
und damit als evident reprisentiert wird (Abb 1). Die Erzeugung von all-
tagsweltlicher Evidenz (»so istes, dariiber braucht man nicht nachzudenken«)
ist in diesem Sinne abhingig von den Bildern und Zeichen, die im 6ffent-
lichen Raum zirkulieren: Was ist also das Bild der >normalen< Familie? Des
Norm-Mannes? Des normalen Kérpers? Solche Fragen werden offensichtlich
insbesondere in der Kunst und in den isthetischen Praxen angegangen, die
immer auch Eingriffe im Raum des Politischen darstellen. Ebenso stellt
sich die Frage der Sichtbarkeit fiir queere Praxen, Kontexte und Texte: >Wer«
istes, die genau diesen Text schreibt? Als was geben wir uns zu »erkennen,
wenn wir sprechen? In wessen Namen sprechen wir und mit wem wollen
wir (nicht) identifiziert werden? Das Problem, dass sich hier verbirgt, ist
dass »um im offentlichen Diskurs vernehmbar zu sein, wir gezwungen
sind, uns die Namen vorgeben zu lassen, unter denen wir aus unseren
Verstecken heraustreten« (Haase/Siegel/Wiinsch 2005: 8). Der berithmt-
beriichtigte bzw. mythische Topos des »coming out«, des Heraustretens aus
dem Versteck — des »closets« — ist aus queerer Perspektive ein hochgradig
ambivalenter und riskanter Schritt. Denn, wie das vorherige Zitat verdeutlicht,
als >wer< bzw. als >was< man in die Offentlichkeit tritt, ist niemals autonom
bestimmbar. Immer ist Sichtbarkeit unaufléslich verwoben mit ihrer eigenen
politischen Geschichte, mit ihren Bedingungen und Regeln. Sichtbarkeit
gibt es nur, indem auf bereits gegebene Formen bzw. Kategorien Bezug
genommen wird, sei dies affirmativ oder ablehnend. Und so besteht immer
die Gefahr, dass »der Kampf um Sichtbarkeit so selbst immer wieder die
Unsichtbarkeit des Minoritiren« produziert (ebd.).

14.02.2026, 14:35:29, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - I


https://doi.org/10.14361/9783839405048-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186 | PAULA-IRENE VILLA

Auseinandersetzungen um Normalisierung und Disziplinierungen gibt
es folglich auch im Kontext von Queer Theory selbst. Zum einen wird der-
zeit intensiv um die Genealogie des queeren gerungen (>Wer hat queer
zunichst formuliert? Fiir welche Gruppen wurde queer zunichst artikuliert?
Wer darf heute den Begriff fiir sich beanspruchen? Welche Stimmen werden
heute als queer kanonisiert und welche nicht?<), zum anderen werden kri-
tische Stimmen laut, die im Etikett >queer< eine neue Norm sehen.’ Wegen
des Zusammenhangs von Normalisierung und akademischer Disziplinierung
im Sinne der Disziplinenbildung wehrt sich Butler dagegen, als »Theoreti-
kerin« positioniert zu werden: »[...] ich verstehe den Begriff sTheorie< nicht
und habe kein Interesse daran, als deren Verfechterin vereinnahmt zu werden.
[...] Gibt es iiberhaupt eine vorgegebene Unterscheidung zwischen Theorie,
Politik, Kultur und Medien«? (Butler 1996: 17). Ihre Antwort darauf lautet,
dass es diese Unterscheidung per se nicht gibt. Sie wird vielmehr immer
wieder neu gezogen und gemacht, doch will sie sich méglichst nicht an
solchen Produktionen beteiligen. Fiir sie ist Theorie immer auch Politik
(ebd.), was sicherlich eine Position ist, die nicht nur in der Queer Theory
zentral ist. Auch beim Thema der Identitit bzw. der postidentitiren Politik
ist Butler darum bemiiht, die >normale< Unterscheidung von Theorie und
Politik bzw. Theorie und Praxis zu unterlaufen:

»Queer ist keine Identitit, sondern eine Kritik mit Identitit, insofern queer auf
die unausweichliche Gewalt von Identititspolitiken verweist und nicht auf die
eigene Vorherrschaft setzt.[...] Queer ist immer eine Identitdtsbaustelle, ein Ort
bestindigen Werdens« (Jagose 2001: 165).

Anmerkungen

1 | Zur Ubersicht vor allem des deutschsprachigen Kontextes vgl. Hark
2004.

2 | Vgl. auch Hark 2005a: 296: »[...] hat das queere Projekt [...] eine
weitverzweigte und komplexe Genealogie. Neben denjenigen Strémungen
der Lesben- und Schwulenbewegungen, die auf radikale Transformationen
bestehender Sexual- und Geschlechterverhiltnisse zielten, zihlen die radi-
kalfeministischen Bewegungen und Theoriebildung, die Heterosexualitit
zum politischen Skandalon zu machen suchten, sowie insbesondere Michel
Foucaults Projekt einer theoretischen Historisierung der Sexualitit zu diesen
Herkiinften.«

3 | Vgl. Kapitel 3 sowie Jackson/Scott 1996.

4 | Vgl. auch Engel 2002: 9; Hark 2005a: 285; Hashemi Yekani/Mi-
chaelis 2005: 9; Jagose 2001: 15; Krafd 2003: 18; quaestio 2000: 13. Kritisch
zu der vermeintlich eindeutigen Zuordnung von feministische Theorie =
Fragen des Geschlechts, Queer Theory = Fragen von Sexualitit Butler 1997.

14.02.2026, 14:35:29, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - I


https://doi.org/10.14361/9783839405048-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER IDENTITAT, KRITIK DER NORMALISIERUNG | 187

Auch die Herausgeberinnen des Readers »Feminism and Sexuality« halten
sich nicht an diese Einordnung, sondern gruppieren unter dem Titel »Af-
firmation und Hinterfragung sexueller Kategorien« dezidiert queere sowie
dezidiert feministische und nicht-queere Positionen, wobei letztere z.T. aus
den frithen yoer Jahren stammen (Jackson/Scott 1996: 110ff).

5 | Um moglichen Missverstindnissen vorzubeugen: Wittig argumen-
tiert nicht, dass dies so sein miisse oder solle. Sie rekonstruiert vielmehr mit
deutlich kritischem Impetus vorherrschende Diskurse bzw. Ideologien.

6 | Vgl. fur eine ausfiihrliche Darstellung der Aids-Problematik Kap.
6 dieses Buches.

7 | Fiir eine entsprechende Einschitzung vgl. Jeffreys 1996.

8 | Vgl. fiir eine kritische Auseinandersetzung mit der aktuellen Si-
tuation, insbesondere im deutschsprachigen Raum Hark 2004: 109 und
2005b: 269-332. Fiir eine friihe kritische Position, die sich gegen die ver-
meintlich eindeutige Grenzziehung zwischen feministischer einerseits und
queerer Theorie andererseits bei Gayle Rubin wendet vgl. Butler 1997.

9 | Diese >Identititen< sind von mir frei erfunden bzw. spekulativer
Art!

10 | hooks plidiert nun im Gegenzug nicht fiir eine wie auch immer
geartete, gegebene, essentielle, allgemeine >schwarze« Identitit. Vielmehr
unternimmt sie die schwierige Gradwanderung, postmoderne Identitits-
konzeptionen in ihrer komplexen Verschrinkung verschiedener Differen-
zachsen weiter zu denken.

11 | Fur eine ausfiihrliche Darstellung beider Begriffe anhand der
Disziplin »Frauen- und Geschlechterforschung« vgl. Hark 2005b, Kap. 6.

12 | Vgl. fiir eine kritische Auseinandersetzung mit den >Normalisie-
rungstendenzen«<in den US-Amerikanischen Schwulen- und Lesbenbewe-
gungen Warner 1999. Unter dem schonen Titel »The Trouble with Normal«
geht Warner hart u.a. mit den - erfolgreichen — Bemithungen um die An-
erkennung gleichgeschlechtlicher Partnerschaften in den USA ins Ge-
richt.

13 | Vgl. zur aktuellen Situation innerhalb der queer studies in den
USA Halberstam 2005 und fiir kritische Stimmen zu queer als Konzept vor
allem seitens schwuler und lesbischer Politik Jagose 2001: 129-159.

Literatur

Blasius, Mark/Phelan, Shane (Hg.) (1997): We Are Everywhere. A Historical
Sourcebook of Gay and Lesbian Politics, New York/London: Routledge.

Butler, Judith (1991): Das Unbehagen der Geschlechter, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

Butler, Judith (1995): Kérper von Gewicht. Die diskursiven Grenzen des Ge-
schlechts, Berlin: Berlin Verlag.

14.02.2026, 14:35:29, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - I


https://doi.org/10.14361/9783839405048-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188 | PAULA-IRENE VILLA

Butler, Judith (1996): »Imitation und die Aufsissigkeit der Geschlechtsiden-
titdt«. In: Hark, Sabine (Hg.): Grenzen lesbischer Identititen, Berlin:
Querverlag, S. 15-37.

Butler, Judith (1997): »Against Proper Objects«. In: Weed, Elizabeth/Schor,
Naomi (Hg.): Feminism meet Queer Theory, Bloomington: Indiana Uni-
versity Press, S. 1-30.

Califia, Pat (1997, Orig. 1981): »Feminism and Sadomasochisme. In: Blasius,
Mark/Phelan, Shane (Hg.): We Are Everywhere. A Historical Sourcebook
of Gay and Lesbian Politics, New York/London: Routledge, S. 522—528.

Clarke, Cheryl (1996; orig. 1981): »Lesbianism. An Act of Resistance«. In:
Jackson, Stevi/Scott, Sue (Hg.): Feminism and Sexuality. A Reader, New
York: Columbia University Press, S. 155—161.

Derrida, Jacques (1974): Grammatologie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 264-
287.

Duggan, Lisa (1995; Orig. 1992): »Making It Perfectly Queer«. In: Duggan,
Lisa/Hunter, Nan D. (Hg.): Sex Wars. Sexual Dissent and Political Culture,
New York/London: Routledge, S. 155-172.

Duggan, Lisa/Hunter, Nan D. (1995): Sex Wars. Sexual Dissent and Political
Culture, New York/London: Routledge.

Elam, Diane (1994): Feminism and Deconstruction, New York: Routledge.

Engel, Anke (2002): Wider die Eindeutigkeit. Sexualitdt und Geschlecht im Fokus
queerer Politik der Reprisentation, Frankfurt a.M./New York: Campus.

Foucault, Michel (1977): Der Wille zum Wissen. Sexualitit und Wahrheit Bd.
1. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Genschel, Corinna/Lay, Caren/Wagenknecht, Peter (Nancy)/Woltersdorff,
Volker (Lore Logorrhée) (2001a): Vorwort. In: Jagose, Annemarie: Queer
Theory. Eine Einfiihrung, Berlin: Querverlag, S. 7-12.

Genschel, Corinna/Lay, Caren/Wagenknecht, Peter (Nancy)/Woltersdorff,
Volker (Lore Logorrhde) (2001b): »Anschliisse«. In: Jagose, Annemarie:
Queer Theory. Eine Einfithrung, Berlin: Querverlag, S. 167-194.

Gutiérrez Rodriguez, Encarnacién (2004): »Postkolonialismus: Subjektivi-
tit, Rassismus und Geschlecht«. In: Becker, Ruth/Kortendiek, Beate
(Hg.): Handbuch der Frauen- und Geschlechterforschung, Wiesbaden: VS,
S. 239-247.

Haase, Matthias/Siegel, Marc/Wiinsch, Michaela (2005): »The Places that
we love best«. In: Dies. (Hg.): Outside. Die Politik queerer Riume, Berlin:
b_books, S. 7-12.

Halberstam, Judith (2005): »Queer Studies Now«. In: Hashemi Yekani,
Elahe/Michaelis, Beatrice (Hg.): Quer durch die Geisteswissenschaften.
Perspektiven der Queer Theory, Berlin: Querverlag, S. 17-30.

Hark, Sabine (2004): »Lesbenforschung und Queer Theorie: Theoretische
Konzepte, Entwicklungen und Korrespondenzen«. In: Becker, Ruth/
Kortendiek, Beate (Hg.): Handbuch Frauen- und Geschlechterforschung,

Wiesbaden: VS, S. 104-111.

14.02.2026, 14:35:29, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - I


https://doi.org/10.14361/9783839405048-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER IDENTITAT, KRITIK DER NORMALISIERUNG | 189

Hark, Sabine (2005a): »Queer Studies«. In: von Braun, Christina/Stephan,
Inge (Hg.): Gender@ Wissen. Ein Handbuch der Gender-Theorien, Koln
u.a.: Béhlau, S. 285-303.

Hark, Sabine (2005b): Dissidente Partizipation. Eine Diskursgeschichte des
Feminismus, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Hark, Sabine/Genschel, Corinna (2003): »Die ambivalente Politik von Ci-
tizenship und ihre sexualpolitische Herausforderung«. In: Knapp,
Gudrun-Axeli/Wetterer, Angelika (Hg.): Achsen der Differenz. Gesell-
schaftstheorie und feministische Kritik II, Miinster: Westfilisches Dampf-
boot, S. 134-169.

Hashemi Yekani, Elahe/Michaelis, Beatrice (2005): Vorwort. In: Dies. (Hg.):
Quer durch die Geisteswissenschaften. Perspektiven der Queer Theory, Berlin:
Querverlag, S. 7-16.

hooks, bell (1990): »Radical Black Subjectivity«. In: Dies.: Yearning. Race,
gender, and cultural politics, Boston: South End Press, S. 15-22.

Jackson, Stevi/Scott, Sue (1996): »Sexual Skirmishes and Feminist Fractions:
Twenty-Five Years of Debate on Women and Sexuality«. In: Dies. (Hg.):
Feminism and Sexuality. A Reader, New York: Columbia University Press,
S. 1-34.

Jagose, Annemarie (2001): Queer Theory. Eine Einfiihrung, Berlin: Querver-
lag.

Jeffreys, Sheila (1996; Orig. 1991): »Sadomasochism. In: Jackson, Stevi/Scott,
Sue (Hg.) Feminism and Sexuality. A Reader, New York: Columbia Uni-
versity Press, S. 238-244.

Kosofsky Sedgwick, Eve (2003): »Epistemologie des Verstecks«. In: Kraf,
Andreas (Hg.): Queer Denken. Queer Studies, Frankfurt a.M.: Suhrkamp,
S. 113-143.

Kraf}, Andreas (2003): »Queer Studies — Eine Einfiihrung«. In: Ders. (Hg.):
Queer Denken. Queer Studies, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 7—30.
Mohanty, Chandra Talpade (1995): »Feminist Encounters: Locating the
Politics of Experience«. In: Nicholson, Linda/Seidman, Steven (Hg.):
Social Postmodernism. Beyond Identity Politics, Cambridge: Cambridge

Univ. Press, S. 68-86.

quaestio (2003): Sexuelle Politiken. Politische Rechte und gesellschaftliche
Teilhabe. In: Dies. (Hg.): Queering Demokratie. Sexuelle Politiken, Berlin:
Querverlag, S. 9—27.

Rich, Adrienne (1989; Orig. 1980): »Zwangsheterosexualitit und lesbische
Existenz.« In: List, Elisabeth/Studer, Herlinde (Hg.): Denkverhdltnisse.
Feminismus und Kritik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 244-280.

Rimmerman, Craig A. (2002): From Identity to Politics. The Lesbian and Gay
Movements in the United States, Philadelphia: Temple University Press.

Rubin, Gayle S. (2003): »Sex denken: Anmerkungen zu einer radikalen
Theorie der sexuellen Politik«. In: Kraf§, Andreas (Hg.): Queer Denken.
Queer Studies, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 31-79.

14.02.2026, 14:35:29, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - I


https://doi.org/10.14361/9783839405048-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190 | PAULA-IRENE VILLA

Seidman, Steven (1993): »Identity and Politics in a >Postmodern« Gay Culture:
Some Historical and Conceptual Notes«. In: Warner, Michael (Hg.):
Fear of a Queer Planet. Queer Politics and Social Theory, Minneapolis:
Minneapolis University Press, S. 105-142.

Villa, Paula-Irene (2003): Judith Butler, Frankfurt a.M./New York:
Campus.

Villa, Paula-Irene (2004): »Poststrukturalismus: Postmoderne + Poststruk-
turalismus = Postfeminismus?« In: Becker, Ruth/Kortendiek, Beate
(Hg.): Handbuch der Frauen- und Geschlechterforschung, Wiesbaden: VS
Verlag, S. 234—238.

Warner, Michael (1999): The Trouble with Normal. Sex, Politics, and the Ethics
of Queer Life, Cambridge, MA: Harvard University Press.

Wittig, Monique (1996; orig. 1992): »The Straight Mind«. In: Jackson, Stevi/
Scott, Sue (Hg.): Feminism and Sexuality. A Reader, New York: Columbia
University Press, S. 144-149.

Wittig, Monique (2003; orig. 1981): »One Is Not Born a Woman. In: Alcoff,
Linda Martin/Mendieta, Eduardo (Hg.): Identities. Race, Class, Gender
and Nationality, Oxford: Blackwell, S. 158—-162.

14.02.2026, 14:35:29, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - I


https://doi.org/10.14361/9783839405048-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

