
https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


Politik begreifen 

Schriften zu theoretischen und empirischen Problemen 
der Politikwissenschaft 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


Politik begreifen 
Schriften zu theoretischen und empirischen Problemen  

der Politikwissenschaft 
 
 

Band 26 

 
 

Gott + Staat = Gottesstaat? 
Das Verhältnis von Staat und Religion  

in Christentum und Islam 
 
 
 

von 
 

Bastian Strobel 
 
 
 
 

Herausgegeben von  
Prof. Dr. Johannes Marx 

Dr. Annette Schmitt 
 
 

  

Tectum Verlag 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


Bastian Strobel 

Gott + Staat = Gottesstaat? Das Verhältnis von Staat und Religion in 
Christentum und Islam 

Politik begreifen: Schriften zu theoretischen und empirischen Problemen  
der Politikwissenschaft; Band 26 
© Tectum – ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2017 

ISBN: 978-3-8288-6755-0
ISSN: 1867-755X 

(Dieser Titel ist zugleich als gedrucktes Werk unter der ISBN 
978-3-8288-4040-9 im Tectum Verlag erschienen.)
Umschlagabbildung: shutterstock.com © Elena Dijour

Besuchen Sie uns im Internet 
www.tectum-verlag.de 

Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der  
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Angaben sind 
im Internet über http://dnb.ddb.de abrufbar.  

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


5

Vorwort der Herausgeber 
Bastian Strobel beschäftigt sich mit einer der wichtigsten Fragen der gegen-
wärtigen Politischen Theorie. Er untersucht das Verhältnis von Religion und 
Staat am Beispiel ausgewählter Denker des Christentums sowie des Islams. 
Für das Christentum zieht er stellvertretend Augustinus, Joseph Ratzinger und 
Heinrich Bedford Strohm heran. Die muslimische Sicht auf das Verhältnis 
von Staat und Kirche wird am Beispiel von Hassan al-Banna und Ayatollah 
Ruhollah Khomeini herausgearbeitet. Dabei diskutiert er, wie die die jeweili-
gen Positionen aus Sicht der liberalen Theorie zu bewerten sind. 
Dem Verfasser gelingt es auf überzeugende Weise, die Vielzahl unterschiedli-
cher Positionen und die inhaltliche Breite der Religionen herauszuarbeiten. Er 
zeigt darüber hinaus, dass die besprochenen christlichen Religionsauffassun-
gen eher mit einer liberalen Vorstellung des Verhältnisses von Kirche und 
Staat zu vereinen sind als die besprochenen muslimischen Positionen und 
bestätigt damit die Thesen Tocquevilles. 
 Bei dem vorliegenden Beitrag handelt es sich um eine äußerst kenntnisreiche, 
informative Arbeit, die unserem Anspruch, komplexe Fragestellungen theo-
riegeleitet und systematisch zu analysieren, in vorbildlicher Weise gerecht 
wird. Deshalb wurde sie mit dem Tectum-Preis 2017 ausgezeichnet. Wir freu-
en uns, sie mit der Publikation in unserer Reihe „Politik begreifen“ einer brei-
teren Öffentlichkeit zugänglich machen zu können. 

Die Herausgeber

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


6 
 

Inhalt 
 
1 Einleitung ....................................................................... 8 

 
2 Das liberale Verständnis von Religion im 

(demokratischen) Staat .................................................. 12 

2.1 Der Toleranzbegriff bei John Locke ....................................................... 12 

2.2 Staat und Religion bei Tocqueville und Mill .......................................... 16 

2.3 Religionen in John Rawls Staatskonstruktion ........................................ 21 

2.4 Post-Säkulare Ideen bei liberalen Denkern ............................................ 26 

2.5 Zusammenfassung der Anforderungen des Liberalismus .................... 31 
 
3 Christliche Sicht auf das Verhältnis von Staat, 

Christentum und Kirche ............................................... 34 

3.1 Das Verhältnis von Staat und Religion bei Augustinus ........................ 34 

3.1.1 Entstehung von "De Civitate Dei" ..................................... 34 

3.1.2 Begriffsklärungen und Definitionen ................................... 35 

3.1.3 Der Christ als Zoon Politikon ............................................. 40 

3.1.4 Das Verhältnis von Kirche und Staat ................................. 42 

3.1.5 Vergleich mit den liberalen Anforderungskriterien .......... 45 

3.2 Joseph Ratzingers Vorstellungen von Staat und Kirche ....................... 46 

3.2.1 Kirche und Christentum in der Moderne........................... 47 

3.2.2 Staatlichkeit bei Ratzinger .................................................... 49 

3.2.3 Die Rolle der Kirche im Staatsgefüge ................................. 50 

3.2.4 Vergleich der Ideen mit den liberalen Anforderungen ..... 53 

3.3 Die Öffentliche Theologie von Heinrich Bedford Strohm .................. 55 

3.3.1 Zivilgesellschaft als modernes Gesellschaftsmodell ......... 56 

3.3.2 Öffentliche Theologie als politisches Programm .............. 58 

3.3.3 Kritik an der Öffentlichen Theologie ................................. 61 

3.3.4 Vergleich mit den liberalen Anforderungskriterien .......... 62 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


7

4 Muslimische Sicht des Verhältnisses von Staat und 
Islam ............................................................................. 65 

4.1 Hassan al-Banna: Begründer des politischen Islam ............................... 65 

4.1.1 Biographie und Hintergrund ................................................ 65 

4.1.2 Das Islamverständnis al-Bannas .......................................... 67 

4.1.3 Islam, Staatlichkeit und Politik ............................................ 69 

4.1.4 Vergleich mit den liberalen Anforderungskriterien .......... 72 

4.2 Ayatollah Ruhollah Khomeini: die Islamische Regierung .................... 74 

4.2.1 Einstellungen des jungen Khomeini ................................... 75 

4.2.2 Politische Vorstellungen und Radikalisierung vor der 
Revolution 1978-79 ............................................................... 76 

4.2.3 Entwicklung der Ideen während und nach der Revolution
 ................................................................................................. 79 

4.2.4 Vergleich der Vorstellungen mit den liberalen 
Anforderungen ...................................................................... 83 

 
5 Zusammenfassung und Vergleich der verschiedenen 

Sichtweisen ................................................................... 86 

 
6 Fazit & Ausblick ........................................................... 90 

 
Literatur- und Quellenverzeichnis ........................................... 91 

 
 
 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


8 
 

1 Einleitung 

"Der freiheitliche, säkularisierte Staat lebt von Voraussetzungen, die er selbst 
nicht garantieren kann."1 Das berühmte Böckenförde-Diktum besagt, dass 
liberale Staaten, wie sie in der westlichen Welt vorkommen von Vorausset-
zungen leben, die andere für sie geschaffen haben. Diese Voraussetzungen 
wurden zum einen durch das Christentum, zum anderen durch die Aufklärung 
und die scheinbare Überwindung der christlichen Vorrangstellung erreicht. 
Der ehemalige Verfassungsrichter Böckenförde geht davon aus, dass liberale 
Staaten diese Voraussetzungen nicht garantieren können, da diese nicht in der 
Lage sind die Voraussetzungen zu reproduzieren. Der liberale Staat ist laut 
Böckenförde darauf angewiesen, dass es Wahrheitsstifter gibt, die den Bürgern 
einen Sinn und eine Wahrheit vermitteln, die der Staat nicht kommunizieren 
kann. Für Böckenförde geht es um Folgendes: "Vom Staat her gedacht, 
braucht die freiheitliche Ordnung ein verbindendes Ethos, eine Art 'Gemein-
sinn' bei denen, die in diesem Staat leben."2 Dieser "Gemeinsinn" muss nicht 
unbedingt Religion sein, sondern es geht um eine einheitliche Weltanschau-
ung, die alle Bürger verbindet. John Rawls würde dies den Overlapping Con-
sensus, einen Konsens dem alle Weltanschauungen zustimmen können, nen-
nen.  
Nun kann man sich fragen, warum ein Zitat eines Verfassungsrichters aus 
dem Jahr 1964 heute noch aktuell ist. Zum einen hat der Islamistische Terror, 
der seit den 1990er Jahren viele Länder des Westens erschüttert, dazu beige-
tragen. Zum anderen aber sind auch grundlegende ethische Fragen, ausgelöst 
durch technischen Fortschritt, in den westlichen Demokratien aufgetreten, die 
die Grundhaltungen eines jeden Einzelnen betreffen.3 Ein dritter Punkt der 
nicht vergessen werden darf ist, dass Religion aus verschiedenen Gründen 
wieder an Bedeutung gewinnt. Ein Grund hierfür ist ein gestiegenes Gefühl 
der Unsicherheit, sei es durch Globalisierung oder Abstiegsangst, in den Be-
völkerungen des Westens wieder an Bedeutung gewinnen. 
Der islamistische Terror ist im Jahr 2017 kein neues Phänomen. Spätestens 
seit dem 11. September 2001 ist wohl jedem klar, dass dieser bis heute eine 

                                           
1  Böckenförde, Ernst-Wolfgang: Staat, Gesellschaft, Freiheit. Studien zur Staatstheorie 
   und zum Verfassungsrecht. Suhrkamp-Verlag. Frankfurt am Main. 1976. S. 60. 
2  Frankfurter Rundschau: "Freiheit ist ansteckend". 2. November 2010, S. 32 f. 
3  Polke, Christian: Öffentliche Religion in der Demokratie. Eine Untersuchung zur 
   Weltanschaulichen Neutralität des Staates. Evangelische Verlagsanstalt. Leipzig. 2009.  
   S. 45. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


9

der Hauptbedrohungen der westlichen Demokratien im noch jungen 21. Jahr-
hundert darstellt. Der islamistische Terrorismus stellte und stellt die Staaten 
vor eine Herausforderung, die so vorher relativ unbekannt war. Zwar gab es 
auch vor den Anschlägen von Al-Quaida schon terroristische Anschläge, man 
erinnere sich nur an die RAF in der Bundesrepublik, allerdings ist die erneute 
Relevanz von Religion als Konfliktpotenzial für die meisten Staaten unge-
wohnt. In Europa sind die meisten Religionskriege schon seit dem 30jährigen 
Krieg abgehakt und wurden mit dem Westfälischen Frieden beendet. Das 
Vorgehen gegen Islamismus und letztlich religiöse Motive wurde ein Motor 
für die Sicherheitspolitik der letzten 15 Jahre, die viele Staaten nach dem Zu-
sammenbruch des Ost-Blocks vernachlässigt hatten. 
Ein zweiter Punkt, der die bestehende Relevanz von Religionen verdeutlicht, 
sind die grundlegenden ethischen Fragen, vor denen viele westliche Staaten in 
den letzten Jahren standen und stehen. Sei es die Erlaubnis von Abtreibung, 
die Präimplantationsdiagnostik oder die Sterbehilfe. Jede dieser politischen 
Fragen berührt auch die moralischen Vorstellungen jedes Einzelnen in der 
Gesellschaft. Da Religionen auf die Moralvorstellungen des Einzelnen großen 
Einfluss ausüben, haben sie in diesen ethischen Fragen wieder eine Relevanz 
erfahren, die es in dieser Form lange nicht gab.4 Viele Vertreter der Säkulari-
sierungsthese hatten nicht erwartet, dass dies in westlichen Gesellschaften 
möglich wäre, da für diese Vertreter die Entwicklung der heutigen westlichen 
Welt in der Abgrenzung von Religion entstanden ist. Der technische und 
wissenschaftliche Fortschritt hat neue Fragen aufgeworfen und dadurch den 
Religionsgemeinschaften wieder zu einer neuen Relevanz in der politischen 
Diskussion verholfen. 
Der dritte Punkt zielt auf neue Ängste in der Bevölkerung ab. Durch die Glo-
balisierung, die Eurokrise und zuletzt die Flüchtlingskrise sind in den Bevöl-
kerungen des Westens Ängste entstanden, die Populisten wie Donald Trump 
einige Wahlerfolge beschert haben.5 Die diffuse Angst vor dem Fremden ist 
auch eine Angst vor der fremden Religion. Vielen Menschen in den USA, 
Deutschland, Frankreich, Österreich und anderen Ländern macht es Sorge, 
dass vermehrt Menschen zu ihnen kommen, die einer anderen Religion ange-
hören und aus einem fremden Kulturkreis stammen. Die Angst vor Über-
fremdung ist auch die Angst davor, die eigene Identität zu verlieren. Die Iden-
tität also, die eng mit der sogenannten abendländischen christlich-jüdischen 
Tradition verbunden ist und die nun durch die Ankunft von immer mehr 
Menschen mit islamischer Religionszugehörigkeit scheinbar in Gefahr gerät. 
Auch die Angst, die durch die Globalisierung entstanden ist, führt dazu, dass 
                                           
4  Polke. 2009. S. 29. 
5  Polke. 2009. S. 30. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


10 
 

Religionen wieder wichtiger werden. Karl Marx bezeichnete die Religionen 
einst als Opium des Volkes und meinte damit, dass Menschen meist in Angst-
situationen vermehrt zu Religiosität neigen und durch diese beruhigt werden. 
Für Marx war der Einsatz dieses Opiats aber ein Mittel der Kapitalisten, um 
das Proletariat ruhig zu stellen.6 Die Religionssoziologie kann schon lange 
zeigen, dass Religionen in Krisen wieder relevanter werden, da diese den Men-
schen vermeintlich Halt und Sicherheit geben kann.7 
Es wird somit deutlich, warum Religionsgemeinschaften im Jahr 2017 immer 
noch relevant sind und nicht aus der Betrachtung der Politikwissenschaft 
verschwinden sollten. Sie sind ein relevanter Faktor in der Tagespolitik eines 
jeden Landes und deshalb sollten die Einstellungen der Religionsgemeinschaf-
ten gegenüber dem Staat untersucht werden. In der nun folgenden Arbeit 
sollen deshalb religionsspezifische Unterschiede im Verhältnis von Staat und 
Religion betrachtet werden. Es geht vor allem darum, die klassische Sicht auf 
das Verhältnis, vom liberalen Standpunkt aus, aufzugeben und aus der Sicht 
einiger Denker des Christentums und Islams darauf zu blicken. Die Leitfragen 
der Arbeit sind deshalb folgende: Existieren religionsspezifische Unterschiede 
in der Sicht auf das Verhältnis von Staat und Religion zwischen ausgewählten 
Denkern des Christentums und des Islams? Unterscheidet sich deren Sicht-
weise von der liberalen Interpretation? Hierzu soll zuerst die liberale Sichtwei-
se, die sich in den letzten 300 Jahren entwickelt hat, präsentiert werden, um 
daraus einen Anforderungskatalog zu erstellen, der an die Sichtweisen der 
religiösen Vertreter angelegt werden kann. Dazu werden neben Locke, Mill 
und Tocqueville auch Rawls, Taylor und Habermas betrachtet. 
Im Anschluss daran folgt eine Vorstellung der christlichen Sichtweise auf das 
Verhältnis von Staat und Religion. Hierzu wird zuerst auf Augustinus verwie-
sen, der in "De Civitate Dei" wohl der erste religiöse Vordenker war, der das 
Verhältnis im fünften Jahrhundert systematisch analysiert hat. Im weiteren 
Verlauf kommen dann noch Joseph Ratzinger, der im Jahr 2005 zu Papst 
Benedikt XVI gewählt wurde, und Heinrich Bedford-Strohm, der Vorsitzende 
der Evangelischen Kirche in Deutschland, zu Wort, die die aktuelle Sichtweise 
der katholischen und evangelischen Kirche repräsentieren. Bei den Denkern 
des islamischen Glaubens soll vor allem die unterschiedliche Sichtweise von 
Schiiten und Sunniten betrachtet werden. Dazu werden die Schriften von 
Hassan al-Banna, dem Begründer der Muslimbruderschaft und des politischen 
Islam, sowie die Schriften von Ayatollah Ruhollah Khomeini, dem Gründer 
der Islamischen Republik im Iran, zu Grunde gelegt. 

                                           
6  Marx, Karl; Engels, Friedrich: Werke. Band 1. Karl Dietz Verlag. Berlin. 1976. S. 378 f. 
7  Knoblauch, Hubert: Religionssoziologie. de Gruyter Verlag. Berlin. 1999. S. 36 f.  

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


11

Es ist zu erwarten, dass es einige Unterschiede zwischen den christlichen und 
muslimischen Denkern einerseits, aber auch innerhalb der Religionen anderer-
seits gibt. Diese Erwartung erscheint schon fast trivial, ist aber eine logische 
Folge der Ausdifferenzierung innerhalb der verschiedenen Religionsgemein-
schaften. Theologische Unterschiede bieten hier die Grundlage für unter-
schiedliche Auffassungen vom optimalen Verhältnis von Staat und Religion. 
Hierzu schreibt Alexis de Tocqueville im 19. Jahrhundert:  

"Mohammed hat nicht nur religiöse Lehren vom Himmel herabge-
holt […] sondern auch politische Leitsätze, bürgerliche und straf-
rechtliche Gesetze […].  Das Evangelium spricht hingegen nur von 
den allgemeinen Beziehungen der Menschen zu Gott und unterei-
nander. Außerhalb dessen lehrt es nichts und verpflichtet zu keinem 
Glauben. Dies allein genügt […] daß die erstgenannte dieser beiden 
Religionen in Zeiten der Aufklärung und der Demokratie nicht lange 
herrschen kann, wogegen die zweite in solchen Zeiten wie in allen 
andern fortzudauern bestimmt ist."8  

Der Hauptunterschied liegt für ihn darin, dass der Islam grundsätzliche politi-
sche Vorgaben macht, die das Christentum so nicht kennt. Deshalb sei der 
Islam nicht demokratiekompatibel, das Christentum aber schon. Daraus resul-
tiert die zweite These: Es ist daher zu erwarten, dass die muslimischen Vor-
stellungen von al-Banna und Khomeini das liberale Anforderungsprofil nicht 
erfüllen werden. Gleichzeitig muss man aufgrund von Tocquevilles Aussage 
davon ausgehen, das Augustinus, Ratzinger und Bedford-Strohm mit dem 
liberalen Anforderungsprofil kompatibel sind. 

                                           
8   Tocqueville, Alexis de; Mayer, J.P.(Hrsg.): Über die Demokratie in Amerika. Reclam- 
    Verlag. 1985. S. 227. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


12 
 

2 Das liberale Verständnis von Religion im 
(demokratischen) Staat 

Die Sicht des Liberalismus auf das optimale Verhältnis von Staat und Religion 
wird heutzutage häufig mit der Säkularisierungsthese verbunden. Man geht 
davon aus, dass der Rückzug der Religion ins Private und die Trennung von 
Staat und Religion für Vertreter des Liberalismus erstrebenswert sind. Im 
folgenden Abschnitt soll gezeigt werden, dass dies nicht für alle und längst 
nicht für die aktuellsten Vertreter der liberalistischen Idee gilt. In den letzten 
Jahren hat sich, vergleichbar zur Gesellschaft, auch im Liberalismus eine 
Wende hin zu post-säkularen Ideen vollzogen, die von Jürgen Habermas und 
Charles Taylor vertreten wird.  
Deshalb soll im Folgenden nicht nur auf die Vertreter einer klassischen Vor-
stellung der Trennung von Staat und Religion wie Locke und Mill eingegangen 
werden, sondern es sollen auch andere Vorstellungen vorgelegt werden, in 
denen eine vollständige Trennung von Staat und Religion nicht vollzogen 
wird. Abschließend soll dann ein liberales Anforderungsprofil für das Verhält-
nis von Staat und Religion erstellt werden. Zu Beginn wird auf Lockes Vor-
stellung von Toleranz eingegangen. 

2.1 Der Toleranzbegriff bei John Locke 

Zu Lockes Lebzeiten (1632 - 1704) sind das Verhältnis von Staat und Religi-
on, sowie das Verhältnis der christlichen Konfessionen untereinander hochak-
tuell. Unter dem Eindruck der europäischen Religions- beziehungsweise Kon-
fessionskriege entwickelt John Locke seinen Toleranzbegriff, der dazu führen 
soll, dass sich militärische Konflikte aufgrund von unterschiedlichen religiösen 
Auffassungen nicht wiederholen. Für Locke sind die Religionskonflikte der 
Vergangenheit eine Verirrung der praktischen Vernunft der Menschen, da der 
Streit über das richtige Leben nicht die Sache der Religionen sondern des 
Staates ist. Dies hätten die Menschen nicht erkannt.9 Doch wie lässt sich solch 
eine Verirrung verhindern? Für Locke gibt es dafür einen einfachen Plan, der 
zwei Stufen umfasst. Erstens die Trennung von Staat und Religion und zwei-
tens die Toleranz der Religionen untereinander.  
                                           
9  Andrick, Michael: Göttlicher Wille und menschliche Macht. Strategien zur Befriedung 
   der Gesellschaftbei Locke und Spinoza. Verlag Karl Alber. Freiburg im Breisgau. 2010.  
   S. 140. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


13

Wenn man den ersten Punkt, die Trennung von Staat und Religion, näher 
betrachtet, dann stellt man fest, dass diese Trennung nicht nur die Institutio-
nen des Staates und der Kirche betrifft, sondern auch jeden einzelnen Men-
schen. Um die Trennung vollziehen zu können, muss der Mensch, Locke 
folgend, sittlich gespalten werden. Er bewegt sich nun in zwei Sphären. Zum 
einen der Sphäre der Moral beziehungsweise der Religion und zum anderen in 
der Sphäre der Politik beziehungsweise des Staates.10 Der Mensch muss selbst 
immer überprüfen, in welcher Sphäre er sich gerade bewegt, und er muss es 
vermeiden, dass er Inhalte der einen in die andere überträgt. In der politischen 
Sphäre soll der Mensch rational handeln. Diese Rationalität verlangt, dass im 
Politischen die Kategorien gut und schlecht ignoriert werden. Stattdessen soll 
der Bürger beurteilen, ob etwas für das Wohl der gesamten Gesellschaft nütz-
lich ist oder nicht. Selbst der Regent hat sich nach diesem Prinzip zu richten, 
denn sein Seelenheil ist seine Privatsache und sollte seine Politik nicht beein-
flussen.11 Laut Locke soll der Regent "heaven for himself and peace for his 
country"12 anstreben. 
Die Religion wird dadurch von Locke komplett ins Private verschoben. Er 
schreibt dazu im "Essay Concerning Toleration": Civil service "is a thing 
wholly between God and me."13  Der Staat darf in diese Verbindung nicht 
eingreifen, denn Trennung von Staat und Religion meint für Locke nicht nur, 
dass die Religion sich nicht ins Politische einmischen darf, sondern, dass der 
Staat sich nicht ins Religiöse einmischen darf:  

"He [the magistrate] can right me against my neighbour but cannot 
defend me against my god. Whatever evil I suffer by obeying him in 
other things he can make me amends in this world, but if he force me 
to a wrong religion, he can make me noe in the other world"14  

                                           
10  Andrick. 2010. S. 71. 
11  Andrick. 2010. S. 80. 
12  Andrick. 2010. S. 71 
13  Locke, John: An Essay concerning Toleration (1689). In: Milton, Philip, Milton, J. R. 
    The Clarendon Edition of the Works of John Locke: An Essay Concerning Toleration: 
    And Other Writings on Law and Politics, 1667–1683.  Oxford Scholarly Editions  
    Online. 2013. 
    http://www.oxfordscholarlyeditions.com/view/10.1093/actrade/9780199575732. 
    book.1/actrade-9780199575732-div2-27?r-1=1.000&wm-1=1&t-1=contents-tab&p1 
    1=1&w1-1=1.000&p2-1=1&w2-1=0.400. 
14  Locke.  1667. http://www.oxfordscholarlyeditions.com/view/10.1093/ 
     actrade/9780199575732.book.1/actrade-9780199575732-div2-27?r-1=1.000& 
     wm-1=1&t-1=contents-tab&p1-1=1&w1-1=1.000&p2-1=1&w2-1=0.400. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


14 
 

Der Staat hat dadurch zwar das Recht im Diesseits zu regieren; aber alles was 
das Jenseits betrifft ist die Sache der Religion.  
Der zweite wichtige Punkt neben der Trennung ist die Toleranz. Für Locke ist 
diese zentral, denn sie gewährleistet erst, dass die Trennung von Staat und 
Religion funktionieren kann. Der Begriff der Toleranz entwickelt sich aller-
dings erst spät bei Locke. Nach der Restauration der Monarchie ist er erst 
einmal gegen einen Religionspluralismus, da er der Meinung ist, dass dieser 
überhaupt erst Schuld sei an den Wirren der Religionskriege.15 Die Einsicht, 
dass verschiedene Konfessionen auch friedlich zusammenleben können, 
kommt für Locke erst bei einer Reise nach Kleve. Dort leben Katholiken, 
Protestanten und Calvinisten friedlich miteinander und Locke versteht, dass 
religiöser Pluralismus keine Bedrohung für den Frieden sein muss.16 In seinem 
1689 veröffentlichten "Letter Concerning Toleration", entwickelt Locke nun 
einen Toleranzbegriff, der in der Ideengeschichte des Liberalismus einen ho-
hen Stellenwert erhalten hat.  
In diesem Brief an Philip van Limborch plädiert Locke für eine Toleranz-
pflicht für Kirchen.17 Diese Toleranzpflicht haben sämtliche kirchlichen Ge-
meinschaften gegenüber anderen Religionsgemeinschaften aber auch gegen-
über dem Staat. Die im "Essay Concerning Toleration" vollzogene Trennung 
von Kirche und Staat baut er weiter aus. Beispielsweise schränkt er durch die 
Toleranzpflicht die Bestrafungsmöglichkeiten von Kirchen bei einem Regel-
verstoß stark ein. Letztlich bleibt nur die Möglichkeit, ein Mitglied auszu-
schließen, wenn es gegen die kirchlichen Regeln verstößt.18 Ist derjenige, der 
den Verstoß begeht, kein Mitglied der jeweiligen Kirche, dann hat die Kirche 
aufgrund der vorgeschriebenen Toleranz Andersdenkender gar keine Hand-
habe mehr über die Bestrafung des Delinquenten. Auch für den Staat gilt die 
oben beschriebene Toleranzpflicht. Solange das Verhalten eines Bürgers nur 
kirchliche Regeln verletzt, staatliche Gesetze aber einhält, muss die Exekutive 
dies akzeptieren und hat kein Recht einzugreifen.13  Außerdem folgt aus der 
Trennung von Staat und Kirche indirekt die Toleranzpflicht des Staates, da 
eine Einmischung in religiöse Belange verboten ist. Locke schreibt hierzu in 
seinem "Letter Concerning Toleration":  

                                           
15  Brantl, Dirk: John Locke über Gründe und Grenzen der Toleranz. In: Brantl, Dirk; 
     Geiger, Rolf; Herzberg, Stephan (Hrsg.): Philosophie, Politik und Religion. Klassische 
     Modelle von Antike bis Gegenwart. Akademie-Verlag. Berlin. 2013. S. 148. 
16  Andrick. 2010. S. 67. 
17  Brantl. 2013. S. 153. 
18  Brantl. 2013. S. 153 f. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


15

"As the magistrate has no power to impose by his laws the use of any 
rites and ceremonies in any church, so neither has he any power to 
forbid the use of such rites and ceremonies as are already received, 
approved, and practiced by any Church"19.  

Selbst wenn diese Riten und Zeremonien dem Herrscher persönlich nicht 
gefallen, hat er keine Handhabe über deren Ausübung und muss sie tolerieren. 
Allerdings hat die Toleranz gegenüber Religionsgemeinschaften für Locke 
auch seine Grenzen. Diese Toleranz endet, wenn die Ausübung der Religion 
das Handeln des Staates unterminiert. Aus diesem Grund sind Katholiken und 
Atheisten von diesem Toleranzrecht ausgeschlossen. Katholiken sind für 
Locke deshalb ausgeschlossen, da sie zwei weltlichen Herren dienen müssen, 
dem Papst und dem Herrscher des Staates. Für Locke kann jeder Mensch im 
Diesseits allerdings nur einem Herren hörig sein, was bei Katholiken zu Prob-
lemen führt. Vor allem der Umstand, dass der Papst seine Anhänger von der 
Treuepflicht gegenüber dem Landesherren freisprechen kann, stellt für Locke 
ein zentrales Problem dar.20 Schließlich würde somit das staatliche Handeln 
unterminiert werden und zu neuen religiösen Konflikten führen. Katholiken 
sind somit nicht vertrauenswürdig und werden von Locke deshalb von der 
Toleranz ausgeschlossen. Ähnlich sieht es bei den Atheisten aus. Diese hält 
Locke für vertrauensunwürdig, denn diese können keinen belastbaren Treue-
schwur leisten. Für Locke braucht ein gültiges Versprechen immer eine Rück-
bindung an Gott, da dessen Strafandrohung  bei einem Wortbruch diesen erst 
verhindern.21  
Doch warum sollten die Kirchen die Toleranzpflicht akzeptieren? Welche 
Vorteile ergeben sich für sie daraus? Für Locke scheint es klar, dass die Kir-
chen ein Interesse an einer sicheren Existenz haben. Sie können es nicht wol-
len, dass Konflikte und Unsicherheit zurückkehren und werden deshalb auch 
die Toleranzpflicht akzeptieren.22 Durch die Akzeptanz können die Kirchen-
mitglieder sich sicher sein, dass ihre eigene Religionsausübung durch andere 
religiöse Gruppen nicht gefährdet ist und sie ihr Leben nach ihren eigenen 
Vorstellungen leben können. 
Die von Locke beschriebene Toleranzpflicht war nicht nur in der Ideenge-
schichte des Liberalismus relevant, sondern durch seine zwei Stufen, der 
                                           
19  Locke, John. A Letter Concerning Toleration. 1689. S. 25 f.  
    http://socserv2.socsci.mcmaster.ca/econ/ugcm/3ll3/locke/toleration.pdf.  
    (Stand: 09.12.2016). 
20  Brantl. 2013. S. 154. 
21  Brantl. 2013. S. 158. 
22  Andrick. 2010. S. 142. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


16 
 

Trennung von Staat und Kirche, sowie der Toleranzpflicht für religiöse 
Gruppen und den Staat, entwickelte er eine Religionsfreiheit, die in gewisser 
Form in der britischen und niederländischen Gesetzgebung bis heute exis-
tiert.23 Diese Vorstellungen sind eindeutig säkular und klären das Verhältnis 
von Staat und Religion, indem sie beide Sphären strikt voneinander trennen. 
Diese Anforderung sowohl an den Staat als auch an die Kirchen prägen bis 
heute die westliche Vorstellung vom optimalen Verhältnis von Staat und Reli-
gion, obwohl sich die Realität in den meisten Staaten durchaus anders dar-
stellt. 
Im nächsten Teil sollen nun die Vorstellungen von John Stuart Mill und Ale-
xis de Tocqueville vorgestellt werden, die, obwohl sie miteinander gut bekannt 
waren und viele Ansichten teilten, relativ unterschiedliche Auffassungen über 
die optimale Rollenverteilung von Staat und Religion hatten. 

2.2 Staat und Religion bei Tocqueville und Mill 

Besieht man sich die Umstände, unter denen Alexis de Tocqueville (1805 - 
1859) und John Stuart Mill (1806 - 1873) über Religionen nachdachten, dann 
könnten diese nicht unterschiedlicher sein. Während Tocqueville noch immer 
die Nachwehen der Französischen Revolution und der Napoleonischen Herr-
schaft in Frankreich erfährt, erlebt Mill eine zunehmende Liberalisierung 
Großbritanniens im 19. Jahrhundert, welche sogar den Katholiken wieder 
staatsbürgerliche Rechte einräumte. Aus diesen Gründen ergeben sich für 
beide auch sehr deutliche Unterschiede in der Betrachtung des Verhältnisses 
von Staat und Religion. Während Tocqueville für eine Stärkung der Religion 
in der Öffentlichkeit und eine Kompatibilität von Religion und Demokratie 
eintritt24, überwiegt bei Mill der "Hass" auf alles, was mit dem Christentum zu 
tun hat, weshalb er Religionen am Liebsten aus der Öffentlichkeit verbannen 
würde.25 Zuerst soll nun ein Blick auf das Rollenverständnis von Staat und 
Religion bei Tocqueville geworfen werden. Anschließend wird im Gegensatz 
dazu Mills Ansicht präsentiert. 

                                           
23  Polke. 2009. S. 42. 
24  Turner, Frank M.: Alexis de Tocqueville and John Stuart Mill on Religion. In: La Revue 
    Tocqueville. Vol. 2.  No. 2. 2006. S. 154. 
25  Waterman, A. M. C.: Mill versus Liberty. A review of Linda C. Rader’s John Stuart Mill  
     and the Religion of Humanity. In: The American Journal of Economics and Sociology.  
     Vol. 64. No. 2. 02.04.2005. S. 725. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


17

Alexis de Tocqueville erlebte, wie oben beschrieben, die Wirren Frankreichs 
im 19. Jahrhundert. Nach der Französischen Revolution, der Napoleonischen 
Herrschaft, der Restauration der Bourbonen-Herrschaft und den Revolutio-
nen von 1830 und 1848 steckt Frankreich tief in der Krise. Dieses rührt daher, 
dass vor allem in der Französischen Revolution das Band zwischen Katholi-
zismus und staatlicher Herrschaft zerschnitten wurde. Die Revolutionäre 
enteigneten die Kirche und zwangen die Bürger, sich von ihrer Religion ab-
zuwenden. Die Folgezeit bis in die Mitte des 19. Jahrhunderts war durch reli-
giöse Konflikte und das stetige Bemühen der katholischen Kirche, ihren alten 
Status wiederzuerlangen, gekennzeichnet.26 Mitten in dieser Phase veröffent-
licht Alexis de Tocqueville in zwei Schritten 1835 und 1840 sein Werk "Über 
die Demokratie in Nordamerika". Darin beschreibt er die gesellschaftlichen 
Verhältnisse und die politische Landschaft in den USA. Durch seine Erfah-
rungen in Amerika und viele Gespräche mit katholischen Geistlichen kommt 
Tocqueville zu einem Konzept von religiösem Leben in einer Demokratie.27 
Tocqueville vertritt den Standpunkt, dass Religion und Demokratie nicht nur 
kompatibel sind, sondern dass sie einander bedingen. Nach Turner war Toc-
queville wahrscheinlich so überwältigt vom religiösen Pluralismus der Verei-
nigten Staaten , dass er diesen als überzeugendes Argument für eine Kompati-
bilität von Religion und Demokratie sah.22 Für Tocqueville ist es ein Fakt, dass 
das Christentum nicht als Institution, aber als Ideologie eine Demokratie da-
bei unterstützen kann, Gleichheit zu schaffen. Tocqueville ist der Überzeu-
gung, dass Menschen nicht gleichzeitig politische Freiheit und religiöse Unab-
hängigkeit ertragen können. Dies würde nur zu Unsicherheit führen, da die 
Menschen nicht darauf vorbereitet sind, alles selbst zu regeln. Er schreibt 
dazu:  

"Bleibt weder im Religiösen noch im Politischen eine Autorität be-
stehen, so erschrecken die Menschen bald ob der unbegrenzten Un-
abhängigkeit. Die ständige Unrast aller Dinge beunruhigt und ermü-
det sie."28  

Weiter schreibt er:  
"Was mich betrifft, so bezweifle ich, daß der Mensch jemals eine völ-
lige religiöse Unabhängigkeit und eine vollkommene politische Frei-

                                           
26  Turner. 2006. S. 152. 
27  Turner. 2006. S. 154. 
28  Tocqueville. 1985. S. 227. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


18 
 

heit ertragen kann; und ich bin geneigt zu denken, daß er, ist er nicht 
gläubig, hörig werden, und ist er frei, gläubig sein muß."29  

Für Tocqueville bedingen sich Demokratie und Religion also. Schließlich kann 
der Mensch entweder frei von Religion oder frei von Herrschaft sein. Beides 
ist für ihn nicht möglich, da der Mensch sich nach einer Form der Leitung 
sehnt. Kommt diese nicht von der Religion, so Tocqueville, dann sucht sich 
der Mensch einen neuen Herrscher, dem er folgen kann. Wollen die Men-
schen also in einer Demokratie gleich sein, benötigen sie die Religion, um eine 
Leitung für ihre Handlungen zu erfahren.  
Ein zweiter Punkt, den Tocqueville als Grund für die Kompatibilität be-
schreibt, ist in seinem Menschenbild verankert. Dieses schließt an Hobbes an 
und beschreibt den Menschen als egoistisches, nach Gewinn strebendes We-
sen, dass durch die erreichte Gleichheit vereinzelt wird.30 Religionen können 
diese menschlichen Wesenszüge abmildern:  

"Der größte Vorzug der Religionen besteht darin, daß sie ganz entge-
gengesetzte Triebe wecken. Es gibt keine Religion, die das Wünschen 
der Menschen nicht auf Ziele jenseits der irdischen Güter richtete."25  

Durch diese eingreifende Art der Religionen unterstützen sie das Miteinander 
der Menschen in der Gesellschaft. Allerdings sind dazu nur Religionen mit 
moralischen Werten und Gesellschaftskonzeptionen geeignet, die auch kom-
patibel zu den Werten einer Demokratie sind. Religionen sollen die Gesell-
schaft unterstützen, sich aber nicht in die Herrschaftsausübung der Politik 
einmischen. Deshalb disqualifizieren sich für Tocqueville Religionen, die ver-
suchen eigene Formen der Bestrafung oder der Politik der Gesellschaft über-
zustülpen. Für ihn ist deshalb der Islam, im Gegensatz zum Christentum, 
nicht kompatibel mit der Demokratie. Vorstellungen wie die Shari‘ah sind 
nicht kompatibel mit den Werten einer Demokratie und disqualifizieren den 
Islam.31 Dasselbe gilt allerdings auch für das Christentum, wenn es versucht 
seine Macht über die Ideologie hinaus wieder auf eine weltliche Herrschaft 
auszudehnen. Solange es sich aber in seinen durch die Aufklärung erreichten 
Schranken bewegt, stellt es keine Bedrohung dar und kann die demokratische 
Gesellschaftsordnung unterstützen. 
Religionen haben für Tocqueville die Aufgabe  

"die allzu heftige und ausschließliche Neigung zum Wohlergehen, die 
die Menschen in Zeiten der Gleichheit empfinden, zu läutern, zu re-

                                           
29  Tocqueville. 1985. S. 227 f. 
30  Tocqueville. 1985. S. 228. 
31  Tocqueville. 1985. S. 229. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


19

geln und einzuschränken […] es wird ihnen [allerdings] nicht gelin-
gen, die Menschen von der Liebe zum Reichtum abzubringen, sie 
können sie aber dazu bringen sich nur auf eine ehrenhafte Weise zu 
bereichern."32  

Diese Sicht reduziert die Religion auf ein utilitaristisches Werkzeug  der Ge-
sellschaft. Tocqueville glaubte nicht, dass säkulare Philosophie alleine in der 
Lage wäre, Werte und Moralformen zu etablieren, die, wie Turner es nennt, 
als Klebstoff der Gesellschaft wirken.33 Besonders erfolgreich ist für Tocque-
ville diese utilitaristische Form der Religion in den USA zu beobachten, wo 
die Stabilität der Demokratie auf dem Einfluss der christlichen Vorstellungen 
gründet.34 Tocqueville erkennt also schon im 19. Jahrhundert das, was Bö-
ckenförde in den 60er Jahren für die Bundesrepublik und sämtliche westlichen 
Demokratien beschreibt. Nämlich dass eine Demokratie Voraussetzungen 
braucht, die sie selbst nicht schaffen und auch nicht garantieren kann. Ob 
Böckenförde sich von Tocqueville inspirieren ließ ist hier allerdings nicht klar 
zu belegen. 
Während bei Tocqueville die Religion also die Demokratie, unterstützt, sieht 
dies bei Mill gänzlich anders aus. Zu seinen Lebzeiten vermied Mill es, explizit 
über Religion zu schreiben. Er fürchtete, dass seine Ansichten über Religion 
und Religiosität seine politische und soziale Agenda unterminieren könnte.35 
Mill hatte wohl auch Angst vor dem Einfluss von Religionen in der Gesell-
schaft, da dieser dazu führen könnte, dass die Gläubigen der Weisheit der 
Intellektuellen, zu denen er sich selbst zählte, widerstehen und somit der Ge-
sellschaft schaden könnten. Linda Raeder schreibt dazu: "Mill took it for 
granted that he and other 'better minds' would always know how to tell their 
less gifted neighbors what the latter 'really wish for' "36 Aus Mills Sicht war 
gerade die christliche Religion in diesem Punkt gefährlich. Denn er glaubte, 
dass man Menschen verbessern könne. Konservative und christliche Men-
schen glauben, dass der Mensch von Gott schon perfekt geschaffen wurde 
und deshalb nicht mehr verbessert werden kann.37 Für Mill war das Christen-
tum also eine Gefahr für den menschlichen Fortschritt und somit auch für 
einen demokratischen Staat, der Gerechtigkeit und Freiheit anstrebt, und für 
eine Ökonomie, die versucht Fortschritt zu erreichen. Mills Verständnis von 
Demokratie ist geprägt durch den Glauben daran, dass diese eine Bewegung 
                                           
32  Tocqueville. 1985. S. 233. 
33  Turner. 2006. S. 155. 
34  Turner. 2006. S. 157. 
35  Turner. 2006. S. 160. 
36  Waterman. 2005. S. 729. 
37  Waterman. 2005. S. 727. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


20 
 

hin zum dauerhaften Wandel darstellt. Dieser Wandel sollte von der klassi-
schen aristokratisch geprägten Gesellschaft hin zu einer Wissensgesellschaft 
führen.38  
Deshalb stellte Mill die These auf, dass es nicht nur eine Trennung von Staat 
und Christentum geben müsse, sondern dass das Christentum direkt durch 
eine neue Zivilreligion abgelöst werden sollte. Mill sieht diese Zivilreligion als 
Werkzeug zur Veränderung und schreibt in seinen posthum veröffentlichten 
"Three Essays on Religion":  

"To speak first, then, of religious belief as an instrument of social 
good. […] Undoubtedly mankind would be in a deplorable state if no 
principles or precepts of justice, veracity, beneficence, were taught 
publicly or privately […] And since nearly everything of this sort 
which does take place, takes place in the name of religion; […] the ef-
fect which the teaching produces as teaching, it is supposed to pro-
duce as religious teaching, and religion receives the credit of all the 
influence in human affairs which belongs to any generally accepted 
system of rules for the guidance and government of human life." 39  

Mill sieht also, dass die Religion als Lehrerin der Gesellschaft dienen kann. 
Dies kann aber eben nicht das Christentum, sondern nur die von ihm entwi-
ckelte Human Religion, eine Idee, die er von Auguste Comte übernimmt und 
weiterentwickelt.40 Diese Human Religion ist dadurch geprägt, dass es zwar 
einen Gott gibt, dieser allerdings nicht allmächtig ist. Dieser Gott ermöglicht 
es den Menschen, sich frei zu entfalten, und gibt ihnen die Möglichkeit, ir-
gendwann selbst gottgleiche Kräfte zu entwickeln. Für Mill erscheint es mög-
lich, dass die Welt ein Schlachtfeld zwischen Gut und Böse ist. Allerdings 
kann Mills Gott alleine nicht gegen das Böse gewinnen und die Welt verän-
dern; er braucht die Hilfe von Menschen.41 Wenn die Menschheit dann aber 
eine gottgleiche Veränderungskraft erreicht hat, dann braucht sie auch keinen 
Gott mehr.42 Mill erschafft so eine Religion, die den Menschen und nicht Gott 

                                           
38  Turner. 2006. S. 162 f. 
39  Mill, John Stuart: Essays on Ethics, Religion and Society. University of Toronto Press. 
    Routledge & Kegan Paul. Toronto. 1969. S. 407. 
40  Schröder, Peter: "Devoid of Faith, yet terrified of Scepticism". Die Bedeutung der 
    Religion in John Stuart Mills politischer Theorie von Staat und Gesellschaft. In Asbach,  
    Olaf (Hrsg.): Vom Nutzen des Staates. Staatsverständnisse des klassischen Utilitarismus 
    Hume-Bentham-Mill. Nomos-Verlag. Baden-Baden. 2009. S. 230. 
41  Malachuk, Daniel S.: Human Rights and a Post-Secular Religion of Humanity. In: Jour- 
    nal of Human Rights. Vol. 9. No. 2. 06.2010. S. 139. 
42  Waterman. 2005. S. 730. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


21

in den Mittelpunkt stellt. Das Ziel dieser Religion ist die Verbesserung des 
Menschen, solange bis dieser unabhängig von Gott agieren kann und Gott 
dadurch überflüssig wird. Mill glaubte, dass nur diese Form der Religion mo-
ralische Vorstellungen und Werte produzieren könnte, die eine erfolgreiche 
Demokratie benötigt.43 Diese Vorstellungen nennt Mill den moral sense. Dieser 
bindet die Menschen an gewisse moralische Vorstellungen der Human Religion 
und sichert so demokratische Werte wie Freiheit und Gleichheit.44 
Auch bei Mill hat Religion einen utilitaristischen Charakter. Allerdings ist diese 
deutlich verschieden zu der Sichtweise von Tocqueville. Während Tocqueville 
das Christentum als optimale Unterstützung für die Demokratie sieht, möchte 
Mill das Christentum abschaffen und durch eine Zivilreligion ersetzen. Diese 
Zivilreligion soll die Gesellschaft hin zu einer Wissensgesellschaft wandeln, 
den Menschen perfektionieren und Werte und Moral produzieren, die die 
Demokratie unterstützen. Mill wollte durch diese Veränderung seine Utopie 
einer besseren Gesellschaft durchsetzen. Dies stützte seine politische Agenda 
von einer Liberalisierung der Gesellschaft und einer Abkopplung von christli-
chen Konfessionen und von einer Staatskirche, die in Großbritannien einen 
erheblichen Einfluss hatte. Durch die Transformation von christlicher Religi-
on zu einer Zivilreligion soll irgendwann das Prinzip einer Religion und eines 
Gottes durch das Prinzip der Humanität abgelöst und Religion damit über-
flüssig werden.45 
Im Gegensatz zum vorher beschriebenen Locke soll bei Mill und Tocqueville 
Religion nicht komplett vom Staatlichen und Politischen getrennt werden. 
Beide haben eine utilitaristische Sicht auf Religion, die nicht zur klassischen 
Säkularisierungsthese passt. Im nächsten Abschnitt wird nun näher auf die 
Vorstellungen von John Rawls zum Thema eingegangen. Es kann vorwegge-
nommen werden, dass dessen Ideen wohl eher mittig zwischen den säkularen 
Vorstellungen Lockes und den utilitaristischen Vorstellungen Mills und Toc-
quevilles  liegen werden.  

2.3 Religionen in John Rawls Staatskonstruktion 

John Rawls (1921 - 2002) Vorstellung darüber, wie Religion sein sollte und 
was Religion dürfen soll, sind tief in seiner eigenen Biographie verankert. 
Schon früh in seinem Leben wird Rawls als Christ geprägt. Seine Mutter war 
                                           
43  Turner. 2006. S. 166. 
44  Schröder. 2009. S. 242 ff. 
45  Turner. 2006. S. 167 ff. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


22 
 

Episcopalin und sein Vater Methodist und dadurch wächst Rawls religiös 
geprägt auf. Er schreibt in seinem Essay "Über meine Religion", dass er in der 
Jugend konventionell religiös, jedoch nicht allzu gläubig war. Während seines 
Einsatzes im Zweiten Weltkrieg, bei dem er einen guten Freund verliert, der 
durch Zufall an seiner Stelle stirbt und ihm die Grauen des Holocausts klar 
werden, verliert Rawls allerdings seine religiösen Überzeugungen und das 
Christentum wird ihm zunehmend fremd. Vieles von dem, was das Christen-
tum propagiert, wie die Erbsünde, die Existenz von Himmel und Hölle oder 
die Erlösung durch den Glauben, hält er für moralisch falsch.46 Für Rawls 
haben unterschiedliche Religionen unterschiedliche Funktionen. Im antiken 
Griechenland und Rom hatte die Religion einen bindenden Charakter für das 
Volk. Jenseits dessen konnte allerdings jeder in der Zivilgesellschaft frei agie-
ren. Im Christentum hingegen sieht er eine Geschichte, die durch Verflech-
tungen von Staat und Kirche geprägt ist, die nur dazu dient, die moralische 
und politische Vormachtstellung des Christentums zu schützen. Daraus folgt 
für ihn, dass die Kirchen, egal welcher Konfession, im Kern gegen eine Glau-
bens- und Gewissensfreiheit waren.47 Er plädiert deshalb  für eine Trennung 
von Staat und Kirche und für eine Verankerung von Religions-, Gewissens-
freiheit und Toleranz zwischen den Religionen. Die Toleranz ist vom Staat zu 
implementieren und schließt an den Lockeschen Toleranzbegriff an.48 Doch 
wie stellt sich die Beziehung zwischen Staat und Religion in der Rawlsschen 
Vorstellung nun dar? Dies soll im Folgenden erläutert werden. Bevor auf die 
Verfassungsgebung und das Verhältnis von Staat und Religion eingegangen 
wird, muss aber zuerst das Menschenbild von Rawls geklärt werden.  
Für Rawls sind die Menschen rational und vernünftig. Die Vernünftigkeit wird 
durch einen Willen zur Kooperation und ein Streben nach sozialer Gerechtig-
keit ausgedrückt. Für Rawls ist dies Teil der menschlichen Natur.49 Sie können 
entscheiden, was gut für sie ist und nach einer allgemeinen Vernunft handeln, 
die von klein auf beigebracht wurde.  Den Eliten einer Gesellschaft kommt 
dabei die Aufgabe zu, Begründungen für die Vernunft zu finden, die jeder 
Bürger verstehen und aufgrund rationaler Überlegungen akzeptieren kann.50 
                                           
46  Rawls, John; Nagel, Thomas (Hrsg.): Über Sünde, Glaube und Religion. Wissenschaftli- 
     che Buchgesellschaft. Suhrkamp-Verlag. Berlin. 2010. S. 301-306. 
47  Rawls. 2010. S. 307. 
48  Rawls. 2010. S. 307 ff. 
49  Clayton, Matthew; Stevens, David: When God Commands Disobedience: Political  
     Liberalism and Unreasonable Religions. In: Res Publica. No. 20. 2014. S. 68. 
50  Wolterstorff, Nicholas: Religious Reasons, Liberal Theory and Coercion. In: Schmidt, 
     Thomas M.; Parker, Michael G. (Hrsg.): Religion in der pluralistischen Öffentlichkeit. 
     Echter-Verlag. Würzburg. 2008. S. 70. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


23

Eine weitere Bedingung für die Gesellschaft ist, dass jeder Bürger frei und 
gleichberechtigt den anderen gegenüber ist. Diese Gleichberechtigung entsteht 
durch einen Prozess im Urzustand. Durch den Schleier des Nichtwissens (Veil 
of Ignorance) hat kein Bürger valide Informationen über seine Position in der 
Gesellschaft noch über seine religiösen Einstellungen oder andere sozialen 
Merkmale. Rawls geht deshalb davon aus, dass die Menschen einer grundsätz-
lichen Gleichberechtigung sowie der Religionsfreiheit und anderen Rechten 
zustimmen würden, da sie später entweder religiöse Einstellungen haben 
könnten und kein Interesse an einer Benachteiligung haben.51 Diese religiösen 
Einstellungen sind  Weltanschauungen, und Rawls geht davon aus, dass jeder 
eine Weltanschauung besitzt, die seine eigenen Wertvorstellungen beeinflus-
sen. Diese Weltanschauungen können Religionen sein; Rawls zählt aber auch 
den Liberalismus oder den Kommunismus dazu, die auf derselben Stufe ste-
hen.52 Deshalb ist für Rawls Pluralismus ein dauerhaftes und unerlässliches 
Merkmal von liberalen Gesellschaften.53 Rawls erkennt damit gleichzeitig an, 
dass es aufgrund der verschiedenen Weltanschauungen unterschiedliche The-
orien von Gerechtigkeit gibt. Deshalb verzichtet er in seiner Gerechtigkeits-
konzeption auf Wahrheitsansprüche. Sein Modell ist ein System der fairen 
Kooperation und nur im Feld des Politischen relevant und deshalb können 
alle Menschen dieser Konzeption zustimmen.54 Wie kommt ein solches Sys-
tem nun aber zustande und welche Rolle spielt die Religion darin? 
Der Verfassungsprozess eines liberalen Staates, wie Rawls ihn sieht, ist in drei 
Phasen unterteilt. In der ersten Phase sorgen Philosophen und Gelehrte für 
eine Auswahl von mehreren, durch die Vernunft geprägten und wohl begrün-
deten Verfassungsvorschlägen. In der zweiten Phase prüft jeder Bürger für 
sich, ob einer der Vorschläge mit der eigenen Weltanschauung im Einklang 
steht. In der dritten Phase werden die Ergebnisse des Entscheidungsprozesses 
öffentlich gemacht und es stellt sich heraus, ob die Wertvorstellungen der 
Weltanschauungen sich soweit überlappen, dass es einen Konsens für einen 

                                           
51  Hildt, Moritz: Gerechtigkeit, Pluralismus und liberale Bescheidenheit. Religion und  
    Politik bei John Rawls. In: Brantl, Dirk; Geiger, Rolf; Herzberg, Stephan (Hrsg.): Philo- 
    sophie, Politik und Religion. Klassische Modelle von Antike bis Gegenwart. Akademie- 
    Verlag. Berlin. 2013. S. 207 ff. 
52  Hildt. 2013. S. 205. 
53  Schmidt, Thomas M.: Öffentliche Vernunft – vernünftige Öffentlichkeit? Zum Verhält- 
    nis von Rationalität und Normativität in Rawls‘ politischem Liberalismus. In: Schmidt, 
    Thomas M.; Parker, Michael G. (Hrsg.): Religion in der pluralistischen Öffentlichkeit. 
    Echter-Verlag. Würzburg. 2008. S. 88 ff. 
54  Schmidt. 2008. S. 90 ff. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


24 
 

der Vorschläge gibt.55 Den Religionen und anderen Weltanschauungen 
kommt damit die Verantwortung für einen liberalen Pluralismus zu, da ihre 
Werte schon vor der Verfassungsgebung existieren. Ohne ihre Zustimmung 
kann es keinen Overlapping Consensus geben, wie Rawls den Konsens aller Welt-
anschauungen nennt. Dieser Konsens ist allerdings kein Kompromiss zwi-
schen den konkurrierenden Weltanschauungen und Ideologien, sondern eine 
Inkorporation der  verschiedenen Werte der einzelnen Ideologien in das Poli-
tische.56 Entscheiden dürfen aber nur diejenigen Weltanschauungen, die ver-
nünftig und nicht extrem beziehungsweise fundamentalistisch in ihrer Positi-
on sind.57 Vernünftig sind diese dann, wenn sie grundsätzlich zur Kooperation 
bereit sind und anerkennen, dass andere Weltanschauungen gleichberechtigt 
sind.58 Alle anderen Ideologien sollten kontrolliert werden, damit diese die 
geschaffene Gesellschaft nicht zerstören.59 
Ist diese Gesellschaft nun geschaffen, kommt es zu einer Teilung der Gesell-
schaft in zwei Sphären. Diese ist ähnlich wie bei Locke eine Trennung in das 
Politische auf der einen und das Private auf der anderen Seite. Es entsteht 
dadurch eine Trennung des privaten Bekenntnisses zu einer Religion oder 
Weltanschauung und den geschaffenen öffentlichen Institutionen der Demo-
kratie beziehungsweise des Staates. Diese Form der Trennung ist dann auch 
eine Trennung von Vernunft und Wahrheit.60 Es entsteht eine zunächst säku-
lare Gesellschaft aufgrund der Zustimmung zum Verfassungsvorschlag.  
Wie sieht nun aber der Alltag in diesen Gesellschaften aus? Grundsätzlich 
erlaubt Rawls trotz der Trennung von Staat und Religion, dass sich Religions-
gemeinschaften zu fundamentalen Entscheidungen der Gesellschaft äußern 
dürfen. Gleichzeitig geht er aber davon aus, dass private Personen die Positi-
on der Religionsgemeinschaften nicht für ihre eigene Argumentation nutzen 
sollten, da die Werte, auf denen die Position einer Religionsgemeinschaft 
beruht, nicht von allen Bürgern geteilt wird.61 Der Bürger sollte in einer De-

                                           
55  Habermas, Jürgen: Nachwort. In: Rawls, John; Nagel, Thomas (Hrsg.): Über Sünde, 
    Glaube und Religion. Wissenschaftliche Buchgesellschaft. Suhrkamp-Verlag. Berlin. 
    2010. S. 334 f. 
56  Rasmussen, David: Rawls, Religion, and the Clash of Civilizations. In: Telos. No. 167. 
     New York.Summer 2014. S. 124. 
57  Habermas. 2010. S. 336. 
58  Hildt. 2013. S. 211. 
59  Clayton, Stevens. 2014. S. 72. 
60  Schmidt. 2008. S. 101. 
61  Sterba, James P.: Rawls and Religion. In: Davion, Victoria; Wolf, Clark: The Idea of a 
    political Liberalism. Essays on Rawls. Rowman & Littlefield. Lanham. Boulder. New 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


25

batte seine Argumentation besser auf der Grundlage der Werte aufbauen, die 
im Overlapping Consensus von allen akzeptiert wurden. Es gibt für Rawls aller-
dings Ausnahmen zu dieser Regel: Zum einen dürfen religiöse Begründungen 
verwendet werden, wenn es um Gerechtigkeitsfragen in der Gesellschaft geht. 
Zum anderen dürfen Bürger jederzeit mit religiös fundierten Argumenten 
argumentieren, solange sie auch Argumente parat haben, die auf Grundlage 
des Public Reason beziehungsweise des Overlapping Consensus beruhen.62  Public 
Reason ist hierbei die öffentliche Vernunft, die aus den Grundwerten besteht, 
auf die sich alle im Overlapping Consensus einigen konnten. Diese Argumente 
können auch noch nach einer Äußerung nachgeschoben werden. Dieser Vor-
behalt oder Proviso, wie Rawls ihn nennt, ermöglicht es, dass weltanschauliche 
Gründe provisorisch in die Debatten eingebracht werden können, solange bis 
diese Begründungen durch vernünftige rein politische Gründe ersetzt wer-
den.63 
Für Rawls ist diese Form des öffentlichen Diskurses ein vernünftiger Plura-
lismus, da dieser als Letztbegründung immer den Public Reason hat, in welchem 
alle moralischen und politischen Werte vereint sind, auf dies sich die Gesell-
schaft einigen konnte.64 Alles was darüber hinausgeht, liegt im Bereich der 
privaten weltanschaulichen Sphäre. 
Rawls nennt diese Konzeption einen Politischen Liberalismus, der sich ab-
grenzt von dem Liberalismus, den er als Weltanschauung gleichberechtigt zu 
den Religionen sieht. Es geht ihm um eine Methode, mit der plurale Gesell-
schaften zu gerechten politischen Entscheidungen kommen können. Durch 
die Einigung auf eine Verfassung einigen sich die Weltanschauungen auch auf 
eine Methode der Entscheidungsfindung, können aber gleichzeitig ihre Plura-
lität bewahren. Die Trennung der Welt in zwei Sphären scheint erst klassisch 
säkular begründet zu sein. Jedoch kann diese Trennung durch gewisse Aus-
nahmen durchbrochen werden. Die Religionsgemeinschaften haben dadurch 
die Möglichkeit, sich an öffentlichen Diskursen zu beteiligen, und der Vorbe-
halt ermöglicht es Bürgern, weltanschauliche Argumente im Politischen zu 
verwenden. Außerdem werden die Religionsgemeinschaften gebraucht, da es 
ohne deren Zustimmung zu keiner Verfassung kommen würde. Rawls vertritt 
damit keine klare säkulare Position, sondern tendiert schon in eine post-
säkulare Richtung, auch wenn die Trennung von Staat und Religion, nach 
Lockeschem Vorbild, immer noch deutlich wird. Die post-säkularen Ideen, 

                                                                                                                            
    York. Oxford. 2009. S. 34. 
62  Sterba. 2009. S. 35. 
63  Hildt. 2013. S. 213. 
64  Polke. 2009. S. 94. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


26 
 

die im nächsten Abschnitt vorgestellt werden, gehen diesen Weg noch weiter 
und fordern noch klarer als Rawls einen Einfluss der Religionsgemeinschaften 
im Politischen.  

2.4 Post-Säkulare Ideen bei liberalen Denkern 

Die Säkularisierungsthese passt nicht mehr zur Realität des 21. Jahrhunderts. 
Von diesem Standpunkt aus argumentieren viele liberale Autoren in den letz-
ten 20 Jahren. Jürgen Habermas (1929 - heute) und Charles Taylor (1931 - 
heute) sind wohl die bekanntesten Vertreter dieser These, die im Folgenden 
dargestellt werden soll. Für Simon Wolfgang Fuchs und Stephanie Garling 
beginnt die gesamte Diskussion um Post-Säkularisierung mit Huntingtons 
Buch "The Clash of Civilizations?". In dieser Abhandlung formuliert Hunting-
ton die provokante These, dass das Christentum die einzige Religionsgemein-
schaft ist, die demokratieverträglich existiert. Er argumentiert, dass dies durch 
die erreichte Trennung von Staat und Kirche möglich wurde und die Tren-
nung nach Lockeschem Vorbild eine Voraussetzung für eine erfolgreiche 
Demokratie ist.65 Fuchs und Garling widersprechen dieser These Hunting-
tons, indem sie argumentieren, dass Demokratie auch mit anderen Religionen 
funktionieren kann. Dort sind es nur andere Mechanismen, die das Verhältnis 
von Staat und Religion prägen.66 Beispiele hierfür sind Indien, wo die meisten 
Menschen Hindus sind, oder für lange Zeit Indonesien und die Türkei, die 
islamisch geprägt sind. Außerdem gehen die beiden Autoren davon aus, dass 
die Säkularisierung auch in Europa nicht mehr voranschreitet, sondern dass 
sich das Verhältnis von Staat und Religion auf dem alten Kontinent regelmä-
ßig wandelt und in verschiedenen Staaten verschieden ausdifferenziert.59  

Bevor nun auf die neuen Vorstellungen der Post-Säkularisten eingegangen 
wird, soll zuerst noch einmal kurz auf die von Erin Wilson beschriebenen vier 
Schritte der Säkularisierung eingegangen werden, die von Vertretern der Säku-
larisierungsthese vorgebracht werden, um dann zu zeigen, warum diese nicht 
mehr in die heutige Zeit passen. Im ersten Schritt entstand in der Aufklärung 
eine klare Trennung der Sphären von Politik und Religion. Dieser Schritt 
wurde zumeist mit den Religionskriegen des 16. und 17. Jahrhunderts und der 

                                           
65  Fuchs, Simon Wolfgang; Garling, Stephanie: Religion und Demokratie. In: Fuchs,  
    Simon Wolfgang; Garling, Stephanie (Hrsg.): Religion in Diktatur und Demokratie.  
    Zur Bedeutung religiöser Werte, Praktiken und Institutionen in politischen Transforma- 
    tionsprozessen. LIT-Verlag. Berlin. 2011. S. xii. 
66  Fuchs, Garling. 2011. S. xii. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


27

These, dass die Vermischung von Religion und Politik nur zu Konflikten 
führe, begründet.67 Im zweiten Schritt erfolgt die endgültige Trennung durch 
den Westfälischen Frieden von 1648. Europa entwickelt sich ab diesem Zeit-
punkt zu einem Kontinent der Nationalstaaten. Der Staat wird ab diesem 
Zeitpunkt zum Organisator der Gesellschaft und löst damit die Religion als 
Bindeglied ab und ordnet sich diese unter.68 Im dritten Schritt wurde eine 
klare Verteilung geschaffen, die festlegt, was in der neuen Ordnung in die 
Bereiche der Politik und der Religion fallen. Hier führt man meist die bereits 
oben angeführte Lockesche Trennung in private und öffentliche Sphäre an.69 
Im vierten und letzten Schritt wird die Religion der Politik endgültig unterge-
ordnet, indem diese als vormodern und irrational geframed wird. Somit wird 
vermieden, dass Religionsgemeinschaften einen Einfluss auf staatliche Ent-
scheidungen haben, und Staaten haben die Möglichkeit, sich schnell zu mo-
dernisieren.70 
So schön diese vier Schritte nun klingen, so viele Probleme bringen diese 
Annahmen auch mit sich. Zum einen wird ignoriert, dass die Realität heute 
eine ganz andere ist. Die Sphären von Staaten und Religionsgemeinschaften 
sind nicht getrennt, sondern verflochten. Das wird nicht nur in Deutschland 
deutlich, wo der Staat für die Kirchen eine Kirchensteuer eintreibt und Bi-
schöfe bezahlt, sondern auch in anderen Ländern wie Polen, Frankreich oder 
Italien, wo religiöse Organisationen immer noch häufig Einfluss auf die politi-
sche Gestaltung haben. Auch die These der Privatheit von Religion ist wohl 
falsch. In Zeiten, in denen Millionen von Menschen bei Weltjugendtagen, 
Kirchentagen und anderen religiösen Veranstaltungen ihren Glauben öffent-
lich zeigen und Salafisten in Fußgängerzonen den Koran verteilen, kann von 
einer Privatheit der Religionsausübung keine Rede sein. Arianne Conti spricht 
sogar davon, dass die heutige Welt ohne den Wiederaufstieg der Religionen 
nicht nur in muslimisch geprägten Regionen, sondern auch in der westlichen 
Welt kaum zu erklären ist.71 Dafür sorgten nicht nur die Terroranschläge der 
Islamisten und die daraus resultierenden Sicherheitsdebatten, sondern auch 
ethische Grundfragen von Abtreibung über Präimplantationsdiagnostik bis 

                                           
67  Wilson, Erin: Rethinking Religion and Politics in postsecular Europe. In: Jedan,  
    Christoph: Constellations of value. European Perspectives on the Intersections of  
    Religion, Politics and Society. LIT-Verlag. Berlin. 2013. S. 125. 
68  Wilson. 2013. S. 126. 
69  Wilson. 2013. S. 126 f. 
70  Wilson. 2013. S. 127 f. 
71  Conty, Arianne: Profane Illuminations: Democracy and Messianic Faith. In: Politics.  
    Religion & Ideology. Vol. 16.  No. 1. 2015. S. 42. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


28 
 

zur Beschneidung. Religionen werden wieder wichtiger in den Gesellschaften, 
doch wie können neue Theorien diese Realität besser abbilden?  
Dieser Frage widmet sich seit einigen Jahren Jürgen Habermas. Nach Wilson 
ist für Habermas ist die Forderung nach einer Trennung von Staat und Religi-
on eine unfaire Bürde für religiöse Menschen.72 Wie sollen Menschen dem 
Anspruch gerecht werden, in der Öffentlichkeit und Politik ihre religiösen 
Überzeugungen zu ignorieren und aus einer öffentlichen Vernunft und Ratio-
nalität heraus zu argumentieren? Habermas hält dies für unmöglich und 
möchte den Menschen diese Bürde erst gar nicht auferlegen. Der Staat kann 
seiner Meinung nach von seinen Bürgern keine Religionsabstinenz verlangen, 
da deren Religionen jeden Lebensbereich der Bürger durchdringen.73 Haber-
mas akzeptiert deshalb Religion als eine Weltanschauung mit pro-sozialen 
Werten. Er möchte ihre Rolle in der Gesellschaft nicht einschränken, ist aber 
gleichzeitig vorsichtig, wenn es um ihre Rolle in der politischen Entschei-
dungsfindung geht.74 Deshalb möchte er, dass sich Religionen nur in politi-
sche Diskurse einmischen, wenn es um ethische Grundfragen geht und ihre 
Werte und Meinungen in der Debatte einen wertvollen Beitrag leisten können. 
Um dies zu gewährleisten, müssen allerdings nicht-religiöse Akteure offen sein 
für die Argumente der Religionsgemeinschaften und religiöse Akteure müssen 
wiederum den säkularen Akteuren eine grundsätzliche Offenheit entgegen-
bringen. Denn ohne eine grundsätzliche Offenheit beider Seiten kann ein 
Diskurs sonst nicht gelingen.75 Habermas schreibt dazu in seinem bekannten 
Diskurs mit Joseph Ratzinger:  

"Das Toleranzverständnis von liberal verfassten pluralistischen Ge-
sellschaften mutet nicht nur den Gläubigen im Umgang mit Ungläu-
bigen und Andersgläubigen die Einsicht zu, dass sie vernünftiger-
weise mit dem Fortbestehen eines Dissenses zu rechnen haben. Auf 
der anderen Seite wird dieselbe Einsicht im Rahmen einer liberalen 
politischen Kultur auch Ungläubigen im Umgang mit Gläubigen zu-
gemutet."76  

Und weiter schreibt er:  

                                           
72  Wilson. 2013. S. 124. 
73  Polke. 2009. S. 97. 
74  Jedan, Christoph: Towards the Postsecular: Rawls and  the Limits of secular Public 
    Reason. In: Jedan, Christoph: Constellations of value. European Perspectives on the  
    Intersections of Religion, Politics and Society. LIT-Verlag. Berlin. 2013. S. 109. 
75  Polke. 2009. S. 96 f. 
76  Habermas, Jürgen; Ratzinger, Joseph: Dialektik der Säkularisierung. Über Vernunft und  
    Religion. Herder-Verlag. Freiburg im Breisgau. 2005. S. 35. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


29

"Säkularisierte Bürger dürfen, soweit sie in ihrer Rolle als Staatsbürger 
auftreten, weder religiösen Weltbildern grundsätzlich ein Wahrheits-
potential absprechen, noch den gläubigen Mitbürgern das Recht be-
streiten, in religiöser Sprache Beiträge zu öffentlichen Diskussionen 
zu machen."77  

Mandatsträger sollten seiner Meinung nach aber bei der Findung ihrer politi-
schen Position trotzdem die eigenen religiösen Ansichten, soweit als möglich, 
ignorieren. Sie sollten vielmehr aus einer Vernunft heraus argumentieren, die 
der Vernunftvorstellung Rawls entspricht. Dies soll verhindern, dass Bürger, 
die nicht die Religion des Mandatsträgers unterstützen, verschreckt werden 
und Angst um ihre politische Repräsentation haben müssen.78 Trotzdem wird 
Religion bei Habermas nicht aus dem politischen Prozess ausgeschlossen, 
sondern in diesen inkludiert. Für ihn ist der wahre Kern eines liberalen Staates 
die Offenheit und Toleranz allen Weltanschauungen gegenüber. Er vertritt 
damit eine gänzlich andere Auffassung als Vertreter der Säkularisierungsthese 
wie Locke und geht mit seinen Forderungen auch noch weiter als Rawls. 
Neben Jürgen Habermas hat auch Charles Taylor der Säkularisierungsthese 
stark widersprochen. Taylor geht davon aus, "dass der Glaube an die Legitimi-
tät der liberalistischen Trennung seine Berechtigung allein in der Negation 
von Religion findet"79. Dadurch wird der politische Liberalismus eher zu ei-
nem "Trennungsregime", wie es Kühnlein im Anschluss an Taylor nennt, 
welches den Kern des politischen Liberalismus zerstört und religiöse Bürger 
zu Bürgern zweiter Klasse macht.80 Taylor möchte dies beenden und fordert 
ein neues Modell des politischen Liberalismus, in welchem die Unparteilich-
keit des Staates und die Pluralität von Weltanschauungen ernst genommen 
wird.81 Er möchte eine apriorische Feindschaft zwischen der Vernunft und 
der Religion verhindern und stattdessen durchsetzen, dass in ethischen Fragen 
die Ziele der Politik von allen Weltanschauungen gemeinsam diskutiert wer-
den. Säkularisierung soll sich nicht über die Religion erheben, sondern ist eine 
gleichberechtigte Weltanschauung unter vielen. Taylor schreibt dazu:  

                                           
77  Habermas; Ratzinger. 2005. S. 36. 
78  Polke. 2009. S. 97. 
79  Kühnlein, Michael: Fetisch Säkularität: Zur Aufhebung der "großen Trennung" von 
    Religion und Politik bei Charles Taylor.  In: Brantl, Dirk; Geiger, Rolf; Herzberg,  
    Stephan (Hrsg.): Philosophie, Politik und Religion. Klassische Modelle von Antike  
    bis Gegenwart. Akademie-Verlag. Berlin. 2013. S. 218. 
80  Polke. 2009. S. 96 f. 
81  Kühnlein. 2013. S. 219. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


30 
 

"Wir meinen, daß sich Säkularismus […] um das Verhältnis zwischen 
Staat und Religion drehe, während es dabei doch tatsächlich um die 
(richtige) Antwort des demokratischen Staats auf Vielfalt geht. […] 
Tatsächlich liegt der Sinn staatlicher Neutralität genau darin, jegliche 
Bevorzugung oder Benachteiligung […] jeder Weltanschauung […] 
zu vermeiden."82  

Taylor plädiert in der Folge für einen Integrativen Säkularismus. Er geht da-
von aus, dass dieser Integrative Säkularismus alle Weltanschauungen integrie-
ren muss. Das bedeutet auch, dass keine Religion und keine Ideologie mehr 
ausgeschlossen werden darf. Die staatliche Neutralität soll dabei aufrechterhal-
ten werden, aber nicht von den Bürgern verlangen, dass auch sie selbst neutral 
gegenüber Weltanschauungen sind.83 Er schreibt dazu exemplarisch: "Der 
Staat darf weder christlich noch muslimisch, noch jüdisch sein; aber ebenso 
wenig darf er marxistisch, kantianisch oder utilitaristisch sein."84 So können 
die Bürger weltanschaulich frei agieren und sind nicht gezwungen, die Tren-
nung von Staat und Religion im Innern nachzuvollziehen. In diesem Punkt 
ähneln Taylors Vorstellungen denen von Habermas. Echter Pluralismus kann 
dadurch existieren und Religion wird nicht mehr als etwas wahrgenommen, 
was man als Bürger vermeiden sollte. Für Taylor ist die Gleichstellung der 
Vernunft mit der Religion wichtig. Er ist gegen die Idee des Rawlsschen Pro-
viso, da dies auch nur eine versteckte Abwertung der Religion beinhaltet und 
diese der Vernunft unterordnet.85 Taylor geht mit dieser Form der Gleichstel-
lung wesentlich weiter als andere Vertreter des Liberalismus und stellt fest, 
dass der Niedergang der klassischen Religionen mit einem Aufstieg neuer 
Glaubensformen einherging. Nämlich dem Glauben an Wissenschaft und 
Vernunft.86 Diese Formen des Glaubens können allerdings keinen Wahrheits-
anspruch entwickeln, aus dem sich eigene Werte entfalten können. Dazu 
braucht es Religionen oder Philosophien. Das Wertevakuum, das die Säkulari-
sierung hinterlassen hat, kann Wissenschaftsglaube niemals füllen, da die 
Umwandlung der Wissenschaft zu einer Religion dem allgemeinen Selbstver-
ständnis von Wissenschaft widerspricht.87 Deshalb plädiert Taylor für Folgen-
des:  

                                           
82  Taylor, Charles: Für eine grundlegende Neubestimmung des Säkularismus. In: Mendieta, 
    Eduardo; Van Antwerpen, Jonathan: Religion und Öffentlichkeit. Suhrkamp-Verlag. 
    Frankfurt am Main. 2012. S. 57. 
83  Kühnlein. 2013. S. 224. 
84  Taylor. 2012. S. 77. 
85  Kühnlein. 2013. S. 228. 
86  Kühnlein. 2013. S. 229. 
87  May, Hans: Religion und die Zukunft der Demokratie. LIT-Verlag. Berlin. 2008.  

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


31

"Eine Ordnung, die sich  in der heutigen Demokratie [...] als säkula-
ristische bezeichnet, darf sich nicht primär als Bollwerk gegen die Re-
ligion verstehen, sondern [...] sie muß versuchen, ihre institutionellen 
Arrangements so zu gestalten, daß sie zwischen den verschiedenen 
Weltanschauungen ein Höchstmaß an Freiheit und Gleichheit garan-
tieren [kann]."88 

Post-Säkularisierung kann sich, wie oben beschrieben, verschieden ausdiffe-
renzieren. Während es Habermas um eine Möglichkeit geht, Religionen im 
politischen Diskurs wieder eine Stimme zu geben und das Trennungsdilemma 
der Bürger aufzuheben, möchte Taylor die Religion und alle anderen Weltan-
schauungen der Vernunft gleichsetzen. Dieses Projekt ist der neueste Schritt 
in der Entwicklung des Liberalismus und wird wohl die Debatten der nächs-
ten Jahre prägen. Im Folgenden sollen nun aber alle bisher dargestellten Posi-
tionen noch einmal kurz zusammengefasst werden und daraus ein Anforde-
rungsprofil erstellt werden, an welchem die Theorien über das Verhältnis von 
Staat und Religion der christlichen und muslimischen Denker verglichen wer-
den können. 

2.5 Zusammenfassung der Anforderungen des Liberalismus  

Wie lassen sich die verschiedenen Ideen der behandelten Autoren zu einem 
einheitlichen Anforderungsprofil der Denkschule des Liberalismus zusam-
menfassen? Es sollen im Folgenden Punkte aufgenommen werden, auf die 
sich alle in einem Minimalkonsens einigen können. Der erste Punkt ist die 
institutionelle Trennung von Staat und Religion. Auch wenn die Post-
Säkularen Denker wie Habermas oder Taylor eine säkulare Lebenswelt, die 
Religion aus der Politik ausschließt, ablehnen, können sie sich doch auch 
darauf einigen, dass Staaten und Religionen keine gemeinsamen Institutionen 
haben sollten. Die Sphären sollten zumindest in institutioneller Hinsicht ge-
trennt bleiben. Hier bleibt die Lockesche Forderung nach einer Trennung 
bestehen. Jedoch wird diese insofern eingeschränkt, als man den Bürgern 
nicht vorschreibt, selbst diese Trennung nachzuvollziehen. Religiöse Bürger 
sollen weiterhin ihre Religion leben und religiös begründete Meinungen in den 
politischen Diskurs einbringen dürfen. Ob dies nun durch Proviso wie bei 
Rawls oder durch eine ideelle Gleichstellung von Vernunft und Religion ge-
schieht wie bei Taylor, ist zu vernachlässigen. Mit Diskurs ist hier der öffentli-
che Diskurs der Gesellschaft gemeint und nicht die Debatte in einem Parla-
                                                                                                                            
    S. 227 ff. 
88  Taylor. 2012. S. 85. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


32 
 

ment. Die Äußerungen in diesem Teil der Öffentlichkeit sind keine Argumen-
te im strengeren Sinne, sondern nur Ausdruck einer Haltung von Mitgliedern 
der Gesellschaft zu gewissen politischen Themen. Würde man diese religiös 
motivierten Äußerungen im öffentlichen Diskurs nicht zulassen, würde man 
ganze Bevölkerungsgruppen ausschließen, die nicht fähig sind, Äußerungen 
beziehungsweise Argumente auf Basis der rationalen Vernunft zu bilden. 
Um sicherzustellen, dass eine solche Gesellschaft funktionieren kann, sollte 
der zweite Punkt genannt werden. Die Toleranzpflicht Lockes ist nötig, um in 
pluralistischen Gesellschaften vernünftig miteinander zusammen zu leben. Es 
nützt nichts, wenn man jedem die Auslebung seiner Religion in der Öffent-
lichkeit und politischen Diskurs erlaubt und dann manche Glaubensformen 
von einzelnen Religionen nicht toleriert werden. Diese Toleranz gilt nicht nur 
für den Staat gegenüber den Religionsgemeinschaften, sondern auch für alle 
Religionsgemeinschaften untereinander und für alle Bürger. Ohne diese Vo-
raussetzung kann der dritte Punkt, eine grundsätzliche Bereitschaft zur Ko-
operation mit Andersdenkenden, nicht funktionieren. Diese kann nur etabliert 
werden, wenn man toleriert, dass es Andersdenkende gibt.  
Außerdem sollten sich Religionen frei zu allen Themen des politischen Dis-
kurses äußern dürfen, solange die Gemeinschaften nicht fanatisch oder demo-
kratiefeindlich eingestellt sind. Nur, wie Rawls es nennt, vernünftigen Religio-
nen, also jenen, die zu den Grundwerten des Staates stehen, sollte, den Auto-
ren folgend, dieses Recht eingeräumt werden. Schließlich erkennen sowohl 
Tocqueville als auch Habermas an, dass Religionen einen Beitrag leisten kön-
nen zu politischen Debatten. Für Tocqueville ist Religion eine Voraussetzung 
für Demokratie, da die Religionen Werte formulieren, die für demokratische 
Prozesse unerlässlich sind. Habermas ist es wichtig, die Einschränkung, die 
durch eine Überhöhung der Säkularisierung entstanden ist, zurückzunehmen. 
Ein Staat ist darauf angewiesen, dass Religionsgemeinschaften und andere 
Ideologien oder Philosophien Wahrheiten und Werte produzieren, ohne die 
eine Demokratie nicht existieren kann. Diesen Punkt erkennt selbst Mill an, 
auch wenn dieser die klassischen Religionen und vor allem das Christentum 
durch eine Zivilreligion ersetzen möchte, glaubt er doch, dass es eine Institu-
tion neben dem Staat braucht, die Wahrheit verbreiten kann. 
Ein letzter Punkt betrifft die aktiven Politiker. Diese sollten zwar akzeptieren, 
dass sich alle Religionsgemeinschaften zu Diskursen äußern dürfen, die Politi-
ker selbst sollten ihre eigene Religion in politischen Entscheidungsprozessen 
aber trotzdem ignorieren und faktenorientiert ihre Entscheidungen treffen. 
Besonders Rawls und Habermas ist dieser Punkt wichtig, denn das bedeutet, 
dass Politiker unvoreingenommen an Debatten herangehen und nur den Ar-
gumenten folgen sollten, die das Beste für alle Bürger vertreten. Durch die 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


33

Möglichkeit der Äußerung zu allen Themen für Religionsgemeinschaften 
können diese genauso agieren wie Lobby-Gruppen, und es ist zu erwarten, 
dass diese genauso versuchen werden Partikularinteressen durchzusetzen. Ein 
Mandatsträger sollte die eigene Argumentation mit vernünftigen Gründen 
untermauern und sich auch danach rational vernünftig entscheiden, um keinen 
Bürger zu benachteiligen. Hier wird seine oben genannte freie Auslebung der 
Religion in gewisser Weise eingeschränkt, um die Interessen aller Bürger vor 
einem zu starken Einfluss einer einzelnen Weltanschauung zu schützen. 
Zusammengefasst sind die sechs Punkte nun: 1. Institutionelle Trennung von 
Staat und Religion. 2. Toleranz des Staates, der Religionsgemeinschaften und 
aller Bürger untereinander. 3. Freie öffentliche Ausübung der eigenen Religion 
als Recht für jeden Bürger. 4. Bereitschaft aller zur Kooperation mit Anders-
denkenden beziehungsweise Andersgläubigen. 5. Recht auf freie Meinungsäu-
ßerung vernünftiger Religionsgemeinschaften im politischen Diskurs. 6. Man-
datsträger sollten im Entscheidungsfindungsprozess rational und faktenorien-
tiert handeln und ihre religiösen Ansichten hintanstellen. An diesen sechs 
Anforderungen sollen die religiösen Vordenker, die in den folgenden Kapiteln 
vorgestellt werden, gemessen werden.  

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


34 
 

3 Christliche Sicht auf  das Verhältnis von Staat, 
Christentum und Kirche 

3.1 Das Verhältnis von Staat und Religion bei Augustinus 

Wenn man das Augustinische Staatsverständnis analysieren möchte, dann 
muss man zwangsläufig auf sein Werk "De Civitate Dei" eingehen. Um zu 
verstehen, aus welchem Grund Augustinus (354 - 430) dieses geschrieben hat, 
wird im Folgenden zuerst kurz auf die Hintergründe eingegangen. 

3.1.1 Entstehung von "De Civitate Dei" 

Sein Werk „De Civitae Dei“ schreibt Augustinus am Anfang des 5. Jahrhun-
derts. Hierfür benötigt er 13 Jahre.89 In dieser Zeit ist Augustinus Bischof von 
Hippo und seine Lebenswelt ist hauptsächlich durch zwei Ereignisse geprägt. 
Zum einen haben die Goten unter Alarich Rom erobert und zum anderen 
befindet sich das Christentum in einem Schisma zwischen Donatisten und 
Katholiken. "De Civitate Dei" wird von Augustinus geschrieben, um zum 
einen das Christentum gegen die Heiden zu verteidigen, da dieses für die Nie-
derlage gegen die Goten verantwortlich gemacht wurde 90 und um die Dona-
tisten zu überzeugen, sich wieder mit den Katholiken zu vereinigen, da er 
deren Ansichten über das Christentum als falsch ansieht. Im Falle einer Ver-
weigerung der Donatisten sollten dafür auch Strafen von Seiten des Staates 
eingesetzt werden können, um damit die Donatisten zu einer Wiedervereini-

                                           
Hinweis: Teile dieses Abschnittes über die Vorstellungen von Augustinus beruhen auf einer 

Hausarbeit die im Sommersemester 2016 im Rahmen des Hauptseminars "Staat 
und Religion" bei Herrn Prof. Dr. Zintl und Frau Dr. des. Stange an der Universität 
Bamberg vom Autor erstellt wurde. 

 
89  Brown, Peter: Augustinus von Hippo. Eine Biographie. Deutscher Taschenbuch Verlag. 
    München. 2000. S. 264. 
90  Fortin, Ernest L.: Justice as the Foundation of the Political Community: Augustine and 
     his Pagan Models. In: Horn, Christoph (Hrsg.): Augustinus. De Civitate Dei. Akademie 
    Verlag. Berlin. 1997. S. 44. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


35

gung mit der katholischen Kirche zu zwingen.91 Alle Ausführungen von Au-
gustinus dienen dazu, das Christentum zu vereinen und es gegen die Vorwürfe 
der Heiden zu verteidigen. Deshalb muss man die Eroberung Roms und das 
Schisma im Christentum immer mit bedenken, wenn man die Ausführungen 
von Augustinus zum Verhältnis von Staat und Kirche liest. 

3.1.2 Begriffsklärungen und Definitionen 

Die civitas terrena und der civitas dei sind unumstritten die zwei zentralsten Be-
griffe im Werk von Augustinus. Beide Begriffe benötigen eine Erklärung, da 
die Übersetzung und die Interpretation in den letzten 1600 Jahren zu heftigen 
Disputen und Konflikten unter Theologen, Historikern und Vertretern der 
Kirchen führten. Daneben müssen noch das Staats- und Kirchenverständnis 
von Augustinus definiert werden, weshalb  der folgende Abschnitt in drei 
Unterpunkten die civitas terrena, die civitas dei, den Staat und die Kirche näher 
beleuchtet. 

3.1.2.1 Civitas Terrena und Civitas Dei 

Lange Zeit wurde der Begriff Civitas allgemein mit dem Begriff Staat übersetzt. 
Dem folgend übersetzten die meisten Autoren die civitas terrena als Erdenstaat 
und die civitas dei als Gottesstaat. Seit einiger Zeit halten viele Autoren diese 
Übersetzung jedoch für inkorrekt. Schon 1910 argumentierte Seidel, dass 
civitas besser mit Stadt oder Gemeinschaft übersetzt werden solle. Er ist der 
Meinung, dass Augustinus bei der civitas terrena oder der civitas dei nicht an 
einen Staat dachte, sondern an eine Gemeinschaft von Menschen. Dem Ver-
bund der civitas terrena gehörten Christen und  Heiden an.92 Johannes van Oort 
sieht dies ähnlich. Er schreibt, die civitates seien Gruppen mit gemeinsamen 
Gesetzen, Ethiken und Werten.93 Beide civitates sind auf der Erde vermischt. 
Menschen können die Mitglieder der civitas dei und der civitas terrena nicht un-
terscheiden. Trotzdem gehört jeder Mensch einer der beiden civitates an und ist 

                                           
91  Coleman, Janet: Augustinus. In: Redhead, Brian (Hrsg.); Starbatty, Joachim (Hrsg.):  
     Politische Denker. Von Plato bis Popper. Verlag Bonn Aktuell. Stuttgart. 1988. S. 67.  
92  Seidel, Bruno: Die Lehre vom Staat beim heiligen Augustinus. Breslau. 1910. S. 6.  
93  Van Oort, Johannes: Civitas dei – terrena civitas. The concept of the Two Antithetical  
     Cities and Its  Sources. In: Horn, Christoph (Hrsg.): Augustinus. De Civitate Dei.  
     Akademie Verlag. Berlin. 1997. S. 161. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


36 
 

untrennbar mit dieser verbunden. Am Tag des Jüngsten Gerichts werden die 
beiden civitates getrennt.94 
Der Grund für die Trennung der Menschen in zwei civitates ist die Erbsünde, 
da diese sich durch die Weltgeschichte zieht. Augustinus geht davon aus, dass 
Gott nur manche Menschen errettet, diese zu rettenden Menschen die Mit-
glieder der civitas dei sind und Gott ihre Anzahl festgelegt hat. Der Rest der 
Menschheit íst Mitglied der civitas terrena.95 Schon vor der Geburt eines Men-
schen legt Gott fest, ob der Mensch gerettet wird oder nicht. Der Mensch 
kann nichts tun, um seine Situation zu verändern, da sein Schicksal von Gott 
vorbestimmt ist. Er kann nur hoffen, dass er Teil der civitas dei ist.96 
Augustinus geht aber davon aus, dass durch ein paar Merkmale beide civitates 
zu unterscheiden sind. Die Mitglieder der civitas terrena sind nur auf irdisches 
Wohl ausgerichtet, da Metaphysisches für sie keinen Wert hat. Zeit ihres Le-
bens versuchen diese Menschen Reichtum und Macht anzuhäufen und beides 
den anderen Menschen zu zeigen.97 Die Mitglieder der civitas dei richten ihr 
Leben im Gegensatz dazu nur auf Gott aus. Ihr einziges Ziel ist es, Gott nahe 
zu sein und diesen zu verehren, damit sie nach dem Tod im Reich Gottes 
aufgenommen werden.98 Irdische Güter wie Reichtum und Macht haben für 
sie keinen Wert und für ihr Lebensglück ist es nicht relevant, wer sie regiert, 
solange es ihnen möglich ist, ihren Gott zu verehren. Diese Menschen sind 
laut Augustinus Pilger in der Fremde auf dem Weg zu Gott, da ihr Zuhause 
nicht auf der Erde, sondern im Reich Gottes liegt.99 Das Hauptunterschei-
dungsmerkmal zwischen den Mitgliedern der civitas terrena und der civitas dei 
sind zwei verschiedene Formen der Liebe. Die Mitglieder der civitas dei lieben 
einzig Gott. Die Menschen, die der civitas terrena angehören, lieben nur sich 
selbst.  
Beide civitates existieren in der realen Welt, dessen ist sich Augustinus sicher 
und sie waren laut seiner Aussage in der Weltgeschichte häufig zu beobachten. 
Das Ende dieser Weltgeschichte ist dann erreicht, wenn die civitas dei ihre 
maximale Zahl an Mitgliedern erreicht hat. An diesem Tag kommt das Jüngste 
Gericht, die Existenz der Welt endet und die civitas terrena löst sich auf. Die 
Mitglieder dieser Gemeinschaft landen für ihr sündenvolles Leben erst im 
                                           
94  Brown. 2000. S. 274. 
95  Van Oort. 1997. S. 158 f. 
96  Adomeit, Klaus: Rechts- und Staatsphilosophie. Band I: Antike Denker über den Staat. 
    UTB-Verlag. Heidelberg. 2001. S. 175. 
97  Brown. 2000. S. 280. 
98  Coleman. 1988. S. 74. 
99  Brown. 2000. S. 283. f. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


37

Fegefeuer und dann in der Hölle. Die civitas dei aber bleibt bestehen und ist an 
ihrem Ziel, dem Himmel, angelangt.100 
Beide Gemeinschaften haben trotz der Unterschiede ein gemeinsames Ziel: 
den Frieden. Die Mitglieder der civitas terrena können nur den irdischen Frie-
den erreichen.  Dieser ist aber für die Mitglieder der civitas dei wichtig, denn 
diese benötigen den irdischen Frieden, um später den himmlischen Frieden zu 
erreichen. Deshalb beteiligen sich die Mitglieder der civitas dei bei der Auf-
rechterhaltung des Friedens.101 

3.1.2.2 Die augustinische Staatsdefinition 

Ein entscheidender Unterschied zwischen den civitates und dem irdischen Staat 
macht Augustinus schon in seiner Sprache deutlich. Wenn er vom Staat 
spricht,  dann schreibt er res publica, regnum oder imperium.102 Er macht eine 
klare Unterscheidung zwischen den transzendentalen Gemeinschaften und 
den real existierenden Herrschaftsgebieten. Seine Staatsdefinition folgt an-
fangs einer alten Definition Ciceros aus dessen Werk "De Re Publica". In den 
dort von Cicero vorgestellten Reden Scipios wird der Staat als Ansammlung 
von Menschen, die sich demselben Recht unterwerfen und nach einem ge-
meinsamen Nutzen streben, definiert. Außerdem muss ein Staat gerecht sein, 
egal ob er eine Demokratie, Oligarchie oder Monarchie ist. Gerechtigkeit wird 
somit zu einem Definitionsmerkmal. Augustinus allerdings glaubt, dass der 
römische Staat nach dieser Definition kein Staat gewesen wäre, da in diesem 
nie die wahre Gerechtigkeit geherrscht hat. Wahre Gerechtigkeit nur mit der 
Hilfe Gottes zu erreichen.103  
Aufgrund des Definitionsmerkmals der Gerechtigkeit lehnt Augustinus die 
Definition Scipios beziehungsweise Ciceros als zu streng ab. Er schlägt eine 
Definition vor, in welcher das Volk eines Staates eine vernunftbegabte Menge 

                                           
100  Biegler, Johannes: Die Civitas Dei des heiligen Augustinus. In ihren Grundgedanken. 
      Verlag der Junkemannschen Buchhandlung. Paderborn. 1894. S. 72. 
101  Hirschberger, Johannes: Geschichte der Philosophie. Herder Verlag. Freiburg im  
      Breisgau. 1999. S. 374. 
102  Seidel. 1910. S. 13. 
103  Brachtendorf, Johannes: Augustinus: Die civitas dei und der gerechte Staat. In:  Brantl,  
     Dirk.; Geiger,Rolf.; Herzberg, Stephan.: Philosophie, Politik und Religion. Klassische 
     Modelle von der Antike bis zur Gegenwart. Akademie-Verlag.Berlin 2013. S. 46. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


38 
 

von Menschen ist, die durch das gemeinsame Streben nach den Dingen, die 
sie liebt, verbunden ist.104 Wörtlich sagt Augustinus:  

"Volk ist die Vereinigung einer vernünftigen Menge, geeint durch ein-
trächtige und allgemeine Teilnahme an Dingen, die sie schätzt. So 
kommt es für die Beurteilung des einzelnen Volkes natürlich darauf 
an, was es schätzt. Aber Volk überhaupt kann man […] eine solche 
Vereinigung recht wohl nennen, wenn sie nicht aus einer Menge Tie-
re, sondern aus einer Menge vernünftiger Geschöpfe besteht und ge-
eint ist durch einträchtige und allgemeine Teilnahme an Dingen, die 
sie schätzt; nur eben besser ist ein Volk, je besser die Gegenstände 
sind, auf die sich das einträchtige Streben richtet, und schlechter, je 
schlechter sie sind."105  

Aufgrund dieser Definition sind Unrechtsherrschaften und Tyranneien auch 
Staaten. Die Gerechtigkeit ist kein Definitionsmerkmal, sondern nur eine 
Norm, anhand derer man Staaten einteilen kann.106 Denn eines ist für Au-
gustinus klar: absolute Gerechtigkeit kann auf Erden nicht erreicht werden, 
sondern diese schafft Gott nach dem Tod. 
Staaten ohne Gerechtigkeitsind für Augustinus eigentlich nichts anderes als 
Räuberbanden. Diese Aussage beruht auf einem Teil in "De Civitate Dei", in 
welchem er eine Legende von Alexander dem Großen wiedergibt.  

"Auf die Frage des Königs, was ihm denn einfalle, dass er das Meer 
unsicher mache, erwiderte er mit freimutigem Trotz: 'Und was fällt 
dir ein, das du den Erdkreis unsicher machst? aber freilich, weil ich es 
mit einem armseligen Fahrzeug tue, nennt man mich einen Räuber, 
und dich nennt man Gebieter, weil du es mit einer großen Flotte 
tust.'"107  

Der  Römische Staat ist hier keine Ausnahme. Dieser wurde laut Augustinus 
nicht aufgrund seiner eigenen Werte so groß, sondern aufgrund seiner 
Herrschsucht. Die römische Herrschaft sei nur durch die römische Moral 
abgemildert worden, die das Imperium besser stellte als andere Reiche. Die 
Begründung der Moral hält er allerdings für falsch, da die Römer durch das 
moralische Handeln Ruhm erzeugen wollten.108 Das moralische Handeln der 

                                           
104  Brachtendorf. 2013. S. 46. 
105  Augustinus: Des heiligen Kirchenvaters Aurelius Augustinus zweiundzwanzig Bücher 
      über den Gottesstaat. Aus dem Lateinischen übers. von Alfred Schröder. Kempten; 
      München. 1911- 1916. Band 3. S. 255 f. 
106  Brachtendorf. 2013. S. 47. 
107  Augustinus. 1911- 1916.  Band 1.  S. 192. 
108  Brown. 2000. S. 270. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


39

Römer ist also von der Eigenliebe und dem Egoismus inspiriert, was sie dann 
doch nicht besser macht als andere irdische Staaten. An diesem Punkt kommt 
Augustinus nun auf die Gerechtigkeit zurück. Nur Staaten, die gerecht sind, 
unterscheiden sich, seiner Meinung nach, von Räuberbanden. Wenn ein Staat 
ungerecht ist, dann ist er nicht besser als jede andere Vereinigung von Men-
schen, die nach einem gemeinsamen Ziel strebt.109 Die absolute Gerechtigkeit 
können irdische Staaten ohne Gott nicht erreichen, jedoch können sie versu-
chen ihr Bestes zu tun, um ein Mindestmaß an Gerechtigkeit zu erzeugen.  
Wie sieht nun die perfekte Staatenwelt aus? Eine Welt mit Staaten zieht Au-
gustinus einer Welt ohne Staaten vor, da ohne die Einteilung in Staaten das 
Chaos herrschen würde. Vor dem Sündenfall hätte es keinen Staat gebraucht, 
da die Menschen aus Liebe zueinander und zu Gott in einer natürlichen Ord-
nung gelebt hätten. Dies ist quasi sein idealer Naturzustand. Aufgrund des 
Sündenfalls, der die Menschen zu selbstverliebten Wesen macht, benötigt man 
Staaten, die das erzeugte Chaos kontrollieren.110  
Für Augustinus gibt es in der Antike bereits ein gutes Vorbild für die Staaten-
welt: die Welt der vielen Polei in Griechenland. Die perfekte Welt ist eine 
Welt von Kleinstaaten, die nur auf das gemeinsame Wohl und die Liebe zu 
Gott bedacht sind. Denn dann könnten diese kleinen Staaten nebeneinander 
in Frieden existieren, da keine Stadt einen Grund hätte, die anderen Städte 
anzugreifen.111 Das Ziel dieser Staaten ist die Aufrechterhaltung des Friedens 
und selbst im Falle eines Verteidigungskrieges würden sie schon über die 
Friedensordnung nach dem Krieg denken. Sie würden gerechte Kriege, die 
immer nur Verteidigungskriege sein können,  nur führen, um den Zustand des 
Friedens, der vor dem Kriegszustand geherrscht hat, wiederherzustellen.112 

3.1.2.3 Das augustinische Kirchenverständnis 

Bei der Staatenwelt plädiert Augustinus für ein System von vielen Kleinstaa-
ten. Wenn es aber um die Kirche geht, ist er Unitarist. Für ihn soll die katholi-
sche Kirche universale Geltung haben, weshalb es nur eine wahre Kirche 
geben darf. Durch diese Forderung sollen partikulare Tendenzen in der Kir-

                                           
109  Augustinus. 1911- 1916.  Band 1. S. 191 
110  Brachtendorf. 2013. S. 49 f. 
111  Augustinus. 1911- 1916.  Band 1. S. 207 f. 
112  Brachtendorf. 2013. S. 51. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


40 
 

che erst gar nicht aufkommen. Damit versuchte er die Katholische Kirche 
gegen Abweichler wie die Donatisten zu stärken.113  
Wie bereits oben erwähnt, sind die civitas terrena und die civitas dei allgegenwär-
tig.  Der Kirche kommt hier eine besondere Rolle zu. Für Augustinus ist die 
katholische Kirche das beste Abbild der civitas dei, welches auf der Erde exis-
tiert. Als heilige Gemeinschaft kann sie die civitas dei zwar niemals perfekt 
darstellen, jedoch ist sie für ihn das sichtbarste Zeichen des Reich Gottes auf 
der Erde.114 Da Gott aber nicht auf der Erde weilt, um das Reich zu regieren, 
ersetzen die Herren der Kirche diesen bis zum Tag des Jüngsten Gerichts.115  
Den Bischöfen kommt damit eine besondere Aufgabe zu. Sie sind die Stellver-
treter Gottes in seinem Königreich auf der Erde und sollen die Christen durch 
alle Untiefen bis zum Tag des Jüngsten Gerichts führen. Aus diesem Grund 
sind sie für das Wohlergehen der Mitglieder der civitas dei verantwortlich.  
Diese Form der Herrschaft ist allerdings keine weltliche Herrschaft, weshalb 
die Herren der Kirche nicht als weltliche Herrscher auftreten sollen. Das 
Reich Gottes ist schließlich kein weltlicher, sondern ein spiritueller Herr-
schaftsbereich. Schon zur Zeit der Christenverfolgung durch die Römer exis-
tierte diese civitas. Es konnte deshalb für Augustinus nicht gottgewollt sein, 
dass die Kirchenherren über weltliche Macht verfügten. Denn das christliche 
Reich (civitas dei) liegt für Augustinus klar außerhalb des weltlichen politischen 
Systems.116  
Welche Rolle spielen die Christen im weltlichen System, wenn ihr spirituelles 
Reich außerhalb des realen politischen Systems steht? Dies wird im folgenden 
Abschnitt näher betrachtet.  

3.1.3 Der Christ als Zoon Politikon 

Für Augustinus sind alle Menschen grundsätzlich politische Wesen. Er be-
schreibt den Menschen nach griechischem Vorbild als zoon politikon. Augusti-
nus ist der Meinung, dass das Politische für die Menschen wichtig ist und dass 
auch Christen sich in die Politik einbringen sollten. Als guter Christ sollte man 

                                           
113  Figgis, John Neville: The political aspects of S. Augustine’s City of God. Longmans, 
      Green & Company. London. 1963. S. 70 ff. 
114  Figgis. 1963. S. 68 f. 
115  Figgis. 1963. S. 73. 
116  Figgis. 1963. S. 74 f. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


41

gegenüber der staatlichen Herrschaft loyal sein, solange diese gerecht bezie-
hungsweise moralisch handelt.117 
Im Gegensatz zu den Donatisten sieht Augustinus in der Politik die Chance, 
die Lebensumstände der Menschen schrittweise zu verbessern und das Übel 
in der Welt zu verringern.118 Es ist für ihn logisch, dass Christen durch die 
Nächstenliebe verpflichtet sein sollten, sich der Politik zu bedienen, um diese 
Ziele zu erreichen. Da sie nicht von der Selbstliebe und der Selbstbezogenheit 
bestimmt sind, seien die Christen in ihren Handlungen besser als die Hei-
den.119 Bei Christen steht Gott an erster Stelle und nicht sie selbst. Aufgrund 
dieser Verehrung Gottes können Christen erkennen, dass für sie andere Wer-
te, wie der irdische Friede, Sicherheit und Wohlstand, von Bedeutung sind. 
Der Staat hat die Aufgabe diese göttlichen Gaben zu sichern. Um das Übel 
zurückzudrängen, sollten Christen diese Gaben und den Staat nutzen.120 Selbst 
eine Art der irdischen Gerechtigkeit kann existieren, die zwar nicht vollkom-
men, aber doch nützlich für alle Menschen ist.121 Der Staat ist für Augustinus 
eine göttliche Notwendigkeit zum Schutz vor Tyrannei, denn nur der Staat 
kann die gottgegebenen Werte und Gaben schützen.122 Aufgrund dessen soll-
ten Christen dem Staat immer loyal dienen und sich in ihm engagieren, da 
dieser gottgewollt ist und sie dadurch Gott dienen. 
Allerdings hätten nicht alle Christen dies verstanden, weshalb diese sich aus 
dem Politischen heraushalten würden, statt sich zu engagieren. Diesen Chris-
ten fehle eine gemeinsame politische Zielsetzung.123 Trotzdem sind sie, auch 
wenn sie sich nicht engagieren, die besten Diener eines Staates, da sie die 
Gesetze treu befolgen und nicht gegen die Herrschenden aufbegehren wür-
den. Sie schaden weder noch nützen sie dem Staat, da sie nur darauf bedacht 
sind, ihren ewigen Seelenfrieden zu erhalten.124  

                                           
117  Horn, Christoph: Politische Gerechtigkeit bei Cicero und Augustinus. In: Internationa- 
     le Zeitschrift für Philosophie.  Heft 2. 2002. S. 203. 
118  Horn. 2003. S. 204. 
119  Adam, Armin: Heilsgeschichtliche Soziologie. Augustinus‘ negative Politische Theolo- 
     gie. In: Zeitschrift für Politikwissenschaft. Jg. 42. Heft 2. 1995. S. 158. 
120  Horn. 2002. S. 203. 
121  Adam. 1995. S. 165. 
122  Figgis. 1963. S. 58. 
123  Fortin. 1997. S. 53. 
124  Figgis. 1963. S. 57. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


42 
 

3.1.4 Das Verhältnis von Kirche und Staat 

Wie stellt sich nun das Verhältnis von Staat und Kirche dar? Oben wurde 
schon beschrieben, dass Augustinus dafür plädierte, dass die Kirche als spiri-
tuelles Reich außerhalb des politischen Systems stehen sollte. Allerdings sieht 
er ein, dass dies nicht gelingen kann. Die Kirche kann sich als Organisation, 
die in der realen Welt existiert, nicht der weltlichen Herrschaft entziehen. 
Aufgrund dessen rückte Augustinus von seiner Forderung nach einer unab-
hängigen Kirche in manchen Punkten ab.   
In der Realität des 5. Jahrhunderts existiert eine Verschränkung zwischen der 
katholischen Kirche und dem Römischen Reich. Das Christentum ist in der 
Interpretation der Katholischen Kirche die offizielle Staatsreligion und deren 
Bischöfe, wie er selbst, erfüllen staatliche Aufgaben. Zum Beispiel wurden sie 
als Richter in Streitfragen berufen. Sie sorgten für  Waisenkinder und unter-
richteten diese. Außerdem sollten sie die Bürger in ihrem Bistum zu Gehor-
sam gegenüber dem Staat bringen.125 Augustinus war eigentlich kein Freund 
dieser Zusammenarbeit, schloss diese aber nicht grundsätzlich aus. Er sah die 
Chance, den Staat zu nutzen, um Ketzer oder Gruppen wie die Donatisten im 
Auftrag der Kirche zu verfolgen.126 
Allerdings war dies eine Ausnahme. In der Regel sah er eine klare Aufgaben-
teilung zwischen Kirche und Staat. Der Staat sollte als weltliche Autorität 
herrschen, während die Kirche als moralische Autorität für die Lehre und die 
heiligen Sakramente zuständig war. Die Kirche war als Hüterin der Sitten 
zuständig, und ihrer Überwachung konnten sich nicht einmal die Kaiser ent-
ziehen.127  
Da Augustinus die Staaten als Teil der civitas terrena betrachtet, geht er davon 
aus, dass diese irgendwann untergehen müssen, da die civitas terrena am Tag des 
Jüngsten Gerichts untergeht.128 Augustinus sieht es deshalb als seine Aufgabe 
an, die politische Sphäre und die Religion voneinander zu trennen, damit im 
Fall des Untergangs die Kirche sicher wäre und nicht vom Staat mit in den 
Abgrund gezogen werden würde. Dies wird klarer, wenn man bedenkt, dass in 
Rom vor der Konstantinischen Wende eine Vermischung von Staat und Reli-

                                           
125  Deane, Herbert A.: The Political and Social Ideas of St. Augustine. Columbia Universi- 
     ty Press. New York. London. 1963. S. 173 f. 
126  Coleman. 1988. S. 67. 
127  Deane. 1963. S. 173. 
128  Biegler. 1894. S. 71 f. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


43

gion existierte. In diesen Jahrhunderten wurde der Staat kultisch verehrt, was 
Augustinus kategorisch ablehnt.129 
Staaten haben kein Anrecht auf kultische Verehrung, da nur Gott der Vereh-
rung würdig ist und die Staaten nur Mittel zum Zweck sind. Die Staaten haben 
die Aufgabe, das Übel der Welt weitestgehend zu überwinden.  Augustinus 
schreibt dazu:  

"Die ersten seien dir Vater und Mutter; höher als selbst die Eltern soll 
dir das Vaterland stehen; was die Eltern gegen das Vaterland befeh-
len, darauf soll man nicht hören, oder was das Vaterland gegen Gott 
befiehlt, auch darauf soll man nicht hören."130  

Der Staat erscheint als gottgewollte Institution unter Gott aber über den El-
tern. Er soll den Menschen und der Kirche nützen, da diese einen Staat 
braucht,  der die öffentliche Ordnung aufrecht erhält, wovon sie profitiert.. Im 
Gegenzug benötigt der Staat aber auch die Kirche als moralische und spiritu-
elle Instanz.131 
Augustinus versteht Staaten utilitaristisch als Werkzeug. Diese sollen den 
Menschen nützen, ihnen helfen und sind nichts anderes als Zusammenschlüs-
se von Menschen, die auf ein gemeinsames Ziel hinarbeiten.132 Sie haben kei-
nen Anspruch auf eine besondere Stellung, die im heidnischen Rom existie-
rende Divinisierung des Staates lehnt Augustinus ab und gibt der Kirche die 
Macht über alles Kultische, Moralische und Sittliche.133 Er löst mit diesem 
Schritt die Kirche letztlich vom Staat, um diese, wie oben beschrieben, vor 
dem Untergang zu bewahren. Das Verhältnis von Staat und Kirche ist für ihn 
durch Gleichberechtigung geprägt. Allerdings sollen beide auf dem eigenen 
Feld die absolute Deutungshoheit besitzen: die Kirche im Spirituellen und der 
Staat im Politischen.  
Augustinus unterscheidet nun christliche und heidnische Herrscher voneinan-
der. Er glaubt, das christliche Herrscher aufgrund ihrer Nächstenliebe besser 
agieren könnten als heidnische, da sie das Wohl der Menschen und die Vereh-
rung Gottes an erster Stelle sehen, statt sich um sich selbst und ihren eigenen 
Reichtum zu sorgen. Die Aufrechterhaltung der pax terrena, des irdischen Frie-

                                           
129  Maier, Hans: Politische Theologie – neu besehen (Augustinus, De civitate Dei VI,  
      5-12). In: Zeitschrift für Politikwissenschaft. 50 Jg. Heft 4. 2003. S. 367. 
130  Augustinus zitiert nach Maier. 2003. S. 367 f. 
131  Schilling, Otto: Die Staats- und Soziallehre des hl. Augustinus. Herder Verlag. Freiburg  
      im Breisgau. 1910. S. 107. 
132  Augustinus. 19, 24. 1911- 1916. S. 555 f. 
133  Maier. 2003. S. 369. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


44 
 

dens, ist für christliche Herrscher die wichtigste Aufgabe, da dieser Frieden 
allen Menschen dient.134 Den Bürgern der civitas terrena nützt er, da er das 
höchste irdische Gut darstellt, das sie erreichen können. Die Mitglieder der 
civitas dei nutzen diesen Frieden auf ihrer Pilgerfahrt durch das Leben hin zu 
Gott.135 Aufgrund der christlichen Tugenden könnten christliche Herrscher 
diesen Frieden besser erhalten.136  
Allerdings hat Augustinus aufgrund dieser Tugenden auch höhere Ansprüche 
an christliche Herrscher. Er erwartet von ihnen noch mehr als von heidni-
schen Königen, dass diese gerecht handeln und auch gerecht bestrafen sollen. 
Der christliche Kaiser soll immer aufgrund der Nächstenliebe urteilen und 
Strafen nur dann erlassen, wenn er sich erhofft, dass sich dadurch eine Besse-
rung des Verhaltens bei dem Bestraften einstellt.137  
Die perfectio iustitiae, die rechtliche und soziale Gerechtigkeit wird erst im Kö-
nigreich Gottes erreicht.138 Allerdings kann der Herrscher dafür sorgen, dass 
sich die Lage für die Menschen verbessert. Ein christlicher Regent kann dies 
aufgrund seiner Tugenden besser als ein heidnischer, da "er als Christ zumin-
dest einen gewissen Anteil an der vera iustitia des Gottesreiches hat und […] 
angemessen einschätzen kann, was Gott zusteht."139 Um diese vera iustitia zu 
erkennen, erhält der christliche Herrscher Unterstützung von der Kirche, die 
ihm beratend zur Seite steht.140 
Ein christlicher Herrscher hat seinem heidnischen Pendant also Einiges vo-
raus. Augustinus plädiert dafür, dass nicht nur die Herrscher, sondern auch 
die  Beamten Christen sein sollten, da diese die Aufgaben in der Verwaltung 
des Staates besser erfüllen würden als Nicht-Christen.141  Um dies zu gewähr-
leisten, müssen sie ihr Verhalten immer an christlichen Prinzipien orientie-
ren.142 Augustinus spricht sich für ein Engagement von Christen im Staatswe-
sen und eine Orientierung der staatlichen Führung an Prinzipien wie der 
Nächstenliebe aus. Dies ist keine Vermischung von Staat und Religion, son-
dern die Chance für die Bürger, die institutionelle Trennung von Staat und 
                                           
134  Seidel. 1910. S. 26. 
135  Laufs, Joachim: Der Friedensgedanke bei Augustinus. Untersuchungen zum XIX. Buch 
     des Werkes De Civitate Dei. Franz Steiner Verlag. Wiesbaden. 1973. S. 118 f. 
136  Coleman. 1988. S. 78. 
137  Seidel. 1910. S. 30. 
138  Horn. 2002. S. 199. 
139  Horn. 2002. S. 199. 
140  Schilling. 1910. S. 109. 
141  Figgis. 1963. S. 57. 
142  Schilling. 1910. S. 95. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


45

Kirche nicht selbst nachvollziehen zu müssen, sondern sich als Christen im 
Staat engagieren zu können. 

3.1.5 Vergleich mit den liberalen Anforderungskriterien 

Nun sollen die Vorstellungen von Augustinus mit den sechs liberalen Krite-
rien verglichen werden, welche im zweiten Kapitel entwickelt wurden: 
 Im Hinblick auf die Trennung von Staat und Kirche, kann man feststellen, 
dass Augustinus dem liberalen Anforderungskriterium durchaus gerecht wür-
de. Auch er spricht sich für eine institutionelle Trennung von Staat und Kir-
che aus. Ihm missfällt es, dass in seiner Lebenswirklichkeit die Aufgaben des 
Staates und der Kirche vermischt werden und er selbst als Bischof gleichzeitig 
als Richter agieren muss (vgl. S. 38). Er fordert eine klare Sphärentrennung 
von Staat und Kirche, in welcher der Staat die rechtliche und die Kirche die 
spirituelle Deutungshoheit besitzt. Eine Vermischung der Sphären ist für ihn 
nur in Ausnahmen, die der Kirche nützen, möglich. 
Eine Toleranz aller (Staat, Religionsgemeinschaften, Bürger) untereinander 
lässt sich bei Augustinus nicht finden. Er schreibt "De Civitate Dei" um das 
Schisma zwischen Donatisten und Katholiken zu überwinden und hat einen 
klaren universalen Anspruch, wenn es um die Kirche geht (vgl. S. 35). Auch 
sollen Ketzer vom Staat verfolgt werden können (vgl. S. 38) und Bürger sich 
dem Christentum nach katholischer Ausrichtung anschließen. Deshalb ist eine 
Toleranz anderen Religionen und Konfessionen sowie eine umfassende Reli-
gionsfreiheit, wie es Punkt drei fordert, nicht in Augustinus' Sinne. Bei der 
Bereitschaft zur Kooperation mit Andersdenkenden und -gläubigen misst 
Augustinus mit zweierlei Maß: Augustinus ist zwar dafür, dass Christen mit 
Nicht-Christen kooperieren, wenn der Staat nicht christlich geprägt ist, er ist 
jedoch dagegen, mit Gruppen zu kooperieren, die eine andere Auslegung des 
Christentums haben. Innerhalb des Christentums lässt er nur eine Deutung 
zu. Wenn es aber darum geht, sich in Staatsgefüge zu integrieren, die nicht 
christlich geprägt sind, dann fordert er die Christen dazu auf, sich zu engagie-
ren und mit den Heiden zusammenzuarbeiten, da Christen besser geeignet 
seien, gute Ziele für die Gesamtgesellschaft zu erreichen (vgl. S. 36 f.).  Das 
vierte Kriterium erfüllt er somit teilweise. 
Das Recht auf freie Meinungsäußerung vernünftiger Religionsgemeinschaften 
im politischen Diskurs lässt sich nur schwer an Augustinus Vorstellungen von 
Staatlichkeit anlegen, da er dieses Recht nicht explizit anspricht. Er möchte 
zwar die Christen dazu bewegen, sich im politischen Prozess zu engagieren, 
und fordert damit verbunden mit Sicherheit auch eine Offenheit des Staates 
ein. Ob dies nun aber für alle Religionsgemeinschaften gilt, ist zu bezweifeln. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


46 
 

Religiöse Diversität steht nicht auf Augustinus' Agenda. Er steht für einen 
universalen Geltungsanspruch seiner Auffassung des Christentums und duldet 
daneben keine anderen Auslegungen. Die Freiheit der Meinungsäußerung 
würde er folglich nur den Vertretern der richtigen Auslegung des Christen-
tums zugestehen. Er erfüllt das Kriterium nicht. 
Einfacher ist es, den letzten Punkt, die geforderte rationale Entscheidungsfin-
dung von Mandatsträgern, mit der augustinischen Vorstellung zu vergleichen. 
Ein Ignorieren der religiösen Überzeugungen steht diametral dem gegenüber, 
was Augustinus von Mandatsträgern fordert. Augustinus fordert diese viel-
mehr auf, aus ihrer religiösen Überzeugung heraus zu handeln, da Christen als 
Herrscher oder Beamte die besseren Akteure seien als Heiden. Ihre christli-
chen Überzeugungen machen sie zu besseren Mandatsträgern, weshalb ein 
Ignorieren dieser Überzeugungen nicht möglich ist (vgl. S. 40 f.). 
Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass die augustinische Vorstellung 
vom Verhältnis von Staat und Religion mehrheitlich nicht zu dem passt, was 
die liberale Denkschule fordert. Die meisten Kriterien werden nicht erfüllt. 
Lediglich die institutionelle Trennung von Staat und Kirche kann Augustinus 
genauso vertreten wie die liberalen Denker. Im nächsten Abschnitt wird nun 
auf Joseph Ratzingers Vorstellungen vom idealen Verhältnis von Staat und 
Religion eingegangen. 

3.2 Joseph Ratzingers Vorstellungen von Staat und Kirche 

Schon früh in seinem Leben entdeckt Joseph Ratzinger (1927 - heute) seine 
Liebe für die Vorstellungen und Ideen des heiligen Augustinus. Er ist faszi-
niert von dessen "Confessiones" und "De Civitate Dei" und macht es sich in 
seiner akademischen Laufbahn früh zur Aufgabe, die Texte des Augustinus 
neu  zu interpretieren.143 Auch ähneln sich die Lebensläufe von Ratzinger und 
Augustinus. Beide sind zuerst Akademiker und werden dann zum Geistlichen. 
Bei Joseph Ratzinger führt diese Karriere 2005 sogar bis ins höchste Amt der 
katholischen Kirche, obwohl er eigentlich nie soweit in der Hierarchie aufstei-
gen wollte und lieber wieder zurück in die Wissenschaft gegangen wäre.144 
Doch trotz der Verehrung der augustinischen Ideen und der Karriere im Vati-
kan entwickelte er seit den 80er Jahren seine eigene Vorstellung von einem 
neuen Verhältnis von Staat und Religion, welches durch den Diskurs mit 

                                           
143  Lam, Cong Quy Joseph: Joseph Ratzinger’s Theological Retractions. Verlag Peter Lang. 
     Bern. 2013. S. 159. 
144  Lam. 2013. S. 151 f. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


47

Jürgen Habermas auch außerhalb der Theologie Beachtung fand. Diese Vor-
stellungen sollen nun vorgestellt und mit den liberalen Anforderungen vergli-
chen werden. 

3.2.1 Kirche und Christentum in der Moderne 

Für Ratzinger ist die katholische Kirche etwas Universales. Genauso wie Au-
gustinus sieht Ratzinger, dass es nur eine wahre Kirche geben kann, die uni-
versell ist, da sie alle in der Eucharistie mit einbezieht, die dies wollen. Die 
Mitgliedschaft in dieser Kirche ist für Ratzinger allerdings keine freie Ent-
scheidung, sondern das Wirken Christi in den Christen. Man gehört zu ihr aus 
dem Glauben heraus und nicht aus einer vernünftigen oder rationalen Ent-
scheidung.145 Für Ratzinger ist diese Kirche und das Christentum gleichzeitig 
ein Mittel zur Inklusion und zur Exklusion. Inklusiv deshalb, da alle monothe-
istischen Religionen an denselben Gott glauben; exklusiv, weil nur die Chris-
ten die wahre Existenz von Jesus Christus anerkennen und somit die Einzigen 
sind, die einen Anspruch auf Wahrheit besitzen. Jedoch sollten gute Christen 
anerkennen, dass auch in anderen Religionen ein Wahrheitsanspruch existiert, 
welcher gerechtfertigt ist, gleich wenn er aus christlicher Sicht nicht wahr sein 
kann. Denn nur durch die Akzeptanz des Wahrheitsanspruches aller Religio-
nen untereinander kann es interreligiöse Dialoge geben.146  
Das Zurückdrängen des Glaubens ins Private ist für Ratzinger ein Zeichen der 
Intoleranz. Für ihn ist es wichtig, dass jeder Gläubige seine Religion frei aus-
leben kann und nicht durch Andersgläubige oder Ungläubige dazu gedrängt 
wird, diesen Glauben zu verstecken. Dazu gehört für ihn auch, dass man als 
Christ in der Öffentlichkeit offen ein Kreuz tragen kann.147 
Das Ausleben des Glaubens ist für Ratzinger auch eng mit der Institution der 
Kirche verbunden. Doch wie sollte eine Kirche im 20. bzw. 21. Jahrhundert 
aufgebaut sein, damit sie zeitgemäß ist? Er schreibt 1987, dass für viele Re-
former die Kirche erst in der Moderne ankommt, wenn man ihre Ordnung 
der Ordnung eines Staates nachempfindet. Dagegen argumentiert Ratzinger, 
dass dies nicht möglich sei, da die Kirche aus einem anderen Grund existiert 
als Staaten.148 Kirche ist keine Vernunftgemeinschaft, sondern eine Glaubens-

                                           
145  Ratzinger, Joseph: Kirche, Ökumene und Politik. Neue Versuche zur Ekklesiologie. 
      Johannes Verlag. Einsiedeln. 1987. S. 173. 
146  Lam. 2013. S. 208 f. 
147  Lam. 2013 S. 210. 
148  Ratzinger. 1987. S. 173 f. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


48 
 

gemeinschaft, die darauf ausgerichtet ist, Wahrheit zu produzieren, indem sie 
die Wahrheit des Evangeliums, welche gottgegeben ist, interpretiert und an die 
Gläubigen weitergibt.149 Das Interesse der katholischen Kirche muss sich 
immer auf das Evangelium richten und nicht auf sich selbst. Die Ämter und 
Institutionen sollten nur diesem Ziel dienen und kein Selbstzweck sein. Maier 
und Ratzinger sehen allerdings die Tendenz, dass man sich in der Amtskirche 
mehr mit sich selbst als mit dem Evangelium beschäftigt.150 Er sieht jedoch 
die Möglichkeit, wieder zurückzufinden zum Evangelium, wenn sich das 
christliche Leben wieder mehr in den einzelnen Gemeinden abspielt. Dort 
könne jeder Christ teilhaben und im konkreten Miteinander den Glauben und 
die Wahrheit des Evangeliums erleben. Diese einzelnen Gemeinden benötigen 
jedoch weiterhin auch eine Rückbindung an die Amtskirche, damit die Einheit 
der Lehre nicht gefährdet wird.151 
Für Ratzinger hat dadurch jeder Christ weitreichende Freiheiten. Er formuliert 
dazu allerdings fünf Regeln, die diese Freiheiten kennzeichnen und auch be-
schränken: 1. Freiheit braucht immer auch Recht. Dieses Recht bezieht sich 
auf bestehende Werte, die sich aus dem Glauben ergeben. 2. Die kirchliche 
Freiheit ist der uneingeschränkte Zugang zum Glauben und den Sakramenten, 
wodurch die göttliche Teilhabe gewährleistet wird. Deshalb hat auch jeder 
Christ das Recht, den Glauben unverfälscht zu empfangen.152 Das bedeutet 
für Ratzinger, dass der einzelne Gläubige nicht abhängig ist von der Ausle-
gung eines einzelnen Amtsträgers, sondern den Anspruch haben darf, von der 
Kirche die Wahrheit mitgeteilt zu bekommen. 3. Die Kirche muss viele ver-
schiedene Angebote zur Teilhabe machen, damit jeder Gläubige an der Wahr-
heit teilhaben kann. Es braucht dafür, laut Ratzinger, eine Balance zwischen 
der Vielfalt der Spiritualität und der Einheit des Glaubens. 4. Das Recht auf 
Glauben ist immer auch die Anerkennung der Religionsfreiheit anderer. Man 
erkennt somit eine Religionsfreiheit für alle an und nicht nur für sich selbst. 5. 
Jeder Christ darf nur seinem Gewissen verpflichtet sein. Die Kirche muss 
deshalb das Gewissen des Gläubigen dazu befähigen, die Botschaft Gottes zu 
hören.153 
Um den Christen diese Freiheiten und Regeln zu gewährleisten, muss die 
Katholische Kirche eine Organisation sein, die absolute Öffentlichkeit bietet 

                                           
149  Ratzinger, Joseph; Maier, Hans: Demokratie in der Kirche. Möglichkeiten, Grenzen,  
      Gefahren. Lahn-Verlag. Limburg. 1970. S. 18 f. 
150  Ratzinger; Maier. 1970. S. 20. 
151  Ratzinger. 1987. S. 174 f. 
152  Ratzinger. 1987. S. 180. 
153  Ratzinger. 1987. S. 180 f. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


49

und beansprucht. Dazu produzieren das Christentum und die Kirche neben 
der Wahrheit auch moralische Grundsätze und Werte, die für das Zusammen-
leben essentiell sind.154 Diese bilden die Grundlage für die westliche Werte-
gemeinschaft, auf denen die moderne Staatlichkeit beruht. Im folgenden Ab-
schnitt soll diese Vorstellung Ratzingers weiter ausgeführt werden. 

3.2.2 Staatlichkeit bei Ratzinger 

Bei seiner Vorstellung von Staatlichkeit setzt Ratzinger nicht in der Vormo-
derne an, sondern nutzt moderne Ideen. So sieht er den Mehrheitsentscheid in 
einer Demokratie als aktuell bestes Mittel an, um politische Ziele zu erreichen. 
Als Hauptziel von Politik bezeichnet Ratzinger in seiner Rede zum 60. Jahres-
tag der Erklärung der Menschenrechte vor den Vereinten Nationen 2008 die 
Förderung des Gemeinwohls und die Verteidigung der menschlichen Frei-
heit.155 Jeder Staat hat demnach die Pflicht, seine Bürger vor Verletzungen der 
Menschenrechte zu schützen, da jeder Mensch ein Ebenbild Gottes sei und 
dies seinen Schutz begründe.156 Deshalb sind diese dem Mehrheitsentscheid in 
einer Demokratie entzogen.157 Ratzinger hält dies für besonders wichtig, da, 
wie Schelkshorn schreibt, "die […] Grundlagen der Menschenrechte letztlich 
nur säkularisierte Surrogate eines ursprünglich religiös-metaphysischen Fun-
daments [sind]."158 In besonderer Weise betont Ratzinger sein Verständnis 
von staatlich gewährter Religionsfreiheit in der Rede. Er ist der Meinung, dass 
Religionsfreiheit nicht nur die freie Ausübung des Glaubens und der damit 
verbundenen Riten sein darf, sondern dass Religionsfreiheit Religionen auch 
einen besonderen Platz in der staatlichen Öffentlichkeit zuweisen sollte. Denn 
diese Form von Religionsfreiheit ist für Ratzinger die Grundlage für Frieden 
und Zusammenarbeit in einer Gesellschaft.159 Trotzdem müssen der Staat und 

                                           
154  Ratzinger. 1987. S. 194 ff. 
155  Roos, Lothar; Münch, Werner; Spieker, Manfred: Benedikt XVI und die Weltbeziehung 
     der Kirche. Schöningh-Verlag. Paderborn. 2015. S. 69. 
156  Roos; Münch; Spieker. 2015. S. 70. 
157  Ratzinger, Joseph: Werte in Zeiten des Unrechts. Die Herausforderungen der Zukunft  
     bestehen. Herder-Verlag. Freiburg im Breisgau. 2005. S. 32. 
158  Schelkshorn, Hans: Ein religiös fundiertes Naturrecht als vorpolitische Grundlage des 
      modernen Rechtsstaats? Ein philosophischer Essay zur Ansprache Papst Benedikt XVI 
      im Deutschen Bundestag. In: Essen, Georg (Hrsg.): Verfassung ohne Grund? Die Rede 
     des Papstes im Bundestag. Herder-Verlag. Freiburg im Breisgau. 2012. S. 130 f.  
159  Roos; Münch; Spieker. S. 71 f. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


50 
 

seine Institutionen weltanschaulich immer neutral bleiben, da ansonsten Reli-
gionsfreiheit nicht existieren kann.160 
Die Gesellschaft und die damit verbundene Staatlichkeit ist für Ratzinger aber 
nichts Statisches. Für ihn sind beide auch immer mit Entwicklung und Evolu-
tion verbunden. Aufbauend auf den christlichen Werten muss der Staat re-
gelmäßig erneuert werden und zwar nicht durch Reformen, sondern durch 
Revolutionen der Gesellschaft und der Staatlichkeit.161 Reformen erhalten 
nämlich nur den Status Quo und ermöglichen keine Weiterentwicklung.162 Er 
setzt dazu allerdings eine Voraussetzung: "Der Staat muss erkennen, dass ein 
Grundgefüge von christlich fundierten Werten die Voraussetzung seines Be-
stehens ist."163  
Auf dieser Grundlage soll ein demokratischer Rechtsstaat gebildet werden, 
welcher nach einem Mehrheitsentscheid funktioniert, da die Mehrheit meis-
tens erkennt, was gerecht ist. In Ratzingers Rede vor dem Deutschen Bundes-
tag 2011 stellt er fest, dass dies auch der Grund für einen Politiker sein soll, 
Politik zu betreiben. Nicht das Erfolgs- beziehungsweise Machtstreben soll 
sein Antrieb sein, sondern das Bemühen um Gerechtigkeit.164 Denn dafür ist 
der Staat und die Demokratie da: die Herstellung einer lebensnotwendigen 
gerechten Ordnung, die die Gleichheit aller akzeptiert.165 Diese Ordnung ist 
gekennzeichnet von Pluralismus, da nur durch diesen eine Demokratie funkti-
onieren kann.166 Dieser ermöglicht es der Gesellschaft erst, die besten Ent-
scheidungen in Kooperation aller Bürger und Weltanschauungen demokra-
tisch zu finden. In dieser Kooperation kommt nun die Kirche ins Spiel. 

3.2.3 Die Rolle der Kirche im Staatsgefüge 

Um die Rolle der Kirche zu klären, verfasste Ratzinger sieben Aussagen, die 
hier nur verkürzt dargestellt werden und das Verhältnis darstellen sollen: 1. 
                                           
160  Utz, Arthur F. (Hrsg.): Glaube und demokratischer Pluralismus im wissenschaftlichen 
      Werk von Joseph Kardinal Ratzinger. Zur Verleihung des Augustin-Bea-Preises. WBV- 
      Verlag. Bonn. 1989. S. 42. 
161  Ratzinger. 2005. S. 16 ff. 
162  Ratzinger. 2005. S. 18. 
163  Roos; Münch; Spieker. S. 74. 
164  Roos; Münch; Spieker. S. 79. 
165  Wiedenhofer, Siegfried: Die Theologie Joseph Ratzingers/ Benedikt XVI. Ein Blick  
      aufs Ganze.Verlag Friedrich Pustet. Regensburg. 2016. S. 748. 
166  Utz. 1989. S. 41. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


51

Der Staat ist nicht die Quelle von Wahrheit und Moral. 2. Der Staat braucht 
ein Mindestmaß an Wahrheit und Erkenntnis des Guten. 3. Diese Erkenntnis 
muss von außen kommen. 4. Dieses Außen sind die Religionen, da diese einen 
Grundkonsens über das moralisch Gute und die Wahrheit aufweisen. 5. Von 
diesen Religionen ist das Christentum die universellste und rationalste Kultur. 
6. Die Kirche darf nicht zum Staat oder Machthaber werden. 7. Die Kirche 
muss außerhalb des Staates sein und beide müssen die Grenzen des jeweils 
anderen respektieren.167 
Da der Staat auf Werten und Moralvorstellungen beruht, die das Christentum 
hervorgebracht hat, sollte das Verhältnis beider Seiten von Kooperation ge-
prägt sein. Ratzinger orientiert sich in diesem Punkt an Böckenförde und ist 
ebenfalls der Meinung, dass der Staat diese Grundlagen nicht garantieren 
könne. Dies kann nur das Christentum und damit verbunden die Kirche. Für 
Ratzinger nimmt die Kirche damit die Vermittlerposition zwischen Moral, 
Werten und Ethik und dem Staat ein.168 Denn nur mit diesen Werten, die zu 
Menschenrechten geworden sind, kann eine Demokratie funktionieren. Diese 
Werte sind allerdings durch den Machbarkeitsglauben von Wissenschaft und 
Globalisierung erodiert. Ratzinger schreibt dazu: "Im Prozess der Begegnung 
und Durchdringung der Kulturen sind ethische Gewissheiten weithin zerbro-
chen, die bisher tragend waren."169 Um diese wiederherzustellen, benötigt der 
Staat die Religion. 
Die formelle Trennung von staatlicher und kirchlicher Sphäre hat für beide 
Seiten Vorteile. Denn die Kirche darf sich nicht von der Politik einspannen 
lassen, muss aber gleichzeitig die Möglichkeit haben, sich in Diskurse einzu-
mischen, wenn diese moralische Fragen betreffen. Dies tut sie aber nur, wenn 
sie einen Verfall der Werte und Moral diagnostiziert.170 Denn als Hüterin der 
Wahrheit und der Wertegrundlage des Staates besitzt die Kirche eine Verant-
wortung gegenüber der Gesellschaft, welche eine Einmischung in politische 
Diskurse rechtfertigt.171 Als Alternative könnte die Politik die Religionsge-
meinschaften aber auch zu einem Dialog bei gewissen Themen einladen, was 
dem Einmischen zuvorkommen würde.172  Die Themen, wo eine Einmi-
schung beziehungsweise eine Einladung gerechtfertigt wären, sind beispiels-
weise die Abtreibungsdebatte oder der Diskurs um Sterbehilfe. Durch die 

                                           
167  Ratzinger. 2005. S. 65 f. 
168  Wiedenhofer. 2016. S. 747. 
169  Ratzinger. 2005. S. 30. 
170  Wiedenhofer. 2016. S. 753 ff. 
171  Wiedenhofer. 2016. S. 755 f. 
172  Schelkshorn. 2012. S. 144. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


52 
 

Äußerungen der Religionsgemeinschaften, insbesondere der katholischen 
Kirche, wird laut Ratzinger, das demokratische Staatsgefüge stabilisiert, wes-
halb der Staat ein Interesse daran haben sollte, der Kirche einen exponierten 
Platz in der Gesellschaft zu geben.173  Dieses Recht der Einmischung steht 
aber nicht nur der Katholischen Kirche, sondern allen großen Religionen zu. 
Denn auch diese haben, wie bereits oben angesprochen, Wahrheitsansprüche, 
die die Kirche respektieren muss. Nicht die großen Weltreligionen, sondern 
die kleinen Sekten bedrohen den Staat, da diese anti-demokratisch und anti-
pluralistisch agieren würden.174 
In seiner Rede vor dem Deutschen Bundestag 2011 legte er dann dar, dass die 
letztliche Entscheidung über Recht und Gesetz im politischen Prozess dann 
immer noch bei den Bürgern beziehungsweise den Abgeordneten liege. 
Ratzinger spricht sich also für ein Recht auf Einmischung auf Grundlage der 
christlichen Werte aus, nicht aber für ein Diktat von Regeln gegenüber dem 
Staat. Es liegt am Ende in der Verantwortung der politischen Entscheidungs-
träger zu erkennen, was moralisch gerechtfertigt ist und was nicht, und an-
schließend nach dem richtigen Grundsatz entscheiden. Die Religion dient als 
moralischer Kompass, dem die Menschen folgen können, es aber nicht müs-
sen.175 Ratzinger möchte mit dieser Vorstellung also nicht den liberalen de-
mokratischen Staat in Frage stellen, sondern möchte erreichen, dass die euro-
päischen Gesellschaften sich wieder auf Ethik, Moral und christliche Werte 
zurückbesinnen. Denn für ihn ist die europäische Kultur eine Mischung aus 
dem Gottesglauben der antiken Juden, den philosophischen Vorstellungen des 
antiken Griechenland und dem Rechtsdenken des antiken Rom.176 Ratzinger 
selbst sagt dazu: "Die Erkenntnisse Jerusalems, Athens und Roms haben die 
Kultur Europas gestaltet."177 

                                           
173  Utz. 1989. S. 15. 
174  Utz. 1989. S. 43. 
175  Rhonheimer, Martin: Säkularer Staat, Demokratie und Naturrecht. Rechtsethische und  
      demokratietheoretische Aspekte der Bundestagsrede Benedikts XVI. In: Essen, Georg 
      (Hrsg.):Verfassung ohne Grund? Die Rede des Papstes im Bundestag. Herder-Verlag.  
      Freiburg im Breisgau. 2012. S. 75-80. 
176  Rhonheimer. 2012. S. 82. 
177  Roos; Münch; Spieker. S. 81. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


53

3.2.4 Vergleich der Ideen mit den liberalen Anforderungen 

Wie schon bei Augustinus sollen nun die Vorstellungen Ratzingers mit den 
sechs liberalen Anforderungskriterien abgeglichen werden: 
Wie steht der emeritierte Papst zur Trennung von Staat und Religion? Ratzin-
ger sieht in der formellen Trennung der beiden Institutionen Vorteile für 
beide Seiten. Eine Kirche, die die christliche Religion repräsentiert, kann viel 
freier agieren, wenn sie nicht in ein Staatsgefüge implementiert ist (vgl. S. 47 
f.). Er hält es deshalb für notwendig, dass die Kirche als Institution außerhalb 
des Staates steht, und stimmt hier mit der liberalen Anforderungen überein. 
Der zweite Punkt der Anforderungskriterien betrifft die Toleranz aller Aktue-
re untereinander. Dem würde Ratzinger ebenfalls zustimmen. Durch seine 
besondere Definition der Religionsfreiheit fordert er zwar einen besonderen 
Platz für Religionen in der Gesellschaft, beansprucht diesen aber nicht nur für 
das Christentum oder die Katholische Kirche alleine, sondern für alle großen 
Religionen (vgl. S. 48 f.).  Er ist der Meinung, dass gute Christen akzeptieren 
müssen, dass auch andere Religionen einen Wahrheitsanspruch haben; selbst 
wenn man die propagierte Wahrheit für falsch hält, muss man den Anspruch 
trotzdem respektieren. Denn nur so kommt es zu interreligiösen Dialogen 
(vgl. S. 43 f.). Ratzinger erfüllt damit das liberale Kriterium der Toleranz und 
beantwortet mit diesen Punkten auch schon das dritte Kriterium, nämlich das 
Recht auf eine freie öffentliche Ausübung des eigenen Glaubens. Dies ist 
durch seine Vorstellung von Religionsfreiheit perfekt ausgefüllt. Er lehnt eine 
Zurückdrängung der Religionen ins Private ab, da zur freien Auslebung des 
Glaubens für ihn das Ausleben in der Öffentlichkeit gehört (vgl. S. 44). 
Die Bereitschaft aller zur Kooperation spricht Ratzinger nicht direkt an, ist 
jedoch indirekt schon beantwortet. Durch seine Forderung nach Toleranz 
gegenüber Wahrheitsansprüchen anderer Religionen kommt er zu der Fest-
stellung, dass interreligiöse Diskurse wünschenswert wären. Nur durch diese 
Zusammenarbeit kann man zu guten Ergebnissen für die Gesellschaft und zu 
einem friedlichen Zusammenleben kommen (vgl. S. 44 f.).  Zu dieser Form 
des Zusammenlebens gehört es für ihn auch, dass Religionsgemeinschaften 
sich in politische Diskurse einmischen dürfen und ihre Meinung zu den The-
men frei äußern dürfen. Dies schränkt er jedoch etwas ein, da er es nur den 
Religionsgemeinschaften gestattet, die nicht staatsfeindlich sind. Hiermit 
meint er Sekten, da diese anti-demokratisch und anti-pluralistisch agieren 
würden und somit dem Staat und der Gesellschaft schaden würden (vgl. S. 48 
f.). Er findet es wichtig, dass die Religionen als Kompass in politischen Fragen 
dienen können, die die Grundwerte der Gesellschaft und ethische bezie-
hungsweise moralische Fragen betreffen (vgl. S. 48). Er fordert somit nicht, 
dass man sich bei jeder Frage einmischen müsse, sondern nur dann, wenn die 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


54 
 

Religionsgemeinschaft die eigenen Werte bedroht sieht. Er geht damit nicht 
einmal so weit wie Taylor, der den Religionsgemeinschaften ein grundsätzli-
ches Äußerungsrecht zuschreibt, sondern schränkt den möglichen Einfluss 
der Religionen in politischen Entscheidungsprozessen selbst ein. Er ist hier 
auf einer Ebene mit Habermas. Dazu sagte Ratzinger im Diskurs der beiden 
2005:  

"Hinsichtlich der praktischen Konsequenzen finde ich mich in weit-
gehender Übereinstimmung mit dem, was Jürgen Habermas über eine 
postsäkulare Gesellschaft […] und die Selbstbegrenzung nach beiden 
Seiten [gemeint sind Staat und Religion] ausgeführt hat."178 

Dem letzten Punkt, der Begrenzung von Entscheidungsträgern im Entschei-
dungsprozess auf Rationalität und das Ignorieren der eigenen Religionszuge-
hörigkeit, kann Ratzinger nicht zustimmen. Zu seiner Auffassung von Religi-
onsfreiheit gehört es, dass jeder seinen Glauben öffentlich ausleben kann, und 
dazu gehört auch, dass man nach den Überzeugungen des eigenen Glaubens 
handeln darf. Die Kirche und andere Religionen können nur ein moralischer 
Kompass sein. Die Entscheidungen an sich liegen am Ende immer noch bei 
den Bürgern und Politikern. Jedoch kann niemand diesen vorschreiben, den 
Vorschlägen der Religionsgemeinschaften nicht zu folgen. Auch wenn es 
normativ wünschenswert wäre, wenn alle Akteure in ihren politischen Ent-
scheidungen nur den besten Argumenten folgen würden, ist dies praktisch 
nicht umzusetzen und in der Realität nicht zu beobachten. Gerade in den 
Wertedebatten und den ethischen Fragen der letzten 15 Jahre lässt sich be-
obachten, dass Politiker ihren religiösen Überzeugungen und ihrem Gewissen 
folgen. Beispiele hierfür sind die Debatten um die Sterbehilfe oder die Präim-
plantationsdiagnostik im Bundestag. Aus Ratzingers Sicht ist dies nur legitim. 
Ein Nachvollziehen der Trennung von Politik und Religion durch Bürger und 
Politiker ist für ihn, aufgrund seiner Definition der Religionsfreiheit, undenk-
bar. 
So lässt sich feststellen, dass Ratzinger in den meisten Punkten mit den libera-
len Anforderungskriterien übereinstimmt und nur in einzelnen Punkten Un-
terschiede bestehen. Dies zeigt aber auch, dass Ratzinger als Vertreter der 
Katholischen Kirche und emeritierter Papst Benedikt XVI. den Primat der 
Politik und die Existenzberechtigung eines pluralistischen liberalen demokrati-
schen Staates anerkennt.  

                                           
178  Habermas; Ratzinger. 2005. S. 56. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


55

3.3 Die Öffentliche Theologie von Heinrich Bedford 
Strohm 

Nach der näheren Betrachtung der aktuellen Position der katholischen Kirche 
soll im folgenden Abschnitt auf die Haltung der Evangelischen Kirche (EKD) 
gegenüber dem Verhältnis von Staat und Religion eingegangen werden. Hier-
zu werden einzelne Aufsätze des Vorsitzenden der Evangelischen Kirche in 
Deutschland, Heinrich Bedford-Strohm (1960 - heute), herangezogen. Dieser 
war lange Jahre Professor für Systematische Theologie an der Universität 
Bamberg und hat dort bis zu seiner Wahl zum Bayerischen Landesbischof 
2011 wegweisend die Forschung zur Rolle der Kirche in einer modernen Ge-
sellschaft untersucht.  
Für Bedford-Strohm steht nicht die institutionelle Ausgestaltung des Verhält-
nisses von Staat und Religion im Vordergrund, dieses besteht für ihn in einer 
klaren institutionellen Trennung, sondern, wie er es in seiner Abschiedsvorle-
sung 2011 klarstellt, die Frage, welche Rolle die Kirche und ihre Theologie in 
modernen pluralen demokratischen Gesellschaften spielt.179 Bei seinen Unter-
suchungen stehen stets zwei Begriffe im Zentrum: zum einen der Begriff der 
Zivilgesellschaft und zum anderen der Begriff der Öffentlichen Theologie, der 
nicht nur ein Begriff, sondern auch ein theologisches Programm ist, welches 
neben Bedford-Strohm auch Wolfgang Huber, der langjährige Vorsitzende 
der EKD, und die EKD selbst öffentlich vertreten.180 Aufgrund dessen soll 
im Folgenden die Vorstellung Bedford-Strohms von der Position der Kir-
che(n) in einer Zivilgesellschaft auf Basis der beiden Begriffe vorgestellt, die 
Kritik an diesem Ansatz betrachtet und anschließend werden seine Vorstel-
lungen mit den liberalen Anforderungskriterien verglichen werden. 

                                           
179  Bedford-Strohm, Heinrich:  Öffentliche Theologie und Kirche. Abschiedsvorlesung an 
     der Universität Bamberg am 26. Juli. 2011. http://landesbischof.bayern- 
     evangelisch.de/Reden-2011-124.php (Stand: 20.01.2017). 
180  Fischer, Johannes: Gefahr der Unduldsamkeit. Die "Öffentliche Theologie" der EKD  
     ist problematisch. Auf: Zeitzeichen.net. 20.04.2016.  
     http://zeitzeichen.net/no_cache/religion-kirche/kritik-an-der-ekd- 
     theologie/?sword_list%5B0%5D=johannes&sword_list%5B1%5D=fischer  
     (Stand: 20.01.2017). 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


56 
 

3.3.1 Zivilgesellschaft als modernes Gesellschaftsmodell 

Ende der 80er Jahre tauchte in vielen Disziplinen wie der Soziologie, der Poli-
tikwissenschaft und der Philosophie, aber auch der Theologie der Begriff der 
Zivilgesellschaft auf, der in den 90er Jahren schnell zum Trend in diesen Dis-
ziplinen avanciert. Der Begriff an sich geht zurück auf den antiken Begriff der 
politiké koinonia beziehungsweise der societas civilis und die Vorstellungen einer 
civil society im 19. Jahrhundert zurück. Diese civil society unterscheidet sich in den 
Definitionen des 19. Jahrhunderts von dem Begriff society insofern, als die civil 
society durch staatsbürgerliches Engagement im Willensbildungsprozess einer 
Demokratie geprägt ist.181 Geprägt sind diese Zivilgesellschaften für Bedford-
Strohm nicht durch einen Verlust an Gemeinschaft durch Individualisierung, 
sondern durch eine Liberalisierung der Gemeinschaft. Diese Entwicklung 
sieht er als Chance und Risiko zugleich. Er plädiert deshalb dafür, dass Indivi-
dualität, Gemeinschaft und Eigeninteresse in diesen Zivilgesellschaften kom-
biniert werden sollten.182  
In der Wissenschaft bilden sich Ende der 80er zwei Interpretationen der Zi-
vilgesellschaft aus, die sich schnell zu unterschiedlichen Forschungstraditionen 
ausweiten. Zum einen existiert die wirtschaftsliberale Interpretation, in der der 
Wirtschaftsbürger im Mittelpunkt steht, und zum anderen die kommunitär-
liberale Interpretation, in welcher der Bürger als engagierter Staatsbürger im 
Mittelpunkt steht.183 Der zweiten Variante schließt sich Bedford-Strohm an. 
In dieser Interpretation der Zivilgesellschaft geht es neben der Stärkung der 
Individualrechte der Bürger vor allem darum, die Probleme von Bürgern in 
neuen Kollektivakteuren öffentlich zu artikulieren. Diese Akteure können 
Bürgerinitiativen, soziale Bewegungen, Gewerkschaften, Parteien und auch 
Kirchen sein. Allerdings müssen alle diese Akteure die Regeln und Gesetze 
des Staates akzeptieren und dürfen nicht staatsfeindlich eingestellt sein, da der 
Staat immer die Voraussetzung für die Existenz der Zivilgesellschaft ist, in der 
sich diese Akteure bewegen.184 Sie sind dadurch gezwungen, mit den Instituti-
onen des Staates zusammenzuarbeiten, und müssen dies auch bereitwillig tun. 
                                           
181  Bedford-Strohm, Heinrich: Kirche in der Zivilgesellschaft. In: Weth, Rudolf: Was hat 
      die Kirche heute zu sagen? Auftrag und Freiheit der Kirche in der pluralistischen  
      Gesellschaft. Neukirchener Verlagsgesellschaft. Neukirchen-Vluyn. 1998. S. 93 f. 
182  Grotefeld, Stefan: Book Review. In: Ethical Theory and Moral Practice. Vol. 3/ 2000.  
      S. 337 f. 
183  Bedford-Strohm, Heinrich: Öffentliche Theologie in der Zivilgesellschaft. In: Höhne  
      Florian; van Oorschot, Frederike (Hrsg.): Grundtexte Öffentliche Theologie. Evangeli 
      sche Verlagsanstalt. Leipzig. 2015. S. 214. 
184  Bedford-Strohm. 1998. S. 96 ff. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


57

Dies gilt insbesondere für die Kirchen, die über eine lange Zeit hinweg miss-
trauisch gegenüber dem demokratischen Staat waren. Bedford-Strohm merkt 
an, dass Pluralismus, der den Kirchen lange Zeit fremd war, zentral ist für die 
Existenz einer Zivilgesellschaft. Nur durch die Verständigung verschiedener 
Akteure mit unterschiedlichen Positionen kann ein Konsens gefunden wer-
den, der allen nützt und den alle akzeptieren können. In diesem Punkt schließt 
sich Bedford-Strohm John Rawls an und übernimmt dessen Idee vom Over-
lapping Consensus.185 Um diese Debatten möglich zu machen, braucht es Regeln, 
die alle akzeptieren. Nur dann können verschiedene Akteure mit ihren unter-
schiedlichen Wahrheitsansprüchen der Zivilgesellschaft nützen.186  
Genau hier sollten die Kirchen mit ihrem Wahrheitsanspruch ansetzen. Mit 
ihren Werten und ihren Moralvorstellungen können sie in der Kommunikati-
on mit anderen Vorstellungen der Gesellschaft einen Input geben, den diese 
benötigt. Dies beschreibt Bedford-Strohm als Theologische Freiheit, die für 
ihn immer kommunikative Freiheit ist und darin besteht, das zu vertreten, was 
der Akteur für wahr hält, ohne dafür Repressionen fürchten zu müssen.187 Er 
schreibt dazu: "Kirche und Theologie wird relevant, wenn sie ein kommunika-
tives Freiheitsverständnis aktiv und mit Leidenschaft in den Diskurs ein-
bringt."188 Der Vorteil der Kirchen in Deutschland ist dabei, dass diese als 
Akteure der Zivilgesellschaft allgemein anerkannt sind, da ihr Öffentlichkeits-
anspruch vom Staat geschützt wird. Deshalb haben Kirchen relativ einfach die 
Möglichkeit und die moralische Pflicht, sich an politischen Diskursen zu be-
teiligen. Kirchen müssen sich als Gemeinschaft, die der Gesellschaft nützt, 
verstehen. Sie sollen sich deshalb selbst als Kleber der Gesellschaft sehen.189   
Aus diesem Grund müssen sie sich äußern und haben durch den internen 
Pluralismus der Kirchen, - gemeint ist hier die weitgestreute Fachkompetenz 
der Gläubigen in verschiedensten Bereichen, - immer die Möglichkeit sich 
fundiert an allen Debatten zu beteiligen. Ihr Potenzial übersteigt daher die 
Möglichkeiten der NGOs bei Weitem.190 Hauptaufgabe der Kirche ist in den 
Debatten allerdings zunächst, auf die eigenen Werte und moralischen Vorstel-
lungen hinzuweisen. Bedford-Strohm bezeichnet den politischen Diskurs in 

                                           
185  Bedford-Strohm, Heinrich: Was darf Religion? In: Die Zeit. 33/2016. 04.08.2016.  
      http://www.zeit.de/2016/33/staat-religion-demokratie-staat-gewalt-terrorismus 
      (Stand: 22.01.2017). 
186  Bedford-Strohm. 1998. S. 100 f. 
187  Bedford-Strohm. 1998. S. 101. 
188  Bedford-Strohm. 1998. S. 103. 
189  Grotefeld. 2000. S. 338. 
190  Bedford-Strohm. 1998. S. 103 - 106. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


58 
 

der Folge deshalb als das Herz der Gesellschaft und die Kirchen als deren 
Lunge, die den Kreislauf der Gesellschaft immer wieder mit den Werten, der 
Moral und der christlichen Ethik anreichern.191 Wie dieses Anreichern genau 
funktionieren soll, beschreibt Bedford-Strohm in seinen Äußerungen zur 
Öffentlichen Theologie. 

3.3.2 Öffentliche Theologie als politisches Programm 

In seinem Programm der Öffentlichen Theologie beschäftigt sich Bedford-
Strohm nun damit, welche Möglichkeiten und Pflichten die Kirchen haben, 
um sich im politischen Prozess zu beteiligen. Er schreibt, dass Öffentliche 
Theologie der Versuch ist, die Welt und damit die Lebenswelt der Menschen, 
zu verändern. Er geht nämlich davon aus, dass der Mensch in Grundfragen 
des Seins Orientierungsbedarf hat, den die Kirche mithilfe der Öffentlichen 
Theologie befriedigen kann.192 Er schreibt dazu:  

"Öffentliche Theologie befasst sich mit den Orientierungsfragen, die, 
häufig versteckt hinter konkreten politischen Entscheidungssituatio-
nen, moderne demokratische Öffentlichkeiten beschäftigen."193  

Gerade in bio-ethischen Fragen und Fragen, in denen soziale Gerechtigkeit 
eine Rolle spielt, ist diese Orientierungshilfe relevant. Kirche als Teil pluralisti-
scher Gesellschaften und Ort des sozialen Zusammenhalts hat für ihn, wie 
oben schon genauer beschrieben, die moralische Pflicht, sich dazu zu äußern, 
da sie entscheidend zum Overlapping Consensus beitragen kann und deren Werte 
das Fundament der modernen pluralen Gesellschaft bilden.194  Die Frage ist 
nun, wie sich die Kirchen äußern sollen. 
Öffentliche Theologie ist für Bedford-Strohm immer auch mit interdisziplinä-
rem Austausch verbunden. Um diesen zu gewährleisten, muss die Kirche über 
eine Zweisprachigkeit verfügen. Im Anschluss an die Vorstellungen von Rawls 
und Habermas geht Bedford-Strohm davon aus, dass theologische Äußerun-
                                           
191  Bedford-Strohm. 1998. S. 106. 
192  Bedford-Strohm, Heinrich: Öffentliche Theologie als Theologie der Hoffnung. In: 
      Link-Wieczorek, Ulrike (Hrsg.): Reich Gottes und Weltgestaltung: Überlegungen für  
      eine Theologie im 21.Jahrhundert. Neukirchener Verlagsgesellschaft. Neukirchen- 
      Vluyn. 2013a. S. 75 f. 
193  Bedford-Strohm, Heinrich: Öffentliche Theologie und politische Verantwortung. In:  
      Abmeier, Karlies; Borchard, Michael; Riemenschneider, Matthias (Hrsg.): Religion im  
      öffentlichen Raum. Schöningh-Verlag. Paderborn. 2013b, S. 28. 
194  Bedford-Strohm. 2015. S. 215 f. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


59

gen immer auch in die Sprache der Öffentlichen Vernunft übersetzt werden 
sollten, damit alle Menschen, auch die Nicht-Religiösen, die Argumente nach-
vollziehen und diesen eventuell zustimmen können. Die beiden Sprachen, die 
dementsprechend gesprochen werden müssen, sind die biblisch-theologische 
Sprache und die Sprache der säkularen Vernunft.195 Beide Sprachen sind laut 
Habermas, den Bedford-Strohm zitiert, gleichberechtigt und keine kann der 
anderen untergeordnet werden, sondern beide müssen wechselseitig aufeinan-
der hören.196 
Für Bedford-Strohm hat die Öffentliche Theologie sechs Charakteristika, die 
sie befolgen sollte, nämlich "1. ihr biblisch-theologisches Profil 2. ihre Zwei-
sprachigkeit    3. ihre Interdisziplinarität 4. ihre Politikberatungskompetenz 5. 
ihre prophetische Qualität und 6. ihre Interkontextualität."197 Interkontextuali-
tät meint hierbei, dass die Öffentliche Theologie sich selbst zwar als universale 
Weltanschauung betrachten sollte, jedoch in bestimmten Kontexten niemals 
ignorieren darf, dass es auch andere Kirchen und Religionsgemeinschaften 
gibt, mit denen man ökumenisch zusammenarbeiten sollte.198 Besonders wich-
tig sind ihm die die Politikberatung und die prophetische Kritik. Diese müssen 
seiner Meinung nach immer miteinander verbunden sein, und Mitglieder der 
Kirche müssen wissen, zu welchem Zeitpunkt sie welches Mittel anwenden.199 
Während die Politikberatung darauf abzielt, in politischen Debatten einen 
Konsens zu generieren, ist die prophetische Kritik auf das bloße Hinweisen 
auf Missstände beschränkt. Neben diesen beiden Optionen gibt es noch zwei 
weitere, sodass es insgesamt vier Dimensionen der öffentlichen Rede für die 
Kirche gibt. Die erste ist die pastorale Dimension; sie ist die eigentliche Seel-
sorge und kümmert sich um die persönlichen Probleme der Menschen. Die 
zweite Dimension ist die diskursive Dimension. Diese steht in politischen 
Debatten im Mittelpunkt und jeder Christ, nicht nur die Amtspersonen der 
Kirche, ist befähigt, sich dieser Dimension zu bedienen. Diese Dimension 
bekräftigt öffentlich die Akzeptanz des Pluralismus von Seiten der Kirche, da 
die Kirche in dieser Dimension in den Dialog mit anderen tritt. Die dritte 
Dimension ist die oben schon angesprochene politikberatende Dimension. 
Hier geht es für die Kirche um Sachkompetenz und eine Orientierungshilfe 
für die Politik. In der vierten Dimension, der prophetischen Kritik, müssen 
sich zwingend die Bischöfe und Priester äußern. Ein Anprangern  von Miss-
ständen muss immer mit Autorität verbunden sein und auf moralische Prob-
                                           
195  Bedford-Strohm. 2013b. S. 30. 
196  Bedford-Strohm. 2011. S. 9. 
197  Bedford-Strohm. 2013b. S. 32. 
198  Bedford-Strohm. 2015. S. 221. 
199  Bedford-Strohm. 2013b. S. 31. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


60 
 

leme aufmerksam machen. Diese Dimension ist das stärkste Mittel der Kirche, 
da sie die Autorität des Amtes nutzt, um Probleme zu thematisieren und eine 
Debatte zu eröffnen, in der dann die anderen Dimensionen zum Zug kom-
men.200 Allerdings sollte diese Dimension selten angewandt werden, da sie 
sonst ihre Relevanz verliert. Bedford-Strohm schreibt, dass Öffentliche Theo-
logie versucht "theologisch klar profilierte Inhalte so in die öffentliche Debat-
te einzubringen, dass sie für alle Menschen guten Willens plausibel zu werden 
mögen."201 
Wie positioniert sich Öffentliche Theologie nun aber inhaltlich? Bedford-
Strohm beschreibt das Programm der Öffentlichen Theologie mit dem "Vor-
rang für die Armen". Dieses Konzept der evangelischen Theologie der 1980er 
Jahre bedeutet, dass alle Entscheidungen einer Gesellschaft an der Frage ori-
entiert sein müssen, inwiefern die Armen von dieser Entscheidung betroffen 
sind.202 Diese Sicht vertritt die Soziallehre der evangelischen und der katholi-
schen Kirche. Die Kirche ist deshalb in politischen Debatten immer die An-
wältin der Armen und kann verschiedene Möglichkeiten der politischen Rede 
nutzen. Entweder nutzt sie die politikberatende und diskursive Dimension 
oder sie nutzt die prophetische Dimension. In dieser bestehen verschiedene 
Möglichkeiten, um auf die Probleme aufmerksam zu machen. Diese reichen 
von öffentlichen Erklärungen über Demonstrationen bis hin zu zivilem Un-
gehorsam und sollen die Probleme der Armen öffentlich wahrnehmbar ma-
chen.203 Die Form der Kommunikation begründet Bedford-Strohm mit Lu-
ther: Schließlich war das Anschlagen der Thesen von Luther in Wittenberg, 
falls es dieses Ereignis gegeben hat, auch Öffentliche Theologie. Luther sieht 
sich selbst auch als Anwalt der Armen. Er findet die Preisfindung durch An-
gebot und Nachfrage unfair, da dieser Mechanismus sich nicht an den Ärms-
ten orientiert. Er kritisiert die zu große Nähe von Politik und Wirtschaft und 
prangert Zinsgeschäfte, wie sie Jakob Fugger betreibt, an.204 Später bezeichnet 
Bonhoeffer den Verzicht der Kirche auf Öffentlichkeit als Selbstbetrug, denn 
ein Christ, der zwar nach den christlichen Regeln lebt, aber ignoriert, was um 
ihn herum passiert, lebt nicht wirklich nach den Werten des Christentums.205 
In dieser Tradition muss die evangelische Kirche agieren und die Politik zum 
                                           
200  Bedford-Strohm. 2013b. S. 36 ff. 
201  Bedford-Strohm. 2015. S. 226. 
202  Bedford-Strohm, Heinrich: Vorrang für die Armen. Öffentliche Theologie als  
      Befreiungstheologie einer demokratischen Gesellschaft. In: Nüssel, Friederike (Hrsg.): 
      Theologische Ethik der Gegenwart. Mohr Siebeck-Verlag. Tübingen. 2009. S. 168 f. 
203  Bedford-Strohm. 2009. S. 175. 
204  Bedford-Strohm. 2009. S. 177 f. 
205  Bedford-Strohm. 2013b. S. 82. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


61

Handeln bewegen. Das ist die Aufgabe von Öffentlicher Theologie, denn sie 
sieht die ganze Welt als Handlungsort Gottes, in welchem Christen sich enga-
gieren müssen. Bedford-Strohm schreibt dazu: "Die Freiheit eines Christen-
menschen besteht genau darin, in der eigenen Existenz […] in allen Bereichen 
des Lebens zu bezeugen, dass auch hinter den vielen Neins, die wir täglich vor 
uns sehen oder selbst erfahren, am Ende Gottes großes Ja steht."206 

3.3.3 Kritik an der Öffentlichen Theologie 

Bedford-Strohm ist als oberster evangelischer Christ in Deutschland über-
zeugt, dass sein Programm richtig ist und dieses von der Evangelischen Kir-
che als Ganzes getragen werden sollte. Jedoch ist dies nicht unumstritten in 
den Reihen der evangelischen Christen und der Kirche. Es kommt bei Be-
dford-Strohm häufiger zu Kritik als bei den anderen Autoren, weshalb diese 
hier kurz dargestellt werden soll.  
Viele der Kritiker verweisen darauf, dass sich die Kirche aus der Politik in 
vielen Fällen heraushalten sollte. Man sollte sich vielmehr wieder auf die eige-
ne Sache konzentrieren und nicht versuchen die spirituelle Auszehrung, wie 
Fischer es nennt, durch eine hohe Präsenz in politischen und ethischen De-
batten zu kompensieren.207 Fischer zitiert an dieser Stelle den aktuellen Bun-
desfinanzminister Wolfgang Schäuble, der anlässlich des 500jährigen Refor-
mationsjubiläums einen Gastbeitrag geschrieben hat. Schäuble schreibt darin: 
Es "entsteht der Eindruck, als gehe es in der evangelischen Kirche primär um 
Politik, als seien politische Überzeugungen ein festeres Band als der gemein-
same Glaube. […] [Religion] muss, um politisch zu sein, erst einmal Religion 
sein."208 Es wird hier von Schäuble nicht kritisiert, dass sich die Kirche in die 
politischen Debatten einmischt, sondern dass sie ihren Kern dadurch verliert, 
dass sie nicht mehr ausreichend auf das eigentlich wichtige, nämlich den 
Glauben, schaut. 
"Nicht jede politische Frage, um die in der Demokratie kontrovers gerungen 
wird, ist ein 'Reichstag zu Worms'",209 schreibt Schäuble in seinem Beitrag. 
Für ihn äußert sich die Kirche zu oft auch in Debatten, die für die Glaubens-
gemeinschaft nicht so relevant sind. Nicht die Welt braucht zuerst ethische 

                                           
206  Bedford-Strohm. 2013b. S. 83. 
207  Fischer. 2016. 
208  Fischer. 2016. 
209  ekd.de: Wolfgang Schäuble: Ein selbstbewusster Protestantismus ist wichtig für  
      Deutschland. https://www.ekd.de/aktuell_presse/103732.html  (Stand: 23.01.2017). 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


62 
 

Orientierung, sondern Glaube und Kirche bedürfen einer geistlichen Orientie-
rung, die häufig zu Gunsten der öffentlich wirksamen Auftritte vernachlässigt 
wird. Die politischen Implikationen "sind nicht der letzte und eigentliche 
Zweck des theologischen Nachdenkens."210 Für die Kritiker der Öffentlichen 
Theologie ist die Hauptaufgabe der Kirche, denen Orientierung zu geben, die 
als Mitglieder der Kirche auf der Suche nach religiösen Inhalten sind. Die 
Frage nach eigentlich theologischen Inhalten, wie Riten, Frömmigkeit und 
Gottesgegenwärtigkeit, wird laut Fischer allerdings von der Öffentlichen The-
ologie ignoriert. 211  
Diese Kritik muss sich auch Bedford-Strohm persönlich gefallen lassen, der, 
seitdem er Vorsitzender der EKD ist, schon den Spitznamen "Padford-
Strohm" bekommen hat, da er laut Kritikern in jeder freien Minute versuche, 
seine politischen Botschaften über soziale Netzwerke zu verbreiten, anstatt 
sich auf die wichtigen theologischen Inhalte zu konzentrieren.212 

3.3.4 Vergleich mit den liberalen Anforderungskriterien 

Nun soll, wie auch schon bei Augustinus und Ratzinger, der Vergleich der 
Positionen Bedford-Strohms mit den liberalen Anforderungskriterien folgen: 
Die institutionelle Trennung von Staat und Religion ist für Bedford-Strohm 
selbstverständlich verankert. Als Mensch, der in der konsolidierten Demokra-
tie der Bundesrepublik aufgewachsen ist, stellt er die Trennung gar nicht in 
Frage und erwähnt diesen Punkt folglich kaum. In seiner Abschiedsvorlesung 
an der Universität Bamberg 2011 erwähnt er nebenbei diesen Punkt, betont 
aber stattdessen, dass es ihm um die Rolle der Kirche in der Zivilgesellschaft 
geht (vgl. S. 52). Dem zweiten Punkt, der Toleranz aller Akteure untereinan-
der, entsprechen die Vorstellungen Bedford-Strohms ziemlich genau: Der 
Staat muss den Öffentlichkeitsanspruch der Religionsgemeinschaften akzep-
tieren und mit ihnen zusammenarbeiten. Bedford-Strohm spricht sich außer-
dem nicht nur für die Toleranz aller Religionsgemeinschaften untereinander, 
sondern auch für eine starke Kooperation aller Gemeinschaften aus. Bedford-
Strohm ist als überzeugter Vertreter der Ökumene der Meinung, dass nur 
durch die gegenseitige Akzeptanz und Zusammenarbeit aller Religionen Gutes 

                                           
210  Fischer. 2016. 
211  Fischer. 2016. 
212  Thielmann, Wolfgang: Heinrich Bedford-Strohm. Der Tablet-Theologe. Auf. ZEIT  
      ONLINE. 11.11.2014. http://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2014- 
      11/heinrich-bedford-strohm-portraet. (Stand: 23.01.2017).  

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


63

für die Gesellschaft entstehen kann (vgl. S. 53 ff.). Vor allem aber liegt ihm die 
Zusammenarbeit mit den anderen christlichen Konfessionen am Herzen. In 
seinem Buch "Funkenflug - Glaube neu entfacht" schreibt er dazu: "Schon 
jetzt treten für mich […] die theologischen Differenzen in den Hintergrund 
[… Es geht] vor allem darum, gemeinsam um Christus herum versammelt zu 
sein"213 Er erfüllt damit nicht nur das zweite Kriterium, sondern auch das 
vierte. Er ist nicht nur bereit mit anderen Gläubigen und Nichtgläubigen zu-
sammenzuarbeiten, sondern sieht diese Zusammenarbeit sogar als Notwen-
digkeit an (vgl. S. 53 f.). 
Auf den dritten Punkt, die umfassende Religionsfreiheit, geht er kaum ein. Es 
scheint fast so, als sei dies eine Selbstverständlichkeit, die er sich gar nicht 
wegdenken kann. Es zeigt sich jedoch regelmäßig, dass er die plurale Zivilge-
sellschaft akzeptiert und  Jedem die Auslebung der eigenen Vorstellungen 
zugesteht. Dazu gehört dann auch das freie öffentliche Ausleben der eigenen 
Religion. Das fünfte Kriterium, die freie Meinungsäußerung von vernünftigen 
Religionsgemeinschaften im politischen Prozess, ist ihm sehr wichtig. Darauf 
zielt letztlich sein gesamtes Programm der Öffentlichen Theologie ab. Die 
kommunikative Freiheit, wie er es nennt, ist die zentralste Freiheit seines theo-
logischen Programms. Er tritt dafür ein, dass Religionsgemeinschaften die 
Möglichkeit bekommen sollten sich zu allen politischen Debatten zu äußern. 
Bedford-Strohm stellt für die Formen der Äußerung in der Folge Regeln auf, 
die die Vertreter einer Öffentlichen Theologie befolgen sollten (S. 55 ff.). Er 
geht sogar noch über die im liberalen Anforderungsprofil aufgestellte Forde-
rung hinaus und erfüllt mit seiner Forderung nach Zweisprachigkeit ein zent-
rales Merkmal der Theorie von John Rawls (vgl. S. 55 f. / S. 21). Die Überset-
zung theologischer Äußerungen in eine Sprache der Öffentlichen Vernunft 
entspricht genau dem, was Rawls von den Religionsgemeinschaften fordert. 
Dem sechsten Kriterium, der Forderung nach rationalem, faktenorientiertem 
Handeln und dem Ignorieren der eigenen Religion auf Seiten der Politiker, 
widerspricht Bedford-Strohm nicht direkt. Er fordert die Kirche auf, sich an 
politischen Debatten zu beteiligen und das Mittel der Politikberatung zu nut-
zen. Er möchte die Kirche dazu bringen, die Einflussmöglichkeiten der Politik 
zu nutzen, um die eigene Agenda (Vorrang für die Armen) durchzusetzen. 
Politiker sollten in diesen Fragen durchaus faktenorientiert handeln und sich 
von der Kirche Orientierung geben lassen (vgl. S. 56 f.). Dass sie dabei aber 
ihre eigene Religionszugehörigkeit hintanstellen sollen, sagt Bedford-Strohm 
nicht. Er spricht es nicht an, aber es ist davon auszugehen, dass er als Mann 
der Kirche das vollständige Ausblenden der eigenen Religionszugehörigkeit im 
                                           
213  Bedford-Strohm, Heinrich: Funkenflug – Glaube neu entfacht. adeo-Verlag. Aßlar.  
     2010. S. 158. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


64 
 

Entscheidungsprozess nicht gutheißen kann. Er erfüllt damit das sechste Kri-
terium nur zum Teil. 
Insgesamt lässt sich aber festhalten, dass die Vorstellungen des Bayerischen 
Landesbischofs gut zu den liberalen Anforderungen passen. Dies verwundert 
nicht, da sich Bedford-Strohm in einigen Punkten wie der Zweisprachigkeit 
oder dem Overlapping Consensus von Rawls und Habermas leiten lässt.  

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


65

4 Muslimische Sicht des Verhältnisses von Staat 
und Islam 

4.1 Hassan al-Banna: Begründer des politischen Islam 

Hassan al-Banna (1906 - 1949) gilt heute als der Begründer des modernen 
politischen Islams. Die von ihm gegründete Muslimbruderschaft in Ägypten 
war der Ausgangspunkt für alle radikalen islamistischen Gruppen, die man 
heute kennt, ob Hamas, Al-Quaida, Islamischer Staat oder auch die Ayatollahs 
im Iran. Al-Bannas Ideen vom islamisch geprägten Staat beeinflussten sämtli-
che Denker des sunnitischen und auch schiitischen Islam. Deshalb ist es wich-
tig, sich die Ideologie und die Umstände, unter denen al-Banna diese entwi-
ckelte, näher zu betrachten. Zuerst soll kurz auf die Biographie und den Hin-
tergrund von al-Banna eingegangen werden, damit man seine Vorstellungen 
von Islam und Staatlichkeit verstehen kann. 
 

4.1.1 Biographie und Hintergrund 

Hassan al-Bannna wird 1906 in der ägyptischen Kleinstadt El Mahmoudiyah 
geboren. Die Stadt liegt ca. 90 km nordöstlich von Kairo im Nildelta, einem 
ländlich geprägten Teil Ägyptens, in welchem die Menschen in den 1920er 
Jahren traditionell und religiös eingestellt waren. Auch al-Banna wird in eine 
religiöse Familie hineingeboren; der Vater ist Imam in der örtlichen Moschee, 
und bereits in frühester Jugend engagiert sich al-Banna in sufistischen Orden 
und anderen muslimischen Gemeinschaften.214 Nach dem Besuch einer Reli-
gionsschule besucht al-Banna ab seinem 12. Lebensjahr die Grundschule. Er 
gilt als ziemlich intelligent und geht bereits im Alter von 14 Jahren an eine 
Schule, an der Lehrer ausgebildet werden.  Mit 16 Jahren zieht er 1923 nach 
Kairo, um am Dar al-'Ulum College Lehramt zu studieren.215 Der Umzug ist 
für al-Banna, der seine Heimat vorher nie verlassen hatte, ein Kulturschock. 
In Kairo wird er mit sozialen Missständen, fehlender Moral und westlichen 
Einflüssen konfrontiert, die ihn politisieren. Als er 1927 sein Studium ab-

                                           
214  Künzl, Jan: Islamisten – Terroristen oder Reformer? Die ägyptische 
      Muslimbruderschaft und die palästinensische Hamas. Tectum Verlag. Marburg. 2008.  
      S. 26. 
215  Mousalli, Ahmad: Hassan al-Banna. In: Esposito, John L.; Shahin, Emad El-Din:  
      The Oxford Handbook of Islam and Politics. Oxford University Press. Oxford. 2013.  
      S. 130. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


66 
 

schließt, wird er in eine Stadt am Suez-Kanal versetzt, die geprägt ist von 
Europäern, da die Briten dort militärisch präsent sind und die Hauptverwal-
tung des Suez-Kanal dort ihren Sitz hat. Al-Banna fängt an, zu den einfachen 
Arbeitern zu predigen und sich gegen die westlichen Einflüsse auf das ägypti-
sche Leben zu wehren. 1928 gründet er dann die Muslimbruderschaft, welche 
anfangs vor allem als karitative Gemeinschaft auftritt.216  
Geprägt ist diese Phase in den 20er Jahren in Ägypten vor allem durch eine 
erhebliche Landflucht in die Städte und einen westlichen Einfluss durch die 
Briten, die trotz der Unabhängigkeit von 1922 de facto noch das Land regie-
ren. Al-Banna schafft es vor allem, die ländliche und einfache Bevölkerung 
anzusprechen, und versucht diese wieder zu den Werten des Islams zu führen. 
Deshalb ist die Hauptaufgabe der Muslimbruderschaft auch die Erlösung der 
Muslime von Dekadenz, fehlender Moral und europäischen, säkularen und 
anti-islamischen Einflüssen.217 Während die Bruderschaft in den 1930er Jah-
ren stark anwächst und sich eher als karitative Gemeinschaft etabliert, radikali-
siert und politisiert sich die Bruderschaft in den 1940er Jahren. Die zuneh-
mende Nutzung von Gewaltmitteln lehnte al-Banna zwar ab, kann dies aber 
nicht mehr verhindern, da die Gemeinschaft mit ca. 500 000 Mitgliedern un-
überschaubar und unkontrollierbar groß gworden ist.218 Außerdem hatte das 
Regime unter König Farouk mehr und mehr Angst vor der Bruderschaft und 
begann mit Repressionen und Inhaftierungen vieler Mitglieder, darunter 
mehrmals auch al-Banna. 1948 wird die Bruderschaft schließlich verboten.219 
Aufgrund dessen ermordet ein junges Mitglied der Bruderschaft den Premi-
erminister, in einer Racheaktion des Regimes wird Hassan al-Banna am 
12.02.1949 von Geheimpolizisten auf offener Straße erschossen.220  
Die Umstände der Lebzeiten al-Bannas sind für die folgenden Erläuterungen 
wichtig, da al-Banna geprägt ist durch die sozialen Probleme Ägyptens, den 
Kampf gegen die Fremdherrschaft der Briten und die fehlende Präsenz des 
Islam. All seine Schriften  zielen darauf ab, diesen Status Quo zu verändern. 

                                           
216  Mousalli. 2013. S. 130. 
217  Mustafa, Imad: Der Politische Islam. Zwischen Muslimbrüdern, Hamas und Hizbollah. 
     Promedia Druck- und Verlagsgesellschaft. Wien. 2013. S. 32. 
218  Mousalli. 2013. S. 131. 
219  Hafez, Farid: Islamisch-politische Denker. Eine Einführung in die islamisch-politische 
     Ideengeschichte. Verlag Peter Lang. Frankfurt am Main. 2014. S. 152. 
220  Moser, Thomas J.: Politik auf dem Pfad Gottes. Zur Genese und Transformation des 
     militanten sunnitischen Islamismus. Innsbruck University Press. Innsbruck. 2012.  
     S. 51 f. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


67

4.1.2 Das Islamverständnis al-Bannas 

Wie versteht Hassan al-Banna den Islam und damit verbunden den Koran? 
Als erstes kann man festhalten, dass al-Banna kein Muslim ist, der den Koran 
wörtlich auslegen möchte. Er plädiert vielmehr für eine moderne Interpretati-
on des Korans. Deshalb verbindet al-Banna klassisches islamisches Denken 
mit modernen Begrifflichkeiten und Erkenntnissen der europäischen Aufklä-
rung und der antiken griechischen Philosophie.221 Al-Banna versucht, den 
Islam den Muslimen wieder zugänglich zu machen. Dazu benutzt er moderne 
Sprache und hebt sich dadurch von den sufistischen Gelehrten ab. Deren 
Interpretationen des Korans sind für einfache Leute nicht zu verstehen, wes-
halb sich viele Muslime unter der Herrschaft der Briten von den Werten des 
Islam abgewendet haben. Dies möchte al-Banna rückgängig machen, indem er 
die Menschen wieder zu den Werten und der Ethik des Islam zurückführt.222 
Hierfür müssen die Muslime aber erst einmal anerkennen, dass sie sich vom 
wahren Glauben abgekehrt haben. 
Für al-Banna und viele andere Denker des Islam befindet sich der Islam seit 
der Zeit der vier Kalifen 632 – 661 nach Christus im Niedergang. Die Hoch-
phase des Islam im Mittelalter und die riesige geographische Ausdehnung sind 
für ihn nur Fassade. Nicht die Verbreitung des Islam und das Leben nach 
dessen Regeln, sondern vielmehr Eigeninteressen der Herrscher hätten dazu 
geführt, dass der Islam im Mittelalter scheinbar erfolgreich war.223 Dieses von 
egoistischen Motiven motivierte Leben führte zu Uneinigkeit unter den Mus-
limen und einem Zerbrechen der umma, der Gemeinschaft aller Muslime. Für 
al-Banna ist dies anti-islamisch und er glaubt, dass dies die Muslime schwach 
gemacht hat, weshalb es für westliche Mächte so einfach war, den Orient zu 
erobern.224  
Um die Muslime wieder zu stärken, müssen diese wieder zu den ursprüngli-
chen Werten des Islam zurückfinden. Dazu müssen diese anerkennen, dass 
der Islam eine universelle Ideologie ist, die jeden Lebensbereich durchdringt. 
Jeder Teil des Lebens soll durch den Islam geprägt sein. Um dies zu vermit-
teln, ist die Erziehung der Muslime (tarbiyya) hin zu den Werten zentral.225 
Diese Erziehung beruht dabei auf fünf Prinzipien, die die Universalität des 
Islams begründen: 1. Rabbaniyya; das Erkennen der Göttlichkeit in den Prinzi-

                                           
221  Mustafa. 2013. S. 35.  
222  Mustafa. 2013. S. 35 f. 
223  Moser. 2012. S. 52. 
224  Moser. 2012. S. 53. 
225  Hafez. 2014. S. 153. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


68 
 

pien des Islams und in allen Verbindungen, die Menschen untereinander ein-
gehen. 2. Shumuliyya; das Anerkennen des Islams als allumfassende Weltan-
schauung. 3. Aktivismus der islamischen Gemeinschaft. 4. Ausgeglichenheit 
aller Muslime. 5. Brüderlichkeit aller Mitglieder der umma.226 Die Erziehung, 
geleitet durch diese Prinzipien, sollen die Mitglieder der Muslimbruderschaft 
übernehmen, da es ihre göttliche Mission ist, die Menschen zurück zum Islam 
zu führen und jeder Muslimbruder sich für die umma aufopfert.227 
Abgeschlossen ist dieser Transformationsprozess der Muslime, wenn die um-
ma wiedervereint ist und eine politische Einheit aller Muslime unter der Herr-
schaft des Kalifen existiert. Wie der Weg zu dieser Herrschaft aussieht, soll 
später genauer betrachtet werden. Vorher muss aber auf das Koranverständnis 
al-Bannas eingegangen werden. 
Wie bereits erwähnt, spricht sich al-Banna sich gegen eine wörtliche Ausle-
gung des Korans ausspricht und es einer Auslegung bedarf. Al-Banna geht 
davon aus, dass der Koran die Basis sämtlicher sozialen Beziehungen der 
Muslime ist. Dieser erlegt den Muslimen die Pflicht zur Menschlichkeit auf, 
weshalb die Muslime die beste humane Gemeinschaft bilden. Dadurch und 
durch die universellen Wahrheiten des Korans ist der Islam den westlichen 
Philosophien überlegen und hat einen natürlichen Führungsanspruch in der 
Welt. Al-Banna schreibt dazu: "It is the culture and civilization of Islam which 
deserves to be adopted and not the materialistic philosophy of Europe."228 
Wichtig ist hierbei, dass die Shari’ah Geltung bekommt, da diese die Rechte 
und Pflichten der Muslime definiert. Allerdings ist die Shari’ah für al-Banna 
interpretierbar und muss an die örtlichen und zeitlichen Umstände angepasst 
werden.229 Dazu muss die Shari’ah aber zuerst von den alten (falschen) Inter-
pretationen befreit werden, um sie modern interpretieren zu können. Nach 
der Interpretation soll die Shari’ah flexibel, für alle gültig, in ständiger Ent-
wicklung und universal gültig sein.230 Zentrale Gebote des Islams, wie das 
Fasten und ständige Bescheidenheit müssen weiter integraler Bestandteil sein. 
Desweitern sollte jeder gute Muslim, der der Shari’ah folgt, über ein starkes 
Selbstbewusstsein verfügen, standhafte Loyalität gegenüber dem Islam besit-
zen, sich für die umma aufopfern und fundamental vom Islam überzeugt sein. 

                                           
226  Hafez. 2014. S. 153. 
227  al-Banna, Hassan: What is our message? Islamic Publication Limited. Lahore. 1995.  
      S. 15. 
228  al-Banna. 1995. S. 4. 
229  al-Banna. 1995. S. 17. 
230  Künzl. 2008. S. 28. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


69

Diese Tugenden sollen die nächste Generation, die mit der oben beschriebe-
nen Erziehung heranwächst, prägen.231 
Der Islam prägt durch seine Universalität nicht nur den Glauben, sondern das 
ganze Leben. Für al-Banna ist der Islam somit "a complete system regulating 
all aspects of life and including a system of social norms, government, legisla-
tion, law, and education."232 Wie der Islam sich nun auf den Staat und das 
Politische auswirkt, soll im folgenden Teil gezeigt werden. 

4.1.3 Islam, Staatlichkeit und Politik 

Aufgrund dessen, das der Islam für al-Banna ein allumfassendes Systems ist, 
welches die einzig wahre Lebens- und Gesellschaftsordnung vorgibt, ist eine 
Trennung von Staatlichkeit, Politik und Islam nicht denkbar.233 Eine Konkur-
renz von Politik und Religion gibt es für al-Banna nicht, denn "Politics is part 
of religion […] Caesar and what belongs to Caesar is for God Almighty 
alone."234 Wie sieht nun ein Staat in al-Bannas Vorstellung, aus in welchem die 
Politik und die Staatlichkeit dem Islam untergeordnet sind? Hassan al-Banna 
geht es im eigentlichen Sinne nicht um ein spezielles Regierungssystem. Für 
ihn ist es eminent wichtig, dass die Shari’ah, die flexibel interpretierbar ist, als 
Rechtsordnung durchgesetzt wird.235 Um dies zu gewährleisten, sieht al-Banna 
am Anfang des Staates den Koran. Auf der Basis der Prinzipien des Korans 
handeln der oder die Herrscher mit den Bürgern einen Gesellschaftsvertrag 
aus. In diesem ist geregelt, dass der Herrscher als Vertreter der Gemeinschaft 
agiert, dass er gegenüber den Bürgern verantwortlich ist, von diesen gewählt 
oder abgewählt werden kann und dass die Vermittlung zwischen Herrschern 
und Bürgern durch die shura, also die Beratung, erfolgt.236 Der Staat, der aus 
diesem Gesellschaftsvertrag auf Basis des Korans entsteht, ist ein islamisch 
geprägter Rechtsstaat. Al-Banna plädiert in der Folge dafür, dass dieser Staat 
demokratisch geprägt sein sollte, da die Demokratie als Staatsform den Prin-
zipien des Islams am nächsten kommen würde. Die shura würde dann von 
einem Parlament durchgeführt werden und der Staat wäre auf folgenden 15 
Prinzipien aufgebaut.  

                                           
231  al-Banna. 1995. S. 21 ff. 
232  al-Banna zitiert nach Mousalli. 2013. S. 133. 
233  Moser. 2012. S. 54. 
234  al-Banna zitiert nach Moser.2012. S. 55. 
235  Moser. 2012. S. 56. 
236  Hafez. 2014. S. 164. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


70 
 

Quelle:  Hafez. 2014. S. 167 f. eigene Darstellung. 

1. die Anerkennung der Autorität des Volkes 
2. faire und freie Wahlen 
3.  Glaubensfreiheit  
4. freie Religionsausübung anerkannter Offenbarungsreligionen (Juden-

tum, Christentum, Islam) 
5. Meinungsfreiheit und Freiheit, die eigene Meinung öffentlich zu ver-

treten 
6. das Recht zur Gründung von Parteien, verbunden mit dem Recht, 

gegen sie zu ermitteln, wenn sie Verfassungsbruch begehen 
7. Versammlungsfreiheit 
8. friedliches Demonstrationsrecht 
9. begrenzte Legislaturperiode; Neutralität des Staates und des Militärs 

bei Wahlen 
10. Wahlrecht für alle Männer und Frauen, die volljährig sind 
11. passives Wahlrecht für alle Männer und Frauen, die volljährig sind 
12. vollständige Unabhängigkeit der Justiz 
13. Teilung von Anklageführung und Richtern 
14. Aufgabe der Armee ist die Landesverteidigung; Verbot des Einmi-

schens in die Politik; ein Minister darf nicht Teil des Militärs sein 
15. die Polizeigewalt darf nicht vom Militär ausgeführt werden; die Polizei 

soll von den Herrschenden nicht zum Machterhalt missbraucht wer-
den, sondern das Recht durchsetzen; Polizei muss kontrolliert werden 

 

 
Warum wählt al-Banna ausgerechnet diese 15 Prinzipien? Zum einen ist es 
wohl in seiner persönlichen Erfahrung mit dem ägyptischen System zu seinen 
Lebzeiten begründet. König Farouk herrschte mit der Macht des Militärs und 
der Unterstützung der Briten. Es gab zwar Wahlen, diese waren allerdings 
häufig vom Militär kontrolliert. Eine wahre Gewaltenteilung gab es nicht und 
al-Banna musste als Führer der Muslimbruderschaft regelmäßig die Repressa-
lien des Regimes fürchten.237 Der andere Grund ist der, den er regelmäßig 

                                           
237  Rinehart, Christine Sixta: Volatile Breeding Grounds: The Radicalization of the  
      Egyptian Muslim Brotherhood. In: Studies in Conflict Terrorism. Vol 32. 2009.  

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


71

selbst nennt, nämlich dass er wohl wirklich der Auffassung war, dass ein 
rechtsstaatliches demokratisches System perfekt zur islamischen Vorstellung 
der shura passt. In diesem Zusammenhang schränkt er allerdings seine Prinzi-
pien etwas ein. Er befürwortet zwar das Recht, Parteien zu gründen, einen 
wahren Parteienpluralismus lehnt er allerdings ab. Er hat die Vorstellung, dass 
alle Parteien islamische Grundwerte vertreten und in den wesentlichen Punk-
ten der Politik Einigkeit herrschen sollte. Die Parteien sollten eher „Stände-
vertretungen“ sein, in denen Gelehrte, Wissenschaftler und Führer regionaler 
und religiöser Gruppen organisiert sind. So könnte eine gute shura des oder 
der Herrscher gewährleistet werden.238 Al-Banna ist der Meinung, dass er 
durch diese Maßnahme Korruption und persönliche Bereicherung der Politi-
ker verhindern könnte, da solche Volksvertreter die umma spalten würden.  
Die 15 Prinzipien sind allerdings noch nicht das Ende seiner Vorstellung von 
Staatlichkeit. Der oder die Herrscher sind neben dem Volk vor allem einem 
gegenüber verantwortlich, und das ist Gott. Die Regierungsarbeit soll vor 
allem durch islamische Wertvorstellungen geprägt sein. Diese soll die Muslime 
dabei unterstützen, ein tugendhaftes Leben zu führen.239 Das ist deshalb not-
wendig, weil ohne einen solchen Staat die Muslime vom wahren Islam ab-
kommen würden und eine muslimische Gesellschaft sich nicht selbst organi-
sieren würde. Der islamisch geprägte Staat verpflichtet die Muslime und alle 
anderen Bürger, nach den islamischen Tugenden, der gemeinsamen Moral und 
der Spiritualität zu leben, und setzt das islamische Recht (die Shari’ah) durch 
gegen alle, die nicht nach diesen Werten leben. Der Staat kann die Shari’ah 
aber nicht verändern, sondern sie nur interpretieren, da diese, genauso wie die 
Werte, gottgegeben ist.240 Das bedeutet auch, dass die oben in den Prinzipien 
beschriebene Religionsfreiheit für alle Offenbarungsreligionen eingeschränkt 
wird. Man darf zwar einer anderen Religion angehören, muss sein tägliches 
Leben aber trotzdem nach den islamischen Vorstellungen und der Shari’ah 
führen. 
Ein Staat, der nach den 15 Prinzipien auf Basis eines Gesellschaftsvertrags 
und den islamischen Tugenden aufgebaut ist, kann nach al-Banna eine gerech-
te Ökonomie mit Wohlstand für alle, eine Politik, die von Einheit, Freiheit 
und Gerechtigkeit geprägt ist und eine Gesellschaft mit sozialer Gleichheit 
erschaffen.241 Dieser islamische Staat würde den Menschen dienen und nicht 

                                                                                                                            
      S. 959 – 964. 
238  Hafez. 2014. S. 165. 
239  Mousalli. 2013. S. 132. 
240  al-Banna. 1995. S. 28 f. 
241  Hafez. 2014. S. 159. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


72 
 

in einer Tyrannei oder einem autoritären Regime enden, denn im Gegensatz 
zu anderen Ideologien und Religionen ist der Islam laut al-Banna eine Religion 
mit einem guten sozialen System, in welchem die Gleichheit und Einheit aller 
schon im Koran im Vordergrund stehe, sodass keine Menschen eine heraus-
gehobene Position in der Gesellschaft erreichen können.242 Muslim zu sein ist 
für al-Banna somit nicht nur ein religiöser Faktor, sondern auch ein politischer 
und sozialer. Er schreibt: "We, the Muslims, are neither communists nor 
democrats nor anything similar to what they [the British] claim; we are, by 
God’s grace, Muslims, which is our road to salvation from Western colonial-
ism."243 
Der Idealstaat, den al-Banna entwickelte, ist für ihn allerdings nur ein Zwi-
schenschritt hin zum größeren Ziel, der Einheit der umma im wiedererrichte-
ten Kalifat.244 Seine moderaten Ziele eines islamischen demokratischen 
Rechtsstaats werden von der Muslimbruderschaft in späterer Zeit allerdings 
nicht mehr weiter verfolgt. Schon in den 1940er Jahren radikalisiert sich die 
Gruppe, nachdem das ägyptische Regime beginnt, mit Repressalien gegen die 
Bruderschaft vorzugehen.245 Nach seiner Ermordung radikalisiert sich die 
Gruppe unter Sayyid Qutb und seinen anderen Nachfolgern und es bilden 
sich viele radikale Ableger, wie die Hamas, denen al-Bannas Forderungen zu 
westlich waren. Diese Weiterentwicklung der Ideen soll hier aber nichtw eiter 
verfolgtw erden; vielmehr stellt sich die Frage: Wie passt al-Bannas Vorstel-
lung eines islamischen Staates nun zu den liberalen Anforderungskriterien? 
Dies soll der nächste Abschnitt zeigen. 
 

4.1.4 Vergleich mit den liberalen Anforderungskriterien 

Die Ideen Hassan al-Bannas scheinen auf den ersten Blick wenig mit den 
liberalen Anforderungskriterien zu tun zu haben, weshalb nun der genauere 
Vergleich mit folgenden Anforderungen erfolgt:  
Die erste Anforderung nach einer institutionellen Trennung von Staat und 
Religion lehnt al-Banna strikt ab. (vgl. S. 66 f.) Für ihn sind Staat und Politik 
Teil des Islam und eine Trennung der Sphären ist undenkbar, da dies zu der 
Gesellschaft führen würde, die die westlichen säkularen Einflüsse in Ägypten 
geschaffen haben und die al-Banna zeit seines Lebens vor Augen hat. Wäh-
rend der erste Punkt relativ schnell abgehandelt werden konnte, ist der zweite, 
                                           
242  Mousalli. 2013. S. 139. 
243  al-Banna zitiert nach Mousalli. 2013. S. 140. 
244  Hafez. 2014. S. 157. 
245  Rinehart. 2009. S. 963 f. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


73

die liberale Forderung nach Toleranz aller Aktuere, schon komplexer. Al-
Banna sieht in seinen oben gezeigten 15 Prinzipien des Rechtsstaats zwar eine 
Religionsfreiheit für alle Offenbarungsreligionen, namentlich Judentum, 
Christentum und Islam vor, schränkt deren Freiheit aber auch gleichzeitig 
wieder ein, da diese sich an die islamischen Rechte halten müssen (vgl. S. 68 
f.). Das Alkoholverbot des Islam würde beispielsweise die rituelle Ausführung 
des christlichen Gottesdienstes mit Wein einschränken. Des Weiteren sind 
polytheistische Religionen von al-Bannas Religionsfreiheit ausgeschlossen. Die 
staatliche Toleranz lässt somit nur manche Religionsgemeinschaften zu. Von 
der Toleranz der Gemeinschaften und der Bürger untereinander spricht er 
nicht explizit. Jedoch kann eine Toleranzpflicht der Muslime gegenüber den 
Offenbarungsreligionen dadurch abgeleitet werden, dass diese sich an die 
Regeln der Shari’ah halten sollen, die der Staat durchsetzt. Da somit auch die 
15 Prinzipien al-Bannas mit der Shari’ah kompatibel sein müssen, scheint eine 
Toleranzpflicht  gegenüber Christentum und Judentum implizit gegeben. Al-
Bannas Vorstellung von Religionsfreiheit erfüllt somit teilweise das zweite 
Kriterium. 
Die freie Ausübung der Religion schließt hier an. Al-Banna lässt zwar eine 
freie Ausübung des Judentums und Christentums zu, schränkt dieses Recht 
aber ein und gesteht es anderen Religionsgemeinschaften gar nicht zu (vgl. S. 
67). Die Begründung ist dieselbe wie beim letzten Kriterium und auch hier 
muss festgehalten werden, dass al-Banna das Kriterium höchstens teilweise 
erfüllt und dem liberalen Anspruch nicht vollkommen gerecht wird.. Da die 
Anforderung aber lautet freie Ausübung für alle Bürger, schafft es al-Banna 
nicht der Anforderung der liberalen Theoretiker gerecht zu werden. Die Be-
reitschaft zur Zusammenarbeit mit Andersgläubigen ist implizit gegeben, 
solange sich diese an das islamische Recht halten und die Vorrangstellung des 
Islams in der Gesellschaft akzeptieren. Al-Banna garantiert auch Minderhei-
tengruppen Rechte und gesteht diesen Gruppen politische Partizipation durch 
ein aktives und passives Wahlrecht zu (vgl. S. 67). Da sein System durch die 
shura, die Beratung im Parlament, geprägt ist, sollte dort eine Bereitschaft zur 
Kooperation mit Andersgläubigen und Andersdenkenden bestehen, solange 
diese sich auf die Prinzipien und Rechte des Islams einlassen. Das Kriterium 
ist also erfüllt solange sich alle an die Prinzipien des Islams halten. 
Da der politische Diskurs von islamischen Werten geprägt sein soll, erübrigt 
sich die Frage, ob Religionsgemeinschaften sich im Diskurs äußern dürfen. 
Der Islam und damit seine Moralvorstellung, seine Werte und seine Ethik 
sollen die Politik leiten. Das impliziert, dass sich Vertreter des Islam im politi-
schen Prozess äußern sollen (vgl. S. 68 f.). Für andere Religionsgemeinschaf-
ten gilt dies aber nicht in diesem Maße. Schließlich müssen diese, wollen sie 
ihre Rechte behalten, die Vorrangstellung des Islams, seine Wertvorstellungen 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


74 
 

und das Rechtssystem der Shari’ah akzeptieren und diese im politischen Pro-
zess vertreten, da alle Gruppen in der Politik die Grundüberzeugungen des 
Islams teilen müssen (vgl. S. 68). Eine freie Meinungsäußerung ist also nicht 
möglich. Hier schließt sich die sechste Anforderung, Mandatsträger sollten im 
Entscheidungsfindungsprozess rational und faktenorientiert handeln und ihre 
religiösen Ansichten hinten anstellen, direkt an. Für Mandatsträger gilt in al-
Bannas Vorstellung dasselbe wie für Parteien; eine Orientierung an den islami-
schen Grundwerten und eine Pflicht in der Politik, diese zu vertreten. Eine 
rationale Orientierung an Fakten, wie sie die Liberalen fordern, ist für ihn 
undenkbar. Er ist der Meinung, dass rationale Vernunft die Menschen nicht 
weit führen kann, da ihr die Möglichkeit fehlt, Wahrheiten mit universellem 
Anspruch zu generieren.246 Aus diesem Grund muss auch hier festgehalten 
werden, dass die Vorstellungen al-Bannas nicht zu den Anforderungen der 
liberalen Denker passen. Trotzdem ist al-Banna als Vertreter des modernen 
politischen Islams ziemlich moderat in seinen Vorstellungen vom islamischen 
Staat. Viele seiner Nachfolger, egal ob Sunniten oder Schiiten, vertreten radi-
kalere Ideologien. Einer dieser Nachfolger, der von al-Bannas Texten beein-
flusst wurde, wird im nächsten Teil vorgestellt. Es handelt sich um Ayatollah 
Ruhollah Khomeini, den Gründer der Islamischen Republik Iran. 

4.2 Ayatollah Ruhollah Khomeini: die Islamische Regierung 

Im nun folgenden Abschnitt wird die Vorstellung der Islamischen Regierung 
von Ayatollah Khomeini (1902 - 1989) dargestellt. Dieser ist als Gründungsfi-
gur der Islamischen Republik Iran der erste Schiit, der die Einheit von Politik 
und Islam nicht nur durchdenkt, sondern auch in einer Revolution 1979 
durchsetzen kann. Bis heute wird der Iran nach dem System des Khomeinis-
mus regiert, einer Mischung aus Theokratie, autoritärer Herrschaft und demo-
kratischen Elementen. Wie dieser Khomeinismus sich zusammensetzt, soll in 
drei Abschnitten dargestellt werden. Da sich die Vorstellungen im Laufe sei-
nes Lebens veränderten und zunehmend radikalisierten, sollen die drei Ab-
schnitte chronologisch seine frühen Jahre, die Vorstellungen vor der Revolu-
tion 1979 und die Ideen und Implementierungen dieser im Iran nach 1979 
darstellen. Im Folgenden wird deshalb seine Biographie regelmäßig in die 
Erläuterungen einfließen, statt sie am Anfang kurz darzustellen. 

                                           
246  Mousalli. 2013. S. 136. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


75

4.2.1 Einstellungen des jungen Khomeini 

Ruhollah Khomeini wurde am 24. September 1902 in Khomein geboren, 
einer kleinen Provinzstadt südwestlich von Teheran und Qom, dem spirituel-
len schiitischen Zentrum. Seine Ahnenreihe ist geprägt von religiösen Gelehr-
ten, die sich selbst als leibliche Nachfahren des Propheten Mohammed be-
zeichneten. Aus diesem Grund war es klar, dass Khomeini, genauso wie sein 
älterer Bruder, eine theologische Ausbildung verfolgte.247 Er studierte die 
islamische Mystik, das islamische Recht (die Shari’ah), die islamische und grie-
chische Philosophie und die Ethik des Islam. Er ist damit der Einzige, der 
jemals in allen vier theologischen Teildisziplinen des Islam die höchsten Rän-
ge erreicht hat. Er gilt auch deshalb als einzigartig, weil er sein Wissen nicht 
nur zum Nachdenken oder Unterrichten nutzte, sondern sich auch praktisch 
an die erworbenen Kenntnisse wie die korrekte Einhaltung der Shari’ah, der 
Ethik und der Mystik hielt, obwohl dies lange als nicht möglich galt, da sich 
die Erkenntnisse der Teilgebiete zu sehr voneinander unterscheiden und teil-
weise sogar entgegengesetzte Handlungsanweisungen liefern.248 
Bei seinen politischen Einstellungen war Khomeini bis in die 1950er Jahre auf 
einer Linie mit den anderen schiitischen Gelehrten und deren jahrhunderteal-
ten Auffassung vom Verhältnis von Staat und Islam. Dies war geprägt von 
politischer Zurückhaltung und dem Erdulden der Herrschaft des jeweiligen 
Herrschers.249 Nach schiitischer Vorstellung kann die göttliche Herrschaft nur 
vom Propheten Mohammed oder seinen Nachfolgern, den Imamen ausgeübt 
werden. Da der 12. Imam allerdings in der Erzählung der Schiiten schon als 
Kind verschwunden und somit niemals gestorben ist,  ist die Herrschaft Got-
tes unterbrochen. Die Verborgenheit des 12. Imam wird erst am Ende der 
Zeit enden. Dann kommt der Imam und errettet die Muslime. In der Zeit der 
Verborgenheit sorgt die ulama (der schiitische Klerus) für die Einhaltung der 
islamischen Gesetze und Ethik und erduldet die Fremdherrschaft durch welt-
liche Herrscher, bis der 12. Imam wiederkehrt.250 Der Klerus ist in dieser Zeit 
nur für die Bewahrung des Glaubens und die Durchsetzung der Shari’ah zu-
ständig.251 Faktisch existiert eine institutionelle Trennung von Staat und Islam. 

                                           
247  Knysh, Alexander: Irfan Revisited: Khomeini and the Legacy of Islamic Mystical  
      Philosophy. In: Middle East Journal. Vol. 46/ No. 4. Herbst 1992. S. 633. 
248  Mahdavi, Mojtaba: Ayatollah Khomeini. In: Esposito, John L.; Shahin, Emad El-Din: 
      The Oxford Handbook of Islam and Politics. Oxford University Press. Oxford. 2013.  
      S. 181. 
249  Mahdavi. 2013. S. 181. 
250  Hafez. 2014. S. 210. 
251  Mahdavi. 2013. S. 181 f. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


76 
 

Aus diesem Grund ist die ulama traditionell apolitisch, quietistisch und antire-
volutionär. Khomeini folgt dieser Auffassung bis in die 1950er Jahre und 
akzeptiert die Herrschaft des Shahs. Jedoch beginnt er schon Ende der 1940er 
Jahre, sich politisch zu engagieren. Gründe sind die Ungerechtigkeit unter 
dem Regime des Shahs und Anfang der 50er Jahre der Sturz der demokratisch 
gewählten Regierung Mossadeqs durch die CIA und den MI6 und die folgen-
de Wiedererrichtung der Herrschaft des Shahs.252 Obwohl Khomeini kein 
Freund der Nationalisten rund um Mossadeq war, verurteilte er die Einmi-
schung der Westmächte in die Politik des Nahen Ostens. Die Abhängigkeit 
vom Westen, die freundliche Einstellung des Shahs gegenüber Israel sowie 
geplante Beschneidungen der Privilegien der ulama durch das Regime und die 
zunehmende Unterdrückung der Gegner des Regimes führten zu einer Radi-
kalisierung Khomeinis.253 Diese zweite Phase seines Lebens, die von den 
1950er Jahren bis 1979 andauert, soll im folgenden Teil näher erläutert wer-
den. 

4.2.2 Politische Vorstellungen und Radikalisierung vor der Revolution 
1978-79 

Die zweite Phase des Lebens Khomeinis ist geprägt vom Widerstand gegen 
die Regierung des Shahs. Unterstützt wurde Khomeini in dieser Phase vor 
allem von Laien, die sich wie schon bei al-Banna gegen die Lehren des Klerus 
wendeten. Diese Anhänger sind eine bunte Mischung von Menschen, die viele 
Einflüsse wie die Vorstellungen von Marx, Weber, Sartre, aber auch klassische 
schiitisch theologische Ideen aus dem Mittelalter vereinen.254 Da der Shah die 
Aufstände zunehmend niederschlagen lässt und mit immer mehr Repressalien 
reagiert, wendet sich Khomeini ab 1963 offen gegen den Shah. Dies ist mög-
lich, weil Khomeini 1963 von der ulama zum höchsten schiitischen Gelehrten 
ernannt wurde und er somit über eine charismatische Autorität verfügt, die 
ihn zum Handeln befugt.255 Da der Druck der Repressalien in der Folgezeit 
stärker wird, muss Khomeini 1965 ins Exil nach Najaf, dem schiitischen Zent-
rum im Irak, fliehen. Dort predigt er zu iranischen Pilgern und entwickelt in 
Vorträgen 1969 - 70 sein Konzept der Islamischen Regierung. 

                                           
252  Mahdavi. 2013. S. 182 f. 
253  Hafez. 2014. S. 211. 
254  Hafez. 2014. S. 211 f. 
255  Mahdavi. 2013. S. 183. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


77

Aufgrund seiner Erfahrungen mit dem Regime des Shahs plädiert Khomeini 
nun für eine Islamische Regierung. Doch welche anderen Gründe gibt es für 
die Notwendigkeit dieser Regierungsform? Zunächst stellt Khomeini fest, dass 
eine Gesellschaft in jedem Fall eine Regierung braucht. Ohne sie würden 
Chaos, Anarchie und Korruption ausbrechen. Um das Gesetz durchzusetzen 
und für Recht und Ordnung zu sorgen, braucht es folglich eine Regierung. Da 
das Gesetz, welches durchzusetzen ist, von Gott gegeben wurde (die Shari’ah), 
ist es klar, dass die Regierung islamisch geprägt sein muss. Denn die Shari’ah 
ist nicht an Zeit und Ort gebunden, sondern ist bis zum Ende der Zeit gül-
tig.256 Ohne eine Institution, die dieses Recht durchsetzt, können Muslime 
nicht glücklich sein. Deshalb ist jeder, der gegen die Durchsetzung der Shari’ah 
durch eine islamische Regierung ist, ein Ungläubiger, der die Gültigkeit des 
Islams verneint. Nur die Islamische Regierung kann dafür sorgen, dass die 
Muslime wieder aufrecht und tapfer werden und dass das Wohl aller gesichert 
ist.257 Die Islamische Regierung würde die Muslime wieder erstarken lassen 
und zurück zu alter Größe führen. Denn die Gründung Israels war nur mög-
lich, weil die Muslime ihre göttliche Pflicht zur Verteidigung der Heimat und 
zur Errichtung der Regierung vergessen haben.258 Khomeini wendet sich nun 
auch gegen die Monarchien, die im Nahen Osten vorherrschen, und nennt 
diese unislamisch und blasphemisch, weshalb diese gestürzt werden müssten. 
Dies ist die Pflicht aller Muslime. Da diese aber nicht von alleine darauf 
kommen, muss die ulama vorangehen. Er schreibt dazu:  

"How can we stay silent and idle today when we see that a band of 
traitors and usurpers, the agents of foreign powers, have appropriated 
the wealth and the fruits of labor of hundreds of millions of Muslims 
[…] granting the Muslims not the least right to prosperity?"259  

Er wendet sich damit nicht nur gegen die Regierung des Shahs, sondern auch 
gegen die traditionelle Haltung des schiitischen Klerus, der lieber auf die 
Rückkehr des 12. Imams wartet, als selbst zu handeln. 
Nachdem die Gründe für die Errichtung der Islamischen Regierung genannt 
wurden, muss man fragen: Wie soll nun diese Regierung aussehen? Khomeini 
geht davon aus, dass der Koran das komplette Sozialsystem und auch die 
Regierungsform vorgibt.: 

                                           
256  Khomeini, Ruhollah: Islam and Revolution. Mizan Press. Berkeley. 1981. S. 41 f. 
257  Khomeini. 1981. S. 43 ff. 
258  Islami, Sayyid Hasan: Imam Khomeini. Ethics and Politics. International Affairs  
      Department. Teheran. 2003. S. 197. 
259  Khomeini. 1981. S. 50 f. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


78 
 

"Islam is a programme for life and for government […] It is more 
than a few words on morality. […] It regulates life from before birth, 
family life and life in society. It does not just involve prayer and pil-
grimage. […] Islam has a political agenda and provides for the admin-
istration of a country."260  

Der eigentliche rechtmäßige Herrscher wäre der 12. Imam; da es aber noch 
lange dauern kann, bis dieser wiederkehrt, braucht es eine Zwischenherr-
schaft, die die Ziele des Islam durchsetzt, damit die Muslime nicht die Prinzi-
pien des Islam vergessen und gegen sie handeln.261 Diese Zwischenherrschaft 
kann jeder ausüben, der über zwei Kriterien verfügt: 1. das Wissen über die 
islamischen Gesetze (Shari’ah) und die Traditionen des Islams. 2. Er muss ein 
Vorbild in Glaube und Moral sein und gerecht herrschen.262 Allerdings ist es 
wichtig, dass sich der Herrscher beim höchsten islamischen Gelehrten, dem 
faqih regelmäßig beraten lässt und sich ihm unterordnet. Sticht kein einzelner 
Gelehrter durch seine Weisheit aus dem Klerus heraus, übernimmt diese Auf-
gabe ein Rat der Gelehrten (fuqaha). Da dies aber umständlich ist, könnte der 
faqih auch gleich selbst herrschen, da dann der Herrscher als Mittler wegfallen 
würde.263 Diese Herrschaftsform nennt Khomeini Walayat al-Faqih´, die Herr-
schaft des islamischen Rechtsgelehrten. 
Alle Muslime haben die Pflicht, dem faqih beziehungsweise der fuqaha bedin-
gungslos zu gehorchen, da sie das göttliche Gesetz repräsentieren. Der faqih 
verfügt deshalb über denselben Status wie der Prophet Mohammed und die 
12 Imame, die ihm nachfolgten. Einzig die Unfehlbarkeit besitzt der faqih 
nicht.264 Zu erwähnen ist hier, dass Khomeini schon 1970 sich selbst die Rolle 
des faqih zudachte und mit diesem letzten Schachzug seine eigene Autorität 
stärken wollte. Einmal an der Macht, ist es die Aufgabe des Gelehrten, die 
Shari’ah als staatliches Recht zu implementieren. Hierbei sollte nicht wie bei al-
Banna eine moderne Interpretation zum Zuge kommen, sondern das Gesetz 
sollte wörtlich angewandt werden, da die Shari‘ah schon alle menschlichen 
Bedürfnisse abdecken würde. Genauso wie alle anderen Muslime muss sich 
der faqih auch an die Shari’ah halten. Seine Macht ist dadurch begrenzt.265 Auf-
grund dessen nennt Khomeini seine Herrschaftsform konstitutionell. Er 

                                           
260  Khomeini zitiert nach: Martin, Vanessa: Creating an Islamic State. Khomeini and the  
      Making of a New Iran. I.B. Tauris Co. Publishers. London. 2000. S. 113. 
261  Hafez. 2014. S. 214. 
262  Khomeini. 1981. S. 60. 
263  Khomeini. 1981. S. 60 f. 
264  Martin. 2000. S. 120. 
265  Martin. 2000. S. 122. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


79

meint damit nicht die Rückbindung der Herrschaft an das Volk, sondern die 
Bindung an Prinzipien und Gesetze des Korans, der Sunna und der Shari’ah.266  
Die Regierung des faqih ist nun aber nicht der Gesetzgeber, sondern nur die 
Exekutive. Die Rolle des Gesetzgebers ist in dieser Form der Herrschaft allei-
ne Gott vorbehalten. Die Regierung gleicht eher einem Planungsrat, der den 
Gesetzen und Vorgaben Gottes Geltung verschafft und diese ohne Eigeninte-
resse durchsetzt.267 Die Regierung ist damit keine Diktatur oder Tyrannei 
eines einzelnen Herrschers, sondern in Khomeinis Sichtweise die Regierung 
eines Rechtsstaats: "Islamic government is a government of law. In this form 
of government sovereignity belongs to God alone and law is His decree and 
command."268 "Islamic government may therefore be defined as the rule of 
divine law over men."269 Wie kommt der faqih allerdings zu seiner Position? 
Khomeini geht davon aus, dass die persönliche Autorität und das Wissen um 
die islamischen Gesetze dazu führen würde, dass der wahre faqih von den 
Gläubigen und vom Klerus erkannt werden würde und ihm dann automatisch 
alle gehorchen würden.270 Der Glaube der Muslime würde dazu führen, dass 
die Menschen die Herrschaft des faqih beziehungsweise der fuqaha akzeptieren 
würden, um selbst wieder zu erstarken.271 
Abgesehen von dieser Vorstellung von der Herrschaft eines Gelehrten war 
seine Vorstellung von einem Staat 1970 noch ziemlich unklar. Erst während 
der Revolution entwickelt sich bei ihm eine Vorstellung, wie er seine Idee des 
Wilayat al-Faqih in das bestehende System des Iran integrieren könnte. Des-
halb soll im nächsten Teil auf seine Rolle in der Revolution und die Ausdiffe-
renzierung seiner Vorstellungen eingegangen werden. 

4.2.3 Entwicklung der Ideen während und nach der Revolution 

Der Beginn der Iranischen Revolution 1978 liegt in den immer stärker wer-
denden Repressalien des Shahs, um sein Volk regieren zu können. Massenhaf-
te Arbeitslosigkeit, die Verarmung der Bevölkerung trotz des Ölreichtums und 
                                           
266  Sabet, Amr GE: Wilayat al-Faqih and the Meaning of Islamic Government. In: Adib- 
      Moghaddam, Arshin (Hrsg.): A Critical Introduction to Khomeini. Cambridge Univer 
      sity Press. Cambridge. 2014. S. 76. 
267  Hafez. 2014. S. 219. 
268  Khomeini. 1981. S. 56. 
269  Khomeini. 1981. S. 55. 
270  Sabet. 2014. S. 77 f. 
271  Martin. 2000. S. 122. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


80 
 

die immer stärkere Beschneidung der Befugnisse des Klerus lösen die Revolu-
tion letztlich aus.272 Getragen werden die Demonstrationen von sehr hetero-
genen Gruppen wie den Marxisten, den Nationalisten und den Anhängern 
Khomeinis, die sich gemeinsam gegen die Regierung des Shahs zusammen-
schließen.273 Problematisch wurde dieses Bündnis nach dem 16. Januar 1979. 
An diesem Tag musste der Shah aus dem Iran fliehen, und kurz nach dem 
Erreichen dieses Ziels zerbrach auch schon die Koalition der verschiedenen 
Gruppen. Khomeini kehrte in dieser Phase in den Iran zurück und schaffte es 
mit seinem Charisma und seiner Autorität, zwischen den Gruppen zu vermit-
teln und sich selbst somit über die Konflikte zu stellen.274 Faktisch hat er 
damit schon den Posten des faqih erreicht, da er innerhalb kürzester Zeit 1979 
zum Ansprechpartner und Vermittler zwischen den verschiedenen Gruppen 
wird und seine eigene Machtposition festigt. 
Relativ schnell ist er nun gezwungen, seine Ideen den Gegebenheiten anzu-
passen. Zum einen existiert immer noch eine starke Armee, zum anderen ein 
Parlament, in welchem viele verschiedene Parteien sitzen, die alle unterschied-
liche Ziele für den Iran vor Augen haben. Khomeini ernannte deshalb relativ 
schnell den Konservativen Mehdi Bazargan zum Übergangspremierminister, 
da dieser gute Verbindungen zur Armee und zu den verschiedenen Parteien 
hatte.275 Dieser ist allerdings Khomeini verpflichtet und wird von diesem 
kontrolliert. Wichtig war es ihm zu diesem Zeitpunkt, dass kein klerikaler 
Gelehrter die Regierungsgeschäfte übernimmt, da die Akzeptanz dafür gefehlt 
hätte. Dies spielt damit seiner Vorstellung, die ulama über den Staat zu stellen, 
in die Karten.  

"The religious scholars do not wish to become Prime Minister or 
President, and indeed it is not in their interest to do so. They do, 
however,  have a role to play […] the role they have is one of super-
vision, not of assuming executive positions […] the expertise of the 
religious scholars lies in the area of Islamic law."276  

Nachdem Bazargan seine Schuldigkeit getan und das Militär sowie die Partei-
en auf Khomeinis Linie gebracht hatte, entließ Khomeini diesen als Premier-

                                           
272  Rouleau, Eric: Khomeini’s Iran. In: Foreign Affairs. Vol. 59. Herbst 1980. S. 2 ff. 
273  de Groot, Joanna: Religion, Culture and Politics in Iran. From the Qajars to Khomeini. 
      I.B. Tauris Co.Publishers. London. 2007. S. 241. 
274  de Groot. 2007. S. 245. 
275  Rouleau. 1980. S. 7. 
276  Khomeini zitiert nach: Mavani, Hamid: Religious Authority and Political Thought in 
      Twelver Shi’ism. From Ali to Post-Khomeini. Routledge. London. New York. 2013.  
      S. 193. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


81

minister. Allerdings war Khomeinis Macht noch nicht gesichert. Dies geschah 
erst, nachdem Studenten die amerikanische Botschaft in Teheran gestürmt, 
und die Amerikaner versucht hatten diese in einer missglückten Mission der 
Army unter Beteiligung der CIA zu befreien. Die Untätigkeit der Armee in 
diesem Konflikt offenbarte Khomeinis Gegner und er hatte nun die Möglich-
keit, diese aus der Armee und dem Staatsapparat zu entfernen.277 Letztlich 
dauerte es bis 1982, bis die Konsolidierung der Macht Khomeinis und der 
neuen Iranischen Republik abgeschlossen war.278  
Doch wie entwickelte sich das System des Iran unter der Führung Khomeinis? 
Khomeini schaffte es tatsächlich, seine Idee des Wilayat al-Faqih umzusetzen. 
Diesen Posten nahm er selbst ein und führte damit auch den sogenannten 
Wächterrat ein, der die Umsetzung der Idee der fuqaha war. Die Tagespolitik 
übernahmen aber ein Präsident und das Parlament, welche beide vom Volk 
gewählt wurden. Die Kandidaten, die zur Wahl antreten durften, mussten aber 
vom Wächterrat bestätigt werden und durften nur zwei Legislaturperioden à 
vier Jahre ihre Ämter ausüben.279 Sabet nennt diese Form ein Orientierungs-
regime, da der Klerus zwar an der Spitze des Staates steht, nicht aber die tat-
sächliche Regierung übernimmt, sondern dieser und dem Volk Orientierung 
gibt. Aufgrund dieser Konstellation und der Vermischung von Volk, Staat, 
Politik und Islam entstehen viele Machtzentren im System, welche teilweise 
miteinander koalieren, aber auch in Konkurrenz miteinander stehen.280 Trotz 
der faktischen Fusion von Politik und Religion ist das politische Feld relativ 
unabhängig, polyzentrisch und dynamisch. Politik im Iran wird damit zum 
religiös legitimierten Entscheidungsprozess.281 
Wie steht es aber um Minderheiten- und Frauenrechte in diesem System? 
Kurz nach der Revolution wird die Shari’ah als gültiges Recht eingeführt. Alle 
Frauen werden von diesem Zeitpunkt an gezwungen, in der Öffentlichkeit 
Kopftuch zu tragen. Wer sich weigert, muss vom Arbeitgeber entlassen wer-
den.282 Frauen dürfen ab diesem Zeitpunkt nur noch ausgewählte Fächer 
studieren. Die religiöse und juristische Führung haben die Männer, weshalb 
auch nur diese Theologie oder Islamisches Recht studieren dürfen. Für politi-
sche Ämter dürfen auch Frauen kandidieren, wenn sie vom Wächterrat zuge-

                                           
277  Rouleau. 1980. S. 15. 
278  de Groot. 2007. S. 245. 
279  Sabet. 2014. S. 81. 
280  Sabet. 2014. S. 81 f. 
281  Sabet. 2014. S. 84 f. 
282  Kian, Azadeh: Gendered Khomeini. In: Adib-Moghaddam, Arshin (Hrsg.): A Critical  
      Introduction to Khomeini. Cambridge University Press. Cambridge. 2014. S. 184 f. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


82 
 

lassen werden. Dazu müssen sie zwingend Muslime sein.283 Während Frauen 
im öffentlichen Bereich relativ viele Freiheiten besitzen, hat im privaten Be-
reich der Mann das Sagen.284 Religionsfreiheit ist in einem gewissen Maße 
vorhanden. Juden und Christen dürfen im privaten Bereich ihre Religion aus-
üben, solange sie sich an die islamischen Gesetze halten. In der Öffentlichkeit 
ist das Praktizieren und Missionieren verboten. Muslimen droht die Todes-
strafe, wenn sie zum Judentum oder Christentum konvertieren. Für polytheis-
tische Religionen gibt es ein Verbot, da nur ein Gott existieren kann. Außer-
dem ist das Wahlrecht für Nicht-Muslime eingeschränkt. So wird die Domi-
nanz des Islam durch die islamische Auswahl der Kandidaten für Ämter und 
eine eingeschränkte Presse- und Meinungsfreiheit im Iran gefestigt.285 Wäh-
rend manche der Frauenrechte in den letzten Jahren ausgeweitet wurden, 
gelten die Regeln der Religionsfreiheit bis heute.286  
In den letzten Jahren seiner Regierung baute Khomeini dieses System aller-
dings um. Er fürchtete einen Machtverlust der ulama nach seinem Tod und 
zog daher ab 1987 mehr Macht an sich. Zum einen erlaubte er Mitgliedern des 
Klerus nun doch die Ausübung politischer Ämter.287 Zum anderen sprach er 
dem faqih, also sich selbst, die Kompetenz zu, die Shari’ah umgehen zu kön-
nen, wenn sie das Wohl des Staates gefährden würde. Des Weiteren kann er 
von diesem Zeitpunkt an Gesetze erlassen, die nicht gottgegeben sind.  Er 
kann damit essentielle Säulen des Islam wie die Pilgerfahrt (hajj) nach Mekka 
oder das Fasten im Ramadan für die Bürger des Iran aussetzen: "I should state 
that the government […] is one of the primary injunctions of Islam and has 
priority over all other secondary injunctions, even prayer, fasting and hajj."288 
Kurz darauf nutzt Khomeini diese neue Macht und setzt die hajj auf unbe-
stimmte Zeit aus.289 Durch diese Ausdehnung der Macht zementiert er den 
Einfluss der ulama auf die Politik bis heute und ordnet alles, auch die religiö-
sen Grundprinzipien, den Interessen der Islamischen Regierung unter.290  

                                           
283  Kian. 2014. S. 185 f. 
284  Kian. 2014. S. 188. 
285  Bösch, Frank: Zwischen Shah und Khomeini. Die Bundesrepublik Deutschland und  
      die Islamische Revolution im Iran. In: Vierteljahrshefte für Zeitgeschichte. Band 63.  
      Heft 3. 2015.  S. 330. 
286  Amnesty International. Jahresbericht 2012. https://www.amnesty.de/jahresbericht/  
      2012/Iran (Stand: 14.02.2017). 
287  Mavani. 2013. S. 193 
288  Khomeini zitiert nach Mavani. 2013. S. 182. 
289  Hafez. 2014. S. 220. 
290  Mahdavi. 2013. S. 188. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


83

Das letzte Problem, das Khomeini zu lösen hatte, war seine Nachfolge. Prob-
lematisch war nur, dass kein Mitglied des Wächterrats ein Sympathisant seiner 
neuen absoluten  Auslegung des Wilayat al-Faqih war. Da aber laut Verfassung 
nur einer dieser Mitglieder sein Nachfolger werden konnte, änderte er kurzer-
hand die Verfassung. Er nahm Kompetenzen des Präsidenten und gab diese 
dem Amt des faqih und legte fest, dass der faqih von nun an nicht mehr die 
höchste Stufe der schiitischen Lehre erreicht haben musste.291 Durch diesen 
Schachzug konnte nach seinem Tod am 03 Juni 1989 sein bevorzugter Nach-
folger Ali Khamenei zum neuen faqih ernannt und das System des Khomei-
nismus bewahrt werden.292 Khamenei hält die Position bis heute und hat nur 
wenig an der Amtsauffassung seines intellektuellen Ziehvaters Khomeini 
verändert. Dazu hatte er auch nicht wirklich eine Option, da Khomeini schon 
1970 schreibt, dass die Entscheidungen und Urteile eines faqih auch nach 
dessen Tod weiter Gültigkeit besitzen und von seinen Nachfolgern weiter 
befolgt werden müssen.293  Wie passt der Khomeinismus nun aber zu den 
liberalen Vorstellungen von Staat und Religion. Dies soll im abschließenden 
Teil der Rekonstruktionen nun folgen. 

4.2.4 Vergleich der Vorstellungen mit den liberalen Anforderungen 

Wie passen die Vorstellungen des Ayatollah Khomeini zu den liberalen An-
forderungen? Dies soll im letzten Vergleich hier näher betrachtet werden: 
Der erste Punkt, die institutionelle Trennung von Staat und Religion, ist zügig 
mit den Vorstellungen Khomeinis verglichen. Eine Trennung von Staat und 
Politik gibt es in seiner Vorstellung nicht. Politik und Islam sind für ihn un-
trennbar verbunden (vgl. S. 74 ff.). Das Infragestellen dieser Verbindung ist 
für ihn ein ketzerischer Akt, der denjenigen, der diese Zweifel äußert, als Un-
gläubigen und Sünder entlarvt.294 Betrachtet man das zweite Kriterium, dann 
lässt sich feststellen, dass eine gewisse Toleranz gegenüber dem Judentum und 
Christentum besteht, deren Rechte jedoch eingeschränkt sind. Was die Baha’i 
(eine Mischung aus Judentum, Christentum und Islam mit ca. 300 000 Mit-
gliedern im Iran) und die polytheistischen Religionen angeht, muss man fest-
stellen, dass für sie nicht diese Toleranz besteht. (vgl. S. 80) Desweiteren ist 
festzuhalten, dass nicht nur von staatlicher Seite die Toleranz fehlt, sondern 

                                           
291  Mahdavi. 2013. S. 189 f. 
292  Mahdavi. 2013. S. 190. 
293  Khomeini. 1981. S. 98 f. 
294  Hafez. 2014. S. 216 f. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


84 
 

dass auch die muslimischen Bürger des Iran zu Formen der Unterdrückung 
gegenüber Mitgliedern anderer Religionen neigen. Aufgrund dessen ist das 
Kriterium der Toleranz laut Amnesty International bis heute nicht erfüllt.295 
Die freie öffentliche Ausübung der eigenen Religion ist kein Recht, das alle 
Bürger genießen können. Gerade Anhänger der nicht anerkannten Religionen 
(Baha’i, Hinduismus, Buddhismus usw.) haben gar keine Möglichkeit ihren 
Glauben zu praktizieren. Christen und Juden dürfen dies wenigstens im Priva-
ten tun (vgl. S. 80). Eine öffentliche Ausübung, verbunden mit dem Gründen 
von Gemeinden, Synagogen oder Kirchen ist jedoch nicht möglich. Deshalb 
wird auch hier im Gegensatz zu al-Banna die liberale Anforderung nicht er-
füllt. Bei al-Banna ist zumindest das öffentliche Praktizieren eines anderen 
Glaubens für Offenbarungsreligionen möglich.  Auch die Bereitschaft zur 
Kooperation mit Nicht-Muslimen, das vierte liberale Kriterium, ist im 
Khomeinismus kaum gegeben. Allein die Tatsache, dass man Muslim sein 
muss, um sich politisch zu engagieren, deutet schon auf seine Bereitschaft zur 
Kooperation mit Andersgläubigen hin. Eine wirkliche Kooperation ist in 
Khomeinis Vorstellung allerdings auch nicht notwendig, da die Shari’ah bezie-
hungsweise der faqih sämtliche Rahmenbedingungen für das soziale Leben in 
der Gesellschaft vorgeben. Innerhalb dieser Rahmen kann sich jeder frei be-
wegen. Eine Debatte über die Rahmensetzung ist aber nicht vorgesehen (vgl. 
S. 75 ff.).  
Im politischen Diskurs äußern sollte sich am besten niemand. Da die Gesetze 
des Islam, die auch die Gesetze des Staates sind, von Gott gegeben wurden, 
ist es gar nicht notwendig, darüber zu debattieren. Die Deutung der Gesetze 
obliegt alleine dem faqih beziehungsweise der fuqaha. Die Politik ist in diesem 
System nur Erfüllungsgehilfin für den Willen Gottes (vgl. S. 76 f.). Aus diesem 
Grund ist es auch klar, dass sich Vertreter anderer Religionsgemeinschaften 
nicht an diesem Prozess beteiligen sollten, da ihre Interpretationen des Got-
teswillens ohnehin grundlegend falsch sind. Khomeini sagt dies zwar nicht 
explizit, jedoch lässt seine Interpretation der Rollen des islamischen Klerus, 
der Shari’ah und des Islam in seinem System keinen anderen Schluss zu. Das 
Recht auf freie Meinungsäußerung, wie von den liberalen Denkern gefordert, 
ist somit nicht erfüllt. Schaut man sich das letzte Kriterium, die Forderung, 
dass Mandatsträger faktenorientiert und rational handeln, an, dann muss man 
feststellen, dass auch dieses von Khomeini nicht erfüllt werden kann. Um ein 
Mandatsträger zu werden, muss man Muslim sein und vom Wächterrat zur 
Wahl zugelassen werden oder als Mitglied der ulama vom faqih in den Wäch-
terrat berufen werden. In beiden Fällen muss man ein treuer und gläubiger 
                                           
295  Amnesty International. Jahresbericht 2012. https://www.amnesty.de/jahresbericht/  
      2012/Iran (Stand: 14.02.2017). 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


85

Muslim sein, der seinen Glauben auch öffentlich vertritt (vgl. S. 79). Wer es in 
diesem System in das Präsidentenamt, den Wächterrat oder ins Parlament 
geschafft hat, würde dann kaum Entscheidungen auf Basis rationaler Argu-
mente treffen können. Dies muss er aber auch gar nicht, da die politischen 
Positionen sowieso nur zum Umsetzen der bereits von Gott beziehungsweise 
dem faqih getroffenen Entscheidungen dienen. Ein faktenorientiertes rationa-
les Handeln ist daher nicht notwendig und von Khomeini auch nicht vorgese-
hen.  
Man kann nach diesem kurzen Abgleich mit den Kriterien der liberalen Den-
ker feststellen, dass Khomeinis Vorstellung zum Verhältnis von Staat und 
Islam keines dieser Kriterien erfüllt. Im nächsten Teil sollen nun die Ergebnis-
se der fünf Vergleiche zusammengefasst und die unterschiedlichen Ansichten 
der fünf religiösen Denker miteinander verglichen werden. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


86 
 

5 Zusammenfassung und Vergleich der 
verschiedenen Sichtweisen  

Wie lassen sich die bisherigen Ergebnisse nun zusammenfassen und hinsicht-
lich der am Anfang gestellten Thesen interpretieren? Zunächst sollen die Er-
gebnisse der fünf einzelnen Vergleiche mit den liberalen Anforderungskrite-
rien noch einmal kurz dargestellt werden.  

Geht man nun die einzelnen Kriterien nacheinander durch, findet man deutli-
che Unterschiede. Während die drei christlichen Autoren Augustinus, Ratzin-
ger und Bedford-Strohm das Kriterium der Trennung von Staat und Religion 
erfüllen und sich aktiv für eine Trennung von Staat und Religion einsetzen, 
lehnen die Vertreter des Islams al-Banna und Khomeini eine Trennung von 
Staat und Islam rigoros ab. Beide sehen im Islam explizit eine Einheit von 
Staat, Politik und Islam, resultierend aus der umfassenden Gültigkeit der Sha-
ri’ah, des Koran und der Sunna. Eine Trennung von Staat und Religion, wie 
sie die christlichen Autoren als vorteilhaft für beide Seiten sehen, ist nicht 
möglich.  
Bei dem zweiten Kriterium wird das Bild schon diversifizierter. Da Augusti-
nus „De Civitate Dei“ in der Absicht schreibt, das Schisma zwischen Donatis-
ten und Katholiken zu überwinden, ist eine Toleranz gegenüber anderen Aus-
legungen des Christentums gar nicht möglich. Ratzinger und Bedford-Strohm 
haben als Vertreter der modernen katholischen und evangelischen Kirchen 
moderne plurale Gesellschaften akzeptiert und akzeptieren auch, dass es ande-
re Wahrheitsansprüche neben dem Christlichen geben kann und soll. Al-
Banna toleriert zumindest Offenbarungsreligionen im öffentlichen Raum und 
fordert für diese auch den Respekt der Muslime und des Staates ein. Polytheis-
tische Religionsgemeinschaften sind davon aber ausgeschlossen. Khomeini 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


87

toleriert im öffentlichen Raum keine anderen Religionsgemeinschaften neben 
dem Islam. Man darf zwar Christ oder Jude sein, muss aber die Regeln und 
Gesetze des Islam akzeptieren und darf nicht darauf hoffen, dass muslimische 
Bürger einem mit Respekt begegnen. Vielmehr bestimmen bis heute Repressa-
lien das Verhältnis von Muslimen und Nicht-Muslimen. 
Eine umfassende Religionsfreiheit, die die freie öffentliche Religionsausübung 
miteinschließt, lehnen Augustinus und Khomeini rigoros ab. Augustinus ak-
zeptiert zwar, dass es auch Nicht-Christen gibt, ist aber Vertreter eines einigen 
Christentums mit universellem Wahrheits- und Geltungsanspruch. Anderen 
christlichen Strömungen wie den Donatisten wird deshalb der Wahrheitsan-
spruch abgesprochen, damit diese die Geltung der katholischen Kirche akzep-
tieren. Im Notfall soll der Staat mit Gewalt für diese Akzeptanz und Aner-
kennung sorgen. Bei Khomeini sind es ähnliche Motive, die ihn die Religions-
freiheit einschränken lassen. Da für ihn nur der Islam über absolute Wahrhei-
ten verfügt, kann auch nur dieser einen universalen Geltungsanspruch besit-
zen. Missionierung gehört dadurch zur Pflicht der Muslime. Eine Zugehörig-
keit zum Christentum oder Judentum ist möglich. Die öffentliche Praktizie-
rung des eigenen Glaubens aber nicht. Al-Banna vertritt in diesem Punkt eine 
abgeschwächte Form von Khomeinis Vorstellungen. Bei ihm existiert eine 
staatlich garantierte Religionsfreiheit, die eine freie öffentliche Ausübung von 
Christentum und Judentum, mit der Einschränkung der islamischen Gesetze 
zulässt. Das Konsumieren von Wein beim Gottesdienst wäre beispielsweise 
unzulässig. Genauso wie bei Khomeini gilt seine Religionsfreiheit aber nur für 
die Religionen, die an den gemeinsamen Gott glauben, egal ob sie ihn Jehova, 
Gott oder Allah nennen.  
Ratzinger und Bedford-Strohm haben, wie oben erwähnt, die Existenz von 
pluralen ausdifferenzierten Gesellschaften akzeptiert. Sie vertreten eine um-
fangreiche Religionsfreiheit für alle Religionsgemeinschaften, die dem Staat 
gegenüber nicht feindlich gesinnt sind. Extremistische Gruppierungen oder 
radikale Sekten werden damit ausgeschlossen. Dies ist aber im Rahmen des-
sen, was die liberalen Theoretiker unter vernünftigen Religionen verstehen. 
Eine Bereitschaft zur politischen Kooperation mit Andersgläubigen oder 
Nichtgläubigen akzeptieren Ratzinger, Bedford-Strohm und al-Banna. Alle 
drei sehen Vorteile für die Gesamtgesellschaft darin, wenn verschiedene An-
sichten über politische Themen miteinander diskutiert werden können, um 
eine Synthese zu erreichen. Bei al-Banna ist es allerdings dadurch einge-
schränkt, dass die Gesetze des Islam bei dieser Kooperation respektiert wer-
den müssen. Eine Kooperation mit Gruppierungen, die dies nicht anerken-
nen, ist wohl nicht möglich. Unter der Bedingung der jeweiligen Vorstellung 
von Rechtsstaatlichkeit ist aber eine Bereitschaft zur Kooperation gegeben. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


88 
 

Augustinus ist bereit, mit Nicht-Christen zu kooperieren. Gerade für die 
Christen, die Mitglied der civitas dei sind, kann eine Kooperation nützlich sein, 
da dies zu irdischem Frieden führen könnte. Dieser nützt dann nicht nur den 
Nicht-Christen, sondern auch den Christen. Eine Kooperation mit anderen 
Strömungen des Christentums ist aber nicht in seinem Sinne, da es für ihn nur 
eine wahre Auslegung des Christentums gibt. Khomeini lehnt eine Bereit-
schaft zur Kooperation vollständig ab. Für ihn müssen sich alle an das islami-
sche Gesetz halten. Eine Debatte über Gesetze oder politische Entscheidun-
gen findet in seiner Vorstellung gar nicht statt, da die Gesetze gottgegeben 
sind und ohne Widerspruch befolgt werden müssen. Sämtliche Rahmenbedin-
gungen des Zusammenlebens sind durch die Shari’ah vorgegeben. Sie regelt 
jegliche Formen der ökonomischen und sozialen Kooperation, eine politische 
Zusammenarbeit mit Nicht-Muslimen ist dann nicht mehr notwendig. 
Eine richtige Meinungs- beziehungsweise Äußerungsfreiheit im politischen 
Entscheidungsprozess garantieren nur Ratzinger und Bedford-Strohm allen 
vernünftigen Religionsgemeinschaften. Beide erwarten dadurch positive Ef-
fekte für die Gesellschaft und hoffen darauf, dass die Orientierung durch 
Religionsgemeinschaften in moralischen oder ethischen Fragen zu einem 
Ergebnis führt, das im Sinne der christlichen Ethik ist. Augustinus fordert 
eine Offenheit des Staates gegenüber religiösen Äußerungen. Die Möglichkeit, 
diese zu nutzen, gesteht er allerdings nur den Vertretern des Christentums zu. 
Ähnlich sieht es bei al-Banna und Khomeini aus. Beide lassen die Einfluss-
nahme und die freie Meinungsäußerung islamischer Geistlicher zu, gestehen 
dieses Recht aber keiner anderen Religion zu. Die Einheit von Staat und Islam 
bei al-Banna und Khomeini fordert explizit die Befolgung der Shari’ah. Da die 
Auslegung dieser Gesetze den Geistlichen gebührt, ist ein Recht auf  Mei-
nungsäußerung im politischen Prozess impliziert. 
Das letzte Kriterium lehnen alle außer Bedford-Strohm vollständig ab. Als 
religiösen Vertretern scheint allen das Verdrängen der eigenen religiösen Iden-
tität im politischen Prozess nicht nur unmöglich, sondern auch unmoralisch 
beziehungsweise bei al-Banna und Khomeini sogar ein Verstoß gegen die 
Vorgaben des Islams zu sein. Ratzinger findet das Vorschreiben einer Ver-
leugnung der eigenen Religiosität unmoralisch, da die Entscheidungsträger 
gerade in ethischen Debatten ihrem Gewissen und ihren moralischen Vorstel-
lungen folgen sollten. Einzig Bedford-Strohm fordert von Politikern eine klare 
Orientierung an Fakten. Jedoch sollten sie hier die Orientierung von Religi-
onsgemeinschaften akzeptieren und die eigene religiöse Moral durchaus mit in 
Betracht ziehen. Ein vollständiges Lösen davon kann auch er nicht befürwor-
ten. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


89

Zusammenfassend lässt sich nun sagen, dass nur Bedford-Strohm und 
Ratzinger fast alle Kriterien erfüllen. Bedford-Strohm geht in manchen Punk-
ten allerdings noch weiter als Ratzinger und sogar weiter als die liberalen Kri-
terien es erfordern würden. Wenn er beispielsweise für eine Zweisprachigkeit 
der Religionsgemeinschaften plädiert, ist er auf einer Ebene mit Rawls, der 
dies anfangs zur Bedingung einer Beteiligung von Religionsgemeinschaften 
am politischen Prozess machte. Augustinus und al-Banna erfüllen zumindest 
manche der liberalen Kriterien. Kompatibel sind sie mit einer modernen libe-
ralen Auffassung von Staatlichkeit allerdings nicht. Khomeini erfüllt keinen 
der Punkte. Seine Vorstellung einer Islamischen Regierung widerspricht allem, 
was Liberale in den letzten 300 Jahren entwickelt haben. Eine Kompatibilität 
ist daher nicht gegeben. 
Die These, dass es Unterschiede zwischen den Denkern der beiden Religionen 
und auch innerhalb der Religionen gibt, hat sich bestätigt. Die Ausdifferenzie-
rung im Christentum hat dazu geführt, dass sich die Vorstellungen vom opti-
malen Verhältnis von Staat und Religion in den letzten Jahrhunderten verän-
dert haben. Während sie anfangs auseinanderdrifteten, nähern sich die Vor-
stellungen seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil wieder an. Die Analyse der 
ähnlichen Vorstellungen von Joseph Ratzinger und Heinrich Bedford-Strohm 
zeigt dies. Innerhalb des Islams ist der Unterschied deutlicher. Während bei 
der schiitischen Vorstellung Khomeinis vor allem der schiitische Klerus, die 
ulama und deren Privilegien im Vordergrund stehen, geht es dem Sunniten 
Hassan al-Banna darum, islamische Prinzipien in die Staatlichkeit einzubrin-
gen, nicht aber die Geistlichen, gegen die er sich schon in den 20er Jahren 
wendet. Die Unterschiede in den Vorstellungen sind also deutlich geworden. 
Die Erwartung Tocquevilles, die zur zweiten These führte, ist auch bestätigt 
worden. Er ging davon aus, dass das Christentum kompatibler gegenüber dem 
liberalen Rechtsstaat ist als der Islam. Als Grund nannte er, dass der Islam 
politische Vorgaben macht, die das Christentum in dieser Form nicht kennt. 
Nach dem Vergleich der fünf Autoren kann dieser These im Rahmen der hier 
präsentierten Analyse zugestimmt werden. Gerade die modernen Vertreter des 
Christentums vertreten Auffassungen, die den liberalen Vorstellungen sehr 
ähnlich sind. Al-Banna und Khomeini versuchen zwar rechtsstaatliche Ele-
mente in ihr politisches System zu integrieren, können jedoch die meisten 
liberalen Anforderungen nicht oder nur teilweise erfüllen, da die Shari’ah ihnen 
Vorgaben macht, die mit den Kriterien der liberalen Denker nicht kompatibel 
sind. Es ist aber klar, dass noch mehr islamische Denker untersucht werden 
müssten, um die These Tocquevilles final zu bestätigen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


90 
 

6 Fazit & Ausblick 

Welches Fazit lässt sich nun aus dieser Arbeit ziehen? Es konnte festgestellt 
werden, dass es Unterschiede zwischen den verschiedenen Denkern des 
Christentums und Islams gibt und dass sich deren Vorstellungen auch von 
den liberalen Vorstellungen unterscheiden. Wie sich dies genau darstellt wurde 
im vorangegangenen Abschnitt gezeigt. Desweiteren konnte gezeigt werden, 
dass es sich immer noch lohnen kann das Verhältnis von Staat und Religion 
zu besprechen. Ein Vergleich von verschiedenen Sichtweisen auf das Verhält-
nis von Staaten und Religionen, wie in dieser Arbeit geschehen, kann helfen, 
eine systematischere Sicht zum Thema aufzubauen. Um dies noch besser tun 
zu können, sollten weitere Denker des Christentums und Islams betrachtet 
und die gesamte Analyse auf weitere Religionen ausgeweitet werden. Die zio-
nistische Bewegung beispielsweise hat interessante Ansichten zu dem Thema, 
die in Israel heute noch in der Tagespolitik relevant sind. Gerade jetzt, wo 
Israel, getragen vom neuen Aufschwung der Beziehungen mit den USA, den 
Siedlungsbau im Westjordanland wiederaufnimmt, sollte man das jüdische 
Verständnis eines jüdischen Staates betrachten.  
Auch polytheistische Religionen haben Vorstellungen von der Beziehung ihrer 
jeweiligen Religion zum Staat. Hindu-Nationalisten haben beispielsweise die 
Vorstellung, dass ein hinduistischer Staat von religiösen Prinzipien wie dem 
Kastensystem geprägt sein sollte. Nur reine Hindus (Aryas) sollten darin ein 
Bürgerrecht genießen. Die Vorstellungen gehen zurück auf Madhav Sadashiv 
Golwalkar, der in den 40er Jahren als Vorsitzender des Rashtriya Swayamsevak 
Sangh, einem Freiwilligenkorps zur Verbreitung des radikalen Hinduismus, die 
Vorstellung hat, dass ein hinduistischer Staat (Hindusthan) über eine gemein-
same Ethnie, Religion, Kultur und Sprache verfügen müsse.296 Beeinflusst 
wird er hier von der Rasselehre der Nationalsozialisten und vermischt diese 
mit klassischen hinduistischen Motiven.  
Eine Erweiterung der Analyse um Autoren des Judentums, Hinduismus, Bud-
dhismus, der Sikhs und der Baha’i könnte interessante Ergebnisse liefern und 
eventuell auch zeigen, warum die Realisierung eines Overlapping Consensus à la 
Rawls zwischen so vielen verschiedenen Weltanschauungen in einer Gesell-
schaft komplex sein kann. 
 
 
 
                                           
296  Golwalkar, Madhav Sadshiv: We or our nationhood defined. Nagpur. 1939. S. 55. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


91

Literatur- und Quellenverzeichnis 

Onlinequellen:  

Amnesty International. Jahresbericht 2012. 
https://www.amnesty.de/jahresbericht/2012/Iran (Stand: 14.02.2017). 

Bedford-Strohm, Heinrich:  Öffentliche Theologie und Kirche. Abschiedsvor-
lesung an der Universität Bamberg am 26. Juli. 2011. 
http://landesbischof.bayern-evangelisch.de/Reden-2011-124.php 
(Stand: 20.01.2017). 

Bedford-Strohm, Heinrich: Was darf Religion? In: Die Zeit. 33/2016. 
04.08.2016. http://www.zeit.de/2016/33/staat-religion-demokratie-
staat-gewalt-terrorismus (Stand: 22.01.2017). 

ekd.de: Wolfgang Schäuble: Ein selbstbewusster Protestantismus ist wichtig 
für Deutschland. https://www.ekd.de/aktuell_presse/103732.html  
(Stand: 23.01.2017). 

Fischer, Johannes: Gefahr der Unduldsamkeit. Die "Öffentliche Theologie" 
der EKD ist problematisch. Auf: Zeitzeichen.net. 20.04.2016.  
http://zeitzeichen.net/no_cache/religion-kirche/kritik-an-der-ekd-
theolo-
gie/?sword_list%5B0%5D=johannes&sword_list%5B1%5D=fischer 
(Stand: 20.01.2017). 

Locke, John. A Letter Concerning Toleration. 1689. 
http://socserv2.socsci.mcmaster.ca/econ/ugcm/3ll3/locke/toleration.
pdf. (Stand: 09.12.2016). 

Locke, John: An Essay concerning Toleration (1667). In: Milton, Philip, Mil-
ton, J. R. The Clarendon Edition of the Works of John Locke: An Es-
say Concerning Toleration: And Other Writings on Law and Politics, 
1667–1683.  Oxford Scholarly Editions Online. 2013. 
http://www.oxfordscholarlyeditions.com/view/10.1093/actrade/9780
199575732.book.1/actrade-9780199575732-div2-27?r-1=1.000&wm-
1=1&t-1=contents-tab&p1-1=1&w1-1=1.000&p2-1=1&w2-1=0.400. 
(Stand: 09.12.2016). 

Thielmann, Wolfgang: Heinrich Bedford-Strohm. Der Tablet-Theologe. Auf. 
ZEIT ONLINE. 11.11.2014. 
http://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2014-11/heinrich-
bedford-strohm-portraet (Stand: 23.01.2017). 

 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


92 
 

 
 

Zeitungs- und Zeitschriftenbeiträge/ Aufsätze: 

Adam, Armin: Heilsgeschichtliche Soziologie. Augustinus‘ negative Politische 
Theologie. In: Zeitschrift für Politikwissenschaft. Jg. 42. Heft 2. 1995. 
S. 149-167. 

Bedford-Strohm, Heinrich: Kirche in der Zivilgesellschaft. In: Weth, Rudolf 
(Hrsg.): Was hat die Kirche heute zu sagen? Auftrag und Freiheit der 
Kirche in der pluralistischen Gesellschaft. Neukirchener Verlagsgesell-
schaft. Neukirchen-Vluyn. 1998. S. 92-108. 

Bedford-Strohm, Heinrich: Öffentliche Theologie als Theologie der Hoff-
nung. In: Link-Wieczorek, Ulrike (Hrsg.): Reich Gottes und Weltgestal-
tung: Überlegungen für eine Theologie im 21. Jahrhundert. Neukirche-
ner Verlagsgesellschaft. Neukirchen-Vluyn. 2013a. S. 75-83. 

Bedford-Strohm, Heinrich: Öffentliche Theologie in der Zivilgesellschaft. In: 
Höhne Florian; van Oorschot, Frederike (Hrsg.): Grundtexte Öffentli-
che Theologie. Evangelische Verlagsanstalt. Leipzig. 2015. S. 211-226. 

Bedford-Strohm, Heinrich: Öffentliche Theologie und politische Verantwor-
tung. In: Abmeier, Karlies; Borchard, Michael; Riemenschneider, 
Matthias (Hrsg.): Religion im öffentlichen Raum. Schöningh-Verlag. 
Paderborn. 2013b, S. 27-39. 

Bedford-Strohm, Heinrich: Vorrang für die Armen. Öffentliche Theologie als 
Befreiungstheologie einer demokratischen Gesellschaft. In: Nüssel, 
Friederike (Hrsg.): Theologische Ethik der Gegenwart. Mohr Siebeck-
Verlag. Tübingen. 2009. S. 167-182. 

Bösch, Frank: Zwischen Shah und Khomeini. Die Bundesrepublik Deutsch-
land und die Islamische Revolution im Iran. In: Vierteljahreshefte für 
Zeitgeschichte. Band 63. Heft 3. 2015.  S. 319-350. 

Brachtendorf, Johannes: Augustinus: Die civitas dei und der gerechte Staat. 
In:  Brantl, Dirk.; Geiger, Rolf.; Herzberg, Stephan.: Philosophie, Poli-
tik und Religion. Klassische Modelle von der Antike bis zur Gegenwart. 
Akademie-Verlag. Berlin 2013. S. 39-53. 

Brantl, Dirk: John Locke über Gründe und Grenzen der Toleranz. In: Brantl, 
Dirk; Geiger, Rolf; Herzberg, Stephan (Hrsg.): Philosophie, Politik und 
Religion. Klassische Modelle von Antike bis Gegenwart. Akademie-
Verlag. Berlin. 2013. S. 145-162. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


93

Clayton, Matthew; Stevens, David: When God Commands Disobedience: 
Political Liberalism and Unreasonable Religions. In: Res Publica. No. 
20. 2014. S. 65-84. 

Coleman, Janet: Augustinus. In: Redhead, Brian (Hrsg.); Starbatty, Joachim 
(Hrsg.): Politische Denker. Von Plato bis Popper. Verlag Bonn Aktuell. 
Stuttgart. 1988. S. 61-82. 

Conty, Arianne: Profane Illuminations: Democracy and Messianic Faith. In: 
Politics. Religion & Ideology. Vol. 16. No. 1. 2015. S. 39-64. 

Fortin, Ernest L.: Justice as the Foundation of the Political Community: Au-
gustine and his Pagan Models. In: Horn, Christoph (Hrsg.): Augustinus. 
De Civitate Dei. Akademie Verlag. Berlin. 1997. S. 41-62. 

Frankfurter Rundschau: "Freiheit ist ansteckend". 2. November 2010. 
Fuchs, Simon Wolfgang; Garling, Stephanie: Religion und Demokratie. In: 

Fuchs, Simon Wolfgang; Garling, Stephanie (Hrsg.): Religion in Dikta-
tur und Demokratie. Zur Bedeutung religiöser Werte, Praktiken und 
Institutionen in politischen Transformationsprozessen. LIT-Verlag. 
Berlin. 2011. S. xi-xvi. 

Grotefeld, Stefan: Book Review. In: Ethical Theory and Moral Practice. Vol. 
3. 2000. S. 337-340.

Habermas, Jürgen: Nachwort. In: Rawls, John; Nagel, Thomas (Hrsg.): Über 
Sünde, Glaube und Religion. Wissenschaftliche Buchgesellschaft. Suhr-
kamp-Verlag. Berlin. 2010. S. 315-336. 

Hildt, Moritz: Gerechtigkeit, Pluralismus und liberale Bescheidenheit. Religion 
und Politik bei John Rawls. In: Brantl, Dirk; Geiger, Rolf; Herzberg, 
Stephan (Hrsg.): Philosophie, Politik und Religion. Klassische Modelle 
von Antike bis Gegenwart. Akademie-Verlag. Berlin. 2013. S. 205-216. 

Horn, Christoph: Politische Gerechtigkeit bei Cicero und Augustinus. In: 
Internationale Zeitschrift für Philosophie. Heft 2. 2002. S. 181-204. 

Jedan, Christoph: Towards the Postsecular: Rawls and the Limits of secular 
Public Reason. In: Jedan, Christoph: Constellations of value. European 
Perspectives on the Intersections of Religion, Politics and Society. LIT-
Verlag. Berlin. 2013. S. 109-120. 

Kian, Azadeh: Gendered Khomeini. In: Adib-Moghaddam, Arshin (Hrsg.): A 
Critical Introduction to Khomeini. Cambridge University Press. 
Cambridge. 2014. S. 170 -192.

Kühnlein, Michael: Fetisch Säkularität: Zur Aufhebung der „großen Tren-
nung“ von Religion und Politik bei Charles Taylor.  In: Brantl, Dirk; 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


94 
 

Geiger, Rolf; Herzberg, Stephan (Hrsg.): Philosophie, Politik und Reli-
gion. Klassische Modelle von Antike bis Gegenwart. Akademie-Verlag. 
Berlin. 2013. S. 217-231. 

Knysh, Alexander: Irfan Revisited: Khomeini and the Legacy of Islamic Mys-
tical Philosophy. In: Middle East Journal. Vol. 46. No. 4. Herbst 1992. 
S. 63 -653. 

Mahdavi, Mojtaba: Ayatollah Khomeini. In: Esposito, John L.; Shahin, Emad 
El-Din: The Oxford Handbook of Islam and Politics. Oxford Universi-
ty Press. Oxford. 2013. S. 180-199. 

Maier, Hans: Politische Theologie – neu besehen (Augustinus, De civitate Dei 
VI, 5-12). In: Zeitschrift für Politikwissenschaft. 50 Jg. Heft 4. 2003. 
S.363-376. 

Malachuk, Daniel S.: Human Rights and a Post-Secular Religion of Humanity. 
In: Journal of Human Rights. Vol. 9. No. 2. 06.2010. S. 127-142. 

Mousalli, Ahmad: Hassan al-Banna. In: Esposito, John L.; Shahin, Emad El-
Din: The Oxford Handbook of Islam and Politics. Oxford University 
Press. Oxford. 2013. S. 129 - 143. 

Rasmussen, David: Rawls, Religion, and the Clash of Civilizations. In: Telos. 
No. 167. New York. Summer 2014. S. 107-125. 

Rhonheimer, Martin: Säkularer Staat, Demokratie und Naturrecht. Rechtsethi-
sche und demokratietheoretische Aspekte der Bundestagsrede Bene-
dikts XVI. In: Essen, Georg (Hrsg.): Verfassung ohne Grund? Die Re-
de des Papstes im Bundestag. Herder-Verlag. Freiburg im Breisgau. 
2012. S. 75-90. 

Rinehart, Christine Sixta: Volatile Breeding Grounds: The Radicalization of 
the Egyptian Muslim Brotherhood. In: Studies in Conflict Terrorism. 
Vol 32. 2009. S. 953 – 988. 

Rouleau, Eric: Khomeini’s Iran. In: Foreign Affairs. Vol. 59. Herbst 1980. S. 1 
– 20. 

Sabet, Amr GE: Wilayat al-Faqih and the Meaning of Islamic Government. 
In: Adib-Moghaddam, Arshin (Hrsg.): A Critical Introduction to Kho-
meini. Cambridge University Press. Cambridge. 2014. S. 69-87. 

Schelkshorn, Hans: Ein religiös fundiertes Naturrecht als vorpolitische 
Grundlage des modernen Rechtsstaats? Ein philosophischer Essay zur 
Ansprache Papst Benedikt XVI im Deutschen Bundestag. In: Essen, 
Georg (Hrsg.): Verfassung ohne Grund? Die Rede des Papstes im 
Bundestag. Herder-Verlag. Freiburg im Breisgau. 2012. S. 123-146. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


95

Schmidt, Thomas M.: Öffentliche Vernunft – vernünftige Öffentlichkeit? 
Zum Verhältnis von Rationalität und Normativität in Rawls‘ politi-
schem Liberalismus. In: Schmidt, Thomas M.; Parker, Michael G. 
(Hrsg.): Religion in der pluralistischen Öffentlichkeit. Echter-Verlag. 
Würzburg. 2008. S. 87-103. 

Schröder, Peter: "Devoid of Faith, yet terrified of Scepticism". Die Bedeutung 
der Religion in John Stuart Mills politischer Theorie von Staat und Ge-
sellschaft. In Asbach, Olaf (Hrsg.): Vom Nutzen des Staates. Staatsver-
ständnisse des klassischen Utilitarismus Hume-Bentham-Mill. Nomos-
Verlag. Baden-Baden. 2009. S. 229-246. 

Sterba, James P.: Rawls and Religion. In: Davion, Victoria; Wolf, Clark: The 
Idea of a political Liberalism. Essays on Rawls. Rowman & Littlefield. 
Lanham. Boulder. New York. Oxford. 2009. S. 34-45. 

Taylor, Charles: Für eine grundlegende Neubestimmung des Säkularismus. In: 
Mendieta, Eduardo; Van Antwerpen, Jonathan: Religion und Öffent-
lichkeit. Suhrkamp-Verlag. Frankfurt am Main. 2012. S. 53-88. 

Turner, Frank M.: Alexis de Tocqueville and John Stuart Mill on Religion. In: 
La Revue Tocqueville. Vol. 27. No. 2. 2006. S. 149-172. 

Van Oort, Johannes: Civitas dei – terrena civitas. The concept of the Two 
Antithetical Cities and Its Sources. In: Horn, Christoph (Hrsg.): Au-
gustinus. De Civitate Dei. Akademie Verlag. Berlin. 1997. S. 157-169. 

Waterman, A. M. C.: Mill versus Liberty. A review of Linda C. Rader’s John 
Stuart Mill and the Religion of Humanity. In: The American Journal of 
Economics and Sociology. Vol. 64. No. 2. 02.04.2005. S. 723-734. 

Wilson, Erin: Rethinking Religion and Politics in postsecular Europe. In: 
Jedan, Christoph: Constellations of value. European Perspectives on 
the Intersections of Religion, Politics and Society. LIT-Verlag. Berlin. 
2013. S. 121-138. 

Wolterstorff, Nicholas: Religious Reasons, Liberal Theory and Coercion. In: 
Schmidt, Thomas M.; Parker, Michael G. (Hrsg.): Religion in der plura-
listischen Öffentlichkeit. Echter-Verlag. Würzburg. 2008. S. 67-85. 

 
Monographien: 

Adomeit, Klaus: Rechts- und Staatsphilosophie. Band I: Antike Denker über 
den Staat. UTB-Verlag. Heidelberg. 2001.  

al-Banna, Hassan: What is our message? Islamic Publication Limited. Lahore. 
1995. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


96 
 

Andrick, Michael: Göttlicher Wille und menschliche Macht. Strategien zur 
Befriedung der Gesellschaft bei Locke und Spinoza. Verlag Karl Alber. 
Freiburg im Breisgau. 2010.  

Augustinus. De Civitate Dei. Schöningh-Verlag. Paderborn. 1979. 
Augustinus: Des heiligen Kirchenvaters Aurelius Augustinus zweiundzwanzig 

Bücher über den Gottesstaat. Aus dem Lateinischen übers. von Alfred 
Schröder. Kempten; München. 1911-16. 

Bedford-Strohm, Heinrich: Funkenflug – Glaube neu entfacht. adeo-Verlag. 
Aßlar. 2010. 

Biegler, Johannes: Die Civitas Dei des heiligen Augustinus. In ihren Grundge-
danken.  Verlag der Junkemannschen Buchhandlung. Paderborn. 1894.  

Böckenförde, Ernst-Wolfgang: Staat, Gesellschaft, Freiheit. Studien zur 
Staatstheorie und zum Verfassungsrecht. Suhrkamp-Verlag. Frankfurt 
am Main. 1976.  

Brown, Peter: Augustinus von Hippo. Eine Biographie. Deutscher Taschen-
buch Verlag. München. 2000.  

Deane, Herbert A.: The Political and Social Ideas of St. Augustine. Columbia 
University Press. New York. London. 1963.  

de Groot, Joanna: Religion, Culture and Politics in Iran. From the Qajars to 
Khomeini. I.B. Tauris Co. Publishers. London. 2007. 

Figgis, John Neville: The political aspects of S. Augustine’s City of God. 
Longmans, Green & Company. London. 1963.  

Golwalkar, Madhav Sadshiv: We or our nationhood defined. Nagpur. 1939. 
Habermas, Jürgen; Ratzinger, Joseph: Dialektik der Säkularisierung. Über 

Vernunft und Religion. Herder-Verlag. Freiburg im Breisgau. 2005. 
Hafez, Farid: Islamisch-politische Denker. Eine Einführung in die islamisch-

politische Ideengeschichte. Verlag Peter Lang. Frankfurt am Main. 
2014. 

Hirschberger, Johannes: Geschichte der Philosophie. Herder Verlag. Freiburg 
im Breisgau. 1999.  

Islami, Sayyid Hasan: Imam Khomeini. Ethics and Politics. International Af-
fairs Department. Teheran. 2003. 

Khomeini, Ruhollah: Islam and Revolution. Mizan Press. Berkeley. 1981. 
Knoblauch, Hubert: Religionssoziologie. de Gruyter Verlag. Berlin. 1999. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


97

Künzl, Jan: Islamisten – Terroristen oder Reformer? Die ägyptische Muslim-
bruderschaft und die palästinensische Hamas. Tectum Verlag. Marburg. 
2008.  

Lam, Cong Quy Joseph: Joseph Ratzinger’s Theological Retractions. Verlag 
Peter Lang. Bern. 2013. 

Laufs, Joachim: Der Friedensgedanke bei Augustinus. Untersuchungen zum 
XIX. Buch des Werkes De Civitate Dei. Franz Steiner Verlag. Wiesba-
den. 1973.  

Martin, Vanessa: Creating an Islamic State. Khomeini and the Making of a 
New Iran. I.B. Tauris Co. Publishers. London. 2000. 

Marx, Karl; Engels, Friedrich: Werke. Band 1. Karl Dietz Verlag. Berlin. 1976.  
Mavani, Hamid: Religious Authority and Political Thought in Twelver Shi’ism. 

From Ali to Post-Khomeini. Routledge. London. New York. 2013. 
May, Hans: Religion und die Zukunft der Demokratie. LIT-Verlag. Berlin. 

2008.  
Mill, John Stuart: Essays on Ethics, Religion and Society. University of Toron-

to Press. Routledge & Kegan Paul. Toronto. 1969.  
Moser, Thomas J.: Politik auf dem Pfad Gottes. Zur Genese und Transforma-

tion des militanten sunnitischen Islamismus. Innsbruck University 
Press. Innsbruck. 2012. 

Mustafa, Imad: Der Politische Islam. Zwischen Muslimbrüdern, Hamas und 
Hizbollah. Promedia Druck- und Verlagsgesellschaft. Wien. 2013. 

Polke, Christian: Öffentliche Religion in der Demokratie. Eine Untersuchung 
zur Weltanschaulichen Neutralität des Staates. Evangelische Verlagsan-
stalt. Leipzig. 2009.  

Ratzinger, Joseph: Kirche, Ökumene und Politik. Neue Versuche zur Ekklesi-
ologie. Johannes Verlag. Einsiedeln. 1987. 

Ratzinger, Joseph; Maier, Hans: Demokratie in der Kirche. Möglichkeiten, 
Grenzen, gefahren. Lahn-Verlag. Limburg. 1970. 

Ratzinger, Joseph: Werte in Zeiten des Unrechts. Die Herausforderungen der 
Zukunft bestehen. Herder-Verlag. Freiburg im Breisgau. 2005. 

Rawls, John; Nagel, Thomas (Hrsg.): Über Sünde, Glaube und Religion. Wis-
senschaftliche Buchgesellschaft. Suhrkamp-Verlag. Berlin. 2010. 

Roos, Lothar; Münch, Werner; Spieker, Manfred: Benedikt XVI und die 
Weltbeziehung der Kirche. Schöningh-Verlag. Paderborn. 2015. 

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550


98 
 

Schilling, Otto: Die Staats- und Soziallehre des hl. Augustinus. Herder Verlag. 
Freiburg im Breisgau. 1910. 

Seidel, Bruno: Die Lehre vom Staat beim heiligen Augustinus. Breslau. 1910.  
Tocqueville, Alexis de; Mayer, J.P.(Hrsg.): Über die Demokratie in Amerika. 

Reclam-Verlag. 1985. 
Utz, Arthur F (Hrsg.): Glaube und demokratischer Pluralismus im wissen-

schaftlichen Werk von Joseph Kardinal Ratzinger. Zur Verleihung des 
Augustin-Bea-Preises. WBV-Verlag. Bonn. 1989. 

Wiedenhofer, Siegfried: Die Theologie Joseph Ratzingers/ Benedikt XVI. Ein 
Blick aufs Ganze. Verlag Friedrich Pustet. Regensburg. 2016.

https://doi.org/10.5771/9783828867550 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:28:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867550

	Vorwort der Herausgeber
	Inhalt
	1 Einleitung
	2 Das liberale Verständnis von Religion im (demokratischen) Staat
	2.1 Der Toleranzbegriff bei John Locke
	2.2 Staat und Religion bei Tocqueville und Mill
	2.3 Religionen in John Rawls Staatskonstruktion
	2.4 Post-Säkulare Ideen bei liberalen Denkern
	2.5 Zusammenfassung der Anforderungen des Liberalismus

	3 Christliche Sicht auf das Verhältnis von Staat, Christentum und Kirche
	3.1 Das Verhältnis von Staat und Religion bei Augustinus
	3.1.1 Entstehung von "De Civitate Dei"
	3.1.2 Begriffsklärungen und Definitionen
	3.1.2.1 Civitas Terrena und Civitas Dei
	3.1.2.2 Die augustinische Staatsdefinition
	3.1.2.3 Das augustinische Kirchenverständnis

	3.1.3 Der Christ als Zoon Politikon
	3.1.4 Das Verhältnis von Kirche und Staat
	3.1.5 Vergleich mit den liberalen Anforderungskriterien

	3.2 Joseph Ratzingers Vorstellungen von Staat und Kirche
	3.2.1 Kirche und Christentum in der Moderne
	3.2.2 Staatlichkeit bei Ratzinger
	3.2.3 Die Rolle der Kirche im Staatsgefüge
	3.2.4 Vergleich der Ideen mit den liberalen Anforderungen

	3.3 Die Öffentliche Theologie von Heinrich Bedford Strohm
	3.3.1 Zivilgesellschaft als modernes Gesellschaftsmodell
	3.3.2 Öffentliche Theologie als politisches Programm
	3.3.3 Kritik an der Öffentlichen Theologie
	3.3.4 Vergleich mit den liberalen Anforderungskriterien


	4 Muslimische Sicht des Verhältnisses von Staat und Islam
	4.1 Hassan al-Banna: Begründer des politischen Islam
	4.1.1 Biographie und Hintergrund
	4.1.2 Das Islamverständnis al-Bannas
	4.1.3 Islam, Staatlichkeit und Politik
	4.1.4 Vergleich mit den liberalen Anforderungskriterien

	4.2 Ayatollah Ruhollah Khomeini: die Islamische Regierung
	4.2.1 Einstellungen des jungen Khomeini
	4.2.2 Politische Vorstellungen und Radikalisierung vor der Revolution1978-79
	4.2.3 Entwicklung der Ideen während und nach der Revolution
	4.2.4 Vergleich der Vorstellungen mit den liberalen Anforderungen


	5 Zusammenfassung und Vergleich der verschiedenen Sichtweisen
	6 Fazit & Ausblick
	Literatur- und Quellenverzeichnis

