Bastian Strobel

Gott + Staat = Gottesstaat?

Das Verhiltnis von Staat und Religion in Christentum ungd Islam



https://doi.org/10.5771/9783828867550

Politik begreifen

Schriften zu theoretischen und empirischen Problemen
der Politikwissenschaft

‘am 19.01.2026, 11:28:47. Inhalt.

‘mit, f0r oder in KI-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

‘am 19.01.2026, 11:28:47.

ter

mit, fr oder in KI-



https://doi.org/10.5771/9783828867550

Politik begreifen

Schriften zu theoretischen und empirischen Problemen
der Politikwissenschaft

Band 26

Gott + Staat = Gottesstaat?
Das Verhdltnis von Staat und Religion
in Christentum und Islam

von

Bastian Strobel

Herausgegeben von
Prof. Dr. Johannes Marx
Dr. Annette Schmitt

Tectum Verlag



https://doi.org/10.5771/9783828867550

Bastian Strobel

Gott + Staat = Gottesstaat? Das Verhiltnis von Staat und Religion in
Christentum und Islam

Politik begreifen: Schriften zu theoretischen und empirischen Problemen
der Politikwissenschaft; Band 26

© Tectum - ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2017

ISBN: 978-3-8288-6755-0
ISSN: 1867-755X

(Dieser Titel ist zugleich als gedrucktes Werk unter der ISBN
978-3-8288-4040-9 im Tectum Verlag erschienen.)
Umschlagabbildung: shutterstock.com © Elena Dijour

Besuchen Sie uns im Internet
www.tectum-verlag.de

Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Angaben sind
im Internet iiber http://dnb.ddb.de abrufbar.

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

Vorwort der Herausgeber

Bastian Strobel beschiftigt sich mit einer der wichtigsten Fragen der gegen-
wirtigen Politischen Theorie. Er untersucht das Verhiltnis von Religion und
Staat am Beispiel ausgewihlter Denker des Christentums sowie des Islams.
Fir das Christentum zieht er stellvertretend Augustinus, Joseph Ratzinger und
Heinrich Bedford Strohm heran. Die muslimische Sicht auf das Verhiltnis
von Staat und Kirche wird am Beispiel von Hassan al-Banna und Ayatollah
Ruhollah Khomeini herausgearbeitet. Dabei diskutiert er, wie die die jeweili-
gen Positionen aus Sicht der liberalen Theorie zu bewerten sind.

Dem Verfasser gelingt es auf tiberzeugende Weise, die Vielzahl unterschiedli-
cher Positionen und die inhaltliche Breite der Religionen herauszuarbeiten. Er
zeigt dartber hinaus, dass die besprochenen christlichen Religionsauffassun-
gen cher mit einer liberalen Vorstellung des Verhiltnisses von Kirche und
Staat zu vereinen sind als die besprochenen muslimischen Positionen und
bestitigt damit die Thesen Tocquevilles.

Bei dem vorliegenden Beitrag handelt es sich um eine dullerst kenntnisreiche,

informative Arbeit, die unserem Anspruch, komplexe Fragestellungen theo-
riegeleitet und systematisch zu analysieren, in vorbildlicher Weise gerecht
wird. Deshalb wurde sie mit dem Tectum-Preis 2017 ausgezeichnet. Wir freu-
en uns, sie mit der Publikation in unserer Reihe ,,Politik begreifen einer brei-
teren Offentlichkeit zuginglich machen zu kénnen.

Die Herausgeber

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

Inhalt

2.1
2.2
2.3
24
2.5

3.1

3.2

3.3

Einleitung ....ccccoevvinnnmmiiiiiiiiiiiiiinninneeennneeeeeeen 8

Das liberale Verstindnis von Religion im

(demokratischen) Staat.......ccevvueeeeirineeeeiininieeeininnnneennn. 12
Der Toleranzbegtiff bei John Locke ..o 12
Staat und Religion bei Tocqueville und Mill ........c.ccocuviiviniinininnnen, 16
Religionen in John Rawls Staatskonstruktion .........ccceececiniciicninen, 21
Post-Sikulare Ideen bei liberalen Denkern ..., 26
Zusammenfassung der Anforderungen des Liberalismus.................... 31

Christliche Sicht auf das Verhiltnis von Staat,

Christentum und Kirche ......coocoerieencnniiinniniennnee, 34
Das Verhiltnis von Staat und Religion bei Augustinus...........c.cccoeeee.. 34
3.1.1 Entstehung von "De Civitate Dei" .......ocoocuvivcvivinininn. 34
312 Begriffsklirungen und Definitionen ........ccocvvevivricnnnnnn. 35
3.13 Der Christ als Zoon Politikon ..........cccecuvicinivincinicinin. 40
314 Das Verhiltnis von Kirche und Staat........ccoeveuevvicucnnnee. 42
3.1.5 Vergleich mit den liberalen Anforderungskriterien ......... 45
Joseph Ratzingers Vorstellungen von Staat und Kirche

3.21 Kirche und Christentum in der Moderne.........

322 Staatlichkeit bei Ratzinger ........cccccvuecuvicuninnnne.

323 Die Rolle der Kirche im Staatsgeflige.......ccovuvererrercrcnne.
3.2.4 Vergleich der Ideen mit den liberalen Anforderungen.....53
Die Offentliche Theologie von Heinrich Bedford Strohm.................. 55
3.3.1 Zivilgesellschaft als modernes Gesellschaftsmodell ......... 56
332 Offentliche Theologie als politisches Programm............. 58
3.3.3 Kritik an der Offentlichen Theologie ........creeerereerereenn. 61
3.3.4 Vergleich mit den liberalen Anforderungskriterien .......... 62

‘am 19.01.2026, 11:28:47. Inhalt.

tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

4 Muslimische Sicht des Verhiltnisses von Staat und
| 1 21 o o WP PPOPRRPRt 65
4.1 Hassan al-Banna: Begriinder des politischen Islam........ccccccocviviinnen 65
4.1.1 Biographie und Hintergrund........ccooccuviniccininicnniccinence 65
4.1.2 Das Islamverstindnis al-Bannas.........cccccevvvvvevieeveicvenennne 67
4.1.3 Islam, Staatlichkeit und Politik ........ccocevvereveievreinreeireienns 69
414 Vergleich mit den liberalen Anforderungskriterien .......... 72
4.2 Ayatollah Ruhollah Khomeini: die Islamische Regierung..................... 74
4.2.1 Einstellungen des jungen Khomeini.......occoevvieievnicnnnnnn. 75
422 Politische Vorstellungen und Radikalisierung vor der
Revolution 1978-79 ... 76
4.2.3 Entwicklung der Ideen wihrend und nach der Revolution
................................................................................................. 79
424 Vergleich der Vorstellungen mit den liberalen
ANFOrderungen ..o 83
5 Zusammenfassung und Vergleich der verschiedenen
SICHEWEISEI cevuieneieniieneienieieneerteeenereseereneernseeesnereneesnnes 86
6 Fazit & AusbliCK....cceceieuiieniereniernciencreeceeeneerenceeneeennnes 90
Literatur- und QuellenverzeiChnis....ccccceueeeeneeeeneeeneereneeenneeennnns 91
7

‘am 19.01.2026, 11:28:47. Inhalt.

tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

1 Einleitung

"Der freiheitliche, sikulatisierte Staat lebt von Voraussetzungen, die et selbst
nicht garantieren kann."! Das berihmte Bockenforde-Diktum besagt, dass
liberale Staaten, wie sie in der westlichen Welt vorkommen von Vorausset-
zungen leben, die andere fiir sie geschaffen haben. Diese Voraussetzungen
wurden zum einen durch das Christentum, zum anderen durch die Aufklirung
und die scheinbare Uberwindung der christlichen Vorrangstellung erreicht.
Der ehemalige Verfassungsrichter Béckenférde geht davon aus, dass liberale
Staaten diese Voraussetzungen nicht garantieren kénnen, da diese nicht in der
Lage sind die Voraussetzungen zu reproduzieren. Der liberale Staat ist laut
Béckenforde darauf angewiesen, dass es Wahrheitsstifter gibt, die den Biirgern
einen Sinn und eine Wahrheit vermitteln, die der Staat nicht kommunizieren
kann. Fur Bockenforde geht es um Folgendes: "Vom Staat her gedacht,
braucht die freiheitliche Otdnung ein verbindendes Ethos, eine Art 'Gemein-
sinn' bei denen, die in diesem Staat leben."? Dieser "Gemeinsinn" muss nicht
unbedingt Religion sein, sondern es geht um eine einheitliche Weltanschau-
ung, die alle Biirger verbindet. John Rawls wiirde dies den Overlapping Con-
sensus, einen Konsens dem alle Weltanschauungen zustimmen kénnen, nen-
nen.

Nun kann man sich fragen, warum ein Zitat eines Verfassungsrichters aus
dem Jahr 1964 heute noch aktuell ist. Zum einen hat der Islamistische Terror,
der seit den 1990er Jahren viele Lander des Westens erschiittert, dazu beige-
tragen. Zum anderen aber sind auch grundlegende ethische Fragen, ausgelGst
durch technischen Fortschritt, in den westlichen Demokratien aufgetreten, die
die Grundhaltungen eines jeden Einzelnen betreffen.’ Ein dritter Punkt der
nicht vergessen werden darf ist, dass Religion aus verschiedenen Grinden
wieder an Bedeutung gewinnt. Ein Grund hierfiir ist ein gestiegenes Gefiihl
der Unsicherheit, sei es durch Globalisierung oder Abstiegsangst, in den Be-
volkerungen des Westens wieder an Bedeutung gewinnen.

Der islamistische Terror ist im Jahr 2017 kein neues Phidnomen. Spitestens
seit dem 11. September 2001 ist wohl jedem klar, dass dieser bis heute eine

' Bockenforde, Ernst-Wolfgang: Staat, Gesellschaft, Freiheit. Studien zur Staatstheorie
und zum Verfassungsrecht. Suhrkamp-Verlag. Frankfurt am Main. 1976. S. 60.

% Frankfurter Rundschau: "Freiheit ist ansteckend". 2. November 2010, S. 32 f.

’ Polke, Christian: Offentliche Religion in der Demokratie. Eine Untersuchung zur
Weltanschaulichen Neutralitit des Staates. Evangelische Verlagsanstalt. Leipzig. 2009.
S. 45.

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

der Hauptbedrohungen der westlichen Demokratien im noch jungen 21. Jaht-
hundert darstellt. Der islamistische Terrorismus stellte und stellt die Staaten
vor eine Herausforderung, die so vorher relativ unbekannt war. Zwar gab es
auch vor den Anschligen von Al-Quaida schon terroristische Anschlige, man
erinnere sich nur an die RAF in der Bundesrepublik, allerdings ist die erneute
Relevanz von Religion als Konfliktpotenzial fiir die meisten Staaten unge-
wohnt. In Europa sind die meisten Religionskriege schon seit dem 30jihrigen
Krieg abgehakt und wurden mit dem Westfilischen Frieden beendet. Das
Vorgehen gegen Islamismus und letztlich religise Motive wurde ein Motor
fir die Sicherheitspolitik der letzten 15 Jahre, die viele Staaten nach dem Zu-
sammenbruch des Ost-Blocks vernachlissigt hatten.

Ein zweiter Punkt, der die bestehende Relevanz von Religionen verdeutlicht,
sind die grundlegenden ethischen Fragen, vor denen viele westliche Staaten in
den letzten Jahtren standen und stehen. Sei es die Erlaubnis von Abtreibung,
die Priimplantationsdiagnostik oder die Sterbehilfe. Jede dieser politischen
Fragen bertihrt auch die moralischen Vorstellungen jedes Einzelnen in der
Gesellschaft. Da Religionen auf die Moralvorstellungen des Einzelnen grolen
Einfluss ausiiben, haben sie in diesen ethischen Fragen wieder eine Relevanz
erfahren, die es in dieser Form lange nicht gab.* Viele Vertreter der Sikulari-
sierungsthese hatten nicht erwartet, dass dies in westlichen Gesellschaften
moglich wire, da fir diese Vertreter die Entwicklung der heutigen westlichen
Welt in der Abgrenzung von Religion entstanden ist. Der technische und
wissenschaftliche Fortschritt hat neue Fragen aufgeworfen und dadurch den
Religionsgemeinschaften wieder zu einer neuen Relevanz in der politischen
Diskussion verholfen.

Der dritte Punkt zielt auf neue Angste in der Bevolkerung ab. Durch die Glo-
balisierung, die Eurokrise und zuletzt die Flichtlingskrise sind in den Bevél-
kerungen des Westens Angste entstanden, die Populisten wie Donald Trump
einige Wahletfolge beschett haben.’ Die diffuse Angst vor dem Fremden ist
auch eine Angst vor der fremden Religion. Vielen Menschen in den USA,
Deutschland, Frankreich, Osterreich und anderen Lindern macht es Sorge,
dass vermehrt Menschen zu thnen kommen, die einer anderen Religion ange-
héren und aus einem fremden Kulturkreis stammen. Die Angst vor Uber-
fremdung ist auch die Angst davor, die eigene Identitit zu verlieren. Die Iden-
titdt also, die eng mit der sogenannten abendlindischen christlich-jiidischen
Tradition verbunden ist und die nun durch die Ankunft von immer mehr
Menschen mit islamischer Religionszugehérigkeit scheinbar in Gefahr gerit.
Auch die Angst, die durch die Globalisierung entstanden ist, fithrt dazu, dass

* Polke. 2009. S. 29.
> Polke. 2009. S. 30.

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

Religionen wieder wichtiger werden. Katl Marx bezeichnete die Religionen
einst als Opium des Volkes und meinte damit, dass Menschen meist in Angst-
situationen vermehrt zu Religiositit neigen und durch diese beruhigt werden.
Fir Marx war der Einsatz dieses Opiats aber ein Mittel der Kapitalisten, um
das Proletariat ruhig zu stellen.® Die Religionssoziologie kann schon lange
zeigen, dass Religionen in Krisen wieder relevanter werden, da diese den Men-
schen vermeintlich Halt und Sicherheit geben kann.”

Es wird somit deutlich, warum Religionsgemeinschaften im Jahr 2017 immer
noch relevant sind und nicht aus der Betrachtung der Politikwissenschaft
verschwinden sollten. Sie sind ein relevanter Faktor in der Tagespolitik eines
jeden Landes und deshalb sollten die Einstellungen der Religionsgemeinschaf-
ten gegentiber dem Staat untersucht werden. In der nun folgenden Arbeit
sollen deshalb religionsspezifische Unterschiede im Verhiltnis von Staat und
Religion betrachtet werden. Es geht vor allem darum, die klassische Sicht auf
das Verhiltnis, vom liberalen Standpunkt aus, aufzugeben und aus der Sicht
einiger Denker des Christentums und Islams darauf zu blicken. Die Leitfragen
der Arbeit sind deshalb folgende: Existieren religionsspezifische Unterschiede
in der Sicht auf das Verhiltnis von Staat und Religion zwischen ausgewihlten
Denkern des Christentums und des Islams? Unterscheidet sich deren Sicht-
weise von der liberalen Interpretation? Hierzu soll zuerst die liberale Sichtwei-
se, die sich in den letzten 300 Jahren entwickelt hat, prisentiert werden, um
daraus einen Anforderungskatalog zu erstellen, der an die Sichtweisen der
religidsen Vertreter angelegt werden kann. Dazu werden neben Locke, Mill
und Tocqueville auch Rawls, Taylor und Habermas betrachtet.

Im Anschluss daran folgt eine Vorstellung der christlichen Sichtweise auf das
Verhiltnis von Staat und Religion. Hierzu wird zuerst auf Augustinus verwie-
sen, der in "De Civitate Dei" wohl der erste religiése Vordenker war, der das
Verhiltnis im finften Jahrhundert systematisch analysiert hat. Im weiteren
Verlauf kommen dann noch Joseph Ratzinger, der im Jahr 2005 zu Papst
Benedikt XVI gewihlt wurde, und Heinrich Bedford-Strohm, der Vorsitzende
der Evangelischen Kirche in Deutschland, zu Wort, die die aktuelle Sichtweise
der katholischen und evangelischen Kirche reprisentieren. Bei den Denkern
des islamischen Glaubens soll vor allem die unterschiedliche Sichtweise von
Schiiten und Sunniten betrachtet werden. Dazu werden die Schriften von
Hassan al-Banna, dem Begriinder der Muslimbruderschaft und des politischen
Islam, sowie die Schriften von Ayatollah Ruhollah Khomeini, dem Grinder
der Islamischen Republik im Iran, zu Grunde gelegt.

¢ Marx, Karl; Engels, Friedrich: Werke. Band 1. Karl Dietz Vetlag. Betlin. 1976. S. 378 f.
7 Knoblauch, Hubert: Religionssoziologie. de Gruyter Vetlag. Berlin. 1999. S. 36 f.

10

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

Es ist zu erwarten, dass es einige Unterschiede zwischen den christlichen und
muslimischen Denkern einerseits, aber auch innerhalb der Religionen anderer-
seits gibt. Diese Erwartung erscheint schon fast trivial, ist aber eine logische
Folge der Ausdifferenzierung innerhalb der verschiedenen Religionsgemein-
schaften. Theologische Unterschiede bieten hier die Grundlage fiir unter-
schiedliche Auffassungen vom optimalen Verhiltnis von Staat und Religion.
Hierzu schreibt Alexis de Tocqueville im 19. Jahrhundert:

"Mohammed hat nicht nur religiose Lehren vom Himmel herabge-
holt [...] sondern auch politische Leitsitze, burgerliche und straf-
rechtliche Gesetze [...]. Das Evangelium spricht hingegen nur von
den allgemeinen Beziehungen der Menschen zu Gott und unterei-
nander. AuBlerhalb dessen lehrt es nichts und verpflichtet zu keinem
Glauben. Dies allein genitigt [...] dal die erstgenannte dieser beiden
Religionen in Zeiten der Aufklirung und der Demokratie nicht lange
herrschen kann, wogegen die zweite in solchen Zeiten wie in allen
andern fortzudauern bestimmt ist."®

Der Hauptunterschied liegt fir ihn darin, dass der Islam grundsitzliche politi-
sche Vorgaben macht, die das Christentum so nicht kennt. Deshalb sei der
Islam nicht demokratickompatibel, das Christentum aber schon. Daraus resul-
tiert die zweite These: Es ist daher zu erwarten, dass die muslimischen Vor-
stellungen von al-Banna und Khomeini das liberale Anforderungsprofil nicht
erfilllen werden. Gleichzeitig muss man aufgrund von Tocquevilles Aussage
davon ausgehen, das Augustinus, Ratzinger und Bedford-Strohm mit dem
liberalen Anforderungsprofil kompatibel sind.

® Tocqueville, Alexis de; Mayer, J.P.(Hrsg.): Uber die Demokratie in Amerika. Reclam-
Verlag. 1985. 8. 227.

11

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

2 Das liberale Verstindnis von Religion im
(demokratischen) Staat

Die Sicht des Liberalismus auf das optimale Verhiltnis von Staat und Religion
wird heutzutage hiufig mit der Sikularisierungsthese verbunden. Man geht
davon aus, dass der Riickzug der Religion ins Private und die Trennung von
Staat und Religion fiir Vertreter des Liberalismus erstrebenswert sind. Im
folgenden Abschnitt soll gezeigt werden, dass dies nicht fir alle und lingst
nicht fir die aktuellsten Vertreter der liberalistischen Idee gilt. In den letzten
Jahtren hat sich, vergleichbar zur Gesellschaft, auch im Liberalismus eine
Wende hin zu post-sikularen Ideen vollzogen, die von Jirgen Habermas und
Charles Taylor vertreten wird.

Deshalb soll im Folgenden nicht nur auf die Vertreter einer klassischen Vor-
stellung der Trennung von Staat und Religion wie Locke und Mill eingegangen
werden, sondern es sollen auch andere Vorstellungen vorgelegt werden, in
denen eine vollstindige Trennung von Staat und Religion nicht vollzogen
wird. AbschlieBend soll dann ein liberales Anforderungsprofil far das Verhilt-
nis von Staat und Religion erstellt werden. Zu Beginn wird auf Lockes Vor-
stellung von Toleranz eingegangen.

2.1  Der Toleranzbegriff bei John Locke

Zu Lockes Lebzeiten (1632 - 1704) sind das Verhiltnis von Staat und Religi-
on, sowie das Verhaltnis der christlichen Konfessionen untereinander hochak-
tuell. Unter dem Eindruck der europiischen Religions- beziehungsweise Kon-
fessionskriege entwickelt John Locke seinen Toleranzbegriff, der dazu fithren
soll, dass sich militirische Konflikte aufgrund von unterschiedlichen religiosen
Auffassungen nicht wiederholen. Fir Locke sind die Religionskonflikte der
Vergangenheit eine Verirrung der praktischen Vernunft der Menschen, da der
Streit Uber das richtige Leben nicht die Sache der Religionen sondern des
Staates ist. Dies hitten die Menschen nicht erkannt.” Doch wie lisst sich solch
eine Verirrung verhindern? Fir Locke gibt es dafiir einen einfachen Plan, der
zwei Stufen umfasst. Erstens die Trennung von Staat und Religion und zwei-
tens die Toleranz der Religionen untereinander.

’ Andrick, Michael: Géttlicher Wille und menschliche Macht. Strategien zur Befriedung
der Gesellschaftbei Locke und Spinoza. Verlag Karl Alber. Freiburg im Breisgau. 2010.
S. 140.

12

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

Wenn man den ersten Punkt, die Trennung von Staat und Religion, niher
betrachtet, dann stellt man fest, dass diese Trennung nicht nur die Institutio-
nen des Staates und der Kirche betrifft, sondern auch jeden einzelnen Men-
schen. Um die Trennung vollzichen zu kénnen, muss der Mensch, Locke
folgend, sittlich gespalten werden. Er bewegt sich nun in zwei Sphiren. Zum
einen der Sphire der Moral beziehungsweise der Religion und zum anderen in
der Sphire der Politik bezichungsweise des Staates.'® Der Mensch muss selbst
immer Gberpriifen, in welcher Sphire er sich gerade bewegt, und er muss es
vermeiden, dass er Inhalte der einen in die andere Gbertrigt. In der politischen
Sphire soll der Mensch rational handeln. Diese Rationalitdt verlangt, dass im
Politischen die Kategorien gut und schlecht ignoriert werden. Stattdessen soll
der Biirger beurteilen, ob etwas fir das Wohl der gesamten Gesellschaft niitz-
lich ist oder nicht. Selbst der Regent hat sich nach diesem Prinzip zu richten,
denn sein Seelenheil ist seine Privatsache und sollte seine Politik nicht beein-
flussen.!" Laut Locke soll der Regent "heaven for himself and peace for his

countty"!? anstreben.

Die Religion wird dadurch von Locke komplett ins Private verschoben. Er
schreibt dazu im "Essay Concerning Toleration": Civil service "is a thing
wholly between God and me."" Der Staat datf in diese Verbindung nicht
eingreifen, denn Trennung von Staat und Religion meint fiir Locke nicht nur,
dass die Religion sich nicht ins Politische einmischen datf, sondern, dass der
Staat sich nicht ins Religitse einmischen darf:

"He [the magistrate] can right me against my neighbour but cannot
defend me against my god. Whatever evil I suffer by obeying him in
other things he can make me amends in this world, but if he force me
to a wrong religion, he can make me noe in the other world"!*

1

Andrick. 2010. S. 71.

Andrick. 2010. S. 80.

Andrick. 2010. 8. 71

® Locke, John: An Essay concerning Toleration (1689). In: Milton, Philip, Milton, J. R.

The Clarendon Edition of the Works of John Locke: An Essay Concerning Toleration:

And Other Writings on Law and Politics, 1667-1683. Oxford Scholarly Editions
Online. 2013.

http:/ /www.oxfordscholatlyeditions.com/view/10.1093/actrade/9780199575732.
book.1/actrade-9780199575732-div2-27?r-1=1.000&wm-1=1&t-1=contents-tab&p1
1=1&w1-1=1.000&p2-1=1&w2-1=0.400.

Locke. 1667. http://www.oxfordscholatlyeditions.com/view/10.1093/
actrade/9780199575732.book.1/actrade-9780199575732-div2-277r-1=1.000&
wm-1=1&t-1=contents-tab&p1-1=1&w1-1=1.000&p2-1=1&w2-1=0.400.

o

=

13

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

Der Staat hat dadurch zwar das Recht im Diesseits zu regieren; aber alles was
das Jenseits betrifft ist die Sache der Religion.

Der zweite wichtige Punkt neben der Trennung ist die Toleranz. Fur Locke ist
diese zentral, denn sie gewihrleistet erst, dass die Trennung von Staat und
Religion funktionieren kann. Der Begriff der Toleranz entwickelt sich aller-
dings erst spit bei Locke. Nach der Restauration der Monarchie ist er erst
einmal gegen einen Religionspluralismus, da er der Meinung ist, dass dieser
Ubetrhaupt erst Schuld sei an den Witren der Religionskriege.'® Die Einsicht,
dass verschiedene Konfessionen auch friedlich zusammenleben konnen,
kommt fir Locke erst bei einer Reise nach Kleve. Dort leben Katholiken,
Protestanten und Calvinisten friedlich miteinander und Locke versteht, dass
religioser Pluralismus keine Bedrohung fiir den Frieden sein muss.'® In seinem
1689 veréffentlichten "Letter Concerning Toleration", entwickelt Locke nun
einen Toleranzbegriff, der in der Ideengeschichte des Liberalismus einen ho-
hen Stellenwert erhalten hat.

In diesem Brief an Philip van Limborch plidiert Locke fiir eine Toleranz-
pflicht fur Kitchen."” Diese Toleranzpflicht haben simtliche kirchlichen Ge-
meinschaften gegentiber anderen Religionsgemeinschaften aber auch gegen-
liber dem Staat. Die im "Essay Concerning Toleration" vollzogene Trennung
von Kirche und Staat baut er weiter aus. Beispielsweise schrinkt er durch die
Toleranzpflicht die Bestrafungsmdglichkeiten von Kirchen bei einem Regel-
verstof stark ein. Letztlich bleibt nur die Méglichkeit, ein Mitglied auszu-
schlieBen, wenn es gegen die kirchlichen Regeln verstoBt.'® Ist detjenige, der
den Versto3 begeht, kein Mitglied der jeweiligen Kirche, dann hat die Kirche
aufgrund der vorgeschriebenen Toleranz Andersdenkender gar keine Hand-
habe mehr iiber die Bestrafung des Delinquenten. Auch fiir den Staat gilt die
oben beschriebene Toleranzpflicht. Solange das Verhalten eines Biirgers nur
kirchliche Regeln verletzt, staatliche Gesetze aber einhilt, muss die Exekutive
dies akzeptieren und hat kein Recht einzugreifen.”® AuBerdem folgt aus der
Trennung von Staat und Kirche indirekt die Toleranzpflicht des Staates, da
eine Einmischung in religiése Belange verboten ist. Locke schreibt hierzu in
seinem "Letter Concerning Toleration":

' Brantl, Dirk: John Locke iiber Griinde und Grenzen der Toleranz. In: Brantl, Dirk;
Geiger, Rolf; Herzberg, Stephan (Hrsg.): Philosophie, Politik und Religion. Klassische
Modelle von Antike bis Gegenwart. Akademie-Verlag. Berlin. 2013. S. 148.

' Andrick. 2010. S. 67.

7 Brantl. 2013. S. 153.

'8 Brantl. 2013. S. 153 f.

14

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

"As the magistrate has no power to impose by his laws the use of any
rites and ceremonies in any church, so neither has he any power to
forbid the use of such rites and ceremonies as are already received,
approved, and practiced by any Church"".

Selbst wenn diese Riten und Zeremonien dem Herrscher personlich nicht
gefallen, hat er keine Handhabe tber deren Austibung und muss sie tolerieren.

Allerdings hat die Toleranz gegentiber Religionsgemeinschaften fir Locke
auch seine Grenzen. Diese Toleranz endet, wenn die Ausiibung der Religion
das Handeln des Staates unterminiert. Aus diesem Grund sind Katholiken und
Atheisten von diesem Toleranzrecht ausgeschlossen. Katholiken sind fir
Locke deshalb ausgeschlossen, da sie zwei weltlichen Herren dienen mussen,
dem Papst und dem Herrscher des Staates. Fur Locke kann jeder Mensch im
Diesseits allerdings nur einem Herren hoérig sein, was bei Katholiken zu Prob-
lemen fithrt. Vor allem der Umstand, dass der Papst seine Anhidnger von der
Treuepflicht gegentiber dem Landesherren freisprechen kann, stellt fiir Locke
ein zentrales Problem dar.?® SchlieBlich wiirde somit das staatliche Handeln
unterminiert werden und zu neuen religiésen Konflikten fithren. Katholiken
sind somit nicht vertrauenswirdig und werden von Locke deshalb von der
Toleranz ausgeschlossen. Ahnlich sieht es bei den Atheisten aus. Diese hilt
Locke fir vertrauensunwiirdig, denn diese kénnen keinen belastbaren Treue-
schwur leisten. Fiir Locke braucht ein gltiges Versprechen immer eine Riick-
bindung an Gott, da dessen Strafandrohung bei einem Wortbruch diesen erst
verhindern.?!

Doch warum sollten die Kirchen die Toleranzpflicht akzeptieren? Welche
Vorteile ergeben sich fiir sie daraus? Fir Locke scheint es klar, dass die Kir-
chen ein Interesse an einer sicheren Existenz haben. Sie kénnen es nicht wol-
len, dass Konflikte und Unsicherheit zuriickkehren und werden deshalb auch
die Toleranzpflicht akzeptieren.”> Durch die Akzeptanz konnen die Kirchen-
mitglieder sich sicher sein, dass ihre eigene Religionsausiibung durch andere
religidse Gruppen nicht gefihrdet ist und sie ihr Leben nach ihren eigenen
Vorstellungen leben kénnen.

Die von Locke beschriebene Toleranzpflicht war nicht nur in der Ideenge-
schichte des Liberalismus relevant, sondern durch seine zwei Stufen, der

" Locke, John. A Letter Concerning Toleration. 1689. S. 25 f.
http://socserv2.socsci.memaster.ca/econ/ugem/ 3113 /locke/ toleration.pdf.
(Stand: 09.12.2016).

% Brantl. 2013. S. 154.

2 Brantl. 2013. S. 158.

2 Andrick. 2010. S. 142,

15

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

Trennung von Staat und Kirche, sowie der Toleranzpflicht fiir religidse
Gruppen und den Staat, entwickelte er eine Religionsfreiheit, die in gewisser
Form in der britischen und niederlindischen Gesetzgebung bis heute exis-
tiert.” Diese Vorstellungen sind eindeutig sikular und kliaren das Verhiltnis
von Staat und Religion, indem sie beide Sphiren strikt voneinander trennen.
Diese Anforderung sowohl an den Staat als auch an die Kirchen prigen bis
heute die westliche Vorstellung vom optimalen Verhiltnis von Staat und Reli-
gion, obwohl sich die Realitit in den meisten Staaten durchaus anders dar-
stellt.

Im nichsten Teil sollen nun die Vorstellungen von John Stuart Mill und Ale-
xis de Tocqueville vorgestellt werden, die, obwohl sie miteinander gut bekannt
waren und viele Ansichten teilten, relativ unterschiedliche Auffassungen tber
die optimale Rollenverteilung von Staat und Religion hatten.

2.2 Staat und Religion bei Tocqueville und Mill

Besicht man sich die Umstinde, unter denen Alexis de Tocqueville (1805 -
1859) und John Stuart Mill (1806 - 1873) tber Religionen nachdachten, dann
konnten diese nicht unterschiedlicher sein. Wihrend Tocqueville noch immer
die Nachwehen der Franzésischen Revolution und der Napoleonischen Herr-
schaft in Frankreich erfihrt, erlebt Mill eine zunehmende Liberalisierung
GrofBbritanniens im 19. Jahrhundert, welche sogar den Katholiken wieder
staatsbiirgerliche Rechte einrdumte. Aus diesen Griinden ergeben sich fir
beide auch sehr deutliche Unterschiede in der Betrachtung des Verhiltnisses
von Staat und Religion. Wihrend Tocqueville fiir eine Stirkung der Religion
in der Offentlichkeit und eine Kompatibilitit von Religion und Demokratie
eintritt**, Uberwiegt bei Mill der "Hass" auf alles, was mit dem Christentum zu
tun hat, weshalb er Religionen am Liebsten aus der Offentlichkeit verbannen
wiirde.?® Zuerst soll nun ein Blick auf das Rollenverstindnis von Staat und
Religion bei Tocqueville geworfen werden. Anschliefend wird im Gegensatz
dazu Mills Ansicht prisentiert.

* Polke. 2009. S. 42.

** Turner, Frank M.: Alexis de Tocqueville and John Stuart Mill on Religion. In: La Revue
Tocqueville. Vol. 2. No. 2. 2006. S. 154.

» Waterman, A. M. C.: Mill versus Liberty. A review of Linda C. Radet’s John Stuart Mill
and the Religion of Humanity. In: The American Journal of Economics and Sociology.
Vol. 64. No. 2. 02.04.2005. S. 725.

16

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

Alexis de Tocqueville erlebte, wie oben beschrieben, die Wirren Frankreichs
im 19. Jahrhundert. Nach der Franzésischen Revolution, der Napoleonischen
Herrschaft, der Restauration der Bourbonen-Herrschaft und den Revolutio-
nen von 1830 und 1848 steckt Frankreich tief in der Krise. Dieses rithrt daher,
dass vor allem in der Franzosischen Revolution das Band zwischen Katholi-
zismus und staatlicher Herrschaft zerschnitten wurde. Die Revolutionire
enteigneten die Kirche und zwangen die Biirger, sich von ihrer Religion ab-
zuwenden. Die Folgezeit bis in die Mitte des 19. Jahrhunderts war durch reli-
gitse Konflikte und das stetige Bemithen der katholischen Kirche, ihren alten
Status wiedetrzuetlangen, gekennzeichnet.?® Mitten in dieser Phase veroffent-
licht Alexis de Tocqueville in zwei Schritten 1835 und 1840 sein Werk "Uber
die Demokratie in Nordamerika". Darin beschreibt er die gesellschaftlichen
Verhiltnisse und die politische Landschaft in den USA. Durch seine Erfah-
rungen in Amerika und viele Gespriche mit katholischen Geistlichen kommt
Tocqueville zu einem Konzept von religiosem Leben in einer Demokratie.”’

Tocqueville vertritt den Standpunkt, dass Religion und Demokratie nicht nur
kompatibel sind, sondern dass sie einander bedingen. Nach Turner war Toc-
queville wahrscheinlich so tberwiltigt vom religi6sen Pluralismus der Verei-
nigten Staaten , dass er diesen als tiberzeugendes Argument fiir eine Kompati-
bilitit von Religion und Demokratie sah.”2 Fiir Tocqueville ist es ein Fakt, dass
das Christentum nicht als Institution, aber als Ideologie eine Demokratie da-
bei unterstiitzen kann, Gleichheit zu schaffen. Tocqueville ist der Uberzeu-
gung, dass Menschen nicht gleichzeitig politische Freiheit und religiése Unab-
hingigkeit ertragen kénnen. Dies wiirde nur zu Unsicherheit fithren, da die
Menschen nicht darauf vorbereitet sind, alles selbst zu regeln. Er schreibt
dazu:

"Bleibt weder im Religiésen noch im Politischen eine Autoritit be-
stehen, so erschrecken die Menschen bald ob der unbegrenzten Un-
abhingigkeit. Die stindige Unrast aller Dinge beunruhigt und ermi-
det sie."?®

Weiter schreibt er:

"Was mich betrifft, so bezweifle ich, dafl der Mensch jemals eine vol-
lige religiose Unabhingigkeit und eine vollkommene politische Frei-

% Turner. 2006. S. 152.
# Turner. 2006. S. 154.
# Tocqueville. 1985. S. 227.

17

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

heit ertragen kann; und ich bin geneigt zu denken, dal3 er, ist er nicht
gliubig, hérig werden, und ist er frei, gliubig sein muB."?

Fir Tocqueville bedingen sich Demokratie und Religion also. SchlieBlich kann
der Mensch entweder frei von Religion oder frei von Herrschaft sein. Beides
ist fir ihn nicht méglich, da der Mensch sich nach einer Form der Leitung
sehnt. Kommt diese nicht von der Religion, so Tocqueville, dann sucht sich
der Mensch einen neuen Herrscher, dem er folgen kann. Wollen die Men-
schen also in einer Demokratie gleich sein, bendtigen sie die Religion, um eine
Leitung fiir ihre Handlungen zu erfahren.

Ein zweiter Punkt, den Tocqueville als Grund fir die Kompatibilitit be-
schreibt, ist in seinem Menschenbild verankert. Dieses schlie3t an Hobbes an
und beschreibt den Menschen als egoistisches, nach Gewinn strebendes We-
sen, dass durch die erreichte Gleichheit vereinzelt wird.*® Religionen kénnen
diese menschlichen Wesensziige abmildern:

"Der grofite Vorzug der Religionen besteht darin, daf3 sie ganz entge-
gengesetzte Triebe wecken. Es gibt keine Religion, die das Wiinschen
der Menschen nicht auf Ziele jenseits der irdischen Giiter richtete."?

Durch diese eingreifende Art der Religionen unterstiitzen sie das Miteinander
der Menschen in der Gesellschaft. Allerdings sind dazu nur Religionen mit
moralischen Werten und Gesellschaftskonzeptionen geeignet, die auch kom-
patibel zu den Werten einer Demokratie sind. Religionen sollen die Gesell-
schaft unterstiitzen, sich aber nicht in die Herrschaftsausiitbung der Politik
einmischen. Deshalb disqualifizieren sich fiir Tocqueville Religionen, die ver-
suchen eigene Formen der Bestrafung oder der Politik der Gesellschaft tibet-
zustllpen. Fir ihn ist deshalb der Islam, im Gegensatz zum Christentum,
nicht kompatibel mit der Demokratie. Vorstellungen wie die Shari‘ah sind
nicht kompatibel mit den Werten einer Demokratie und disqualifizieren den
Islam.*' Dasselbe gilt allerdings auch fiir das Christentum, wenn es versucht
seine Macht tiber die Ideologie hinaus wieder auf eine weltliche Herrschaft
auszudehnen. Solange es sich aber in seinen durch die Aufklirung erreichten
Schranken bewegt, stellt es keine Bedrohung dar und kann die demokratische
Gesellschaftsordnung unterstiitzen.

Religionen haben fiir Tocqueville die Aufgabe

"die allzu heftige und ausschlieBliche Neigung zum Wohlergehen, die
die Menschen in Zeiten der Gleichheit empfinden, zu liutern, zu re-

* Tocqueville. 1985. S. 227 f.
* Tocqueville. 1985. S. 228.
' Tocqueville. 1985. S. 229.

18

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

geln und einzuschrinken [...] es wird ihnen [allerdings] nicht gelin-
gen, die Menschen von der Liebe zum Reichtum abzubringen, sie
kénnen sie aber dazu bringen sich nur auf eine ehrenhafte Weise zu
bereichern."3?

Diese Sicht reduziert die Religion auf ein utilitaristisches Werkzeug der Ge-
sellschaft. Tocqueville glaubte nicht, dass sikulare Philosophie alleine in der
Lage wire, Werte und Moralformen zu etablieren, die, wie Turner es nennt,
als Klebstoff der Gesellschaft witken.** Besonders etfolgreich ist fiir Tocque-
ville diese utilitaristische Form der Religion in den USA zu beobachten, wo
die Stabilitit der Demokratie auf dem Einfluss der christlichen Vorstellungen
grundet.™ Tocqueville erkennt also schon im 19. Jahrhundert das, was Bo-
ckenférde in den 60er Jahren fiir die Bundesrepublik und simtliche westlichen
Demokratien beschreibt. Niamlich dass eine Demokratie Voraussetzungen
braucht, die sie selbst nicht schaffen und auch nicht garantieren kann. Ob
Bockenférde sich von Tocqueville inspirieren lief3 ist hier allerdings nicht klar
zu belegen.

Wihrend bei Tocqueville die Religion also die Demokratie, unterstiitzt, sicht
dies bei Mill ginzlich anders aus. Zu seinen Lebzeiten vermied Mill es, explizit
tber Religion zu schreiben. Er fiirchtete, dass seine Ansichten tiber Religion
und Religiositit seine politische und soziale Agenda unterminieren kénnte.*
Mill hatte wohl auch Angst vor dem Einfluss von Religionen in der Gesell-
schaft, da dieser dazu fithren konnte, dass die Gldubigen der Weisheit der
Intellektuellen, zu denen er sich selbst zihlte, widerstehen und somit der Ge-
sellschaft schaden konnten. Linda Raeder schreibt dazu: "Mill took it for
granted that he and other 'better minds' would always know how to tell their
less gifted neighbors what the latter 'really wish for' "3¢ Aus Mills Sicht war
gerade die christliche Religion in diesem Punkt gefihrlich. Denn er glaubte,
dass man Menschen verbessern koénne. Konservative und christliche Men-
schen glauben, dass der Mensch von Gott schon perfekt geschaffen wurde
und deshalb nicht mehr verbessert werden kann.?” Fiir Mill war das Christen-
tum also eine Gefahr fir den menschlichen Fortschritt und somit auch fir
einen demokratischen Staat, der Gerechtigkeit und Freiheit anstrebt, und fur
eine Okonomie, die versucht Fortschritt zu erreichen. Mills Verstandnis von
Demokratie ist geprigt durch den Glauben daran, dass diese eine Bewegung

% Tocqueville. 1985. S. 233.
¥ Turner. 2006. S. 155.

* Turner. 2006. S. 157.

* Turner. 2006. S. 160.

* Waterman. 2005. S. 729.
7 Waterman. 2005. S. 727.

19

am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

hin zum dauerhaften Wandel darstellt. Dieser Wandel sollte von der klassi-

schen aristokratisch geprigten Gesellschaft hin zu einer Wissensgesellschaft
fithren.®

Deshalb stellte Mill die These auf, dass es nicht nur eine Trennung von Staat
und Christentum geben misse, sondern dass das Christentum direkt durch
cine neue Zivilreligion abgeldst werden sollte. Mill sieht diese Zivilreligion als
Werkzeug zur Verinderung und schreibt in seinen posthum veréffentlichten
"Three Essays on Religion":

"To speak first, then, of religious belief as an instrument of social
good. [...] Undoubtedly mankind would be in a deplorable state if no
principles or precepts of justice, veracity, beneficence, were taught
publicly or privately [...] And since nearly everything of this sort
which does take place, takes place in the name of religion; [...] the ef-
fect which the teaching produces as teaching, it is supposed to pro-
duce as religious teaching, and religion receives the credit of all the
influence in human affairs which belongs to any generally accepted
system of rules for the guidance and government of human life." ¥

Mill sieht also, dass die Religion als Lehrerin der Gesellschaft dienen kann.
Dies kann aber eben nicht das Christentum, sondern nur die von ihm entwi-
ckelte Human Religion, eine Idee, die er von Auguste Comte ibernimmt und
weiterentwickelt.” Diese Human Religion ist dadurch geprigt, dass es zwat
einen Gott gibt, dieser allerdings nicht allmichtig ist. Dieser Gott erméglicht
es den Menschen, sich frei zu entfalten, und gibt ihnen die Méglichkeit, ir-
gendwann selbst gottgleiche Krifte zu entwickeln. Fir Mill erscheint es mog-
lich, dass die Welt ein Schlachtfeld zwischen Gut und Bése ist. Allerdings
kann Mills Gott alleine nicht gegen das Bése gewinnen und die Welt verin-
dern; er braucht die Hilfe von Menschen.! Wenn die Menschheit dann aber
eine gottgleiche Veridnderungskraft erreicht hat, dann braucht sie auch keinen
Gott mehr.*> Mill erschafft so eine Religion, die den Menschen und nicht Gott

3

3

Turner. 20006. S. 162 f.

Mill, John Stuart: Essays on Ethics, Religion and Society. University of Toronto Press.
Routledge & Kegan Paul. Toronto. 1969. S. 407.

Schréder, Peter: "Devoid of Faith, yet terrified of Scepticism". Die Bedeutung der

3

3

4

Religion in John Stuart Mills politischer Theorie von Staat und Gesellschaft. In Asbach,
Olaf (Hrsg.): Vom Nutzen des Staates. Staatsverstindnisse des klassischen Utilitatismus
Hume-Bentham-Mill. Nomos-Verlag. Baden-Baden. 2009. S. 230.

Malachuk, Daniel S.: Human Rights and a Post-Secular Religion of Humanity. In: Jour-
nal of Human Rights. Vol. 9. No. 2. 06.2010. S. 139.

* Waterman. 2005. S. 730.

4

20

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

in den Mittelpunkt stellt. Das Ziel dieser Religion ist die Verbesserung des
Menschen, solange bis dieser unabhingig von Gott agieren kann und Gott
dadurch tberflissig wird. Mill glaubte, dass nur diese Form der Religion mo-
ralische Vorstellungen und Werte produzieren kénnte, die eine erfolgreiche
Demokratie benotigt.* Diese Vorstellungen nennt Mill den moral sense. Dieser
bindet die Menschen an gewisse moralische Vorstellungen der Human Religion
und sichert so demokratische Werte wie Freiheit und Gleichheit.*

Auch bei Mill hat Religion einen utilitaristischen Charakter. Allerdings ist diese
deutlich verschieden zu der Sichtweise von Tocqueville. Wihrend Tocqueville
das Christentum als optimale Unterstiitzung fir die Demokratie sicht, méchte
Mill das Christentum abschaffen und durch eine Zivilreligion ersetzen. Diese
Zivilreligion soll die Gesellschaft hin zu einer Wissensgesellschaft wandeln,
den Menschen perfektionieren und Werte und Moral produzieren, die die
Demokratie unterstiitzen. Mill wollte durch diese Verinderung seine Utopie
einer besseren Gesellschaft durchsetzen. Dies stlitzte seine politische Agenda
von einer Liberalisierung der Gesellschaft und einer Abkopplung von christli-
chen Konfessionen und von einer Staatskirche, die in GroBbritannien einen
erheblichen Einfluss hatte. Durch die Transformation von christlicher Religi-
on zu einer Zivilreligion soll irgendwann das Prinzip einer Religion und eines
Gottes durch das Prinzip der Humanitit abgelést und Religion damit tber-
flussig werden.®

Im Gegensatz zum vorher beschriebenen Locke soll bei Mill und Tocqueville
Religion nicht komplett vom Staatlichen und Politischen getrennt werden.
Beide haben eine utilitaristische Sicht auf Religion, die nicht zur klassischen
Sikularisierungsthese passt. Im nichsten Abschnitt wird nun niher auf die
Vorstellungen von John Rawls zum Thema eingegangen. Es kann vorwegge-
nommen werden, dass dessen Ideen wohl eher mittig zwischen den sikularen
Vorstellungen Lockes und den utilitaristischen Vorstellungen Mills und Toc-
quevilles liegen werden.

2.3  Religionen in John Rawls Staatskonstruktion

John Rawls (1921 - 2002) Vorstellung dariiber, wie Religion sein sollte und
was Religion ditfen soll, sind tief in seiner eigenen Biographie verankert.
Schon frih in seinem Leben wird Rawls als Christ geprigt. Seine Mutter war

* Turner. 2006. S. 166.
* Schréder. 2009. S. 242 ff.
* Turner. 2006. S. 167 ff.

21

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

Episcopalin und sein Vater Methodist und dadurch wichst Rawls religios
geprigt auf. Br schreibt in seinem Essay "Uber meine Religion", dass er in der
Jugend konventionell religids, jedoch nicht allzu glaubig war. Wihrend seines
Einsatzes im Zweiten Weltkrieg, bei dem er einen guten Freund vetliert, der
durch Zufall an seiner Stelle stitbt und ihm die Grauen des Holocausts klar
werden, verliert Rawls allerdings seine religidsen Uberzeugungen und das
Christentum wird ihm zunehmend fremd. Vieles von dem, was das Christen-
tum propagiert, wie die Erbsiinde, die Existenz von Himmel und Hélle oder
die Erlésung durch den Glauben, hilt er fiir moralisch falsch.* Fiir Rawls
haben unterschiedliche Religionen unterschiedliche Funktionen. Im antiken
Griechenland und Rom hatte die Religion einen bindenden Charakter fiir das
Volk. Jenseits dessen konnte allerdings jeder in der Zivilgesellschaft frei agie-
ren. Im Christentum hingegen sicht er eine Geschichte, die durch Verflech-
tungen von Staat und Kirche geprigt ist, die nur dazu dient, die moralische
und politische Vormachtstellung des Christentums zu schiitzen. Daraus folgt
fir ihn, dass die Kirchen, egal welcher Konfession, im Kern gegen eine Glau-
bens- und Gewissensfreiheit waren.*’ Er plidiert deshalb fiir eine Trennung
von Staat und Kirche und fur eine Verankerung von Religions-, Gewissens-
freiheit und Toleranz zwischen den Religionen. Die Toleranz ist vom Staat zu
implementieren und schlieBt an den Lockeschen Toleranzbegtiff an.*® Doch
wie stellt sich die Beziehung zwischen Staat und Religion in der Rawlsschen
Vorstellung nun dar? Dies soll im Folgenden erldutert werden. Bevor auf die
Verfassungsgebung und das Verhiltnis von Staat und Religion eingegangen
wird, muss aber zuerst das Menschenbild von Rawls geklirt werden.

Fir Rawls sind die Menschen rational und verniinftig. Die Verntinftigkeit wird
durch einen Willen zur Kooperation und ein Streben nach sozialer Gerechtig-
keit ausgedriickt. Fur Rawls ist dies Teil der menschlichen Natur.* Sie kénnen
entscheiden, was gut fir sie ist und nach einer allgemeinen Vernunft handeln,
die von klein auf beigebracht wurde. Den Eliten einer Gesellschaft kommt
dabei die Aufgabe zu, Begriindungen fir die Vernunft zu finden, die jeder
Biirger verstehen und aufgrund rationaler Uberlegungen akzeptieren kann.*

% Rawls, John; Nagel, Thomas (Hrsg.): Uber Stinde, Glaube und Religion. Wissenschaftli-
che Buchgesellschaft. Suhrkamp-Verlag. Betlin. 2010. S. 301-306.

# Rawls. 2010. S. 307.

# Rawls. 2010. S. 307 ff.

Clayton, Matthew; Stevens, David: When God Commands Disobedience: Political

Liberalism and Unreasonable Religions. In: Res Publica. No. 20. 2014. S. 68.

Wolterstorff, Nicholas: Religious Reasons, Liberal Theory and Coercion. In: Schmidt,

Thomas M.; Parker, Michael G. (Hrsg.): Religion in der pluralistischen Offentlichkeit.

Echter-Verlag. Wiirzburg, 2008. S. 70.

E3

4

&

5

22

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

Eine weitere Bedingung fiir die Gesellschaft ist, dass jeder Birger frei und
gleichberechtigt den anderen gegeniiber ist. Diese Gleichberechtigung entsteht
durch einen Prozess im Urzustand. Dutrch den Schleier des Nichtwissens (I7¢/
of Ignorance) hat kein Birger valide Informationen iber seine Position in der
Gesellschaft noch tber seine religiosen Einstellungen oder andere sozialen
Merkmale. Rawls geht deshalb davon aus, dass die Menschen einer grundsitz-
lichen Gleichberechtigung sowie der Religionsfreiheit und anderen Rechten
zustimmen wiirden, da sie spiter entweder religiose Einstellungen haben
konnten und kein Interesse an einer Benachteiligung haben.’! Diese religisen
Einstellungen sind Weltanschauungen, und Rawls geht davon aus, dass jeder
eine Weltanschauung besitzt, die seine eigenen Wertvorstellungen beeinflus-
sen. Diese Weltanschauungen kénnen Religionen sein; Rawls zdhlt aber auch
den Liberalismus oder den Kommunismus dazu, die auf derselben Stufe ste-
hen.>? Deshalb ist fiir Rawls Pluralismus ein dauerhaftes und unetlissliches
Metkmal von liberalen Gesellschaften.” Rawls erkennt damit gleichzeitig an,
dass es aufgrund der verschiedenen Weltanschauungen unterschiedliche The-
orien von Gerechtigkeit gibt. Deshalb verzichtet er in seiner Gerechtigkeits-
konzeption auf Wahrheitsanspriiche. Sein Modell ist ein System der fairen
Kooperation und nur im Feld des Politischen relevant und deshalb kénnen
alle Menschen dieser Konzeption zustimmen.* Wie kommt ein solches Sys-
tem nun aber zustande und welche Rolle spielt die Religion darin?

Der Verfassungsprozess eines liberalen Staates, wie Rawls ihn sieht, ist in drei
Phasen unterteilt. In der ersten Phase sorgen Philosophen und Gelehrte fir
eine Auswahl von mehreren, durch die Vernunft geprigten und wohl begriin-
deten Verfassungsvorschligen. In der zweiten Phase prift jeder Burger fir
sich, ob einer der Vorschlige mit der eigenen Weltanschauung im Einklang
steht. In der dritten Phase werden die Ergebnisse des Entscheidungsprozesses
Offentlich gemacht und es stellt sich heraus, ob die Wertvorstellungen der
Weltanschauungen sich soweit tibetlappen, dass es einen Konsens fiir einen

Hildt, Moritz: Gerechtigkeit, Pluralismus und liberale Bescheidenheit. Religion und
Politik bei John Rawls. In: Brantl, Dirk; Geiger, Rolf; Herzberg, Stephan (Hrsg.): Philo-
sophie, Politik und Religion. Klassische Modelle von Antike bis Gegenwart. Akademie-
Verlag. Berlin. 2013. S. 207 ff.

* Hildt. 2013. S. 205.

Schmidt, Thomas M.: Offentliche Vernunft — verniinftige Offentlichkeit? Zum Verhalt-
nis von Rationalitit und Normativitit in Rawls® politischem Liberalismus. In: Schmidt,
Thomas M.; Parker, Michael G. (Hrsg.): Religion in der pluralistischen Offentlichkeit.
Echter-Verlag., Wiirzburg, 2008. S. 88 ff.

** Schmidt. 2008. S. 90 ff.

5

4

23

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

der Vorschlige gibt.”* Den Religionen und anderen Weltanschauungen

kommt damit die Verantwortung fiir einen liberalen Pluralismus zu, da ihre
Werte schon vor der Verfassungsgebung existieren. Ohne ihre Zustimmung
kann es keinen Overlapping Consensus geben, wie Rawls den Konsens aller Welt-
anschauungen nennt. Dieser Konsens ist allerdings kein Kompromiss zwi-
schen den konkurrierenden Weltanschauungen und Ideologien, sondern eine
Inkorporation der verschiedenen Werte der einzelnen Ideologien in das Poli-
tische.’ Entscheiden dutfen aber nur diejenigen Weltanschauungen, die vet-
ninftig und nicht extrem bezichungsweise fundamentalistisch in ihrer Positi-
on sind.”” Vernunftig sind diese dann, wenn sie grundsitzlich zur Kooperation
bereit sind und anerkennen, dass andere Weltanschauungen gleichberechtigt
sind.*® Alle anderen Ideologien sollten kontrolliert werden, damit diese die
geschaffene Gesellschaft nicht zetstoren. ™

Ist diese Gesellschaft nun geschaffen, kommt es zu einer Teilung der Gesell-
schaft in zwei Sphiren. Diese ist dhnlich wie bei Locke eine Trennung in das
Politische auf der einen und das Private auf der anderen Seite. Es entsteht
dadurch eine Trennung des privaten Bekenntnisses zu einer Religion oder
Weltanschauung und den geschaffenen 6ffentlichen Institutionen der Demo-
kratie beziechungsweise des Staates. Diese Form der Trennung ist dann auch
eine Trennung von Vernunft und Wahrheit.®* Es entsteht eine zunachst siku-
lare Gesellschaft aufgrund der Zustimmung zum Verfassungsvorschlag.

Wie sieht nun aber der Alltag in diesen Gesellschaften aus? Grundsitzlich
erlaubt Rawls trotz der Trennung von Staat und Religion, dass sich Religions-
gemeinschaften zu fundamentalen Entscheidungen der Gesellschaft dullern
durfen. Gleichzeitig geht er aber davon aus, dass private Personen die Positi-
on der Religionsgemeinschaften nicht fiir ihre eigene Argumentation nutzen
sollten, da die Werte, auf denen die Position einer Religionsgemeinschaft
beruht, nicht von allen Biirgern geteilt wird.S' Der Birger sollte in einer De-

> Habermas, Jiirgen: Nachwort. In: Rawls, John; Nagel, Thomas (Hrsg.): Uber Siinde,
Glaube und Religion. Wissenschaftliche Buchgesellschaft. Suhrkamp-Verlag. Berlin.
2010. S. 334 £.

Rasmussen, David: Rawls, Religion, and the Clash of Civilizations. In: Telos. No. 167.
New York.Summer 2014. S. 124.

*7 Habermas. 2010. S. 336.

¥ Hildt. 2013. S. 211.

* Clayton, Stevens. 2014. S. 72.

% Schmidt. 2008. S. 101.

' Sterba, James P.: Rawls and Religion. In: Davion, Victoria; Wolf, Clark: The Idea of a
political Liberalism. Essays on Rawls. Rowman & Littlefield. Lanham. Boulder. New

N

24

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

batte seine Argumentation besser auf der Grundlage der Werte aufbauen, die
im Owerlapping Consensus von allen akzeptiert wurden. Es gibt fiir Rawls aller-
dings Ausnahmen zu dieser Regel: Zum einen diirfen religiése Begriindungen
verwendet werden, wenn es um Gerechtigkeitsfragen in der Gesellschaft geht.
Zum anderen durfen Birger jederzeit mit religiés fundierten Argumenten
argumentieren, solange sie auch Argumente parat haben, die auf Grundlage
des Public Reason beziehungsweise des Overlapping Consensus beruhen.?  Public
Reason ist hierbei die 6ffentliche Vernunft, die aus den Grundwerten besteht,
auf die sich alle im Owerlapping Consensus einigen konnten. Diese Argumente
koénnen auch noch nach einer AuBerung nachgeschoben werden. Dieser Vor-
behalt oder Proviso, wie Rawls ihn nennt, ermdéglicht es, dass weltanschauliche
Grinde provisorisch in die Debatten eingebracht werden kénnen, solange bis
diese Begriindungen durch verntnftige rein politische Grinde ersetzt wer-
den.®

Fir Rawls ist diese Form des 6ffentlichen Diskurses ein verntinftiger Plura-
lismus, da dieser als Letztbegrindung immer den Public Reason hat, in welchem
alle moralischen und politischen Werte vereint sind, auf dies sich die Gesell-
schaft einigen konnte.® Alles was datiiber hinausgeht, liegt im Bereich der
privaten weltanschaulichen Sphire.

Rawls nennt diese Konzeption einen Politischen Liberalismus, der sich ab-
grenzt von dem Liberalismus, den er als Weltanschauung gleichberechtigt zu
den Religionen sicht. Es geht ihm um eine Methode, mit der plurale Gesell-
schaften zu gerechten politischen Entscheidungen kommen kénnen. Durch
die Einigung auf eine Verfassung einigen sich die Weltanschauungen auch auf
eine Methode der Entscheidungsfindung, kénnen aber gleichzeitig ihre Plura-
litit bewahren. Die Trennung der Welt in zwei Sphiren scheint erst klassisch
siakular begriindet zu sein. Jedoch kann diese Trennung durch gewisse Aus-
nahmen durchbrochen werden. Die Religionsgemeinschaften haben dadurch
die Méglichkeit, sich an 6ffentlichen Diskursen zu beteiligen, und der Vorbe-
halt erméglicht es Biirgern, weltanschauliche Argumente im Politischen zu
verwenden. Auflerdem werden die Religionsgemeinschaften gebraucht, da es
ohne deren Zustimmung zu keiner Verfassung kommen wiirde. Rawls vertritt
damit keine klare sikulate Position, sondern tendiert schon in eine post-
sikulare Richtung, auch wenn die Trennung von Staat und Religion, nach
Lockeschem Vorbild, immer noch deutlich wird. Die post-sikularen Ideen,

York. Oxford. 2009. S. 34.
% Sterba. 2009. S. 35.
% Hildt. 2013. S. 213.
# Polke. 2009. S. 94.

25

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

die im nichsten Abschnitt vorgestellt werden, gehen diesen Weg noch weiter
und fordern noch klarer als Rawls einen Einfluss der Religionsgemeinschaften
im Politischen.

2.4 Post-Sikulare Ideen bei liberalen Denkern

Die Sikularisierungsthese passt nicht mehr zur Realitit des 21. Jahrhunderts.
Von diesem Standpunkt aus argumentieren viele liberale Autoren in den letz-
ten 20 Jahren. Jirgen Habermas (1929 - heute) und Charles Taylor (1931 -
heute) sind wohl die bekanntesten Vertreter dieser These, die im Folgenden
dargestellt werden soll. Fiur Simon Wolfgang Fuchs und Stephanie Garling
beginnt die gesamte Diskussion um Post-Sikularisierung mit Huntingtons
Buch "The Clash of Civilizations?". In dieser Abhandlung formuliert Hunting-
ton die provokante These, dass das Christentum die einzige Religionsgemein-
schaft ist, die demokratievertriglich existiert. Er argumentiert, dass dies durch
die erreichte Trennung von Staat und Kirche méglich wurde und die Tren-
nung nach Lockeschem Vorbild eine Voraussetzung flir eine erfolgreiche
Demokratie ist.® Fuchs und Garling widersprechen dieser These Hunting-
tons, indem sie argumentieren, dass Demokratie auch mit anderen Religionen
funktionieren kann. Dortt sind es nur andere Mechanismen, die das Verhiltnis
von Staat und Religion prigen.®® Beispicle hietfiir sind Indien, wo die meisten
Menschen Hindus sind, oder fiir lange Zeit Indonesien und die Ttrkei, die
islamisch geprigt sind. AuBerdem gehen die beiden Autoren davon aus, dass
die Sikularisierung auch in Europa nicht mehr voranschreitet, sondern dass
sich das Verhiltnis von Staat und Religion auf dem alten Kontinent regelmi-
Big wandelt und in verschiedenen Staaten verschieden ausdifferenziert.”

Bevor nun auf die neuen Vorstellungen der Post-Sikularisten eingegangen
wird, soll zuerst noch einmal kurz auf die von Erin Wilson beschriebenen vier
Schritte der Sikularisierung eingegangen werden, die von Vertretern der Siku-
larisierungsthese vorgebracht werden, um dann zu zeigen, warum diese nicht
mehr in die heutige Zeit passen. Im ersten Schritt entstand in der Aufklirung
eine klare Trennung der Sphiren von Politik und Religion. Dieser Schritt
wurde zumeist mit den Religionskriegen des 16. und 17. Jahrhunderts und der

% Fuchs, Simon Wolfgang; Garling, Stephanie: Religion und Demokratie. In: Fuchs,
Simon Wolfgang; Garling, Stephanie (Hrsg.): Religion in Diktatur und Demokratie.
Zur Bedeutung religioser Werte, Praktiken und Institutionen in politischen Transforma-
tionsprozessen. LIT-Verlag. Berlin. 2011. S. xii.

% Puchs, Garling. 2011. S. xii.

26

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

These, dass die Vermischung von Religion und Politik nur zu Konflikten
fuhre, begriindet.” Im zweiten Schritt erfolgt die endgiiltige Trennung durch
den Westfilischen Frieden von 1648. Europa entwickelt sich ab diesem Zeit-
punkt zu einem Kontinent der Nationalstaaten. Der Staat wird ab diesem
Zeitpunkt zum Organisator der Gesellschaft und 16st damit die Religion als
Bindeglied ab und ordnet sich diese unter.®® Im dritten Schritt wurde eine
klare Verteilung geschaffen, die festlegt, was in der neuen Ordnung in die
Bereiche der Politik und der Religion fallen. Hier fithrt man meist die bereits
oben angefihrte Lockesche Trennung in private und offentliche Sphire an.®
Im vierten und letzten Schritt wird die Religion der Politik endgiiltig unterge-
ordnet, indem diese als vormodern und irrational geframed wird. Somit wird
vermieden, dass Religionsgemeinschaften einen Einfluss auf staatliche Ent-
scheidungen haben, und Staaten haben die Méglichkeit, sich schnell zu mo-
dernisieren.”

So schon diese vier Schritte nun klingen, so viele Probleme bringen diese
Annahmen auch mit sich. Zum einen wird ignoriert, dass die Realitdt heute
eine ganz andere ist. Die Sphiren von Staaten und Religionsgemeinschaften
sind nicht getrennt, sondern verflochten. Das wird nicht nur in Deutschland
deutlich, wo der Staat fir die Kirchen eine Kirchensteuer eintreibt und Bi-
schofe bezahlt, sondern auch in anderen Lindern wie Polen, Frankreich oder
Italien, wo religise Organisationen immer noch héufig Einfluss auf die politi-
sche Gestaltung haben. Auch die These der Privatheit von Religion ist wohl
falsch. In Zeiten, in denen Millionen von Menschen bei Weltjugendtagen,
Kirchentagen und anderen religidsen Veranstaltungen ihren Glauben 6ffent-
lich zeigen und Salafisten in Fugingerzonen den Koran verteilen, kann von
einer Privatheit der Religionsaustibung keine Rede sein. Arianne Conti spricht
sogar davon, dass die heutige Welt ohne den Wiederaufstieg der Religionen
nicht nur in muslimisch geprigten Regionen, sondern auch in der westlichen
Welt kaum zu erkliren ist.”! Dafiir sotgten nicht nur die Tetroranschlige der
Islamisten und die daraus resultierenden Sicherheitsdebatten, sondern auch
ethische Grundfragen von Abtreibung tber Priimplantationsdiagnostik bis

" Wilson, Erin: Rethinking Religion and Politics in postsecular Europe. In: Jedan,
Christoph: Constellations of value. European Perspectives on the Intersections of
Religion, Politics and Society. LIT-Verlag. Berlin. 2013. S. 125.

Wilson. 2013. S. 126.

Wilson. 2013. S. 126 f.

Wilson. 2013. S. 127 f.

Conty, Arianne: Profane Illuminations: Democracy and Messianic Faith. In: Politics.
Religion & Ideology. Vol. 16. No. 1. 2015. S. 42.

6!

2

6

2

-

27

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

zur Beschneidung. Religionen werden wieder wichtiger in den Gesellschaften,
doch wie konnen neue Theorien diese Realitit besser abbilden?

Dieser Frage widmet sich seit einigen Jahren Jurgen Habermas. Nach Wilson
ist fiir Habermas ist die Forderung nach einer Trennung von Staat und Religi-
on cine unfaire Birde fir religiose Menschen.” Wie sollen Menschen dem
Anspruch gerecht werden, in der Offentlichkeit und Politik ihre religiésen
Uberzeugungen zu ignorieren und aus einer 6ffentlichen Vernunft und Ratio-
nalitit heraus zu argumentieren? Habermas hilt dies fur unméglich und
mochte den Menschen diese Biirde erst gar nicht auferlegen. Der Staat kann
seiner Meinung nach von seinen Birgern keine Religionsabstinenz verlangen,
da deren Religionen jeden Lebensbereich der Biirger durchdringen.” Habet-
mas akzeptiert deshalb Religion als eine Weltanschauung mit pro-sozialen
Werten. Er mochte ihre Rolle in der Gesellschaft nicht einschrinken, ist aber
gleichzeitig vorsichtig, wenn es um ihre Rolle in der politischen Entschei-
dungsfindung geht.”* Deshalb mochte er, dass sich Religionen nur in politi-
sche Diskurse einmischen, wenn es um ethische Grundfragen geht und ihre
Werte und Meinungen in der Debatte einen wertvollen Beitrag leisten kénnen.
Um dies zu gewihrleisten, mussen allerdings nicht-religiése Akteure offen sein
fir die Argumente der Religionsgemeinschaften und religiése Akteure miissen
wiederum den sikularen Akteuren eine grundsitzliche Offenheit entgegen-
bringen. Denn ohne eine grundsitzliche Offenheit beider Seiten kann ein
Diskurs sonst nicht gelingen.” Habermas schreibt dazu in seinem bekannten
Diskurs mit Joseph Ratzinger:

"Das Toleranzverstindnis von liberal verfassten pluralistischen Ge-
sellschaften mutet nicht nur den Glaubigen im Umgang mit Ungldu-
bigen und Andersgliubigen die Einsicht zu, dass sie verniinftiger-
weise mit dem Fortbestehen eines Dissenses zu rechnen haben. Auf
der anderen Seite wird dieselbe Einsicht im Rahmen einer liberalen
politischen Kultur auch Ungldubigen im Umgang mit Glaubigen zu-
gemutet."”®

Und weiter schreibt er:

” Wilson. 2013. S. 124.
™ Polke. 2009. S. 97.

4

Jedan, Christoph: Towards the Postsecular: Rawls and the Limits of secular Public
Reason. In: Jedan, Christoph: Constellations of value. European Perspectives on the
Intersections of Religion, Politics and Society. LIT-Verlag. Berlin. 2013. S. 109.

7 Polke. 2009. S. 96 f.

7® Habermas, Jiirgen; Ratzinger, Joseph: Dialektik der Sikularisierung. Uber Vernunft und

Religion. Herder-Verlag. Freiburg im Breisgau. 2005. S. 35.

28

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

"Sikularisierte Biirger diirfen, soweit sie in ihrer Rolle als Staatsbiirger
auftreten, weder religidsen Weltbildern grundsitzlich ein Wahrheits-
potential absprechen, noch den glaubigen Mitbiirgern das Recht be-
streiten, in religiéser Sprache Beitrige zu 6ffentlichen Diskussionen
zu machen."”’

Mandatstriger sollten seiner Meinung nach aber bei der Findung ihrer politi-
schen Position trotzdem die eigenen religidsen Ansichten, soweit als moglich,
ignorieren. Sie sollten vielmehr aus einer Vernunft heraus argumentieren, die
der Vernunftvorstellung Rawls entspricht. Dies soll verhindern, dass Burger,
die nicht die Religion des Mandatstrigers unterstiitzen, verschreckt werden
und Angst um ihre politische Reprisentation haben miissen.”® Trotzdem wird
Religion bei Habermas nicht aus dem politischen Prozess ausgeschlossen,
sondern in diesen inkludiert. Fir ihn ist der wahre Kern eines liberalen Staates
die Offenheit und Toleranz allen Weltanschauungen gegeniiber. Er vertritt
damit eine ginzlich andere Auffassung als Vertreter der Sikularisierungsthese
wie Locke und geht mit seinen Forderungen auch noch weiter als Rawls.

Neben Jirgen Habermas hat auch Chatles Taylor der Sikularisierungsthese
stark widersprochen. Taylor geht davon aus, "dass der Glaube an die Legitimi-
tit der liberalistischen Trennung seine Berechtigung allein in der Negation
von Religion findet"”. Dadurch witd der politische Liberalismus cher zu ei-
nem "Trennungsregime", wie es Kihnlein im Anschluss an Taylor nennt,
welches den Kern des politischen Liberalismus zerstort und religiose Biirger
zu Blrgern zweiter Klasse macht.® Taylor mochte dies beenden und fordett
ein neues Modell des politischen Liberalismus, in welchem die Unpatteilich-
keit des Staates und die Pluralitit von Weltanschauungen ernst genommen
witd.#! Etr mochte eine apriotische Feindschaft zwischen der Vernunft und
der Religion verhindern und stattdessen durchsetzen, dass in ethischen Fragen
die Ziele der Politik von allen Weltanschauungen gemeinsam diskutiert wer-
den. Sdkularisierung soll sich nicht tber die Religion erheben, sondern ist eine
gleichberechtigte Weltanschauung unter vielen. Taylor schreibt dazu:

7" Habermas; Ratzinger. 2005. S. 36.

7 Polke. 2009. S. 97.

Kiihnlein, Michael: Fetisch Sikularitit: Zur Aufhebung der "groflen Trennung" von
Religion und Politik bei Chatrles Taylor. In: Brantl, Dirk; Geiger, Rolf; Herzberg,
Stephan (Hrsg.): Philosophie, Politik und Religion. Klassische Modelle von Antike
bis Gegenwart. Akademie-Verlag. Berlin. 2013. S. 218.

% Polke. 2009. S. 96 f.

$ Kiihnlein. 2013. S. 219.

29

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

"Wir meinen, daf sich Sakularismus [...] um das Verhiltnis zwischen
Staat und Religion drehe, wihrend es dabei doch tatsichlich um die
(richtige) Antwort des demokratischen Staats auf Vielfalt geht. [...]
Tatsdchlich liegt der Sinn staatlicher Neutralitit genau darin, jegliche
Bevorzugung oder Benachteiligung [...] jeder Weltanschauung [...]
zu vermeiden."®?

Taylor plidiert in der Folge fiir einen Integrativen Sikularismus. Er geht da-
von aus, dass dieser Integrative Sidkularismus alle Weltanschauungen integrie-
ren muss. Das bedeutet auch, dass keine Religion und keine Ideologie mehr
ausgeschlossen werden darf. Die staatliche Neutralitit soll dabei aufrechterhal-
ten werden, aber nicht von den Biirgern verlangen, dass auch sie selbst neutral
gegeniiber Weltanschauungen sind.** Er schreibt dazu exemplarisch: "Der
Staat darf weder christlich noch muslimisch, noch jidisch sein; aber ebenso
wenig darf er marxistisch, kantianisch oder utilitaristisch sein."®* So kénnen
die Birger weltanschaulich frei agieren und sind nicht gezwungen, die Tren-
nung von Staat und Religion im Innern nachzuvollziehen. In diesem Punkt
dhneln Taylors Vorstellungen denen von Habermas. Echter Pluralismus kann
dadurch existieren und Religion wird nicht mehr als etwas wahrgenommen,
was man als Burger vermeiden sollte. Fur Taylor ist die Gleichstellung der
Vernunft mit der Religion wichtig. Er ist gegen die Idee des Rawlsschen Pro-
viso, da dies auch nur eine versteckte Abwertung der Religion beinhaltet und
diese der Vernunft unterordnet.® Taylor geht mit dieser Form der Gleichstel-
lung wesentlich weiter als andere Vertreter des Liberalismus und stellt fest,
dass der Niedergang der klassischen Religionen mit einem Aufstieg neuer
Glaubensformen einherging. Nimlich dem Glauben an Wissenschaft und
Vernunft.’ Diese Formen des Glaubens kénnen allerdings keinen Wahrheits-
anspruch entwickeln, aus dem sich eigene Werte entfalten kénnen. Dazu
braucht es Religionen oder Philosophien. Das Wertevakuum, das die Sikulari-
sierung hinterlassen hat, kann Wissenschaftsglaube niemals fillen, da die
Umwandlung der Wissenschaft zu einer Religion dem allgemeinen Selbstver-
stindnis von Wissenschaft widerspricht.®” Deshalb pladiert Taylor fir Folgen-
des:

# Taylort, Charles: Fiir eine grundlegende Neubestimmung des Sikularismus. In: Mendieta,
Eduardo; Van Antwerpen, Jonathan: Religion und Offentlichkeit. Suhrkamp-Verlag.
Frankfurt am Main. 2012. S. 57.

¥ Kiihnlein. 2013. S. 224.

# Taylor. 2012. S. 77.

% Kiihnlein. 2013. S. 228.

% Kiihnlein. 2013. S. 229.

¥ May, Hans: Religion und die Zukunft der Demokratie. LIT-Verlag. Berlin. 2008.

30

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

"Eine Ordnung, die sich in der heutigen Demokratie [...] als sikula-
ristische bezeichnet, darf sich nicht primir als Bollwerk gegen die Re-
ligion verstehen, sondern [...] sie mul} versuchen, ihre institutionellen
Arrangements so zu gestalten, dal} sie zwischen den verschiedenen
Weltanschauungen ein Héchstmal3 an Freiheit und Gleichheit garan-
tieren [kann]."®®

Post-Sikularisierung kann sich, wie oben beschrieben, verschieden ausdiffe-
renzieren. Wihrend es Habermas um eine Mdglichkeit geht, Religionen im
politischen Diskurs wieder eine Stimme zu geben und das Trennungsdilemma
der Birger aufzuheben, méchte Taylor die Religion und alle anderen Weltan-
schauungen der Vernunft gleichsetzen. Dieses Projekt ist der neueste Schritt
in der Entwicklung des Liberalismus und wird wohl die Debatten der nichs-
ten Jahre prigen. Im Folgenden sollen nun aber alle bisher dargestellten Posi-
tionen noch einmal kurz zusammengefasst werden und daraus ein Anforde-
rungsprofil erstellt werden, an welchem die Theorien tber das Verhiltnis von
Staat und Religion der christlichen und muslimischen Denker verglichen wer-
den konnen.

2.5 Zusammenfassung der Anforderungen des Liberalismus

Wie lassen sich die verschiedenen Ideen der behandelten Autoren zu einem
einheitlichen Anforderungsprofil der Denkschule des Liberalismus zusam-
menfassen? Es sollen im Folgenden Punkte aufgenommen werden, auf die
sich alle in einem Minimalkonsens einigen kénnen. Der erste Punkt ist die
institutionelle Trennung von Staat und Religion. Auch wenn die Post-
Sikularen Denker wie Habermas oder Taylor eine sikulare Lebenswelt, die
Religion aus der Politik ausschlieB3t, ablehnen, kénnen sie sich doch auch
darauf einigen, dass Staaten und Religionen keine gemeinsamen Institutionen
haben sollten. Die Sphiren sollten zumindest in institutioneller Hinsicht ge-
trennt bleiben. Hier bleibt die Lockesche Forderung nach einer Trennung
bestehen. Jedoch wird diese insofern eingeschrinkt, als man den Biirgern
nicht vorschreibt, selbst diese Trennung nachzuvollzichen. Religitse Birger
sollen weiterhin ihre Religion leben und religits begrindete Meinungen in den
politischen Diskurs einbringen diirfen. Ob dies nun durch Proviso wie bei
Rawls oder durch eine ideelle Gleichstellung von Vernunft und Religion ge-
schieht wie bei Taylor, ist zu vernachldssigen. Mit Diskurs ist hier der 6ffentli-
che Diskurs der Gesellschaft gemeint und nicht die Debatte in einem Parla-

S. 227 ff.
8 Taylor. 2012. S. 85.

31

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

ment. Die AuBerungen in diesem Teil der Offentlichkeit sind keine Argumen-
te im strengeren Sinne, sondern nur Ausdruck einer Haltung von Mitgliedern
der Gesellschaft zu gewissen politischen Themen. Wirde man diese religics
motivierten AuBerungen im offentlichen Diskurs nicht zulassen, wiirde man
ganze Bevélkerungsgruppen ausschlieBen, die nicht fihig sind, AuBerungen
beziehungsweise Argumente auf Basis der rationalen Vernunft zu bilden.

Um sicherzustellen, dass eine solche Gesellschaft funktionieren kann, sollte
der zweite Punkt genannt werden. Die Toleranzpflicht Lockes ist n6tig, um in
pluralistischen Gesellschaften verniinftig miteinander zusammen zu leben. Es
niitzt nichts, wenn man jedem die Auslebung seiner Religion in der Offent-
lichkeit und politischen Diskurs erlaubt und dann manche Glaubensformen
von einzelnen Religionen nicht toleriert werden. Diese Toleranz gilt nicht nur
fir den Staat gegeniiber den Religionsgemeinschaften, sondern auch fur alle
Religionsgemeinschaften untereinander und fir alle Biirger. Ohne diese Vo-
raussetzung kann der dritte Punkt, eine grundsitzliche Bereitschaft zur Ko-
operation mit Andersdenkenden, nicht funktionieren. Diese kann nur etabliert
werden, wenn man toleriert, dass es Andersdenkende gibt.

Auflerdem sollten sich Religionen frei zu allen Themen des politischen Dis-
kurses duBern dirfen, solange die Gemeinschaften nicht fanatisch oder demo-
kratiefeindlich eingestellt sind. Nur, wie Rawls es nennt, verniinftigen Religio-
nen, also jenen, die zu den Grundwerten des Staates stehen, sollte, den Auto-
ren folgend, dieses Recht eingerdumt werden. SchlieSlich erkennen sowohl
Tocqueville als auch Habermas an, dass Religionen einen Beitrag leisten kén-
nen zu politischen Debatten. Fiir Tocqueville ist Religion eine Voraussetzung
fir Demokratie, da die Religionen Werte formulieren, die fiir demokratische
Prozesse unerldsslich sind. Habermas ist es wichtig, die Einschrinkung, die
durch eine Uberhéhung der Sikularisierung entstanden ist, zuriickzunehmen.
Ein Staat ist darauf angewiesen, dass Religionsgemeinschaften und andere
Ideologien oder Philosophien Wahrheiten und Werte produzieren, ohne die
eine Demokratie nicht existieren kann. Diesen Punkt erkennt selbst Mill an,
auch wenn dieser die klassischen Religionen und vor allem das Christentum
durch eine Zivilreligion ersetzen méchte, glaubt er doch, dass es eine Institu-
tion neben dem Staat braucht, die Wahrheit verbreiten kann.

Ein letzter Punkt betrifft die aktiven Politiker. Diese sollten zwar akzeptieren,
dass sich alle Religionsgemeinschaften zu Diskursen dulern dirfen, die Politi-
ker selbst sollten ihre eigene Religion in politischen Entscheidungsprozessen
aber trotzdem ignotieren und faktenorientiert ihre Entscheidungen treffen.
Besonders Rawls und Habermas ist dieser Punkt wichtig, denn das bedeutet,
dass Politiker unvoreingenommen an Debatten herangehen und nur den Ar-
gumenten folgen sollten, die das Beste fir alle Burger vertreten. Durch die

32

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

Moglichkeit der AuBerung zu allen Themen fir Religionsgemeinschaften
kénnen diese genauso agieren wie Lobby-Gruppen, und es ist zu erwarten,
dass diese genauso versuchen werden Partikularinteressen durchzusetzen. Ein
Mandatstriger sollte die eigene Argumentation mit verniinftigen Grinden
untermauern und sich auch danach rational verntnftig entscheiden, um keinen
Biirger zu benachteiligen. Hier wird seine oben genannte freie Auslebung der
Religion in gewisser Weise eingeschrinkt, um die Interessen aller Birger vor
einem zu starken Einfluss einer einzelnen Weltanschauung zu schiitzen.

Zusammengefasst sind die sechs Punkte nun: 1. Institutionelle Trennung von
Staat und Religion. 2. Toleranz des Staates, der Religionsgemeinschaften und
aller Burger untereinander. 3. Freie 6ffentliche Austibung der eigenen Religion
als Recht fiir jeden Burger. 4. Bereitschaft aller zur Kooperation mit Anders-
denkenden bezichungsweise Andersgliubigen. 5. Recht auf freie Meinungsiu-
Berung verniinftiger Religionsgemeinschaften im politischen Diskurs. 6. Man-
datstriger sollten im Entscheidungsfindungsprozess rational und faktenorien-
tiert handeln und ihre religisen Ansichten hintanstellen. An diesen sechs
Anforderungen sollen die religicsen Vordenker, die in den folgenden Kapiteln
vorgestellt werden, gemessen werden.

33

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

3 Christliche Sicht auf das Verhiltnis von Staat,
Christentum und Kirche

3.1  Das Verhiltnis von Staat und Religion bei Augustinus

Wenn man das Augustinische Staatsverstindnis analysieren méchte, dann
muss man zwangsliufig auf sein Werk "De Civitate Dei" eingehen. Um zu
verstehen, aus welchem Grund Augustinus (354 - 430) dieses geschrieben hat,
wird im Folgenden zuerst kurz auf die Hintergrinde eingegangen.

3.1.1 Entstehung von "De Civitate Dei"

Sein Werk ,,De Civitaec Dei schreibt Augustinus am Anfang des 5. Jahrhun-
derts. Hierfir benotigt er 13 Jahre.*” In dieser Zeit ist Augustinus Bischof von
Hippo und seine Lebenswelt ist hauptsichlich durch zwei Ereignisse geprigt.
Zum einen haben die Goten unter Alarich Rom erobert und zum anderen
befindet sich das Christentum in einem Schisma zwischen Donatisten und
Katholiken. "De Civitate Dei" wird von Augustinus geschrieben, um zum
einen das Christentum gegen die Heiden zu verteidigen, da dieses fir die Nie-
detlage gegen die Goten verantwortlich gemacht wurde ** und um die Dona-
tisten zu Uberzeugen, sich wieder mit den Katholiken zu vereinigen, da er
deren Ansichten tiber das Christentum als falsch ansicht. Im Falle einer Ver-
weigerung der Donatisten sollten dafiir auch Strafen von Seiten des Staates
cingesetzt werden konnen, um damit die Donatisten zu einer Wiedervereini-

Hinweis: Teile dieses Abschnittes iiber die Vorstellungen von Augustinus beruhen auf einer
Hausatbeit die im Sommersemester 2016 im Rahmen des Hauptseminars "Staat
und Religion" bei Herrn Prof. Dr. Zintl und Frau Dr. des. Stange an der Universitit
Bamberg vom Autor erstellt wurde.

¥ Brown, Peter: Augustinus von Hippo. Eine Biographie. Deutscher Taschenbuch Verlag.
Minchen. 2000. S. 264.
" Fortin, Ernest L.: Justice as the Foundation of the Political Community: Augustine and

his Pagan Models. In: Horn, Christoph (Hrsg.): Augustinus. De Civitate Dei. Akademie
Verlag. Berlin. 1997. S. 44.

34

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

gung mit der katholischen Kirche zu zwingen.! Alle Ausfihrungen von Au-
gustinus dienen dazu, das Christentum zu vereinen und es gegen die Vorwiirfe
der Heiden zu verteidigen. Deshalb muss man die Eroberung Roms und das
Schisma im Christentum immer mit bedenken, wenn man die Ausfithrungen
von Augustinus zum Verhiltnis von Staat und Kirche liest.

3.1.2  Begriffsklirungen und Definitionen

Die civitas terrena und der civitas dei sind unumstritten die zwei zentralsten Be-
griffe im Werk von Augustinus. Beide Begriffe benétigen eine Erklirung, da
die Ubersetzung und die Interpretation in den letzten 1600 Jahren zu heftigen
Disputen und Konflikten unter Theologen, Historikern und Vertretern der
Kirchen fuhrten. Daneben missen noch das Staats- und Kirchenverstindnis
von Augustinus definiert werden, weshalb der folgende Abschnitt in drei
Unterpunkten die cvitas terrena, die civitas dei, den Staat und die Kirche ndher
beleuchtet.

3.1.2.1 Civitas Terrena und Civitas Dei

Lange Zeit wurde der Begriff Civitas allgemein mit dem Begriff Staat tibersetzt.
Dem folgend tibersetzten die meisten Autoren die civitas ferrena als Erdenstaat
und die cvitas dei als Gottesstaat. Seit einiger Zeit halten viele Autoren diese
Ubersetzung jedoch fiir inkorrekt. Schon 1910 argumentierte Seidel, dass
civitas besser mit Stadt oder Gemeinschaft tibersetzt werden solle. Er ist der
Meinung, dass Augustinus bei der cwitas terrena oder der civitas dei nicht an
einen Staat dachte, sondern an eine Gemeinschaft von Menschen. Dem Ver-
bund det evitas terrena gehorten Christen und Heiden an.*? Johannes van Oott
sieht dies dhnlich. Er schreibt, die cpitates seien Gruppen mit gemeinsamen
Gesetzen, Ethiken und Werten.”® Beide citates sind auf der Erde vermischt.
Menschen koénnen die Mitglieder der cvitas dei und der civitas terrena nicht un-
terscheiden. Trotzdem gehort jeder Mensch einer der beiden cvifates an und ist

' Coleman, Janet: Augustinus. In: Redhead, Brian (Hrsg.); Starbatty, Joachim (Hrsg.):
Politische Denker. Von Plato bis Popper. Verlag Bonn Aktuell. Stuttgart. 1988. S. 67.

%2 Seidel, Bruno: Die Lehre vom Staat beim heiligen Augustinus. Breslau. 1910. S. 6.

» Van Oortt, Johannes: Civitas dei — terrena civitas. The concept of the Two Antithetical
Cities and Its Sources. In: Horn, Christoph (Hrsg.): Augustinus. De Civitate Dei.
Akademie Verlag. Berlin. 1997. S. 161.

35

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

untrennbar mit dieser verbunden. Am Tag des Jingsten Gerichts werden die
beiden cvitates getrennt.®

Der Grund fir die Trennung der Menschen in zwei cvitates ist die Erbsiinde,
da diese sich durch die Weltgeschichte zieht. Augustinus geht davon aus, dass
Gott nur manche Menschen errettet, diese zu rettenden Menschen die Mit-
glieder der civitas dei sind und Gott ihre Anzahl festgelegt hat. Der Rest der
Menschheit ist Mitglied der czvitas terrena.®® Schon vor der Gebutt eines Men-
schen legt Gott fest, ob der Mensch gerettet wird oder nicht. Der Mensch
kann nichts tun, um seine Situation zu verindern, da sein Schicksal von Gott
vorbestimmt ist. Er kann nur hoffen, dass er Teil der cvitas dei ist.*®

Augustinus geht aber davon aus, dass durch ein paar Merkmale beide civitates
zu unterscheiden sind. Die Mitglieder der civitas terrena sind nur auf irdisches
Wohl ausgerichtet, da Metaphysisches fiir sie keinen Wert hat. Zeit ihres Le-
bens versuchen diese Menschen Reichtum und Macht anzuhiufen und beides
den anderen Menschen zu zeigen.”” Die Mitglieder det cvitas dei trichten ihr
Leben im Gegensatz dazu nur auf Gott aus. Thr einziges Ziel ist es, Gott nahe
zu sein und diesen zu verehren, damit sie nach dem Tod im Reich Gottes
aufgenommen werden.”® Irdische Giiter wie Reichtum und Macht haben fur
sie keinen Wert und fiir ihr Lebensgliick ist es nicht relevant, wer sie regiert,
solange es thnen méglich ist, ihren Gott zu verehren. Diese Menschen sind
laut Augustinus Pilger in der Fremde auf dem Weg zu Gott, da ihr Zuhause
nicht auf der Etrde, sondetn im Reich Gottes liegt.” Das Hauptunterschei-
dungsmerkmal zwischen den Mitgliedern der cvitas terrena und der civitas dei
sind zwei verschiedene Formen der Liebe. Die Mitglieder der civitas dei liecben
einzig Gott. Die Menschen, die der cwitas terrena angehéren, lieben nur sich
selbst.

Beide civitates existieren in der realen Welt, dessen ist sich Augustinus sicher
und sie waren laut seiner Aussage in der Weltgeschichte hiufig zu beobachten.
Das Ende dieser Weltgeschichte ist dann erreicht, wenn die citas dei ihre
maximale Zahl an Mitgliedern erreicht hat. An diesem Tag kommt das Jingste
Gericht, die Existenz der Welt endet und die civitas terrena 16st sich auf. Die
Mitglieder dieser Gemeinschaft landen fiir ihr siindenvolles Leben erst im

** Brown. 2000. S. 274.

% Van Oort. 1997. S. 158 f.

Adomeit, Klaus: Rechts- und Staatsphilosophie. Band I: Antike Denker tiber den Staat.
UTB-Verlag. Heidelberg. 2001. S. 175.

77 Brown. 2000. S. 280.

% Coleman. 1988. S. 74.

* Brown. 2000. S. 283. f.

b

96

36

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

Fegefeuer und dann in der Hélle. Die ¢zvitas dei aber bleibt bestehen und ist an
ihtem Ziel, dem Himmel, angelangt.'®

Beide Gemeinschaften haben trotz der Unterschiede ein gemeinsames Ziel:
den Frieden. Die Mitglieder der wuvitas terrena konnen nur den irdischen Frie-
den erreichen. Dieser ist aber fir die Mitglieder der cvitas dei wichtig, denn
diese bendtigen den irdischen Frieden, um spiter den himmlischen Frieden zu
erreichen. Deshalb beteiligen sich die Mitglieder der citas dei bei der Auf-
rechterhaltung des Friedens.!"!

3.1.2.2 Die augustinische Staatsdefinition

Ein entscheidender Unterschied zwischen den civitates und dem irdischen Staat
macht Augustinus schon in seiner Sprache deutlich. Wenn er vom Staat
spricht, dann schreibt er res publica, regnum odet imperium.'”® Er macht eine
klare Unterscheidung zwischen den transzendentalen Gemeinschaften und
den real existierenden Herrschaftsgebieten. Seine Staatsdefinition folgt an-
fangs einer alten Definition Ciceros aus dessen Werk "De Re Publica". In den
dort von Cicero vorgestellten Reden Scipios wird der Staat als Ansammlung
von Menschen, die sich demselben Recht unterwerfen und nach einem ge-
meinsamen Nutzen streben, definiert. Auflerdem muss ein Staat gerecht sein,
egal ob er eine Demokratie, Oligarchie oder Monarchie ist. Gerechtigkeit wird
somit zu einem Definitionsmerkmal. Augustinus allerdings glaubt, dass der
rémische Staat nach dieser Definition kein Staat gewesen wire, da in diesem
nie die wahre Gerechtigkeit geherrscht hat. Wahre Gerechtigkeit nur mit der
Hilfe Gottes zu etreichen.'®

Aufgrund des Definitionsmerkmals der Gerechtigkeit lehnt Augustinus die
Definition Scipios bezichungsweise Ciceros als zu streng ab. Er schldgt eine
Definition vor, in welcher das Volk eines Staates eine vernunftbegabte Menge

' Bieglet, Johannes: Die Civitas Dei des heiligen Augustinus. In ihren Grundgedanken.

Verlag der Junkemannschen Buchhandlung. Paderborn. 1894. S. 72.
Hirschberger, Johannes: Geschichte der Philosophie. Herder Verlag. Freiburg im
Breisgau. 1999. S. 374.

? Seidel. 1910. S. 13.

03

01

Brachtendorf, Johannes: Augustinus: Die civitas dei und der gerechte Staat. In: Brantl,
Dirk.; Geiger,Rolf.; Herzberg, Stephan.: Philosophie, Politik und Religion. Klassische
Modelle von der Antike bis zur Gegenwart. Akademie-Verlag.Berlin 2013. S. 46.

37

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

von Menschen ist, die durch das gemeinsame Streben nach den Dingen, die
sie liebt, verbunden ist.'* Wortlich sagt Augustinus:

"Volk ist die Veteinigung einer verninftigen Menge, geeint durch ein-
trichtige und allgemeine Teilnahme an Dingen, die sie schitzt. So
kommt es fiir die Beurteilung des einzelnen Volkes natiirlich darauf
an, was es schitzt. Aber Volk tiberhaupt kann man [...] eine solche
Vereinigung recht wohl nennen, wenn sie nicht aus einer Menge Tie-
re, sondern aus einer Menge verniinftiger Geschopfe besteht und ge-
eint ist durch eintrichtige und allgemeine Teilnahme an Dingen, die
sie schitzt; nur eben besser ist ein Volk, je besser die Gegenstinde
sind, auf die sich das eintrichtige Streben richtet, und schlechter, je
schlechter sie sind."!%

Aufgrund dieser Definition sind Unrechtsherrschaften und Tyranneien auch
Staaten. Die Gerechtigkeit ist kein Definitionsmerkmal, sondern nur eine
Norm, anhand derer man Staaten einteilen kann.'” Denn eines ist fiir Au-
gustinus klar: absolute Gerechtigkeit kann auf Erden nicht erreicht werden,
sondern diese schafft Gott nach dem Tod.

Staaten ohne Gerechtigkeitsind fiir Augustinus eigentlich nichts anderes als
Riuberbanden. Diese Aussage beruht auf einem Teil in "De Civitate Dei", in
welchem er eine Legende von Alexander dem GrofBen wiedergibt.

"Auf die Frage des Konigs, was ihm denn einfalle, dass er das Meer
unsicher mache, erwiderte er mit freimutigem Trotz: 'Und was fillt
dir ein, das du den Erdkreis unsicher machst? aber freilich, weil ich es
mit einem armseligen Fahrzeug tue, nennt man mich einen Rduber,
und dich nennt man Gebieter, weil du es mit einer groBen Flotte
tust." 17

Der Roémische Staat ist hier keine Ausnahme. Dieser wurde laut Augustinus
nicht aufgrund seiner eigenen Werte so grof, sondern aufgrund seiner
Herrschsucht. Die romische Herrschaft sei nur durch die rémische Moral
abgemildert worden, die das Imperium besser stellte als andere Reiche. Die
Begrundung der Moral hilt er allerdings fiir falsch, da die Rémer durch das
moralische Handeln Ruhm erzeugen wollten.!® Das moralische Handeln der

g

Brachtendorf. 2013. S. 46.

Augustinus: Des heiligen Kirchenvaters Aurelius Augustinus zweiundzwanzig Biicher

05

tber den Gottesstaat. Aus dem Lateinischen iibers. von Alfred Schréder. Kempten;
Miinchen. 1911- 1916. Band 3. S. 255 f.

% Brachtendorf. 2013. S. 47.

7 Augustinus. 1911- 1916. Band 1. S. 192.

"% Brown. 2000. S. 270.

38

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

Rémer ist also von der Eigenliebe und dem Egoismus inspiriert, was sie dann
doch nicht besser macht als andere irdische Staaten. An diesem Punkt kommt
Augustinus nun auf die Gerechtigkeit zurtick. Nur Staaten, die gerecht sind,
unterscheiden sich, seiner Meinung nach, von Riuberbanden. Wenn ein Staat
ungerecht ist, dann ist er nicht besser als jede andere Vereinigung von Men-
schen, die nach einem gemeinsamen Ziel strebt.'” Die absolute Gerechtigkeit
kénnen irdische Staaten ohne Gott nicht erreichen, jedoch kénnen sie versu-
chen ihr Bestes zu tun, um ein Mindestmal3 an Gerechtigkeit zu erzeugen.

Wie sieht nun die perfekte Staatenwelt aus? Eine Welt mit Staaten zicht Au-
gustinus einer Welt ohne Staaten vor, da ohne die Einteilung in Staaten das
Chaos herrschen wiirde. Vor dem Stndenfall hitte es keinen Staat gebraucht,
da die Menschen aus Liebe zueinander und zu Gott in einer natitlichen Ord-
nung gelebt hitten. Dies ist quasi sein idealer Naturzustand. Aufgrund des
Stindenfalls, der die Menschen zu selbstvetliebten Wesen macht, benétigt man
Staaten, die das erzeugte Chaos kontrollieren.'!?

Fir Augustinus gibt es in der Antike bereits ein gutes Vorbild fiir die Staaten-
welt: die Welt der vielen Polei in Griechenland. Die perfekte Welt ist eine
Welt von Kleinstaaten, die nur auf das gemeinsame Wohl und die Liebe zu
Gott bedacht sind. Denn dann konnten diese kleinen Staaten nebeneinander
in Frieden existieren, da keine Stadt einen Grund hitte, die anderen Stidte
anzugreifen.!'! Das Ziel dieser Staaten ist die Aufrechterhaltung des Friedens
und selbst im Falle eines Verteidigungskrieges wiirden sie schon tber die
Friedensordnung nach dem Krieg denken. Sie wiirden gerechte Kriege, die
immer nur Verteidigungskriege sein kénnen, nur fithren, um den Zustand des
Friedens, det vor dem Kriegszustand geherrscht hat, wiedetherzustellen.''?

3.1.2.3 Das augustinische Kirchenverstindnis

Bei der Staatenwelt plidiert Augustinus fiir ein System von vielen Kleinstaa-
ten. Wenn es aber um die Kirche geht, ist er Unitarist. Fir ihn soll die katholi-
sche Kirche universale Geltung haben, weshalb es nur eine wahre Kirche
geben darf. Durch diese Forderung sollen partikulare Tendenzen in der Kir-

" Augustinus. 1911- 1916. Band 1. S. 191
1% Brachtendorf. 2013. S. 49 f.

"' Augustinus. 1911- 1916. Band 1. S. 207 f.
12 Brachtendorf. 2013. S. 51.

[

39

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

che erst gar nicht aufkommen. Damit versuchte er die Katholische Kirche

gegen Abweichler wie die Donatisten zu statken. '

Wie bereits oben erwihnt, sind die ¢vitas terrena und die civitas dei allgegenwir-
tig. Der Kirche kommt hier eine besondere Rolle zu. Fir Augustinus ist die
katholische Kirche das beste Abbild der civitas dei, welches auf der Erde exis-
tiert. Als heilige Gemeinschaft kann sie die cvitas dei zwar niemals perfekt
darstellen, jedoch ist sie fir ihn das sichtbarste Zeichen des Reich Gottes auf
der Erde."* Da Gott aber nicht auf der Erde weilt, um das Reich zu regieren,
ersetzen die Herren der Kirche diesen bis zum Tag des Jingsten Gerichts.'"

Den Bischofen kommt damit eine besondere Aufgabe zu. Sie sind die Stellver-
treter Gottes in seinem Koénigreich auf der Erde und sollen die Christen durch
alle Untiefen bis zum Tag des Jungsten Gerichts fihren. Aus diesem Grund
sind sie fir das Wohlergehen der Mitglieder der civitas dei verantwortlich.

Diese Form der Herrschaft ist allerdings keine weltliche Herrschaft, weshalb
die Herren der Kirche nicht als weltliche Herrscher auftreten sollen. Das
Reich Gottes ist schlieSlich kein weltlicher, sondern ein spiritueller Herr-
schaftsbereich. Schon zur Zeit der Christenverfolgung durch die Rémer exis-
tierte diese civitas. Es konnte deshalb fir Augustinus nicht gottgewollt sein,
dass die Kirchenherren iiber weltliche Macht verfiigten. Denn das christliche
Reich (cvitas dei) liegt fur Augustinus klar aulerhalb des weltlichen politischen
Systems.''®

Welche Rolle spielen die Christen im weltlichen System, wenn ihr spirituelles
Reich auBlerhalb des realen politischen Systems steht? Dies wird im folgenden
Abschnitt niher betrachtet.

3.1.3 Der Christ als Zoon Politikon

Fir Augustinus sind alle Menschen grundsitzlich politische Wesen. Er be-
schreibt den Menschen nach griechischem Vorbild als zoon politikon. Augusti-
nus ist der Meinung, dass das Politische fir die Menschen wichtig ist und dass
auch Christen sich in die Politik einbringen sollten. Als guter Christ sollte man

13

Figgis, John Neville: The political aspects of S. Augustine’s City of God. Longmans,
Green & Company. London. 1963. S. 70 ff.

'* Figgis. 1963. S. 68 f.

> Figgis. 1963. S. 73.

' Figgis. 1963. S. 74 f.

40

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

gegeniiber der staatlichen Herrschaft loyal sein, solange diese gerecht bezie-
hungsweise moralisch handelt.!”

Im Gegensatz zu den Donatisten sieht Augustinus in der Politik die Chance,
die Lebensumstinde der Menschen schrittweise zu verbessern und das Ubel
in der Welt zu verringern.'"® Es ist fur ihn logisch, dass Christen durch die
Nichstenliebe verpflichtet sein sollten, sich der Politik zu bedienen, um diese
Ziele zu erreichen. Da sie nicht von der Selbstliebe und der Selbstbezogenheit
bestimmt sind, seien die Christen in ihren Handlungen besser als die Hei-
den.'” Bei Christen steht Gott an erster Stelle und nicht sie selbst. Aufgrund
dieser Verehrung Gottes kénnen Christen erkennen, dass fir sie andere Wer-
te, wie der irdische Friede, Sicherheit und Wohlstand, von Bedeutung sind.
Der Staat hat die Aufgabe diese gottlichen Gaben zu sichern. Um das Ubel
zurtickzudringen, sollten Christen diese Gaben und den Staat nutzen.'?® Selbst
eine Art der irdischen Gerechtigkeit kann existieren, die zwar nicht vollkom-
men, aber doch niitzlich fiir alle Menschen ist."?' Der Staat ist fiir Augustinus
cine gottliche Notwendigkeit zum Schutz vor Tyrannei, denn nur der Staat
kann die gottgegebenen Werte und Gaben schiitzen.'? Aufgrund dessen soll-
ten Christen dem Staat immer loyal dienen und sich in ihm engagieren, da
dieser gottgewollt ist und sie dadurch Gott dienen.

Allerdings hitten nicht alle Christen dies verstanden, weshalb diese sich aus
dem Politischen heraushalten wirden, statt sich zu engagieren. Diesen Chris-
ten fehle cine gemeinsame politische Zielsetzung.'? Trotzdem sind sie, auch
wenn sie sich nicht engagieren, die besten Diener eines Staates, da sie die
Gesetze treu befolgen und nicht gegen die Herrschenden aufbegehren wiir-
den. Sie schaden weder noch niitzen sie dem Staat, da sie nur darauf bedacht
sind, ihren ewigen Seclenfrieden zu ethalten.'*

"7 Horn, Christoph: Politische Gerechtigkeit bei Cicero und Augustinus. In: Internationa-
le Zeitschrift fiir Philosophie. Heft 2. 2002. S. 203.

" Horn. 2003. S. 204.

" Adam, Armin: Heilsgeschichtliche Soziologie. Augustinus® negative Politische Theolo-
gie. In: Zeitschrift fir Politikwissenschaft. Jg. 42. Heft 2. 1995. S. 158.

% Horn. 2002. S. 203.

*' Adam. 1995. S. 165.

* Figgis. 1963. S. 58.

» Fortin. 1997. S. 53.

* Figgis. 1963. S. 57.

41

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

3.1.4 Das Verhiltnis von Kirche und Staat

Wie stellt sich nun das Verhiltnis von Staat und Kirche dar? Oben wurde
schon beschrieben, dass Augustinus daftir plidierte, dass die Kirche als spiri-
tuelles Reich aulerhalb des politischen Systems stehen sollte. Allerdings sieht
er ein, dass dies nicht gelingen kann. Die Kirche kann sich als Otganisation,
die in der realen Welt existiert, nicht der weltlichen Herrschaft entzichen.
Aufgrund dessen rickte Augustinus von seiner Forderung nach einer unab-
hingigen Kirche in manchen Punkten ab.

In der Realitit des 5. Jahrhunderts existiert eine Verschrinkung zwischen der
katholischen Kirche und dem Roémischen Reich. Das Christentum ist in der
Interpretation der Katholischen Kirche die offizielle Staatsreligion und deren
Bischofe, wie er selbst, erfillen staatliche Aufgaben. Zum Beispiel wurden sie
als Richter in Streitfragen berufen. Sie sorgten fiir Waisenkinder und unter-
richteten diese. AuBerdem sollten sie die Birger in ihrem Bistum zu Gehor-
sam gegenuber dem Staat bringen.'” Augustinus wat eigentlich kein Freund
dieser Zusammenarbeit, schloss diese aber nicht grundsitzlich aus. Er sah die
Chance, den Staat zu nutzen, um Ketzer oder Gruppen wie die Donatisten im
Auftrag der Kitrche zu verfolgen.'?

Allerdings war dies eine Ausnahme. In der Regel sah er eine klare Aufgaben-
teilung zwischen Kirche und Staat. Der Staat sollte als weltliche Autoritit
herrschen, wihrend die Kirche als moralische Autoritit fiir die Lehre und die
heiligen Sakramente zustindig war. Die Kirche war als Hiiterin der Sitten
zustindig, und ihrer Uberwachung konnten sich nicht einmal die Kaiser ent-
ziehen.'?’

Da Augustinus die Staaten als Teil der cvitas ferrena betrachtet, geht er davon
aus, dass diese irgendwann untergehen miissen, da die civitas terrena am Tag des
Jungsten Gerichts untergeht.'”® Augustinus sieht es deshalb als seine Aufgabe
an, die politische Sphire und die Religion voneinander zu trennen, damit im
Fall des Untergangs die Kirche sicher wire und nicht vom Staat mit in den
Abgrund gezogen werden wiirde. Dies wird klarer, wenn man bedenkt, dass in
Rom vor der Konstantinischen Wende eine Vermischung von Staat und Reli-

25

Deane, Herbert A.: The Political and Social Ideas of St. Augustine. Columbia Universi-
ty Press. New York. London. 1963. S. 173 f.

"% Coleman. 1988. S. 67.

7 Deane. 1963. S. 173.

* Biegler. 1894.S. 71 f.

42

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

gion existierte. In diesen Jahrhunderten wurde der Staat kultisch verehrt, was
Augustinus kategotisch ablehnt.'?

Staaten haben kein Anrecht auf kultische Verehrung, da nur Gott der Vereh-
rung wiirdig ist und die Staaten nur Mittel zum Zweck sind. Die Staaten haben
die Aufgabe, das Ubel der Welt weitestgehend zu iiberwinden. Augustinus
schreibt dazu:

"Die ersten seien dir Vater und Mutter; hoher als selbst die Eltern soll
dir das Vaterland stehen; was die Eltern gegen das Vaterland befeh-
len, darauf soll man nicht héren, oder was das Vaterland gegen Gott
befiehlt, auch darauf soll man nicht héren," 130

Der Staat erscheint als gottgewollte Institution unter Gott aber tber den El-
tern. Er soll den Menschen und der Kirche nitzen, da diese einen Staat
braucht, der die 6ffentliche Ordnung aufrecht erhilt, wovon sie profitiert.. Im
Gegenzug benétigt der Staat aber auch die Kirche als moralische und spiritu-
elle Instanz. ™!

Augustinus versteht Staaten utilitaristisch als Werkzeug. Diese sollen den
Menschen niitzen, ihnen helfen und sind nichts anderes als Zusammenschlis-
se von Menschen, die auf ein gemeinsames Ziel hinatbeiten.'* Sie haben kei-
nen Anspruch auf eine besondere Stellung, die im heidnischen Rom existie-
rende Divinisierung des Staates lehnt Augustinus ab und gibt der Kirche die
Macht iiber alles Kultische, Moralische und Sittliche.!>® Er 16st mit diesem
Schritt die Kirche letztlich vom Staat, um diese, wie oben beschrieben, vor
dem Untergang zu bewahren. Das Verhiltnis von Staat und Kirche ist fiir ihn
durch Gleichberechtigung geprigt. Allerdings sollen beide auf dem eigenen
Feld die absolute Deutungshoheit besitzen: die Kirche im Spitituellen und der
Staat im Politischen.

Augustinus unterscheidet nun christliche und heidnische Herrscher voneinan-
der. Er glaubt, das christliche Herrscher aufgrund ihrer Nichstenliebe besser
agieren konnten als heidnische, da sie das Wohl der Menschen und die Vereh-
rung Gottes an erster Stelle sehen, statt sich um sich selbst und ihren eigenen
Reichtum zu sorgen. Die Aufrechterhaltung der pax zerrena, des irdischen Frie-

'# Maier, Hans: Politische Theologie — neu besehen (Augustinus, De civitate Dei VI,

5-12). In: Zeitschrift fir Politikwissenschaft. 50 Jg. Heft 4. 2003. S. 367.

Augustinus zitiert nach Maier. 2003. S. 367 f.

Schilling, Otto: Die Staats- und Soziallehre des hl. Augustinus. Herder Verlag. Freiburg
im Breisgau. 1910. S. 107.

Augustinus. 19, 24. 1911- 1916. S. 555 f.

Maier. 2003. S. 369.

13

13

b

13.

3

43

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

dens, ist fir christliche Herrscher die wichtigste Aufgabe, da dieser Frieden
allen Menschen dient."** Den Butgern detr aitas terrena nitzt er, da er das
héchste irdische Gut darstellt, das sie erreichen kénnen. Die Mitglieder der
civitas dei nutzen diesen Frieden auf ihrer Pilgerfahrt durch das Leben hin zu
Gott.' Aufgrund der christlichen Tugenden konnten christliche Herrscher
diesen Frieden besser erhalten.!?¢

Allerdings hat Augustinus aufgrund dieser Tugenden auch héhere Anspriiche
an christliche Herrscher. Er erwartet von ihnen noch mehr als von heidni-
schen Koénigen, dass diese gerecht handeln und auch gerecht bestrafen sollen.
Der christliche Kaiser soll immer aufgrund der Nichstenliebe urteilen und
Strafen nur dann erlassen, wenn er sich erhofft, dass sich dadurch eine Besse-
rung des Verhaltens bei dem Bestraften einstellt.'*’

Die perfectio iustitiae, die rechtliche und soziale Gerechtigkeit wird erst im Ko6-
nigreich Gottes erteicht.'*® Allerdings kann der Herrscher dafiir sorgen, dass
sich die Lage fiir die Menschen verbessert. Ein christlicher Regent kann dies
aufgrund seiner Tugenden besser als ein heidnischer, da "er als Christ zumin-
dest einen gewissen Anteil an der vera iustitia des Gottesreiches hat und [...]
angemessen einschitzen kann, was Gott zusteht."'** Um diese vera dustitia zu
erkennen, erhilt der christliche Herrscher Unterstiitzung von der Kirche, die
ihm beratend zur Seite steht.!40

Ein christlicher Herrscher hat seinem heidnischen Pendant also Einiges vo-
raus. Augustinus plidiert dafiir, dass nicht nur die Herrscher, sondern auch
die Beamten Christen sein sollten, da diese die Aufgaben in der Verwaltung
des Staates besser erfiillen wiirden als Nicht-Christen.'! Um dies zu gewiht-
leisten, mussen sie ihr Verhalten immer an christlichen Prinzipien orientie-
ren.'"*? Augustinus spricht sich fiir ein Engagement von Christen im Staatswe-
sen und eine Orientierung der staatlichen Fihrung an Prinzipien wie der
Nichstenliebe aus. Dies ist keine Vermischung von Staat und Religion, son-
dern die Chance fiir die Biirger, die institutionelle Trennung von Staat und

13

®

Seidel. 1910. S. 26.

Laufs, Joachim: Der Friedensgedanke bei Augustinus. Untersuchungen zum XIX. Buch
des Werkes De Civitate Dei. Franz Steiner Verlag. Wiesbaden. 1973. 8. 118 f.

" Coleman. 1988. S. 78.

Seidel. 1910. S. 30.

Horn. 2002. S. 199.

¥ Horn. 2002. S. 199.

Schilling. 1910. S. 109.

Figgis. 1963. S. 57.

Schilling. 1910. S. 95.

13!

5

S
]

13

3

E

14

14;

s}

44

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

Kirche nicht selbst nachvollziehen zu mussen, sondern sich als Christen im
Staat engagieren zu kénnen.

3.1.5 Vergleich mit den liberalen Anforderungskriterien

Nun sollen die Vorstellungen von Augustinus mit den sechs liberalen Krite-
rien verglichen werden, welche im zweiten Kapitel entwickelt wurden:

Im Hinblick auf die Trennung von Staat und Kirche, kann man feststellen,
dass Augustinus dem liberalen Anforderungskriterium durchaus gerecht wiir-
de. Auch er spricht sich fir eine institutionelle Trennung von Staat und Kir-
che aus. IThm missfillt es, dass in seiner Lebenswirklichkeit die Aufgaben des
Staates und der Kirche vermischt werden und er selbst als Bischof gleichzeitig
als Richter agieren muss (vgl. S. 38). Er fordert eine klare Sphirentrennung
von Staat und Kirche, in welcher der Staat die rechtliche und die Kirche die
spirituelle Deutungshoheit besitzt. Eine Vermischung der Sphiren ist far ihn
nur in Ausnahmen, die der Kirche niitzen, méglich.

Eine Toleranz aller (Staat, Religionsgemeinschaften, Biirger) untereinander
ldsst sich bei Augustinus nicht finden. Er schreibt "De Civitate Dei" um das
Schisma zwischen Donatisten und Katholiken zu tiberwinden und hat einen
klaren universalen Anspruch, wenn es um die Kirche geht (vgl. S. 35). Auch
sollen Ketzer vom Staat verfolgt werden kénnen (vgl. S. 38) und Biirger sich
dem Christentum nach katholischer Ausrichtung anschlieBen. Deshalb ist eine
Toleranz anderen Religionen und Konfessionen sowie eine umfassende Reli-
gionsfreiheit, wie es Punkt drei fordert, nicht in Augustinus' Sinne. Bei der
Bereitschaft zur Kooperation mit Andersdenkenden und -gliubigen misst
Augustinus mit zweierlei MaB: Augustinus ist zwar dafiir, dass Christen mit
Nicht-Christen kooperieren, wenn der Staat nicht christlich geprigt ist, er ist
jedoch dagegen, mit Gruppen zu kooperieren, die eine andere Auslegung des
Christentums haben. Innerhalb des Christentums ldsst er nur eine Deutung
zu. Wenn es aber darum geht, sich in Staatsgeflige zu integrieren, die nicht
christlich geprigt sind, dann fordert er die Christen dazu auf, sich zu engagie-
ren und mit den Heiden zusammenzuarbeiten, da Christen besser geeignet
seien, gute Ziele fir die Gesamtgesellschaft zu erreichen (vgl. S. 36 ). Das
vierte Kriterium erfiillt er somit teilweise.

Das Recht auf freie Meinungsiaullerung verniinftiger Religionsgemeinschaften
im politischen Diskurs ldsst sich nur schwer an Augustinus Vorstellungen von
Staatlichkeit anlegen, da er dieses Recht nicht explizit anspricht. Er méchte
zwar die Christen dazu bewegen, sich im politischen Prozess zu engagieren,
und fordert damit verbunden mit Sicherheit auch eine Offenheit des Staates
ein. Ob dies nun aber fiir alle Religionsgemeinschaften gilt, ist zu bezweifeln.

45

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

Religiése Diversitit steht nicht auf Augustinus' Agenda. Er steht fur einen
universalen Geltungsanspruch seiner Auffassung des Christentums und duldet
daneben keine anderen Auslegungen. Die Freiheit der Meinungsiullerung
wiirde er folglich nur den Vertretern der richtigen Auslegung des Christen-
tums zugestehen. Er erfiillt das Kriterium nicht.

Einfacher ist es, den letzten Punkt, die geforderte rationale Entscheidungsfin-
dung von Mandatstrigern, mit der augustinischen Vorstellung zu vergleichen.
Ein Ignorieren der religisen Uberzeugungen steht diametral dem gegeniiber,
was Augustinus von Mandatstrigern fordert. Augustinus fordert diese viel-
mehr auf, aus ihrer religidsen Uberzeugung heraus zu handeln, da Christen als
Herrscher oder Beamte die besseren Akteure seien als Heiden. Ihre christli-
chen Uberzeugungen machen sie zu besseren Mandatstrigern, weshalb ein
Ignorieren dieser Uberzeugungen nicht méglich ist (vgl. S. 40 f£.).

Zusammenfassend ldsst sich festhalten, dass die augustinische Vorstellung
vom Verhiltnis von Staat und Religion mehrheitlich nicht zu dem passt, was
die liberale Denkschule fordert. Die meisten Kriterien werden nicht erfiillt.
Lediglich die institutionelle Trennung von Staat und Kirche kann Augustinus
genauso vertreten wie die liberalen Denker. Im nichsten Abschnitt wird nun
auf Joseph Ratzingers Vorstellungen vom idealen Verhiltnis von Staat und
Religion eingegangen.

3.2 Joseph Ratzingers Vorstellungen von Staat und Kirche

Schon frith in seinem Leben entdeckt Joseph Ratzinger (1927 - heute) seine
Liebe fir die Vorstellungen und Ideen des heiligen Augustinus. Er ist faszi-
niert von dessen "Confessiones" und "De Civitate Dei" und macht es sich in
seiner akademischen Laufbahn frith zur Aufgabe, die Texte des Augustinus
neu zu interpretieren.'”® Auch hneln sich die Lebensliufe von Ratzinger und
Augustinus. Beide sind zuerst Akademiker und werden dann zum Geistlichen.
Bei Joseph Ratzinger fiihrt diese Karriere 2005 sogar bis ins héchste Amt der
katholischen Kirche, obwohl er eigentlich nie soweit in der Hierarchie aufstei-
gen wollte und lieber wieder zuriick in die Wissenschaft gegangen wire.'**
Doch trotz der Verehrung der augustinischen Ideen und der Katrriere im Vati-
kan entwickelte er seit den 80er Jahren seine eigene Vorstellung von einem
neuen Verhiltnis von Staat und Religion, welches durch den Diskurs mit

' Lam, Cong Quy Joseph: Joseph Ratzinger’s Theological Retractions. Vetlag Peter Lang.
Bern. 2013. S. 159.
" Lam. 2013.S. 151 f.

46

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

Jurgen Habermas auch auBlerhalb der Theologie Beachtung fand. Diese Vor-
stellungen sollen nun vorgestellt und mit den liberalen Anforderungen vergli-
chen werden.

3.2.1 Kirche und Christentum in der Moderne

Fir Ratzinger ist die katholische Kirche etwas Universales. Genauso wie Au-
gustinus sicht Ratzinger, dass es nur eine wahre Kirche geben kann, die uni-
versell ist, da sie alle in der Eucharistie mit einbezieht, die dies wollen. Die
Mitgliedschaft in dieser Kirche ist fiir Ratzinger allerdings keine freie Ent-
scheidung, sondern das Wirken Christi in den Christen. Man gehért zu ihr aus
dem Glauben heraus und nicht aus einer verntnftigen oder rationalen Ent-
scheidung.'® Fiir Ratzinger ist diese Kitche und das Christentum gleichzeitig
ein Mittel zur Inklusion und zur Exklusion. Inklusiv deshalb, da alle monothe-
istischen Religionen an denselben Gott glauben; exklusiv, weil nur die Chris-
ten die wahre Existenz von Jesus Christus anerkennen und somit die Einzigen
sind, die einen Anspruch auf Wahrheit besitzen. Jedoch sollten gute Christen
anerkennen, dass auch in anderen Religionen ein Wahrheitsanspruch existiert,
welcher gerechtfertigt ist, gleich wenn er aus christlicher Sicht nicht wahr sein
kann. Denn nur durch die Akzeptanz des Wahrheitsanspruches aller Religio-
nen untereinander kann es interreligiose Dialoge geben. !¢

Das Zuriickdringen des Glaubens ins Private ist fiir Ratzinger ein Zeichen der
Intoleranz. Fur ihn ist es wichtig, dass jeder Glaubige seine Religion frei aus-
leben kann und nicht durch Andersgliubige oder Unglidubige dazu gedringt
wird, diesen Glauben zu verstecken. Dazu gehért fiir ihn auch, dass man als
Christ in der Offentlichkeit offen ein Kreuz tragen kann.'¥’

Das Ausleben des Glaubens ist fiir Ratzinger auch eng mit der Institution der
Kirche verbunden. Doch wie sollte eine Kirche im 20. bzw. 21. Jahrhundert
aufgebaut sein, damit sie zeitgemil ist? Er schreibt 1987, dass fur viele Re-
former die Kirche erst in der Moderne ankommt, wenn man ihre Ordnung
der Ordnung eines Staates nachempfindet. Dagegen argumentiert Ratzinger,
dass dies nicht méglich sei, da die Kirche aus einem anderen Grund existiert
als Staaten.' Kirche ist keine Vernunftgemeinschaft, sondern eine Glaubens-

45

Ratzinger, Joseph: Kirche, Okumene und Politik. Neue Versuche zur Ekklesiologie.
Johannes Verlag. Einsiedeln. 1987. S. 173.

“ Lam. 2013. S. 208 f.

7 Lam. 2013 S. 210.

"8 Ratzinger. 1987.S. 173 f.

47

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

gemeinschaft, die darauf ausgerichtet ist, Wahrheit zu produzieren, indem sie
die Wahrheit des Evangeliums, welche gottgegeben ist, interpretiert und an die
Glaubigen weitergibt.'*® Das Interesse der katholischen Kirche muss sich
immer auf das Evangelium richten und nicht auf sich selbst. Die Amter und
Institutionen sollten nur diesem Ziel dienen und kein Selbstzweck sein. Maier
und Ratzinger sehen allerdings die Tendenz, dass man sich in der Amtskirche
mehr mit sich selbst als mit dem Evangelium beschiftigt."*® Er sicht jedoch
die Moglichkeit, wieder zuriickzufinden zum Evangelium, wenn sich das
christliche Leben wieder mehr in den einzelnen Gemeinden abspielt. Dort
kénne jeder Christ teilhaben und im konkreten Miteinander den Glauben und
die Wahrheit des Evangeliums erleben. Diese einzelnen Gemeinden bendtigen
jedoch weiterhin auch eine Riickbindung an die Amtskirche, damit die Einheit
der Lehte nicht gefihrdet wird.'™!

Fur Ratzinger hat dadurch jeder Christ weitreichende Freiheiten. Er formuliert
dazu allerdings funf Regeln, die diese Freiheiten kennzeichnen und auch be-
schrinken: 1. Freiheit braucht immer auch Recht. Dieses Recht bezieht sich
auf bestechende Werte, die sich aus dem Glauben ergeben. 2. Die kirchliche
Freiheit ist der uneingeschrinkte Zugang zum Glauben und den Sakramenten,
wodurch die gottliche Teilhabe gewihitleistet wird. Deshalb hat auch jeder
Christ das Recht, den Glauben unverfilscht zu empfangen.*> Das bedeutet
fir Ratzinger, dass der einzelne Gliubige nicht abhingig ist von der Ausle-
gung eines einzelnen Amtstrigers, sondern den Anspruch haben datf, von der
Kirche die Wahrheit mitgeteilt zu bekommen. 3. Die Kirche muss viele ver-
schiedene Angebote zur Teilhabe machen, damit jeder Gliubige an der Waht-
heit teilhaben kann. Es braucht dafiir, laut Ratzinger, eine Balance zwischen
der Vielfalt der Spiritualitit und der Einheit des Glaubens. 4. Das Recht auf
Glauben ist immer auch die Anerkennung der Religionsfreiheit anderer. Man
erkennt somit eine Religionsfteiheit fiir alle an und nicht nur fir sich selbst. 5.
Jeder Christ darf nur seinem Gewissen verpflichtet sein. Die Kirche muss
deshalb das Gewissen des Gldubigen dazu befihigen, die Botschaft Gottes zu
héren, !

Um den Christen diese Freiheiten und Regeln zu gewihtleisten, muss die
Katholische Kirche eine Organisation sein, die absolute Offentlichkeit bietet

# Ratzinger, Joseph; Maier, Hans: Demokratie in der Kirche. Méglichkeiten, Grenzen,

Gefahren. Lahn-Verlag. Limburg. 1970. S. 18 f.
" Ratzinger; Maier. 1970. S. 20.
! Ratzinger. 1987. S. 174 f.
*> Ratzinger. 1987. S. 180.
'> Ratzinger. 1987. S. 180 f.

48

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

und beansprucht. Dazu produzieren das Christentum und die Kirche neben
der Wahrheit auch moralische Grundsitze und Werte, die fir das Zusammen-
leben essentiell sind.'™ Diese bilden die Grundlage fir die westliche Wette-
gemeinschaft, auf denen die moderne Staatlichkeit beruht. Im folgenden Ab-
schnitt soll diese Vorstellung Ratzingers weiter ausgefithrt werden.

3.2.2  Staatlichkeit bei Ratzinger

Bei seiner Vorstellung von Staatlichkeit setzt Ratzinger nicht in der Vormo-
derne an, sondern nutzt moderne Ideen. So sieht er den Mehrheitsentscheid in
einer Demokratie als aktuell bestes Mittel an, um politische Ziele zu erreichen.
Als Hauptziel von Politik bezeichnet Ratzinger in seiner Rede zum 60. Jahres-
tag der Erklirung der Menschenrechte vor den Vereinten Nationen 2008 die
Forderung des Gemeinwohls und die Verteidigung der menschlichen Frei-
heit.'ss Jeder Staat hat demnach die Pflicht, seine Biirger vor Vetletzungen der
Menschenrechte zu schiitzen, da jeder Mensch ein Ebenbild Gottes sei und
dies seinen Schutz begriinde.'*® Deshalb sind diese dem Mehrheitsentscheid in
einer Demokratie entzogen.'”” Ratzinger hilt dies fiir besonders wichtig, da,
wie Schelkshorn schreibt, "die [...] Grundlagen der Menschenrechte letztlich
nur sikularisierte Surrogate eines urspringlich religiés-metaphysischen Fun-
daments [sind].""*® In besonderer Weise betont Ratzinger sein Verstindnis
von staatlich gewihrter Religionsfreiheit in der Rede. Er ist der Meinung, dass
Religionsfreiheit nicht nur die freie Austibung des Glaubens und der damit
verbundenen Riten sein datf, sondern dass Religionsfreiheit Religionen auch
einen besonderen Platz in der staatlichen Offentlichkeit zuweisen sollte. Denn
diese Form von Religionsfreiheit ist fir Ratzinger die Grundlage fiir Frieden
und Zusammenarbeit in einer Gesellschaft.'” Trotzdem miissen der Staat und

'3 Ratzinger. 1987. S. 194 ff.
' Roos, Lothar; Miinch, Werner; Spieker, Manfred: Benedikt XVI und die Weltbeziehung
der Kirche. Schoningh-Verlag. Paderborn. 2015. S. 69.
1% Roos; Miinch; Spieker. 2015. S. 70.
7 Ratzinger, Joseph: Wette in Zeiten des Unrechts. Die Herausforderungen der Zukunft
bestehen. Herder-Verlag. Freiburg im Breisgau. 2005. S. 32.

Schelkshorn, Hans: Ein religios fundiertes Naturrecht als vorpolitische Grundlage des

G

15

&

modernen Rechtsstaats? Ein philosophischer Essay zur Ansprache Papst Benedikt XVI
im Deutschen Bundestag. In: Essen, Georg (Hrsg.): Verfassung ohne Grund? Die Rede
des Papstes im Bundestag. Herder-Vetlag. Freiburg im Breisgau. 2012. S. 130 f.

Roos; Miinch; Spieker. S. 71 f.

)

15

49

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

seine Institutionen weltanschaulich immer neutral bleiben, da ansonsten Reli-
glonsfreiheit nicht existieren kann.'®

Die Gesellschaft und die damit verbundene Staatlichkeit ist fiir Ratzinger aber
nichts Statisches. Far ihn sind beide auch immer mit Entwicklung und Evolu-
tion verbunden. Aufbauend auf den christlichen Werten muss der Staat re-
gelmiBig erneuert werden und zwar nicht durch Reformen, sondern durch
Revolutionen der Gesellschaft und der Staatlichkeit.'! Reformen erhalten
nimlich nur den Status Quo und ermdglichen keine Weiterentwicklung.'? Er
setzt dazu allerdings eine Voraussetzung: "Der Staat muss erkennen, dass ein
Grundgefiige von christlich fundierten Werten die Voraussetzung seines Be-
stehens ist."!%

Auf dieser Grundlage soll ein demokratischer Rechtsstaat gebildet werden,
welcher nach einem Mehrheitsentscheid funktioniert, da die Mehrheit meis-
tens erkennt, was gerecht ist. In Ratzingers Rede vor dem Deutschen Bundes-
tag 2011 stellt er fest, dass dies auch der Grund fiir einen Politiker sein soll,
Politik zu betreiben. Nicht das Erfolgs- beziehungsweise Machtstreben soll
sein Antrieb sein, sondetn das Bemihen um Gerechtigkeit.'® Denn dafiir ist
der Staat und die Demokratie da: die Herstellung einer lebensnotwendigen
gerechten Ordnung, die die Gleichheit aller akzeptiert.'®® Diese Ordnung ist
gekennzeichnet von Pluralismus, da nur durch diesen eine Demokratie funkti-
onieren kann.'® Dieser ermdglicht es der Gesellschaft erst, die besten Ent-
scheidungen in Kooperation aller Birger und Weltanschauungen demokra-
tisch zu finden. In dieser Kooperation kommt nun die Kirche ins Spiel.

3.2.3  Die Rolle der Kirche im Staatsgefiige

Um die Rolle der Kirche zu kliren, verfasste Ratzinger sieben Aussagen, die
hier nur verkiirzt dargestellt werden und das Verhiltnis darstellen sollen: 1.

1% Utz, Arthur F. (Hrsg,): Glaube und demokratischer Pluralismus im wissenschaftlichen

Werk von Joseph Kardinal Ratzinger. Zur Verleihung des Augustin-Bea-Preises. WBV-
Verlag. Bonn. 1989. S. 42.

1! Ratzinger. 2005. S. 16 ff.

1 Ratzinger. 2005. S. 18.

' Roos; Miinch; Spieker. S. 74.

1% Roos; Miinch; Spieker. S. 79.

' Wiedenhofer, Siegfried: Die Theologie Joseph Ratzingers/ Benedikt XVI. Ein Blick
aufs Ganze.Verlag Friedrich Pustet. Regensburg. 2016. S. 748.

' Utz. 1989. S. 41.

50

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

Der Staat ist nicht die Quelle von Wahrheit und Moral. 2. Der Staat braucht
ein Mindestmal3 an Wahrheit und Erkenntnis des Guten. 3. Diese Etkenntnis
muss von auBen kommen. 4. Dieses Auf3en sind die Religionen, da diese einen
Grundkonsens tiber das moralisch Gute und die Wahrheit aufweisen. 5. Von
diesen Religionen ist das Christentum die universellste und rationalste Kultur.
6. Die Kirche darf nicht zum Staat oder Machthaber werden. 7. Die Kirche
muss aullerhalb des Staates sein und beide missen die Grenzen des jeweils
andeten respekteren.'®’

Da der Staat auf Werten und Moralvorstellungen beruht, die das Christentum
hervorgebracht hat, sollte das Verhiltnis beider Seiten von Kooperation ge-
prigt sein. Ratzinger orientiert sich in diesem Punkt an Bockenférde und ist
ebenfalls der Meinung, dass der Staat diese Grundlagen nicht garantieren
kénne. Dies kann nur das Christentum und damit verbunden die Kirche. Fir
Ratzinger nimmt die Kirche damit die Vermittlerposition zwischen Moral,
Werten und Ethik und dem Staat ein.'®® Denn nur mit diesen Werten, die zu
Menschenrechten geworden sind, kann eine Demokratie funktionieren. Diese
Werte sind allerdings durch den Machbarkeitsglauben von Wissenschaft und
Globalisierung erodiert. Ratzinger schreibt dazu: "Im Prozess der Begegnung
und Durchdringung der Kulturen sind ethische Gewissheiten weithin zerbro-
chen, die bisher tragend waren."'® Um diese wiedetherzustellen, benotigt der
Staat die Religion.

Die formelle Trennung von staatlicher und kirchlicher Sphire hat fiir beide
Seiten Vorteile. Denn die Kirche darf sich nicht von der Politik einspannen
lassen, muss aber gleichzeitig die Mdéglichkeit haben, sich in Diskurse einzu-
mischen, wenn diese moralische Fragen betreffen. Dies tut sie aber nur, wenn
sie einen Verfall der Werte und Moral diagnostiziert.'™ Denn als Hiterin der
Wahrheit und der Wertegrundlage des Staates besitzt die Kirche eine Verant-
wortung gegentiber der Gesellschaft, welche eine Einmischung in politische
Diskurse rechtfertigt.'” Als Alternative koénnte die Politik die Religionsge-
meinschaften aber auch zu einem Dialog bei gewissen Themen einladen, was
dem Einmischen zuvorkommen wiitde.!”” Die Themen, wo eine Einmi-
schung bezichungsweise eine Finladung gerechtfertigt wiren, sind beispiels-
weise die Abtreibungsdebatte oder der Diskurs um Sterbehilfe. Durch die

"7 Ratzinger. 2005. S. 65 f.

1 Wiedenhofer. 2016. S. 747.
19 Ratzinger. 2005. S. 30.

" Wiedenhofer. 2016. S. 753 ff.
" Wiedenhofer. 2016. S. 755 f.
1”2 Schelkshorn. 2012. S. 144.

51

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

Auﬁerungen der Religionsgemeinschaften, insbesondere der katholischen
Kirche, wird laut Ratzinger, das demokratische Staatsgefiige stabilisiert, wes-
halb der Staat ein Interesse daran haben sollte, der Kirche einen exponierten
Platz in der Gesellschaft zu geben.'”? Dieses Recht der Einmischung steht
aber nicht nur der Katholischen Kirche, sondern allen grolen Religionen zu.
Denn auch diese haben, wie bereits oben angesprochen, Wahrheitsanspriche,
die die Kirche respektieren muss. Nicht die groBen Weltreligionen, sondern
die kleinen Sekten bedrohen den Staat, da diese anti-demokratisch und anti-
pluralistisch agieren wiirden.'™

In seiner Rede vor dem Deutschen Bundestag 2011 legte er dann dar, dass die
letztliche Entscheidung iiber Recht und Gesetz im politischen Prozess dann
immer noch bei den Biirgern bezichungsweise den Abgeordneten liege.
Ratzinger spricht sich also fiir ein Recht auf Einmischung auf Grundlage der
christlichen Werte aus, nicht aber fiir ein Diktat von Regeln gegeniiber dem
Staat. Es liegt am Ende in der Verantwortung der politischen Entscheidungs-
triger zu erkennen, was moralisch gerechtfertigt ist und was nicht, und an-
schlieBend nach dem richtigen Grundsatz entscheiden. Die Religion dient als
moralischer Kompass, dem die Menschen folgen kénnen, es aber nicht miis-
sen.'” Ratzinger mochte mit dieser Vorstellung also nicht den liberalen de-
mokratischen Staat in Frage stellen, sondern méchte erreichen, dass die euro-
péischen Gesellschaften sich wieder auf Ethik, Moral und christliche Werte
zuriickbesinnen. Denn fir ihn ist die europdische Kultur eine Mischung aus
dem Gottesglauben der antiken Juden, den philosophischen Vorstellungen des
antiken Griechenland und dem Rechtsdenken des antiken Rom.!”® Ratzinger
selbst sagt dazu: "Die Erkenntnisse Jerusalems, Athens und Roms haben die
Kultur Eutropas gestaltet."!”

' Utz. 1989. S. 15.

" Utz. 1989. S. 43.

Rhonheimer, Martin: Sikularer Staat, Demokratie und Naturrecht. Rechtsethische und
demokratietheoretische Aspekte der Bundestagsrede Benedikts XVI. In: Essen, Georg
(Hrsg.):Verfassung ohne Grund? Die Rede des Papstes im Bundestag. Herder-Verlag.

Freiburg im Breisgau. 2012. S. 75-80.

"6 Rhonheimer. 2012. S. 82.

"7 Roos; Miinch; Spieker. S. 81.

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

3.24 Vergleich der Ideen mit den liberalen Anforderungen

Wie schon bei Augustinus sollen nun die Vorstellungen Ratzingers mit den
sechs liberalen Anforderungskriterien abgeglichen werden:

Wie steht der emeritierte Papst zur Trennung von Staat und Religion? Ratzin-
ger sicht in der formellen Trennung der beiden Institutionen Vorteile fiir
beide Seiten. Eine Kirche, die die christliche Religion reprisentiert, kann viel
freier agieren, wenn sie nicht in ein Staatsgefiige implementiert ist (vgl. S. 47
f.). Er halt es deshalb fir notwendig, dass die Kirche als Institution au3erhalb
des Staates steht, und stimmt hier mit der liberalen Anforderungen tberein.
Der zweite Punkt der Anforderungskriterien betrifft die Toleranz aller Aktue-
re untereinander. Dem wirde Ratzinger ebenfalls zustimmen. Durch seine
besondere Definition der Religionsfreiheit fordert er zwar einen besonderen
Platz fiir Religionen in der Gesellschaft, beansprucht diesen aber nicht nur fiir
das Christentum oder die Katholische Kirche alleine, sondern fiir alle gro3en
Religionen (vgl. S. 48 f). Er ist der Meinung, dass gute Christen akzeptieren
miissen, dass auch andere Religionen einen Wahrheitsanspruch haben; selbst
wenn man die propagierte Wahrheit fiir falsch hilt, muss man den Anspruch
trotzdem respektieren. Denn nur so kommt es zu interreligidsen Dialogen
(vgl. S. 43 f.). Ratzinger erfillt damit das liberale Kriterium der Toleranz und
beantwortet mit diesen Punkten auch schon das dritte Kriterium, nimlich das
Recht auf eine freie 6ffentliche Austbung des eigenen Glaubens. Dies ist
durch seine Vorstellung von Religionsfreiheit perfekt ausgefillt. Er lehnt eine
Zurtickdringung der Religionen ins Private ab, da zur freien Auslebung des
Glaubens fiir ihn das Ausleben in der Offentlichkeit gehort (vgl. S. 44).

Die Bereitschaft aller zur Kooperation spricht Ratzinger nicht direkt an, ist
jedoch indirekt schon beantwortet. Durch seine Forderung nach Toleranz
gegeniiber Wahrheitsanspriichen anderer Religionen kommt er zu der Fest-
stellung, dass interreligiose Diskurse wiinschenswert wiren. Nur durch diese
Zusammenarbeit kann man zu guten Ergebnissen fiir die Gesellschaft und zu
einem friedlichen Zusammenleben kommen (vgl. S. 44 f). Zu dieser Form
des Zusammenlebens gehért es fir ihn auch, dass Religionsgemeinschaften
sich in politische Diskurse einmischen diirfen und ihre Meinung zu den The-
men frei duBlern dirfen. Dies schrinkt er jedoch etwas ein, da er es nur den
Religionsgemeinschaften gestattet, die nicht staatsfeindlich sind. Hiermit
meint er Sekten, da diese anti-demokratisch und anti-pluralistisch agieren
wirden und somit dem Staat und der Gesellschaft schaden wirden (vgl. S. 48
f.). Er findet es wichtig, dass die Religionen als Kompass in politischen Fragen
dienen konnen, die die Grundwerte der Gesellschaft und ethische bezie-
hungsweise moralische Fragen betreffen (vgl. S. 48). Er fordert somit nicht,
dass man sich bei jeder Frage einmischen miisse, sondern nur dann, wenn die

53

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

Religionsgemeinschaft die eigenen Werte bedroht sicht. Er geht damit nicht
einmal so weit wie Taylor, der den Religionsgemeinschaften ein grundsatzli-
ches AuBerungsrecht zuschreibt, sondern schrinkt den méglichen Einfluss
der Religionen in politischen Entscheidungsprozessen selbst ein. Er ist hier
auf einer Ebene mit Habermas. Dazu sagte Ratzinger im Diskurs der beiden
2005:

"Hinsichtlich der praktischen Konsequenzen finde ich mich in weit-
gehender Ubereinstimmung mit dem, was Jiirgen Habermas iiber eine
postsikulare Gesellschaft [...] und die Selbstbegrenzung nach beiden
Seiten [gemeint sind Staat und Religion] ausgefiihrt hat."!78

Dem letzten Punkt, der Begrenzung von Entscheidungstrigern im Entschei-
dungsprozess auf Rationalitit und das Ignorieren der eigenen Religionszuge-
hérigkeit, kann Ratzinger nicht zustimmen. Zu seiner Auffassung von Religi-
onsfreiheit gehort es, dass jeder seinen Glauben 6ffentlich ausleben kann, und
dazu gehért auch, dass man nach den Uberzeugungen des eigenen Glaubens
handeln darf. Die Kirche und andere Religionen kénnen nur ein moralischer
Kompass sein. Die Entscheidungen an sich liegen am Ende immer noch bei
den Burgern und Politikern. Jedoch kann niemand diesen vorschreiben, den
Vorschligen der Religionsgemeinschaften nicht zu folgen. Auch wenn es
normativ wiinschenswert wire, wenn alle Akteure in ihren politischen Ent-
scheidungen nur den besten Argumenten folgen wirden, ist dies praktisch
nicht umzusetzen und in der Realitit nicht zu beobachten. Gerade in den
Wertedebatten und den ethischen Fragen der letzten 15 Jahre ldsst sich be-
obachten, dass Politiker ihren religiésen Uberzeugungen und ihrem Gewissen
folgen. Beispicle hierfiir sind die Debatten um die Sterbehilfe oder die Priim-
plantationsdiagnostik im Bundestag. Aus Ratzingers Sicht ist dies nur legitim.
Ein Nachvollziehen der Trennung von Politik und Religion durch Biirger und
Politiker ist fir ihn, aufgrund seiner Definition der Religionsfreiheit, undenk-
bar.

So ldsst sich feststellen, dass Ratzinger in den meisten Punkten mit den libera-
len Anforderungskriterien ibereinstimmt und nur in einzelnen Punkten Un-
terschiede bestehen. Dies zeigt aber auch, dass Ratzinger als Vertreter der
Katholischen Kirche und emeritierter Papst Benedikt XVI. den Primat der
Politik und die Existenzberechtigung eines pluralistischen liberalen demokrati-
schen Staates anerkennt.

'8 Habermas; Ratzinger. 2005. S. 56.

54

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

3.3 Die Offentliche Theologie von Heinrich Bedford
Strohm

Nach der niheren Betrachtung der aktuellen Position der katholischen Kirche
soll im folgenden Abschnitt auf die Haltung der Evangelischen Kirche (EKD)
gegeniiber dem Verhiltnis von Staat und Religion eingegangen werden. Hier-
zu werden einzelne Aufsitze des Vorsitzenden der Evangelischen Kirche in
Deutschland, Heinrich Bedford-Strohm (1960 - heute), herangezogen. Dieser
war lange Jahre Professor fiir Systematische Theologie an der Universitit
Bamberg und hat dort bis zu seiner Wahl zum Bayerischen Landesbischof
2011 wegweisend die Forschung zur Rolle der Kirche in einer modernen Ge-
sellschaft untersucht.

Fir Bedford-Strohm steht nicht die institutionelle Ausgestaltung des Verhilt-
nisses von Staat und Religion im Vordergrund, dieses besteht fiir ihn in einer
klaten institutionellen Trennung, sondern, wie er es in seiner Abschiedsvotle-
sung 2011 klarstellt, die Frage, welche Rolle die Kirche und ihre Theologie in
modernen pluralen demokratischen Gesellschaften spielt.'” Bei seinen Untet-
suchungen stehen stets zwei Begriffe im Zentrum: zum einen der Begriff der
Zivilgesellschaft und zum anderen der Begriff der Offentlichen Theologie, der
nicht nur ein Begriff, sondern auch ein theologisches Programm ist, welches
neben Bedford-Strohm auch Wolfgang Huber, der langjihrige Vorsitzende
der EKD, und die EKD selbst 6ffentlich vertreten.' Aufgrund dessen soll
im Folgenden die Vorstellung Bedford-Strohms von der Position der Kir-
che(n) in einer Zivilgesellschaft auf Basis der beiden Begriffe vorgestellt, die
Kiritik an diesem Ansatz betrachtet und anschlieBend werden seine Vorstel-
lungen mit den liberalen Anforderungskriterien verglichen werden.

'™ Bedford-Strohm, Heinrich: Offentliche Theologie und Kirche. Abschiedsvorlesung an
der Universitit Bambetg am 26. Juli. 2011. http://landesbischof.bayern-
evangelisch.de/Reden-2011-124.php (Stand: 20.01.2017).

"% Fischer, Johannes: Gefahr der Unduldsamkeit. Die "Offentliche Theologie" der EKD
ist problematisch. Auf: Zeitzeichen.net. 20.04.2016.
http://zeitzeichen.net/no_cache/religion-kirche /kritik-an-der-ekd-
theologie/?sword_list%5B0%5D=johannes&sword_list%5B1%5D=fischer
(Stand: 20.01.2017).

55

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

3.3.1 Zivilgesellschaft als modernes Gesellschaftsmodell

Ende der 80er Jahre tauchte in vielen Disziplinen wie der Soziologie, der Poli-
tikwissenschaft und der Philosophie, aber auch der Theologie der Begriff der
Zivilgesellschaft auf, der in den 90er Jahren schnell zum Trend in diesen Dis-
ziplinen avanciert. Der Begriff an sich geht zuriick auf den antiken Begtiff der
politiké koinonia beziehungsweise der societas civilis und die Vorstellungen einer
civil society im 19. Jahrhundert zuriick. Diese ¢vil sociefy unterscheidet sich in den
Definitionen des 19. Jahrhunderts von dem Begriff society insofern, als die civil
society durch staatsbiirgerliches Engagement im Willensbildungsprozess einer
Demokratie gepragt ist.'"®' Geprigt sind diese Zivilgesellschaften fir Bedford-
Strohm nicht dutrch einen Verlust an Gemeinschaft durch Individualisierung,
sondern durch eine Liberalisierung der Gemeinschaft. Diese Entwicklung
sieht er als Chance und Risiko zugleich. Er pladiert deshalb dafiir, dass Indivi-
dualitit, Gemeinschaft und Eigeninteresse in diesen Zivilgesellschaften kom-
biniert werden sollten.'®?

In der Wissenschaft bilden sich Ende der 80er zwei Interpretationen der Zi-
vilgesellschaft aus, die sich schnell zu unterschiedlichen Forschungstraditionen
ausweiten. Zum einen existiert die wirtschaftsliberale Interpretation, in der der
Wirtschaftsbiirger im Mittelpunkt steht, und zum anderen die kommunitér-
liberale Interpretation, in welcher der Birger als engagierter Staatsburger im
Mittelpunkt steht.'®® Der zweiten Variante schlieBt sich Bedford-Strohm an.

In dieser Interpretation der Zivilgesellschaft geht es neben der Stirkung der
Individualrechte der Biirger vor allem darum, die Probleme von Biirgern in
neuen Kollektivakteuren o6ffentlich zu artikulieren. Diese Akteure kénnen
Biirgerinitiativen, soziale Bewegungen, Gewerkschaften, Parteien und auch
Kirchen sein. Allerdings mussen alle diese Akteure die Regeln und Gesetze
des Staates akzeptieren und dirfen nicht staatsfeindlich eingestellt sein, da der
Staat immer die Voraussetzung fur die Existenz der Zivilgesellschaft ist, in der
sich diese Akteure bewegen.'™ Sie sind dadurch gezwungen, mit den Instituti-
onen des Staates zusammenzuarbeiten, und miissen dies auch bereitwillig tun.

18

Bedford-Strohm, Heinrich: Kirche in der Zivilgesellschaft. In: Weth, Rudolf: Was hat
die Kirche heute zu sagen? Auftrag und Freiheit der Kirche in der pluralistischen
Gesellschaft. Neukirchener Verlagsgesellschaft. Neukirchen-Vluyn. 1998. S. 93 f.
Grotefeld, Stefan: Book Review. In: Ethical Theory and Moral Practice. Vol. 3/ 2000.
S.337f.

Bedford-Strohm, Heinrich: Offentliche Theologie in der Zivilgesellschaft. In: Hohne
Florian; van Oorschot, Frederike (Hrsg.): Grundtexte Offentliche Theologie. Evangeli

18]

S

18

&

sche Verlagsanstalt. Leipzig. 2015. S. 214.
"% Bedford-Strohm. 1998. S. 96 ff.

56

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

Dies gilt insbesondere fiir die Kirchen, die tiber eine lange Zeit hinweg miss-
trauisch gegeniiber dem demokratischen Staat waren. Bedford-Strohm merkt
an, dass Pluralismus, der den Kirchen lange Zeit fremd war, zentral ist fiir die
Existenz einer Zivilgesellschaft. Nur durch die Verstindigung verschiedener
Akteure mit unterschiedlichen Positionen kann ein Konsens gefunden wer-
den, der allen niitzt und den alle akzeptieren kénnen. In diesem Punkt schlief3t
sich Bedford-Strohm John Rawls an und tbernimmt dessen Idee vom Over-
lapping Consensus.'® Um diese Debatten mdéglich zu machen, braucht es Regeln,
die alle akzeptieren. Nur dann kénnen verschiedene Akteure mit ihren unter-
schiedlichen Wahrtheitsanspriichen der Zivilgesellschaft niitzen. '®

Genau hier sollten die Kirchen mit ihrem Wahrheitsanspruch ansetzen. Mit
ihren Werten und ihren Moralvorstellungen kénnen sie in der Kommunikati-
on mit anderen Vorstellungen der Gesellschaft einen Input geben, den diese
benétigt. Dies beschreibt Bedford-Strohm als Theologische Freiheit, die fur
ihn immer kommunikative Freiheit ist und darin besteht, das zu vertreten, was
der Akteur fir wahr hilt, ohne dafiir Repressionen fiirchten zu miissen.'s” Er
schreibt dazu: "Kirche und Theologie wird relevant, wenn sie ein kommunika-
tives Freiheitsverstindnis aktiv und mit Leidenschaft in den Diskurs ein-
bringt.""®® Der Vorteil der Kirchen in Deutschland ist dabei, dass diese als
Akteure der Zivilgesellschaft allgemein anerkannt sind, da ihr Offentlichkeits-
anspruch vom Staat geschiitzt wird. Deshalb haben Kirchen relativ einfach die
Moglichkeit und die moralische Pflicht, sich an politischen Diskursen zu be-
teiligen. Kirchen miissen sich als Gemeinschaft, die der Gesellschaft niitzt,
verstehen. Sie sollen sich deshalb selbst als Kleber der Gesellschaft sehen.'®

Aus diesem Grund missen sie sich duflern und haben durch den internen
Pluralismus der Kirchen, - gemeint ist hier die weitgestreute Fachkompetenz
der Gldubigen in verschiedensten Bereichen, - immer die Mdglichkeit sich
fundiert an allen Debatten zu beteiligen. Thr Potenzial tbersteigt daher die
Méglichkeiten det NGOs bei Weitem.!*® Hauptaufgabe der Kirche ist in den
Debatten allerdings zunichst, auf die eigenen Werte und moralischen Vorstel-
lungen hinzuweisen. Bedford-Strohm bezeichnet den politischen Diskurs in

18!

Bedford-Strohm, Heinrich: Was darf Religion? In: Die Zeit. 33/2016. 04.08.2016.
http://www.zeit.de/2016/33/staat-religion-demokratie-staat-gewalt-terrorismus
(Stand: 22.01.2017).

18 Bedford-Strohm. 1998. S. 100 f.

7 Bedford-Strohm. 1998. S. 101.

Bedford-Strohm. 1998. S. 103.

1% Grotefeld. 2000. S. 338.

0 Bedford-Strohm. 1998. S. 103 - 106.

<

18

&

57

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

der Folge deshalb als das Herz der Gesellschaft und die Kirchen als deren
Lunge, die den Kreislauf der Gesellschaft immer wieder mit den Werten, der
Moral und dert christlichen Ethik anreichern.’ Wie dieses Anreichern genau
funktionieren soll, beschreibt Bedford-Strohm in seinen AuBerungen zur
Offentlichen Theologie.

3.3.2  Offentliche Theologie als politisches Programm

In seinem Programm der Offentlichen Theologie beschiftigt sich Bedford-
Strohm nun damit, welche Méglichkeiten und Pflichten die Kirchen haben,
um sich im politischen Prozess zu beteiligen. Er schreibt, dass Offentliche
Theologie der Versuch ist, die Welt und damit die Lebenswelt der Menschen,
zu verindern. Er geht ndmlich davon aus, dass der Mensch in Grundfragen
des Seins Orientierungsbedarf hat, den die Kirche mithilfe der Offentlichen
Theologie befriedigen kann.'"? Er schreibt dazu:

"Offentliche Theologie befasst sich mit den Orientierungsfragen, die,
hiufig versteckt hinter konkreten politischen Entscheidungssituatio-
nen, moderne demokratische Offentlichkeiten beschiftigen."'”?

Gerade in bio-ethischen Fragen und Fragen, in denen soziale Gerechtigkeit
eine Rolle spielt, ist diese Orientierungshilfe relevant. Kirche als Teil pluralisti-
scher Gesellschaften und Ort des sozialen Zusammenbhalts hat fir ihn, wie
oben schon genauer beschrieben, die moralische Pflicht, sich dazu zu duflern,
da sie entscheidend zum Overlapping Consensus beitragen kann und deren Werte
das Fundament der modetnen pluralen Gesellschaft bilden."™ Die Frage ist
nun, wie sich die Kirchen auflern sollen.

Offentliche Theologie ist fiir Bedford-Strohm immer auch mit interdisziplini-
rem Austausch verbunden. Um diesen zu gewihrleisten, muss die Kirche tber
cine Zweisprachigkeit verfiigen. Im Anschluss an die Vorstellungen von Rawls
und Habermas geht Bedford-Strohm davon aus, dass theologische AuBerun-

! Bedford-Strohm. 1998. S. 106.

12 Bedford-Strohm, Heinrich: Offentliche Theologie als Theologie der Hoffnung. In:
Link-Wieczorek, Ulrike (Hrsg.): Reich Gottes und Weltgestaltung: Uberlegungen fiir
eine Theologie im 21.Jahrhundert. Neukirchener Verlagsgesellschaft. Neukirchen-
Vluyn. 2013a. S. 75 f.

1% Bedford-Strohm, Heinrich: Offentliche Theologie und politische Verantwortung. In:

Abmeier, Karlies; Borchard, Michael; Riemenschneider, Matthias (Hrsg.): Religion im

Offentlichen Raum. Schéningh-Verlag. Paderborn. 2013b, S. 28.

" Bedford-Strohm. 2015. S. 215 f.

58

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

gen immer auch in die Sprache der Offentlichen Vernunft iibersetzt werden
sollten, damit alle Menschen, auch die Nicht-Religiésen, die Argumente nach-
vollziehen und diesen eventuell zustimmen kénnen. Die beiden Sprachen, die
dementsprechend gesprochen werden miissen, sind die biblisch-theologische
Sprache und die Sprache der sikularen Vernunft."” Beide Sprachen sind laut
Habermas, den Bedford-Strohm zitiert, gleichberechtigt und keine kann der
anderen untergeordnet werden, sondern beide missen wechselseitig aufeinan-
der horen. ¢

Fiir Bedford-Strohm hat die Offentliche Theologie sechs Charakteristika, die
sie befolgen sollte, nimlich "1. ihr biblisch-theologisches Profil 2. ihre Zwei-
sprachigkeit 3. ihre Interdisziplinaritit 4. ihre Politikberatungskompetenz 5.
ihte prophetische Qualitit und 6. ihre Interkontextualitit."'?” Interkontextuali-
tit meint hierbei, dass die Offentliche Theologie sich selbst zwar als universale
Weltanschauung betrachten sollte, jedoch in bestimmten Kontexten niemals
ignorieren datf, dass es auch andere Kirchen und Religionsgemeinschaften
gibt, mit denen man 6kumenisch zusammenarbeiten sollte.'”® Besonders wich-
tig sind ihm die die Politikberatung und die prophetische Kritik. Diese mussen
seiner Meinung nach immer miteinander verbunden sein, und Mitglieder der
Kirche miissen wissen, zu welchem Zeitpunkt sie welches Mittel anwenden.'®
Wihrend die Politikberatung darauf abzielt, in politischen Debatten einen
Konsens zu generieren, ist die prophetische Kritik auf das blole Hinweisen
auf Missstinde beschrinkt. Neben diesen beiden Optionen gibt es noch zwei
weitere, sodass es insgesamt vier Dimensionen der 6ffentlichen Rede fiir die
Kirche gibt. Die erste ist die pastorale Dimension; sie ist die eigentliche Seel-
sorge und kiimmert sich um die personlichen Probleme der Menschen. Die
zweite Dimension ist die diskursive Dimension. Diese steht in politischen
Debatten im Mittelpunkt und jeder Christ, nicht nur die Amtspersonen der
Kirche, ist befihigt, sich dieser Dimension zu bedienen. Diese Dimension
bekriftigt 6ffentlich die Akzeptanz des Pluralismus von Seiten der Kirche, da
die Kirche in dieser Dimension in den Dialog mit anderen tritt. Die dritte
Dimension ist die oben schon angesprochene politikberatende Dimension.
Hier geht es fir die Kirche um Sachkompetenz und eine Orientierungshilfe
fir die Politik. In der vierten Dimension, der prophetischen Kritik, miissen
sich zwingend die Bischéfe und Priester dulern. Ein Anprangern von Miss-
stinden muss immer mit Autoritit verbunden sein und auf moralische Prob-

% Bedford-Strohm. 2013b. S. 30.
% Bedford-Strohm. 2011. S. 9.

7 Bedford-Strohm. 2013b. S. 32.
1% Bedford-Strohm. 2015. S. 221.
? Bedford-Strohm. 2013b. S. 31.

59

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

leme aufmerksam machen. Diese Dimension ist das stiarkste Mittel der Kirche,
da sie die Autoritit des Amtes nutzt, um Probleme zu thematisieren und eine
Debatte zu er6ffnen, in der dann die anderen Dimensionen zum Zug kom-
men.? Allerdings sollte diese Dimension selten angewandt wetden, da sie
sonst ihre Relevanz vetliert. Bedford-Strohm schreibt, dass Offentliche Theo-
logie versucht "theologisch klar profilierte Inhalte so in die 6ffentliche Debat-
te einzubringen, dass sie fiir alle Menschen guten Willens plausibel zu werden

mogen."?0!

Wie positioniert sich Offentliche Theologie nun aber inhaltlich? Bedford-
Strohm beschreibt das Programm der Offentlichen Theologie mit dem "Vor-
rang fur die Armen". Dieses Konzept der evangelischen Theologie der 1980er
Jahte bedeutet, dass alle Entscheidungen einer Gesellschaft an der Frage ori-
entiert sein missen, inwiefern die Armen von dieser Entscheidung betroffen
sind.?”? Diese Sicht vertritt die Soziallehre der evangelischen und der katholi-
schen Kirche. Die Kirche ist deshalb in politischen Debatten immer die An-
wiltin der Armen und kann verschiedene Moglichkeiten der politischen Rede
nutzen. Entweder nutzt sie die politikberatende und diskursive Dimension
oder sie nutzt die prophetische Dimension. In dieser bestehen verschiedene
Moglichkeiten, um auf die Probleme aufmerksam zu machen. Diese reichen
von Offentlichen Erklirungen tiber Demonstrationen bis hin zu zivilem Un-
gehorsam und sollen die Probleme der Armen 6ffentlich wahrnehmbar ma-
chen.?® Die Form der Kommunikation begriindet Bedford-Strohm mit Lu-
ther: SchlieBlich war das Anschlagen der Thesen von Luther in Wittenberg,
falls es dieses Ereignis gegeben hat, auch Offentliche Theologie. Luther sicht
sich selbst auch als Anwalt der Armen. Er findet die Preisfindung durch An-
gebot und Nachfrage unfair, da dieser Mechanismus sich nicht an den Arms-
ten orientiert. Er kritisiert die zu groe Nihe von Politik und Wirtschaft und
prangert Zinsgeschifte, wie sie Jakob Fugger betreibt, an.?* Spiter bezeichnet
Bonhoeffer den Verzicht der Kirche auf Offentlichkeit als Selbstbetrug, denn
ein Christ, der zwar nach den christlichen Regeln lebt, aber ignoriert, was um
ihn herum passiett, lebt nicht witklich nach den Werten des Christentums.?®
In dieser Tradition muss die evangelische Kirche agieren und die Politik zum

" Bedford-Strohm. 2013b. S. 36 ff.
»' Bedford-Strohm. 2015. S. 226.
2 Bedford-Strohm, Heinrich: Vorrang fiir die Armen. Offentliche Theologie als
Befreiungstheologie einer demokratischen Gesellschaft. In: Nissel, Friederike (Hrsg.):
Theologische Ethik der Gegenwart. Mohr Siebeck-Verlag. Ttbingen. 2009. S. 168 f.
*® Bedford-Strohm. 2009. S. 175.

** Bedford-Strohm. 2009. S. 177 f.

% Bedford-Strohm. 2013b. S. 82.

60

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

Handeln bewegen. Das ist die Aufgabe von Offentlicher Theologie, denn sie
sieht die ganze Welt als Handlungsort Gottes, in welchem Christen sich enga-
gieren miissen. Bedford-Strohm schreibt dazu: "Die Freiheit eines Christen-
menschen besteht genau darin, in der eigenen Existenz [...] in allen Bereichen
des Lebens zu bezeugen, dass auch hinter den vielen Neins, die wir tiglich vor
uns schen oder selbst etfahren, am Ende Gottes groBles Ja steht."2%

3.3.3 Kritik an der Offentlichen Theologie

Bedford-Strohm ist als oberster evangelischer Christ in Deutschland tber-
zeugt, dass sein Programm richtig ist und dieses von der Evangelischen Kir-
che als Ganzes getragen werden sollte. Jedoch ist dies nicht unumstritten in
den Reihen der evangelischen Christen und der Kirche. Es kommt bei Be-
dford-Strohm hidufiger zu Kritik als bei den anderen Autoren, weshalb diese
hier kurz dargestellt werden soll.

Viele der Kritiker verweisen darauf, dass sich die Kirche aus der Politik in
vielen Fillen heraushalten sollte. Man sollte sich vielmehr wieder auf die eige-
ne Sache konzentrieren und nicht versuchen die spirituelle Auszehrung, wie
Fischer es nennt, durch eine hohe Prisenz in politischen und ethischen De-
batten zu kompensieren.?” Fischer zitiert an dieser Stelle den aktuellen Bun-
desfinanzminister Wolfgang Schiuble, der anlisslich des 500jihrigen Refor-
mationsjubiliums einen Gastbeitrag geschrieben hat. Schiuble schreibt darin:
Es "entsteht der Eindruck, als gehe es in der evangelischen Kirche primir um
Politik, als seien politische Uberzeugungen ein festeres Band als der gemein-
same Glaube. [...] [Religion] muss, um politisch zu sein, erst einmal Religion
sein."?® Es wird hier von Schiuble nicht kritisiert, dass sich die Kirche in die
politischen Debatten einmischt, sondern dass sie ihren Kern dadurch verliert,
dass sie nicht mehr ausreichend auf das eigentlich wichtige, nimlich den
Glauben, schaut.

"Nicht jede politische Frage, um die in der Demokratie kontrovers gerungen
witd, ist ein 'Reichstag zu Worms",*® schreibt Schiuble in seinem Beitrag.
Fur ihn 4uBert sich die Kirche zu oft auch in Debatten, die fiir die Glaubens-
gemeinschaft nicht so relevant sind. Nicht die Welt braucht zuerst ethische

26 Bedford-Strohm. 2013b. S. 83.
27 PFischer. 2016.
% Fischer. 2016.

209

2

ekd.de: Wolfgang Schiuble: Ein selbstbewusster Protestantismus ist wichtig fiir
Deutschland. https://www.ckd.de/aktuell_presse/103732.html (Stand: 23.01.2017).

61

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

Orientierung, sondern Glaube und Kirche bediirfen einer geistlichen Orientie-
rung, die hiufig zu Gunsten der 6ffentlich wirksamen Auftritte vernachlissigt
wird. Die politischen Implikationen "sind nicht der letzte und eigentliche
Zweck des theologischen Nachdenkens."?!* Fiir die Kritiker der Offentlichen
Theologie ist die Hauptaufgabe der Kirche, denen Orientierung zu geben, die
als Mitglieder der Kirche auf der Suche nach religidsen Inhalten sind. Die
Frage nach eigentlich theologischen Inhalten, wie Riten, Frémmigkeit und
Gottesgegenwirtigkeit, wird laut Fischer allerdings von der Offentlichen The-
ologie ignotiert. *!!

Diese Kritik muss sich auch Bedford-Strohm persénlich gefallen lassen, der,
seitdem er Vorsitzender der EKD ist, schon den Spitznamen "Padford-
Strohm" bekommen hat, da er laut Kritikern in jeder freien Minute versuche,
seine politischen Botschaften iiber soziale Netzwerke zu verbreiten, anstatt
sich auf die wichtigen theologischen Inhalte zu konzentrieren.?'?

3.3.4 Vergleich mit den liberalen Anforderungskriterien

Nun soll, wie auch schon bei Augustinus und Ratzinger, der Vergleich der
Positionen Bedford-Strohms mit den liberalen Anforderungskriterien folgen:

Die institutionelle Trennung von Staat und Religion ist fiir Bedford-Strohm
selbstverstindlich verankert. Als Mensch, der in der konsolidierten Demokra-
tie der Bundesrepublik aufgewachsen ist, stellt er die Trennung gar nicht in
Frage und erwihnt diesen Punkt folglich kaum. In seiner Abschiedsvorlesung
an der Universitit Bamberg 2011 erwihnt er nebenbei diesen Punkt, betont
aber stattdessen, dass es ihm um die Rolle der Kirche in der Zivilgesellschaft
geht (vgl. S. 52). Dem zweiten Punkt, der Toleranz aller Akteure untereinan-
der, entsprechen die Vorstellungen Bedford-Strohms ziemlich genau: Der
Staat muss den Offentlichkeitsanspruch der Religionsgemeinschaften akzep-
tieren und mit ihnen zusammenarbeiten. Bedford-Strohm spricht sich auler-
dem nicht nur fiir die Toleranz aller Religionsgemeinschaften untereinander,
sondern auch fiir eine starke Kooperation aller Gemeinschaften aus. Bedford-
Strohm ist als iiberzeugter Vertreter der Okumene der Meinung, dass nur
durch die gegenseitige Akzeptanz und Zusammenarbeit aller Religionen Gutes

210 Fischer. 2016.

21 Fischer. 2016.

' Thielmann, Wolfgang: Heinrich Bedford-Strohm. Der Tablet-Theologe. Auf. ZEIT
ONLINE. 11.11.2014. http://www.zcit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2014-
11/heinrich-bedford-sttohm-portraet. (Stand: 23.01.2017).

62

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

fir die Gesellschaft entstehen kann (vgl. S. 53 ff.). Vor allem aber liegt ihm die
Zusammenarbeit mit den anderen christlichen Konfessionen am Herzen. In
seinem Buch "Funkenflug - Glaube neu entfacht" schreibt er dazu: "Schon
jetzt treten fir mich [...] die theologischen Differenzen in den Hintergrund
[... Es geht] vor allem darum, gemeinsam um Christus herum versammelt zu
sein"? Er erfillt damit nicht nur das zweite Kriterium, sondern auch das
vierte. Er ist nicht nur bereit mit anderen Gliaubigen und Nichtgliubigen zu-
sammenzuarbeiten, sondern sicht diese Zusammenarbeit sogar als Notwen-

digkeit an (vgl. S. 53 £.).

Auf den dritten Punkt, die umfassende Religionsfreiheit, geht er kaum ein. Es
scheint fast so, als sei dies eine Selbstverstindlichkeit, die er sich gar nicht
wegdenken kann. Es zeigt sich jedoch regelmaBig, dass er die plurale Zivilge-
sellschaft akzeptiert und Jedem die Auslebung der eigenen Vorstellungen
zugesteht. Dazu gehért dann auch das freie 6ffentliche Ausleben der eigenen
Religion. Das finfte Kriterium, die freie MeinungsiuB3erung von verniinftigen
Religionsgemeinschaften im politischen Prozess, ist thm sehr wichtig. Darauf
zielt letztlich sein gesamtes Programm der Offentlichen Theologie ab. Die
kommunikative Freiheit, wie er es nennt, ist die zentralste Freiheit seines theo-
logischen Programms. Er tritt dafiir ein, dass Religionsgemeinschaften die
Mboglichkeit bekommen sollten sich zu allen politischen Debatten zu duBern.
Bedford-Strohm stellt fiir die Formen der AuBerung in der Folge Regeln auf,
die die Vertreter einer Offentlichen Theologie befolgen sollten (S. 55 ff.). Er
geht sogar noch tber die im liberalen Anforderungsprofil aufgestellte Forde-
rung hinaus und erfiillt mit seiner Forderung nach Zweisprachigkeit ein zent-
rales Merkmal der Theorie von John Rawls (vgl. S. 55 f. / S. 21). Die Uberset-
zung theologischer AuBerungen in eine Sprache der Offentlichen Vernunft
entspricht genau dem, was Rawls von den Religionsgemeinschaften fordert.

Dem sechsten Kriterium, der Forderung nach rationalem, faktenorientiertem
Handeln und dem Ignorieren der eigenen Religion auf Seiten der Politiker,
widerspricht Bedford-Strohm nicht direkt. Er fordert die Kirche auf, sich an
politischen Debatten zu beteiligen und das Mittel der Politikberatung zu nut-
zen. Er méchte die Kirche dazu bringen, die Einflussmdglichkeiten der Politik
zu nutzen, um die eigene Agenda (Vorrang fiur die Armen) durchzusetzen.
Politiker sollten in diesen Fragen durchaus faktenorientiert handeln und sich
von der Kirche Orientierung geben lassen (vgl. S. 56 f.). Dass sie dabei aber
ihre eigene Religionszugehorigkeit hintanstellen sollen, sagt Bedford-Strohm
nicht. Er spricht es nicht an, aber es ist davon auszugehen, dass er als Mann
der Kirche das vollstindige Ausblenden der eigenen Religionszugehérigkeit im

*P Bedford-Strohm, Heinrich: Funkenflug — Glaube neu entfacht. adeo-Vetlag. ARlar.
2010. S. 158.

63

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

Entscheidungsprozess nicht gutheilen kann. Er erfillt damit das sechste Kri-
terium nur zum Teil.

Insgesamt ldsst sich aber festhalten, dass die Vorstellungen des Bayerischen
Landesbischofs gut zu den liberalen Anforderungen passen. Dies verwundert
nicht, da sich Bedford-Strohm in einigen Punkten wie der Zweisprachigkeit
oder dem Overlapping Consensus von Rawls und Habermas leiten lasst.

64

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

4 Muslimische Sicht des Verhiltnisses von Staat
und Islam

4.1  Hassan al-Banna: Begriinder des politischen Islam

Hassan al-Banna (1906 - 1949) gilt heute als der Begriinder des modernen
politischen Islams. Die von ihm gegriindete Muslimbruderschaft in Agypten
war der Ausgangspunkt fir alle radikalen islamistischen Gruppen, die man
heute kennt, ob Hamas, Al-Quaida, Islamischer Staat oder auch die Ayatollahs
im Iran. Al-Bannas Ideen vom islamisch geprigten Staat beeinflussten simtli-
che Denker des sunnitischen und auch schiitischen Islam. Deshalb ist es wich-
tig, sich die Ideologie und die Umstinde, unter denen al-Banna diese entwi-
ckelte, niher zu betrachten. Zuerst soll kurz auf die Biographie und den Hin-
tergrund von al-Banna eingegangen werden, damit man seine Vorstellungen
von Islam und Staatlichkeit verstehen kann.

4.1.1 Biographie und Hintergrund

Hassan al-Bannna wird 1906 in der dgyptischen Kleinstadt E1 Mahmoudiyah
geboren. Die Stadt liegt ca. 90 km nordéstlich von Kairo im Nildelta, einem
lindlich geprigten Teil Agyptens, in welchem die Menschen in den 1920er
Jahren traditionell und religiés eingestellt waren. Auch al-Banna wird in eine
religiose Familie hineingeboren; der Vater ist Imam in der 6rtlichen Moschee,
und bereits in frihester Jugend engagiert sich al-Banna in sufistischen Orden
und anderen muslimischen Gemeinschaften.?* Nach dem Besuch einer Reli-
gionsschule besucht al-Banna ab seinem 12. Lebensjahr die Grundschule. Er
gilt als ziemlich intelligent und geht bereits im Alter von 14 Jahren an eine
Schule, an der Lehrer ausgebildet werden. Mit 16 Jahren zicht er 1923 nach
Kairo, um am Dar al-'Ulum College Lehramt zu studieren.? Der Umzug ist
fur al-Banna, der seine Heimat vorher nie verlassen hatte, ein Kulturschock.
In Kairo wird er mit sozialen Missstinden, fehlender Moral und westlichen
Einflissen konfrontiert, die ihn politisieren. Als er 1927 sein Studium ab-

" Kiinzl, Jan: Islamisten — Tetrotisten oder Reformer? Die dgyptische

Muslimbruderschaft und die palistinensische Hamas. Tectum Verlag. Marburg. 2008.
S. 26.

** Mousalli, Ahmad: Hassan al-Banna. In: Esposito, John L.; Shahin, Emad El-Din:
The Oxford Handbook of Islam and Politics. Oxford University Press. Oxford. 2013.
S. 130.

65

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

schliet, wird er in eine Stadt am Suez-Kanal versetzt, die geprigt ist von
Europiern, da die Briten dort militirisch prisent sind und die Hauptverwal-
tung des Suez-Kanal dort ihren Sitz hat. Al-Banna fingt an, zu den einfachen
Arbeitern zu predigen und sich gegen die westlichen Einflisse auf das dgypti-
sche Leben zu wehren. 1928 griindet er dann die Muslimbruderschaft, welche
anfangs vor allem als karitative Gemeinschaft auftritt.216

Geprigt ist diese Phase in den 20er Jahren in Agypten vor allem durch eine
erhebliche Landflucht in die Stidte und einen westlichen Einfluss durch die
Briten, die trotz der Unabhingigkeit von 1922 de facto noch das Land regie-
ren. Al-Banna schafft es vor allem, die lindliche und einfache Bevélkerung
anzusprechen, und versucht diese wieder zu den Werten des Islams zu fihren.
Deshalb ist die Hauptaufgabe der Muslimbruderschaft auch die Erlésung der
Muslime von Dekadenz, fehlender Moral und europiischen, sikularen und
anti-islamischen Einflissen.?!” Wihrend die Bruderschaft in den 1930er Jah-
ren stark anwichst und sich eher als karitative Gemeinschaft etabliert, radikali-
siert und politisiert sich die Bruderschaft in den 1940er Jahren. Die zuneh-
mende Nutzung von Gewaltmitteln lehnte al-Banna zwar ab, kann dies aber
nicht mehr verhindern, da die Gemeinschaft mit ca. 500 000 Mitgliedern un-
tberschaubar und unkontrollierbar grol gworden ist.2!® AuBlerdem hatte das
Regime unter Kénig Farouk mehr und mehr Angst vor der Bruderschaft und
begann mit Repressionen und Inhaftierungen vieler Mitglieder, darunter
mehrmals auch al-Banna. 1948 wird die Bruderschaft schlieSlich verboten.?!®
Aufgrund dessen ermordet ein junges Mitglied der Bruderschaft den Premi-
erminister, in einer Racheaktion des Regimes wird Hassan al-Banna am
12.02.1949 von Geheimpolizisten auf offener Strale erschossen.???

Die Umstinde der Lebzeiten al-Bannas sind fiir die folgenden Erlduterungen
wichtig, da al-Banna geprigt ist durch die sozialen Probleme Agyptens, den
Kampf gegen die Fremdherrschaft der Briten und die fehlende Prisenz des
Islam. All seine Schriften zielen darauf ab, diesen Status Quo zu verindern.

2% Mousalli. 2013. S. 130.

" Mustafa, Imad: Der Politische Islam. Zwischen Muslimbriidern, Hamas und Hizbollah.
Promedia Druck- und Verlagsgesellschaft. Wien. 2013. S. 32.

Mousalli. 2013. S. 131.

Hafez, Farid: Islamisch-politische Denker. Eine Einfithrung in die islamisch-politische

21

3

219

Ideengeschichte. Verlag Peter Lang. Frankfurt am Main. 2014. S. 152.

22

Moser, Thomas J.: Politik auf dem Pfad Gottes. Zur Genese und Transformation des
militanten sunnitischen Islamismus. Innsbruck University Press. Innsbruck. 2012.
S.51f.

66

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

4.1.2 Das Islamverstindnis al-Bannas

Wie versteht Hassan al-Banna den Islam und damit verbunden den Koran?
Als erstes kann man festhalten, dass al-Banna kein Muslim ist, der den Koran
wortlich auslegen mochte. Er plidiert vielmehr fiir eine moderne Interpretati-
on des Korans. Deshalb verbindet al-Banna klassisches islamisches Denken
mit modernen Begrifflichkeiten und Erkenntnissen der europiischen Aufkli-
rung und der antiken griechischen Philosophie.”?! Al-Banna versucht, den
Islam den Muslimen wieder zuginglich zu machen. Dazu benutzt er moderne
Sprache und hebt sich dadurch von den sufistischen Gelehrten ab. Deren
Interpretationen des Korans sind fiir einfache Leute nicht zu verstehen, wes-
halb sich viele Muslime unter der Herrschaft der Briten von den Werten des
Islam abgewendet haben. Dies méchte al-Banna riickgingig machen, indem er
die Menschen wieder zu den Werten und der Ethik des Islam zuriickfiihrt.??
Hierfiir miissen die Muslime aber erst einmal anerkennen, dass sie sich vom
wahren Glauben abgekehrt haben.

Fir al-Banna und viele andere Denker des Islam befindet sich der Islam seit
der Zeit der vier Kalifen 632 — 661 nach Christus im Niedergang. Die Hoch-
phase des Islam im Mittelalter und die riesige geographische Ausdehnung sind
fir ihn nur Fassade. Nicht die Verbreitung des Islam und das Leben nach
dessen Regeln, sondern vielmehr Eigeninteressen der Herrscher hitten dazu
gefuhrt, dass der Islam im Mittelalter scheinbar erfolgreich war.?” Dieses von
egoistischen Motiven motivierte Leben fihrte zu Uneinigkeit unter den Mus-
limen und einem Zetbrechen der #mma, der Gemeinschaft aller Muslime. Fur
al-Banna ist dies anti-islamisch und er glaubt, dass dies die Muslime schwach
gemacht hat, weshalb es fir westliche Michte so einfach war, den Orient zu
erobern.??*

Um die Muslime wieder zu stitken, mussen diese wieder zu den urspringli-
chen Werten des Islam zuriickfinden. Dazu mussen diese anerkennen, dass
der Islam eine universelle Ideologie ist, die jeden Lebensbereich durchdringt.
Jeder Teil des Lebens soll durch den Islam geprigt sein. Um dies zu vermit-
teln, ist die Erzichung der Muslime (farbiyya) hin zu den Wetten zentral. ?

Diese Erziehung beruht dabei auf funf Prinzipien, die die Universalitit des
Islams begriinden: 1. Rabbaniyya; das Erkennen der Géttlichkeit in den Prinzi-

#! Mustafa. 2013. S. 35.
2 Mustafa. 2013. S. 35 f.
% Moser. 2012. S. 52.

2% Moser. 2012. S. 53.

5 Hafez. 2014. S. 153.

67

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

pien des Islams und in allen Verbindungen, die Menschen untereinander ein-
gehen. 2. Shumuliyya; das Anerkennen des Islams als allumfassende Weltan-
schauung. 3. Aktivismus der islamischen Gemeinschaft. 4. Ausgeglichenheit
aller Muslime. 5. Bridetlichkeit aller Mitglieder det wmma.**® Die Erziehung,
geleitet durch diese Prinzipien, sollen die Mitglieder der Muslimbruderschaft
tibernehmen, da es ihre gottliche Mission ist, die Menschen zurtick zum Islam
zu fihten und jeder Muslimbruder sich fur die wwma aufopfert.??’

Abgeschlossen ist dieser Transformationsprozess der Muslime, wenn die #z-
ma wiedervereint ist und eine politische Einheit aller Muslime unter der Herr-
schaft des Kalifen existiert. Wie der Weg zu dieser Herrschaft aussieht, soll
spiter genauer betrachtet werden. Vorher muss aber auf das Koranverstindnis
al-Bannas eingegangen werden.

Wie bereits erwihnt, spricht sich al-Banna sich gegen eine wortliche Ausle-
gung des Korans ausspricht und es einer Auslegung bedarf. Al-Banna geht
davon aus, dass der Koran die Basis simtlicher sozialen Beziehungen der
Muslime ist. Dieser erlegt den Muslimen die Pflicht zur Menschlichkeit auf,
weshalb die Muslime die beste humane Gemeinschaft bilden. Dadurch und
durch die universellen Wahrheiten des Korans ist der Islam den westlichen
Philosophien tberlegen und hat einen natiirlichen Fihrungsanspruch in der
Welt. Al-Banna schreibt dazu: "It is the culture and civilization of Islam which
deserves to be adopted and not the materialistic philosophy of Europe."??
Wichtig ist hierbei, dass die Shari’ah Geltung bekommt, da diese die Rechte
und Pflichten der Muslime definiert. Allerdings ist die Shari’ab fir al-Banna
interpretierbar und muss an die Srtlichen und zeitlichen Umstinde angepasst
wetden.”” Dazu muss die Shari’ah aber zuetst von den alten (falschen) Inter-
pretationen befreit werden, um sie modern interpretieren zu kénnen. Nach
der Interpretation soll die Shari'ah flexibel, fur alle gultig, in stindiger Ent-
wicklung und universal gultig sein.?*® Zentrale Gebote des Islams, wie das
Fasten und stindige Bescheidenheit miissen weiter integraler Bestandteil sein.
Desweitern sollte jeder gute Muslim, der der Shari'ah folgt, tiber ein starkes
Selbstbewusstsein verfiigen, standhafte Loyalitit gegentber dem Islam besit-
zen, sich fir die wmma aufopfern und fundamental vom Islam tberzeugt sein.

¢ Hafez. 2014. S. 153.

al-Banna, Hassan: What is our message? Islamic Publication Limited. Lahore. 1995.
S.15.

al-Banna. 1995. S. 4.

* al-Banna. 1995. S. 17.

0 Kiinzl. 2008. S. 28.

N
3
5

22

@2

68

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

Diese Tugenden sollen die nichste Generation, die mit der oben beschriebe-

nen Erziechung heranwichst, pragen.?!

Der Islam prigt durch seine Universalitit nicht nur den Glauben, sondern das
ganze Leben. Fir al-Banna ist der Islam somit "a complete system regulating
all aspects of life and including a system of social norms, government, legisla-
tion, law, and education."?? Wie der Islam sich nun auf den Staat und das
Politische auswirkt, soll im folgenden Teil gezeigt werden.

4.1.3  Islam, Staatlichkeit und Politik

Aufgrund dessen, das der Islam far al-Banna ein allumfassendes Systems ist,
welches die einzig wahre Lebens- und Gesellschaftsordnung vorgibt, ist eine
Trennung von Staatlichkeit, Politik und Islam nicht denkbar.”** Eine Konkut-
renz von Politik und Religion gibt es fur al-Banna nicht, denn "Politics is part
of religion [...] Caesar and what belongs to Caesar is for God Almighty
alone."?* Wie sieht nun ein Staat in al-Bannas Vorstellung, aus in welchem die
Politik und die Staatlichkeit dem Islam untergeordnet sind? Hassan al-Banna
geht es im eigentlichen Sinne nicht um ein spezielles Regierungssystem. Fiir
ihn ist es eminent wichtig, dass die Shari'ah, die flexibel interpretierbar ist, als
Rechtsordnung durchgesetzt wird.?* Um dies zu gewihtleisten, sicht al-Banna
am Anfang des Staates den Koran. Auf der Basis der Prinzipien des Korans
handeln der oder die Herrscher mit den Biirgern einen Gesellschaftsvertrag
aus. In diesem ist geregelt, dass der Herrscher als Vertreter der Gemeinschaft
agiert, dass er gegentiber den Birgern verantwortlich ist, von diesen gewihlt
oder abgewihlt werden kann und dass die Vermittlung zwischen Herrschern
und Biirgern durch die shura, also die Beratung, etfolgt.”*® Der Staat, der aus
diesem Gesellschaftsvertrag auf Basis des Korans entsteht, ist ein islamisch
geprigter Rechtsstaat. Al-Banna pladiert in der Folge dafiir, dass dieser Staat
demokratisch geprigt sein sollte, da die Demokratie als Staatsform den Prin-
zipien des Islams am nichsten kommen wiirde. Die shura wiirde dann von
einem Parlament durchgefiihrt werden und der Staat wire auf folgenden 15
Prinzipien aufgebaut.

23

al-Banna. 1995. S. 21 ff.

#2 al-Banna zitiert nach Mousalli. 2013. S. 133.
3 Moser. 2012. S. 54.

#* al-Banna zitiert nach Moser.2012. S. 55.

5 Moser. 2012. S. 56.

Hafez. 2014. S. 164.

&

a3

o
jod
&

69

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

Bl

10.
11.
12.
13.
14.

15.

die Anerkennung der Autoritit des Volkes
faire und freie Wahlen
Glaubensfreiheit

freie Religionsausiibung anerkannter Offenbarungsreligionen (Juden-
tum, Christentum, Islam)

Meinungsfreiheit und Freiheit, die eigene Meinung 6ffentlich zu ver-
treten

das Recht zur Griindung von Parteien, verbunden mit dem Recht,
gegen sie zu ermitteln, wenn sie Verfassungsbruch begehen

Versammlungsfreiheit
friedliches Demonstrationsrecht

begrenzte Legislaturperiode; Neutralitit des Staates und des Militérs
bei Wahlen

Wahlrecht fiir alle Mdnner und Frauen, die volljihrig sind
passives Wahlrecht fiir alle Manner und Frauen, die volljahrig sind
vollstindige Unabhingigkeit der Justiz

Teilung von Anklagefithrung und Richtern

Aufgabe der Armee ist die Landesverteidigung; Verbot des Einmi-
schens in die Politik; ein Minister darf nicht Teil des Militirs sein

die Polizeigewalt darf nicht vom Militir ausgefithrt werden; die Polizei
soll von den Herrschenden nicht zum Machterhalt missbraucht wet-
den, sondern das Recht durchsetzen; Polizei muss kontrolliert werden

Quelle: Hafez. 2014. S. 167 f. eigene Darstellung.

Warum wihlt al-Banna ausgerechnet diese 15 Prinzipien? Zum einen ist es

wohl in seiner personlichen Erfahrung mit dem dgyptischen System zu seinen
Lebzeiten begriindet. Koénig Farouk herrschte mit der Macht des Militdrs und
der Unterstiitzung der Briten. Es gab zwar Wahlen, diese waren allerdings
hiufig vom Militir kontrolliert. Eine wahre Gewaltenteilung gab es nicht und
al-Banna musste als Fihrer der Muslimbruderschaft regelmiBig die Repressa-
lien des Regimes furchten.””” Der andere Grund ist der, den er regelmaBig

*7 Rinchart, Christine Sixta: Volatile Breeding Grounds: The Radicalization of the

Egyptian Muslim Brotherhood. In: Studies in Conflict Terrorism. Vol 32. 2009.

70

‘am 19.01.2026, 11:28:47. Inhalt.

tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

selbst nennt, ndmlich dass er wohl wirklich der Auffassung war, dass ein
rechtsstaatliches demokratisches System perfekt zur islamischen Vorstellung
der shura passt. In diesem Zusammenhang schrinkt er allerdings seine Prinzi-
pien etwas ein. Er befiirwortet zwar das Recht, Parteien zu griinden, einen
wahren Parteienpluralismus lehnt er allerdings ab. Er hat die Vorstellung, dass
alle Parteien islamische Grundwerte vertreten und in den wesentlichen Punk-
ten der Politik Finigkeit herrschen sollte. Die Parteien sollten eher ,,Stinde-
vertretungen® sein, in denen Gelehrte, Wissenschaftler und Fihrer regionaler
und religiéser Gruppen organisiert sind. So kénnte eine gute shura des oder
der Herrscher gewihtleistet werden.® Al-Banna ist der Meinung, dass et
durch diese Mafinahme Korruption und persénliche Bereicherung der Politi-
ker verhindern kénnte, da solche Volksvertreter die #mma spalten wiirden.

Die 15 Prinzipien sind allerdings noch nicht das Ende seiner Vorstellung von
Staatlichkeit. Der oder die Herrscher sind neben dem Volk vor allem einem
gegeniiber verantwortlich, und das ist Gott. Die Regierungsarbeit soll vor
allem durch islamische Wertvorstellungen geprigt sein. Diese soll die Muslime
dabei unterstiitzen, ein tugendhaftes Leben zu fiihren.”** Das ist deshalb not-
wendig, weil ohne einen solchen Staat die Muslime vom wahren Islam ab-
kommen wirden und eine muslimische Gesellschaft sich nicht selbst organi-
sieren wiirde. Der islamisch geprigte Staat verpflichtet die Muslime und alle
anderen Biirger, nach den islamischen Tugenden, der gemeinsamen Moral und
der Spiritualitit zu leben, und setzt das islamische Recht (die Shari'ah) durch
gegen alle, die nicht nach diesen Werten leben. Der Staat kann die Shari'ah
aber nicht verdndern, sondern sie nur interpretieren, da diese, genauso wie die
Werte, gottgegeben ist.** Das bedeutet auch, dass die oben in den Prinzipien
beschriebene Religionsfreiheit fir alle Offenbarungsreligionen eingeschrinkt
wird. Man darf zwar einer anderen Religion angehdren, muss sein tigliches
Leben aber trotzdem nach den islamischen Vorstellungen und der Shari'ah
fihren.

Ein Staat, der nach den 15 Prinzipien auf Basis eines Gesellschaftsvertrags
und den islamischen Tugenden aufgebaut ist, kann nach al-Banna eine gerech-
te Okonomie mit Wohlstand fiir alle, eine Politik, die von Einheit, Freiheit
und Gerechtigkeit geprigt ist und eine Gesellschaft mit sozialer Gleichheit
erschaffen.?*! Dieser islamische Staat wiirde den Menschen dienen und nicht

S. 959 — 964.
8 Hafez. 2014. S. 165.
#% Mousalli. 2013. S. 132.
0 al-Banna. 1995. S. 28 f.
! Hafez. 2014. S. 159.

71

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

in einer Tyrannei oder einem autoritiren Regime enden, denn im Gegensatz
zu anderen Ideologien und Religionen ist der Islam laut al-Banna eine Religion
mit einem guten sozialen System, in welchem die Gleichheit und Einheit aller
schon im Koran im Vordergrund stehe, sodass keine Menschen eine heraus-
gehobene Position in der Gesellschaft erreichen kénnen.** Muslim zu sein ist
fir al-Banna somit nicht nur ein religiéser Faktor, sondern auch ein politischer
und sozialer. Er schreibt: "We, the Muslims, are neither communists nor
democrats nor anything similar to what they [the British]| claim; we are, by
God’s grace, Muslims, which is our road to salvation from Western colonial-
ism,"243

Der Idealstaat, den al-Banna entwickelte, ist fiir ihn allerdings nur ein Zwi-
schenschritt hin zum gréeren Ziel, der Einheit der #zma im wiedererrichte-
ten Kalifat.”* Seine moderaten Ziele ecines islamischen demokratischen
Rechtsstaats werden von der Muslimbruderschaft in spiterer Zeit allerdings
nicht mehr weiter verfolgt. Schon in den 1940er Jahren radikalisiert sich die
Gruppe, nachdem das dgyptische Regime beginnt, mit Repressalien gegen die
Bruderschaft vorzugehen.? Nach seiner Ermordung radikalisiert sich die
Gruppe unter Sayyid Qutb und seinen anderen Nachfolgern und es bilden
sich viele radikale Ableger, wie die Hamas, denen al-Bannas Forderungen zu
westlich waren. Diese Weiterentwicklung der Ideen soll hier aber nichtw eiter
verfolgtw erden; vielmehr stellt sich die Frage: Wie passt al-Bannas Vorstel-
lung eines islamischen Staates nun zu den liberalen Anforderungskriterien?
Dies soll der nichste Abschnitt zeigen.

4.1.4  Vergleich mit den liberalen Anforderungskriterien

Die Ideen Hassan al-Bannas scheinen auf den ersten Blick wenig mit den
liberalen Anforderungskriterien zu tun zu haben, weshalb nun der genauere
Vergleich mit folgenden Anforderungen erfolgt:

Die erste Anforderung nach einer institutionellen Trennung von Staat und
Religion lehnt al-Banna strikt ab. (vgl. S. 66 f.) Fir ihn sind Staat und Politik
Teil des Islam und eine Trennung der Sphiren ist undenkbar, da dies zu der
Gesellschaft fithren wiirde, die die westlichen sikularen Einflisse in Agypten
geschaffen haben und die al-Banna zeit seines Lebens vor Augen hat. Wih-
rend der erste Punkt relativ schnell abgehandelt werden konnte, ist der zweite,

#2 Mousalli. 2013. S. 139.

3 al-Banna zitiert nach Mousalli. 2013. S. 140.
** Hafez. 2014. S. 157.

5 Rinehart. 2009. S. 963 f.

72

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

die liberale Forderung nach Toleranz aller Aktuere, schon komplexer. Al-
Banna sicht in seinen oben gezeigten 15 Prinzipien des Rechtsstaats zwar eine
Religionsfreiheit fiir alle Offenbarungsreligionen, namentlich Judentum,
Christentum und Islam vor, schrinkt deren Freiheit aber auch gleichzeitig
wieder ein, da diese sich an die islamischen Rechte halten missen (vgl. S. 68
f.). Das Alkoholverbot des Islam wiirde beispielsweise die rituelle Ausfihrung
des christlichen Gottesdienstes mit Wein einschrinken. Des Weiteren sind
polytheistische Religionen von al-Bannas Religionsfreiheit ausgeschlossen. Die
staatliche Toleranz ldsst somit nur manche Religionsgemeinschaften zu. Von
der Toleranz der Gemeinschaften und der Biirger untereinander spricht er
nicht explizit. Jedoch kann eine Toleranzpflicht der Muslime gegentiber den
Offenbarungsreligionen dadurch abgeleitet werden, dass diese sich an die
Regeln der Shari'ah halten sollen, die der Staat durchsetzt. Da somit auch die
15 Prinzipien al-Bannas mit der Shari'ah kompatibel sein miissen, scheint eine
Toleranzpflicht gegentiber Christentum und Judentum implizit gegeben. Al-
Bannas Vorstellung von Religionsfreiheit erfilllt somit teilweise das zweite
Kriterium.

Die freie Ausiibung der Religion schlieB3t hier an. Al-Banna ldsst zwar eine
freie Austibung des Judentums und Christentums zu, schrinkt dieses Recht
aber ein und gesteht es anderen Religionsgemeinschaften gar nicht zu (vgl. S.
67). Die Begriindung ist dieselbe wie beim letzten Kriterium und auch hier
muss festgehalten werden, dass al-Banna das Kiriterium hochstens teilweise
erfiilllt und dem liberalen Anspruch nicht vollkommen gerecht wird.. Da die
Anforderung aber lautet freie Ausiibung fir alle Birger, schafft es al-Banna
nicht der Anforderung der liberalen Theoretiker gerecht zu werden. Die Be-
reitschaft zur Zusammenarbeit mit Andersgliubigen ist implizit gegeben,
solange sich diese an das islamische Recht halten und die Vorrangstellung des
Islams in der Gesellschaft akzeptieren. Al-Banna garantiert auch Minderhei-
tengruppen Rechte und gesteht diesen Gruppen politische Partizipation durch
ein aktives und passives Wahlrecht zu (vgl. S. 67). Da sein System durch die
shura, die Beratung im Parlament, geprigt ist, sollte dort eine Bereitschaft zur
Kooperation mit Andersgldubigen und Andersdenkenden bestehen, solange
diese sich auf die Prinzipien und Rechte des Islams einlassen. Das Kriterium
ist also erfullt solange sich alle an die Prinzipien des Islams halten.

Da der politische Diskurs von islamischen Werten geprigt sein soll, eriibrigt
sich die Frage, ob Religionsgemeinschaften sich im Diskurs duflern dirfen.
Der Islam und damit seine Moralvorstellung, seine Werte und seine Ethik
sollen die Politik leiten. Das impliziert, dass sich Vertreter des Islam im politi-
schen Prozess duBlern sollen (vgl. S. 68 f.). Fur andere Religionsgemeinschaf-
ten gilt dies aber nicht in diesem Maf3e. SchlieSlich miissen diese, wollen sie
ihre Rechte behalten, die Vorrangstellung des Islams, seine Wertvorstellungen

73

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

und das Rechtssystem der Shari'ah akzeptieren und diese im politischen Pro-
zess vertreten, da alle Gruppen in der Politik die Grundiiberzeugungen des
Islams teilen miissen (vgl. S. 68). Eine freie Meinungsidul3erung ist also nicht
moglich. Hier schlieBt sich die sechste Anforderung, Mandatstriger sollten im
Entscheidungsfindungsprozess rational und faktenorientiert handeln und ihre
religiosen Ansichten hinten anstellen, direkt an. Fir Mandatstriger gilt in al-
Bannas Vorstellung dasselbe wie fiir Parteien; eine Orientierung an den islami-
schen Grundwerten und eine Pflicht in der Politik, diese zu vertreten. Eine
rationale Orientierung an Fakten, wie sie die Liberalen fordern, ist fir ihn
undenkbar. Er ist der Meinung, dass rationale Vernunft die Menschen nicht
weit fithren kann, da ihr die Moglichkeit fehlt, Wahrheiten mit universellem
Anspruch zu generieren.?*® Aus diesem Grund muss auch hier festgehalten
werden, dass die Vorstellungen al-Bannas nicht zu den Anforderungen der
liberalen Denker passen. Trotzdem ist al-Banna als Vertreter des modernen
politischen Islams ziemlich moderat in seinen Vorstellungen vom islamischen
Staat. Viele seiner Nachfolger, egal ob Sunniten oder Schiiten, vertreten radi-
kalere Ideologien. Einer dieser Nachfolger, der von al-Bannas Texten beein-
flusst wurde, wird im nichsten Teil vorgestellt. Es handelt sich um Ayatollah
Ruhollah Khomeini, den Griinder der Islamischen Republik Iran.

4.2 Ayatollah Ruhollah Khomeini: die Islamische Regierung

Im nun folgenden Abschnitt wird die Vorstellung der Islamischen Regierung
von Ayatollah Khomeini (1902 - 1989) dargestellt. Dieser ist als Griindungsfi-
gur der Islamischen Republik Iran der erste Schiit, der die Einheit von Politik
und Islam nicht nur durchdenkt, sondern auch in einer Revolution 1979
durchsetzen kann. Bis heute wird der Iran nach dem System des Khomeinis-
mus regiert, einer Mischung aus Theokratie, autoritirer Herrschaft und demo-
kratischen Elementen. Wie dieser Khomeinismus sich zusammensetzt, soll in
drei Abschnitten dargestellt werden. Da sich die Vorstellungen im Laufe sei-
nes Lebens verinderten und zunehmend radikalisierten, sollen die drei Ab-
schnitte chronologisch seine frithen Jahre, die Vorstellungen vor der Revolu-
tion 1979 und die Ideen und Implementierungen dieser im Iran nach 1979
darstellen. Im Folgenden wird deshalb seine Biographie regelmiBig in die
Erlduterungen einflieBen, statt sie am Anfang kurz darzustellen.

0 Mousalli. 2013. S. 136.

74

am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

4.2.1 Einstellungen des jungen Khomeini

Ruhollah Khomeini wurde am 24. September 1902 in Khomein geboren,
ciner kleinen Provinzstadt stidwestlich von Teheran und Qom, dem spirituel-
len schiitischen Zentrum. Seine Ahnenreihe ist gepragt von religiosen Gelehr-
ten, die sich selbst als leibliche Nachfahren des Propheten Mohammed be-
zeichneten. Aus diesem Grund war es klar, dass Khomeini, genauso wie sein
alteter Bruder, eine theologische Ausbildung vetfolgte.”*” Er studierte die
islamische Mystik, das islamische Recht (die Shar7’ab), die islamische und grie-
chische Philosophie und die Ethik des Islam. Er ist damit der Einzige, der
jemals in allen vier theologischen Teildisziplinen des Islam die héchsten Rin-
ge erreicht hat. Er gilt auch deshalb als einzigartig, weil er sein Wissen nicht
nur zum Nachdenken oder Unterrichten nutzte, sondern sich auch praktisch
an die erworbenen Kenntnisse wie die korrekte Einhaltung der Shari’ah, der
Ethik und der Mystik hielt, obwohl dies lange als nicht méglich galt, da sich
die Erkenntnisse der Teilgebiete zu sehr voneinander unterscheiden und teil-

weise sogar entgegengesetzte Handlungsanweisungen liefern.#®

Beti seinen politischen Einstellungen war Khomeini bis in die 1950er Jahre auf
einer Linie mit den anderen schiitischen Gelehrten und deren jahrhunderteal-
ten Auffassung vom Verhiltnis von Staat und Islam. Dies war geprigt von
politischer Zurtckhaltung und dem Erdulden der Herrschaft des jeweiligen
Hetrschers.?* Nach schiitischer Vorstellung kann die géttliche Herrschaft nur
vom Propheten Mohammed oder seinen Nachfolgern, den Imamen ausgeiibt
werden. Da der 12. Imam allerdings in der Erzidhlung der Schiiten schon als
Kind verschwunden und somit niemals gestorben ist, ist die Herrschaft Got-
tes unterbrochen. Die Verborgenheit des 12. Imam wird erst am Ende der
Zeit enden. Dann kommt der Imam und errettet die Muslime. In der Zeit der
Verborgenheit sorgt die #lama (der schiitische Klerus) fir die Einhaltung der
islamischen Gesetze und Ethik und erduldet die Fremdherrschaft durch welt-
liche Herrscher, bis der 12. Imam wiederkehrt.?*® Der Klerus ist in dieser Zeit
nur far die Bewahrung des Glaubens und die Durchsetzung der Shari'ah zu-
stindig.”' Faktisch existiett eine institutionelle Trennung von Staat und Islam.

247

Knysh, Alexander: Irfan Revisited: Khomeini and the Legacy of Islamic Mystical

Philosophy. In: Middle East Journal. Vol. 46/ No. 4. Herbst 1992. S. 633.

% Mahdavi, Mojtaba: Ayatollah Khomeini. In: Esposito, John L.; Shahin, Emad El-Din:
The Oxford Handbook of Islam and Politics. Oxford University Press. Oxford. 2013.
S. 181.

** Mahdavi. 2013. S. 181.

*" Hafez. 2014. S. 210.

»! Mahdavi. 2013. S. 181 f.

75

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

Aus diesem Grund ist die #ama traditionell apolitisch, quietistisch und antire-
volutiondr. Khomeini folgt dieser Auffassung bis in die 1950er Jahre und
akzeptiert die Herrschaft des Shahs. Jedoch beginnt er schon Ende der 1940er
Jahre, sich politisch zu engagieren. Grinde sind die Ungerechtigkeit unter
dem Regime des Shahs und Anfang der 50er Jahre der Sturz der demokratisch
gewihlten Regierung Mossadeqs durch die CIA und den MI6 und die folgen-
de Wiedeterrichtung der Hetrschaft des Shahs.”? Obwohl Khomeini kein
Freund der Nationalisten rund um Mossadeq war, verurteilte er die Einmi-
schung der Westmichte in die Politik des Nahen Ostens. Die Abhingigkeit
vom Westen, die freundliche Einstellung des Shahs gegeniiber Israel sowie
geplante Beschneidungen der Privilegien der #/ama durch das Regime und die
zunehmende Unterdriickung der Gegner des Regimes fithrten zu einer Radi-
kalisierung Khomeinis.?® Diese zweite Phase seines Lebens, die von den
1950er Jahren bis 1979 andauert, soll im folgenden Teil niher erliutert wer-
den.

4.2.2  Politische Vorstellungen und Radikalisierung vor der Revolution
1978-79

Die zweite Phase des Lebens Khomeinis ist gepriagt vom Widerstand gegen
die Regierung des Shahs. Unterstiitzt wurde Khomeini in dieser Phase vor
allem von Laien, die sich wie schon bei al-Banna gegen die Lehren des Klerus
wendeten. Diese Anhinger sind eine bunte Mischung von Menschen, die viele
Einflisse wie die Vorstellungen von Marx, Weber, Sartre, aber auch klassische
schiitisch theologische Ideen aus dem Mittelalter vereinen.* Da der Shah die
Aufstinde zunehmend niederschlagen ldsst und mit immer mehr Repressalien
reagiert, wendet sich Khomeini ab 1963 offen gegen den Shah. Dies ist mog-
lich, weil Khomeini 1963 von der #/ama zum hochsten schiitischen Gelehrten
ernannt wurde und er somit iiber eine charismatische Autoritit verfugt, die
ihn zum Handeln befugt.?® Da der Druck der Repressalien in der Folgezeit
starker wird, muss Khomeini 1965 ins Exil nach Najaf, dem schiitischen Zent-
rum im Irak, fliehen. Dort predigt er zu iranischen Pilgern und entwickelt in
Vortrigen 1969 - 70 sein Konzept der Islamischen Regierung.

»2 Mahdavi. 2013. S. 182 f.
3 Hafez. 2014. S. 211.

»* Hafez. 2014.S. 211 f.
»5 Mahdavi. 2013. S. 183.

76

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

Aufgrund seiner Erfahrungen mit dem Regime des Shahs plidiert Khomeini
nun fir eine Islamische Regierung. Doch welche anderen Griinde gibt es fiir
die Notwendigkeit dieser Regierungsform? Zunichst stellt Khomeini fest, dass
cine Gesellschaft in jedem Fall eine Regierung braucht. Ohne sie wirden
Chaos, Anarchie und Korruption ausbrechen. Um das Gesetz durchzusetzen
und fiir Recht und Ordnung zu sorgen, braucht es folglich eine Regierung. Da
das Gesetz, welches durchzusetzen ist, von Gott gegeben wurde (die Shari'ab),
ist es klar, dass die Regierung islamisch geprigt sein muss. Denn die Shari'ah
ist nicht an Zeit und Ort gebunden, sondern ist bis zum Ende der Zeit giil-
tig.” Ohne eine Institution, die dieses Recht durchsetzt, konnen Muslime
nicht gliicklich sein. Deshalb ist jeder, der gegen die Durchsetzung der Shari'ah
durch eine islamische Regierung ist, ein Unglaubiger, der die Giiltigkeit des
Islams verneint. Nur die Islamische Regierung kann dafiir sorgen, dass die
Muslime wieder aufrecht und tapfer werden und dass das Wohl aller gesichert
ist.*” Die Islamische Regierung wiirde die Muslime wieder erstarken lassen
und zurtck zu alter Gré3e fithren. Denn die Griindung Israels war nur mog-
lich, weil die Muslime ihre géttliche Pflicht zur Verteidigung der Heimat und
zur Errichtung der Regierung vergessen haben.”® Khomeini wendet sich nun
auch gegen die Monarchien, die im Nahen Osten vorherrschen, und nennt
diese unislamisch und blasphemisch, weshalb diese gestiirzt werden miissten.
Dies ist die Pflicht aller Muslime. Da diese aber nicht von alleine darauf
kommen, muss die #/ama vorangehen. Er schreibt dazu:

"How can we stay silent and idle today when we see that a band of
traitors and usurpers, the agents of foreign powers, have appropriated
the wealth and the fruits of labor of hundreds of millions of Muslims
[...] granting the Muslims not the least right to prosperity?"**°

Er wendet sich damit nicht nur gegen die Regierung des Shahs, sondern auch
gegen die traditionelle Haltung des schiitischen Klerus, der liecber auf die
Ruckkehr des 12. Imams wartet, als selbst zu handeln.

Nachdem die Griinde fiir die Errichtung der Islamischen Regierung genannt
wurden, muss man fragen: Wie soll nun diese Regierung aussehen? Khomeini
geht davon aus, dass der Koran das komplette Sozialsystem und auch die
Regierungsform vorgibt.:

¢ Khomeini, Ruhollah: Islam and Revolution. Mizan Press. Berkeley. 1981. S. 41 f.
»7 Khomeini. 1981. S. 43 ff.

% Islami, Sayyid Hasan: Imam Khomeini. Ethics and Politics. International Affairs
Department. Teheran. 2003. S. 197.

» Khomeini. 1981. S. 50 f.

77

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

"Islam is a programme for life and for government [...] It is more
than a few words on morality. [...] It regulates life from before birth,
family life and life in society. It does not just involve prayer and pil-
grimage. [...] Islam has a political agenda and provides for the admin-
istration of a country."?%

Der ecigentliche rechtmifige Herrscher wire der 12. Imam; da es aber noch
lange dauern kann, bis dieser wiederkehrt, braucht es eine Zwischenherr-
schaft, die die Ziele des Islam durchsetzt, damit die Muslime nicht die Prinzi-
pien des Islam vergessen und gegen sie handeln.?' Diese Zwischenherrschaft
kann jeder ausiiben, der Giber zwei Kriterien verfiigt: 1. das Wissen tber die
islamischen Gesetze ($hari’ah) und die Traditionen des Islams. 2. Er muss ein
Vorbild in Glaube und Moral sein und gerecht hetrschen.? Allerdings ist es
wichtig, dass sich der Herrscher beim héchsten islamischen Gelehrten, dem
Jaqih regelmilBig beraten ldsst und sich ihm unterordnet. Sticht kein einzelner
Gelehrter durch seine Weisheit aus dem Klerus heraus, tibernimmt diese Auf-
gabe ein Rat der Gelehrten (fugaba). Da dies aber umstindlich ist, kénnte der
fagih auch gleich selbst herrschen, da dann der Herrscher als Mittler wegfallen
wiirde.?®® Diese Herrschaftsform nennt Khomeini Walayat al-Fagih’, die Hert-
schaft des islamischen Rechtsgelehrten.

Alle Muslime haben die Pflicht, dem fagih bezichungsweise der fugaha bedin-
gungslos zu gehorchen, da sie das géttliche Gesetz reprisentieren. Der fagih
verfligt deshalb iiber denselben Status wie der Prophet Mohammed und die
12 Imame, die ihm nachfolgten. Einzig die Unfehlbarkeit besitzt der fagih
nicht.?** Zu erwihnen ist hier, dass Khomeini schon 1970 sich selbst die Rolle
des fagih zudachte und mit diesem letzten Schachzug seine eigene Autoritit
stirken wollte. Einmal an der Macht, ist es die Aufgabe des Gelehrten, die
Shari’ah als staatliches Recht zu implementieren. Hierbei sollte nicht wie bei al-
Banna eine moderne Interpretation zum Zuge kommen, sondern das Gesetz
sollte wortlich angewandt werden, da die Shariah schon alle menschlichen
Bedurfnisse abdecken wiirde. Genauso wie alle anderen Muslime muss sich
det fagih auch an die Shari’ah halten. Seine Macht ist dadurch begrenzt.?*® Auf-
grund dessen nennt Khomeini seine Herrschaftsform konstitutionell. Er

*0" Khomeini zitiert nach: Martin, Vanessa: Creating an Islamic State. Khomeini and the

Making of a New Iran. I.B. Tauris Co. Publishers. London. 2000. S. 113.
*! Hafez. 2014. S. 214.
*? Khomeini. 1981. S. 60.
% Khomeini. 1981. S. 60 f.
** Martin. 2000. S. 120.
% Martin. 2000. S. 122.

78

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

meint damit nicht die Rickbindung der Herrschaft an das Volk, sondern die
Bindung an Prinzipien und Gesetze des Korans, der Sunna und der Shari’ah.?5

Die Regierung des fagih ist nun aber nicht der Gesetzgeber, sondern nur die
Exekutive. Die Rolle des Gesetzgebers ist in dieser Form der Herrschaft allei-
ne Gott vorbehalten. Die Regierung gleicht cher einem Planungsrat, der den
Gesetzen und Vorgaben Gottes Geltung verschafft und diese ohne Eigeninte-
resse durchsetzt.? Die Regierung ist damit keine Diktatur oder Tyrannei
cines einzelnen Herrschers, sondern in Khomeinis Sichtweise die Regierung
cines Rechtsstaats: "Islamic government is a government of law. In this form
of government sovereignity belongs to God alone and law is His decree and
command."?® "Islamic government may therefore be defined as the rule of
divine law over men."*® Wie kommt der fagih allerdings zu seiner Position?
Khomeini geht davon aus, dass die persénliche Autoritit und das Wissen um
die islamischen Gesetze dazu fithren wiirde, dass der wahre fagih von den
Gliubigen und vom Klerus erkannt werden wiirde und ihm dann automatisch
alle gehorchen wiirden.?””” Der Glaube der Muslime wiirde dazu fihren, dass
die Menschen die Herrschaft des fagih bezichungsweise der fugaha akzeptieren
wiirden, um selbst wieder zu erstarken.?’!

Abgesehen von dieser Vorstellung von der Herrschaft eines Gelehrten war
seine Vorstellung von einem Staat 1970 noch ziemlich unklar. Erst wihrend
der Revolution entwickelt sich bei ihm eine Vorstellung, wie er seine Idee des
Wilayat al-Fagih in das bestehende System des Iran integrieren kénnte. Des-
halb soll im nichsten Teil auf seine Rolle in detr Revolution und die Ausdiffe-
renzierung seiner Vorstellungen eingegangen werden.

4.2.3  Entwicklung der Ideen wihrend und nach der Revolution

Der Beginn der Iranischen Revolution 1978 liegt in den immer stirker wer-
denden Repressalien des Shahs, um sein Volk regieren zu kénnen. Massenhaf-
te Arbeitslosigkeit, die Verarmung der Bevolkerung trotz des Olreichtums und

266

Sabet, Amr GE: Wilayat al-Faqih and the Meaning of Islamic Government. In: Adib-
Moghaddam, Arshin (Hrsg.): A Critical Introduction to Khomeini. Cambridge Univer
sity Press. Cambridge. 2014. S. 76.

*7 Hafez. 2014. S. 219.

% Khomeini. 1981. S. 56.

** Khomeini. 1981. S. 55.

Sabet. 2014. S. 77 f.

Martin. 2000. S. 122.

N
a

I~
3

79

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

die immer stirkere Beschneidung der Befugnisse des Klerus l6sen die Revolu-
tion letztlich aus.?’? Getragen werden die Demonstrationen von sehr hetero-
genen Gruppen wie den Marxisten, den Nationalisten und den Anhidngern
Khomeinis, die sich gemeinsam gegen die Regierung des Shahs zusammen-
schlieBen.?” Problematisch wurde dieses Bundnis nach dem 16. Januar 1979.
An diesem Tag musste der Shah aus dem Iran flichen, und kurz nach dem
Erreichen dieses Ziels zerbrach auch schon die Koalition der verschiedenen
Gruppen. Khomeini kehrte in dieser Phase in den Iran zuriick und schaffte es
mit seinem Charisma und seiner Autoritit, zwischen den Gruppen zu vermit-
teln und sich selbst somit tiber die Konflikte zu stellen.?”* Faktisch hat er
damit schon den Posten des fagih erreicht, da er innerhalb kiirzester Zeit 1979
zum Ansprechpartner und Vermittler zwischen den verschiedenen Gruppen
wird und seine eigene Machtposition festigt.

Relativ schnell ist er nun gezwungen, seine Ideen den Gegebenheiten anzu-
passen. Zum einen existiert immer noch eine starke Armee, zum anderen ein
Parlament, in welchem viele verschiedene Parteien sitzen, die alle unterschied-
liche Ziele fiir den Iran vor Augen haben. Khomeini ernannte deshalb relativ
schnell den Konservativen Mehdi Bazargan zum Ubergangspremierminister,
da dieser gute Verbindungen zur Armee und zu den verschiedenen Parteien
hatte.”” Dieser ist allerdings Khomeini verpflichtet und witd von diesem
kontrolliert. Wichtig war es thm zu diesem Zeitpunkt, dass kein klerikaler
Gelehrter die Regierungsgeschifte iibernimmt, da die Akzeptanz dafiir gefehlt
hitte. Dies spielt damit seiner Vorstellung, die #/ama iber den Staat zu stellen,
in die Karten.

"The religious scholars do not wish to become Prime Minister or
President, and indeed it is not in their interest to do so. They do,
however, have a role to play [...] the role they have is one of super-
vision, not of assuming executive positions |...] the expertise of the
religious scholars lies in the area of Islamic law."?7®

Nachdem Bazargan seine Schuldigkeit getan und das Militir sowie die Partei-
en auf Khomeinis Linie gebracht hatte, entlie} Khomeini diesen als Premier-

*” Rouleau, Eric: Khomeini’s Iran. In: Foreign Affairs. Vol. 59. Herbst 1980. S. 2 ff.

de Groot, Joanna: Religion, Culture and Politics in Iran. From the Qajars to Khomeini.
I.B. Tautis Co.Publishers. London. 2007. S. 241.

7 de Groot. 2007. S. 245.

5 Rouleau. 1980. S. 7.

Khomeini zitiert nach: Mavani, Hamid: Religious Authority and Political Thought in
Twelver Shi’ism. From Ali to Post-Khomeini. Routledge. London. New York. 2013.
S. 193.

80

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

minister. Allerdings war Khomeinis Macht noch nicht gesichert. Dies geschah
erst, nachdem Studenten die amerikanische Botschaft in Teheran gestiirmt,
und die Amerikaner versucht hatten diese in einer missgliickten Mission der
Army unter Beteiligung der CIA zu befreien. Die Untitigkeit der Armee in
diesem Konflikt offenbarte Khomeinis Gegner und er hatte nun die Méglich-
keit, diese aus der Armee und dem Staatsapparat zu entfernen.’’’ Letztlich
dauerte es bis 1982, bis die Konsolidierung der Macht Khomeinis und der
neuen Iranischen Republik abgeschlossen wat.?’

Doch wie entwickelte sich das System des Iran unter der Fiihrung Khomeinis?
Khomeini schaffte es tatsichlich, seine Idee des Wilayat al-Fagih umzusetzen.
Diesen Posten nahm er selbst ein und fihrte damit auch den sogenannten
Wichterrat ein, der die Umsetzung der Idee der fugaha war. Die Tagespolitik
tibernahmen aber ein Prisident und das Parlament, welche beide vom Volk
gewihlt wurden. Die Kandidaten, die zur Wahl antreten dutften, mussten aber
vom Wichterrat bestitigt werden und durften nur zwei Legislaturperioden a
vier Jahre ihre Amter ausiiben.?” Sabet nennt diese Form ein Orientierungs-
regime, da der Klerus zwar an der Spitze des Staates steht, nicht aber die tat-
sichliche Regierung iibernimmt, sondern dieser und dem Volk Orientierung
gibt. Aufgrund dieser Konstellation und der Vermischung von Volk, Staat,
Politik und Islam entstehen viele Machtzentren im System, welche teilweise
miteinander koalieren, aber auch in Konkurrenz miteinander stehen.?®® Trotz
der faktischen Fusion von Politik und Religion ist das politische Feld relativ
unabhingig, polyzentrisch und dynamisch. Politik im Iran wird damit zum

religios legitimierten Entscheidungsprozess.?!

Wie steht es aber um Minderheiten- und Frauenrechte in diesem System?
Kurz nach der Revolution wird die Shari'ah als giltiges Recht eingefiihrt. Alle
Frauen werden von diesem Zeitpunkt an gezwungen, in der Offentlichkeit
Kopftuch zu tragen. Wer sich weigert, muss vom Arbeitgeber entlassen wer-
den.®? Frauen diirfen ab diesem Zeitpunkt nur noch ausgewihlte Ficher
studieren. Die religiése und juristische Fihrung haben die Minner, weshalb
auch nur diese Theologie oder Islamisches Recht studieren dirfen. Fir politi-
sche Amter diirfen auch Frauen kandidieren, wenn sie vom Wichterrat zuge-

#7 Rouleau. 1980. S. 15.

78 de Groot. 2007. S. 245.

7 Sabet. 2014. S. 81.

0 Sabet. 2014. S. 81 f.

#1 Sabet. 2014. S. 84 f.

* Kian, Azadeh: Gendered Khomeini. In: Adib-Moghaddam, Arshin (Hrsg.): A Critical
Introduction to Khomeini. Cambridge University Press. Cambridge. 2014. S. 184 f.

81

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

lassen werden. Dazu miissen sie zwingend Muslime sein.”® Wihrend Frauen
im offentlichen Bereich relativ viele Freiheiten besitzen, hat im privaten Be-
reich der Mann das Sagen.?® Religionsfreiheit ist in einem gewissen Mal3e
vorhanden. Juden und Christen diirfen im privaten Bereich ihre Religion aus-
tiben, solange sie sich an die islamischen Gesetze halten. In der Offentlichkeit
ist das Praktizieren und Missionieren verboten. Muslimen droht die Todes-
strafe, wenn sie zum Judentum oder Christentum konvertieren. Fir polytheis-
tische Religionen gibt es ein Verbot, da nur ein Gott existieren kann. Auller-
dem ist das Wahlrecht fiir Nicht-Muslime eingeschrinkt. So wird die Domi-
nanz des Islam durch die islamische Auswahl der Kandidaten fiir Amter und
cine eingeschrinkte Presse- und Meinungsfreiheit im Iran gefestigt.?® Wih-
rend manche der Frauenrechte in den letzten Jahren ausgeweitet wurden,
gelten die Regeln der Religionsfteiheit bis heute.®

In den letzten Jahren seiner Regierung baute Khomeini dieses System aller-
dings um. Er fiirchtete einen Machtverlust der #lama nach seinem Tod und
zog daher ab 1987 mehr Macht an sich. Zum einen erlaubte er Mitgliedern des
Klerus nun doch die Ausiibung politischer Amter.?®” Zum anderen sprach er
dem fagih, also sich selbst, die Kompetenz zu, die Shari’ah umgehen zu kon-
nen, wenn sie das Wohl des Staates gefihrden wiirde. Des Weiteren kann er
von diesem Zeitpunkt an Gesetze etlassen, die nicht gottgegeben sind. Er
kann damit essentielle Sdulen des Islam wie die Pilgerfahrt (baj) nach Mekka
oder das Fasten im Ramadan fiir die Burger des Iran aussetzen: "I should state
that the government [...] is one of the primary injunctions of Islam and has
ptiotity over all other secondary injunctions, even prayet, fasting and hagj."*®
Kurz darauf nutzt Khomeini diese neue Macht und setzt die Aajj auf unbe-
stimmte Zeit aus.®® Durch diese Ausdehnung der Macht zemendert er den
Einfluss der #lama auf die Politik bis heute und ordnet alles, auch die religio-
sen Grundprinzipien, den Interessen det Islamischen Regierung unter.?”

)
2
&

’ Kian. 2014. S. 185 f.

Kian. 2014. S. 188.

Bosch, Frank: Zwischen Shah und Khomeini. Die Bundesrepublik Deutschland und
die Islamische Revolution im Iran. In: Vierteljahrshefte fiir Zeitgeschichte. Band 63.
Heft 3. 2015. S. 330.

Amnesty International. Jahresbericht 2012. https://www.amnesty.de/jahresbericht/
2012/Iran (Stand: 14.02.2017).

Mavani. 2013. S. 193

Khomeini zitiert nach Mavani. 2013. S. 182.

* Hafez. 2014. S. 220.

% Mahdavi. 2013. S. 188.

28

£

28

286

<

28

28

&

82

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

Das letzte Problem, das Khomeini zu 16sen hatte, war seine Nachfolge. Prob-
lematisch war nur, dass kein Mitglied des Wichterrats ein Sympathisant seiner
neuen absoluten Auslegung des Wilayat al-Fagih war. Da aber laut Verfassung
nur einer dieser Mitglieder sein Nachfolger werden konnte, dnderte er kurzer-
hand die Verfassung. Er nahm Kompetenzen des Prisidenten und gab diese
dem Amt des fagih und legte fest, dass der fagih von nun an nicht mehr die
hochste Stufe der schiitischen Lehre erreicht haben musste.®! Durch diesen
Schachzug konnte nach seinem Tod am 03 Juni 1989 sein bevorzugter Nach-
folger Ali Khamenei zum neuen fagih ernannt und das System des Khomei-
nismus bewahrt werden.?? Khamenei hilt die Position bis heute und hat nur
wenig an der Amtsauffassung seines intellektuellen Ziehvaters Khomeini
verindert. Dazu hatte er auch nicht wirklich eine Option, da Khomeini schon
1970 schreibt, dass die Entscheidungen und Urteile eines fagih auch nach
dessen Tod weiter Giiltigkeit besitzen und von seinen Nachfolgern weiter
befolgt werden miissen.”® Wie passt der Khomeinismus nun aber zu den
liberalen Vorstellungen von Staat und Religion. Dies soll im abschlieBenden
Teil der Rekonstruktionen nun folgen.

424 Vergleich der Vorstellungen mit den liberalen Anforderungen

Wie passen die Vorstellungen des Ayatollah Khomeini zu den liberalen An-
forderungen? Dies soll im letzten Vergleich hier niher betrachtet werden:

Der erste Punkt, die institutionelle Trennung von Staat und Religion, ist zligig
mit den Vorstellungen Khomeinis verglichen. Eine Trennung von Staat und
Politik gibt es in seiner Vorstellung nicht. Politik und Islam sind fiir ihn un-
trennbar verbunden (vgl. S. 74 ff.). Das Infragestellen dieser Verbindung ist
fir ihn ein ketzerischer Akt, der denjenigen, der diese Zweifel dullert, als Un-
gliubigen und Sunder entlarvt.?* Betrachtet man das zweite Kriterium, dann
lasst sich feststellen, dass eine gewisse Toleranz gegentiber dem Judentum und
Christentum besteht, deren Rechte jedoch eingeschrinkt sind. Was die Baha’i
(eine Mischung aus Judentum, Christentum und Islam mit ca. 300 000 Mit-
gliedern im Iran) und die polytheistischen Religionen angeht, muss man fest-
stellen, dass fiir sie nicht diese Toleranz besteht. (vgl. S. 80) Desweiteren ist
festzuhalten, dass nicht nur von staatlicher Seite die Toleranz fehlt, sondern

#! Mahdavi. 2013. S. 189 f.
#2 Mahdavi. 2013. S. 190.
# Khomeini. 1981. S. 98 f.
#* Hafez. 2014. S. 216 f.

83

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

dass auch die muslimischen Biirger des Iran zu Formen der Unterdrickung
gegeniiber Mitgliedern anderer Religionen neigen. Aufgrund dessen ist das
Kriterium der Toleranz laut Amnesty International bis heute nicht erfullt.?®

Die freie 6ffentliche Ausiibung der eigenen Religion ist kein Recht, das alle
Biirger genielen kénnen. Gerade Anhinger der nicht anerkannten Religionen
(Baha’i, Hinduismus, Buddhismus usw.) haben gar keine Méglichkeit ihren
Glauben zu praktizieren. Christen und Juden durfen dies wenigstens im Priva-
ten tun (vgl. S. 80). Eine 6ffentliche Ausiibung, verbunden mit dem Grinden
von Gemeinden, Synagogen oder Kirchen ist jedoch nicht méglich. Deshalb
wird auch hier im Gegensatz zu al-Banna die liberale Anforderung nicht er-
fullt. Bei al-Banna ist zumindest das o6ffentliche Praktizieren eines anderen
Glaubens fir Offenbarungsreligionen méglich. Auch die Bereitschaft zur
Kooperation mit Nicht-Muslimen, das vierte liberale Kriterium, ist im
Khomeinismus kaum gegeben. Allein die Tatsache, dass man Muslim sein
muss, um sich politisch zu engagieren, deutet schon auf seine Bereitschaft zur
Kooperation mit Andersgldubigen hin. Eine wirkliche Kooperation ist in
Khomeinis Vorstellung allerdings auch nicht notwendig, da die Shari’ah bezie-
hungsweise der fagih simtliche Rahmenbedingungen fiir das soziale Leben in
der Gesellschaft vorgeben. Innerhalb dieser Rahmen kann sich jeder frei be-

wegen. Eine Debatte Uber die Rahmensetzung ist aber nicht vorgesehen (vgl.
S. 75 ff)).

Im politischen Diskurs duflern sollte sich am besten niemand. Da die Gesetze
des Islam, die auch die Gesetze des Staates sind, von Gott gegeben wurden,
ist es gar nicht notwendig, dariiber zu debattieren. Die Deutung der Gesetze
obliegt alleine dem fagih bezichungsweise der figaha. Die Politik ist in diesem
System nur Erfillungsgehilfin fiir den Willen Gottes (vgl. S. 76 f£.). Aus diesem
Grund ist es auch klar, dass sich Vertreter anderer Religionsgemeinschaften
nicht an diesem Prozess beteiligen sollten, da ihre Interpretationen des Got-
teswillens ohnehin grundlegend falsch sind. Khomeini sagt dies zwar nicht
explizit, jedoch ldsst seine Interpretation der Rollen des islamischen Klerus,
der Shari’ah und des Islam in seinem System keinen anderen Schluss zu. Das
Recht auf freie Meinungsduflerung, wie von den liberalen Denkern gefordert,
ist somit nicht erfillt. Schaut man sich das letzte Kriterium, die Forderung,
dass Mandatstrager faktenorientiert und rational handeln, an, dann muss man
feststellen, dass auch dieses von Khomeini nicht erfiillt werden kann. Um ein
Mandatstriger zu werden, muss man Muslim sein und vom Wichterrat zur
Wahl zugelassen werden oder als Mitglied der #lama vom faqih in den Wich-
terrat berufen werden. In beiden Fillen muss man ein treuer und gldubiger

** Amnesty International. Jahresbericht 2012. https:/ /www.amnesty.de/jahresbericht/
2012/Tran (Stand: 14.02.2017).

84

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

Muslim sein, der seinen Glauben auch 6ffentlich vertritt (vgl. S. 79). Wer es in
diesem System in das Prisidentenamt, den Wichterrat oder ins Patlament
geschafft hat, wirde dann kaum Entscheidungen auf Basis rationaler Argu-
mente treffen kénnen. Dies muss er aber auch gar nicht, da die politischen
Positionen sowieso nur zum Umsetzen der bereits von Gott beziechungsweise
dem faqih getroffenen Entscheidungen dienen. Ein faktenorientiertes rationa-
les Handeln ist daher nicht notwendig und von Khomeini auch nicht vorgese-
hen.

Man kann nach diesem kurzen Abgleich mit den Kriterien der liberalen Den-
ker feststellen, dass Khomeinis Vorstellung zum Verhiltnis von Staat und
Islam keines dieser Kriterien erfiillt. Im nichsten Teil sollen nun die Ergebnis-
se der funf Vergleiche zusammengefasst und die unterschiedlichen Ansichten
der finf religiosen Denker miteinander verglichen werden.

85

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

5 Zusammenfassung und Vergleich der
verschiedenen Sichtweisen

Wie lassen sich die bisherigen Ergebnisse nun zusammenfassen und hinsicht-
lich der am Anfang gestellten Thesen interpretieren? Zunichst sollen die Et-
gebnisse der fiinf einzelnen Vergleiche mit den liberalen Anforderungskrite-
rien noch einmal kurz dargestellt werden.

institutionelle | Toleranz aller umfassende Bereitschaft Meinungsfreiheit fiir rationales
Trennung Akteure Religionsfreiheit zur Religionsgemeinschaften | Handeln der
Staat & untereinander fiir alle Kooperation | im politischen Diskurs | Mandatstriger
Religion Religionen
Augustinus 7 & 5 ® % 5
Joseoh v v v v v x
Ratzinger
Heinrich
Bedford- v v v v v Q
Strohm
Hassan al- @ o o v & %
Banna
Ruholla.h. x 5 x x x fie
Khomeini

Legende: v'= erfiillt x = nicht erfiillt O = teilweise erfiillt

Geht man nun die einzelnen Kriterien nacheinander durch, findet man deutli-
che Unterschiede. Wihrend die drei christlichen Autoren Augustinus, Ratzin-
ger und Bedford-Strohm das Kriterium der Trennung von Staat und Religion
erfilllen und sich aktiv fiir eine Trennung von Staat und Religion einsetzen,
lehnen die Vertreter des Islams al-Banna und Khomeini eine Trennung von
Staat und Islam rigoros ab. Beide sehen im Islam explizit eine Einheit von
Staat, Politik und Islam, resultierend aus der umfassenden Giiltigkeit det Sha-
ri’ah, des Koran und der Sunna. FEine Trennung von Staat und Religion, wie
sie die christlichen Autoren als vorteilhaft fiir beide Seiten sehen, ist nicht
méglich.

Bei dem zweiten Kriterium wird das Bild schon diversifizierter. Da Augusti-
nus ,,.De Civitate Dei in der Absicht schreibt, das Schisma zwischen Donatis-
ten und Katholiken zu iiberwinden, ist eine Toleranz gegeniiber anderen Aus-
legungen des Christentums gar nicht moglich. Ratzinger und Bedford-Strohm
haben als Vertreter der modernen katholischen und evangelischen Kirchen
moderne plurale Gesellschaften akzeptiert und akzeptieren auch, dass es ande-
re Wahrheitsanspriiche neben dem Christlichen geben kann und soll. Al-
Banna toleriert zumindest Offenbarungsreligionen im 6ffentlichen Raum und
fordert fir diese auch den Respekt der Muslime und des Staates ein. Polytheis-
tische Religionsgemeinschaften sind davon aber ausgeschlossen. Khomeini

86

//dol.org/10. P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

toleriert im 6ffentlichen Raum keine anderen Religionsgemeinschaften neben
dem Islam. Man darf zwar Christ oder Jude sein, muss aber die Regeln und
Gesetze des Islam akzeptieren und darf nicht darauf hoffen, dass muslimische
Biirger einem mit Respekt begegnen. Vielmehr bestimmen bis heute Repressa-
lien das Verhiltnis von Muslimen und Nicht-Muslimen.

Eine umfassende Religionsfreiheit, die die freie 6ffentliche Religionsaustibung
miteinschlief3t, lehnen Augustinus und Khomeini rigoros ab. Augustinus ak-
zeptiert zwar, dass es auch Nicht-Christen gibt, ist aber Vertreter eines einigen
Christentums mit universellem Wahrheits- und Geltungsanspruch. Anderen
christlichen Strémungen wie den Donatisten wird deshalb der Wahrheitsan-
spruch abgesprochen, damit diese die Geltung der katholischen Kirche akzep-
tieren. Im Notfall soll der Staat mit Gewalt fiir diese Akzeptanz und Aner-
kennung sorgen. Bei Khomeini sind es dhnliche Motive, die ihn die Religions-
freiheit einschrinken lassen. Da fiir ihn nur der Islam tber absolute Wahrhei-
ten verfiigt, kann auch nur dieser einen universalen Geltungsanspruch besit-
zen. Missionierung gehoért dadurch zur Pflicht der Muslime. Eine Zugehorig-
keit zum Christentum oder Judentum ist méglich. Die 6ffentliche Praktizie-
rung des eigenen Glaubens aber nicht. Al-Banna vertritt in diesem Punkt eine
abgeschwichte Form von Khomeinis Vorstellungen. Bei ihm existiert eine
staatlich garantierte Religionsfreiheit, die eine freie 6ffentliche Austibung von
Christentum und Judentum, mit der Einschrinkung der islamischen Gesetze
zuldsst. Das Konsumieren von Wein beim Gottesdienst wire beispielsweise
unzuldssig. Genauso wie bei Khomeini gilt seine Religionsfreiheit aber nur fir
die Religionen, die an den gemeinsamen Gott glauben, egal ob sie ihn Jehova,
Gott oder Allah nennen.

Ratzinger und Bedford-Strohm haben, wie oben erwihnt, die Existenz von
pluralen ausdifferenzierten Gesellschaften akzeptiert. Sie vertreten eine um-
fangreiche Religionsfreiheit fiir alle Religionsgemeinschaften, die dem Staat
gegeniiber nicht feindlich gesinnt sind. Extremistische Gruppierungen oder
radikale Sekten werden damit ausgeschlossen. Dies ist aber im Rahmen des-
sen, was die liberalen Theoretiker unter verniinftigen Religionen verstehen.

Eine Bereitschaft zur politischen Kooperation mit Andersgldubigen oder
Nichtgldubigen akzeptieren Ratzinger, Bedford-Strohm und al-Banna. Alle
drei sehen Vorteile fiir die Gesamtgesellschaft darin, wenn verschiedene An-
sichten Uber politische Themen miteinander diskutiert werden kénnen, um
eine Synthese zu erreichen. Bei al-Banna ist es allerdings dadurch einge-
schrinkt, dass die Gesetze des Islam bei dieser Kooperation respektiert wer-
den miussen. Eine Kooperation mit Gruppierungen, die dies nicht anerken-
nen, ist wohl nicht méglich. Unter der Bedingung der jeweiligen Vorstellung
von Rechtsstaatlichkeit ist aber eine Bereitschaft zur Kooperation gegeben.

87

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

Augustinus ist bereit, mit Nicht-Christen zu kooperieren. Gerade fiir die
Christen, die Mitglied der cvitas dei sind, kann eine Kooperation niitzlich sein,
da dies zu irdischem Frieden fiihren konnte. Dieser niitzt dann nicht nur den
Nicht-Christen, sondern auch den Christen. Eine Kooperation mit anderen
Strémungen des Christentums ist aber nicht in seinem Sinne, da es fir ihn nur
eine wahre Auslegung des Christentums gibt. Khomeini lehnt eine Bereit-
schaft zur Kooperation vollstindig ab. Fir ihn missen sich alle an das islami-
sche Gesetz halten. Eine Debatte tiber Gesetze oder politische Entscheidun-
gen findet in seiner Vorstellung gar nicht statt, da die Gesetze gottgegeben
sind und ohne Widerspruch befolgt werden miussen. Simtliche Rahmenbedin-
gungen des Zusammenlebens sind durch die Shari'ah vorgegeben. Sie regelt
jegliche Formen der 6konomischen und sozialen Kooperation, eine politische
Zusammenarbeit mit Nicht-Muslimen ist dann nicht mehr notwendig,

Fine richtige Meinungs- beziehungsweise AuBerungsfreiheit im politischen
Entscheidungsprozess garantieren nur Ratzinger und Bedford-Strohm allen
vernlinftigen Religionsgemeinschaften. Beide erwarten dadurch positive Ef-
fekte fur die Gesellschaft und hoffen darauf, dass die Orientierung durch
Religionsgemeinschaften in moralischen oder ethischen Fragen zu einem
Ergebnis fithrt, das im Sinne der christlichen Ethik ist. Augustinus fordert
eine Offenheit des Staates gegeniiber religidsen AuBerungen. Die Méglichkeit,
diese zu nutzen, gesteht er allerdings nur den Vertretern des Christentums zu.
Ahnlich sieht es bei al-Banna und Khomeini aus. Beide lassen die Einfluss-
nahme und die freie Meinungsdulerung islamischer Geistlicher zu, gestehen
dieses Recht aber keiner anderen Religion zu. Die Einheit von Staat und Islam
bei al-Banna und Khomeini fordert explizit die Befolgung der Shari’ah. Da die
Auslegung dieser Gesetze den Geistlichen gebiihrt, ist ein Recht auf Mei-
nungsiuferung im politischen Prozess impliziert.

Das letzte Kriterium lehnen alle aufler Bedford-Strohm vollstindig ab. Als
religiosen Vertretern scheint allen das Verdringen der eigenen religiosen Iden-
titdt im politischen Prozess nicht nur unmdoglich, sondern auch unmoralisch
beziechungsweise bei al-Banna und Khomeini sogar ein Versto3 gegen die
Vorgaben des Islams zu sein. Ratzinger findet das Vorschreiben einer Ver-
leugnung der eigenen Religiositit unmoralisch, da die Entscheidungstriger
gerade in ethischen Debatten ihrem Gewissen und ihren moralischen Vorstel-
lungen folgen sollten. Einzig Bedford-Strohm fordert von Politikern eine klare
Orientierung an Fakten. Jedoch sollten sie hier die Orientierung von Religi-
onsgemeinschaften akzeptieren und die eigene religiose Moral durchaus mit in
Betracht ziehen. Ein vollstindiges Lésen davon kann auch er nicht befarwor-
ten.

88

am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

Zusammenfassend ldsst sich nun sagen, dass nur Bedford-Strohm und
Ratzinger fast alle Kriterien erfiillen. Bedford-Strohm geht in manchen Punk-
ten allerdings noch weiter als Ratzinger und sogar weiter als die liberalen Kri-
terien es erfordern wirden. Wenn er beispielsweise fur eine Zweisprachigkeit
der Religionsgemeinschaften pliadiert, ist er auf einer Ebene mit Rawls, der
dies anfangs zur Bedingung einer Beteiligung von Religionsgemeinschaften
am politischen Prozess machte. Augustinus und al-Banna erfillen zumindest
manche der liberalen Kiriterien. Kompatibel sind sie mit einer modernen libe-
ralen Auffassung von Staatlichkeit allerdings nicht. Khomeini erfallt keinen
der Punkte. Seine Vorstellung einer Islamischen Regierung widerspricht allem,
was Liberale in den letzten 300 Jahren entwickelt haben. Eine Kompatibilitit
ist daher nicht gegeben.

Die These, dass es Unterschiede zwischen den Denkern der beiden Religionen
und auch innerhalb der Religionen gibt, hat sich bestitigt. Die Ausdifferenzie-
rung im Christentum hat dazu gefiihrt, dass sich die Vorstellungen vom opti-
malen Verhiltnis von Staat und Religion in den letzten Jahrhunderten verdn-
dert haben. Wihrend sie anfangs auseinanderdrifteten, nidhern sich die Vor-
stellungen seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil wieder an. Die Analyse der
dhnlichen Vorstellungen von Joseph Ratzinger und Heinrich Bedford-Strohm
zeigt dies. Innerhalb des Islams ist der Unterschied deutlicher. Wihrend bei
der schiitischen Vorstellung Khomeinis vor allem der schiitische Klerus, die
ulama und deren Privilegien im Vordergrund stehen, geht es dem Sunniten
Hassan al-Banna darum, islamische Prinzipien in die Staatlichkeit einzubrin-
gen, nicht aber die Geistlichen, gegen die er sich schon in den 20er Jahren
wendet. Die Unterschiede in den Vorstellungen sind also deutlich geworden.

Die Erwartung Tocquevilles, die zur zweiten These fiithrte, ist auch bestitigt
worden. Er ging davon aus, dass das Christentum kompatibler gegeniiber dem
liberalen Rechtsstaat ist als der Islam. Als Grund nannte er, dass der Islam
politische Vorgaben macht, die das Christentum in dieser Form nicht kennt.
Nach dem Vergleich der fiinf Autoren kann dieser These im Rahmen der hier
prasentierten Analyse zugestimmt werden. Gerade die modernen Vertreter des
Christentums vertreten Auffassungen, die den liberalen Vorstellungen sehr
dhnlich sind. Al-Banna und Khomeini versuchen zwar rechtsstaatliche Ele-
mente in ihr politisches System zu integrieren, kénnen jedoch die meisten
liberalen Anforderungen nicht oder nur teilweise erfiillen, da die Shari’ah ihnen
Vorgaben macht, die mit den Kriterien der liberalen Denker nicht kompatibel
sind. Es ist aber klar, dass noch mehrt islamische Denker untersucht werden
missten, um die These Tocquevilles final zu bestitigen.

89

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

6 Fazit & Ausblick

Welches Fazit lisst sich nun aus dieser Arbeit zichen? Es konnte festgestellt
werden, dass es Unterschiede zwischen den verschiedenen Denkern des
Christentums und Islams gibt und dass sich deren Vorstellungen auch von
den liberalen Vorstellungen unterscheiden. Wie sich dies genau darstellt wurde
im vorangegangenen Abschnitt gezeigt. Desweiteren konnte gezeigt werden,
dass es sich immer noch lohnen kann das Verhiltnis von Staat und Religion
zu besprechen. Ein Vergleich von verschiedenen Sichtweisen auf das Verhilt-
nis von Staaten und Religionen, wie in dieser Arbeit geschehen, kann helfen,
eine systematischere Sicht zum Thema aufzubauen. Um dies noch besser tun
zu konnen, sollten weitere Denker des Christentums und Islams betrachtet
und die gesamte Analyse auf weitere Religionen ausgeweitet werden. Die zio-
nistische Bewegung beispielsweise hat interessante Ansichten zu dem Thema,
die in Israel heute noch in der Tagespolitik relevant sind. Gerade jetzt, wo
Israel, getragen vom neuen Aufschwung der Beziechungen mit den USA, den
Siedlungsbau im Westjordanland wiederaufnimmt, sollte man das judische
Verstindnis eines jidischen Staates betrachten.

Auch polytheistische Religionen haben Vorstellungen von der Beziehung ihrer
jeweiligen Religion zum Staat. Hindu-Nationalisten haben beispielsweise die
Vorstellung, dass ein hinduistischer Staat von religiésen Prinzipien wie dem
Kastensystem geprigt sein sollte. Nur reine Hindus (Aryas) sollten darin ein
Burgerrecht genieBen. Die Vorstellungen gehen zurtick auf Madhav Sadashiv
Golwalkar, der in den 40er Jahren als Vorsitzender des Rashtriya Swayamsevak
Sangh, einem Freiwilligenkorps zur Verbreitung des radikalen Hinduismus, die
Vorstellung hat, dass ein hinduistischer Staat (Hindusthan) iber eine gemein-
same Ethnie, Religion, Kultur und Sprache verfiigen miisse.”® Beeinflusst
wird er hier von der Rasselehre der Nationalsozialisten und vermischt diese
mit klassischen hinduistischen Motiven.

Eine Erweiterung der Analyse um Autoren des Judentums, Hinduismus, Bud-
dhismus, der Sikhs und der Baha’i kénnte interessante Ergebnisse liefern und
eventuell auch zeigen, warum die Realisierung eines Owerlapping Consensus a la
Rawls zwischen so vielen verschiedenen Weltanschauungen in einer Gesell-
schaft komplex sein kann.

»* Golwalkar, Madhav Sadshiv: We or our nationhood defined. Nagpur. 1939. S. 55.

90

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

Literatur- und Quellenverzeichnis

Onlinequellen:

Amnesty International. Jahresbericht 2012.
https://www.amnesty.de/jahtesbeticht/2012/Iran (Stand: 14.02.2017).

Bedford-Strohm, Heinrich: Offentliche Theologie und Kirche. Abschiedsvor-
lesung an der Universitit Bamberg am 26. Juli 2011
http://landesbischof.bayern-evangelisch.de/Reden-2011-124.php
(Stand: 20.01.2017).

Bedford-Strohm, Heinrich: Was darf Religion? In: Die Zeit. 33/2016.
04.08.2016.  http://www.zeit.de/2016/33/staat-religion-demokratie-
staat-gewalt-terrorismus (Stand: 22.01.2017).

ekd.de: Wolfgang Schiuble: Ein selbstbewusster Protestantismus ist wichtig
fur Deutschland.  https://www.ekd.de/aktuell_presse/103732.html
(Stand: 23.01.2017).

Fischer, Johannes: Gefahr der Unduldsamkeit. Die "Offentliche Theologie"
der EKD ist problematisch. Auf: Zeitzeichen.net. 20.04.2016.
http://zeitzeichen.net/no_cache/religion-kirche/kritik-an-det-ekd-
theolo-
gie/Psword_list%5B0%5D=johannes&sword_list%05B1%5D=fischer
(Stand: 20.01.2017).

Locke, John. A Letter Concerning Toleration. 1689.
http://socserv2.socsci.memastet.ca/econ/ugem/ 3113 /locke/ toleration.

pdf. (Stand: 09.12.2016).

Locke, John: An Essay concerning Toleration (1667). In: Milton, Philip, Mil-
ton, J. R. The Clarendon Edition of the Works of John Locke: An Es-
say Concerning Toleration: And Other Writings on Law and Politics,
1667-1683. Oxford  Scholarly  Editions  Online.  2013.
http:/ /www.oxfordscholatlyeditions.com/view/10.1093/actrade /9780
199575732.book.1/actrade-9780199575732-div2-272t-1=1.000&wm-
1=1&t-1=contents-tab&p1-1=1&w1-1=1.000&p2-1=1&w2-1=0.400.
(Stand: 09.12.2010).

Thielmann, Wolfgang: Heinrich Bedford-Strohm. Der Tablet-Theologe. Auf.
ZEIT ONLINE. 11.11.2014.

http:/ /www.zeit.de/gesellschaft/ zeitgeschehen/2014-11/heinrich-
bedford-strohm-portraet (Stand: 23.01.2017).

91

am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

Zeitungs- und Zeitschriftenbeitrige/ Aufsitze:

Adam, Armin: Heilsgeschichtliche Soziologie. Augustinus® negative Politische
Theologie. In: Zeitschrift fir Politikwissenschaft. Jg. 42. Heft 2. 1995.
S. 149-167.

Bedford-Strohm, Heintich: Kirche in der Zivilgesellschaft. In: Weth, Rudolf
(Hrsg.): Was hat die Kirche heute zu sagen? Auftrag und Freiheit der
Kirche in der pluralistischen Gesellschaft. Neukirchener Verlagsgesell-
schaft. Neukirchen-Vluyn. 1998. S. 92-108.

Bedford-Strohm, Heinrich: Offentliche Theologie als Theologie der Hoff-
nung. In: Link-Wieczorek, Ulrike (Hrsg.): Reich Gottes und Weltgestal-
tung: Uberlegungen fiir eine Theologie im 21. Jahrhundert. Neukirche-
ner Verlagsgesellschaft. Neukirchen-Vluyn. 2013a. S. 75-83.

Bedford-Strohm, Heinrich: Offentliche Theologie in der Zivilgesellschaft. In:
Héhne Florian; van Oorschot, Frederike (Hrsg.): Grundtexte Offentli-
che Theologie. Evangelische Verlagsanstalt. Leipzig. 2015. S. 211-226.

Bedford-Strohm, Heinrich: Offentliche Theologie und politische Verantwor-
tung. In: Abmeier, Karlies; Borchard, Michael; Riemenschneider,
Matthias (Hrsg.): Religion im 6ffentlichen Raum. Schoningh-Verlag.
Padetrborn. 2013b, S. 27-39.

Bedford-Strohm, Heinrich: Vorrang fiir die Armen. Offentliche Theologie als
Befreiungstheologie einer demokratischen Gesellschaft. In: Niussel,
Friederike (Hrsg.): Theologische Ethik der Gegenwart. Mohr Siebeck-
Verlag. Tubingen. 2009. S. 167-182.

Bésch, Frank: Zwischen Shah und Khomeini. Die Bundesrepublik Deutsch-
land und die Islamische Revolution im Iran. In: Vierteljahreshefte fir
Zeitgeschichte. Band 63. Heft 3. 2015. S. 319-350.

Brachtendorf, Johannes: Augustinus: Die civitas dei und der gerechte Staat.
In: Brantl, Dirk.; Geiger, Rolf.; Herzberg, Stephan.: Philosophie, Poli-
tik und Religion. Klassische Modelle von der Antike bis zur Gegenwart.
Akademie-Verlag. Berlin 2013. S. 39-53.

Brantl, Ditk: John Locke tber Griinde und Grenzen der Toleranz. In: Brantl,
Dirk; Geiger, Rolf; Herzberg, Stephan (Hrsg.): Philosophie, Politik und
Religion. Klassische Modelle von Antike bis Gegenwart. Akademie-
Vetlag. Berlin. 2013. S. 145-162.

92

am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

Clayton, Matthew; Stevens, David: When God Commands Disobedience:
Political Liberalism and Unreasonable Religions. In: Res Publica. No.
20.2014. S. 65-84.

Coleman, Janet: Augustinus. In: Redhead, Brian (Hrsg.); Starbatty, Joachim
(Hrsg.): Politische Denker. Von Plato bis Popper. Verlag Bonn Aktuell.
Stuttgart. 1988. S. 61-82.

Conty, Arianne: Profane Illuminations: Democracy and Messianic Faith. In:
Politics. Religion & Ideology. Vol. 16. No. 1. 2015. S. 39-64.

Fortin, Ernest L.: Justice as the Foundation of the Political Community: Au-
gustine and his Pagan Models. In: Horn, Christoph (Hrsg.): Augustinus.
De Civitate Dei. Akademie Verlag. Berlin. 1997. S. 41-62.

Frankfurter Rundschau: "Freiheit ist ansteckend". 2. November 2010.

Fuchs, Simon Wolfgang; Garling, Stephanie: Religion und Demokratie. In:
Fuchs, Simon Wolfgang; Gatling, Stephanie (Hrsg.): Religion in Dikta-
tur und Demokratie. Zur Bedeutung religidser Werte, Praktiken und
Institutionen in politischen Transformationsprozessen. LIT-Verlag.
Berlin. 2011. S. xi-xvi.

Grotefeld, Stefan: Book Review. In: Ethical Theory and Moral Practice. Vol.
3.2000. S. 337-340.

Habermas, Jiirgen: Nachwort. In: Rawls, John; Nagel, Thomas (Hrsg.): Uber
Siinde, Glaube und Religion. Wissenschaftliche Buchgesellschaft. Suht-
kamp-Verlag. Betlin. 2010. S. 315-336.

Hildt, Moritz: Gerechtigkeit, Pluralismus und liberale Bescheidenheit. Religion
und Politik bei John Rawls. In: Brantl, Dirk; Geiger, Rolf; Herzberg,
Stephan (Hrsg.): Philosophie, Politik und Religion. Klassische Modelle
von Antike bis Gegenwart. Akademie-Verlag. Berlin. 2013. S. 205-216.

Horn, Christoph: Politische Gerechtigkeit bei Cicero und Augustinus. In:
Internationale Zeitschrift fiir Philosophie. Heft 2. 2002. S. 181-204.

Jedan, Christoph: Towards the Postsecular: Rawls and the Limits of secular
Public Reason. In: Jedan, Christoph: Constellations of value. European
Perspectives on the Intersections of Religion, Politics and Society. LIT-
Verlag. Berlin. 2013. S. 109-120.

Kian, Azadeh: Gendered Khomeini. In: Adib-Moghaddam, Arshin (Hrsg.): A
Critical Introduction to Khomeini. Cambridge University Press.
Cambridge. 2014. S. 170 -192.

Kihnlein, Michael: Fetisch Sikularitit: Zur Aufhebung der ,grofen Tren-
nung™ von Religion und Politik bei Charles Taylor. In: Brantl, Dirk;

93

am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

Geiger, Rolf; Herzberg, Stephan (Hrsg.): Philosophie, Politik und Reli-
gion. Klassische Modelle von Antike bis Gegenwart. Akademie-Verlag.
Berlin. 2013. S. 217-231.

Knysh, Alexander: Irfan Revisited: Khomeini and the Legacy of Islamic Mys-
tical Philosophy. In: Middle East Journal. Vol. 46. No. 4. Herbst 1992.
S. 63 -653.

Mahdavi, Mojtaba: Ayatollah Khomeini. In: Esposito, John L.; Shahin, Emad
El-Din: The Oxford Handbook of Islam and Politics. Oxford Universi-
ty Press. Oxford. 2013. S. 180-199.

Maier, Hans: Politische Theologie — neu besehen (Augustinus, De civitate Dei
VI, 5-12). In: Zeitschrift fiir Politikwissenschaft. 50 Jg. Heft 4. 2003.
S.363-376.

Malachuk, Daniel S.: Human Rights and a Post-Secular Religion of Humanity.
In: Journal of Human Rights. Vol. 9. No. 2. 06.2010. S. 127-142.

Mousalli, Ahmad: Hassan al-Banna. In: Esposito, John L.; Shahin, Emad El-
Din: The Oxford Handbook of Islam and Politics. Oxford University
Press. Oxford. 2013. S. 129 - 143.

Rasmussen, David: Rawls, Religion, and the Clash of Civilizations. In: Telos.
No. 167. New York. Summer 2014. S. 107-125.

Rhonheimer, Martin: Siakularer Staat, Demokratie und Naturrecht. Rechtsethi-
sche und demokratictheoretische Aspekte der Bundestagsrede Bene-
dikts XVI. In: Essen, Georg (Hrsg.): Verfassung ohne Grund? Die Re-
de des Papstes im Bundestag. Herder-Verlag. Freiburg im Breisgau.
2012. 8. 75-90.

Rinehart, Christine Sixta: Volatile Breeding Grounds: The Radicalization of
the Egyptian Muslim Brotherhood. In: Studies in Conflict Terrorism.
Vol 32. 2009. S. 953 — 988.

Rouleau, Eric: Khomeini’s Iran. In: Foreign Affairs. Vol. 59. Herbst 1980. S. 1
- 20.

Sabet, Amr GE: Wilayat al-Faqih and the Meaning of Islamic Government.
In: Adib-Moghaddam, Arshin (Hrsg.): A Critical Introduction to Kho-
meini. Cambridge University Press. Cambridge. 2014. S. 69-87.

Schelkshorn, Hans: Ein religiés fundiertes Naturrecht als vorpolitische
Grundlage des modernen Rechtsstaats? Ein philosophischer Essay zur
Ansprache Papst Benedikt XVI im Deutschen Bundestag. In: Essen,
Georg (Hrsg.): Verfassung ohne Grund? Die Rede des Papstes im
Bundestag. Herder-Verlag. Freiburg im Breisgau. 2012. S. 123-146.

94

am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

Schmidt, Thomas M.: Offentliche Vernunft — verniinftige Offentlichkeit?
Zum Verhiltnis von Rationalitit und Normativitit in Rawls® politi-
schem Liberalismus. In: Schmidt, Thomas M.; Parker, Michael G.
(Hrsg.): Religion in der pluralistischen Offentlichkeit. Echter-Verlag.
Wiirzburg. 2008. S. 87-103.

Schréder, Peter: "Devoid of Faith, yet terrified of Scepticism". Die Bedeutung
der Religion in John Stuart Mills politischer Theorie von Staat und Ge-
sellschaft. In Asbach, Olaf (Hrsg.): Vom Nutzen des Staates. Staatsver-
stindnisse des klassischen Utilitarismus Hume-Bentham-Mill. Nomos-
Verlag. Baden-Baden. 2009. S. 229-246.

Sterba, James P.: Rawls and Religion. In: Davion, Victoria; Wolf, Clark: The
Idea of a political Liberalism. Essays on Rawls. Rowman & Littlefield.
Lanham. Boulder. New York. Oxford. 2009. S. 34-45.

Taylor, Charles: Fiir eine grundlegende Neubestimmung des Sikularismus. In:
Mendieta, Eduardo; Van Antwerpen, Jonathan: Religion und Offent-
lichkeit. Suhrkamp-Verlag. Frankfurt am Main. 2012. S. 53-88.

Turner, Frank M.: Alexis de Tocqueville and John Stuart Mill on Religion. In:
La Revue Tocqueville. Vol. 27. No. 2. 2006. S. 149-172.

Van Oort, Johannes: Civitas dei — terrena civitas. The concept of the Two
Antithetical Cities and Its Sources. In: Horn, Christoph (Hrsg.): Au-
gustinus. De Civitate Dei. Akademie Vetlag. Berlin. 1997. S. 157-169.

Waterman, A. M. C.: Mill versus Liberty. A review of Linda C. Rader’s John
Stuart Mill and the Religion of Humanity. In: The American Journal of
Economics and Sociology. Vol. 64. No. 2. 02.04.2005. S. 723-734.

Wilson, Erin: Rethinking Religion and Politics in postsecular Europe. In:
Jedan, Christoph: Constellations of value. European Perspectives on
the Intersections of Religion, Politics and Society. LIT-Verlag. Berlin.
2013. 8. 121-138.

Wolterstorff, Nicholas: Religious Reasons, Liberal Theory and Coercion. In:
Schmidt, Thomas M.; Parker, Michael G. (Hrsg.): Religion in der plura-
listischen Offentlichkeit. Echter-Verlag. Wiirzburg, 2008. S. 67-85.

Monographien:

Adomeit, Klaus: Rechts- und Staatsphilosophie. Band I: Antike Denker tber
den Staat. UTB-Verlag. Heidelberg. 2001.

al-Banna, Hassan: What is our message? Islamic Publication Limited. Lahore.
1995.

95

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

Andrick, Michael: Géttlicher Wille und menschliche Macht. Strategien zur
Befriedung der Gesellschaft bei Locke und Spinoza. Verlag Karl Alber.
Freiburg im Breisgau. 2010.

Augustinus. De Civitate Dei. Schéningh-Verlag. Paderborn. 1979.

Augustinus: Des heiligen Kirchenvaters Aurelius Augustinus zweiundzwanzig
Biicher iber den Gottesstaat. Aus dem Lateinischen ibers. von Alfred
Schréder. Kempten; Minchen. 1911-16.

Bedford-Strohm, Heinrich: Funkenflug — Glaube neu entfacht. adeo-Verlag.
Aflar. 2010.

Biegler, Johannes: Die Civitas Dei des heiligen Augustinus. In ihren Grundge-
danken. Verlag der Junkemannschen Buchhandlung. Paderborn. 1894.

Bockenforde, Ernst-Wolfgang: Staat, Gesellschaft, Freiheit. Studien zutr
Staatstheorie und zum Verfassungsrecht. Suhrkamp-Verlag. Frankfurt
am Main. 1976.

Brown, Peter: Augustinus von Hippo. Eine Biographie. Deutscher Taschen-
buch Verlag. Miinchen. 2000.

Deane, Herbert A.: The Political and Social Ideas of St. Augustine. Columbia
University Press. New York. London. 1963.

de Groot, Joanna: Religion, Culture and Politics in Iran. From the Qajars to
Khomeini. I.B. Tautis Co. Publishers. London. 2007.

Figgis, John Neville: The political aspects of S. Augustine’s City of God.
Longmans, Green & Company. London. 1963.

Golwalkar, Madhav Sadshiv: We or our nationhood defined. Nagpur. 1939.

Habermas, Jiirgen; Ratzinger, Joseph: Dialektik der Sikularisierung. Uber
Vernunft und Religion. Herder-Vetlag. Freiburg im Breisgau. 2005.

Hafez, Farid: Islamisch-politische Denker. Eine Einfithrung in die islamisch-
politische Ideengeschichte. Verlag Peter Lang. Frankfurt am Main.
2014.

Hirschberger, Johannes: Geschichte der Philosophie. Herder Verlag. Freiburg
im Breisgau. 1999.

Islami, Sayyid Hasan: Imam Khomeini. Ethics and Politics. International Af-
fairs Department. Teheran. 2003.

Khomeini, Ruhollah: Islam and Revolution. Mizan Press. Berkeley. 1981.
Knoblauch, Hubert: Religionssoziologie. de Gruyter Verlag. Berlin. 1999.

96

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

Kiinzl, Jan: Islamisten — Terroristen oder Reformer? Die dgyptische Muslim-
bruderschaft und die paldstinensische Hamas. Tectum Verlag. Marburg,
2008.

Lam, Cong Quy Joseph: Joseph Ratzinger’s Theological Retractions. Verlag
Peter Lang. Bern. 2013.

Laufs, Joachim: Der Friedensgedanke bei Augustinus. Untersuchungen zum
XIX. Buch des Werkes De Civitate Dei. Franz Steiner Verlag. Wiesba-
den. 1973.

Martin, Vanessa: Creating an Islamic State. Khomeini and the Making of a
New Iran. IB. Tauris Co. Publishers. London. 2000.

Marx, Karl; Engels, Friedrich: Werke. Band 1. Karl Dietz Verlag. Berlin. 1976.

Mavani, Hamid: Religious Authority and Political Thought in Twelver Shi’ism.
From Ali to Post-Khomeini. Routledge. LLondon. New York. 2013.

May, Hans: Religion und die Zukunft der Demokratie. LIT-Verlag. Berlin.
2008.

Mill, John Stuart: Essays on Ethics, Religion and Society. University of Toron-
to Press. Routledge & Kegan Paul. Toronto. 1969.

Moser, Thomas J.: Politik auf dem Pfad Gottes. Zur Genese und Transforma-

tion des militanten sunnitischen Islamismus. Innsbruck University
Press. Innsbruck. 2012.

Mustafa, Imad: Der Politische Islam. Zwischen Muslimbridern, Hamas und
Hizbollah. Promedia Druck- und Verlagsgesellschaft. Wien. 2013.

Polke, Christian: Offentliche Religion in der Demokratie. Eine Untersuchung
zur Weltanschaulichen Neutralitit des Staates. Evangelische Verlagsan-
stalt. Leipzig. 2009.

Ratzinger, Joseph: Kirche, Okumene und Politik. Neue Versuche zur Ekklesi-
ologie. Johannes Verlag. Einsiedeln. 1987.

Ratzinger, Joseph; Maier, Hans: Demokratie in der Kirche. Moglichkeiten,
Grenzen, gefahren. Lahn-Verlag. Limburg. 1970.

Ratzinger, Joseph: Werte in Zeiten des Unrechts. Die Herausforderungen der
Zukunft bestehen. Herder-Verlag. Freiburg im Breisgau. 2005.

Rawls, John; Nagel, Thomas (Hrsg.): Uber Siinde, Glaube und Religion. Wis-
senschaftliche Buchgesellschaft. Suhrkamp-Verlag. Berlin. 2010.

Roos, Lothar; Munch, Werner; Spicker, Manfred: Benedikt XVI und die
Weltbeziehung der Kirche. Schéningh-Verlag. Paderborn. 2015.

97

P am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

Schilling, Otto: Die Staats- und Soziallehre des hl. Augustinus. Herder Verlag.
Freiburg im Breisgau. 1910.

Seidel, Bruno: Die Lehte vom Staat beim heiligen Augustinus. Breslau. 1910.

Tocqueville, Alexis de; Mayer, J.P.(Hrsg.): Uber die Demokratie in Amerika.
Reclam-Verlag. 1985.

Utz, Arthur I (Hrsg.): Glaube und demokratischer Pluralismus im wissen-
schaftlichen Werk von Joseph Kardinal Ratzinger. Zur Verleihung des
Augustin-Bea-Preises. WBV-Verlag. Bonn. 1989.

Wiedenhofer, Siegftied: Die Theologie Joseph Ratzingers/ Benedikt XVI. Ein
Blick aufs Ganze. Verlag Friedrich Pustet. Regensburg. 2016.

98

am 19.01.2026, 11:28:47. Inhlt.
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867550

	Vorwort der Herausgeber
	Inhalt
	1 Einleitung
	2 Das liberale Verständnis von Religion im (demokratischen) Staat
	2.1 Der Toleranzbegriff bei John Locke
	2.2 Staat und Religion bei Tocqueville und Mill
	2.3 Religionen in John Rawls Staatskonstruktion
	2.4 Post-Säkulare Ideen bei liberalen Denkern
	2.5 Zusammenfassung der Anforderungen des Liberalismus

	3 Christliche Sicht auf das Verhältnis von Staat, Christentum und Kirche
	3.1 Das Verhältnis von Staat und Religion bei Augustinus
	3.1.1 Entstehung von "De Civitate Dei"
	3.1.2 Begriffsklärungen und Definitionen
	3.1.2.1 Civitas Terrena und Civitas Dei
	3.1.2.2 Die augustinische Staatsdefinition
	3.1.2.3 Das augustinische Kirchenverständnis

	3.1.3 Der Christ als Zoon Politikon
	3.1.4 Das Verhältnis von Kirche und Staat
	3.1.5 Vergleich mit den liberalen Anforderungskriterien

	3.2 Joseph Ratzingers Vorstellungen von Staat und Kirche
	3.2.1 Kirche und Christentum in der Moderne
	3.2.2 Staatlichkeit bei Ratzinger
	3.2.3 Die Rolle der Kirche im Staatsgefüge
	3.2.4 Vergleich der Ideen mit den liberalen Anforderungen

	3.3 Die Öffentliche Theologie von Heinrich Bedford Strohm
	3.3.1 Zivilgesellschaft als modernes Gesellschaftsmodell
	3.3.2 Öffentliche Theologie als politisches Programm
	3.3.3 Kritik an der Öffentlichen Theologie
	3.3.4 Vergleich mit den liberalen Anforderungskriterien


	4 Muslimische Sicht des Verhältnisses von Staat und Islam
	4.1 Hassan al-Banna: Begründer des politischen Islam
	4.1.1 Biographie und Hintergrund
	4.1.2 Das Islamverständnis al-Bannas
	4.1.3 Islam, Staatlichkeit und Politik
	4.1.4 Vergleich mit den liberalen Anforderungskriterien

	4.2 Ayatollah Ruhollah Khomeini: die Islamische Regierung
	4.2.1 Einstellungen des jungen Khomeini
	4.2.2 Politische Vorstellungen und Radikalisierung vor der Revolution1978-79
	4.2.3 Entwicklung der Ideen während und nach der Revolution
	4.2.4 Vergleich der Vorstellungen mit den liberalen Anforderungen


	5 Zusammenfassung und Vergleich der verschiedenen Sichtweisen
	6 Fazit & Ausblick
	Literatur- und Quellenverzeichnis

