
7. Zombies auf der Bühne I

Einleitung

Das Kapitel ZOMBIES AUF DER BÜHNE I untersucht, welchen Darstellungskon-

ventionen und -codes die Zombie-Figur auf der Bühne unterworfen war. Den Aus-

gangspunkt dafür bilden die im letzten Drittel des 19. Jahrhunderts in Bordeaux

aufgeführten bzw. publizierten Theaterstücke und Opernlibretti eines Mitglieds

der französischen Gelehrtengesellschaft der Académie nationale des sciences, belles-

lettres et arts de Bordeaux, Mégret de Belligny. In seinen auf Kuba spielenden Stü-

cken La reine des vaudoux und La charmeuse stellen Zombie-Figuren mit den Mitteln

des Tanzes den Übergang zwischen Leben und Tod dar. Gleichzeitig schrieben sich

diese Stücke in eine atlantische Erinnerungs- und Revolutionsgeschichte ein und

betrieben unter dem Deckmantel des ›Exotischen‹ antikoloniale Lobbyarbeit für

Kreol*innen.

Das Kapitel zeigt, dass die genauen Bühnenanweisungen und Kostüme, die

Mégret de Belligny für die Zombie-Figuren vorsah, eine Chiffre für afro-kubani-

sche religiöse Zusammenschlüsse waren. Die Zombies tragen in diesen Stücken

Kostüme der kubanischen religiös-politischen Gruppe der Abakuá, die sich in den

Jahren, in denenMégret de Belligny diese Stücke in Frankreich publizierte, auf Ku-

ba vermehrt strafrechtlicher Kriminalisierung durch die Kolonialbehörden ausge-

setzt sah. Die rituellen Tänzer der Abakuá, die tanzende Totengeister verkörperten

und zu bestimmten Anlässen in Prozessionen den öffentlichen Raum einnahmen,

lösten auf Kuba im 19. Jahrhundert vor allem Debatten um eine drohende ›Afri-

kanisierung‹ der Gesellschaft aus und waren für die Disziplin der Anthropologie,

aber auch für künstlerische, an den französischen Avantgarden orientierte Prakti-

ken zentral. Das Kapitel untersucht, wie die Bewegungen und Masken der tanzen-

den Untoten die Zusammenhänge zwischen individuellem Körper, Imperium und

Nation, Herrschaft und Widerstand verhandelten und schließt mit der Frage nach

den Speicherfunktionen von in Vergessenheit geratenen Texten in transnationalem

Rahmen.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-008 - am 12.02.2026, 14:03:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Untotes Gedächtnis

Verkörperungen: Der Auftritt der Untoten

Die Untoten kommen. Wie visualisieren filmische Medien diesen Auftritt? Bislang

hat der Moment, in dem die Zombie-Figuren zum ersten Mal in Erscheinung tre-

ten, keine besondere Beachtung erfahren. Tatsächlich folgen solche Momente im

Hollywood-Film häufig ritualisierten Abläufen, die den Fokus weg von den Ekel er-

regenden Untoten, hin zu den Reaktionen der noch Lebenden lenken. Alternativ

durchzieht viele dieser filmischen Repräsentationen eine latente, aber ständig an-

wesende Bedrohung des Ankommens der Untoten, die sich erst spät manifestiert

und so erst recht die Perspektive auf die noch Lebenden verschiebt. Sind die Zom-

bies dann tatsächlich da, gibt es in den wenigsten Fällen ein Überraschungsmo-

ment: Filmische Protagonist*innen und Publikum wissen, was kommt; was zählt,

ist das Überleben. Auch in Texten des 20. und 21. Jahrhunderts ist der Auftritt der

Zombies nicht das zentrale Moment, die Bühne nicht ihr Ort.

Unterschiedliche Konzeptualisierungen von Körper undGeist imÜbergang von

Leben und Tod sind im Medium des Films mit einer konventionalisierten Bildlich-

keit und visuellen Codes wie dem heute überrepräsentierten kannibalischen Ka-

daver in Verwesung verbunden, der als nicht weiter zu definierendes Erkennungs-

merkmal, als Zitat, funktioniert. Im Gegensatz dazu war der Auftritt der Untoten

im 19. Jahrhundert an Fragen der Darstellbarkeit gekoppelt, die den Zusammen-

hang zwischen untoten Körpern und Geistern betrafen. Diese Fragen artikulierten

sich auf der Bühne in besonderem Maße: Die Inszenierung der Grenzüberschrei-

tung von Leben und Tod, Bewegung und Stillstand von untoten Figuren wurde zu

einem zentralen Fokus des Romantischen Balletts in Frankreich.1 Statt auf techni-

sche oder mechanische Hilfsmittel wie Flugmaschinen zurückzugreifen, wurden

untote Wesen mit den Mitteln des Tanzes dargestellt.2

Doch auch in diesem Kontext wurde die nationale Bühnenlandschaft von ihren

Verbindungen über den Atlantik heimgesucht, und zwar weniger auf den großen

Bühnen der Französischen Nation als auf kleineren, lokalen Bühnen und innerhalb

vonWissensordnungen, in denen der Auftritt der Zombies als Tanz untoter Körper

1 Diagne, Mariama (2012): »Boten zwischen Bühnen und Lebenswelt. Ein Streifzug durch die

Tanzgeschichte mit Blick auf die Darstellung von Untoten«, in: Behrens, Claudia; Burkhard,

Helga et al. (Hg.): TanzerfahrungundWelterkenntnis, Jahrbuch Tanzforschung 22, Leipzig:Hen-

schel, S. 82-94, hier S. 84f.

2 Erstmals geschah dies in Giacomo Meyerbeers Grand Opéra Robert le diable (1831), wo unto-

te Nonnen in hellen Kostümen nachts aus ihren Gräbern auferstehen, um Störenfriede zu

jagen. Das Sujet wurde in Folge sehr populär, etwa im 1842 vom Librettisten Théophile Gau-

tier verfasstenHandlungsballettGiselle ou lesWillis, in demdie namengebende Protagonistin

nach ihrem aus Liebeskummer verursachten Tod in einem Zustand zwischen Leben und Tod

gefangen bleibt. Ebd., S. 85f.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-008 - am 12.02.2026, 14:03:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Zombies auf der Bühne I 179

und Geister auf der Bühne der Nation imaginiert wurde.Wie in den bereits behan-

delten Prosa-Texten standen Zombies auch in diesem Kontext explizit mit Fragen

der Kreolität in Verbindung. Sie traten als Teil von atlantischen Wissens- und Er-

innerungspolitiken auf und wurden als Figuren gezeichnet, die maßgeblich von

den revolutionären Kämpfen und Unabhängigkeitsbestrebungen des Jahrhunderts

geprägt waren. Daduch verhandelten sie auf lokaler Ebene größere atlantische Zu-

sammenhänge, die auch auf der anderen Seite des Atlantiks bis heute virulent sind.

Von Gelehrtengesellschaften und kreolischen Inseln:
Santiago De Cuba–Bordeaux, 1880

»Unter seinen verschiedenen Tätigkeitsberichten,« heißt es im Abschlussbericht

der Académie nationale des sciences, belles-lettres et arts de Bordeaux des Jahres 1880,

»weckte Herr de Mégret de Belligny besonders mit einem Werk der Fantasie das

Interesse der Akademie, das uns in die Neue Welt transportierte. Er übersetz-

te eine indigene Legende aus dem Kreolischen, deren Held der große Kazique

Cocobao-Parrésianomaï der 179. ist: eine vergnügliche und fantasievolle Erzäh-

lung, die etwa im Jahr 1511 auf der Insel Kuba spielt, zu einer Zeit, zu der die Spa-

nier unter der Führung von Vélasquez die Insel eroberten. Es handelt sich um die

Epoche, […] als der große Zombi sich mit den Luftgeistern unterhielt und mit sei-

nen magischen Handlungen die zweiköpfigen Schlangen und Monster von Cuz-

co beschwor. Die Darstellung der Orte und der Menschen und die in Erinnerung

gerufenen populären Traditionen machen diese Legende besonders interessant

und verleihen ihr einen einzigartigen und prickelnden Reiz. Herr de Mégret or-

tet geschmackvoll die Metaphern und pittoresken Ausdrücke dieser kreolischen

Sprache, die er von Grund auf kennt und genial wiedergibt.«3

3 »Entre ses divers rapports, M. deMégret de Belligny a vivement intéressé l’Académie avec un

œuvre d’imagination qui nos transportait dans le Nouveau-Monde. Il a traduit du créole une

légende indienne, dont le héros est le grand cacique Cocobao-Parrésianomaï, 179e du nom:

récit plein d’agrément et de fantaisie, qui se passe dans l’île du Cuba vers 1511, à l’époque

où les Espagnols s’emparent de l’île sous la conduite de Vélasquez. C’est l’époque où […] le

grand Zombi s’entretenait avec les esprits de l’air et conjurait par ses opérations magiques

les serpents à deux têtes et les monstres de Cuzco. La peinture des lieux et des hommes,

le souvenir des traditions populaires donnent à cette légende un intérêt spécial, une grâce

originale et piquante. M de Mégret y relève avec goûte les métaphores expressives et les

locutions pittoresques de cette langue créole qu’il connaît à fond et dont il se rend bien de

génie.« Académie nationale des sciences, belles-lettres et arts, Bordeaux (1880) (Hg.): Actes

de l’Académie nationale des sciences, belles-lettres et arts de Bordeaux, Bordeaux: Gounouilhou,

S. 776.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-008 - am 12.02.2026, 14:03:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Untotes Gedächtnis

Jean-Santiago de Mégret de Belligny, der 1865 als Mitglied in die Académie natio-

nale des sciences, belles-lettres et arts de Bordeaux aufgenommen worden war, kannte

das Kreolische tatsächlich von Grund auf: Er war 1826 in Santiago de Cuba gebo-

ren worden, in eine Familie französischer Plantagenbesitzer*innenmit spanischen

Vorfahren, die,wie viele andere auch, nach den revolutionären Ereignissen 1791 von

Saint-Domingue nach Kuba emigriert war.Mégret de Belligny, selbst französischer

Kreole, betätigte sich später, zurück in Frankreich, als Geschäftsmann in Talence

und wurde zwei Mal zum Bürgermeister dieser Stadt gewählt. Dort erlangte er

auch als Literat lokale Bekanntheit, wobei er ›das Kreolische‹ zu einemMarkenzei-

chen seiner – unter anderem imTheater in Bordeaux aufgeführten – Stücke eben-

so wie seiner Lyrik und Prosa machte.4 In seinen Texten konnte Mégret de Belligny

Kreolität als positive, wenn auch exotistische Projektionsfläche etablieren. Dies er-

scheint umso bemerkenswerter, als diese positive Besetzung von Kreolität einen

Gegensatz zum wissenschaftlichen Rassismus der Zeit darstellt, im Zuge dessen

Kreolität in vielen Fällen als Degeneration gesellschaftlicher Werte und Normen

herabgewürdigt wurde.5 Die Rolle, welche die Assoziierung mit dem spanischen

Kolonialreich – dem Kuba trotz dreier Unabhängigkeitskriege ab den 1860er Jah-

ren noch bis 1898 angehörte – dabei spielte, ist nicht zu unterschätzen: Erst durch

die Projektion von Kreolität aus dem französischen kolonialen Territorium in das

spanische scheint diese Rekodifizierung möglich.6

Zombie-Figuren gehörten zumzentralen Inventar dieser selbstbewussten kreo-

lischen Literatur. In der von der Akademie gepriesenen Erzählung Cuba, 1511 ist

»le gran Zombi«7 (›der große Zombie‹) der weise Priester und indigene Magier

der Insel, der den schonungslosen Feldzügen der spanischen Kolonisatoren nicht

standhalten kann. Kreolität wird hier, in dem als Übersetzung aus dem Kreoli-

schen präsentierten Text, zu einer Expertise, die eine besonders profunde Kennt-

nis des atlantischen Raums markiert. Über die Erzähltexte hinaus sind Zombies

4 Féret, Édouard (1889): »Mégret de Belligny«, in: ders.: Statistique générale, topographique, scien-

tifique, administrative, industrielle, commerciale, agricole, historique, archéologique et biographique

du départment de la Gironde, Bordeaux: Gounouilhou, S. 443. Ein Hinweis auf die Familienge-

schichte findet sich in: Renault, Agnès (2012): D’une île rebelle à une île fidele. Les français de

Santiago de Cuba (1791-1825), Mont-Saint-Aignan Cedex: Publications des universités de Rou-

en et du Havre.

5 Zur negativen Einstufung von Kreolität vgl. das Kapitel WISSENSGESCHICHTEN.

6 Zu den drei Unabhängigkeitskriegen Guerra de los diez años (168-1878), Guerra Chiquita

(1878-1879) und Guerra der la independencia (1895-1898) vgl. Zeuske, Michael (2007 [2000]):

Kleine Geschichte Kubas, München: Beck, S. 118ff.

7 Mégret de Belligny, Jean-Santiago de (1880): »Cuba en 1511. Légende indienne«, in: Académie

nationale des sciences, belles-lettres et arts, Bordeaux (Hg.): Actes de l’Académie nationale des

sciences, belles-lettres et arts de Bordeaux, Bordeaux: Gounouilhou, S. 395-451.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-008 - am 12.02.2026, 14:03:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Zombies auf der Bühne I 181

vor allem in den Bühnenstücken Mégret de Bellignys von Bedeutung. Auch die-

se Stücke präsentierte der Autor, der ein angesehenes Mitglied der 1712 von Louis

XIV. gegründeten Gelehrtengesellschaft war, in geschlossenen Veranstaltungen der

Académie nationale in Bordeaux und in öffentlichen Seancen auch dem Bordelaiser

Publikum, wodurch die Figur des Zombie auf lokaler Ebene in elitärem Rahmen

bekannt werden konnte.8 Durch diese Präsentationen in Frankreich und durch die

immer wieder hergestellten Bezüge zwischen Saint-Domingue und Santiago de

Cuba verdeutlichen diese Zombie-Figuren die Notwendigkeit, Beziehungsgeflech-

te im atlantischen Raum über nationale Begrenzungen hinaus zu betrachten und

die Zusammenhänge und Transformationen in den Auftritts- und Bildpolitiken der

Untoten in einem atlantischen Rahmen zu befragen.

Zombie-Ballett und die Revolution der mambis

In den Tätigkeitsberichten der Académie nationale aus dem Jahr 1876 ist ein solches

Stück Mégret de Bellignys ebenso wie seine Präsentation imMärz desselben Jahres

dokumentiert: La reine des vaudoux (›Die Vodou-Königin‹).9 Anders allerdings, als es

der Titel durch seine Referenz auf Vodou vermuten lässt, spielt dieses Stück nicht in

Haiti, sondern in Santiago de Cuba. Diese Stadt, die ca. 250 km von Haiti entfernt

liegt, verbindet eine lange Migrationsgeschichte mit der französischen Kolonie:

Zum einen kam mit der Etablierung der Zuckerproduktion in Saint-Domingue ei-

ne ersteWelle von kleineren Unternehmern nach Kuba, die unter den neuen Bedin-

gungen der Zuckerproduktion – die auf einem Ankauf billiger Arbeitskraft durch

Versklavung beruhte – wirtschaftlich nicht standhalten konnten. Sie suchten auf

Kuba – wo der Höhepunkt der Zuckerproduktion erst viel später, nach der Hai-

tianischen Revolution, erreicht wurde – einen neuen Standort. Zum anderen war

Kuba, wenn auch in geringerem Ausmaß, Ziel von marrons, geflohenen ehemals

Versklavten. Schließlich wurde Santiago de Cuba ab 1791 zu einem bevorzugten

Ziel für Migrant*innen aus Saint-Domingue, die vor den revolutionären Ereignis-

sen flohen. Der Großteil dieser Gruppe waren Plantagenbesitzer*innen, doch es

befanden sich auch einige freie Kreol*innen darunter. Da die Besitzenden auch

ihre Versklavten mit nach Kuba nahmen, wurde der kubanische Oriente zu einem

8 Zur Geschichte der Akademie vgl. o. V.: »Présentation de l’Académie nationale des sciences,

belles-lettres et arts de Bordeaux«, online unter: http://www.academie-sbla-bordeaux.fr (zu-

letzt abgerufen am 01.12.2021).

9 Mégret de Belligny, Jean-Santiago de (1876): »La reine des vaudoux«, in: Académie nationale

des sciences, belles-lettres et arts, Bordeaux (Hg.): Actes de l’Académie nationale des sciences,

belles-lettres et arts de Bordeaux, Paris: Dentu, S. 271-394. Zum Datum der Präsentation vgl.

S. 69.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-008 - am 12.02.2026, 14:03:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
https://doi.org/10.14361/9783839452202-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr
http://www.academie-sbla-bordeaux.fr


182 Untotes Gedächtnis

Raum, in dem sich die religiös-politische Praxis des Vodou – hier unter dem Na-

menVodú – etablieren und imZusammenspielmit anderen afro-karibischenGlau-

benssystemen weiter transformieren konnte.10

In Mégret de Bellignys Stück La reine des vaudoux ist Santiago de Cuba im 18.

Jahrhundert Schauplatz für die Unabhängigkeitsbestrebungen von Spanien, die vor

allem von Vodou praktizierenden Kreol*innen angetrieben werden. Diese kreoli-

schen Kämpfer*innen für die Unabhängigkeit nennen sich bei Mégret de Belligny

mambis: Der Begriff wird als emanzipatorische Aneignung eines Ausdrucks dekla-

riert, der von den spanischen kolonialen Akteur*innen in abwertender Weise für

Kreol*innen gebraucht wurde.Mégret de Belligny leitet den Begriff von einem klei-

nen, wendigen Tier namens mambi her, das in der Lage ist, seine Feinde mit An-

griffen zu überraschen und sich ebenso schnell zurückzuziehen wie es gekommen

ist.11

Ein Blick auf die kubanische Geschichte lässt mögliche historische Vorlagen

für diesen Stoff aufblitzen: Nicolás Morales, der 1796 in Bayamo verhaftet wur-

de, könnte eine Inspiration für die kreolischen Unabhängkeitskämpfer*innen des

Stücks darstellen.12 Auch die Hinrichtung des Unabhängigkeitskämpfers José An-

tonio Aponte durch die spanischen Kolonialbehörden, dessen abgetrennter Kopf

1812 zur Abschreckung ausgestellt wurde, könnte in die Ausarbeitung des Stücks

eingeflossen sein. Sowohl Morales als auch Aponte unterhielten Beziehungen zu

Haiti, das nach dem erfolgreichen Aufstand zum Vorbild für andere Gebiete un-

ter kolonialer Herrschaft geworden war.13 Antonio und José Maceo wiederum, die

zentralen Akteure der kubanischen Unabhängigkeitskämpfe des 19. Jahrhunderts,

waren mit den Praktiken des Vodou vertraut bzw. praktizierten es.14 Auch wenn

von Mégret de Belligny keine expliziten Verbindungen hergestellt werden, kann

davon ausgegangen werden, dass diese historischen und zeitgenössischen Figuren

und Ereignisse zur Entstehung seiner Stücke beigetragen haben.

Der Begriff mambi hat ebenfalls eine historische Vorlage: Allerdings ist das na-

mengebende Heer, das »ejércitomambí«15 nicht im 18. Jahrhundert zu finden, son-

10 Dodson, Jualynne; Millet Batista, José (2008): Sacred Spaces and Religious Traditions in Oriente

Cuba, Albuquerque: University of New Mexico Press, S. 104 und S. 106. Dodson und Millet

gehen davon aus, dass 32 % der Migrant*innen Versklavte waren. Vgl. ebd., S. 110.

11 »Mambi est le nom que les Espagnols donnent aux Créoles lorsque ceux-ci lèvent l’étendard

de la révolte contre leurs exactions et leur tyrannie. Le mambi est un petit animal souple,

habile à se dissimuler quand il veut surprendre son ennemi, prompt à l’attaque comme à la

retraite. Les Espagnols en ont fait un terme de mépris contre les Créoles insurgés.« Mégret

de Belligny, La reine des vaudoux, S. 286.

12 Zeuske, Kleine Geschichte Kubas, S. 113.

13 Ebd., S. 113.

14 Dodson; Millet, Sacred Spaces and Religious Traditions in Oriente Cuba, S. 114.

15 Zeuske, Schwarze Karibik, S. 409.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-008 - am 12.02.2026, 14:03:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Zombies auf der Bühne I 183

dernwurde erst im Zuge der Unabhängigkeitskämpfe des 19. Jahrhunderts gegrün-

det, wodurch deutlich wird, dass Mégret de Belligny zeitgenössische Ereignisse als

historischen Stoff ausgab und sie dadurch strategisch in die Ferne rückte. Aktuel-

ler Forschung zufolge leitet sich der Begriff nicht von einem Tier, sondern aus der

Silbe -mbi des Wortes nzambi ab, das auch Anteil an der Entstehung des Wortes

zombi haben könnte.16

Zombies treten in La reine des vaudoux zunächst als körperlose Untote auf: Wie

in anderen zeitgenössischen Texten ist es auch hier ein versklavter Schwarzer, dem

der Glaube an diese »spectres, apparitions«17 (›Gespenster‹, ›Erscheinungen‹) zu-

geschrieben wird, welcher trotz der Überzeugungsversuche seines Herrn Bestand

hat. Und auch hier stellt sich der Glaube an Zombies als rational erklärbarer Irrtum

heraus: Denn als Canouto, der Diener Miguels, diesem berichtet, nachts von einem

Schatten, der aus der Erde kam, heimgesucht worden zu sein und die Hände die-

ses Schattens an seinem Hals gespürt zu haben, klärt Miguel den vermeintlichen

Spuk als einen durch die Unabhängigkeitskämpfe politisch motivierten Mordver-

such auf.18

In der zweiten Szene, in der Zombies in diesem Stück thematisiert werden,

geschieht dies im Zusammenhang mit einer geheimen Vodou-Zusammenkunft.

Mégret de Belligny greift für diese Darstellung auf die üblichen Stereotype der Zeit

zurück: Auch hier wird Vodou als mit Giften operierende Geheimgesellschaft, als

Kult der ›großen Schlange‹, angeführt von einem ›König‹ und einer ›Königin‹ dar-

gestellt.19 Dennoch ist Mégret de Bellignys Stück in vielerlei Hinsicht bemerkens-

wert, denn die fiktiven, Vodou praktizierenden Protagonist*innen sind gleichzei-

tig Kämpfer*innen für die Unabhängigkeit. Sie sind die Identifikationsfiguren des

16 Vgl. Zeuske, Schwarze Karibik, S. 293. Zum Begriff Nzambi vgl. das Kapitel ZIRKULATIONEN.

17 Mégret de Belligny, La reine des vaudoux, S. 288.

18 Dies ist im Stück in einemDialog zwischen demDiener und seinemHerrn der Fall: »Canouto:

›Je n’ai pu ni avancer ni reculer…plus je voulais marcher…plus la respirationmemanquait…en-

fin la je suis tombé…alors à coté de moi, une ombre est sortie de la terre…‹ Miguel: ›Tu as

eu peur, tu t’es évanoui?‹ Canouto: ›Oh! Que non! J’ai senti les mains de l’ombre…‹ Miguel,

souriant: ›Les mains de l’ombre?‹ Canouto: ›Qui fouillaient mes poches…c’était bien un zom-

bi…puis-qu’il n’a pas pris les pécettes que j’avais…j’ai fait le mort: Peine perdu, dit-il, pas le

moindre papier! Quand j’ouvris les yeux…il avait disparu!‹ […] Miguel: ›Comprends-tu pour-

quoi tu ne pouvais respirer?…Mon pauvre Canouto, on a voulu t’étrangler!‹ Canouto, ôtant le

lacet: ›Caramba! Alors ce n’était pas un zombi!‹ Miguel: ›En doutes-tu?‹ Canouto: ›Non, maît-

re, les zombis n’ont pas besoin de lacet pour arrêter quelqu’un.‹« Mégret de Belligny, La reine

des vaudoux, S. 289f.

19 Mégret de Belligny, La reine des vaudoux, S. 304ff. Diese Darstellung als Geheimgesellschaft,

der Topos der »grande couleuvre« sowie die eurozentrischenBegriffe »roi« und »reine« finden

sich bereits bei Moreau de Saint-Méry. Vgl. dazu das Kapitel TRANSATLANTISCHE ARCHIVE.

Gleichzeitig findet sich hier ein erster Verweis auf die kubanischen Festumzüge am 6. Janu-

ar – dazu weiter unten mehr.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-008 - am 12.02.2026, 14:03:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Untotes Gedächtnis

Stückes, denen unverhohlen alle Sympathien gelten. Auch dem in stereotyper Wei-

se eingesetzten Gift wird in der letzten Szene eine überraschende Wendung gege-

ben, indem die ›Königin‹ des Vodou das Gift schließlich nicht zur Schädigung an-

derer einsetzt, sondern sich in Konfrontation mit den spanischen Tyrannen – und

im Einklang mit etablierten Geschlechterrollen der Zeit – edelmütig selbst opfert,

um ihren für die Freiheit kämpfenden Bruder zu verschonen und damit die Kausa

der Unabhängigkeit voranzutreiben.

Im Rahmen dieser geheimen Vodou-Zusammenkunft kommt es nun zu einem

Auftritt der Zombies, wobei zwischen letzteren und der Versammlung kein inhalt-

licher Zusammenhang hergestellt wird. Vielmehr gehören Zombies hier zum Büh-

nenornament: Die szenografischen Anweisungen skizzieren ein Bühnenbild, das

eine große Höhle mit glitzernden Stalaktiten darstellt. Links und rechts wird die

Höhle von Galerien flankiert, die Wände werden von Fackeln erleuchtet. Eine rie-

sige Schlange, die ihren Kopf auf das Publikum richtet, bildet den Hintergrund.

Die Königin des Vodou sitzt, mit weißen Blüten in den Haaren, auf einem erhöh-

ten Podest, in eine weiße Robe mit einer roten, mit Gold bestickten, um die Taille

enger werdenden Tunika gekleidet. Auch andere Praktizierende sind weiß geklei-

det und tragen rote Blüten, Gürtel und Schärpen.20 Diese Beschreibung stimmt

mit früheren Vodou-Darstellungen überein, in denen die Dominanz der Farbe Rot

betont wurde.21 Noch heute kleiden sich Praktizierende für Vodou-Zeremonien in

der Grundfarbe weiß, woraus geschlossen werden kann, dass Mégret de Belligny

durch seine Kindheit auf Kuba genauere Kenntnisse als nur aus der Literatur ge-

habt haben muss.

Am Ende dieser geheimen Versammlung, in der die Pläne für die Unabhän-

gigkeitskämpfe besprochen werden, mischt sich die von der Académie nationale ge-

priesene Portion Fantasie und Exotik in die Darstellung der konspirativen Zusam-

menkunft: Nach einem Gong folgt der Auftritt der Zombies. Diese betreten die

Bühne von rechts, sie tragen schwarze, mit roten Tropfen übersäte Kapuzenmüt-

zen. Diese Kapuzen sind hochgesteckt und haben Augenschlitze. Alle übrigen auf

der Bühne Anwesenden weichen zurück, wodurch in der Mitte ein großer, leerer

Raum entsteht. Die Zombies gehen zur Estrade, grüßen die ›Königin‹ innig, dre-

hen sich schnell um und werfen ihre Masken ab; nun sind nur noch Tänzer*innen

zu sehen, die sich in der Bühnenmitte bewegen. Die nächste Bühnenanweisung

lautet: »Zombie-Ballett. Diverse und kreolische Tänze (Musik mit Kastagnetten).

20 Mégret de Belligny, La reine des vaudoux, S. 303.

21 Wie etwa bei Moreau de Saint-Méry, Description […] de la partie française de l’isle de Saint-

Domingue, S. 55.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-008 - am 12.02.2026, 14:03:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Zombies auf der Bühne I 185

Schlangentanz für eine Solotänzerin mit ihrer Schlange etc. etc.«22 Als die spani-

schen Kolonialmächte aus der Ferne zu hören sind, fliehen die Zombies über die

rechte Galerie und der Vorhang fällt.

Visuelle Codes

Wenige Jahre später veröffentlichte Mégret de Belligny eine überarbeitete Version

desselben Stoffes. Der Text erschien abermals in der Zeitschrift, in der die Arbeit

der Académie nationale in Bordeaux dokumentiert wurde und wurde einige Jahre

später auch in Buchform aufgelegt.23 Diesmal handelte es sich allerdings nicht um

ein Theaterstück, sondern um ein Libretto für eine Oper in fünf Akten. Im Ver-

gleich zu La reine des vaudoux finden sich in der Opernversion mit dem Titel La

charmeuse nur geringfügige Veränderungen. Auch hier stehen die kreolischen Un-

abhängigkeitsbestrebungen in Kuba im Zentrum und die Vodou-Praktizierenden

sind die zentralen Handelnden und Identifikationsfiguren.Wiederum treten Zom-

bies auf, allerdings ohne die abwertende Szene zwischen dem versklavten Schwar-

zen Canouto und seinemHerrnMiguel aus La reine des vaudoux. Auch die Erklärung

für die Figur ist diesmal eine andere, denn Zombies sind hier »Ètres fantastiques

dont parlent souvent les crèoles«, also »fantastische Wesen, von denen Kreol*in-

nen häufig erzählen«.24 Wie im Theaterstück werden auch im Opernlibretto die

Zombie-Kostüme genau beschrieben: Die Zombies treten in Kapuzenmasken mit

Augenschlitzen auf und tanzen ein ›Zombie-Ballett‹ sowie diverse kreolische Tän-

ze.25

22 »Ballet des Zombis. Danses diverses et créoles (musique avec castagnettes). Pas de la Cou-

leuvre. Pour une seule danseuse avec sa couleuvre etc. etc.« Mégret de Belligny, La reine des

vaudoux, S. 310.

23 Vgl. Mégret de Belligny, Jean-Santiago de (1893 [1891]): La charmeuse. Opéra en cinque actes,

Bordeaux: L. Robin.

24 Mégret de Belligny, Jean-Santiago de (1891): »La charmeuse«, in: Académie nationale des sci-

ences, belles-lettres et arts, Bordeaux (Hg.): Actes de l’Académie nationale des sciences, belles-

lettres et arts de Bordeaux, Bordeaux: Gounouilhou, S. 201-275, hier S. 201.

25 Nach dem Auftritt des Chors lautet die Regieanweisung: »A peine le chant terminé, les Zom-

bis, vêtus de cagoules noires parsemées des larmes rouges, débouchent en courant du couloir

de droite – Leurs capuchons abaissées sont percés de trous pour les yeux – Miguel a regagné

l’estrade et s’est assis à côté de le reine. – Toute l’assistance recule, laisse un grand espace

vide au milieu de la scène, et garnit le pourtour de la caverne. – Les Zombis s’avancent vers

l’estrade, saluent profondément, puis, se retournent, jettent leurs cagoules. – On ne voit plus

que danseurs et des danseuses; celles-ci ont autour du cou une couleuvre qu’elles dénouent

et dardent vers les spectateurs.) Ballet des Zombis. Danses diverses, Créoles, Musique avec cas-

tagnettes, Pas de Couleuvre. (Une rumeur se fait entendre et vient en grossissant. – Quelques

coups de feu lointains. – Les Zombis s’enfuient vers la galerie de droite. – Miguel, Hermosa,

https://doi.org/10.14361/9783839452202-008 - am 12.02.2026, 14:03:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Untotes Gedächtnis

Auch in dieser Version werden exotistische Stereotype ausgespielt: Eine Prot-

agonistin wird – möglicherweise als späte Hommage an Bizets Opéra-comique – in

Carmen umbenannt. Im fünften Akt mit dem Titel »La poison des Vaudoux«, (›Das

Vodou-Gift‹), sieht der Nebentext zudem vor, dass die Bühne einen ›wilden Ort‹

darstellen solle.26 Trotzdem sind beide Versionen des Stoffes nicht auf ihren Exo-

tismus reduzierbar. Denn die Stücke genügen eurozentrischen Vorstellungen nur

auf den ersten Blick, unterlaufen diese aber bei genauerer Betrachtung.

Dies geschieht schon durch Genre-Vorgaben: La charmeuse bringt zwar, den

Konventionen der grand opéra entsprechend, adelige Protagonist*innen auf die

Bühne, doch es handelt sich um den ›König‹ und die ›Königin‹ des Vodou, einer

religiös-politischen Praxis, der zu diesem Zeitpunkt mit unzähligen Vorurteilen

begegnet wurde. Mit Blick auf afro-karibische Praktiken dieser Zeit stellen die Be-

zeichnungen ›König‹ und ›Königin‹ in diesem Kontext offensichtliche Referenzen

zu den auf Kuba zwischen 1823 und 1884 legal stattfindenden afro-kubanischen

Festumzügen am 6. Januar dar. Im Zuge des Festumzugs wurde aus der Gruppe

der Teilnehmenden ein ›Königspaar‹ gewählt, das den Umzug anführte.27 Die über

Kuba hinaus international bekannten Umzüge wurden als Karneval der Schwarzen

bezeichnet und machten, wie in der Forschung argumentiert wird, die »Stadt zur

Bühne«28. Sie bildeten zusammenmit den berühmten Opern- undTheaterhäusern

in La Habana, die dem weißen und kreolischen Publikum vorbehalten waren, und

dem Laientheater einen grundlegenden Teil der kubanischen Theaterwelt.29

IndemMégret de Belligny Referenzen auf diese der populären Bühne des urba-

nen Raums vorbehaltenen Umzüge in die als ›höher‹ geltenden Formen des Thea-

ters und Opernlibrettos inkorporierte, machte er die unsichtbaren Grenzen zwi-

schen als ›populär‹ geltenden und als ›Hochkultur‹ geltenden kulturellen Formen

durchlässig und legte die herrschenden Vorgaben darüber, wie ein Opernlibretto

auszusehen habe, äußerst frei aus, indem er Konventionen der grand opéra, wie

den Einsatz von Ballettszenen, mit Konventionen der opera-comique, wie gespro-

chenen Dialogen und den Einsatz von Figuren, die zwar die Bezeichnung ›Köni-

ge‹ trugen, aber keineswegs aus dem adeligen Milieu stammten, kombinierte.30

tous les dignitaires se lèvent. – Toute l’assistance semble écouter.)« Mégret de Belligny, La

charmeuse, S. 230, Hervorhebung im Original.

26 »Le théâtre représente un site désolé, sauvage.« Mégret de Belligny, La charmeuse, S. 266.

27 Reinstädler, Janett (2006):Die Theatralisierung der Karibik: (post)koloniale Inszenierungen auf den

spanisch- und französischsprachigen Antillen im 19. Jahrhundert, Berlin: Habilitationsschrift HU-

Berlin, S. 45.

28 Ebd., S. 46.

29 Ebd., S. 36f.

30 Wörner, KarlHeinrich (1993):Geschichte derMusik.Ein Studien-undNachschlagebuch, 8. Auflage,

Göttingen: Vandenhoek und Ruprecht, S. 306 sowie 393.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-008 - am 12.02.2026, 14:03:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Zombies auf der Bühne I 187

Die Sympathien, die der religiös-politischen Praxis des Vodou ebenso wie afro-ku-

banischen theatralen Formen im Stück entgegengebracht werden, finden darüber

hinaus auch in struktureller Hinsicht Eingang, wenn etwa ein Solist den mit den

kreolischen Unabhängigkeitskämpfer*innen verbündeten indigenen Lambi-Chor

zum Gesang auffordert und damit das in afro-karibischen Gesangs- und Erzähl-

traditionen verbreitete Call-and-response-Schema aufgreift:

»Bernardo […]:

Résonnez! résonnez lambis! […]

Chœur:

Dans la savane, avant l’aurore,

une ombre passe, une autre encore…

Se lève, rampe ou s’évapore…

Tremble, Espagnol! Gare aux Mambis!«31

Heute finden sich keine Spuren, die auf eine tatsächliche Aufführung und Ver-

tonung des Librettos über die Präsentation in der Académie nationale in Bordeaux

hinaus hindeuten. Das mag angesichts der darin propagierten Ästhetik und der

Kreolisierung des Genres nicht verwundern. Doch auch politisch sind die Stücke,

die zu einemZeitpunkt publiziert wurden, als die kubanischeUnabhängigkeit noch

nicht vollzogen war, von höchster Brisanz. Denn auch wenn sie französische Politik

vordergründig nicht betrafen, verbreitete Mégret de Belligny mit seinen Stücken

auf lokaler Ebene in Frankreich unter demTarnmantel des Exotischen eine radikale

politische Botschaft, die antikoloniale Lobbyarbeit für die Rechte von Kreol*innen

betrieb – auch in Frankreich ein heißes Thema.

Die den Stücken inhärente doppelte Struktur zeigt sich vor allem an Mégret

de Bellignys Bühnenanweisungen für das Zombie-Ballett, die in vielerlei Hinsicht

überraschen. Denn die genaue Beschreibung weist – abgesehen vom Rückgriff auf

die Mittel des Tanzes – weder Ähnlichkeit zu anderen Zombie-Figuren noch zu ge-

läufigen Darstellungen von Untoten auf französischen Bühnen auf. Indem Mégret

de Belligny Zombies in La reine des vaudoux tanzend und in schwarz-roten Masken,

als höfliche und körperlich wendige Protagonist*innen auf die Bühne bringt, legt

er einen detaillierten Plan vor, der den Auftritt der Untoten in neuer Form regelt

und andere, ebenfalls in seinen Stücken verwendete rassisierende Einordnungen

unterläuft. Doch diese genaue Beschreibung wirft letztlich eine zentrale Frage auf:

Was ist zu sehen, wenn tanzende, untote Geister die Bühne betreten? Und: Handelt

31 Mégret de Belligny, La charmeuse, S. 229f. Auf Deutsch etwa: »Bernardo […]: Lasst eure Stim-

men erschallen! Lasst eure Stimmen erschallen, Lambis! […] Chor: In der Savanne, vor dem

Morgengrauen, huscht ein Schatten vorbei, ein zweiter erhebt sich, schleicht sich an oder

löst sich in Luft auf…Zittere, Spanier! Vorsicht vor den Mambis!«

https://doi.org/10.14361/9783839452202-008 - am 12.02.2026, 14:03:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Untotes Gedächtnis

es sich bei den Bühnenanweisungen tatsächlich nur um fantasievolle Kreationen

des Autors?

Vordergründig bedienen diese Beschreibungen die zu dieser Zeit in Europa

vorherrschende Nachfrage nach exotistischer Unterhaltung: Bunte Kostüme, kreo-

lische Tänze, eine Solotänzerin mit Schlange und eine Protagonistin namens Car-

men stellten keine Besonderheit dar, sie befriedigten vielmehr die Nachfrage nach

›den Tropen‹. Doch in der Beschreibung der Zombie-Figur kommt auch ein zen-

traler Code einer afro-karibischen, visuellen Sprache zum Einsatz, den nur Ein-

geweihte verstehen konnten: Denn das Kostüm, das Mégret de Belligny hier be-

schreibt, ist das des spirituellen Tänzers der kubanischen Abakuá-Gesellschaft, de-

ren Auftritte genau in jenen Jahren, in denen La reine des vaudoux und La charmeuse

veröffentlicht wurden, von Seiten der spanischen Kolonialbehörden unter Strafe

gestellt wurden.

Abakuá: die Repression der Masken

Die im Opernlibretto von La charmeuse vorgesehenen Kostüme, welche die Zom-

bies bei ihrem Auftritt tragen sollten, waren auf Kuba bestens bekannt: Sie gehör-

ten den kubanischen Abakuá-Gesellschaften. Diese geheimen, religiös-politischen

Zusammenschlüsse stellten einen solidarischen und in Zeiten finanzieller Not un-

terstützenden Verbund dar, etwa in den Bereichen der Vermittlung von Lohnarbeit

oder bei der Bezahlung und Ausrichtung eines Begräbnisses. Sie bestanden aus-

schließlich aus männlichen Mitgliedern und waren zunächst in den städtischen

Hafenvierteln aktiv. Die erste Gesellschaft wurde 1836 in der kubanischen Stadt

Regla (heute ein Stadtteil von La Habana) von einer Gruppe von Versklavten ge-

gründet.32 Die Gesellschaft hatte ihre Vorläufer in ähnlichen Organisationen in

Afrika sowie in den cabildos de nación, der seit dem 16. Jahrhundert existierenden

(und nach ähnlichen Strukturen in Sevilla benannten) Form der Selbstorganisie-

32 Neuerer Forschung zufolge ging die Gründung aus einem cabildo de nación hervor, wobei im

Zuge der Gründung aus Afrika deportierte Versklavte und kreolischenVersklavten ihr diesbe-

züglichesWissen verkaufte. Frühere Texte gehen dagegen davon aus, dass die erste Abakuá-

Gesellschaft direkt von aus Afrika deportierten versklavtenMenschen gegründet wurde. Die-

se waren zunächst unter der Bezeichnung carabales (die sich aus der europäischen Bezeich-

nung für die afrikanische Region im heutigen Nigeria ableitet, aus der diese deportiert wur-

den), dann unter carabalíes bekannt, wobei die Gruppe der carabalíes ethnisch heterogen ist.

Vgl. dazu Castellanos, Jorge; Castellanos, Isabel (1992): Cultura afrocubana, 3. Band, Miami:

Universal, S. 210. Zur neueren Version vgl. Palmié, Stephan; Pérez Elizabeth (2005): »An All

Too Present Absence: Fernando Ortiz’sWork on Abakuá In Its Sociocultural Context«, in:New

West Indian Guide/NieuweWest-Indische Gids 79: 3/4, S. 219-227, hier S. 219.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-008 - am 12.02.2026, 14:03:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Zombies auf der Bühne I 189

rung von Versklavten und freien Schwarzen auf Kuba.33 Aus der ersten Abakuá-

Gruppe entwickelten sich in einem komplexen System der Zulassung alle weiteren

juegos, naciones, tierras oder potencias (›Spiele‹, ›Nationen‹, ›Territorien‹, ›Kräfte‹), al-

so Gruppen oder Logen, deren Anzahl sich schnell multiplizierte. Zehn Jahre nach

der Gründung existierten bereits 40 potencias in La Habana, 1882 hatte sich die

Zahl auf 83 in La Habana, Regla und Guanabacoa erhöht.34 Kreolen, Mulatten und

chinesische Kontraktarbeiter wurden im Laufe der Zeit zugelassen; 1863 initiierte

Andrés de los Dolores Petit eine Öffnung der Gesellschaft für als weiß klassifizierte

Mitglieder.35

Diese von Teilen der kubanischen Elite als bedrohliche ›Afrikanisierung‹ der

Gesellschaft wahrgenommene Entwicklung, die sich nun nicht mehr auf Versklav-

te beschränkte, sondern auch Weiße und andere Bevölkerungsgruppen betraf, ge-

riet vermehrt in den Fokus der Aufmerksamkeit der Kolonialbehörden, die darauf

mit behördlichenVerschärfungen reagierten.36 Abakuá-Gruppenwurden nicht nur

verschiedenster Verbrechen angeklagt und in Gefängnisse gesperrt, sondern zwi-

schen 1862 und 1897 von den spanischen Kolonialbehörden deportiert, unter an-

derem auf das spanische Festland, die Kanaren, Ceuta, Chafarinas und die vor

dem afrikanischen Festland gelegene Insel Fernando Póo, die heute den Namen

Bioko trägt.37 In diesem Zeitraum, in dem Versklavung auf Kuba sukzessive abge-

schafft wurde – dies geschah endgültig 1886 –, verlagerten sich die Kontroll- und

Unterdrückungsmechanismen der Kolonialbehören also in einen Bereich, der nicht

nur die Reglementierung von Arbeitsverhältnissen betraf, sondern auch kulturelle

Praktiken.

Die Geschichte der Abakuá ist deshalb zutiefst mit Rassisierung und Krimina-

lisierung von Seiten der kolonialen Behörden verwoben. Diese Praktiken sind Teil

33 Aranzadi, Isabela de (2012): »El legado cubano en África. Ñáñigos deportados a Fernando

Poo. Memoria viva y archivo escrito«, in: Afro-Hispanic Review 31: 1, S. 29-60, hier S. 34. Zur

Komplexitiät der Geschichte der Cabildos und dem nicht mit heutigen Vorstellungen verein-

baren Begriff der Nation vgl. Palmié, Stephan (2013): The Cooking of History. How Not to Study

Afro-Cuban Religion, Chicago, London: University of Chicago Press, S. 41f.

34 Castellanos; Castellanos, Cultura afrocubana, S. 211f. sowie Aranzadi, El legado cubano en África,

S. 38.

35 Rodríguez Dago, Raúl (2009): Sincretismo cubano. Santeros, ñañigos, paleros y espiritistas, Villa

Clara: J.C. Figueredo, 3. Auflage, S. 106. Diese Jahreszahl ist aus dem weiter unten bespro-

chenen Polizeibericht Los criminales de Cuba in die Forschungsliteratur übernommen worden.

Allerdings begann sich die Korporation vonweißenMitgliedern bereits ab 1857 zu formieren,

1863 dürfte das Jahr der offiziellen Zulassung sein. Vgl. dazu Castellanos; Castellanos, Cultura

afrocubana, S. 213.

36 Vor dieser ›Afrikanisierung‹ warnte etwa José Antonio Saco bereits 1840 in seinem Pamphlet

gegen den Versklavungshandel. Palmié; Pérez, An All Too Present Absence, S. 220f.

37 Aranzadi, El legado cubano en África, S. 34.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-008 - am 12.02.2026, 14:03:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Untotes Gedächtnis

eines umfassenderen Diskurses, der aus Afrika ›importierte‹ Traditionen als feind-

liches und gefährliches Element der kolonialen Gesellschaft und die Vermischung

unterschiedlicher gesellschaftlicher Gruppen als Angriff auf die spanische patria

identifizierte.38 Die für die Mitglieder der potencias verwendete Bezeichnung ñáñi-

go – ein von heutigen Abakuá-Gruppen als abschätzig eingestufter Begriff – wurde

in diesen Diskursen zu einem Synonym für Kriminalität, Gewalt und Primitivität.

Die ab 1839 existierenden Polizeiberichte über Abakuá-Gesellschaften sind folglich

ebenso wie die im letzten Drittel des 19. Jahrhunderts erschienenen offiziellen Tex-

te, welche die rituellen Praktiken und die Organisation der Gruppen zum Thema

haben, weniger als ›Beschreibungen‹ der Abakuá zu sehen als vielmehr als ein Mit-

tel für jene Argumente, in welchen die Autoren rhetorisch die Gleichsetzung der

Abakuá mit Kriminalität betrieben.39

In einem von seinem Adjutanten Carlos Urrutía y Blanco erstellten und 1882

veröffentlichten Bericht mit dem Titel Los criminales de Cuba (›Kubas Kriminelle‹),

der die Leistungen des Polizeichefs von La Habana, José Trujillo y Monaga, zum

Thema hatte, wird im Einklang damit etwa der »unvorstellbare Zynismus« und der

»nicht existente Respekt« beklagt, mit dem die ñáñigos zu jedem festlichen An-

lass den öffentlichen Raummit ihrer »Prahlerei« einnehmen würden und trotz der

Bemühungen der Polizei wie auch der Presse »nicht auszulöschen« seien.40 Los cri-

minales de Cuba unternahm nicht nur die Anstrengung, die Vergehen einer Gruppe

von ñáñigos, die 1880 festgenommen worden waren, genau aufzulisten, sondern

reproduzierte unter dem Titel »Los ñáñigos. Su historia, sus prácticas, sus lengua-

jes. Con el facsímile de los sellos que usa cada uno de los juegos ó agrupaciones«

(›Die ñáñigos. Ihre Geschichte, ihre Praktiken, ihre Sprache. Mit einem Faksimile

der Zeichen, die jedes dieser juegos oder Gruppen verwendet‹) einen detaillierten

Text, in dem die dargelegten Praktiken als »auf einer Skala der Zivilisation sehr

38 Ebd., S. 39.

39 Palmié; Pérez, An All Too Present Absence, S. 221. Vgl. dazu auch im Kontext von rassistischen

Vorstellungen von Unreinheit: Exner, Isabel (2017): Schmutz. Ästhetik und Epistemologie eines

Motivs in Literaturen und Kulturtheorien der Karibik, Paderborn: Fink, S. 92f.

40 »Mucho se ha trabajado por la Policía para la extirpación de los ñáñigos, mucho ha pedido la

prensa pública con el mismo fin, aunque sin un verdadero conocimiento de la causa, acerca

de su origen, sus ideas ni prácticas, y todo ha sido ineficaz, porque ni aun las correcciones

que en el orden gubernativo se les impusiera, pudieron hacerlos desistir de su empeño, pues

apenas se ha anunciado una fiesta, Carnaval, festejos reales por cualquier acontecimiento,

cuando ellos han sido los primeros en venir á [sic!] figurar con el mayor cinismo imaginable,

sin miramientos ni respetos, haciendo el más atroz alarde.« Trujillo y Monaga, José (1882):

Los criminales de Cuba. Narración de los servicios prestados en el cuerpo de policía de la Habana por

Don José Trujillo y Monagas, hoy segundo jefe del mismo en la propia provincia, y la historia de los

criminales presos por él, en las diferentes épocas de los distintos empleos que ha desempeñado hasta el

31 de diciembre 1881, Barcelona: Giró, S. 360.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-008 - am 12.02.2026, 14:03:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Zombies auf der Bühne I 191

gering« eingestuft wurden.41 Dieser in Los criminales de Cuba wieder abgedruckte

Text, der auf Initiative Trujillo y Monagas entstanden war und bereits zuvor in der

Zeitung Correspondencia de Cuba sowie als Broschüre erschienen war, zeugt von der

Besessenheit, mit der die kolonialen Behörden und Eliten überall Besessene aus-

machten und so die Angst vor der angeblich von den Abakuá ausgehenden Gefahr

immer weiter reproduzierten.

Ein besonders bezeichnender Teil dieser kolonialen Beschwörung war die da-

mit verbundene bildliche Darstellung der Abakuá. In Los criminales de Cuba fand

diese in kriminalistischer Manier Eingang: In Anlehnung an die Kriminalpsycho-

logie des italienischen Mediziners Cesare Lombroso wurden Portraits der Krimi-

nalisierten reproduziert, aus denen auf den ›kriminellen Charakter‹ der Individu-

en geschlossen werden sollte. Vor allem jedoch hängte sich die Verbildlichung der

von den Abakuá ausgehenden Gefahr an einem konkreten Objekt auf: Am Kostüm

des rituellen Tänzers, das Mégret de Belligny in seinem Theaterstück ebenso wie

in seinem Opernlibretto auf die Bühne zitiert hatte. Dieses Kostüm, in abschät-

ziger Weise diablito, ›Teufelchen‹, genannt, war im 19. Jahrhundert ein beliebtes

Motiv der bildenden Kunst.42 Auch in Los criminales de Cuba findet sich eine in ei-

nem fotomechanischen Verfahren hergestellte Abbildung, die in Kombination mit

den kriminalisierenden Texten dem Lesepublikum die maskierten Abakuá-Tänzer

eindrücklich vor Augen führen und für die Erinnerung verfügbarmachen sollten.43

Die Bezeichnung diablito gibt allerdings schon einen Hinweis auf die kompli-

zierte Geschichte der Umzüge ebensowie der Kostüme, die nicht ausschließlich auf

›afrikanische‹ Elemente oder Traditionen zurückgeführt werden können. Vielmehr

hat die Forschung betont, dass in Spanien bereits im Jahr 1390 die Teilnahme afri-

kanischer Versklavter an Festumzügen ebenso belegt ist wie der christliche Brauch,

41 Trujillo y Monaga, Los criminales de Cuba, S. 362.

42 Vgl. dazu Reinstädler, Die Theatralisierung der Karibik, S. 52f.

43 Dies zeigt sich im Text in der Doppelbedeutung von memoria – im Sinne von Memorandum,

aber auch Gedächtnisleistung: »Para ilustrar el procedimiento, para hacer llegar a conoci-

miento de las Autoridades Superiores lo pernicioso que son los ñáñigos, trabajó Trujillo sin

descanso hasta conseguir todos los datos que constituyen la historia verdadera de esta clase

ignorante, contándose desde el principio de su institución, sus creencias, costumbres, len-

guaje que han adoptado, y cuanto más concierne á ellos, formándose una memoria que, por

el conducto regular, se elevó al Excmo. Sr. Ministro de Ultramar, y que aprovechándola des-

pués el periódico La Correspondencia de Cuba, los publicó en diferentes números, y luégo com-

puso un folleto en el que aparecen hasta el facsímile de los sellos y firmas que usan, y que,

por lo interesante que es en consonancia con el servicio de que tratamos, lo reproducimos á

continuación, precedido de un pasaje que hemos hecho sacar en fotografía representando

dos personajes de aquella comunidad, ó sea el Diablito y su inseparable Moruá.« Trujillo y

Monaga, Los criminales de Cuba, hier S. 361. Mit hoher Wahrscheinlichkeit handelt es sich bei

der Abbildung um eine Fototypie.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-008 - am 12.02.2026, 14:03:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Untotes Gedächtnis

mit kleinen Teufelsgestalten böse Geister von Festumzügen fernzuhalten.44 Auf

Kuba wiederum ist die Teilnahme von als Teufel kostümierten Schwarzen bei Cor-

pus Christi-Prozessionen ab 1573 belegt: »Damit ist es ununterscheidbar, welche

diablitos im Havanna des 19. Jahrhunderts nun afrikanische, spanische oder über

Spanien tradierte afrikanische Tanztraditionen repräsentierten.«45

Abbildung 3: Moruà und diablillo aus Trujillo y Monagas ›Los

criminales de Cuba‹.

44 Reinstädler, Die Theatralisierung der Karibik, S. 47f.

45 Ebd., S. 48.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-008 - am 12.02.2026, 14:03:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Zombies auf der Bühne I 193

In der bildenden Kunst wurden die öffentlichen Auftritte der Abakuá-Tänzer

vor allem in kostumbristischen Malereien dargestellt. Besonders bekannt sind die-

jenigen des baskischen, lange Zeit in Kuba lebenden Malers Victor de Landaluze,

der 1881, ein Jahr vor Los criminales de Cuba, ein Buchmit dem Titel Tipos y costumbres

de la isla Cuba (›Typen undGewohnheiten der Insel Kuba‹) veröffentlichte, das neben

kurzen Texten kostumbristische Darstellungen Landaluzes zu bestimmten gesell-

schaftlichen ›Typen‹ enthielt.46 Diese Einteilung der Gesellschaft stellte eine Analo-

gie zur kriminologischenMarkierung bestimmter, für Verbrechen ›prädestinierter‹

Gruppen dar und setzte diese imMedium der Malerei in Form von Portraits weiter

fort. Der als besonders abstoßend gekennzeichneten Figur des ñáñigo wird ein ei-

genes Kapitel gewidmet, und auch hier wird der Abakuá-Tänzer als Verbildlichung

des ›barbarischen‹ Charakters der gesamten Abakuá-Gruppen herangezogen.47

Tatsächlich muss die Maske dieses Tänzers, in der Sprache der Abakuá íreme

genannt, elitären Gesellschaftsschichten ihre Furcht vor einer ›Afrikanisierung‹ im

kolonialen Kuba besonders vor Augen geführt haben: Denn diese Tänzer, die zu be-

stimmten Anlässen wie den día de reyes-Prozessionen am 6. Januar im öffentlichen

Raum zu sehen waren, hatten einerseits erstaunliche Ähnlichkeit mit den capucho-

nes, jenenKopfbedeckungen,welche die Büßer der katholischenOsterprozessionen

in der spanischen Tradition trugen, und waren anderseits doch – durch die ande-

ren Bestandteile ihrer Kostüme, aber auch durch die zur Schau gestellten rituellen

Praktiken – offensichtlich in einen vollkommen anderen Kontext eingebettet. Die

46 Villa, Miguel de (1881) (Hg.): Tipos y costumbres de la isla Cuba. Por los mejores autores de este

género. Obra ilustrada por D. Victor Patricio de Landaluze. Fototipia Taveira, La Habana: Avisador

Comercial.

47 Diese Typologisierung umfasste eine Skala, die von besonders vorbildhaften zu besonders

negativen Charakteristiken reichte. Der ñáñigo wird etwa in einem der im Band enthalte-

nen Artikel als Gegenpol zu den positiven Typen der Gesellschaft wie dem Feuerwehrmann

gezeichnet: »La historia de la humanidad presenta en sus páginas rasgos soberbios de abne-

gación y de valor; carácteres y tipos sirven de modelos imperecederos á las generaciones, y

cuadros de sublime belleza, donde los hombres estudian las excelencias de amor al prójimo;

sin que esos cuadros, esos carácteres, esos rasgos, amengüen por un instante, el tipo her-

moso, la grandeza majestuosa del bombero. […] En el mundo todo es contraste: al lado de

lo bello y de lo bueno, al lado de la alegría y de la vida, ha de colocarse lo feo y lo malo, el

dolor y la muerte, para que aquellos puedan apreciarse en todo su valer. ¿Qué mucho, pues,

que en donde se representan para anatematizarlas, figuras tan bajas y repugnantes como

el ñáñigo, el gurrupié, el mascavidrio, se grabe para ensalzarla, una que, como el Bombero

del Comercio, honra a todo un pueblo, y servir puede como modelo acabado de valor, abne-

gación, honradez y civismo?« Urzais, Fernando (1881): »El bombero del comercio«, in: Villa,

Miguel de (Hg.) Tipos y costumbres de la isla Cuba. Por los mejores autores de este género. Obra

ilustrada por D. Victor Patricio de Landaluze. Fototipia Taveira, La Habana: Avisador Comercial,

S. 45-50. Vgl. dazu auch Palmié; Pérez, An All Too Present Absence, S. 221.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-008 - am 12.02.2026, 14:03:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Untotes Gedächtnis

Abbildung 4: »El ñáñigo« aus Landaluzes ›Tipos y costumbres

de la isla de Cuba‹.

Prozessionen und die abschätzig als diablitos bezeichneten Tänzer imaginierten Re-

ferenzen zu spanischen Riten ebenso wie zu einer ›afrikanischen Vergangenheit‹

bzw. stellten diese zum Teil durch performative Überhöhung her.48 Es mag al-

so nicht verwundern, dass sich ausgerechnet an den Auftritten dieser auffälligen

Figur besonders intensiv die rassistischen Diskurse um eine notwendige ›Hygie-

ne‹ der kolonialen Gesellschaft entzündeten: Um diese ›Reinigung‹ zu erreichen,

48 Zu den reyes-Prozessionen und den darin stattfindenden performativen Inszenierungen vgl.

Reinstädler, Janett (2009): »Cuerpos híbridos: Teatralidad, discursos (post)coloniales y la fi-

esta delDía de Reyes en la Habana«, in: Toro, Alfonso de (Hg.):Dispositivos espectaculares latino-

americanos: nuevas hibridaciones – transmedializaciones – cuerpo, Hildesheim, Zürich, New York:

Georg Olms, S. 193-215, hier S. 198.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-008 - am 12.02.2026, 14:03:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Zombies auf der Bühne I 195

so argumentierten Anthropolog*innen im Einklang mit Rassendiskursen der Zeit,

sollten die als störende Elemente wahrgenommenen íreme ›entfernt‹ werden.49

Tote im Museum

Die Kriminalisierung von Abakuá-Gruppen hielt auch nach der Unabhängigkeit an:

Auch zur Zeit der Republik wurden ihre Masken beschlagnahmt und als Artefakte

in privaten und öffentlichen Sammlungen und Institutionen in Spanien und Kuba

ausgestellt, etwa im Institut für Rechtsmedizin in La Habana, wo sie als Beweis für

die nach wie vor als ›afrikanisch‹ markierte ›Zurückgebliebenheit‹ dieser Gruppen

herhalten mussten. Die Entfernung aus dem Gebrauchskontext zeigte auch unge-

wollte Effekte: Denn diese führte nicht nur zu einer Konservierung der Objekte,

sondern auch zu einer gesteigerten Aufmerksamkeit von Seiten der sich konstitu-

ierenden Wissenschaft der Anthropologie.

Der junge kubanische Rechtsanwalt und Anthropologe Fernando Ortiz hatte

beschlagnahmte Masken von íreme-Tänzern bei einem Studienaufenthalt in Ma-

drid besichtigt, wo sie imMuseo de Ultramar ausgestellt wurden.50 Auch Ortiz legte

in dieser frühen Phase im Einklang mit der lombrosianischen Kriminalistik den

Fokus auf das ›schlechte Leben‹, das diese Bevölkerungsgruppe angeblich führte.

Abakuá-Gruppen wurden im Zuge dieses Diskurses zusammen mit anderen afro-

kubanischen Religionen als Gefahr dargestellt, die im Topos des »hampa afrocuba-

no« (›afro-kubanischen Gaunertums‹) und des »negro brujo« (›schwarzen Hexers‹)

verdichtet wurde.51 Ortiz schloss sich im Zuge dieser Einstufungen anderen Ak-

teuren, wie demMediziner und Anthropologen Israel Castellanos, an und trug da-

durch zur Entwicklung eines kriminologischen, rassisierenden Diskurses bei, der

auf der Verallgemeinerung der Figur des ñáñigo ebenso wie des brujo basierte und

in der Forderung nach einer ›Reinigung‹ der Gesellschaft von den pathologisierten

Personen, die in einem Lager interniert werden sollten, mündete.52

Neben diesem in Texten verbreiteten ›wissenschaftlichen Rassismus‹ spielte die

bildliche Darstellung dieser Figuren in den folgenden Jahren eine ebenso große

49 Vgl. dazu Palmié,Wizards and Scientists, S. 239.

50 Palmié; Pérez, An All Too Present Absence, S. 222.

51 Ortiz, Fernando (o.J. [1906]): Hampa afrocubano. Los negros brujos. Apuntes para un estudio de et-

nología ciminal. Con una carta prólogo de Lombroso, Madrid: Editorial América. Vgl. dazu: Saler-

mo Izquierdo, Judith (2011): »Entre los negros y su brujería. El racismo científico del joven Fer-

nando Ortiz«, in: Gómez, Liliana; Müller, Gesine (Hg.): Relaciones caribeñas. Entrecruzamientos

de dos siglos/Relations caribéennes. Entrecroisements de deux siècles, Frankfurt a.M.: Peter-Lang,

S. 157-171.

52 Vgl. dazu Palmié,Wizards and Scientists, S. 239.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-008 - am 12.02.2026, 14:03:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Untotes Gedächtnis

Rolle wie die makabre Musealisierung ihrer Körper: In den ersten Jahren der Repu-

blik wurden Schädel von als brujos beschuldigten und hingerichteten Personen im

Museo de antropología in La Habana ausgestellt.53 Doch auch wenn die wissenschaft-

lichen Akteure bestrebt waren, sich von den von ihnen untersuchten magischen

Praktiken säuberlich abzugrenzen, war dies, wie in der Forschung kommentiert

wurde, ein unmögliches Unterfangen. Wie zuvor im Metier der Kriminologie war

die besessene Suche nach Besessenen für die wissenschaftliche ebenso wie für die

museale Praxis konstitutiv:

»Part of the catalogue of crimes laid at the doorstep of Cuba’s brujos was the des-

ecration of graves to obtain human body parts. Bones and dirt from the graves

of specific persons do, indeed, play a significant part in the rites of the reglas de

congo to this day. […] But, just asmodern-day brujos constitute their priestly com-

petence on the domination of one ormoremuertos (spirits of the dead), so did the

science practiced by Castellanos and his colleagues in the Museo Antropológico

constitute itself on the grounds of possession of the bodily remains of deadbrujos.

[…] As contemporary priests of palo monte might say, the Museo Antropológico

had turned into a giant nganga, animated by the enslaved remains of the power-

ful dead.«54

Dieses Interesse für afro-kubanische Kulturen führte in den 1920er Jahren auch zur

Etablierung einer neuen Forschungsrichtung innerhalb der Anthropologie: In der

1924 gegründeten Zeitschrift Archivos del folklore cubano, zu der nicht nur bekann-

te kubanische Anthropolog*innen wie Ortiz oder Castellanos, sondern auch über

den nationalen Kontext hinaus wissenschaftliche Autor*innen beitrugen, wurde

›Folkloristik‹ als Forschungsgegenstand etabliert. Auch in diesem Paradigma blieb

die Grundannahme einer notwendigen ›Heilung‹ des sozialen Körpers weiter be-

stehen. Doch die Etablierung von Ethnografie als Forschungsmethode zog sukzes-

sive eine Aufwertung afro-kubanischer Religionen nach sich.55

Auch Fernando Ortiz revidierte im Laufe der Zeit seine eigenen Forschungspo-

sitionen: 1929 veröffentlichte Ortiz den in der kubanischen und spanischen Presse

vielbeachteten Text »Ni racismos ni xenofobias« (›Weder Rassismen noch Xenofo-

bien‹), in dem er Kritik am Konzept der raza übte.56 1940 schließlichmündete diese

Aufwertung von afro-kubanischen Kulturen in dem in Contrapunteo cubano del tába-

53 Vgl. dazu Fernández Calderón, Alejandro Leonardo (2014): Páginas en conflicto: debate racial en

la prensa cubana (1912-1930), La Habana: Editorial UH, S. 138.

54 Palmié,Wizards and Scientists, S. 248.

55 Fernández Calderón, Páginas en conflicto, S. 144f.

56 Ebd., S. 147.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-008 - am 12.02.2026, 14:03:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Zombies auf der Bühne I 197

co y del azúcar (›Tabak und Zucker‹) skizzierten Konzept der transculturación, für das

Ortiz noch heute bekannt ist.57

Tanzende Totengeister

Die Revision der Forschungspositionen in der Arbeit Fernando Ortiz’ bereitete den

Weg für eine differenziertere Sicht auf afro-karibische religiöse Praktiken und de-

ren gesellschaftliche Bedeutung. Die zentrale Akteurin in diesem Kontext ist die

kubanische Anthropologin Lydia Cabrera, die in ihrer Arbeit über die kubanische

Santería, aber auch über Palo Monte Mayombe und andere synkretistische Glau-

benssysteme, diese als Teil der kubanischen Gesellschaft in den Fokus nahm. Zitate

aus zahlreichen Interviews, die siemit der letzten Zeug*innen-Generation von ehe-

mals Versklavten durchführte, versuchte Cabrera ohne abwertende Einstufungen

zu präsentieren; in vielen Fällen sogar ohne jeglichen Kommentar.58

Auch die Mitglieder der Abakuá ließ Cabrera für sich selbst sprechen.59 Da-

durch konnten auch die íreme-Tänzer in einen größeren, religiösen Kontext gestellt

und die damit verbundenen Praktiken, Masken und Bedeutungen in der Sprache

der Praktizierenden beschrieben werden. In El Monte zitiert Cabrera ein Mitglied

der Abakuá: Die íreme »sind die Toten, die Geister der Ahnen im Berg«.60 Diese

Formulierung ist kein Zufall: Denn für Abakuá-Gruppen ist der íreme nicht nur ein

Symbol für den Toten, der íreme ist der Tote. Der Geist des Toten ergreift Besitz

vom Kostüm des íreme, wodurch dieser den für die Dauer der Riten zurückgekehr-

ten Toten verkörpert.61

57 Vgl. Ortiz, Contrapunteo cubano del tabaco y del azúcar.

58 »Me he limitado rigurosamente a consignar, con absoluta objetividad y sin prejuicio, lo que

he oído y lo que he visto. El único valor de este libro, aceptadas de antemano todas las críticas

que puedan hacérsele, consiste, exclusivamente, en la parte tan directa que han tomado en él

los mismos negros. Son ellos los verdaderos autores.« Cabrera, Lydia (2009 [1981]): El Monte,

La Habana: Editorial Letras Cubanas, S. 16. Wie im Falle dieses Bescheidenheitstopos weist

Cabrera auch gleich zu Beginn auf diemündlichen Traditionen hin, die sie ›unverfälscht‹ wie-

dergeben möchte. Vgl. ebd., S. 13.

59 Immonumentalen Schaffen Cabreras sind dazu neben ElMonte unter anderem folgende Tex-

te relevant: Cabrera, Lydia (1970 [1958]): La sociedad secreta Abakuá: narrada por viejos adeptos,

Miami: CR; sowie Cabrera, Lydia (1988): La lengua sagrada de los ñáñigos, Miami: Ediciones Uni-

versal.

60 »En línea recta a la tinaja que custodia el íreme Maribá Cánkemo, cuelgan de la pared de-

recha, los ›sacos‹ – afomiremos o cofombres – de los íremes o diablitos, que ›son los muer-

tos, los espíritus de los antepasados que están en el monte‹, y que vemos bailar en todas las

fiestas abakuás.« Cabrera, El Monte, S. 238.

61 Cabrera, La sociedad secreta Abakuá, S. 200. Vgl. dazu auch Castellanos; Castellanos, Cultura

afrocubana, S. 223.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-008 - am 12.02.2026, 14:03:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Untotes Gedächtnis

Die Präsenz der Ahnen ist ein grundlegendes Konzept der Abakuá, das sowohl

in öffentlichen als auch in privaten Zusammenkünften Widerhall findet.62 Spe-

zifische Totenriten oder enllorós, die dazu dienen, den Toten mit den Ahnen zu

vereinen, spielen eine wichtige Rolle. Im 19. Jahrhundert, bevor Abakuá-Gruppen

zahlreichen Repressionen ausgesetzt waren, umfasste das Begräbnisritual eine öf-

fentliche Prozession zum Friedhof. Diese sollte einerseits dazu dienen, die Toten-

geister durch schnelle Schritte in verschiedene Richtungen orientierungslos zuma-

chen – um ihnen den Weg zurück zu erschweren –, andererseits sollten dadurch

die bösen Geister abgeschüttelt werden.63

Die Totengeister nehmen an jeder Abakuá-Zeremonie teil, finden jedoch in der

Figur des íreme besonderen Ausdruck: Es gibt nicht nur eine, sondern unterschied-

liche íreme-Figuren die sowohl wohlwollend als auch furchteinflößend sein kön-

nen und unterschiedliche Funktionen zu erfüllen haben. Anamanguí, der König

der Toten, der synkretistisch mit dem Heiligen Franziskus von Assisi identifiziert

wird, hat etwa die Hoheit über die Begräbnisriten.64 Bei privaten und öffentlichen

Prozessionen treten íreme-Tänzer in Verbindung mit einer zweiten Figur auf: dem

Nkríkamo odermandamás, der alsmoruá dem entsprechenden íreme Befehle erteilt.

Diese Figur ist es auch, die den Gong schlägt, um die Totengeister zu rufen.65 Der

íreme wiederum ist stumm und kann den Befehlen des moruá nur mit seinen Be-

wegungen antworten. Bereits hier sind die Parallelen zu haitianischen Vorstellun-

gen und rituellen Praktiken wie den Rara-Umzügen zu Ostern augenscheinlich, in

denen versklavte Totengeister, zonbi, unter anderem zur Erinnerung an die Plan-

tagengesellschaft im öffentlichen Raum angerufen werden. Auch lassen sich hier

62 Cabrera, Lydia (1969): »Ritual y símbolos de la iniciación en la sociedad secreta Abakuá«, in:

Journal de la Société des Américanistes 58, S. 139-171, online unter: http://www.persee.fr/doc/jsa

_0037-9174_1969_num_58_1_2101 (zuletzt abgerufen am 01.12.2021), hier S. 139; Castellanos;

Castellanos, Cultura afrocubana, S. 230.

63 Castellanos; Castellanos, Cultura afrocubana, S. 250 sowie S. 254. Das Begräbnis ist darüber

hinaus ein Ritual, das auch für noch lebende Personen ausgeführt wird, wenn eine Person

aus einer Abakuá-Gruppe ausgeschlossen wird. Castellanos; Castellanos, Cultura afrocubana,

S. 256.

64 Castellanos; Castellanos, Cultura afrocubana, S. 235. Neben demKatholizismus stammenwei-

tere Elemente in der Sprache der Abakuá aus der Regla de ocha sowie aus dem Palo Monte.

Andrés Petit, der Terziär des Franziskanerordens und treibende Kraft für die Zulassung von

weißen Mitgliedern in Abakuá-Gruppen, aber auch Begründer des Palo Monte Mayombe,

spielte in diesem Kontext eine zentrale Rolle. Castellanos; Castellanos, Cultura afrocubana,

S. 259.

65 In Lydia Cabreras enzyklopädischemWerk La lengua sagrada de los ñáñigos heißt es unter Mo-

ruá: »dignatario Abakuá. ›El que habla a los espíritus‹, íremes«. Cabrera, Lydia (1988): La len-

gua sagrada de los ñáñigos, Miami: Ediciones Universal (Colección del Chicherekú en el exilio),

S. 356. Vgl. dazu auch Castellanos; Castellanos, Cultura afrocubana, S. 228.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-008 - am 12.02.2026, 14:03:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
https://doi.org/10.14361/9783839452202-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101
http://www.persee.fr/doc/jsa_0037-9174_1969_num_58_1_2101


7. Zombies auf der Bühne I 199

Parallelen zu Zombie-Kostümen im größeren Kontext des haitianischen Karnevals,

kanaval, konstatieren, wo diese in weißen, kuttenähnlichen Kostümen auftreten.66

Die Charakteristik des kubanischen Totengeists íreme, sich nur durch Bewe-

gungen auszudrücken, findet auch in seiner Maske Ausdruck: Denn die Kopfbede-

ckung dieses Kostüms, das in der Sprache der Abakuá saco heißt und ein heiliges

Objekt ist, hat zwar Augenschlitze, aber keinenMund.Das restliche, für den Körper

bestimmte Kostüm wiederum ist häufig mit geometrischen Mustern bedeckt, zu-

weilen auchmit roten und schwarzen Punkten, eine Reminiszenz an das Totemtier

der afrikanischen Vorläufer-Gruppen, den Leoparden.67Während die íreme also für

die einen ›nur‹ einen Tanz ausführen, stellen sie für die anderen Teil einer rituellen

Sprache dar.68

Die Anerkennung dieser rituellen Sprache – nicht nur der Abakuá, sondern

auch anderer synkretistischer afro-kubanischer Religionen wie der Santería oder

des Palo Monte Mayombe – fand nicht nur in Cabreras anthropologische Arbeit

Eingang. Denn diese ist am Übergang von anthropologischem zu literarischem

Schreiben situiert; ein Zusammenhang, der besonders in Cabreras Erzählsamm-

lung Cuentos negros de Cuba (›Schwarze Erzählungen aus Kuba‹, 1936) deutlich

wird. Die Publikation der Cuentos negros markiert die Ausweitung des Kanons

der kubanischen Literatur auf afro-karibische Erzähltraditionen – wenn auch auf

einem Umweg: Denn der Band wurde, bevor er in Kuba erschien, im Zuge eines

Aufenthalts der Autorin in Frankreich zuerst in französischer Übersetzung pu-

bliziert. Cabrera knüpfte im Zuge dieses Aufenthalts auch Kontakte zu zentralen

Akteuren der französischen Avantgarde, wodurch abermals die persönlichen und

inhaltlichen – durchaus ambivalenten – Beziehungsgeflechte zwischen der Kunst

der Avantgarde und dem anthropologischen Interesse an ›außer-europäischen‹

Kulturen deutlich werden.69

66 Vgl. dazu McAlister, Rara!, S. 86f. sowie McAlister, Elizabeth (2012): »Slaves, Cannibals, and

Infected Hyper-Whites: The Race and Religion of Zombies«, in: Anthropological Quarterly 85:

2, S. 457-486, hier S. 471. Zombie-Kostüme des kanaval haben auch durch das gleichnahmige

Projekt der englischen Fotografin Leah Gordon internationale Bekanntheit erlangt: Gordon,

Leah; Smart Bell, Madison; Fleming, Richard (2010): Kanaval Vodou, Politics, and Revolution in

the Streets of Haiti, London: Soul Jazz; online unter: www.leahgordon.co.uk/index.php/project

/kanaval/ (zuletzt abgerufen am 01.12.2021).

67 Castellanos; Castellanos, Cultura afrocubana, S. 220.

68 Ebd., S. 232f.

69 Cabrera, Lydia (1972 [1936]): Cuentos negros de Cuba, Miami: CR. Die französische Übersetzung

von Francis de Miomandre erschien zuerst 1936 unter dem Titel Contes nègres de Cuba bei Gal-

limard. Der spanischen Version wurde eine Einleitung von Fernando Ortiz vorangestellt, die

dem Buch nochmehr Aufmerksamkeit verschaffte. Die Beziehung zwischen Cabrera und Or-

tiz – Ortiz war mit der Schwester Cabreras verheiratet – wird häufig auf eine zwischen Leh-

rer und Schülerin reduziert. Erst in den letzten Jahrzehnten sind Argumente betont worden,

die Cabreras Arbeit unabhängig von und als Alternative zu Ortiz sehen. Vgl. dazu Rodríguez

https://doi.org/10.14361/9783839452202-008 - am 12.02.2026, 14:03:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
https://doi.org/10.14361/9783839452202-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/
http://www.leahgordon.co.uk/index.php/project/kanaval/


200 Untotes Gedächtnis

Wie in ihren Ethnografien hat Cabrera sich selbst auch in Cuentos negros de Cu-

ba als weiße Mittlerin ›Schwarzer Traditionen‹ gezeichnet, deren Rolle ›nur‹ darin

bestand,mündliche Erzähltraditionenmöglichst ›unverfälscht‹ aufzuzeichnen und

dadurch eine vermeintlich ›neutrale‹ Übersetzungsfunktion zwischenmündlichem

Erzählen und schriftlichem Text einzunehmen. Jüngere Forschung hat diese star-

re Gegenüberstellung zwischen mündlichen Traditionen und schriftlichen Texten

in Frage gestellt und auf die aktive Rolle der Autorin innerhalb dieses Überset-

zungsprozesses hingewiesen. Denn zum einen fanden sich unter den Erzählun-

gen in Cuentos negros de Cuba auch solche, die auf keine mündliche ›Quelle‹ zu-

rückgingen, wodurch die Autorin, wie sie später zu Protokoll gab, zur Erfinderin

der ›Tradition‹ wurde. Zum anderen stützte sich Cabrera in ihren Ethnografien

nicht ausschließlich auf mündliche Informant*innen, sondern auch auf seit dem

späten 19. Jahrhundert in Kuba existierende schriftliche Handbücher und Doku-

mente, die von Praktizierenden der afro-karibischen Religionen verfasst worden

waren. Schließlich wurden Cabreras Ethnografien wiederum als Quellen von Prak-

tizierenden herangezogen; sie wurden teilweise sogar selbst zu normativen Schrift-

stücken für die Ausübung der beschriebenen Praktiken.70 Diese Einschätzungen

verdeutlichen nicht nur die Verflechtungen zwischen Anthropologie und Literatur

auf beiden Seiten des Atlantiks, sondern auch die multipolaren Zirkulationen zwi-

schen mündlichen Erzähltraditionen und schriftlichen Quellen, die nicht auf eine

einseitige Übersetzung oder ›Aufzeichnung‹ reduziert werden können, wodurch

sich auch eine Betrachtungsweise, die den ›Informant*innen‹ ausschließlich den

Bereich der mündlichen Tradierung zuweist, verkompliziert.

Raum für die Toten

Erst durch die grundlegende Arbeit Cabreras und die im Anschluss daran weiterge-

führte Forschung wird deutlich, welche Bedeutung afro-kubanische Kulturen für

die Entstehung einer als ›kubanisch‹ markierten und zugleich in einen atlantischen

Rahmen eingeschriebenen Kunst innehatten.Dies zeigt sich vor allem an der Kunst

der Avantgarde; in der Literatur bei Alejo Carpentier, in der Malerei bei Wilfredo

Lam, deren künstlerische Arbeiten auch Fragmente der Sprache der Abakuá auf-

weist. Alejo Carpentier etwa nahmnicht nur in seinemRoman Ecué-yamba-o! Bezug

auf Abakuá-Elemente, sondern verfasste auch ein Libretto für ein afro-kubanisches

Mangual, Edna (2004): Lydia Cabrera and the Construction of an Afro-Cuban Identity, Chapel Hill:

University of North Carolina Press, S. 11.

70 Dianteill, Erwan; Swearingen, Martha (2003): »From Hierography to Ethnography and Back:

Lydia Cabrera’s Texts and the Written Tradition in Afro-Cuban Religions«, in: Journal of Ame-

rican Folklore 116: 461, S. 273-292, hier vor allem S. 273f. sowie S. 280.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-008 - am 12.02.2026, 14:03:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Zombies auf der Bühne I 201

Ballett, La rebambaramba, das 1928 vom kubanischen Komponisten Amaldeo Roldán

vertont wurde und in dem auch íreme-Figuren auf die Bühne gebracht wurden.71

Immer wieder wurde dieser starke Einfluss von Abakuá-Riten auf verschiedene

künstlerische Praktiken dadurch erklärt, dass die Darstellung der toten Ahnen in

Musik, Masken, Prozessionen usw. der Abakuá explizite Verbindungen zu theatra-

len Praktiken aufweist.72

Vor diesem Hintergrund erscheinen die Stücke Mégret de Bellignys aus dem

späten 19. Jahrhundert, in denen die Sprache der Abakuá ihrenWiderhall findet, als

Vorboten einer avantgardistischen Annäherung an afro-karibische Kulturen.Die in

La charmeuseund La reine des vaudoux aufgeworfenen Zusammenhänge und zugleich

nur für Initiierte lesbaren Referenzpunkte sind zahlreich: Der Mythos der heiligen

Höhle, der das Bühnenbild für die StückeMégret de Bellignys darstellt, spielt in der

Mythologie der Abakuá eine zentrale Rolle.73 Auch der in beiden Stücken dargebo-

tene Schlangentanz steht mit Tänzen der Abakuá in Verbindung. So bezieht sich

etwa Fernando Ortiz auf einen solchen »baile de la culebre«, der im Zuge der día de

reyes-Prozessionen am 6. Januar mit einer künstlichen Schlange aufgeführt wurde,

deren Tod in einem mehrsprachigen Gesang besungen wurde.74 Auch eine andere

Bewegung, die Belligny den Zombie-Tänzer*innen vorschreibt – diese sollen nach

ihrem Auftritt ihreMasken abwerfen – ist als Reminiszenz an Abakuá-Riten lesbar:

Denn im Zuge eines plante, einer Abakuá-Initiation, werfen die íreme am Ende der

öffentlichen und von Trommelschlägen begleiteten Prozession ihre Masken ab und

die Toten kehren in das Reich der Ahnen zurück.75

71 Carpentier, Alejo (1983 [1927]): La rebambaramba, in: ders.: Obras completas, Band 1, Mexiko:

Siglo XXI editores, S. 195-207. Die Kostüme stammten von José Hurtado de Mendoza. Vgl.

ebd., S. 195.

72 »›En ellos figuramos a los muertos…Es como una representación de lo que hicieron los an-

tepasados abakuás muertos en África y sus espíritus.‹ Nótese: representación. Es decir: dra-

ma, tragedia. Enkames o rezos cantados. Música. Bailes. Procesiones. Mímica. Máscaras. Dis-

fraces. Manipulaciones mágicas. Explosiones de pólvora. Sahumerios. Libaciones. Sacrificios

animales que aluden al sacrificio humano de la Madre, de la Sikanekue. Juramentos espe-

luznantes. Cortinas de diversos colores que se cierran y se abren. Resurrecciones. Guerras.

Y todo ello no en forma caótica, sino siguiendo una lógica interior, un plan, un argumento

repleto de alusiones míticas, desarrollado en una sucesión de episodios programáticos, de

escenas interconectadas que culminan en un climax. Puro drama. Pero drama religioso, ro-

deado de hondo sobrecogimiento, donde se retrotrae y se re-vive el momento sagrado de

los orígenes.«Castellanos; Castellanos, Cultura afrocubana, S. 238. Ein solcher Einfluss auf die

bildende Kunst geht im Übrigen nicht nur von Abakuá aus, sondern auch von anderen re-

ligiösen Gemeinschaften wie Palo Monte. Vgl. dazu Bettelheim, Judith (2001): »Palo Monte

Mayombe and its Influence on Cuban Contemporary Art«, in: African Arts 34: 2, S. 36-49.

73 Castellanos; Castellanos, Cultura afrocubana, S. 234.

74 Ortiz, Los negros brujos, S. 82.

75 Castellanos; Castellanos, Cultura afrocubana, S. 245.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-008 - am 12.02.2026, 14:03:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Untotes Gedächtnis

Die Bezeichnung Zombie, unter der die íreme-Tänzer bei Mégret de Belligny

auftreten, kann unter diesen Gesichtspunkten wohl kaum als beliebig betrachtet

werden. Zu offensichtlich sind die Parallelen: Zunächst als Totengeister, doch auch

als versklavte, stumme Akteur*innen, deren performative Zeichen nur diejenigen

zu lesen wissen, die sich damit auseinandergesetzt haben. Die Verschmelzung der

íreme mit der Figur des Zombie ist symptomatisch für Relationen zwischen Kon-

zepten, die zwischen Afrika, der französischen- und der spanischsprachigen Ka-

ribik und Europa zirkulierten und ein rhizomatisches Netzwerk aus Beziehungen

spannten. Der Zombie ist also in diesem Fall nicht nur am Übergang von Leben

und Tod, Körper und Geist, Tanz und Sprechtheater, spanischer und französischer

Kolonialmacht situiert, wodurch er eine Übersetzungsfunktion zwischen unter-

schiedlichen Bereichen übernimmt. Er ist auch eine Chiffre, die zu diesem Zeit-

punkt höchst brisanten politischen Inhalten die notwendige Ambivalenz verleiht,

um für andere als harmlose ›Exotik‹ durchzugehen.

Im August 1876, fünf Monate nach dem Erscheinen von La reine des vaudoux,

wurden die Zusammenkünfte der ñáñigos verboten. 1880 wurden die öffentlichen

Auftritte der íreme untersagt, vier Jahre später auch die rituellen Prozessionen am

6. Januar.76 Dennoch erschien Mégret de Bellignys zweites Stück zum Thema, La

charmeuse, 1891 mit unveränderten Referenzen auf die rituellen Prozessionen.Han-

delt es sich also um einen Zufall, dass Mégret de Belligny genau in jenen Jahren, in

denen Abakuá-Gruppen sich mit vermehrter strafrechtlicher Verfolgung konfron-

tiert sahen, in Frankreich Stücke publizierte, in denen ihre Sprache gesprochen

wurde? Es existieren heute keine Dokumente, die Antwort auf diese Frage geben

könnten; auch auf die Frage, ob Mégret de Belligny selbst Vodou- oder Abakuá-

Praktizierender war, gibt es keine Antwort. Seine Stücke können einerseits als Tex-

te gelesen werden, die afro-karibische Praktiken den exotistischen Konsumanfor-

derungen der Zeit entsprechend und mit den Augen einer Person, die durch die

Verwirrungen der eigenen Familiengeschichte sowohl die französisch- als auch die

spanischsprachige Karibik kannte, auf die Bühne brachten. Andererseits gehen die

Stücke über den Exotismus der Zeit hinaus und bringen für diejenigen, die diese

Sprache verstehen, wiedererkennbare Elemente auf die Bühne. Aus der histori-

schen Distanz wird die Ambivalenz der Stücke Mégret de Bellignys deutlich, die

unter dem Deckmantel der exotistischen ›Folklore‹ politisch höchst brisante The-

men verhandelten.

Trotz der anhaltenden Repressionen gegen Abakuá-Gruppen war die von

gesellschaftlichen Eliten angestrebte ›Auslöschung‹ niemals erfolgreich. Ab den

1920er Jahren wurden sie zunehmend als Teil der kubanischen Kultur wahrge-

nommen, auch wenn gesetzliche Einschränkungen und Vorurteile gegenüber

Abakuá weiter bestanden und das Verbot, neue Mitglieder aufzunehmen, erst 1996

76 Ebd., S. 260 sowie Aranzadi, El legado cubano en África, S. 34.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-008 - am 12.02.2026, 14:03:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Zombies auf der Bühne I 203

aufgehoben wurde. Heute sind ihre rituellen Objekte Teil einer kapitalistischen

Konsumkultur; íreme-Figuren in Miniaturform können käuflich als Andenken

erworben werden. Gleichzeitig ist die Sprache der Abakuá nicht nur (durch Re-

importe) in Afrika und in Kuba Teil der kulturellen Erinnerung und Gegenwart,

sondern auch an unerwarteten Orten, wo sie die historischen Archive bewohnen.77

Referenzen auf die Bewegungen des íreme sind auch in Texten wie jenen Mégret

de Bellignys, in den vergessenen Nischen der Académie nationale in Bordeaux

aufgehoben. Diese Stücke haben den Totengeistern der Abakuá, deren Präsenz

zu diesem Zeitpunkt im öffentlichen Raum in Kuba nicht opportun war, einen

Raum für ein Ausweichmanöver in die Fugen der Erinnerung geschaffen und

ihnen dadurch gleichzeitig auf einer anderen nationalen Bühne Auftritte in einem

gänzlich anderen Kontext verschafft.

77 In Kuba habenAbakuá-Gruppen heutemehr als 20.000Mitglieder. Aranzadi, El legado cubano

en África, S. 35.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-008 - am 12.02.2026, 14:03:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839452202-008 - am 12.02.2026, 14:03:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

