
https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Mathias Lindenau, Marcel Meier Kressig (Hg.)
Religion und Vernunft – Ein Widerstreit?

Sozialtheorie

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Mathias Lindenau, Marcel Meier Kressig (Hg.)

Religion und Vernunft – Ein Widerstreit?
Glauben in der säkularen Gesellschaft. Vadian Lectures Band 4

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die freie Verfügbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermöglicht 
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-No-
Derivs 4.0 Lizenz (BY-NC-ND). Diese Lizenz erlaubt die private Nutzung, gestattet aber 
keine Bearbeitung und keine kommerzielle Nutzung. Weitere Informationen finden Sie 
unter
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
Um Genehmigungen für Adaptionen, Übersetzungen, Derivate oder Wiederverwendung 
zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an rights@transcript-pu-
blishing.com
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber. 
 
Erschienen 2018 im transcript Verlag, Bielefeld
© Mathias Lindenau, Marcel Meier Kressig (Hg.)

Umschlagkonzept: Kordula Röckenhaus, Bielefeld 
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-4162-2
PDF-ISBN 978-3-8394-4162-6
https://doi.org/10.14361/9783839441626
Buchreihen-ISSN: 2703-1691
Buchreihen-eISSN: 2747-3007

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

Inhalt 

Einleitung 

Mathias Lindenau & Marcel Meier Kressig  | 7 

 

 

Figuren der Religionskritik und ihre Aktualität.  

Marx – Freud – Nietzsche 

Konrad Paul Liessmann  | 25 

 

Glauben und Wissen in den Wissenschaften 

Volker Gerhardt  | 41 

 

Braucht es einen islamischen Luther? 

Nadia Baghdadi  | 59 

 

Religionstheoretische und ägyptologische Gedanken  

zum Thema Gewalt 

Jan Assmann  | 83 

 

 

Autorinnen und Autoren  | 109 

 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

Einleitung 

MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG 

 

 

 

Religionen unterbreiten Sinnstiftungsangebote und beeinflussen nicht 

unwesentlich den Umgang der Menschen miteinander. Sie können zu 

Fortschritt und Freiheit der Menschen beitragen, aber auch zu Fanatis-

mus und Intoleranz führen. Deshalb ist ihr Stellenwert in einer säkular 

verfassten Gesellschaft umstritten: Welche Aufgabe hat die Religion 

heutigentags? Hat sie überhaupt noch eine? Oder ist sie ein Relikt ver-

gangener Tage, dem heute die Kraft wie auch die Legitimation fehlt? 

Welcher Umgang mit Religionen empfiehlt sich? Ist es für eine sozio-

moralische Fundierung der Gesellschaft nicht besser, allein auf eine 

vernunftbasierte Ethik zu setzen? Und lassen sich Glauben und Wissen 

überhaupt miteinander versöhnen? 

Wer sich mit derartigen Fragestellungen auseinandersetzt, betritt 

nicht nur vermintes Gelände, sondern sieht sich zudem mit erheblichen 

Schwierigkeiten konfrontiert. Eine erste Schwierigkeit, der hier kurso-

risch nachgegangen wird, ist definitorischer Art und verweist auf die 

Unmöglichkeit, allgemein akzeptierte Begriffsbestimmungen dessen zu 

geben, was Gott, religiöser Glauben und Religion überhaupt auszeich-

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


8 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG 

 

net.
1
 Gott gilt den gläubigen Menschen in den abrahamitischen Reli-

gionen als das höchste Sein, wovon Gottesattributionen wie Allmacht, 

Allwissenheit, Ewigkeit und Omnipräsenz ebenso zeugen, wie die Zu-

schreibungen als Schöpfer der Welt, Lenker des Schicksals der Men-

schen, Richter am Ende der Zeiten und normativer Gesetzgeber für das 

sittliche Verhalten der Menschen. Diese charakteristischen Eigenschaf-

ten Gottes prägen das religiöse Bewusstsein der Gläubigen. Doch un-

abhängig davon, ob Gott als personifiziertes transzendentales Wesen 

im Glauben verehrt oder als absolutes und damit letztes Prinzip in der 

Philosophie gedacht wird: die Existenz Gottes kann wissenschaftlich 

weder begründet noch widerlegt werden (vgl. u.a. Hoerster 2009; Löff-

ler 2013).
2
 Folglich können gegenüber der Gottesfrage grundsätzlich 

folgende Haltungen eingenommen werden: Während der Theismus die 

Existenz und Erkennbarkeit bejaht, leugnet der Atheismus die Existenz 

Gottes, wohingegen der Agnostizismus die Erkennbarkeit Gottes ver-

neint.
3
 

Doch selbst dann, wenn sich Einwände gegen die Existenz oder 

Erkennbarkeit Gottes rationalen Begründungen entziehen und die eige-

                                            

1  Wir erheben hier nicht den Anspruch auf eine vollständige Darstellung al-

ler Ausprägungen von Gottesvorstellungen, Glaubensauffassungen und Re-

ligionsformen, sondern orientieren uns an den abrahamitischen Religionen. 

Für Anmerkungen zu außereuropäischen Begriffen der Religion sei auf 

Schlieter (2016) verwiesen. 

2  Darauf weist auch Kurt Flasch (2013: 14) in seiner Übertragung und Erläu-

terung der mittelalterlichen Schrift Das Buch der 24 Philosophen hin: 

»Gott wird vierundzwanzigfach definiert und als der Undefinierbare er-

kannt.« 

3  Während Religiosität in all ihren Spielarten breit untersucht wird, bleiben 

das Nicht-Religiöse bzw. die religiöse Indifferenz seltsamerweise eine 

Leerstelle. Seltene Ausnahmen bilden etwa das von Johannes Quack gelei-

tete Forschungsprogramm »Die Vielfalt der Nichtreligion« oder die Unter-

suchung von Wohlrab-Sahr/Kaden (2013) zur »Struktur und Identität des 

Nicht-Religiösen«. 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 9 

 

nen Erkenntnismöglichkeiten übersteigen, muss dadurch nicht der reli-

giöse Glaube an einen Gott erschüttert werden. Denn zentrale Glau-

bensinhalte lassen sich auch über Offenbarungen absichern, die nicht 

auf rationaler Begründbarkeit oder menschlichen Mutmaßungen beru-

hen, sondern als Ausdruck göttlicher Autorität aufgefasst werden und 

dessen Willen und seine Wahrheiten umfassen. Sie basieren auf dem 

vertrauensvollen Fürwahrhalten des Gläubigen an das Geoffenbarte 

und generieren so die notwendige Sicherheit
4
 und innere Gewissheit 

für die Gläubigen, sich anhand der Offenbarungen im Leben zu orien-

tieren.
5
 

Der Gottesglaube ist also charakteristisch und von zentraler Bedeu-

tung für die abrahamitischen Religionen.
6
 Kann für Religionen auch 

keine allgemein geteilte Definition angegeben werden, so lassen sie 

sich doch als ein Teil der Weltanschauung von Menschen begreifen 

(vgl. Löffler 2013: 7). So verstanden beinhalten diese »sozialen Imagi-

                                            

4  Wobei Sicherheit allerdings in der christlichen Tradition bis nach dem 15. 

Jahrhundert pejorativ, prototypisch bei Papst Gregor dem Großen »als Mut-

ter der Nachlässigkeit«, belastet war (Schrimm-Heins 1991: 147). 

5  Unbeschadet davon bleibt die Möglichkeit einer praktischen Legitimierung 

des Glaubens bestehen, die vor allem einem menschlichen Bedürfnis nach 

dem Sinn seines vergänglichen Seins entspringt: »Für die meisten ist Reli-

gion völlig konventionell, sie spendet Hoffnung und Trost in schweren Zei-

ten.« (Rawls 2010: 306) In dieser Ausprägung fungiert Religion als »Kon-

tingenzbewältigungspraxis« (Lübbe 2016: 236), die allerdings den moder-

nen Menschen nicht von einem häretischen Imperativ entbindet: »Auf die 

Religion bezogen, wie natürlich auch auf andere Bereiche menschlichen 

Lebens und Denkens, bedeutet dies, daß der moderne Mensch nicht nur mit 

der Gelegenheit, sondern vielmehr mit der Notwendigkeit konfrontiert ist, 

hinsichtlich seiner Glaubensvorstellungen eine Wahl zu treffen. Dieses 

Faktum konstituiert den häretischen Imperativ« (Berger 1992: 44) 

6  So kommt es nicht von ungefähr, dass z.B. im Protestantismus der Glaube 

(sola fide) für die Erlangung des Seelenheils essentiell ist (vgl. Auffahrt 

2005: 499). 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG 

 

nationen« eine jeweils spezifische Konzeption des Selbst sowie der na-

türlichen und sozialen Welt (vgl. Taylor 2009), wobei diese »kulturel-

len Symbolsysteme [..] auf Sinn- und Kontingenzprobleme mit dem 

Hinweis auf eine transzendente Realität reagieren« (Stolz 2013: 33). 

Zwar können die zugrundeliegenden Heilsvorstellungen der jeweiligen 

Religionen differieren, gemeinsam ist ihnen jedoch, dass sie über einen 

»Heilsweg« und ein »Heilsziel« verfügen. Dabei kommt den heiligen 

Schriften in der jüdischen, christlichen und islamischen Religion eine 

besondere Bedeutung zu, die in ihrem Offenbarungscharakter besteht: 

Auch wenn Gott selbst nicht als Schreiber des jeweiligen Kanons in 

Erscheinung tritt wird zumindest unterstellt, dass die Hagiographen 

»durch göttliche Eingebung genau das geschrieben [..] [haben], was 

Gott wollte« (von Kutschera 1990: 87). 

Schriftreligionen werden so zu Offenbarungsreligionen und bergen, 

wie andere Weltanschauungen auch, eine grundsätzliche Problematik: 

die Frage nach dem inhärenten Dogma, wenn Gottes Wort die alles 

entscheidende Souveränität besitzt. Der Exklusivitätsanspruch der hei-

ligen Schriften der jeweiligen Religionen, dass es nur eine »wahre« 

Lehre geben kann, evoziert nicht nur die Frage, was als Heilige Schrift 

zu gelten hat und wer warum die Autorität zu ihrer Deutung besitzt: 

 

»Alle Offenbarungsreligionen wissen sich verpflichtet, Gottes Offenbarung al-

len Menschen als sein Gebot und seinen Weg zur Wahrheit und zum Heil aus-

zurichten. Sie richten den Wahrheits-, Einheits- und Absolutheits- und Univer-

salitätsanspruch ihrer göttlichen Botschaft konkurrierend an alle Welt und wol-

len ihn jedermann unverfälscht und unverkürzt vermitteln lassen. Sie unterwer-

fen deshalb überprüfend jeweils auch alle anderen Religionen ihrer Beurtei-

lung, um deren Lehren über Gott und die Welt, deren Gebote, Glaubens- und 

Kultformen dezidiert oder reserviert, mit Schärfe oder Betulichkeit zurückzu-

weisen.« (Heckel 2016: 16) 

 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 11 

 

In der Folge kann das Beharren auf der »reinen Lehre«, auf der 

Schriftautorität, zum Ausgangspunkt maligner und gewalttätiger For-

men des Monotheismus führen:
7
 

 

»Gefühlte und durch Eifer erarbeitete Gottesnähe suggeriert leicht den An-

spruch, den Willen Gottes zu kennen und zu besitzen […] [und] erzeugt die 

verführerische Suggestion, ein Original Gottes in den Händen zu halten. Es ist 

kein Zufall, dass die malignen Formen des gewalttätigen Monotheismus regel-

mäßig mit einem solchen Schriftverständnis einhergehen.« (Nordhofen 2015: 

30) 

 

So verwundert es nicht, dass sich mit dem Einsetzen der Aufklärung 

und im Zuge der Säkularisierung im neuzeitlichen Europa die Kritik an 

den Religionen stetig ausgeweitet hat, was auf die zweite Schwierigkeit 

unseres Themas verweist, die Frage nach der gesellschaftlichen Rolle 

der Religion. Einerseits bezog sich die Religionskritik auf die Ausein-

andersetzung mit Mythen, einzelnen Dogmen und Offenbarungen des 

Christentums und führte zur Forderung nach einer Vernunftreligion, 

die »ihr Wissen von Gott und den menschlichen Pflichten allein mit 

Hilfe der natürlichen Erkenntniskräfte des Menschen [gewinnt], ohne 

sich auf eine übernatürliche göttliche Offenbarung zu stützen.« (Schrö-

der 1992: 714)
8
 

Andererseits setzte bereits mit den Humanisten im 14. und 15. 

Jahrhundert und ihrem Kampf gegen die enge Verflechtung von weltli-

cher Herrschaft und Kirche eine Form der Religionskritik ein, die die 

Rolle der Religion in der Gesellschaft grundsätzlich hinterfragte. Wäh-

rend etwa Spinoza in seinem Theologisch-politischer Traktat die Inst-

                                            

7  Zur Auseinandersetzung mit christlicher Gewaltlegitimation verweisen wir 

auf die hervorragende Streitschrift von Philippe Buc (2015). 

8  So hat etwa David Hume in seiner Schrift Dialogues concerning natural 

religion vorgeführt, dass Gottesbeweise mit dem Versuch scheitern, Got-

tesglauben und göttliche Attribute vernunftgemäß zu begründen (vgl. 

Schröder 1992: 722). 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


12 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG 

 

rumentalisierung der Religion zu politischen Herrschaftszwecken wie 

auch eine Ideologisierung der Gesellschaft durch die Religion geißelt, 

um die »Menschen in der Täuschung zu erhalten« (1994: 6), will Marx 

nicht die Kritik an der Religion fortsetzen, sondern beenden: »Die Kri-

tik der Religion endet […] mit dem kategorischen Imperativ, alle Ver-

hältnisse umzuwerfen, in denen der Mensch ein erniedrigtes, ein ge-

knechtetes, ein verlassenes, ein verächtliches Wesen ist« (Marx 1964: 

385) Dabei ist für Marx nicht so sehr die Religion als »das kindliche 

Wesen des Menschheit« (Feuerbach 1967: 96) i.S. eines entfremdeten 

Bewusstseins entscheidend. Folgenschwer wiegt, dass die Religion 

aufgrund ihrer herrschaftsstabilisierenden Funktion die Emanzipation 

der Unterdrückten durch Vertröstung auf ein jenseitiges Heil verhin-

dert und folglich der Verwirklichung einer gerechten Welt entgegen-

steht (vgl. Konersmann 1992: 742). 

Auch Thomas Hobbes sah, aufgrund der Glaubens- und Bürger-

kriege sowie der theologischen Kontroversen seiner Zeit, die Notwen-

digkeit, die Religionen zu bändigen. Das konnte für ihn nur durch 

einen starken, nahezu absoluten Staat bewerkstelligt werden. In seinem 

Hauptwerk Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines kirchlichen 

und bürgerlichen Staates wies Hobbes dementsprechend dem christli-

chen Souverän die politischen und kirchlichen Rechte zu. Zwar tritt der 

Souverän nicht an die Stelle Gottes, er bleibt ein »sterblicher Gott«, der 

allerdings die Stellvertreterfunktion Gottes auf Erden einnimmt. Durch 

diese starke Stellung des Souveräns hofft Hobbes die politische 

Sprengkraft der religiösen Auseinandersetzungen zwischen den ver-

schiedenen Konfessionen zu entschärfen. Die Religion, und mit ihr die 

Moral, werden folglich der Politik untergeordnet. Gleichwohl beab-

sichtigt Hobbes nicht, die Religion einfach zu verbannen, sondern er-

kennt ihr eine Bindewirkung der Bürger an die bestehende politische 

Ordnung zu. Zugleich werden die Religionen durch den Staat einge-

hegt: Er verlangt von den Bürgern nur ein öffentliches Minimalbe-

kenntnis, dem alle christlichen Konfessionen zustimmen können 

(»That Jesus is the Christ«). Was über dieses Minimalbekenntnis hin-

ausgeht, und damit spielt Hobbes auf die unterschiedlichen Glaubens-

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 13 

 

sätze der jeweiligen Konfessionen an, gehört in den Bereich des priva-

ten Glaubens. Ersichtlich trennt Hobbes also die Politik von der Reli-

gion: Die Religion tritt die Rolle des Legitimitätsspenders an den Staat 

ab, dieser darf von keiner Religion dominiert werden und hat sich in 

Glaubensfragen neutral zu verhalten (vgl. Münkler 2001). 

Ebenso wie Hobbes setzt sich Jean-Jacques Rousseau in seiner 

politischen Abhandlung Du Contrat Social ou Principes du Droit mit 

der Bedeutung der Religion für das Gemeinwesen auseinander. Hierbei 

interessiert ihn ausschließlich die pragmatische Frage ihrer politischen 

Zweckmäßigkeit. Mit Hobbes stimmt Rousseau darin überein, dass die 

Religion insbesondere auf Grund ihrer sozialen Bindekraft gegenüber 

dem Staat einen konkurrierenden Anspruch auf die Loyalität der Men-

schen darstellt, was zu einem fortwährenden Ursprung enthemmter In-

toleranz einerseits und Herrschaftsansprüchen der Kirchen gegenüber 

dem Souverän andererseits führen könnte, weshalb die Kirchen domes-

tiziert werden müssen. Gleichwohl ist die Religion für Rousseau kei-

neswegs überflüssig. Ihre Rolle besteht in der Festigung und Stärkung 

der positiven Rechtsordnung des republikanischen Staates. Dabei ver-

wirft Rousseau die Vernunftreligion der Philosophen ebenso wie die 

Offenbarungsreligion der Theologen. An ihre Stelle muss die »religion 

civile« treten, eine Synthese von Bürgerreligion nach dem Muster der 

antiken Polis und einer Religion des Menschen, wie sie das ursprüngli-

che Christentum verkörpert. Diese Zivilreligion denkt Rousseau als ein 

bürgerliches, verpflichtendes Glaubensbekenntnis, das die gerechte 

und legitime Herrschaftsordnung der Republik durch religiöse Ver-

pflichtungen jedes einzelnen gegenüber einfachen Dogmen befestigt 

und heiligt. Dazu zählen die Existenz Gottes und das ewige Leben, die 

Vergeltung von Gerechtigkeit und Ungerechtigkeit, die Heiligkeit des 

Sozialvertrages und der Gesetze sowie die Toleranz. (vgl. Fetscher 

1993) 

Die hier skizzierten Auffassungen über die Rolle der Religion in 

der Gesellschaft und gegenüber dem Staat fanden in der Aufklärung 

ihren Widerhall: die Trennung von Religion und Politik, Staat und Kir-

che. Daraus hat sich im Laufe der Zeit ein Verständnis entwickelt, dass 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG 

 

der Staat notwendige Bedingung für die Religionsfreiheit ist: sowohl 

für die religiösen Gemeinschaften in ihrer Religionsausübung als auch 

für die Wahlfreiheit des Individuums, sich als gläubiger Mensch, Athe-

ist oder Agnostiker zu verstehen.
9
 

Lange Zeit war die Auffassung vorherrschend, dass mit der fort-

schreitenden Säkularisierung
10

 – also der Verweltlichung »ursprünglich 

religiös gebundener Institutionen, Lebensformen, Normen, Welt- und 

Geschichtsdeutungen seit dem Beginn der Neuzeit« (Sandkühler 2010: 

2350) – der Einfluss von Religionen auf die Politik und das Gemein-

wesen keinen wesentlichen Faktor mehr darstellt. Die Entwicklung der 

Gesellschaften wurde im Sinne eines »geradlinigen Fortschritt[s] vom 

Religiösen zum Säkularen« (Asad 2017: 7) sowie im Sinne einer funk-

tionalen Differenzierung der Religion von anderen gesellschaftlichen 

Ordnungen, der Privatisierung von Religion sowie eines Rückgangs 

individueller Religiosität (vgl. Casanova 1994: 20 ff.) verstanden. Al-

lerdings wird in der religionssoziologischen Debatte die Säkularisie-

rungsthese zunehmend relativiert, indem u.a. ein reduktionistischer Re-

ligionsbegriff, die lineare und teleologische Entwicklung, die Behaup-

tung eines Spannungsverhältnisses von Religion und Moderne oder 

eines Bruchs von Moderne und Tradition kritisiert wird (vgl. Pollack 

2011). Obwohl die Säkularisierungstheorie in einigen Belangen korri-

giert werden muss, erscheint ihr breit zelebrierter Abgesang auf die 

grand récit der Moderne und die (postmoderne) Betonung der Wieder-

                                            

9  Astrid Reuter (2007) hat allerdings auf ein Dilemma der Garantenstellung 

der Religionsfreiheit durch den Staat aufmerksam gemacht: Ist der Staat 

einerseits notwendig auf Religionen zur Abgrenzung seiner Säkularität an-

gewiesen, so muss er doch andererseits immer wieder in das religiöse Feld 

intervenieren. Um Rechtsgleichheit für die Religionsgemeinschaften her-

stellen, muss er bestimmen, was Religion ist bzw. sein soll – und über-

schreitet so seine Selbstverpflichtung auf Säkularität. 

10  Zur vertiefen Auseinandersetzung mit der Säkularisierung im »lateinischen 

Christentum« sei hier auf das Opus magnum von Charles Taylor (2009) 

verwiesen. 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 15 

 

kehr der Götter als »Reflex eines grand narratives, das über seinen 

ideologischen Charakter nur noch nicht aufgeklärt ist« (ebd.: 522). 

Dennoch zeichnet die Gegenwart ein anderes Bild: Christlicher Fun-

damentalismus, die jüdische (Ultra-)Orthodoxie oder der islamische 

Dschihadismus fordern die Staatsgewalt heraus mit der Konsequenz, 

dass der Religion »und nicht länger politischen Ideologien – wieder die 

Kraft zur grundstürzenden Umgestaltung der politischen und sozialen 

Welt zu[kommt], die sie bis ins 17. Jahrhundert innegehabt hat.« 

(Münkler/Straßenberger 2016: 389) Vor diesem Hintergrund bleibt die 

Frage nach dem Umgang mit den Religionen virulent, die Jürgen Ha-

bermas pointiert zusammenfasst: 

 

»Im Gegensatz zu den Klassikern der vernunftrechtlichen Tradition, die aus 

dem Begriff des Politischen jeden Bezug zur Religion gestrichen haben […] 

[gilt es zu erkennen], daß sich mit der Säkularisierung der Staatsgewalt das 

Problem der gesellschaftlichen Rolle der Religion nicht erledigt hat. Die Säku-

larisierung des Staates bedeutet keine Säkularisierung der Gesellschaft. […] 

Eine liberale Verfassung ist zwar dafür gemacht, allen Religionsgemeinschaf-

ten den gleichen Freiraum in der Zivilgesellschaft zu sichern; sie soll aber zu-

gleich die staatlichen Körperschaften, die kollektiv verbindliche Beschlüsse 

fassen, gegen alle religiösen Einflüsse abschirmen. […] Die liberale Verfassung 

verlangt daher eine weltanschaulich neutrale Rechtfertigung. Andererseits darf 

diese das kognitive Potential der in der Gesellschaft existierenden Glaubens-

mächte nicht ignorieren, sie darf deren Beitrag zur demokratischen Meinungs- 

und Willensbildung nicht schon an der zivilgesellschaftlichen Basis abschnei-

den.« (Habermas 2010: 333-336) 

 

Was Habermas hier anspricht ist die unbestreitbare Tatsache, dass zwar 

staatliche und religiöse Instanzen vollständig zu trennen sind, sich 

Politik und Religion allerdings nicht trennen lassen. Denn immer wie-

der wird es religiöse Akteure geben, die sich politisch engagieren und 

so heterogene Überzeugungen im politischen Diskurs aufeinandertref-

fen. Sie allein aufgrund eines religiösen Bekenntnisses von der demo-

kratischen Meinungs- und Willensbildung auszuschließen, solange sie 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG 

 

sich zum freiheitlich-grundrechtsfundierten Staat bekennen und diesen 

aktiv stützen, hieße, den liberalen Rechtsstaat zu verabschieden. 

Die hier angesprochene Pluralität von Wertvorstellungen und nor-

mativen Vorgaben für das Zusammenleben der Menschen macht auf 

einen weiteren Punkt aufmerksam: dem Verhältnis zwischen religiöser 

und säkularer Ethik. Beiden ist gemeinsam, dass sie durch das Aufstel-

len ethischer Wertsysteme und das Festlegen ethischer Normen den 

Anspruch besitzen, dass menschliche Zusammenleben gedeihlich zu 

regeln. So überrascht auch nicht, dass die moderne Ethik das »säkulari-

sierte Relikt einer religiösen Gebotsethik« (Fischer 2018: 20) bildet, 

was insbesondere an ihrem Verpflichtungscharakter plastisch wird.
11

 

Gleichwohl kann sich rationale Ethikbegründung in der neuzeitli-

chen philosophischen Ethik nicht mehr auf Gebote oder Heilige Schrif-

ten abstützen, sondern hat sich ausschließlich gegenüber Vernunftkrite-

rien zu beweisen; zumal die Ethik in keiner religiösen Tradition als 

letzte Legitimationsinstanz fungiert. Das schafft Schwierigkeiten ins-

besondere dann, wenn Religionen ihre Glaubenssätze mit einem Abso-

lutheitsanspruch versehen und als universalistische Maximen ausge-

ben, die sich nicht allein an ihre Glaubensmitglieder richten, sondern 

ebenso an ›Ungläubige‹ und ›Andersgläubige‹ (vgl. Seubert 2014: 225-

232). Hierin dürfte auch der Grund liegen, warum u.a. Immanuel Kant 

in seiner Kritik der reinen Vernunft darauf insistiert, dass sich die Reli-

gion vor der Ethik dahingehend zu rechtfertigen habe, inwiefern ihre 

Glaubensmaximen ethisch zu rechtfertigen und zu vertreten sind (vgl. 

Kippenberg 2010: 2299). Für eine derartige Haltung scheint auch der 

Dalai Lama zu plädieren: 

 

»Seit Jahrtausenden wird Gewalt im Namen der Religionen eingesetzt und ge-

rechtfertigt. Religionen waren und sind oft intolerant. Um politische oder wirt-

schaftliche Interessen durchzusetzen, wird Religion oft missbraucht oder inst-

                                            

11  Wir beziehen uns hier auf die westliche Welt. Zu ethischen Konzepten der 

abrahamitischen, aber auch anderer Religionen vgl. Klöcker/Tworuschka 

(2005) sowie Yousefi/Seubert (2014). 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 17 

 

rumentalisiert – auch von religiösen Führern. Deshalb sage ich, dass wir im 21. 

Jahrhundert eine neue Ethik jenseits aller Religionen brauchen. Ich spreche von 

einer säkularen Ethik, die auch für über eine Milliarde Atheisten und für zu-

nehmend mehr Agnostiker hilfreich und brauchbar ist.« (Dalai Lama 2015: 9) 

 

Vor dem Hintergrund pluralistischer Gesellschaften steht außer Frage, 

dass eine säkulare Ethik die Suprematie gegenüber allen religiös fun-

dierten Ethiken besitzt. Anders wird sich ein von allen gesellschaftli-

chen Gruppen geteiltes Werte- und Normensystem nicht realisieren 

lassen. Das schließt nicht aus, dass sich die säkulare Ethik in die Aus-

einandersetzung mit religiös fundierten Vorstellungen und Deutungen 

begibt, um sich ihrer Maximen zu vergewissern. Eine Renaissance der 

Religionen als (alleiniges) sinnstiftendendes Ordnungsprinzip der Ge-

sellschaft ist damit allerdings nicht verbunden. 

 

Die Beiträge dieses Bandes beleuchten einzelne Bereiche dieses höchst 

komplexen Themas.  

Einleitend erörtert Konrad Paul Liessmann unterschiedliche Figu-

ren der Religionskritik und befragt sie hinsichtlich ihrer Aktualität. 

Lässt sich bereits bei Epikur die Religionskritik in Form der Widerle-

gung von der Vernünftigkeit der Gottesvorstellung finden, so domi-

nierte das Denken der Aufklärung eine andere Sichtweise: Gott, und 

mit ihm die Religionen, sind bloße Projektionen der unerfüllten Sehn-

süchte des Menschen. Mithin hat das religiöse Bewusstsein für Karl 

Marx lediglich eine kompensatorische Funktion: Wenn die gesell-

schaftlichen Zustände die Religion als »Opium des Volkes« erfordern, 

dann wird die Änderung der gesellschaftlichen Zustände die Religion 

überflüssig machen. Ebenso geht Sigmund Freud von der Projektions-

these aus, sieht in ihr jedoch etwas Irrationales, das im Widerspruch 

zur Wissenschaftlichkeit steht und vom aufgeklärten Menschen und 

Kulturen überwunden werden kann. Fundamentaler fällt Friedrich 

Nietzsches Religionskritik aus. Er bleibt nicht bei der Entlarvung der 

Religion als Illusion stehen, sondern fragt danach, was der Tod Gottes 

für den Menschen bedeutet. Es bleibt nur eine Möglichkeit: Der 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


18 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG 

 

Mensch muss sich an die Stelle Gottes setzen, da Religionen und Got-

tesbilder ihm keine Orientierung mehr zu geben vermögen. 

Wenn der Mensch also zum Schöpfer seiner selbst wird, welchen 

Stellenwert haben dann Wissen und Glauben? Dieser Fragestellung 

geht Volker Gerhardt anhand der Klimaforschung nach, der von eini-

gen unterstellt wird, lediglich ein Glaubensbekenntnis zu sein. Er plä-

diert dafür, Glaube und Wissen nicht als antagonistische Setzung, son-

dern als ein Komplementärverhältnis zu begreifen: Ebenso wie kein 

Wissen ohne Glauben auskommen kann, kann auch kein Glauben ohne 

Wissen auskommen. Auch das beste Wissen ist begrenzt und reicht 

weder räumlich noch zeitlich so weit, dass es sichere Entscheidungen 

erlaubt. Folglich ist auch das empirische Wissen darauf angewiesen, 

dass wir überhaupt an Wissen glauben. Zugleich kann auch der Glau-

ben nicht ohne Wissen auskommen; ein den Glauben tragendes Wissen 

von dem, was ihn ausmacht. Das gilt auch für den religiösen Glauben, 

der nicht nur die einzige Form des Glaubens darstellt. Damit verbun-

den ist das Recht zu glauben, dass man gar nichts glaubt oder glauben 

muss. 

Wohl keine Religionsgemeinschaft erregt derzeit mehr Aufsehen 

als der Islam. In emotional aufgeladenen Debatten wird nach islami-

schen Reformen gerufen, die zu einer Aufklärung führen sollen: Mit 

einer Orientierung an Wissenschaft und Vernunft und weniger am gött-

lichen Wort könnten, so die Hoffnung, die salafistischen und dschi-

hadistischen Bewegungen zum Erliegen kommen sowie die unterstellte 

demokratieferne und theokratische Orientierung des Islam überwunden 

werden (vgl. hierzu u.a. Abedel-Samad/Khorchide 2017; Steul 2017; 

Berger 2017). Nadia Baghdadi zeigt in ihrem Beitrag auf, dass der Ruf 

nach einem islamischen Luther der Vielschichtigkeit der Problematik 

nicht gerecht wird. So herrscht i.d.R. eine Unwissenheit über islami-

sche Reformationen ebenso vor, wie die Kenntnisnahme über die per-

manente Auseinandersetzung um den ›richtigen Weg‹ in islamisch ge-

prägten Ländern. Folglich braucht es weniger einen islamischen Luther 

als vielmehr Diskussionen über überzeugende gesellschaftspolitische 

Modelle sowie auch Auseinandersetzungen um die Leerstellen der 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 19 

 

Moderne bezüglich der Sinn- und Gemeinschaftssuche. Denn beide be-

sitzen einen wesentlichen Anteil an der Entstehung extremistischer 

Gruppen und lassen sich nicht einfach auf die islamische Religion pro-

jizieren. 

Der Frage nach religiös fundierter Gewalt geht abschließend Jan 

Assmann nach. Akribisch zeichnet er anhand der abrahamitischen Re-

ligionen nach, dass nicht der Monotheismus als solcher, sondern die 

Aufladung der Religion mit den Ideen von Offenbarung, Bund, Treue 

und Glaube sich in Richtung Intoleranz und Gewalt radikalisieren 

kann. In der Auseinandersetzung mit derartigen Gewaltphänomenen 

kann es freilich nicht darum gehen, die Religionen zu säkularisieren, 

sondern dem Säkularismus ein religiöses Gewicht geben. Das wird nur 

gelingen, wenn wir uns darauf besinnen, was jenseits des religiösen 

Glaubens für uns heilig ist, wie z.B. ein weit gefasster Begriff der 

Menschenrechte und Menschenpflichten. Aufgrund der gegenwärtigen 

Weltlage wächst hier Europa, als einer Heimat zivilgesellschaftlicher 

Freiheiten und Verpflichtungen, eine wichtige Aufgabe zu. 

 

Die in diesem Band versammelten Beiträge zeigen auf, dass wir uns 

auch weiterhin mit der Relevanz von Glaubensgemeinschaften in säku-

laren Demokratien auseinanderzusetzen haben. So wenig überraschend 

diese Aussage auch ist, so notwendig bleibt sie gerade in einer Zeit, die 

auf Schwarz-Weiß-Denken sowie Homogenitäts- und Eindeutigkeitsil-

lusionen beruht. Fragen, die sich hierbei mit besonderer Dringlichkeit 

stellen, sind:  

 

»Wie lassen sich Spannungen zwischen staatlicher Rechtsordnung einerseits 

und religiösen Vorstellungen von gottgewollt guter Ordnung des Zusammenle-

bens andererseits konstruktiv bearbeiten? Wie soll der liberale Staat auf jene 

Bürger und Gemeinschaften reagieren, die elementare Prinzipien freiheitlicher 

Ordnung – Anerkennung von Menschenrechten, Gleichheit der Geschlechter 

vor dem Gesetz, Glaubens- und Weltanschauungsfreiheit, Forschungsfreiheit 

etc. – aus Gründen ihres Glaubens relativieren oder ablehnen? […] Tragen reli-

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


20 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG 

 

giöse Sinnvorstellungen und Solidaritätsressourcen zur Integration des Ge-

meinwesens bei?« (Graf 2014: 246) 

 

Unabhängig davon, welche Antworten auf diese und ähnliche Frage-

stellungen gefunden werden können, macht Friedrich Wilhelm Graf 

(2014: 249ff.) darauf aufmerksam, dass religiöser Glaube kompatibel 

mit der freiheitlich politischen Ordnung sein muss sowie eine Selbst-

begrenzung wie auch kritische Selbstreflexion von ihm erfordert. Unter 

diesen Bedingungen müssten Religionen, wie Terry Eagleton (2015: 

253f.) formuliert, nicht länger ihre Existenzberechtigung daraus ablei-

ten, eine für alle Menschen gültige soziale Ordnung zu stiften; eine 

Position, die sie in der pluralistischen Moderne unumstößlich verloren 

haben. Sie könnten jedoch wieder an Attraktivität gewinnen, wenn sie 

als kritisches Potenzial gegenüber gesellschaftlichen Verwerfungen 

und politischen Fehlentwicklungen fungieren, dazu entschieden Posi-

tion beziehen und sich mit den Armen und Machtlosen solidarisieren. 

Die Auseinandersetzungen um Glaubensfragen erfordert, auch von 

den Säkularen, nicht mit gegenseitigen Unterstellungen über die Reali-

tätsferne oder bösartige Absichten zu arbeiten, die nur darauf hinaus-

laufen, die eigene Position abzusichern und jeder kritischen Überprü-

fung zu entziehen. So bleibt schlussendlich nur ein gangbarer Weg, der 

nicht auf Intoleranz gründet, sondern auf gegenseitigem Respekt: 

»Entweder wir reichen einander die Hände – oder wir schaufeln einan-

der die Gräber.« (Bauman 2017: 203) – und vor Letztgenanntem soll-

ten uns unsere Vernunft und der Glauben an ein gelingendes Miteinan-

der bewahren. 

 

Wiederum sei an der dieser Stelle der Karl Zünd Stiftung gedankt, ohne 

deren großzügige Unterstützung die Realisierung dieses Bandes nicht 

möglich gewesen wäre. 

 

Le Prese/Balgach, im Februar 2018 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 21 

 

LITERATUR 
 

Abdel-Samad, Hamed/Khorchidee, Mouhanad (2017): Ist der Islam 

noch zu retten? Eine Streitschrift in 95 Thesen, München. 

Asad, Talal (2017): Ordnungen des Säkularen. Christentum, Islam, 

Moderne, Konstanz. 

Auffahrt, Christoph (2005): »Glaube«, in: Metzler Lexikon Religion. 

Gegenwart-Alltag-Medien, Bd. 3, hrsg. v. Christoph Auffahrt/Jutta 

Bernhard/Hubert Mohr, Stuttgart/Weimar, S. 499-500. 

Bauman, Zygmunt (2017): Retropia, Berlin. 

Berger, Lutz (2017): Die Entstehung des Islam. Die ersten hundert Jah-

re. Von Mohammed bis zum Weltreich der Kalifen, 2. Aufl., Mün-

chen. 

Berger, Peter L. (1992): Der Zwang zur Häresie. Religion in der plura-

listischen Gesellschaft, Freiburg/Basel/Wien. 

Buc, Philippe (2015): Heiliger Krieg. Gewalt im Namen des Christen-

tums, Darmstadt. 

Casanova, José (1994): Public religions in the modern world. Chicago. 

Dalai Lama (2015): Ethik ist wichtiger als Religion. Der Appell des 

Dalai Lama an die Welt, 9. Aufl., Wels b. Salzburg. 

Eagleton, Terry (2015): Der Tod Gottes und die Krise der Kultur, 

München. 

Fetscher, Iring (1993): Rousseaus politische Philosophie. Zur Ge-

schichte des demokratischen Freiheitsbegriffs, 7. Aufl., Frankfurt 

a.M. 

Feuerbach, Ludwig (1967): »Das Wesen des Christentums«, in: Ders., 

Das Wesen der Religion. Ausgewählte Texte zur Religionsphiloso-

phie, hrsg. v. Albert Esser, Köln, S. 76-225. 

Fischer, Johannes (2018): »Weltgestaltung als ethische Aufgabe. Über 

die Bedeutung der Reformation für die Entstehung des ethischen 

Denkens der Moderne, in: Mathias Lindenau/Daniel Schmid Holz 

(Hg.), Moral-Gnade-Tugend-Recht. Ethische und rechtliche Blicke 

zur Reformation, Wiesbaden, S. 17-36. 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


22 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG 

 

Flasch, Kurt (2013): Was ist Gott? Das Buch der 24 Philosophen. 3. 

Aufl., München. 

Graf, Friedrich Wilhelm (2014): Götter global. Wie die Welt zum 

Supermarkt der Religionen wird, München. 

Habermas, Jürgen (2010): »Nachwort: Das ›gute Leben‹ eine ›abscheu-

liche Phrase‹. Welche Bedeutung hat die religiöse Ethik des jungen 

John Rawls für dessen Politische Theorie?«, in: John Rawls, Über 

Sünde, Glaube und Religion, Berlin, S. 315-336. 

Heckel, Martin (2016): Martin Luthers Reformation und das Recht, 

Tübingen. 

Hoerster, Nobert (2009): »Ist Gott unverzichtbar für die Moral?«, in: 

Peter Kemper/ Alf Mentzner/Ulrich Sonnenschein (Hg.), Wozu 

Gott? Religion zwischen Fundamentalismus und Fortschritt, Frank-

furt a.M./Leipzig, S. 59-71. 

Kippenberg, Hans Gerhard (2010): »Religion«, in: Enzyklopädie Phi-

losophie, Bd. 3, hrsg. v. Hans Jörg Sandkühler, Hamburg, S. 2297-

2306. 

Klöcker, Michael/Tworuschka, Udo (Hg.) (2005): Ethik der Weltreli-

gionen. Ein Handbuch, Darmstadt. 

Konersmann, Ralf (1992): »Religionskritik«, in: Historisches Wörter-

buch der Philosophie, Bd. 8, hrsg. v. Joachim Ritter und Karlfried 

Gründer, Darmstadt, S. 734-746. 

von Kutschera, Franz (1990): Vernunft und Glaube, Berlin/New York. 

Löffler, Winfried (2013): Einführung in die Religionsphilosophie, 2. 

überarb. Aufl., Darmstadt. 

Lübbe, Hermann (2016): »Religion nach der Aufklärung«, in: Jens 

Schlieter (Hg.), Was ist Religion? Texte von Cicero bis Luhmann, 

Stuttgart, S. 235-240. 

Marx, Karl (1964) »Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Ein-

leitung.« in: Karl Marx-Friedrich Engels-Werke (MEW), Bd. 1, 

hrsg. v. Institut für Marxismus-Leninismus beim ZK der SED, Ber-

lin, S. 378-391. 

Münkler, Herfried (2001): Thomas Hobbes, 2. vollst. überarb. Aufl., 

Frankfurt a.M./New York. 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 23 

 

Münkler, Herfried/Straßenberger, Grit (2016): Politische Theorie- und 

Ideengeschichte. Eine Einführung, München. 

Nordhofen, Eckhard (2015): »Idolatrie und Grapholatrie. Eine Me-

dienkonkurrenz der monotheistischen Religionen und Konfessio-

nen«, in: Merkur 791, S. 18-30. 

Pollack, Detlef (2011): »Historische Analyse statt Ideologiekritik. Eine 

historisch-kritische Diskussion über die Gültigkeit der Säkularisie-

rungstheorie«, in: Geschichte und Gesellschaft 37, S. 482-522. 

Rawls, John (2010): »Über meine Religion«, in: Ders., Über Sünde, 

Glaube und Religion, Berlin, S. 301-312. 

Reuter, Astrid (2207): »Säkularität und Religionsfreiheit – ein doppel-

tes Dilemma«, in: Leviathan 35(2), S. 178-192. 

Sandkühler, Thomas (2010): »Säkularisierung«, in: Enzyklopädie Phi-

losophie, Bd. 3, hrsg. v. Hans Jörg Sandkühler, Hamburg, S. 2350-

2355. 

Schlieter, Jens (Hg.) (2016): »Nachwort: Außereuropäische Begriffe 

für ›Religion‹ und die Frage nach der Einzigartigkeit des europäi-

schen Religionsbegriffs«, in: Ders. (Hg.), Was ist Religion? Texte 

von Cicero bis Luhmann, Stuttgart, S. 247-268. 

Schrimm-Heins, Andrea (1991): »Gewissheit und Sicherheit. Ge-

schichte und Bedeutungswandel der Begriffe certitudo und securi-

tas« (Teil 1), in: Archiv für Begriffsgeschichte 34, S. 123-213. 

Schröder, Winfried (1992): »Religion/Theologie, natürliche/vernünf-

tige«, in: Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 8, hrsg. v. 

Joachim Ritter und Karlfried Gründer, Darmstadt, S. 714-727. 

Seubert, Harald (2014): »Ethik und Religion«, in: Hamid RezaYouse-

fi/Ders. (Hg.), Ethik im Weltkontext. Geschichte − Erscheinungs-

formen − Neuere Konzepte, Wiesbaden, S. 225-232. 

Spinoza, Baruch (1994): Theologisch-politischer Traktat, Sämtliche 

Werke, Bd. 3, Hamburg. 

Stolz, Jörg (2013): »Entwurf einer Theorie religiös-säkularer Konkur-

renz«, in: Christof Wolf/Matthias Koenig (Hg.), Religion und Ge-

sellschaft. KZfSS Sonderheft 53, Wiesbaden, S. 25-49. 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


24 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG 

 

Steul, Willi (Hg.) (2017): Koran erklärt. Ein Beitrag zur Aufklärung, 

Berlin. 

Taylor, Charles (2009): Ein säkulares Zeitalter, Frankfurt a.M. 

Wohlrab-Sahr, Monika/Kaden, Tom (2013): »Struktur und Identität 

des Nicht-Religiösen: Relationen und soziale Normierungen«, in: 

Christof Wolf/ Matthias Koenig (Hg.), Religion und Gesellschaft. 

KZfSS Sonderheft 53, Wiesbaden, S. 183-209. 

Yousefi, Hamid Reza/Seubert, Harald (Hg.) (2014): Ethik im Weltkon-

text. Geschichte-Erscheinungsformen-Neuere Konzepte, Wiesba-

den. 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

Figuren der Religionskritik und ihre 

Aktualität. Marx – Freud – Nietzsche 

KONRAD PAUL LIESSMANN 

 

 

 

AUFKLÄRUNG ALS RELIGIONSKRITIK 
 

Aufklärung und Religionskritik gehören untrennbar zusammen. Man 

könnte sogar die These riskieren, dass Aufklären nie etwas anderes war 

als Kritik der Religion. Das, was es aufzuklären galt, worüber der 

menschliche Verstand sich klar werden musste, waren in erster Linie 

immer die Bilder, Mythen, Lehren und Phantasmen der Religion gewe-

sen, waren die Götter gewesen, die nun, um eine Formulierung von 

Immanuel Kant zu gebrauchen, vor den Richtstuhl der Vernunft gezerrt 

wurden. Aufklärung ist Religionskritik, und als solche Motor jenes von 

Max Weber so genannten Prozesses der Rationalisierung, der eine 

»Entzauberung der Welt« bedeutete (vgl. Weber 1995: 28) Die Ver-

nunft entwickelte im Laufe ihrer Erfolgsgeschichte eine Reihe von Ar-

gumentationsfiguren, mit denen sie versuchte, die Götter und die Reli-

gion auf ihre Plausibilität hin zu durchleuchten. Der Terminus »Figu-

ren« ist hier mit Bedacht gewählt: Es soll im Folgenden um einige je-

ner Formen des Denkens gehen, mit denen sich dieses gegen die Zu-

mutungen des Religiösen zur Wehr setzte. Es muss für die Vernunft 

ein schrecklicher Moment gewesen sein, als sie entdeckte, dass die tra-

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


26 | KONRAD PAUL LIESSMANN 

 

dierten, überlieferten und als heilig erachteten religiösen Weltdeu-

tungsgeschichten und Werthaltungen ihrer innersten Logik wider-

sprach. 

Eine der frühesten, und in ihrer eleganten Präzision unübertroffe-

nen Figuren der Religionskritik stammt von Epikur bzw. wurde ihm 

zugeschrieben. Epikur demonstriert die Vernunftwidrigkeit der Gottes-

vorstellung, indem er diese mit der Realität des Übels in der Welt kont-

rastiert – eine Problemkonstellation, die später unter dem Stichwort 

»Theodizee« diskutiert werden sollte: 

 

»Entweder will Gott die Übel beseitigen und kann es nicht, oder er kann es und 

will es nicht, oder er kann es nicht und will es nicht, oder er kann es und will 

es. Wenn er nun will und nicht kann, so ist er schwach, was auf Gott nicht zu-

trifft. Wenn er kann und nicht will, dann ist er mißgünstig, was ebenfalls Gott 

fremd ist. Wenn er nicht will und nicht kann, dann ist er sowohl mißgünstig wie 

auch schwach und dann auch nicht Gott. Wenn er aber will und kann, was al-

lein sich für Gott ziemt, woher kommen dann die Übel und warum nimmt er sie 

nicht weg?« (Epikur 1983: 136) 

 

Epikur spielt also alle logischen Möglichkeiten durch, die sich aus 

einem wie immer gedachten Verhältnis Gottes zu den Übeln in der 

Welt ergeben – mit dem Resultat, dass es Gott immer schwer haben 

wird, seine Existenz vor den Ansprüchen der Vernunft zu verteidigen. 

Obwohl die Theodizee-Problematik bis weit in das 20. Jahrhundert 

reicht – ähnlich wie Epikur argumentierte noch Günther Anders, und 

Hans Jonas rang sich angesichts von Auschwitz dazu durch, von einem 

hilflosen Gott zu sprechen –, dominierte das Denken der Aufklärung 

nicht diese Figur, sondern eine Argumentation, die in Gott, ja im Phä-

nomen der Religion überhaupt nichts anderes erblicken wollte als eine 

Projektion des Menschen. An zwei Denkern sei diese Figur paradigma-

tisch illustriert – an Karl Marx und Sigmund Freud. 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FIGUREN DER RELIGIONSKRITIK UND IHRE AKTUALITÄT | 27 

 

MARXENS ANTIRELIGIÖSES RÄSONNEMENT 
 

Um die Jahreswende 1843/44 schrieb Marx einen Text, der zu den ka-

nonischen Texten der Marxismusrezeption im 20. Jahrhundert gehören 

sollte. Dieser Text beginnt mit dem Satz: »Für Deutschland ist die Kri-

tik der Religion im wesentlichen beendigt und die Kritik der Religion 

ist die Voraussetzung aller Kritik.« (Marx 1964: 378) 

Hier schreibt einer, der sich am Ende einer philosophischen Tradi-

tion, am Ende eines philosophisch-politischen Kampfes sieht und die-

ses Ende dazu benützt, in gewisser und ganz anderer Weise neu anzu-

setzen, obwohl und weil er dieses Ende als die Voraussetzung für seine 

eigene Tätigkeit interpretierten und deuten kann. Wollte man philolo-

gisch an dieses Ende der Religionskritik, wie sie Marx in der soge-

nannten Einleitung zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie postu-

liert, herangehen, würde man sie philosophisch, historisch, biogra-

phisch in ihren Verzweigungen zurückverfolgen, so ließe sich wohl 

zeigen, dass Marx sich hier, mit diesem einen Satz, in eine Phase und 

in eine Strömung der deutschen Philosophie stellt und diese affirmiert, 

die das Zeitgeistthema jener Tage gewesen war: ein antireligiöses Rä-

sonnement, wie es seit der Mitte der Dreißigerjahre des 19. Jahrhun-

derts vorgetragen wurde, sich zunehmend radikalisierte und dann in je-

nem Buch des Hegelschülers Ludwig Feuerbach, auf das Marx hier of-

fensichtlich anspielt, in Das Wesen des Christentums, seine schärfste 

und präziseste Ausformung erfahren hatte. 

Warum in diesem Zusammenhang, wie Marx betonte, die Kritik 

der Religion die Voraussetzung aller Kritik sein musste, scheint ein-

leuchtend: Religion, könnte man mit Marx selbst sagen, war das Über-

bauphänomen schlechthin. Sie war, jetzt in Anlehnung an die Termino-

logie von Michel Foucault, der herrschende Diskurs. Alle Auseinan-

dersetzungen fanden in der Terminologie, Syntax und Semantik dieses 

Diskurses statt. Wenn irgendwo Widersprüche im Denken produktiv 

gemacht werden konnten, dann in dieser Sphäre – sieht man einmal 

von der realpolitischen Macht, die Religion und religiöse Institutionen 

in diesem Jahrhundert wohl noch gehabt haben mögen, ab. Marxens 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


28 | KONRAD PAUL LIESSMANN 

 

Anspruch, dass die Kritik der Religion die Voraussetzung aller Kritik 

sei, ist auch heute unter dieser Perspektive zu lesen. Es ging um die 

Destruktion eines Diskurstyps, der nicht mehr leistungsfähig genug 

schien, die theoretisch aufbrechenden Fragen zu thematisieren. Was 

sich dabei durchsetzte war eine Überbietung des religiösen Diskurses, 

die dennoch alle Merkmale desselben beibehalten hat. 

Ludwig Feuerbach also entlarvte die Religion als die Projektion der 

unerfüllten Sehnsüchte des Menschen und Gott als sein eigentliches 

Wesen. Religionskritik und mit ihr Ideologiekritik wird von nun stets 

nur diesen Gestus haben: den des hemmungslosen und lustvollen Ent-

larvens. Und die magische Formel dafür wird sein: Etwas ist nichts 

anderes als. Sie wird unter anderem auch von der Psychoanalyse auf-

gegriffen werden und sich als die Variante eines Denkens erweisen, 

das stets eine metaphysische Voraussetzung macht: dass die Dinge, das 

heißt, die Ideen, Vorstellungen, Gefühle und Handlungen der Men-

schen nie das sind, was sie scheinen oder zu sein vorgeben – sondern 

eben: nichts anderes als. Damit war eine der wirksamsten Reduktions-

formeln der Moderne und der Aufklärung gefunden. 

Religion also ist nach der Entfaltung dieser Kritik nichts anderes 

als die inverse Projektion der Sorgen und Nöte des Menschen auf die 

Leinwand einer imaginären Ewigkeit. Und deshalb konnte Marx 1843 

stellvertretend für eine Generation die Kritik der Religion für beendigt 

erklären. Feuerbachs Das Wesen des Christentums schien als philoso-

phische Überbietung der Religion selbst unüberbietbar. Damit war al-

les gesagt, Religion endlich auf den Punkt gebracht. Marxens Referat 

der zeitgenössischen Religionskritik ist dennoch singulär zu nennen 

und zurecht zum heiligen Text dieser Religionskritik geworden. Denn 

er hat ihr eine poetische Form gegeben und damit einige der schönsten 

Seiten philosophischer Weltliteratur geschrieben, ganz durchdrungen 

von einem flammenden Geist, der alles, nur sich selbst nicht, zu Asche 

werden ließ: 

 

»Das Fundament der irreligiösen Kritik ist: Der Mensch macht die Religion, die 

Religion macht nicht den Menschen [...] Die Religion ist die allgemeine Theo-

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FIGUREN DER RELIGIONSKRITIK UND IHRE AKTUALITÄT | 29 

 

rie dieser Welt, ihr enzyklopädisches Kompendium, ihre Logik in populärer 

Form, ihr spiritualistischer Point-d'honneur, ihr Enthusiasmus, ihre moralische 

Sanktion, ihre feierliche Ergänzung, ihr allgemeiner Trost- und Rechtferti-

gungsgrund. Sie ist die phantastische Verwirklichung des menschlichen We-

sens, weil das menschliche Wesen keine wahre Wirklichkeit besitzt. Der Kampf 

gegen die Religion ist also mittelbar der Kampf gegen jene Welt, deren geisti-

ges Aroma die Religion ist. Das religiöse Elend ist in einem der Ausdruck des 

wirklichen Elendes und in einem die Protestation gegen das wirkliche Elend. 

Die Religion ist der Seufzer der bedrängten Kreatur, das Gemüt einer herzlosen 

Welt, wie sie der Geist geistloser Zustände ist. Sie ist das Opium des Volkes. 

Die Aufhebung der Religion als des illusorischen Glücks des Volkes ist die 

Forderung seines wirklichen Glücks. Die Forderung, die Illusion über seinen 

Zustand aufzugeben, ist die Forderung, einen Zustand aufzugeben, der der Illu-

sionen bedarf. Die Kritik der Religion ist also im Keim die Kritik des Jammer-

tals, dessen Heiligenschein die Religion ist.« (Marx 1964: 378f.) 

 

Natürlich, man kennt diese Sätze; aber kennt man sie wirklich? Oder 

kennt man daraus nur das bis zum Überdruss entstellt zitierte Opium 

fürs (!) Volk? Lässt man sich im Rhythmus dieser Sätze wiegen, wird 

man die Kraft spüren, die sie ausstrahlen: ein prometheisches Feuer. 

Inbrünstiger ist die Kritik der Religion nie wieder vorgetragen worden; 

und gerade weil diese Kritik selbst von einer spirituellen Flamme ge-

nährt ist, hat sie die Religion getroffen wie kaum eine sonst. Nietzsche 

vielleicht ist im kalten Feuer der Kritik noch Marx vergleichbar, Freud 

schon nicht mehr. Was damit von Marx in nuce vorgelegt wird, ist eine 

Bestimmung des Verhältnisses von Geist und Wirklichkeit, die Geist 

als ganz spezifische Repräsentation wirklicher Verhältnisse deutet, und 

zwar als inverse Repräsentation. All das, was in der Wirklichkeit fehlt, 

findet sich in der Welt des Geistes. Der Geist spiegelt nicht Wirkliches, 

sondern Fehlendes. Während die Vampire sich nicht im optischen 

Spiegel sehen können, zeigt der Spiegel des religiösen Bewusstseins 

das, was in der Wirklichkeit nicht zu sehen ist. Die Defizite der Wirk-

lichkeit erscheinen als ein ideologischer Mehrwert im geistigen Leben. 

Darin liegt das eigentliche Raffinement der Marxschen Religionskritik. 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30 | KONRAD PAUL LIESSMANN 

 

Zu bedenken ist dabei, dass dieser ideologische Geist, der die Defizite 

der Wirklichkeit als Positiva repräsentiert, nicht etwas ist, das von 

außen dem Bewusstsein oktroyiert wird. Die Menschen müssen nicht 

zur Religion verführt werden, sie müssen nicht zu einer Ideologie ma-

nipuliert werden, sondern Religion, Ideologie, ja Bewusstsein über-

haupt sind in ihrer jeweiligen Form und Gestalt Resultat und Produkt 

der Defizite, Negativa und Differenzen des wirklichen Lebens - in der 

Weise aber notwendig und unhintergehbar. 

Die Kritik an diesem kompensatorischen Bewusstsein, so könnte 

man mit einem modernen Begriff sagen, hat nur insoweit Sinn und Be-

rechtigung – und deshalb ist die Fortsetzung dieser Kritik der Religion 

bis hin zu einer Kritik der Politik bei Marx in diesem Denkkontext von 

immanenter Logizität – als damit der Versuch unternommen wird, aus 

der Analyse kompensatorischer Bewusstseinsformen auf die Defizite 

selbst, denen sie entsprungen sein mochten, zurückzuschließen. In der 

Inversion gedacht – und dies meint Religionskritik bei Marx – markie-

ren, bezeichnen überhaupt erst die Elemente des religiösen Bewusst-

seins die Schwachstellen der gesellschaftlichen Wirklichkeit – Signifi-

kanten eines unsichtbaren Signifkats, das die Möglichkeit der Wirk-

lichkeit genannt werden könnte. Das Zeichen selbst hat aber auch prak-

tische Bedeutung: Es indiziert nicht nur ein Defizit, es ermöglicht 

auch, dieses Defizit zu ertragen und gerade nicht als Defizit wahrzu-

nehmen. Die Gestalten des religiösen Bewusstseins haben schlechthin 

kompensatorische Funktion. Erst deren reale Beseitigung, das heißt: 

die Auffüllung der Lebensdefizite, brächte die kompensatorische Leis-

tung des Bewusstseins zum Erliegen und den Signifikanten zum Ver-

schwinden – weil das leere Signifikat, seinerseits jetzt in inverser 

Form, gefüllt, das heißt: als Möglichkeit zur Wirklichkeit geworden 

wäre. Man muss die Pointe dieser Kritik vielleicht nochmals in anderen 

Worten betonen: Marx diagnostiziert bestimmte Bewusstseinsformen 

als Opiate, schließt daraus auf einen Zustand, der der Betäubung an-

scheinend bedarf und fordert eine Therapie, deren Resultat ein Leben 

sein soll, das des Opiats entbehren kann. Zentral für Marx ist die De-

chiffrierung der Gestalten des religiösen Bewusstseins als Arrangement 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FIGUREN DER RELIGIONSKRITIK UND IHRE AKTUALITÄT | 31 

 

von Symptomen, ohne das die Erkenntnis der Krankheit, das heißt: der 

Wirklichkeit in ihrem Elend, ebenso wenig möglich wäre wie das Le-

ben mit dieser Krankheit, das heißt: das Leben in diesem Elend. 

 

 

FREUDS RELIGIONSANALYSE 
 

Ähnlich wie Marx dem Kompensationsgedanken verpflichtet, wenn-

gleich in der Rhetorik nicht annähernd mehr so emphatisch, verfährt 

die Religionsanalyse von Sigmund Freud. Freud, der sich mehrfach mit 

dem Phänomen der Religion beschäftigt hatte – erstmals in Totem und 

Tabu, dann in Die Zukunft einer Illusion und zuletzt noch in Der Mann 

Moses und die monotheistische Religion – behandelt diese letztlich als 

ein Stück Irrationalität, eine Neurose, die ihre plausiblen Ursachen im 

Unbewussten und in der Frühgeschichte haben mag, letztlich aber auf-

geklärt und vom reifen Erwachsenen bzw. von reifen Kulturen über-

wunden werden kann. 

In seiner zentralen religionskritischen Schrift Die Zukunft einer Il-

lusion aus dem Jahre 1927 beschreibt Freud die ursprüngliche Funktion 

der Religion als eine Aufgabe, die dem Menschen mit den Grausam-

keiten der Natur und des Schicksals versöhnen soll, wobei die ur-

sprüngliche Omnipotenz der Götter im Laufe schon der frühen Kultu-

ren zugunsten anderer Erklärungs- und Deutungsmodalitäten beschnit-

ten wird. Religion wird zu einer letzten Sinninstanz, die als Grundlage 

für jenen Triebverzicht gilt, ohne den keine Kultur sein könnte: 

 

»Die Götter behalten ihre dreifache Aufgabe, die Schrecken der Natur zu ban-

nen, mit der Grausamkeit des Schicksals, besonders wie es sich im Tode zeigt, 

zu versöhnen und für die Leiden und Entbehrungen zu entschädigen, die dem 

Menschen durch das kulturelle Zusammenleben auferlegt werden.« (Freud 

1982a: 152) 

 

Aber die Götter werden diesen Aufgaben nicht in gleicher Weise ge-

recht. Schon bald, so Freud, merken die Menschen, dass Naturereignis-

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32 | KONRAD PAUL LIESSMANN 

 

se nach einer inneren Notwendigkeit ablaufen, die den Eingriffs- und 

Steuerungsmöglichkeiten der Götter enge Grenzen setzen. Aber auch 

bei der Frage, wie die Menschen den Schicksalsschlägen entgehen 

können, ist auf die Götter wenig Verlass. Die Griechen nahmen sogar 

an, dass Moira, das Schicksal selbst über den Göttern stehe und diese 

selbst ihre Schicksale haben. Letztlich bleibt den Göttern nur jener Be-

reich als mächtige Wirkungsstätte, wo es um das Zusammenleben der 

Menschen geht, also um die Moral. Hier wird ein »Schatz von Vorstel-

lungen« geschaffen, der aus dem Bedürfnis kommt, die menschliche 

Hilflosigkeit erträglich zu machen, die Götter sollen die Leiden, die 

sich Menschen wechselseitig zuführen, verringern und über jene »Kul-

turvorschriften«, also moralische Normen und Regeln wachen, denen 

man, um sie durchzusetzen, einen göttlichen Ursprung zuschrieb. Die 

Vorstellung, dass das Leben einen Sinn habe, der sich nicht im be-

grenzten und unsicheren irdischen Dasein erschöpft, verstärkt nach 

Freud die Schutzfunktion solch einer göttlichen Ordnung. 

Diese stützende und gleichzeitig den Menschen restringierende 

Funktion der Religion gilt es zu durchschauen. Die religiösen Vorstel-

lungen, so Freud, sind 

 

»nicht Niederschläge der Erfahrung oder Endresultate des Denkens, es sind Il-

lusionen, Erfüllungen der ältesten, stärksten, dringendsten Wünsche der 

Menschheit; das Geheimnis ihrer Stärke ist die Stärke dieser Wünsche. [...] 

Durch das gütige Walten der göttlichen Vorsehung wird die Angst vor den Ge-

fahren des Lebens beschwichtigt, die Einsetzung einer sittlichen Weltordnung 

versichert die Erfüllung der Gerechtigkeitsforderung, die innerhalb der mensch-

lichen Kultur so oft unerfüllt geblieben ist, die Verlängerung der irdischen 

Existenz durch ein zukünftiges Leben stellt den örtlichen und zeitlichen Rah-

men bei, in dem sich diese Wunscherfüllungen vollziehen sollen. Antworten 

auf Rätselfragen der menschlichen Wißbegierde, wie nach der Entstehung der 

Welt und der Beziehung zwischen Körperlichem und Seelischem, werden unter 

den Voraussetzungen dieses Systems entwickelt; es bedeutet eine großartige 

Erleichterung für die Einzelpsyche, wenn die nie ganz überwundenen Konflikte 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FIGUREN DER RELIGIONSKRITIK UND IHRE AKTUALITÄT | 33 

 

der Kinderzeit aus dem Vaterkomplex ihr abgenommen und einer von allen an-

genommenen Lösung zugeführt werden.« (Freud 1982a: 164) 

 

Freud bleibt allerdings nicht bei dieser letztlich positiven Funktionszu-

schreibung stehen. Bei allem Verständnis für die Leistungen der reli-

giösen Vorstellungen für die psychische Stabilisierung des Menschen 

sieht er diese in einem Widerspruch zu jener Wissenschaftlichkeit, die 

sich der Aufklärung verpflichtet fühlt – wobei Aufklärung hier einen 

klaren Sinn bekommt: Aufdecken funktionaler Zusammenhänge in 

symbolischen Ordnungen und Ersetzung derselben durch jene Realität, 

wie sie der unbestechliche und – zumindest war dies Freuds Hoffnung 

– symbolisch unbedarfte Blick der Wissenschaften freigibt: 

 

»Wenden wir uns nach dieser Orientierung wieder zu den religiösen Lehren, so 

dürfen wir wiederholend sagen: Sie sind sämtlich Illusionen, unbeweisbar, 

niemand darf gezwungen werden, sie für wahr zu halten, an sie zu glauben. Ei-

nige von ihnen sind so unwahrscheinlich, so sehr im Widerspruch zu allem, 

was wir mühselig über die Realität der Welt erfahren haben, dass man sie – mit 

entsprechender Berücksichtigung der psychologischen Unterschiede – den 

Wahnideen vergleichen kann. Über den Realitätswert der meisten von ihnen 

kann man nicht urteilen. So wie sie unbeweisbar sind, sind sie auch unwider-

legbar. Man weiß noch zu wenig, um ihnen kritisch näherzurücken. Die Rätsel 

der Welt entschleiern sich unserer Forschung nur langsam, die Wissenschaft 

kann auf viele Fragen heute noch keine Antwort geben. Die wissenschaftliche 

Arbeit ist aber für uns der einzige Weg, der zur Kenntnis der Realität außer uns 

führen kann« (Freud 1982a: 165f.) 

 

– denn, so Freud wenig später mit einem Optimismus, der längst brü-

chig geworden ist, auch wenn er noch einmal drastisch demonstriert, 

was Aufklärung tatsächlich einmal bedeutete: »Unsere Wissenschaft ist 

keine Illusion. Eine Illusion aber wäre es zu glauben, dass wir anders-

woher bekommen könnten, was sie uns nicht geben kann.« (Freud 

1982a: 189) Die eingestandenen Defizite der wissenschaftlichen Ratio-

nalität können durch die Annahme transzendenter Instanzen nicht aus-

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34 | KONRAD PAUL LIESSMANN 

 

geglichen werden. Die Vernunft der Aufklärung weiß sich mit ihrem 

Ungenügen alleingelassen. Vor allem aber: Dass die Wissenschaft 

nicht alles geben, nicht alle Fragen beantworten, nicht jedes Sinnbe-

dürfnis befriedigen kann, ist kein Indiz oder Grund für religiöse Denk-

formen. 

 

 

NIETZSCHES FUNDAMENTALE RELIGIONSKRITIK 
 

Die letzte Figur der Religionskritik, die ich Ihnen vorführen will, ist 

frei von solch aufklärerischen Optimismus – und dies, obwohl sie zeit-

lich gesehen vor Freud entworfen wurde. Die Rede ist von Friedrich 

Nietzsche, der wie kaum ein anderer in der unbestreitbaren Notwen-

digkeit einer fundamentalen Religionskritik die große Tragödie des 

modernen Menschen erblickte. Wohl ging auch Nietzsche durch eine 

Phase der Aufklärung, die sich freut, das widervernünftige Gaukelspiel 

der Götter und ihrer Versprechen durchschaut zu haben. Ein Aphoris-

mus aus Menschliches, Allzumenschliches mag dies verdeutlichen. Er 

trägt den bezeichnenden Titel Die Gefangenen. Im Hof eines Gefäng-

nisses erwarten die Insassen ein Strafgericht, als einer von ihnen plötz-

lich behauptet, der Sohn des Gefängniswärters zu sein und die Mög-

lichkeit zu haben, alle freizulassen, man müsse nur an ihn glauben. Er 

erntet Hohn und Spott, der sich verstärkt, als die Nachricht verbreitet 

wird, dass der Gefängniswärter gestorben sei: 

 

»Holla, schrien Mehrere durcheinander, holla! Herr Sohn, Herr Sohn, wie steht 

es mit der Erbschaft? Sind wir vielleicht jetzt deine Gefangenen? – ›Ich habe es 

euch gesagt, entgegnete der Angeredete mild, ich werde Jeden freilassen, der an 

mich glaubt, so gewiss als mein Vater noch lebt‹. – Die Gefangenen lachten 

nicht, zuckten aber mit den Achseln und liessen ihn stehen.« (Nietzsche 1980a: 

591) 

 

Das Erlösungsangebot der Religion stößt in dieser Parabel auf höhni-

schen Unglauben, gleichzeitig wird deutlich, dass dieses Angebot auf 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FIGUREN DER RELIGIONSKRITIK UND IHRE AKTUALITÄT | 35 

 

keine empirische Evidenz, sondern nur auf den Glauben daran verwei-

sen kann. Ebenso deutet sich der Tod Gottes im Versterben des Ge-

fängniswärters schon an. Im Zentrum aber steht noch die Paradoxie des 

Glaubens. Religionen versprechen Realitätsmächtigkeit durch einen 

Akt des Glaubens, der selbst durch alle Realität widerlegt erscheint. 

Indem die Aufklärung dies durchschaut, geschieht allerdings mehr, als 

dass sich nur eine Illusion in ein Nichts auflöste. Was es heißt, sich der 

Paradoxie des Glaubens nicht mehr auszusetzen, und das Verschwin-

den Gottes als die letzte Realität zu nehmen, hat Nietzsche dann in je-

ner Verkündigung auf den Punkt gebracht, die ihn gleichermaßen be-

rühmt wie berüchtigt machte: Gott ist tot. Nietzsche machte in der Tat 

mit diesem Satz, den in der Tat nicht er erfunden hat, radikal ernst. Es 

findet sich diese berühmte Passage in der Fröhlichen Wissenschaft, es 

ist der 125. Aphorismus, und man muss diesen Satz im Kontext lesen, 

weshalb er an dieser Stelle ausführlich zitiert sei. Die Überschrift lautet 

Der tolle Mensch: 

 

»Habt ihr nicht von jenem tollen Menschen gehört, der am hellen Vormittage 

eine Laterne anzündete, auf den Markt lief und unaufhörlich schrie: ›Ich suche 

Gott! Ich suche Gott!‹  Da dort gerade Viele von Denen zusammen standen, 

welche nicht an Gott glaubten, so erregte er ein grosses Gelächter. [...] Der tolle 

Mensch sprang mitten unter sie und durchbohrte sie mit seinen Blicken. ›Wo-

hin ist Gott? rief er, ich will es euch sagen! Wir haben ihn getödtet,  ihr und 

ich! Wir Alle sind seine Mörder! Aber wie haben wir diess gemacht? Wie ver-

mochten wir das Meer auszutrinken? Wer gab uns den Schwamm, um den gan-

zen Horizont wegzuwischen? Was thaten wir, als wir diese Erde von ihrer Son-

ne losketteten? Wohin bewegt sie sich nun? Wohin bewegen wir uns? Fort von 

allen Sonnen? Stürzen wir nicht fortwährend? Und rückwärts, seitwärts, vor-

wärts, nach allen Seiten? Giebt es noch ein Oben und ein Unten? Irren wir nicht 

wie durch ein unendliches Nichts? Haucht uns nicht der leere Raum an? Ist es 

nicht kälter geworden? Kommt nicht immerfort die Nacht und mehr Nacht? 

Müssen nicht Laternen am Vormittage angezündet werden? Hören wir noch 

Nichts von dem Lärm der Todtengräber, welche Gott begraben? Riechen wir 

noch Nichts von der göttlichen Verwesung?  auch Götter verwesen! Gott ist –

–

–

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36 | KONRAD PAUL LIESSMANN 

 

todt! Gott bleibt todt! Und wir haben ihn getödtet! Wie trösten wir uns, die 

Mörder aller Mörder? Das Heiligste und Mächtigste, was die Welt bisher be-

sass, es ist unter unseren Messern verblutet,  wer wischt diess Blut von uns ab? 

[...] Es gab nie eine grössere That,  und wer nur immer nach uns geboren 

wird, gehört um dieser That willen in eine höhere Geschichte, als alle Ge-

schichte bisher war!‹[...]« (Nietzsche 1980b: 480f.) 

 

Das Interessante an diesem Aphorismus ist die Konstellation, in der 

dies verkündet wird. Der tolle Mensch agiert wie Diogenes, der am 

Marktplatz von Athen am helllichten Tag mit der Laterne den platoni-

schen Menschen suchte. Diese kynische Geste sollte zeigen, dass es 

sinnlos ist, nach einer abstrakten Idee zu suchen. Es gibt keine Idee 

vom Menschen, es gibt nur konkrete Menschen in ihrer jeweiligen Be-

sonderheit. Nietzsche sucht nun Gott. Und so wie Diogenes das Wesen 

des Menschen nicht am Marktplatz finden konnte, so kann hier auch 

Gott nicht gefunden werden. 

Der Tod Gottes wird aber, dies muss betont werden, jenen verkün-

det, die ohnehin nicht an Gott glauben. Die vermeintlich Aufgeklärten 

werden über die Beschaffenheit und Konsequenzen ihrer Aufklärung 

aufgeklärt, denn sie wissen nicht, was ihr Unglaube eigentlich bedeu-

tet. Es geht Nietzsche nicht darum, einem gläubigen Menschen seinen 

Gott zu nehmen. Es geht Nietzsche darum zu zeigen, dass gerade dort, 

wo man sich ohnehin aufgeklärt dünkt, auf den Tod Gottes nur mit 

Unverständnis reagieren kann. 

Nietzsche ist in seiner Religionskritik vielleicht tatsächlich einen 

Schritt weiter gegangen als die großen Aufklärer Marx und Freud, die 

Religion als letztlich entbehrliche, ja schädliche Illusion entlarven 

wollten. Nietzsche aber fragt weiter: Wir haben also diese Illusion ent-

larvt, denn dieser Akt der Entlarvung ist der Tod Gottes; jetzt haben 

wir die größte Selbsttäuschung des Menschen destruiert, aber was pas-

siert nun? Wie sehen wir aus ohne diese Illusion, was bedeutet es, 

wenn man sie wegnimmt? Trifft dann das zu – was Marx vermutet hat-

te –, dass wir in vollem Bewusstsein unsere Kräfte werden gestalten 

können oder bedeutet das nicht im Grunde eine unendliche Leere? Ha-

–

–

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FIGUREN DER RELIGIONSKRITIK UND IHRE AKTUALITÄT | 37 

 

ben wir das schon begriffen, in all unserer Aufgeklärtheit, was es heißt, 

dass wir den einzigen Fixpunkt unseres Daseins, Denkens, die große Il-

lusion, die uns bisher am Leben erhalten hat, verloren haben? 

Nietzsche interessierten die radikalen Konsequenzen, die der größ-

te Triumph des aufgeklärten Zeitalters, der Tod Gottes, zur Folge ha-

ben muss. Der tolle Mensch, der halb wahnsinnig ist, deutet an, was 

dies bedeutet: Es ist die größte Tat, die in der Geschichte je vollbracht 

wurde, aber wir wissen es nicht; und es bleibt uns nichts anderes übrig, 

nachdem wir Gott getötet haben, als selbst Götter zu werden. 

Nietzsches umstrittenes und auch politisch missbrauchtes Konzept 

der Übermenschen, wie er es in seinem philosophischen Roman Also 

sprach Zarathustra immer wieder andeutete und umspielte, zieht diese 

Konsequenz aus dem Tod Gottes. Das Geschöpf wird nun zum Schöp-

fer seiner selbst. Nicht die vermeintliche Ebenbildlichkeit des Men-

schen gegenüber seinem Gott wird zum Maßstab des Handelns, son-

dern der Mensch verändert mit sich auch diese Maßstäbe. Und es ist 

nur ein kleiner Schritt von diesen Überlegungen zu den aktuellen De-

batten über Selbstoptimierung, Enhancement und Transhumanismus. 

Und gerade hier wird deutlich, dass uns Religionen oder Gottesbil-

der keine Orientierung mehr zu geben vermögen in Hinblick auf die 

Frage, wie wir mit den Möglichkeiten des medizinisch-technischen 

Überschreiten der tradierten Grenzen des Menschlichen umgehen sol-

len. Wir bleiben auf uns selbst und damit auf eine existentielle Leer-

stelle angewiesen. Nietzsche kommt das Verdienst zu, auch darauf 

hingewiesen zu haben, dass wir uns mit dieser Aufgabe womöglich et-

was zugemutet haben, dessen Größe und Schwere uns noch gar nicht 

bewusst ist. 

 

 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38 | KONRAD PAUL LIESSMANN 

 

LITERATUR 
 

Epikur (1983): Von der Überwindung der Furcht. Stuttgart. 

Feuerbach, Ludwig (1984a): »Das Wesen des Christentums«, in: Ders., 

Gesammelte Werke, Bd. 5, hrsg. v. Werner Schuffenhauer und 

Wolfgang Harich, Berlin. 

Feuerbach, Ludwig (1984b): »Vorlesungen über das Wesen der Reli-

gion. Nebst Zusätzen und Anmerkungen«, in: Ders., Gesammelte 

Werke, Bd. 6, hrsg. v. Werner Schuffenhauer und Wolfgang Ha-

rich, Berlin. 

Freud, Sigmund (1982a): »Die Zukunft einer Illusion«, in: Ders., Stu-

dienausgabe in Zehn Bänden, Bd. IX: Fragen der Gesell-

schaft/Ursprünge der Religion, hrsg. v. Alexander Mitscherlich, 

James Strachey und Angela Richards, Frankfurt a.M. 

Freud, Sigmund (1982b): »Der Mann Moses und die monotheistische 

Religion: Drei Abhandlung«, in: Ders., Studienausgabe in Zehn 

Bänden, Bd. IX: Fragen der Gesellschaft/Ursprünge der Religion, 

hrsg. v. Alexander Mitscherlich, James Strachey und Angela Ri-

chards, Frankfurt a.M. 

Freud, Sigmund (1982c): »Totem und Tabu«, in: Ders., Studienausga-

be in Zehn Bänden, Bd. IX: Fragen der Gesellschaft/Ursprünge der 

Religion, hrsg. v. Alexander Mitscherlich, James Strachey und An-

gela Richards, Frankfurt a.M.  

Marx, Karl (1964) »Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Ein-

leitung.«, in: Karl Marx-Friedrich Engels-Werke (MEW), Bd. 1, 

hrsg. v. Institut für Marxismus-Leninismus beim ZK der SED, Ber-

lin, S. 378-391. 

Nietzsche, Friedrich (1980a): »Menschliches, Allzumenschliches II« 

in: Ders., Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe (KSA), Bd. 

2, hrsg. v. Giorgio Colli und Mazzino Montinari, München, S. 367-

704. 

Nietzsche, Friedrich (1980b): » Die fröhliche Wissenschaft« in: Ders., 

Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe (KSA), Bd. 3, hrsg. v. 

Giorgio Colli und Mazzino Montinari, München, S. 343-651. 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FIGUREN DER RELIGIONSKRITIK UND IHRE AKTUALITÄT | 39 

 

Nietzsche, Friedrich (1980c): »Also sprach Zarathustra« in: Ders., 

Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe (KSA), Bd. 4, hrsg. v. 

Giorgio Colli und Mazzino Montinari, München, S. 9-408. 

Weber, Max (1995): Wissenschaft als Beruf. Stuttgart. 

 

 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

Glauben und Wissen  

in den Wissenschaften 

VOLKER GERHARDT 

 

 

 

MISSTRAUEN GEGENÜBER DEN WISSENSCHAFTEN 
 

Vor einer Woche habe ich in Wittenberg auf einem Podium gesessen, 

bei dem es um das Problem der globalen Nachhaltigkeit des menschli-

chen Handelns ging und dabei speziell um die Frage, was denn die 

Kirchen tun können, um nicht nur überzeugend, sondern auch wirksam 

dem Eindruck entgegenzutreten, es sei schon viel zu spät, um über-

haupt noch pessimistisch zu sein. 

Durch den zuvor gehörten Vortrag eines führenden Mitarbeiters 

des Potsdamer Instituts für Klimaforschung standen die Hörer im Saal 

und die Diskutanten auf dem Podium mehrheitlich unter dem Ein-

druck, dass die Menschheit dabei sei, sich nunmehr selbst abzuschaf-

fen. Das Bonmot von Paul Watzlawick, die Lage, sei aussichtslos, aber 

nicht ernst, wurde durch einen Wiener Kollegen auch gleich auf das 

Schönste personalisiert, indem er seinen Beitrag mit dem die größte 

existenzielle Katastrophe in einen persönlichen Glücksfall verkehren-

den Nestroy-Wort eröffnete: »Wenn alle Stricke reißen, hänge ich 

mich auf.« 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42 | VOLKER GERHARDT 

 

Später überwog der Ernst bei der Betrachtung der Lage. Von einem 

aufgeschlossenen Vertreter der Kirche wurde beklagt, dass Glaubens-

positionen insbesondere in Expertenkreisen in Wissenschaft, Verwal-

tung und Politik als historisch überholt bezeichnet und beiseitegescho-

ben werden. Und dies nicht nur bei Fragen des kirchlichen Engage-

ments: Auch die Prognosen der Klimaforscher würden als bloßes 

»Glaubensbekenntnis« abgetan. 

Dass dies noch harmlos ist, wissen wir aus den jüngsten Anhörun-

gen im amerikanischen Repräsentantenhaus. Dort haben Vertreter des 

neuen Präsidenten die sogenannte »Klimalobby« der Umweltforscher 

geradeheraus als »Stalinisten« abgetan, die, wie alle anderen Trump-

Gegner, nichts anderes im Sinn hätten, als parteiliche fake-news zu 

verbreiten. Denn sie stellten Behauptungen über Ereignisse in einer 

Zukunft auf, über die es noch gar kein Wissen gebe. Diesen Miss-

brauch der Wissenschaft kenne man aus den Prognosen des zur Herr-

schaft gelangten Marxismus, der seine doktrinären Überzeugungen von 

der historischen Überlegenheit des Kommunismus als Ergebnis wis-

senschaftlicher Analysen ausgegeben habe. 

 

 

SCHWIERIGKEITEN IM UMGANG MIT DEM WISSEN 
 

Wie geht man mit derartigen Aussagen über Erkenntnisse und Schluss-

folgerungen aus wissenschaftlichen Einsichten um, unabhängig davon, 

wer sie in die Welt setzt? Als Wissenschaftler kann man in marches for 

science auf die Straße gehen, um für den Wert und die Dringlichkeit 

der auf Wahrheit verpflichteten Erkenntnis zu demonstrieren. Aber 

damit wird man bestenfalls etwas für die Anerkennung und Förderung 

der Wissenschaften tun. Vielleicht kann man auch die Schließung von 

Universitäten oder die Austrocknung ganzer Fachgebiete verhindern. 

Mit seiner Demonstration tritt der Wissenschaftler zunächst jedoch nur 

für das Versprechen ein, gute Wissenschaft treiben zu wollen. 

Gute Wissenschaft muss sich, ganz gleich, mit welchen Themen 

und Problemen sie sich befasst, auf objektives Erkennen verpflichten. 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GLAUBEN UND W ISSEN IN DEN W ISSENSCHAFTEN | 43 

 

Wissenschaftliche Erkenntnis ist auf freie und öffentliche Nachprüfung 

angelegt. Sie kann sich nur auf das stützen, was man durch bestätigte 

Berichte aus der Vergangenheit weiß; vornehmlich aber muss sie sich 

auf das beschränken, was sich in den nach anerkannten Kriterien erho-

benen Daten aus unparteilicher Beobachtung und kontrollierter Mes-

sung bestätigen lässt. Dieses Wissen reicht so weit und so lange es 

nicht durch gegenteilige Erkenntnis widerlegt ist. 

Das gilt für alle Wissenschaften. Und so kann man, wenn man 

nicht zu dem Fach gehört, dessen Aussagen strittig sind, nur darauf 

vertrauen, dass ihnen solide, in umfassend angelegten, in hinreichend 

überprüften Verfahren ermittelte und neutral beurteilte Forschungen 

zugrunde liegen. Die Ergebnisse müssen vor einer Fachöffentlichkeit 

bestehen; und sie sollten aus einem sowohl allgemeinwissenschaftli-

cher wie auch öffentlicher Kontrolle unterstehenden Wissenschaftssys-

tem stammen. 

Schon dabei sind konkurrierende Absichten und Meinungen im 

Spiel, auf die wir vertrauen, wenn die Objektivität in Frage steht. Al-

lein auf die Ernsthaftigkeit und den Wahrheitsanspruch der einzelnen 

Wissenschaftler zu vertrauen, reicht leider, so unverzichtbar sie sind, 

nicht aus. Auch das Wissenschaftssystem selbst ist auf kritische Kont-

rolle angewiesen, in die ihrerseits gegensätzliche Interessen als Garan-

ten der Verlässlichkeit der verantwortlichen Personen und Institutionen 

eingelassen sind. 

Letztlich sind gerade auch die Wissenschaften auf das politische 

System einer offenen Gesellschaft angewiesen, ein System, das über 

prüfende Instanzen verfügen und jedem Bürger die Chance einräumen 

muss, die Ergebnisse der Wissenschaften öffentlich zu befragen. 

Auf ein gesellschaftliches System dieser Art, ist man als einzelner 

Wissenschaftler auch deshalb angewiesen, weil man nicht alles selbst 

überblicken kann, was im Namen der Wissenschaft als Erkenntnis vor-

getragen wird. Die unerhörte und ständig wachsende Menge wissen-

schaftlicher Erträge nötigt jeden Forscher auf die bereits in seiner Dis-

ziplin erforderlichen checks and balances zu vertrauen, wobei er in der 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44 | VOLKER GERHARDT 

 

eigenen Forschung und Lehre sein Bestes zu geben hat und dabei dar-

auf hofft, dass auch die anderen Wissenschaftler ihr Bestes geben. 

Auch dabei setzen wir auf die vielfältigen Formen der kollegialen, 

institutionellen und politischen Kritik. Und wo sie nicht zwanglos wir-

ken, sind für den Notfall Sicherungen durch Leitungsgremien, Ethik-

kommissionen und Justiz erforderlich. 

Wo aber der Einzelne allgemein über die Einsichten aus anderen 

Disziplinen urteilt, bleibt ihm auch als Forscher nur die Möglichkeit, 

sich als Bürger zu verstehen, der, gestützt auf die allgemein verfügba-

ren Informationen, sich seiner Urteilskraft zu bedienen hat, um sich ihr 

entsprechend zu verhalten. – Das füge ich nur hinzu, um kenntlich zu 

machen, wie wichtig es ist, sich auf eine, letztlich nur durch Vielfalt zu 

erreichende, verlässliche und nachprüfbare Berichterstattung durch die 

öffentlichen Medien stützen zu können. 

Man sieht also allein mit Blick auf die Prämissen guter Wissen-

schaft, dass sie nicht unabhängig von politischen und gesellschaftli-

chen Voraussetzung sind. Wo die Bürger nicht die Freiheit haben, öf-

fentlich zu urteilen, hat es die Wissenschaft schwer, mit ihren Ergeb-

nissen zu überzeugen, so ungerecht das im Einzelfall gegenüber den 

ganz der Forschung und der Aufklärung hingegebenen Personen auch 

sein mag. 

 

 

EIN MÖGLICHER BEITRAG DER PHILOSOPHIE 
 

Gesetzt, man wäre ein Klimaforscher, könnte man im Streit über die 

angeblichen Glaubensfragen in die sachliche Debatte über die strittigen 

Prognosen eintreten. Wäre man Soziologe, Politikwissenschaftler oder 

Ökonom, hätte man sich zu fragen, wie es zur Zerrüttung der politi-

schen Umgangsformen und des persönlichen Anstands in der öffentli-

chen Kultur und speziell zum Zivilisationsbruch in Washington kom-

men konnte. 

Dabei dürfte deutlich werden, wie stark wir alle von der Debatte 

über »Lügenpresse« und fake-news betroffen sind. Es müsste beschrie-

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GLAUBEN UND W ISSEN IN DEN W ISSENSCHAFTEN | 45 

 

ben werden, welche Gefahren der Zerfall einer von moralischer An-

erkennung getragenen öffentlichen Auseinandersetzung für die Zivil-

gesellschaft birgt. Schließlich wäre zu betonen, wie stark wir alle von 

den sich mit unheimlicher Geschwindigkeit vollziehenden Verschie-

bungen im kulturellen Gefüge der Welt und von ihren jederzeit medial 

vergegenwärtigten Gegensätzen zwischen arm und reich betroffen 

sind. Und nicht nur die Wissenschaftler, sondern wir alle haben bis in 

unser eigenes Verhalten hinein zu erkennen, wie groß die moralischen 

und juridischen Anforderungen sind, die uns die digitalen Medien ab-

verlangen. 

Als Vertreter meines Fachs, der Philosophie, ist es mir nicht mög-

lich, in die Erörterung der naturwissenschaftlichen Sachfragen einzu-

steigen, um in Kenntnis der Messungen und ihrer Extrapolation zu ent-

scheiden, wer hier Recht hat. Ich könnte allenfalls in Frage stellen, ob 

selbst gesicherte naturwissenschaftliche Erkenntnisse in der Lage sein 

können, uns eindeutige Handlungsanweisungen zu geben und geophy-

sikalische Prognosen abzugeben, die selbst noch für künftige Genera-

tionen gültig sind. Offen ist auch, ob es zulässig ist, aus einer Deskrip-

tion der erdgeschichtlichen Veränderungen allgemein verbindliche 

Normen für das ökonomische und politische Verhalten der Menschheit 

als ganzer abzuleiten? 

Als Philosoph ohnehin von der Einheit in der Vielfalt der Wissen-

schaften überzeugt, kann ich nur mit Interesse konstatieren, dass nach 

den Atomphysikern der fünfziger Jahre des 20. Jahrhunderts nun auch 

die Geophysiker des 21. Jahrhunderts darangehen, sich über die bislang 

immer wieder behauptete Kluft zwischen Natur- und Geisteswissen-

schaften hinweg zu setzen. 

Um nur ein Beispiel zu geben: In ihrer Option für das Anthropozän 

ziehen Chemiker, Physiker, und Meteorologen aus deskriptiven Befun-

den, weitreichende normative Konsequenzen. Nach dem Urteil der seit 

David Hume und Immanuel Kant für verbindlich gehaltenen Wissen-

schaftstheorie begehen sie damit einen »Kategorienfehler«, der darin 

besteht, aus einem Sein ein Sollen abzuleiten. 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46 | VOLKER GERHARDT 

 

Zu dieser Frage, über die derzeit, gerade mit Blick auf die Prokla-

mation eines neuen Erdzeitalters, viel gesprochen wird, gäbe es auch 

aus der Sicht der Philosophie einiges zu sagen. Kategorien, die ihren 

Sinn bislang nur in der Ordnung geschichtlicher Tatbestände hatten, 

werden nunmehr auf die Zukunft ausgeweitet. Das mit dem vor etwa 

zweihundert Jahren einsetzenden Siegeszug der Dampfmaschine und 

der alsbald folgenden künstlichen Düngung, schließlich der massenhaf-

te Ausstoß zahlloser Abgase sowie der Mensch und Umwelt schwer 

belastende langlebige Müll bedrohen den Fortbestand der Menschheit. 

Damit, so die Forscher, habe das Anthropozän begonnen, das von 

nun an auf etwa 15.000 Jahre geschätzt wird, in denen der Mensch die 

Chance haben soll, in ein Gleichgewicht mit der Natur zurückzufinden. 

Diese normative Prognose wirft ethische, politische und methodologi-

sche Probleme auf, zu denen die Philosophie nicht schweigen darf. 

Von ihnen kann ich hier nur ein Randproblem behandeln, dass die 

Behauptung aufnimmt, die gegenwärtige Klimaforschung münde in ein 

»Glaubensbekenntnis«. Dabei frage ich nicht, ob – und gegebenenfalls 

wie – es uns in methodisch korrekter Weise gelingen kann, aus der de-

skriptiven Beschreibung eines Sachverhalts eine präskriptive Schluss-

folgerung für ein von uns gefordertes Handeln zu ziehen. Ich konzent-

rieren mich vielmehr auf die offenkundig Anstoß erregende Umset-

zung einer aus empirischen Daten hochgerechneten Zukunftsprognose 

in eine normierende Zukunftserwartung, wie sie uns in der Geschichts-

philosophie und in den Lehren der Religion begegnet. Dabei geht es 

um einen für viele offenbar befremdlichen Zusammenhang: nämlich 

um den zwischen Wissen und Glauben. 

 

 

GLAUBEN ALS EINSTELLUNG ZUM WISSEN 
 

Die schlichte Tatsache, dass bloßes Wissen niemals ausreicht, um in 

der von uns selbst für nötig befundenen Weise zu handeln, hat vier As-

pekte: Erstens ist zu konstatieren, dass auch das beste Wissen begrenzt 

ist und weder räumlich noch zeitlich so weit reicht, dass es sichere Ent-

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GLAUBEN UND W ISSEN IN DEN W ISSENSCHAFTEN | 47 

 

scheidungen erlaubt. Wir müssen in so gut wie jedem Fall mit Ge-

wohnheiten und Wahrscheinlichkeiten rechnen, die das für das Leben 

niemals zureichende Wissen komplettieren. 

Zweitens haben wir uns in der Verteidigung des Wissens einzuge-

stehen, dass es sich wandelt. Wissen ist auf Vermehrung eingestellt 

und kann sich gerade darin auch in seinen als sicher angenommenen 

Beständen als ungenau, oft sogar als falsch erweisen. Das gilt nicht nur 

für die auf Wissen beruhenden Alltagserwartungen, sondern gerade 

auch für die großen Theoriekonstellationen, die in Epochen- und Para-

digmenwechseln untergehen. Darauf aber können wir im Handeln erst 

Rücksicht nehmen, wenn sie in ihrer neuen Verbindlichkeit anerkannt 

sind. Doch solange kann nur in seltenen Fällen gewartet werden. 

Also handeln wir normalerweise im Bewusstsein einer Unsicher-

heit – nicht nur mit Blick auf das Kommende überhaupt, sondern auch 

in der Hoffnung auf die sachliche Verlässlichkeit des bestehenden 

Wissens. Das mag mit Blick auf die Kenntnis der basalen Naturprozes-

se als ein lediglich geringes Risiko erscheinen. Bedenken wir jedoch, 

dass wir auch im gesellschaftlichen Kontext bei ökonomischen, juridi-

schen und politischen, erst recht bei den persönlichen Entscheidungen 

einen beträchtlichen Anteil an Wissen zugrunde legen, wird deutlich 

wie sehr wir gerade auch als sich auf ihr Wissen stützende, rational 

kalkulierende Subjekte ins Ungewisse gehen. 

Angesichts der in den ersten beiden Punkten herausgestellten sach-

lichen und zeitlichen Unzulänglichkeit des Wissens können wir der 

Frage nicht ausweichen, was uns überhaupt veranlasst, so beharrlich 

auf das Wissen zu setzen. Ist es nicht offenkundig, dass wir es als un-

erlässlich ansehen? Immerzu sind wir um neue Informationen bemüht, 

hören Nachrichten, geben Neuigkeiten weiter und sorgen dafür, dass 

die uns nachwachsende Generation etwas lernt. In alledem geht es im-

mer auch um Wissen. Das zeigt sich insbesondere dann, wenn weitrei-

chende private und berufliche Entscheidungen bevorstehen. 

Doch gerade in diesen Fällen zeigt sich nicht selten schon recht 

bald, dass wir uns getäuscht haben – die konsultierten Fachleute nicht 

ausgenommen. Fragen wir, was uns trotzdem dazu bringt, weiterhin 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48 | VOLKER GERHARDT 

 

auf das Wissen zu setzen, können wir uns zwar auf statistische Durch-

schnittswerte berufen, die in singulären, vor allem in existenziell ent-

scheidenden Lagen aber unbrauchbar sind. Und so müssen wir uns 

wohl oder übel eingestehen, dass es ein tiefsitzendes Vertrauen in das 

Wissen gibt, das auch durch enttäuschende Einzelerfahrungen nicht zu 

zerrütten ist. 

Dieses Vertrauen in das Wissen kann, selbst in den Fällen, in denen 

es weitestgehend durch alltägliches oder wissenschaftliches Wissen 

abgedeckt ist, niemals allein durch Wissen getragen sein! Stets kommt 

ein affektives Moment hinzukommen, das die Kräfte des Vertrauens 

und der Hoffnung mobilisiert und uns immer wieder von neuem über-

zeugt sein lässt. 

Der umfassendste Ausdruck, den es für dieses Konglomerat aus 

Vertrauen, Hoffnung und Überzeugung gibt, ist der des Glaubens. 

Damit habe ich den dritten Punkt benannt: Wir müssen an das Wissen 

glauben, wenn wir ihm einen so großen Raum in der Gestaltung unse-

res Lebens einräumen. 

Dieses unser menschliches Leben tragende Vertrauen in das Wis-

sen ausgerechnet mit dem Begriff des Glaubens zu belegen, könnte von 

jedem, der das Wissen auch deshalb schätzt, weil es historisch einen 

großen Anteil daran hat, die Ansprüche des Glaubens zu beschränken, 

als hintersinnige Provokation begriffen werden. Aber mit dieser Be-

nennung ist keine theologische Absicht verbunden. Sie hat vielmehr 

einen Grund, die zumindest den Theologen zuwiderläuft, die ihren 

Glauben allein auf ein Gefühl zu gründen versuchen. 

Damit bin ich bei meinem vierten Punkt, der von weitreichender 

systematischer und historischer Reichweite ist: Der ausdrücklich so 

genannte Glauben geht immer schon von einem Wissen aus, dessen le-

bensweltliche Grenzen bereits derart bewusst sind, dass er durch den 

Glauben ergänzt werden muss. Das lässt sich insbesondere an den gro-

ßen Religionen zeigen, die allesamt ein Fundament in Lehrsystemen 

haben und in Wissenstraditionen bewahrt und gedeutet werden. Der 

Glauben, wie wir ihn aus der Geschichte der menschlichen Kulturen 

kennen, ist so sehr an ein vorgängiges technisches und lebensprakti-

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GLAUBEN UND W ISSEN IN DEN W ISSENSCHAFTEN | 49 

 

sches Wissen gebunden, er nimmt derart viele genealogische, welt- und 

naturkundliche, aber auch heilpraktische Kenntnisse in sich auf, dass es 

unmöglich ist, den hier – überdies vergleichsweise spät – aufkommen-

den Terminus des religiösen Glaubens auf tierische und frühmenschli-

che Verhaltensweisen auszuweiten. 

Glauben ist in einem prägnanten Sinn von vornherein mit Wissen 

aufgeladen und darauf angelegt, mit dem verfügbaren Wissen in einer 

lebensdienlichen Weise umzugehen. Darin liegt die Pointe meines vier-

ten Punkts, der festhält, dass der Glauben eine aus der Erfahrung im 

Umgang mit dem Wissen stammende Einstellung zum Wissen ist (vgl. 

dazu Gerhardt 2010a, 2010b, 2016, 2017a). 

 

 

DIE DOMINIERENDE STELLUNG DES GLAUBENS 
 

Für den öffentlichen Umgang mit dem Wissen enthebt uns die Formel 

vom Glauben als einer Einstellung zum Wissen der Notwendigkeit, 

eine definitive Abgrenzung der deskriptiven und der normativen Antei-

le in den jeweiligen Wissenschaftssparten vorzunehmen. 

Dass es hier Unterschiede gibt, kann nicht bestritten werden. Doch 

sie sind lediglich graduell. Denn es ist offenkundig, dass auch die Na-

turwissenschaften, allein mit Rücksicht auf ihr methodologisches Inst-

rumentarium, nicht ohne normative Ansprüche auskommen. Die Pro-

klamation des Anthropozän bedeutet hier nichts grundlegend Neues. 

Wann immer eine Disziplin Wert auf ihre Qualifikation als Wis-

senschaft legt, muss sie davon ausgehen, dass ihre deskriptiven Aussa-

gen überzeugen, so dass es keiner ergänzenden Gründe bedarf, ihren 

Aussagen zu folgen. Die Wissenschaftler dürfen ohne weitere Erklä-

rungen annehmen, dass jeder, der ihre Erklärungen versteht, selbst be-

urteilen kann, dass ihm ein Schaden entsteht, wenn er ihnen nicht folgt. 

Auf der anderen Seite haben auch die Sozial-, Kultur- und Geis-

teswissenschaften anzuerkennen, dass sie eine Fundierung durch gesi-

cherte Daten benötigen und dass sie nicht ohne Wahrheitsansprüche 

auskommen (vgl. Gerhardt 2012a, 2012b). 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50 | VOLKER GERHARDT 

 

Die von der modernen Skepsis aufgebrachte und wirkungsvoll von 

Nietzsche populär gemachte Ansicht, dass unser individuelles Be-

wusstsein nur über einen subjektiven Geltungsraum verfügt,
1
 hat im 

20. Jahrhundert (vornehmlich als seine modernsten Wortführer mein-

ten, sie seien bereits in der »Postmoderne« angekommen) zum erklär-

ten Verzicht auf Objektivität und Wahrheit geführt. 

Das mag für Aussagen gelten, die gleichsam aus der Perspektive 

Gottes gesprochen sind. Im Vergleich mit ihr ist es richtig und wichtig 

zu betonen, dass dem Menschen der Geltungsraum ewiger Wahrheiten 

verschlossen ist. Da es aber in der Wissenschaft gar nicht darum geht, 

absolute Wahrheitsansprüche einzulösen, sondern es allein um die 

Richtigkeit bestimmter Aussagen in Abhängigkeit vom Ziel, vom 

Zweck und von der eingesetzten Methode gehen kann, lässt sich auch 

hier nicht auf Wahrheit verzichten. Denn Wahrheit zeigt nur an, dass 

eine (stets auch pragmatisch verfolgte) Aussage über bestehende und 

konsequent gedachte Sachverhalte widerspruchsfrei möglich ist. Also 

kann man gar nicht anders, als am Wahrheitsanspruch wissenschaftli-

cher Rede festzuhalten. 

Ein Weiteres kommt mit der Distanzierung von den skeptischen 

Konzeptionen des Bewusstseins hinzu: Sobald man davon ausgeht, 

dass Bewusstsein nicht das sein kann, was lediglich im Kopf einzelner 

Individuen vor sich geht, sondern dass es vielmehr bereits in sich selbst 

sozial und welthaltig verfasst sein muss, hat es in sich selbst bereits 

den Charakter einer Mitteilung. 

Bewusstsein besteht niemals bloß im Selbstbezug des »Ich denke«; 

vielmehr ist es immer schon auf Etwas gerichtet, das es ursprünglich in 

der Form einer an ein »Du« oder für ein »Wir« gerichteten Mitteilung 

bezieht. Alles Wissen vollzieht sich in diesem Dreieck aus Ich, Welt 

und Gesellschaft (vgl. Gerhardt 2017b, 2001, 2012c). Ich, Welt und 

Gesellschaft gehören zum Wissen, ohne selbst Wissen zu sein! Auch 

                                            

1  Nietzsche hat das in die anschauliche Formulierung gebracht, jeder Mensch 

sei für sich in seinem »Bewusstseins-Zimmer« eingesperrt (vgl. Nietzsche 

1980: 877). 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GLAUBEN UND W ISSEN IN DEN W ISSENSCHAFTEN | 51 

 

hier liegt der existenzielle wie der soziale Grund für das Wissen in 

einer vorgängigen Gewissheit, für die es im Deutschen keinen besseren 

Ausdruck als den des Glaubens gibt. 

Also bleibt nicht nur unser alltägliches, sondern auch alles wissen-

schaftliche Wissen auf Glauben angewiesen, dem wir weder in unse-

rem Selbst- noch in unserem Weltverhältnis entkommen. 

 

 

DIE GROSSEN THEMEN DES GLAUBENS 
 

Nachdem in aller Kürze kenntlich gemacht worden ist, dass kein Wis-

sen ohne Glauben auskommt, genügt ein kurzer Blick in die Gegen-

richtung, um zu erkennen, dass der Glauben auf das Wissen angewie-

sen ist. 

Für die basale Form des Wissens überhaupt ist das bereits gezeigt: 

Wenn der Glauben das Wissen in seiner mitteilbaren Form trägt, wirkt 

in ihm bereits die Überzeugung von der Unverzichtbarkeit des Wis-

sens. 

Vermutlich haben sich die ersten Erfolge des Wissens bereits in der 

frühgeschichtlichen Genese des Bewusstseins als so vorteilhaft erwie-

sen, dass am lebensweltlichen Vorzug des Wissens kein Zweifel auf-

kommen konnte.
2
 

Wir brauchen z. B. nur an die für die Entstehung des homo sapiens 

aller Wahrscheinlichkeit nach entscheidende Rolle der Domestikation 

des Feuers und der handwerklichen Techniken zu denken, um hier ein 

in das Tun eingebettetes Wissen zu unterstellen, das spätestens im so-

zialen Einsatz die Frühformen des Wissens als unverzichtbar erschei-

                                            

2  Der romantische Verdacht, dass die Menschheit am Wissen zugrunde geht, 

dürfte in dem ersten Jahrhunderttausend der menschlichen Entwicklung 

ziemlich befremdlich erschienen sein. Mir erscheint er, trotz der manifesten 

Schwächen der sogenannten Wissensgesellschaften, noch heute verfehlt, 

nicht nur deshalb, weil jeder Zweifel am Wissen bereits auf das Wissen 

setzt. 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52 | VOLKER GERHARDT 

 

nen ließ. Allein die Weitergabe der Geschicklichkeit im Umgang mit 

den von Generation zu Generation vererbten Werkzeugen, setzt Kennt-

nisse und Fertigkeiten voraus, die sich unter der Voraussetzung sprach-

licher Kommunikation in der Form des Wissens artikuliert haben dürf-

ten. 

Also müssen schon die frühen menschlichen Kulturen über ein mit-

teilungsfähiges und Sachverhalte erschließendes Wissen verfügt haben, 

das mit einem sie motivierenden Glauben verbunden gewesen ist. Da-

mit ließe sich verstehen, wie es zu einem vom Wissen ausgehenden 

und gleichwohl das Wissen tragenden Glauben kommen konnte. Die 

ursprüngliche Verknüpfung von Wissen und Glauben, die, soweit wir 

wissen, nicht mit einer bereits gegebenen begrifflichen Unterscheidung 

verbunden gewesen sein muss,
3
 könnte zugleich erklären, warum die 

Bekundung des Glaubens in der Alltagssprache heute eine derart ubi-

quitäre Verwendung findet: Man »glaubt«, dass der Zug pünktlich 

(oder wenigstens überhaupt noch) kommt, dass etwas ein gutes Ende 

nimmt oder auch nur, dass der eigene Vortrag verständlich ist. 

Angesichts der schier unbegrenzten Vielfalt im Gebrauch des Wor-

tes »Glauben«, ist es wichtig, neben dem Glauben an das Wissen, drei 

weitere Verwendungsdimensionen hervorzuheben, die es am Ende er-

lauben, die alles überbietende Form des religiösen Glaubens verständ-

lich zu machen: 

Da ist erstens die Überzeugung von der Unverzichtbarkeit der Mo-

ral; zweitens das gegen Widrigkeiten und Widerstände festzuhaltende 

Bekenntnis zu den Menschenrechten; und drittens das alternativlose 

Festhalten an der Unverzichtbarkeit der Kultur. 

In allen drei Fällen haben wir zwar verschiedene Evidenzen für die 

Richtigkeit des Glaubens, wir haben überdies gute Gründe, moralisch, 

human und kultiviert zu sein. Aber wir verfügen über kein sicheres 

Wissen, das uns darin versichert, dass die von uns für verbindlich ge-

                                            

3  Darauf deutet das Fehlen der Differenzierung zwischen Wissen und Glau-

ben in den frühen Dokumenten der sumerischen, semitischen und ägypti-

schen Sprachen hin. 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GLAUBEN UND W ISSEN IN DEN W ISSENSCHAFTEN | 53 

 

haltenen Normen, positive evolutionäre oder politische Folgen für die 

Menschheit haben. 

Für Nietzsche, Klages oder Spengler waren sie die sicheren Vor-

zeichen des baldigen Untergangs. Gegen diese sich freilich selbst wi-

dersprechende Annahme,
4
 haben wir gleichwohl nur den Glauben ers-

tens an die mit der Selbstbestimmung aus eigener Einsicht und eigenen 

Gründen einhergehende Moral, zweitens an die Humanität und drittens 

an die ihre Kräfte zunehmend auf sich selbst beziehende und sich darin 

selbst steigernde Kultur. Fügen wir noch das diese Selbstmobilisierung 

des Menschen ermöglichende Wissen hinzu, haben wir am Ende vier 

basale Formen des Glaubens, in denen sich der Mensch über den je-

weils erreichten Stand seiner Entwicklung zu erhebenden sucht. 

Sie werden durch den religiösen Glauben sowohl in ihrer Reich-

weite wie auch in ihrer Intensität überboten und binden zugleich auch 

den höchsten Anteil des Wissens ein. 

 

 

SÄKULARISIERUNG ALS KLÄRENDER PROZESS 
 

Der religiöse Glauben galt vielen Soziologen und Gegenwartsdiagnos-

tikern noch bis vor kurzem als Relikt einer überwundenen Epoche. In 

der intellektuellen Nabelschau westeuropäischer Soziologen mochte es 

tatsächlich so erscheinen. Aber es ist nicht so! Der islamische Terror 

musste erst bis in die westlichen Metropolen vorstoßen, um den mo-

dernen Säkularisten die Augen zu öffnen. Seitdem hört man das selbst-

                                            

4  Denn warum hätten diese Autoren so viel Sprach- und Schreibkultur auf-

bringen sollen, wenn sie wirklich überzeugt gewesen wären, dass sie richtig 

liegen? Meines Wissens haben sie sich auch im Alltag auch nicht wie Un-

menschen aufgeführt. 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54 | VOLKER GERHARDT 

 

zufriedene Lob der einem selbst angeblich fehlenden »religiösen Mu-

sikalität« merklich seltener.
5
 

Wer im Unterschied zu den Säkularisierungsaposteln nicht davon 

ausging, dass die Moderne die erste wahrhaft geschichtsträchtige Epo-

che ist, und wer auch nur oberflächlich mit der Geschichte des Glau-

bens vertraut war, bedurfte dieser schrecklichen Form der Aufklärung 

nicht (vgl. Gerhard 2004).
6
 Aus der Sicht der Philosophie, die seit ihren 

Anfängen und in ihren großen Repräsentanten bis heute auf das Engste 

mit der Gottesfrage verbunden ist, gäbe es dazu viel zu sagen. 

Ich beschränke mich auf die Bemerkung, dass man in systemati-

scher Perspektive auf Gott nur verzichten kann, wenn man von dem 

Versuch ablässt, das Ganze des Daseins in Verbindung mit dem Gan-

zen zu denken, dass man allein schon als Denkender ist – von den 

Wünschen, Erwartungen und Hoffnungen, die man als Mensch nun 

einmal hat, gänzlich abgesehen. 

In der Konzentration auf mein Thema, hebe ich jedoch einen ande-

ren Punkt hervor: Auch der religiöse Glauben ist setzt ein Wissen vor-

aus – und keineswegs nur das, von dem er sich abhebt und das er über-

schreitet. 

Lassen wir einmal den aus tiefen Schichten der Natur- und Kultur-

schichte stammenden und gewiss in vielen Formen bis heute fortwir-

kenden Animismus beiseite und blicken wir nur auf das, was sich heute 

in selbstbewussten, in der Regel auch institutionell versicherten und 

weltweit in zahllosen Formen verbreiteten religiösen Glaubens ausfin-

dig machen lässt: 

Ob als Erweckungs-, Buch- oder Offenbarungsreligion sind sie 

sämtlich mit einer Lehre, mindestens mit einer Erzählung verbunden. 

Sie setzen Berichte voraus, die bereits eine Überlieferungsgeschichte 

                                            

5  Jürgen Habermas hat das als einer der ersten nach dem Anschlag auf die 

Twin Towers des New Yorker World Trade Centers am 11. September 

2001 protokolliert. 

6  Der 2004 abgedruckte Vortrag wurde von mir bereits am 13. September 

2001 in Würzburg gehalten. 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GLAUBEN UND W ISSEN IN DEN W ISSENSCHAFTEN | 55 

 

hinter sich haben, die den Anhängern durch Verkündigung und Unter-

weisung von jeweils Kundigen vermittelt werden muss. Hier ist bereits 

viel Wissen von den Anfängen und ihren Folgen im Spiel. 

Sind die Religionen, wie das für alle großen Glaubensgemeinschaf-

ten im Osten wie im Westen der Fall ist, mit Erklärungen über die Ent-

stehung, die Beschaffenheit, den möglichen Fortbestand oder das er-

wartete Ende der Welt (oder aber einer ewigen Wiederkehr) verbun-

den, erhält das Wissen den Charakter einer Lehre, die nicht selten 

arbeitsteilig in Schulen oder Theologien mit den Mitteln der Wissen-

schaft aufbereitet wird. Sie kann sich aber auch – und dazu neigen die 

Religionen, ohne dass es zu ihrem Wesen gehört – dogmatisch derart 

aufrüsten, dass sie sich in erklärtem Widerspruch zum wissenschaftli-

chen Wissen zu behaupten sucht. Dann steht aber nicht ein Wissen 

gegen ein anderes Wissen, sondern ein lediglich behauptetes Wissen 

gegen ein sich auf nachprüfbare Belege und allgemeine Gründe beru-

fendes Wissen! Das heißt: Es handelt sich nicht um eine Opposition 

zwischen Wissen und Glauben. 

Der Dogmatismus, das ist mir wichtig, gehört nicht notwendig zum 

Glauben. Wohl aber gehört das Wissen von Weltverhältnissen dazu, ein 

Wissen, das einem jeden Anhänger einer Religion seinen Grund zu 

seinem Glauben geben. Er benötigt ein Wissen von der Welt und von 

sich selbst. Und da ihm dies, wenn er in seinen Lebenszielen nicht in 

den positivistischen Habitus eines Menschen zurückfallen möchte, der 

es sich verbietet, sich elementare Fragen seines Lebens und Sterbens 

zu stellen, muss er sich eingestehen, dass dieses Wissen nicht aus-

reicht, um auch nur die erforderliche Sicherheit in der Lebensführung 

zu haben, die man in seiner Kultur von ihm erwartet. 

Und diese Sicherheit, die, wohlgemerkt, mindestens viel Wissen 

voraussetzt, vom dem sich gleichwohl sagen lässt, dass es nicht genügt, 

setzt einen bewussten Schritt über das nicht ausreichende Wissen vor-

aus, der dennoch ein Akt der bewussten Zielsetzung unter den gegebe-

nen Bedingungen eines Lebens ist. Von ihnen muss man Kenntnis ha-

ben! 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56 | VOLKER GERHARDT 

 

Religiöser Glauben ist damit ein auf das Ganze eines endlichen Le-

bens bezogener Akt, der im Bewusstsein der fragilen Einheit der Per-

son, ihrer geschichtlichen Lage und ihrer gesellschaftlichen Umstände 

vollzogen wird, um eine den Gläubigen, trotz allem, erfüllende Ge-

wissheit im Vertrauen auf den Sinn seines Daseins zu geben. Und auch 

dazu ist, das soll meine nicht ohne Umständlichkeit vorgetragene Dar-

stellung zeigen, ein Bewusstsein von Einheiten im Ganzen wie im Ein-

zelnen sowie von der Endlichkeit des Daseins nötig. Also kann selbst 

in der gläubigen Überschreitung des sicheren Wissens durch den 

Glauben auf ein ihn tragendes Wissen von dem, was ihn ausmacht, 

nicht verzichtet werden. 

Dabei ist mir der Nachsatz wichtig, dass es Menschen gibt, die ihre 

personale Sicherheit allein aus dem Glauben an das Wissen, an die Mo-

ral, die Humanität oder an die Kultur gewinnen. Ihnen einen Vorwurf 

daraus zu machen, dass sie keinen Zugang zum religiösen Glauben su-

chen oder finden, wäre der pure Unverstand und eine Verletzung der 

personalen Würde des Einzelnen. Es wäre überdies ein Verstoß gegen 

das Menschenrecht der Freiheit gerade auch in religiösen Dingen. 

Zu dieser Freiheit gehört auch das Recht zu glauben, dass man gar 

nichts glaubt oder glauben muss. Und dieses Recht wird noch nicht 

einmal dadurch verwirkt, dass man nicht an die Freiheit glaubt. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GLAUBEN UND W ISSEN IN DEN W ISSENSCHAFTEN | 57 

 

LITERATUR 
 

Gerhardt, Volker (2017a): Der Sinn des Sinns. Versuch über das Gött-

liche, 4. Aufl., München. 

Gerhardt, Volker (2017b): Selbstbestimmung. Das Prinzip der Indivi-

dualität, 2. Aufl., Stuttgart. 

Gerhardt, Volker (2016): Glauben und Wissen. Ein notwendiger Zu-

sammenhang, Stuttgart. 

Gerhardt, Volker (2012a): »Der Wert der Wahrheit wächst. Die Unpar-

teilichkeit der Wissenschaft als Parteilichkeit für die Erkenntnis der 

gemeinsamen Welt«, in: Forschung & Lehre 5 (12), S. 360-367. 

Gerhardt, Volker (2012b): »Der Wert der Wahrheit wächst. Die Unpar-

teilichkeit der Wissenschaft als Parteilichkeit für die Erkenntnis der 

gemeinsamen Welt«, in: Glanzlichter der Wissenschaft, hrsg. v. 

Deutschen Hochschulverband, Bonn. 

Gerhardt, Volker (2012c): Öffentlichkeit. Die politische Form des Be-

wusstseins, München. 

Gerhardt, Volker (2010a): »Der Glaube als Einstellung zum Wissen 

(1)«, in: Christ in der Gegenwart 31. 

Gerhardt, Volker (2010b): »Der Glaube als Einstellung zum Wissen 

(2)«, in: Christ in der Gegenwart 32. 

Gerhardt, Volker (2004): »Gott und Grund«, in: Hermann Deuser/ 

Dietrich Korsch (Hg.), Systematische Theologie heute. Zur Selbst-

verständigung einer Disziplin (Veröffentlichungen der Wissen-

schaftlichen Gesellschaft für Theologie, Bd. 23), Gütersloh, S. 85-

101. 

Gerhardt, Volker (2001): »Vorstellung als Form der sozialen Organisa-

tion des Leibes«, in: Ralph Schumacher (Hg.) in Verbindung mit 

Oliver R. Scholz, Idealismus als Theorie der Repräsentation?, Pa-

derborn. 

Nietzsche, Friedrich (1980a): »Ueber Wahrheit und Lüge im aussermo-

ralischen Sinne«, in: Ders., Sämtliche Werke. Kritische Studien-

ausgabe (KSA), Bd. 1, hrsg. v. Giorgio Colli u. Mazzino Montinari, 

München, S. 873-890. 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

Braucht es einen islamischen Luther? 

NADIA BAGHDADI 

 

 

 

Wie kaum eine andere Religion steht der Islam in den sogenannt west-

lichen Ländern im Fokus emotional aufgeladener Debatten. Verschie-

dene Forderungen werden im Rahmen solcher Diskussionen gestellt, in 

den letzten Jahren wurden insbesondere Rufe nach Reformen, nach 

Modernisierung des Islam laut. Vorliegender Artikel geht diesen For-

derungen nach Reformen als auch deren Kritik nach und analysiert da-

rüber hinaus verschiedene islamische Reformentwicklungen und ihre 

Hintergründe. Dabei interessiert zum einen die subjektive Bedeutung 

von Religion, d.h. wie die Gläubigen den Islam verstehen, leben und 

reformieren wollen. Aus dieser Perspektive stellt sich zum Beispiel die 

Frage, was gläubige Personen denken, was im Koran steht und nicht, 

was tatsächlich im Koran steht (vgl. auch Roy 2017: 90) – eine Ausei-

nandersetzung mit der Glaubenslehre und theologischen Ansätzen im 

engeren Sinne wird hier nicht vorgenommen. Zum anderen wird das 

Muslimisch sein in vorliegendem Artikel als soziale Kategorie ver-

standen, die in Identitäts- und Machtpraxen sowie in breitere gesell-

schaftliche Entwicklungen eingebunden ist. Es wird davon ausgegan-

gen, dass die Zugehörigkeit zu einer Religion – dies gilt in besonderem 

Maß im Mehrheits- und Minderheitskontext – nicht nur durch Geburt 

respektive Konversion erfolgt und durch die persönliche Haltung de-

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60 | NADIA BAGHDADI 

 

terminiert wird, sondern immer auch durch interaktive Prozesse und 

gesellschaftliche Kontexte mitbestimmt ist. 

 

 

DER RUF NACH EINEM ISLAMISCHEN LUTHER  
IN DEN WESTLICHEN MEDIEN 
 

In den sogenannt westlichen Ländern wird in den letzten knapp 20 Jah-

ren immer lauter nach islamischen Reformen gerufen. Zum Beispiel 

debattierte Radio SRF vor kurzem in einer Sendung die Frage: 

»Braucht der Islam eine Reformation?« (Senn et al. 2017). Die news-

week forderte etwas dezidierter: »we need a Muslim reformation«
 

(Khader 2015). Wo das Wort Reformation fällt, ist die Assoziation mit 

Luther nicht weit. Beinahe jeder Medienbeitrag stellt einen solchen 

Bezug her. 

Was soll ein »islamischer Luther« bewirken? Welche Hoffnungen 

werden in ihn gesetzt, welche Forderungen an ihn gestellt? Die Me-

dienberichte gehen alle in eine ähnliche Richtung. Die westlichen 

Journalist*innen und Akademiker*innen erhoffen sich vom Islam eine 

Entwicklung wie im Christentum. »Warum schafft der Islam bis heute 

nichts Vergleichbares? Warum diese Widerständigkeit vieler Muslime, 

sich mit der Moderne wenigstens zu versöhnen, sprich: den Koran 

zeitgemäß auszulegen?« wundert sich Jochen Bittner in einem Artikel 

in der ZEIT im Jahr 2014. Ein islamischer Luther soll die heiligen 

Schriften des Islam grundlegend neu interpretieren – sozusagen als 

Startschuss für einen umfassenderen Modernisierungsprozess. 

Die Journalist*innen erhoffen sich, dass vergleichbar mit der euro-

päischen Entwicklung, auf eine Reformation eine Aufklärung folgen 

würde. Sie fordern in diesem Zusammenhang, dass sich auch Mus-

lim*innen vermehrt an Wissenschaft und Vernunft und weniger am 

göttlichen Wort orientieren (vgl. auch Sarikaya 2016). Die Hinwen-

dung zu einer rationalistischen und wissenschaftlichen Sichtweise und 

die Berufung auf die Vernunft gelten als zentrale Kennzeichen der 

Aufklärung und der Moderne. Und wie etwa in Voltaires Werken zum 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.zeit.de/2011/07/C-Islam
http://www.zeit.de/2011/07/C-Islam
https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.zeit.de/2011/07/C-Islam
http://www.zeit.de/2011/07/C-Islam


BRAUCHT ES EINEN ISLAMISCHEN LUTHER? | 61 

 

Ausdruck kommt, begann man »im Zeitalter der Vernunft« an den 

»ewigen Wahrheiten der Religion zu zweifeln« (Parker 1995: 344). In 

modernen Gesellschaften hat die Religion über die letzten Jahrhunderte 

allmählich an Bedeutung verloren, die Gesellschaften haben sich säku-

larisiert. Nicht mehr religiöse Glaubenssätze, sondern bürgerliche Wer-

te wie Freiheit, Gleichheit und Solidarität sind Richtschnur politischen 

Handelns. Es folgten die Errichtung demokratischer Systeme und die 

Garantie der Menschenrechte (vgl. Brassel-Ochmann 2015). 

Die historischen Zusammenhänge werden in den Medienbeiträgen 

in großen Sprüngen dargestellt. Vergessen bleiben die problematischen 

Folgen der Reformation wie die Auseinandersetzungen zwischen den 

Konfessionen, die unter anderem im Dreißigjährigen Krieg mündeten. 

Doch den Verfasser*innen geht es wohl weniger um einen akkuraten 

historischen Vergleich, als vielmehr darum, mit der Lutherfigur vom 

Islam eine Reform zu verlangen, in der Hoffnung, dass sich auch isla-

mische Gesellschaften in Richtung Säkularisierung, Demokratie und 

Liberalismus entwickeln. 

Doch weshalb die Flut an Zeitungsartikeln? Weshalb die vehemen-

ten Forderungen nach Reformen? Wahrscheinlich wird ein islamischer 

Luther als Rezept gegen Bewegungen gesehen, die in der Alltagsspra-

che auch als »islamistisch«, »extremistisch« oder »radikal«
1
 bezeichnet 

werden und die Fachleute heute unter dem Oberbegriff »Salafismus«
2
 

zusammenfassen (vgl. Lohlker 2017).
3
 Ein reformierter Islam, so die 

                                            

1  Auf einem Kontinuum an Meinungen und Einstellungen steht das Wort 

»radikal« in Opposition zum Begriff »moderat«. Extremistisch meint die 

Ablehnung von anderen Meinungen und Interessen, es wird an unwiderleg-

bare Ziele und Wissensbestände geglaubt (vgl. Eser Davolio et al. 2015: 6). 

2  Der Begriff salaf bezieht sich auf die erste Generation der Muslim*innen, 

auf die »Altvorderen« (Lohlker 2017: 8). 

3  Nach Lohlker (2017) umfasst Salafismus als Oberbegriff die gegenwärti-

gen Strömungen des Wahabismus, des Salafismus im engeren Sinne und 

des Dschihadismus. Vorliegender Artikel orientiert sich jedoch an Defini-

tionen, welche den radikalen Dschihadismus von Fundamentalismus und 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


62 | NADIA BAGHDADI 

 

Hoffnung, könne die Ausbreitung von salafistischen Tendenzen und 

insbesondere Terrorattentate verhindern. Doch paradoxerweise ist der 

Salafismus gemäß Islamwissenschaftlern wie Murtaza (2015) ein Pro-

dukt von früheren Reformbewegungen. So können Reformen nicht in 

jedem Fall mit Verbesserung oder einem Mehr an Freiheit gleichge-

setzt werden, im Gegenteil, können sie auch zu absoluten Ansprüchen 

und rückwärtsgewandten Ideologien führen, wie ein Blick auf die ver-

schiedenen Reformbewegungen der letzten rund 250 Jahre in den isla-

misch geprägten Ländern zeigt. 

 

 

REFORMBEWEGUNGEN IN ISLAMISCH GEPRÄGTEN 

LÄNDERN UND DAS SCHEITERN  
DER MODERNISIERUNG 

 

Islamische Reformer seit der frühen Neuzeit orientierten sich wie Lu-

ther an den anfänglichen heiligen Texten. Luther erklärte die ursprüng-

lichen Texte der Bibel als das Maß aller Dinge und wandte sich von 

überlieferten Traditionen ab. »Sola Scriptura«, durch die Schrift allein, 

lautete die Formel; jeder solle selber in der Bibel lesen, sie beurteilen 

und danach handeln. Er war überzeugt, dass sich das Evangelium 

selbst erkläre und keiner Priester bedürfe, die eine Auslegung vorneh-

                                            

Konservativismus, zu denen sie auch den Salafismus zählen, unterscheiden 

(vgl. auch Eser et al. 2015). Roy (2017) zeigt in seinen Studien, dass Phä-

nomene wie al-Qaida und der Islamische Staat (IS) nur bedingt mit Fun-

damentalismus und dem (radikalen) Islam erklärt werden können. Er zeigt, 

dass IS-Anhänger im Gegensatz zu Salafist*innen religiöse Praxen nur be-

dingt befolgen. Es handele sich aufgrund dessen weniger um eine »Radika-

lisierung des Islam«, als vielmehr um eine »Islamisierung der Radikalität«. 

Die Gewalt, die Revolte, sei nicht Mittel zum Zweck, sondern Zweck an 

sich. Der Islam stelle den narrativen Rahmen zur Verfügung, innerhalb 

dessen sich junge Menschen ihrer Todessehnsucht hingäben. 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BRAUCHT ES EINEN ISLAMISCHEN LUTHER? | 63 

 

men. Vergleichbar forderten verschiedene islamische Reformbewe-

gungen ein Zurück zu den Quellen des Islam. Dazu zählen bei den 

Sunnit*innen der Koran und die Überlieferungen des Propheten, Ha-

dithe genannt. Diese puristischen Bewegungen hatten zum Ziel, den Is-

lam von Traditionen und islamischer Mystik zu reinigen. Die Ausle-

gungen der religiösen Autoritäten, der Ulema, lehnten sie ab. Den Re-

ligionsgelehrten wurde vorgeworfen, die islamischen Inhalte zu verzer-

ren (vgl. Fuchs 2015). 

Islamische Neuerer im 19. und frühen 20. Jahrhundert, sie hießen 

bereits damals zum Teil Salafisten, interessierten sich zwar für die so-

genannt goldene Frühzeit des Islam, doch ging es laut dem Islamwis-

senschaftler Reinhard Schulze (2016) weniger darum, das Rad der Zeit 

tatsächlich zurückzudrehen, als auf der Basis eines »urislamischen« 

Ideals Anschluss an die Moderne zu finden.
4
 Demnach fehlt es in der 

islamischen Geschichte nicht wie im Westen oftmals angenommen, an 

einer Auseinandersetzung mit der Moderne und mit westlichen Vor-

stellungen. 

Nach der Unabhängigkeit der arabischen Staaten Mitte des letzten 

Jahrhunderts waren säkulare, nationalistische und sozialistische Ideo-

logien vorherrschend. Der Islam hatte nur einen geringen Stellenwert 

in diesen Ideologien, auch im Alltag der Menschen spielte die Religion 

eine immer unbedeutendere Rolle. Die bedeutsame Ideologie jener 

Epoche war der Panarabismus. Bezugspunkt war, wie der Begriff im-

pliziert, das »Arabische«, das die Staaten des Nahen Ostens verbindet. 

Die Menschen waren optimistisch und glaubten an die Zukunft, an bes-

sere Zeiten nach der Unabhängigkeit. 

Doch ließ sich die Entwicklung von den Eliten nicht wie erhofft 

umsetzen. Statt als Demokratien endeten viele Länder als autoritäre 

                                            

4  Eine zweite Bewegung begann in den 1920er Jahren in Ägypten: die Mus-

limbrüderschaft. Auch diese setzte sich mit Europa auseinander, allerdings 

genau umgekehrt: »die Muslime sollten sich nicht daran orientieren«. Die 

Muslimbrüder waren in jener Zeit aber eine Randerscheinung und hatten 

wenige Anhänger (vgl. Manea 2009: 98). 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64 | NADIA BAGHDADI 

 

Regimes, Entwicklungsprojekte wurden nur ungenügend umgesetzt, 

die Niederlage der arabischen Staaten gegen Israel im Sechstagekrieg 

beendete den panarabischen Traum und die Einmischung und Stellver-

treterkriege der USA und der damaligen UdSSR destabilisierten die 

Region weiter. Der Zerfall von staatlichen und gesellschaftlichen Ord-

nungen wurde spätestens seit dem Ende des Kalten Krieges unüberseh-

bar. Verschiedenen Autor*innen folgend bot dies den Nährboden für 

das Erstarken von populistischen Kreisen in der islamischen Öffent-

lichkeit. Diese geben der sozialen Unzufriedenheit »mittels eines auf 

wenige Symbole reduzierten Islam« Ausdruck (vgl. Schulze 2016). 

Der erstarkende Salafismus im neuen Gewand wird in der Fachliteratur 

als Krisensymptom gedeutet (vgl. Halm 2000). Durch den Niedergang 

von staatssozialistischen Modellen, des Panarabismus und der Säkula-

risierung sei ein Vakuum entstanden, es fehlten die alternativen Dis-

kurse und Ideologien. An die Stelle von gesellschaftspolitischen Uto-

pien und politischer Integration traten Markt und Konsum. Wenn sich 

Menschen am Konsum orientierten, dieser für sie aber nicht zugänglich 

ist, sei dies Quelle von Unzufriedenheit und Frustration. Diese Gruppe 

von Menschen werde leicht Ziel und Beute einer islamistischen Propa-

ganda, so Schulze (2016). Einen Anschluss an die Moderne zu finden 

ist bei den Neo-Salafist*innen kein Thema mehr. Sie haben sich in der 

Tendenz zu Oppositionsbewegungen entwickelt, zu den eigenen Re-

gimes, zum »Westen« und gegen moderate Muslim*innen (vgl. Lohl-

ker 2017). 

Wie zeigt sich die Situation in einer Migrationsgesellschaft wie der 

Schweiz? Welche Phänomene von religiöser Erneuerung konservati-

ver, radikaler oder säkularer Art zeigen sich hierzulande? 

 

 

ISLAM IN DER SCHWEIZ: ERNEUERUNGEN IN 

UNTERSCHIEDLICHE RICHTUNGEN 
 

Mit den Gastarbeitenden aus der Türkei und dem damaligen Jugosla-

wien wanderten seit den 1960 Jahren vermehrt Personen mit muslimi-

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BRAUCHT ES EINEN ISLAMISCHEN LUTHER? | 65 

 

schem Hintergrund in die Schweiz ein. Nach den Kriegen auf dem 

Balkan kamen Flüchtlinge aus Bosnien und dem Kosovo hinzu. Mit 

der wachsenden Anzahl Konvertit*innen hat der Islam auch ein 

schweizerisches Gesicht bekommen. Insgesamt zählen sich rund 

350.000 Personen zum Islam, das sind ca. fünf Prozent der Schweizer 

Bevölkerung. Die große Mehrheit der Muslim*innen gehört zur sunni-

tischen Glaubensrichtung, kleinere Gruppen sind schiitisch bzw. alewi-

tisch geprägt (vgl. BFS 2016). 

Weil der Islam als Religionsgemeinschaft, als Körperschaft öffent-

lichen Rechts, nicht anerkannt ist, sind Muslim*innen auf Selbstorga-

nisation angewiesen. Die zahlreichen Vereine, die üblicherweise nach 

Ländern oder nach Glaubensrichtung ausgerichtet sind, organisieren 

und finanzieren auch die schweizweit rund 250 Moscheen und Gebets-

räume. Doch nur ein Teil der Menschen, die sich zum Islam zählen, 

besuchen Gottesdienste oder beten. Rund die Hälfte besucht nach eige-

nen Angaben nie einen Gottesdienst, nicht einmal zu hohen Feiertagen. 

Die andere Hälfte geht mindestens zu hohen Feiertagen in einen Ge-

betsraum, ein kleiner Teil davon wöchentlich. Ein Sechstel (17 Pro-

zent) der Mitglieder von muslimischen Gemeinden gibt an, täglich   

oder fast täglich zu beten. Zum Vergleich: Bei den Katholik*innen sind 

es knapp ein Drittel, die täglich beten. (vgl. BFS 2016) 

Üblichen religionswissenschaftlichen Definitionen (Allenbach et 

al. 2010) folgend bedeutet Praktizieren, sich an ethisch-religiösen Re-

geln zu orientieren. Doch diese Regeln sind entgegen gängiger Wahr-

nehmung nicht klar vorgegeben. Verschiedene Studien zeigen (vgl. 

Baumann et al. 2017; Müller 2010), dass sich Jugendliche und junge 

Erwachsene gerade im Migrationskontext damit auseinandersetzen 

(müssen), inwiefern sie ethisch-religiöse Regeln in ihrem Leben um-

setzen möchten oder nicht. Die Religion der Eltern oder der Umgebung 

werden selten direkt übernommen, sondern individuell, kritisch und 

eigenständig interpretiert.
5
 Das Spektrum der Einstellungen reicht von 

                                            

5  Die Mehrheit der Jugendlichen betont, dass Religion im Alltag eine relativ 

unbedeutende Rolle einnimmt, ihnen sind andere Themen wichtiger als Re-

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


66 | NADIA BAGHDADI 

 

salafistischen Vorstellungen bis zu einem umfassend auf Schweizer 

Verhältnisse zugeschnittenen Islam. Die Mehrheit der Muslim*innen 

bewegt sich zwischen diesen beiden Polen (vgl. Baumann et al. 2017). 

Salafist*innen sehen im Verhalten des Propheten Muhammad und 

seiner Gefährten ein kontext- und zeitunabhängiges Vorbild und versu-

chen es zu imitieren. Die Einhaltung von klar definierten Vorschriften 

und Ritualen sind für sie zentrale Kennzeichen eines »guten Muslims«. 

Die säkular Orientierten hingegen plädieren für eine radikale Moderni-

sierung und Anpassung des Islam an westeuropäische Verhältnisse. 

Säkulare muslimische Intellektuelle wollten den konservativen Ver-

bänden den öffentlichen Auftritt nicht überlassen. Im Jahr 2004 grün-

deten Aktivist*innen das »Forum für einen fortschrittlichen Islam«. Sie 

setzen sich ein für eine »aufgeklärte, moderne, am Humanismus orien-

tierte islamische Theologie«.
6
 Das bedeutet unter anderem die heiligen 

Schriften in ihrem historischen Kontext zu betrachten und kritisch auf 

die heutige Zeit zu übertragen. Die »säkularen Muslime« verlangen 

Reformen, wie zum Beispiel geschlechtergemischte Gebete oder Pre-

digten auf Deutsch. Sondermaßnahmen wie Schwimmdispens oder 

Schariagerichte lehnen sie hingegen strikt ab. 

Vergleichbar den eingangs zitierten Luther-Artikeln möchten auch 

liberale und säkulare Muslim*innen den konservativen und salafisti-

schen Islamauslegungen mit einem Reformprozess etwas entgegenset-

zen. Sie befürchten, dass Menschen, die sich durch die Mehrheitsge-

sellschaft angegriffen und entfremdet fühlten, durch Salafist*innen ins-

trumentalisiert werden könnten. Nachfolgend wird ein Blick auf die 

Beschaffenheit der Mehrheitsgesellschaft geworfen. 

 

 

 

                                            

ligionsfragen. Studien zeigen außerdem, dass Personen über mehrfache 

Zugehörigkeiten verfügen und sich in Bezug auf verschiedene Gruppen an-

ders definieren (z.B. Allenbach et al. 2010, Baghdadi 2012). 

6  http://saekulare-muslime.org/ 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BRAUCHT ES EINEN ISLAMISCHEN LUTHER? | 67 

 

DIE SUCHE NACH IDENTITÄT UND GEMEINSCHAFT 

IN ABGRENZUNG ZU DEN ANDEREN 
 

Historische und aktuelle Studien verdeutlichen, wie die Ankunft von 

fremden Menschen in einer Gesellschaft mit Angst verbunden ist (vgl. 

Bauman 2016). Die »Alteingesessenen« – oder die »Etablierten« wie 

Norbert Elias (2002) sie nennt – befürchten den Verlust der eigenen 

Identität und den Verlust des sozialen Zusammenhalts. Da sozialer Zu-

sammenhalt in der Regel mit der Vorstellung einer homogenen Gesell-

schaft verbunden wird, erscheinen die neu hinzugekommen Menschen 

als Bedrohung. Von den Neuangekommenen wird aus diesem Grund 

erwartet, dass sie sich anpassen und unterordnen, denn nur durch glei-

che Werte, Normen, Verhaltensweisen und Einstellungen lässt sich der 

Zusammenhalt weiterhin aufrechterhalten und die Bedrohung bannen. 

Diversität und Pluralität werden demnach auch heute nicht selbstver-

ständlich als Bereicherung erlebt, sondern als Bedrohung des Selbst 

und der Gesellschaft. (vgl. Brassel-Ochmann 2015) 

In diesem Sinne kann die Ablehnung von Migration oder etwa der 

Widerstand gegen Minarette und Moscheebau in der Schweiz als 

Schutz der eigenen Gesellschaft interpretiert werden, ein Schutz des 

»Wir-Gefühls«. Auch wenn sich das Bild einer homogenen, konformen 

und kongruenten Gemeinschaft kaum mehr einlösen lässt, bleibt es in 

den Köpfen vieler Schweizer*innen bestehen. Gerade weil die heutige 

Welt divers und globalisiert sei und eine Vielzahl an Lebensoptionen 

möglich seien, werden Brassel-Ochmann (2015) folgend Verbindlich-

keit und Eindeutigkeit vermisst. Und so sehnten sich viele Menschen 

nach festen Zugehörigkeiten, die ihrem Leben eine Ordnung und einen 

Sinn geben und eine Identität ermöglichen (ebd.: 74). Abgelehnt wür-

den in der Konsequenz alle Menschen, die »vermeintlich offenkundig 

und sichtbar das gesellschaftliche Konzept von Homogenität« gefähr-

deten (ebd.: 75f). 

Spätestens seit den Anschlägen vom 11. September 2001 auf das 

World Trade Center in New York gilt die Ablehnung von Auslän-

der*innen nicht generell oder gegenüber bestimmten ethnischen Grup-

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


68 | NADIA BAGHDADI 

 

pen, sondern vorrangig Muslim*innen. Der Diskurs verschärfte sich zu 

einem »Wir-gegen-sie«: »Wir«, der Westen gegen »sie«, die Muslime. 

Die damit verbundene »moralische Panik« – »eine weitverbreitete 

Angst, dass ein Übel die Gesellschaft bedroht« (Bauman 2016) – wird 

mittels der Bedienung von Emotionen immer wieder aufs Neue ange-

heizt. Gerade in Bewegungen wie der Pegida oder auf Internetforen 

wie Politically Incorrect kommt eine solche moralische Panik, eine 

Angst vor islamischer Unterwanderung und dem Niedergang der west-

lichen, aufgeklärten Zivilisation zum Ausdruck. Auch die Initiativen 

und Kampagnen der Schweizerischen Volkspartei (SVP) bedienten 

sich immer wieder abwertender Islambilder und befeuerten negative 

Emotionen, am deutlichsten in der Initiative »gegen den Bau von Mi-

naretten« im Jahr 2009. Die Kampagnenplakate zeigten Minarette als 

gefährliche Raketen, die die Schweizer Flagge durchbohrten, sie war-

ben für die Initiative mit dem Slogan »keine islamischen Machtsymbo-

le in der Schweiz«. Die Kampagne war ein Erfolg, die Initiative wurde 

von der Bevölkerung angenommen. 

Doch nicht nur rechtsorientierte Gruppen in der Schweiz führen 

einen »Wir-gegen-sie« Diskurs, eine vergleichbare Rhetorik ist in sala-

fistischen Kreisen zu finden. Laut Expert*innen sind auch Sala-

fist*innen auf der Suche nach einer Verstärkung des »Wir-Gefühls«. 

Das Bedürfnis nach einer »absoluten Vergemeinschaftung« sei groß, 

gerade Jugendliche hätten den Wunsch, einem großen Ganzen anzuge-

hören. Salafistische und dschihadistische Gruppen werden zu einer 

Schicksalsgemeinschaft, gar zu einer Art Familie, was sich zum Bei-

spiel darin zeigt, dass sie sich als »Bruder« und »Schwester« anspre-

chen. Der Zulauf von jungen Menschen zu salafistischen Gruppen und 

ihre Suche nach Gemeinschaft und Identität kann vergleichbar der 

Hinwendung zu rechtspopulistischen Gruppen im Westen als Antwort 

auf Entwurzelung, Vereinzelung und Orientierungslosigkeit gedeutet 

werden. Junge Menschen finden Orientierung in Predigern, »die ihnen 

die Welt in einfachen, absoluten Wahrheiten und Gegensätzen erklä-

ren: richtig und falsch, rein oder unrein, Muslim oder Ungläubiger, 

Himmel oder Hölle« (Odehnal 2014). 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BRAUCHT ES EINEN ISLAMISCHEN LUTHER? | 69 

 

Neben den bisher diskutierten Gruppen der Salafist*innen und der 

säkularen Muslim*innen gibt es Personen in der muslimischen Welt, 

die den Weg der Kritik wählen: sie kritisieren die Reformforderungen 

an die Adresse des Islam, entlarven »wir-gegen-sie«-Diskurse und stel-

len Dominanz- und Unterwerfungsgesten in Frage, wie nachfolgend 

gezeigt wird. 

 

 

WESTLICHE REFORMRUFE  
ALS DOMINANZANSPRÜCHE UND 

KRÄNKUNGSPOTENZIAL 
 

Der zu Beginn des Buchbeitrags zitierte Journalist Jochen Bittner zieht 

in seinem ZEIT-Artikel einen Vergleich zwischen dem Islam und dem 

(christlichen) Westen. Während der Westen Religion zeitgemäß ausle-

ge, bringe dies der Islam nicht zustande. Solche Vergleiche gehen von 

einer Modernisierungsdifferenzthese aus, die besagt, dass sich Kultu-

ren durch ihren Modernisierungsgrad voneinander unterscheiden wür-

den (vgl. Gapp 2007: 133f.).
7
 Als Messlatte zur Bestimmung des Stan-

des der (universellen) Modernisierung dient in der Regel die westliche 

Geschichte und Entwicklung. Im Kontext des hier diskutierten Themas 

gelten die Reformation und die Aufklärung als wesentliche Stationen 

auf dem Weg in die Moderne. Daran gemessen gilt der Islam als zu-

rückgeblieben, er stecke noch in den Kinderschuhen, sei nicht erwach-

sen, wie ein Journalist der Zeitung die WELT schreibt. Der Autor bie-

tet als Repräsentant des Westens seine »Entwicklungshilfe« an: »Die 

historische Verantwortung der Mehrheitsgesellschaften im Westen ist 

es, unsere muslimischen Schwestern und Brüder bei der Versöhnung 

                                            

7  Im Gegensatz dazu geht die Kulturdifferenzthese von abgeschlossenen 

Kulturen aus, die sich im Wesen grundsätzlich unterscheiden und die un-

vereinbar sind. 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.welt.de/debatte/article134168187/Christen-und-Muslime-sind-sich-naeher-als-sie-denken.html
https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.welt.de/debatte/article134168187/Christen-und-Muslime-sind-sich-naeher-als-sie-denken.html


70 | NADIA BAGHDADI 

 

des Islam mit der Aufklärung zu unterstützen, wo es nur geht« (Bus-

emann 2015). 

Doch nicht alle wollen an die westliche Hand genommen und zum 

aufgeklärten Glück geführt werden und so finden sich in den Medien 

zahlreiche Artikel, die sich gegen eine paternalistische und gönnerhafte 

Haltung aussprechen. Kritische Stimmen kontern mit Titeln wie Der 

Islam braucht Veränderung, aber keine Ratschläge (Qadhi 2015) oder 

Why Islam doesn’t need a reformation (Hasan 2015). Ohne in Abrede 

zu stellen, dass Reformen notwendig seien, richten sie sich gegen die 

aktuelle eurozentrische Wahrnehmung des Islam, gegen die Beurtei-

lung nach westlichen Maßstäben. Dem Islam werde unterstellt vormo-

dern, rückständig, unzivilisiert, totalitär und frauenfeindlich zu sein 

(vgl. auch Sarikaya 2016). Dieser Blick auf den Osten, auf den Orient 

und den Islam steht in einer länger andauernden Wahrnehmungstradi-

tion. Das verwendete Vokabular erinnert stark an koloniale Begriff-

lichkeiten. Die postkoloniale Kritik (vgl. Said 1979) macht darauf 

aufmerksam, dass erst Vorstellungen wie Modernisierungsdefizite es 

dem Westen ermöglichten unter anderem Länder des Orients wirt-

schaftlich und politisch zu unterwerfen und auszubeuten, sprich zu ko-

lonisieren. Der unterstellte Entwicklungsabstand, der Kontrast zwi-

schen dem barbarischen Orient und dem zivilisierten Westen beförder-

te einen Diskurs, wonach dem Osten zur Zivilisation und Moderne 

verholfen werden musste. Auf diese Weise wurde der Islam »zum zivi-

lisierungsbedürftigen Gegenpart des universalisierbaren Christentums« 

(vgl. Amir-Moazami 2016: 30). Und wie die Zeitungsartikel verdeutli-

chen, gilt der Islam nach wie vor als unfähig sich selber zu entwickeln. 

Der Ruf nach dem islamischen Luther bzw. nach islamischen Re-

formen wird von Kritiker*innen wie Qadhi (2015) oder Hasan (2015) 

als neokoloniales Produkt verstanden: als Anspruch des Westens über 

den Islam zu sprechen, ihn bestimmen und beherrschen zu wollen. Vor 

dem Hintergrund des kolonialen Erbes zeigen die kritischen Au-

tor*innen, dass sie nicht ohne Widerrede vom Westen bestimmt, kont-

rolliert und beherrscht werden wollen. Sie kritisieren damit auch die 

unhinterfragten und unsichtbaren Normen, die mit diesen Diskursen 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.welt.de/debatte/article134168187/Christen-und-Muslime-sind-sich-naeher-als-sie-denken.html
https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.welt.de/debatte/article134168187/Christen-und-Muslime-sind-sich-naeher-als-sie-denken.html


BRAUCHT ES EINEN ISLAMISCHEN LUTHER? | 71 

 

verbunden sind. So habe sich das »Christentum vor allem in seinen 

protestantischen Spielarten in säkularisierte Konzeptionen von Staat, 

Nation und Religion eingeschrieben und (avancierte) damit zur unmar-

kierten, entkörperten und universalistischen Norm und zugleich zum 

Privileg« (Amir-Moazami 2016: 31). Vor diesem Hintergrund träten 

Muslim*innen als die Anderen in Erscheinung, »als das Suspekte, des-

sen markierte Differenz dringend erklärungsbedürftig ist.« (ebd.: S. 

35.) Es ist diese unmarkierte Norm, das »universalisierbare Christen-

tum«, auch als säkular-liberale Matrix bezeichnet, welche den Rahmen 

der aktuellen Debatten und Fragen vorgäbe und über »die Passfähigkeit 

der Anderen« walte (ebd.: S. 27). Fragen, wie zum Beispiel »ist der Is-

lam in eine liberale Gesellschaft integrierbar?« oder »ist der Islam re-

formierbar?« seien daher nicht neutral, sondern orientierten sich an 

dieser unausgesprochenen christlich-säkularisierten Norm und ent-

sprängen einem bestimmten Verständnis von Staat, Nation und Reli-

gion. Eine Norm, die aber auch konstitutiv für den Nationalstaat sei, 

d.h. die »devianten Anderen«, erschaffen zugleich die Nation immer 

wieder von Neuem und definieren deren Grenzen. 

Diese Narrative bleiben insbesondere in Migrationsgesellschaften 

nicht ohne Konsequenz für die auf diese Weise Positionierten. Selbst 

moderate und nichtpraktizierende Muslim*innen fühlen sich von »Wir-

gegen-sie« Diskursen, Dominanzansprüchen und Vorurteilen gegen-

über dem Islam betroffen. Denn Feindlichkeit gegenüber Mus-

lim*innen ist nicht nur im rechten gesellschaftlichen Lager auszuma-

chen, sondern reicht bis weit in die gesellschaftliche Mitte. Laut einer 

Umfrage zur rassistischen Diskriminierung in der Schweiz hegen 

knapp 40 Prozent der Schweizer Bevölkerung eine generelle Skepsis 

gegenüber dem Islam. Muslimin*innen werden durchwegs negativer 

angesehen als Angehörige anderer Religionsgruppen. 60 bis 70 Prozent 

der Befragten möchten nicht mit jemandem aus arabischen Ländern, 

Albanien oder der Türkei zusammenarbeiten. (vgl. Fachstelle für Ras-

sismusbekämpfung 2015) 

Vor diesem Hintergrund werden auch moderate oder nichtprakti-

zierende Personen als »Muslim*innen« markiert und »ob sie wollen 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72 | NADIA BAGHDADI 

 

oder nicht, müssen (sie) sich zu dieser Anrufung verhalten« (Amir-

Moazami 2016: 21).
8
 Diese »Muslimisierung von Muslimen« (ebd.) 

bedeutet für die Betroffenen nicht nur die Angst dämonisiert und als 

potenzielle Bedrohung wahrgenommen zu werden, sondern auch als 

Muslim*in zu sprechen, sich von Gewalttaten zu distanzieren, sich zu 

erklären oder zu verteidigen. Sie müssten darüber hinaus »die liberalen 

Fundamente säkularer Ordnungen preisen, verinnerlichen und verkör-

pern, um glaubhaft zu sein« (ebd.: S. 28). Andere beginnen sich in 

einer sich selbst erfüllenden Prophezeiung selbst als Muslim*innen zu 

sehen und sich entsprechend zu verhalten (vgl. Manea 2009). Bei Per-

sonen mit radikalen Tendenzen kann es gar zu einer kompletten Ab-

kehr von westlichen Gesellschaften und Ideen kommen, sie ziehen sich 

in ihre Kränkung zurück, jegliches Zurückschlagen erscheint ihnen an-

gesichts der westlichen Dominanzansprüche und Angriffe gerechtfer-

tigt. 

 

 

ORIENTIERUNGSSUCHE IN EINER 

RATIONALISTISCHEN UND ENTZAUBERTEN WELT 
 

Für die verstärkte Hinwendung zu salafistischen Bewegungen, gerade 

auch in westlichen Ländern, gibt es weitere Erklärungsangebote. Der 

arabische Philosoph Sadik Jalal al-Azm sieht darin eine Kritik an der 

europäischen Moderne (vgl. Meier 2015). Damit spielt er nicht etwa 

auf die Ablehnung von »westlichen Lebensformen« an, wie sie von 

verschiedenen Salafist*innen propagiert wird. Al-Azm meint mit Be-

zug auf den Philosophen Martin Heidegger, dass der europäischen 

Moderne »etwas Hohles« anhafte. Der bekannte Soziologe Max Weber 

sprach in diesem Zusammenhang von einer »Entzauberung der Welt« 

(vgl. Brassel-Ochmann 2015: 65), die die Moderne und die Aufklärung 

                                            

8  In Baghdadi (2010, 2012) werden die verschiedenen Strategien sich zur 

Kategorie der Muslimin zu positionieren ausführlich dargestellt. 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BRAUCHT ES EINEN ISLAMISCHEN LUTHER? | 73 

 

mit sich brachte. Vielleicht sei es laut Al-Azm dieses Gefühl der Leere, 

welches junge Menschen empfänglich für konservative oder gar ex-

tremistische Ideologien mache. Sie würden sich die Frage stellen, was 

den Islam davor bewahre, genauso irrelevant zu werden wie das Chris-

tentum in Westeuropa und befürchteten, dass der Islam in ähnlicher 

Weise privatisiert und individualisiert werde. (vgl. Meier 2015) 

Es lässt sich nicht von der Hand weisen: Der Glaube hat im christ-

lich geprägten Westeuropa abgenommen und wurde in den Privatraum 

verbannt. Gute 20 Prozent der Bevölkerung (vgl. Meier 2017) in den 

westlichen Industrieländern bezeichnen sich als religionslos, die Kir-

che hat als Institution ihre traditionelle Rolle als Sinnstifter und Ord-

nungsinstanz eingebüßt. Der Soziologe Thomas Luckmann (1991) be-

zeichnete das gegenwärtige Christentum gar als »unsichtbare Reli-

gion«. Und doch scheint auch in christlich geprägten Ländern der 

Glaube nicht nur Teil der voraufklärerischen Vergangenheit. In wichti-

gen Lebenssituationen bleibt Religion für viele Menschen bedeutsam, 

wie verschiedene Studien zeigen (vgl. Brassel-Ochmann 2015: 65). 

Eine rituelle Begleitung wird bei Ereignissen wie Taufe, Hochzeit, 

Sterbebegleitung oder Beerdigung in Anspruch genommen, Festtage 

werden gefeiert, mit kleinen Kindern wird abends gebetet. Der Mensch 

scheint die »Interaktion mit dem Heiligen« insbesondere in Situationen 

zu brauchen, die er nicht bewältigen oder verstehen kann: »In solchen 

Situationen ist es die Sinnwelt des Heiligen, die Überzeugung, dass es 

neben dem rational Verstehbaren noch etwas Anderes gibt, an das 

›Mensch‹ glaubt oder glauben möchte. Ein Sinnsystem, das Liebe nicht 

als chemische Reaktion erklärt oder das den Tod als Tür zur Öffnung 

einer weiteren Wirklichkeit begreift« (ebd.). Die Mehrheit der Men-

schen entwickelt eine »persönliche Lebensphilosophie« aus verschie-

denen kulturalisierten religiösen Inhalten und Erfahrungen.
9
 

                                            

9  Die klassische Säkularisierungsthese geht davon aus, dass Religion mit der 

Modernisierung immer mehr an Bedeutung verliert. Die seit 100 Jahren 

zunehmende Anzahl Personen, die sich als konfessionslos bezeichnet, 

scheint diese These zu bestätigen (vgl. Meier 2017). Demgegenüber steht 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


74 | NADIA BAGHDADI 

 

Trotz potenziellem Widerspruch zu einer naturwissenschaftlich 

orientierten, rationalistischen modernen respektive postmodernen Welt, 

scheinen sich religiöse Bezüge oder Glauben an höhere Mächte nicht 

aufzulösen. Menschen mit den unterschiedlichsten Hintergründen, ob 

christlich oder muslimisch, scheinen sich auch in aufgeklärten Zeiten 

nach dem Religiösen zu sehnen. Das Religiöse verteidigt damit quasi 

seinen Platz und spiegelt die Leerstellen der Moderne bzw. Postmo-

derne. Michael Rüegg (2016) geht noch einen Schritt weiter und sieht 

in der Religion keinen Gegensatz zur modernen Gesellschaft, sondern 

sich gegenseitig bedingende Faktoren: »In der Freiheit zur Religion 

liegt auch die Hoffnung, dass wir auf den ungebändigten Fortschritt 

und die weltanschauliche Polarisierung bessere und menschenfreundli-

chere Antworten finden als bisher«. 

 

 

FAZIT 
 

Der Ruf nach dem islamischen Luther steht sinnbildlich für die von 

christlicher wie auch islamischer Seite geäußerten Forderung nach Re-

formen im Islam. Er entspringt dem Wunsch nach einem Gegenrezept 

zu salafistischen und dschihadistischen Bewegungen. Gegen salafisti-

sche Bewegungen wird zum Beispiel von Aktivist*innen des »Forums 

für einen fortschrittlichen Islam« ein säkularer, modernisierter Islam 

ins Feld geführt. Die Schwierigkeiten dieses Rezeptes treten zutage, 

wenn, wie hier postuliert, beide Phänomene – säkularer und salafisti-

scher Islam – als Produkte aktueller gesellschaftlicher Verhältnisse be-

trachtet werden. Zwar zeigt sich die Formierung und Sichtbarkeit einer 

an die säkulare Gesellschaft angepasste Religiosität insbesondere der 

                                            

die hier favorisierte Erkenntnis, dass Religion und Glaube nicht verschwin-

den, sondern sich wandeln, religiöse Inhalte werden zum Beispiel kulturali-

siert, also in kulturelle Praxen integriert (vgl. auch Brassel-Ochmann 

2015). 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BRAUCHT ES EINEN ISLAMISCHEN LUTHER? | 75 

 

gebildeten Mittelschichten vordergründig als Reaktion auf Attentate, 

Hassprediger und salafistische Bewegungen.
10

 

Doch kann die Entwicklung eines säkularen Islam auch als Ergeb-

nis der Säkularisierung von Gesellschaften weltweit sowie als Produkt 

von Globalisierung, grenzüberschreitenden Lebenswelten, Diversität 

und neoliberaler Wirtschaftsordnung verstanden werden. Säkulare, li-

berale und postmoderne Muslim*innen vertreten Werte des Humanis-

mus und der Toleranz von Diversität. Sie fühlen sich in einer multiop-

tionalen, vielfältigen und zunehmend entgrenzten Welt einigermaßen 

wohl. Sie sind in transnationale Netzwerke eingebettet, Globalisierung, 

Demokratie und eine neoliberale Wirtschaft geben ihnen genügend 

Orientierung und Lebenschancen. Dieselben Entwicklungen werden 

von den wachsenden populistischen und salafistischen Gruppen hin-

gegen mit Argwohn betrachtet. Sie sehnen sich in einer globalisierten 

und säkularisierten Welt nach Orientierung, Eindeutigkeit, klarer Iden-

tität und Zugehörigkeit. In ihrer Ideologie finden sie genau dies: klare, 

einfache und verbindliche Werte (zum Beispiel gut und böse, rein und 

unrein) und damit verbunden einen Sinn. Die Gemeinschaft gibt ihnen 

den vermissten Halt und ein Gefühl des Dazugehörens. 

Die Hinwendung zu salafistischen Gruppen verdeutlicht daher die 

Lücken und Kehrseiten der säkularen, globalen und neoliberalen Welt, 

in der die Einzelnen zu wenig Orientierung, Zusammengehörigkeit und 

Halt erfahren. Eine von Globalisierung und Diversität gekennzeichnete 

Gesellschaft mit ihren vielfältigen Optionen an Lebensmodellen ist of-

fenbar nicht für alle Menschen gleichermaßen eine Bereicherung. In 

                                            

10  »Man kann ergänzen, wie Tareq Oubrou, der Imam von Bordeaux, dass 

eine solche Reform, das Ausmaß der Radikalisierung nicht beeinflussen 

wird, weil die Radikalen keine jungen Leute sind, die irgendwelche Texte 

falsch verstanden haben, sondern Aufständische, die sich zuerst für die Ra-

dikalität entscheiden und diese danach mit einem islamischen Paradigma 

verbinden« (Roy 2017: 146). Doch sei die Sichtbarkeit von säkularen Mus-

lim*innen deshalb wichtig, weil dadurch zum Beispiel der IS daran gehin-

dert werde, sich als Sprachrohr der schweigenden Ummah zu erklären. 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76 | NADIA BAGHDADI 

 

westlichen rechtsorientierten Kreisen drückt sich eine vergleichbare 

Sehnsucht nach Sinn, Orientierung und Gemeinschaft aus. Zugehörig-

keiten und Identitäten werden in ihrer Mehrfachartikulation als unklar, 

diffus und wenig haltgebend erlebt. Klare soziale Ordnungen und die 

Ablehnung von Fremden und Andersgläubigen setzen den Ängsten und 

Unsicherheit vermeintlich etwas entgegen. 

Dies setzt eine weitere soziale Dynamik in Migrationsgesellschaf-

ten in Gang, welche die Welt einteilt in »Wir« und die »Fremden«, his-

torisch und aktuell verkörpert durch »Muslim*innen«. Erstere schlie-

ßen Letztere aus und bestätigen sich dadurch zugleich als Gruppe, als 

Nation mit klaren Grenzen gegen »außen«, auch wenn das »Außen« 

nun mitten in der Gesellschaft, unter »uns« lebt. Die Ablehnung von 

Fremden allgemein und Muslim*innen im Besonderen können bei den 

so Positionierten zu Entfremdung und Kränkungsgefühlen führen. Ei-

nige reagieren mit Kritik der »Wir-gegen-sie-Diskurse« und entlarven 

Vorurteile und Dominanzansprüche, die an die koloniale Vergangen-

heit anknüpfen. Andere Menschen wenden sich ab und sind im 

schlimmsten Fall empfänglich für salafistisches Gedankengut. Diese 

lehnen Wertvorstellungen, die sie mit dem Westen assoziieren ab und 

wenden sich einer vermeintlich ursprünglich islamischen Glaubenspra-

xis als Gegenmodell zu. 

Die gesellschaftlichen Verwerfungen können daher – so die hier 

vertretene These – ganz grundsätzlich als Krisensymptome von post-

modernen und postkolonialen Gesellschaften interpretiert werden. 

Ausdruck findet die Krise in einer Spaltung zwischen säkularen, libera-

len Gruppen und national und/oder religiös (homogen) orientierten 

Gruppen. Diese Spaltung verläuft meiner Meinung nach nicht nur wie 

etwa Samuel Huntington (1997) in seinem Buch Kampf der Kulturen 

postulierte zwischen westlich und islamisch definierten Gruppen. 

Einerseits ziehen sowohl rechtspopulistische Gruppen im Westen wie 

auch salafistische Gruppen klare Grenzen und erschaffen damit immer 

wieder aufs Neue eine islamische und eine christliche Gruppe, die sich 

scheinbar unvereinbar gegenüberstehen – obwohl die dahinterliegen-

den Ursachen und Sehnsüchte vermutlich eine Ähnlichkeit aufweisen. 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BRAUCHT ES EINEN ISLAMISCHEN LUTHER? | 77 

 

Andererseits finden wir sowohl innerhalb der als christlich und isla-

misch definierten Gruppen säkulare und kosmopolitische Personen, die 

sich in den letzten Jahren vermehrt in die öffentliche Diskussion ein-

mischen. Seien es linke Politiker*innen oder säkulare muslimische In-

tellektuelle, wie etwa das Forum für einen fortschrittlichen Islam. 

Vor dem Hintergrund der sich zuspitzenden gesellschaftlichen Dif-

ferenzen braucht es wahrscheinlich weniger einen islamischen Luther, 

als eine Diskussion darüber, welche Utopien und Maßnahmen dazu 

beitragen, soziale Spaltungen innerhalb als auch zwischen Islam und 

Christentum abzufedern. Wie lässt sich unter den gegenwärtigen ge-

sellschaftlichen Bedingungen von kultureller, religiöser und individuel-

ler Diversität das Bedürfnis der Bevölkerung nach Zusammenhalt und 

Orientierung stillen (vgl. Brassel-Ochmann 2015: 75f.) – ohne in star-

res Gruppendenken zu verfallen? Wie kann der Islam der Mittel-

schicht, der nach Anerkennung, Institutionalisierung und Einfluss 

strebt (vgl. Roy 2017), gestärkt werden – ohne andere Formen von Re-

ligiosität von vornherein auszuschließen? Wie können die historisch 

entstandenen ungleichen Machtverhältnisse und Dominanzansprüche 

aufgeweicht werden? Im Zuge dessen ist es auch notwendig, die un-

sichtbaren Normen und Privilegierungen eines säkularen, liberalen 

Christentums mit seinen Folgen – dem Bild der Anderen als abwei-

chend und erklärungsbedürftig – zu thematisieren. 

Darüber hinaus stellt sich die zentrale Frage, wie die negativen 

Folgen von Globalisierung und neoliberalem Kapitalismus einge-

schränkt werden können? Denn die kapitalistischen Leistungsgesell-

schaften in Ost und West haben nicht allen Wohlstand und Aufstiegs-

chancen beschert. Konsum, Erwerbsarbeit und individueller Erfolg 

taugen außerdem nicht in allen Lebensbereichen als Sinnstifter, nicht 

einmal für Globalisierungsgewinner. Insbesondere wenn keine alterna-

tiven gesellschaftspolitischen Utopien zur Verfügung stehen, so hat uns 

die Entwicklung im Nahen Osten gezeigt, suchen Menschen in einer 

»entzauberten« und manchmal auch als »leer« empfundenen Welt im 

religiösen Bereich nach Sinn. Hier wie dort auf der Welt sehnt sich 

nach wie vor ein großer Teil der Bevölkerung nach »göttlicher Wahr-

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78 | NADIA BAGHDADI 

 

heit«, Ritualen und Ordnungsstiftern. Die Hinwendung zum Religiösen 

bis hin zu extremistischen Varianten spiegelt damit nicht nur die feh-

lenden gesellschaftspolitischen Modelle, sondern verweist auch auf die 

Leerstellen der Modernisierung und Aufklärung und verdeutlicht zum 

Beispiel den fehlenden Zauber und die Suche nach Erklärungen jen-

seits aller Rationalität. Und so können Religionen nicht einfach abge-

schafft werden, im Gegenteil fördert diese Forderung mit großer Wahr-

scheinlichkeit extremistische Bewegungen, das Religiöse verteidigt 

damit quasi seinen Platz in der Gesellschaft. Vor diesem Hintergrund 

ist demnach eher eine Diskussion angezeigt über den Zauber und die 

Sinn- und Gemeinschaftssuche, welche die Menschen unterschiedli-

cher Herkunft im religiösen Bereich und darüber hinaus ersehnen. Da-

bei sind Möglichkeiten gefragt im Umgang mit dem Spannungsfeld 

zwischen Religion und Glaube auf der einen Seite und der rationalisti-

schen und wissenschaftlichen Weltdeutung sowie modernen Gesell-

schaft auf der anderen Seite. Der Vorschlag von Michael Rüegg 

(2016), wissenschaftliche Weltdeutung und Glaube nicht als Gegensät-

ze, sondern als sich gegenseitig bedingende Faktoren und als gegensei-

tige Bereicherung, gar als gegenseitiges Korrektiv, zu betrachten, bietet 

eine vielversprechende Denkrichtung. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BRAUCHT ES EINEN ISLAMISCHEN LUTHER? | 79 

 

LITERATUR 
 

Allenbach, Brigit/Herzig, Pascale (2010): »Der Islam aus Sicht von 

Kindern und Jugendlichen«, in: Allenbach/Sökefeld, Muslime in 

der Schweiz, S. 296-330. 

Allenbach, Birgit/Sökefeld, Martin (Hg.) (2010): Muslime in der 

Schweiz, Zürich. 

Amir-Moazami, Schirin (2016): »Dämonisierung und Einverleibung: 

Die ›muslimische Frage‹ in Europa«, in: Maria do Mar Castro Va-

rela/ Paul Mecheril (Hg.), Die Dämonisierung der Anderen. Ras-

sismuskritik der Gegenwart, Bielefeld, S. 21-39. 

Baghdadi, Nadia (2012): Und plötzlich bist du DIE Muslimin. Migran-

tinnen zwischen Karrieresprung und Ausschlusserfahrung, Berlin. 

Baghdadi, Nadia (2010): »›Die Muslimin‹ im Spannungsfeld von Zu-

schreibung, Abgrenzung und Umdeutung«, in: Allenbach/Sökefeld, 

Muslime in der Schweiz, S. 213–240. 

Bauman, Zygmunt (2016): Die Angst vor den anderen. Ein Essay über 

Migration und Panikmache, 3. Aufl., Berlin. 

Baumann, Martin/Endres, Jürgen/Martens, Silvia/Tunger-Zanetti, And-

reas (2017): »Hallo, es geht um meine Religion!« Muslimische Ju-

gendliche in der Schweiz auf der Suche nach ihrer Identität, For-

schungsbericht, Universität Luzern, Zentrum Religionsforschung.  

Bittner, Jochen (2014): »Wo bleibt ein Imam der 95 Thesen?«, in: Die 

Zeit Online (02.10.2014): http://www.zeit.de/gesellschaft/2014-

10/islam-koran-auslegen-moderne-gesellschaft vom 30.08.2017. 

Brassel-Ochmann, Andrea (2015): Die trügerische Akzeptanz von Is-

lam, Homosexualität und Suizid. Das doppelte Meinungsklima in 

Deutschland, Wiesbaden. 

Bundesamt für Statistik (2016): Religiöse und spirituelle Praktiken und 

Glaubensformen in der Schweiz. Erste Ergebnisse zur Sprache, Re-

ligion und Kultur 2014, Neuchâtel. 

Busemann, Bernd (2015): »Der Islam muss endlich erwachsen wer-

den«, in: Die Welt online (20.01.2015): https://www.welt.de/ 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80 | NADIA BAGHDADI 

 

debatte/kommentare/article136584841/Der-Islam-muss-endlich-

erwachsen-werden.html vom 01.09.2017. 

Elias, Norbert/Scotson, John L. (2002): Etablierte und Außenseiter, 

Frankfurt a.M. 

Eser Davolio, Miryam et al. (2015): Hintergründe jihadistischer Radi-

kalisierung in der Schweiz. Eine explorative Studie mit Empfeh-

lungen für Prävention und Intervention, Zürich. 

Fachstelle für Rassismusbekämpfung FRB (2015): Rassistische Dis-

kriminierung in der Schweiz – Bericht der Fachstelle für Rassis-

musbekämpfung 2014, Bern. 

Fuchs, Simon Wolfgang (2015): »Braucht der Islam eine Reforma-

tion?«, in: Frankfurter Allgemeine online (21.07.2015): 

http://www.faz.net/aktuell/feuilleton/debatten/braucht-der-islam-

eine-reformation-13712121.html (abgerufen am 06.09.2017). 

Gapp, Patrizia (2007): »Konflikte zwischen den Generationen? Fami-

liäre Beziehungen in Migrantenfamilien«, in: Hilde Weiss (Hg.), 

Leben in zwei Welten. Zur sozialen Integration ausländischer Ju-

gendlicher der zweiten Generation, S. 131-153. 

Halm, Heinz (2000): Der Islam. Geschichte und Gegenwart, München. 

Hasan, Medhi (2015): »Why Islam doesn’t need a reformation«, in: 

The Guardian online (17.05.2015): https://www.theguardian.com/ 

commentisfree/2015/may/17/islam-reformation-extremism-

muslim-martin-luther-europe vom 01.09.2017. 

Huntington, Samuel P. (1997): Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung 

der Weltpolitik im 21. Jahrhundert, 6. Aufl., München/Wien. 

Khader, Naser (2015): »We need a Muslim Reformation«, in: news-

week online (26.03.2015): http://www.newsweek.com/we-need-

muslim-reformation-316906 vom 01.09.2017. 

Lerch, Wolfgang Günter (2016): »Reinhard Schulze über Modernisie-

rung im Islam«, in: Frankfurter Allgemeine online (17.03.2016): 

http://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/rezensionen/sachbuch

/reinhard-schulze-ueber-modernisierung-im-islam-14124175.html 

vom 06.09.2017. 

Luckmann, Thomas (1991): Die unsichtbare Religion, Frankfurt a.M. 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BRAUCHT ES EINEN ISLAMISCHEN LUTHER? | 81 

 

Manea, Elham (2009): Ich will nicht länger schweigen. Der Islam, der 

Westen und die Menschenrechte, Freiburg i.Br. 

Meier, Christian H. (2015): »Der Denker Sadik al-Azm: Kein mittlerer 

Weg für den Islam«, in: Neue Zürcher Zeitung online (17.09.2015): 

https://www.nzz.ch/feuilleton/kein-mittlerer-weg-fuer-den-islam-

1.18614223 vom 06.09.2017. 

Meier, Michael (2017): »Glücklich ohne Gott«, in: Tages-Anzeiger on-

line (02.11.2017): https://www.tagesanzeiger.ch/leben/gesellschaft/ 

gluecklich-ohne-gott/story/29805045 vom 06.11.2017. 

Müller, Monika (2010): »Perspektiven männlicher Jugendlicher auf 

den Islam: Eine Gratwanderung zwischen Identifikation und Aus-

schluss«, in: Allenbach/Sökefeld, Muslime in der Schweiz, S. 266- 

295. 

Murtaza, Muhammad Sameer (2015): »Stresstest für den Islam. Mus-

lime brauchen nicht noch eine Reform, sondern Streitkultur«, in: 

The European online (27.04.2015): http://www.theeuropean.de/ 

muhammad-sameer-murtaza/9793-von-vergangenen-reformationen 

-lernen vom 06.09.2017. 

Odehnal, Bernhard (2014): »Schwarze Pädagogik spielt eine grosse 

Rolle«, in: Tages-Anzeiger online (24.09.2014): https://www.tages 

anzeiger.ch/ausland/europa/Schwarze-Paedagogik-spielt-eine-gros 

se-Rolle-/story/30664009 vom 01.09.2017. 

Parker, Geoffrey (1995): Große illustrierte Weltgeschichte. Eine um-

fassende, farbige und aktuelle Darstellung der Menschheitsge-

schichte, Wien. 

Qadhi, Yasir (2015): »Der Islam braucht Veränderung, aber keine Rat-

schläge«, in: The European online (29.04.2015): http://www.the 

european.de/yasir-qadhi/9763-ein-von-muslimen-reformierter-is 

lam vom 06.09.2017. 

Roy, Olivier (2017): »Ihr liebt das Leben, wir lieben den Tod«. Der 

Dschihad und die Wurzeln des Terrors, München. 

Rüegg, Michael (2016): Krise der Freiheit. Religion und westliche 

Welt. Plädoyer für ein gelassenes Verhältnis, Basel. 

Said, Edward (1979): Orientalism, New York. 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


82 | NADIA BAGHDADI 

 

Schulze, Reinhard (2016): Geschichte der Islamischen Welt. Von 1900 

bis zur Gegenwart, überarb. und aktual. Aufl., München. 

Sarikaya, Yasar (2016): »Islamische Religionspädagogik als Medium 

der Erneuerung islamisch-religiösen Wissens«, in: Yasar Sarikaya/ 

Adem Aygün (Hg.), Islamische Religionspädagogik. Leitfragen aus 

Theorie, Empirie und Praxis, Münster, S.61-82. 

Senn, Bernard/Walser, Dagmar (2017). »Braucht der Islam eine Re-

formation«. Sendung auf Radio SRF (31.03.2017): https://www.srf. 

ch/sendungen/kontext/braucht-der-islam-eine-reformation vom 01. 

09.2017). 

Weiss, Hilde (Hg.) (2007): Leben in zwei Welten. Zur sozialen Integ-

ration ausländischer Jugendlicher der zweiten Generation, Wiesba-

den. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

Religionstheoretische und 

ägyptologische Gedanken  

zum Thema Gewalt 

JAN ASSMANN 

 

 

 

DER BEGRIFF »GLAUBEN« 
 

Mit dem Exodus beginnt das Zeitalter des Glaubens. Lassen Sie mich 

zunächst diese beiden Begriffe, »Exodus« und »Glaube« erläutern. Mit 

»Exodus« ist natürlich nicht das historische oder mythische Ereignis 

gemeint, das die Bibel um 1450 v.Chr. und die moderne Geschichtsfor-

schung meist um 1250 ansetzt, und von dem niemand sagen kann, wie 

und ob überhaupt es stattgefunden hat. Gemeint ist die Erinnerung dar-

an, die im 2. Buch Mose literarisch ausgestaltet und religiös kanoni-

siert wurde. Dieses erinnerungsgeschichtliche Ereignis fällt in die Zeit 

des babylonischen Exils und der Wiedererrichtung des Tempels in Je-

rusalem. Es handelt sich um eine Epochenschwelle, die gekennzeichnet 

ist einerseits durch die Katastrophe, den vollständigen Untergang der 

Königreiche Israel und Juda, und andererseits durch die Neugründung 

Israels als Judentum (vgl. Assmann 2015). 

Mit diesem Ereignis beginnt das Zeitalter des Glaubens, denn das 

frühe Judentum wird zum Ausgangspunkt der »abrahamitischen« Reli-

gionen Judentum, Christentum und Islam, die auf Offenbarung und 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


84 | JAN ASSMANN 

 

Glauben gegründet sind und sich über die ganze Welt ausgebreitet ha-

ben. Der Einwand liegt nahe, dass es »Glauben« doch in allen Religio-

nen gibt. In allen Religionen der Welt glauben doch die »Gläubigen« 

an ihre jeweiligen Gottheiten. Das Zeitalter des Glaubens ist, so ver-

standen, doch so alt wie die Religion und die ist so alt wie der homo 

sapiens. Wenn man den Begriff »Glaube« in einem so weiten Sinne 

fasst, dann ist das richtig, aber dann verliert dieser Begriff auch alle 

analytische Trennschärfe. »Glaube« im engeren Sinne gibt es nur, wo 

es besondere Vorstellungen von Offenbarung, Transzendenz und 

einem Bund zwischen Gott und Menschen gibt. Mit diesen Vorstellun-

gen kommt eine neue Form von Religion in die Welt und führt das 

Zeitalter des Glaubens herauf. Das christliche Europa lebte anderthalb 

Jahrtausende im Zeitalter des Glaubens und kann in dieser Zeit als sein 

explizitester, ausgeprägtester Exponent gelten. Seit dem 18. Jahrhun-

dert aber begann umgekehrt gerade in Europa dieses Zeitalter zu ver-

blassen und wiederum ist es eine Katastrophe vergleichbaren Ausma-

ßes, die beiden Weltkriege und der Holocaust, die imstande ist, ein 

neues Zeitalter heraufzuführen. 

Glaube im strengen Sinne, sagte ich, gibt es nur, wo es Offenba-

rung gibt. Auch hier drängt sich der Einwand auf, dass doch wohl alle 

Religionen Formen von Offenbarung kennen. Alle Religionen kennen 

doch Formen und Medien, in denen die Götter den Menschen ihren 

Willen kundtun und mit ihnen kommunizieren. Dazu gehören etwa Op-

ferschau, Vorzeichen, Orakel und Träume. Da gibt es aber einen wich-

tigen Unterschied zu beachten. Solche Offenbarungen geschehen im-

mer wieder und beziehen sich immer auf spezielle Situationen. Außer-

dem sind sie meist vieldeutig und erfordern Techniken und Spezialis-

ten zu ihrer Deutung. Die Offenbarung, die ich meine, geschieht da-

gegen nur ein für alle Mal. Sie ist allumfassend, bezieht sich auf die 

gesamte Lebenssituation des Einzelnen wie des Volks, und stellt das 

Gott- und Weltverhältnis der Gläubigen auf eine neue, ewig gültige 

Grundlage. Das ist die Art von Offenbarung, wie sie den Kindern Is-

raels am Sinai, den Christen in Bethlehem und den Muslimen in Mek-

ka und Medina zuteil wurde. Diese Art von Offenbarung kennen die 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION UND GEWALT | 85 

 

anderen Religionen nicht, sie ist den »abrahamitischen Religionen« 

eigentümlich.
1
 

Offenbarung in diesem Sinne setzt einen Begriff von Transzendenz 

voraus, denn was hier offenbart wird, kommt nicht aus langer Erfah-

rung und alter Überlieferung, sondern von außen. Es ergibt sich nicht 

aus dem gesunden Menschenverstand, sondern geht weit darüber hin-

aus und will nicht erfahren und erforscht, sondern geglaubt werden. 

Auch hier liegt wieder der Einwand nahe, dass doch alle Religionen 

einen Begriff von Transzendenz kennen. Alle Religionen verehren 

Gottheiten, die zwar kultisch erreicht werden können, aber menschli-

cher Verfügbarkeit entzogen und insofern transzendent sind. Transzen-

denz in dem engeren, prägnanten Sinne jedoch, wie er dem neuen Be-

griff von Offenbarung zugrunde liegt, bedeutet Außerweltlichkeit. Die-

sen Transzendenzbegriff kennen die anderen Religionen nicht, er ist 

ebenso neu wie der Begriff der einmaligen, allumfassenden, alles 

gründenden Offenbarung. Alle alten, vom biblischen Glauben an den 

Einen Gott als heidnisch ausgegrenzten Religionen verehren in ihren 

Gottheiten die kosmischen und natürlichen Gewalten, von deren Gaben 

und Gefahren sie sich abhängig fühlen und denen sie ein Antlitz geben, 

um mit ihnen in Verbindung treten zu können. Auch die Offenbarun-

gen dieser Gottheiten bedienen sich innerweltlicher Phänomene. Man-

che Religionen wie z.B. die altägyptische, die babylonische und viele 

asiatische Religionen dehnen Wesen und Macht bestimmter Gottheiten 

über den Kosmos hinaus aus, aber bestehen doch immer auf einer Kon-

                                            

1  In meinem Buch Exodus (2015) habe ich den neuen Begriff der Offenba-

rung als das eigentliche Thema des Buches Exodus herausgestellt, das dar-

in in fünf Schritten entfaltet wird: (1) die Namensoffenbarung in der Szene 

am brennenden Dornbusch (Kap. 3-6), die Machtoffenbarung in Form der 

10 Plagen und des Meerwunders (Kap. 7-14), die Offenbarung von Bund 

und Gesetz am Sinai, der Höhepunkt, auf den alles zuläuft und auf den sich 

alles Folgende bezieht (Kap. 19-24), die Offenbarung des Zeltheiligtums 

(Kap. 25-31) und die Selbstoffenbarung Gottes als Versöhnungsgestus 

nach der Krise mit dem Goldenen Kalb (Kap. 32-34). 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


86 | JAN ASSMANN 

 

tinuität von Transzendenz und Immanenz in Formen innerweltlicher 

göttlicher Belebung und Beseelung der Welt. Erst der biblische Schöp-

fungsmythos trennt streng zwischen Gott und Welt und stellt Gott und 

Welt als Subjekt und Objekt gegenüber. Alle Göttlichkeit ist bei Gott, 

die Welt ist nichts als sein Werk und alle Vorstellung und Anbetung 

irgendwelcher innerweltlicher Figuren und Objekte ist kategorisch ver-

boten. Der Mensch soll die Schöpfung verwalten, aber nicht anbeten.
2
 

Überweltlichkeit und Außerweltlichkeit muss man daher auseinander-

halten. Überweltlichkeit impliziert eine Kontinuität zwischen Welt und 

Gott, Außerweltlichkeit dagegen radikale Diskontinuität. 

Dieser radikal außerweltliche Gott
3
 ist es, der sich der Welt und 

den Menschen in einem Akt ein für alle Mal ergehender, alles mensch-

liche Leben auf eine völlig neue Grundlage stellender Offenbarung 

zuwendet. Diese Offenbarung kommt von außen und hat daher einen 

ganz anderen, völlig neuartigen Anspruch auf Wahrheit, Geltung und 

Verbindlichkeit. Die kleinen Offenbarungen der anderen Religionen 

erfordern in erster Linie Aufmerksamkeit, um nichts zu verpassen, was 

an Vorzeichen, Orakeln und Träumen wichtig sein könnte. Die große 

Offenbarung der biblischen Religion dagegen erfordert Gedächtnis, 

weil sie ein für alle Mal ergeht und von allen kommenden Generatio-

nen bewahrt und befolgt werden muss. 

Der dritte Begriff, der für die Religionen im Zeitalter des Glaubens 

konstitutiv ist, ist der des Bundes. Die große Offenbarung ergeht nicht 

allen Menschen, sondern nur einem Kreis auserwählter Adressaten. Bei 

der Urform dieses Offenbarungstyps ist es das auserwählte Volk, das 

JHWH aus Ägypten befreit, um mit ihm einen Bund zu schließen. Zu 

                                            

2  Dieses Prinzip wird im Bilderverbot (Dtn 5.8-9 = Ex 20.4-5) und im Motiv 

des »dominium terrae« (Gen 1,28) eingeschärft. 

3  Zu dieser radikalen Außerweltlichkeit entwickelt sich die monotheistische 

Gottesidee allerdings erst in Hellenismus und Spätantike, die das biblische 

Gottesbild im Licht der griechischen Philosophie (Platon und Aristoteles) 

deuten. Aber schon in der Bibel tritt Gott in immer größere Distanz zur 

Welt (vgl. Miles 1996). 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION UND GEWALT | 87 

 

diesem Zweck ruft Gott das Volk an den Berg Sinai, um ihm dort sich 

und die Gesetze zu offenbaren, auf die dieser Bund gegründet sein soll 

und deren Befolgung dem Volk dazu dienen soll, in aller Zukunft in 

diesem ein für allemal für ewige Zeiten geschlossenen Bund zu ver-

bleiben. Der Bund knüpft ein Band zwischen dem außerweltlichen 

Gott und dem auserwählten Volk, er stiftet gleichsam eine Enklave 

außerweltlicher Heiligkeit in der weltlichen Welt. Der Einwand, der 

sich hier aufdrängt, geht nicht etwa wie bisher dahin, dass doch alle 

Religionen die Vorstellung eines Bundes zwischen Gott und Volk ken-

nen, sondern betont umgekehrt, dass diese Vorstellung exklusiv jü-

disch sei. Natürlich wurzelt der Begriff des Bundes, hebräisch: b
e
rît, 

fest in der jüdischen Tradition und ist von der Idee des auserwählten 

oder heiligen Volkes, goj qadôsch, nicht zu trennen. Sein jüdisches 

Spezifikum liegt in der zugleich religiösen und ethnischen Definition 

der Zugehörigkeit. Jude ist, wer das Gesetz hält und von Abraham ab-

stammt. 

Der Bundesgedanke impliziert notwendigerweise das Prinzip der 

Mitgliedschaft, das über Kriterien definiert ist. Zu diesen Kriterien ge-

hört in allererster Linie der Glaube, hebräisch: aemunah, arabisch:  

aemaen, griechisch: pistis, lateinisch: fides, der soviel bedeutet wie das 

feste Vertrauen auf die Bundeszusage Gottes, mit denen zu sein, die an 

ihn glauben. Dieser prägnante Begriff von Glauben ist anderen Reli-

gionen fremd und die Missionare hatten große Mühe, in anderen Spra-

chen ungefähre Äquivalente für diesen fremden Begriff zu erfinden. Im 

Grunde musste selbst das griechische pistis von Paulus ziemlich umde-

finiert werden, um es als Wiedergabe von aemunah, dem Bundesver-

trauen, geeignet zu machen. Im Neuen Testament heißt »glauben« vor 

allem an Christus glauben, d.h. glauben, dass Jesus von Nazareth der 

Sohn Gottes und der »gesalbte« Erlöser ist, denn darauf beruht im 

Christentum der Bund. Im Judentum bildet neben der Abstammung 

von Abraham das Beachten der Gesetze das Kriterium der Mitglied-

schaft im Bund. Christentum und Islam haben das ethnische Kriterium 

der Abstammung aufgehoben und den Bund daher allen Menschen ge-

öffnet. Geblieben ist das Kriterium des Glaubens an die Offenbarung, 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


88 | JAN ASSMANN 

 

für die Christen in Gestalt Jesu Christi, in dem das Wort Fleisch, d.h. 

das Gesetz leibhaftiges, nachlebbares Vorbild geworden ist, und für die 

Muslime an die Offenbarung des Korans durch den Engel Gabriel an 

Mohammed. 

Die Idee dieses Bundes bildet den Kern der neuen Religion, die 

schon von Laktanz als so neuartig empfunden wurde, dass er dem la-

teinischen Wort re-ligio, von relegere, »wieder (und wieder) durchge-

hen, aufmerksam beachten«, eine neue Etymologie unterlegte und es 

von einem Verb re-ligare »wieder-verbinden« ableitete und Religion 

als die Wiederanknüpfung des durch den Sündenfall gebrochenen 

Bundes definierte. Das alte relegere von dem etwa Cicero, sicher zu 

Recht, das Wort religio ableitete, bezieht sich genau auf die sorgfältig 

beobachtende Aufmerksamkeit, die die römische wie alle alten Reli-

gionen forderten und das neue religare bezieht sich ebenso präzise auf 

die von der neuen geforderten Bewahrung der den Vätern zuteil ge-

wordenen Offenbarung im Gedächtnis der Gläubigen (vgl. Laktanz 

2011: 389). 

 

 

RAHMUNGEN DER NEUEN RELIGIONSFORMEN 
 

Die neue Religionsform zieht einen dreifachen Rahmen. Erstens grenzt 

sie die Mitglieder des Bundes aus dem Rest der Menschheit aus. Der 

hebräische Begriff für die Bundesmitglieder, qahal, bedeutet soviel 

wie »Vollversammlung« und wird im griechisch schreibenden Chris-

tentum als ekklesia, Volksversammlung, wiedergeben, wovon im Fran-

zösischen église und im Italienischem chiesa mit der Bedeutung »Kir-

che« kommen. Das deutsche Wort »Kirche« kommt ebenso wie eng-

lisch »church« von kyriaké (oikos), »das Haus des Herrn« und bedeutet 

dasselbe wie ekklesia. Die Versammlung der Gläubigen hat ihr Zent-

rum und ihren Inbegriff im Gotteshaus. Das Wort »Synagoge« für den 

Ort des jüdischen Gottesdienstes kommt aus dem Griechischen und 

heißt »Zusammenführung«. Das arabische Wort für die Gemeinschaft 

der Gläubigen ist 
י‚
umma, das Wort für Moschee, arabisch Masdjîd, 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION UND GEWALT | 89 

 

heißt »Ort der Niederwerfung« (zum Gebet) und bringt dieselbe Idee 

zum Ausdruck, dass Gottesdienst und Versammlung gleichbedeutend 

sind. Die Gläubigen versammeln sich zum Gottesdienst. In allen Va-

rianten der neuen Bundesreligion sind Gotteshaus und Versammlungs-

haus der Gläubigen identisch. Nichts liegt der Idee des Tempels ferner, 

in dem die alten Religionen ihren architektonischen Ausdruck finden. 

Hier ist das Volk allenfalls in den Vorhof zugelassen und auch das nur 

zu den hohen Festen. Der Tempel ist in erster Linie das Haus Gottes 

und nicht des Volkes. Das gilt zunächst auch für den jüdischen Tem-

pel. Die neue Religion gewinnt ihre eigentliche Form mit der Zerstö-

rung des Zweiten Tempels und mit dem Auszug von Mekka nach Me-

dina. 

Der zweite Rahmen, den die neue Religionsform zieht, wirkt nach 

innen. Im Gegensatz zu den anderen, alten Religionen, die mit Kultur 

identisch sind, bildet die neue Religion ein System, das auf eigenen 

Gesetzen beruht und sich von anderen Systemen oder Sub-Systemen 

der Kultur wie Recht, Politik, Wirtschaft, Kunst, Wissenschaft usw. 

abgrenzt. So ist erst die neue Religion in der Lage, von ihrem eigenge-

setzlichen Standpunkt aus die Kultur zu kritisieren und im Grenzfall 

sogar zu kontrollieren, indem sie sich die anderen Gebiete unterordnet 

(vgl. Assmann 2016). 

Einen dritten Rahmen zieht die neue Religionsform mitten durch 

ihre Anhänger. Das ist der Rahmen, aus dem der Mensch fallen kann, 

wenn er ihre Gesetze bricht oder ihre Lehren verfehlt. Die Geschichte 

des Goldenen Kalbs, die im Buch Exodus unmittelbar nach dem Bun-

desschluss stattfindet, stellt eine Art Urszene dieses Rahmenbruchs 

dar. Lehren und Gesetze kennen alle Religionen, aber sie gelten dort 

für die Priester, die sich durch Reinheit und Gelehrsamkeit aus der 

Masse des Volkes abheben. Ebenso bilden auch die Tempel Enklaven 

der Heiligkeit in der profanen Welt. In der neuen Religion gibt es zwar 

noch gewisse Abstufungen, aber grundsätzlich sind alle Gläubigen in 

den Lehren unterwiesen und zur Einhaltung der Gesetze, darunter 

Reinheits- und Speiseregeln verpflichtet. Im Judentum und Islam fällt 

man aus dem Rahmen, wenn man Schweinefleisch isst, im Islam zu-

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


90 | JAN ASSMANN 

 

dem, wenn man Alkohol trinkt; im Christentum gibt es andere Mög-

lichkeiten, aus dem Rahmen zu fallen, wie die mittelalterlichen Ketzer- 

und Hexenprozesse sowie die bis heute geübten Exkommunikations-

verfahren der katholischen Kirche zeigen. 

Die drei Rahmen, mit denen sich die neue Religionsform umgibt, 

machen sie von der Geschichte sowie von Staat, Herrschaft, Kultur, 

Territorium, Tempel unabhängig, indem sie das Leben der Gemein-

schaft auf die außerweltliche, außergeschichtliche Grundlage der Of-

fenbarung und des Glaubens stellen. Das ist, was die Juden im babylo-

nischen Exil aus der Katastrophe ihrer Geschichte, aus dem völligen 

Zusammenbruch ihrer Welt gelernt haben. Aus dem Untergang haben 

sie das Zeitalter des Glaubens heraufgeführt. 

 

 

RELIGION UND GEWALT 
 

Die drei Rahmen enthalten aber auch ein antagonistisches Moment, das 

sich unter bestimmten historischen Umständen in Richtung Intoleranz 

und Gewalt radikalisieren kann. Damit komme ich zu dem in letzter 

Zeit vieldiskutierten Problem eines möglichen Zusammenhangs zwi-

schen Monotheismus und Gewalt (vgl. Schieder 2014). Der entschei-

dende Punkt hier ist nicht der Monotheismus als solcher, also der 

Glaube an einen einzigen Gott, sondern die mögliche antagonistische 

Aufladung der Rahmen, die sich aus der Struktur der neuen Religions-

form mit ihrer Gründung auf den Ideen von Offenbarung, Bund, Treue 

und Glauben ergeben. 

In seinem in den 1790er Jahren entstandenen aber erst 1817 in den 

Noten und Abhandlungen zum West-Östlichen Diwan veröffentlichten 

Essay »Israel in der Wüste« trifft Johann Wolfgang von Goethe fol-

gende bemerkenswerte Feststellung:  

 

»Das eigentliche, einzige und tiefste Thema der Welt- und Menschengeschich-

te, dem alle übrigen untergeordnet sind, bleibt der Konflict des Unglaubens und 

Glaubens.« (Goethe 2000: 208) 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION UND GEWALT | 91 

 

Das gilt natürlich nicht für alle Geschichte und alle Religionen, aber es 

gilt für das Zeitalter des Glaubens und ist heute aktueller als je zuvor, 

wo Europa sich von seiner einstigen Rolle als Hort des Glaubens zu 

seiner neuen Bedeutung als Hort des Säkularismus zu entwickeln be-

gonnen hat. 

Was den äußeren Rahmen angeht, so fehlt ihm im Judentum von 

Haus aus jede antagonistische Spitze. Er hat hier den Charakter der 

Selbstausgrenzung. Durch die Bewahrung und Befolgung des Geset-

zes, das die Grundlage des zwischen JHWH und Israel geschlossenen 

Bundes bildet, unterscheidet sich Israel unter allen Völkern und »be-

zeugt« daher die Macht und Einzigkeit seines Gottes. »Ihr seid meine 

Zeugen«, sagt Gott zweimal bei Deutero-Jesaja (43,10; 44,8). Diese 

Zeugenschaft heißt hebräisch Kiddusch Haschem »die Heiligung des 

Namens (Gottes)« (vgl. Lenzen 2002). Das kann im Grenzfall dazu 

führen, für die Wahrheit Gottes eher zu sterben als das Gesetz zu bre-

chen. »Ich bin geboren und in die Welt kommen«, sagt Jesus nach Jo-

hannes zu Pilatus, »dass ich die Wahrheit bezeuge«. Diese Wahrheit ist 

das Reich, das nicht von dieser Welt ist, an das man nur glauben aber 

nicht erforschen und beweisen kann. Die Mitglieder dieses Reichs bzw. 

Bundes bezeugen den Bund, in dem sie nach seinen Gesetzen leben 

und im Grenzfall für ihn sterben. Unser Wort »Märtyrer« kommt be-

kanntlich vom griechischen martys »Zeuge«. 

Im Alten Testament hat die Unterscheidung zwischen Israel und 

den Völkern, aus deren Kreis sich JHWH Israel erwählt hat, keine 

polemischen Implikationen. Der Plural des hebräischen Worts goy 

»Volk«, goyîm, heißt zugleich »Heiden«. Aber die goyîm sind nicht 

»Ungläubige«, sondern »Andersgläubige«, und dass sie an anderes 

glauben, ist völlig in Ordnung, da sie ja nicht in den Bund berufen 

sind. Auch für Vertrauen und Verständigung mit den »Völkern« gibt es 

bei aller selbstausgrenzender Wirkung des Gesetzes eine gewisse 

Grundlage. So findet sich z.B. in der Bibel die Unterscheidung zweier 

Begriffe von Gottesfurcht. Der eine lautet yir’at JHWH, die Furcht des 

Herrn. Das ist die Gottesfurcht, von der es in Ps 111, 10 und Spr 9,10 

heißt, dass sie der Weisheit Anfang sei. »Timor Domini principium sa-

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92 | JAN ASSMANN 

 

pientiae« – so steht es über den Eingängen unendlicher Gymnasien. 

Das bezieht sich auf die Bundes-interne, Offenbarungs-basierte Form 

von Moral, die durch das Gesetz vorgeschrieben ist. Der andere Begriff 

von Gottesfurcht lautet yir’at Elohîm »timor Dei«, und dieser Begriff 

wird auch auf Nichtisraeliten angewendet. So heißt es von den ägypti-

schen Hebammen der Hebräer, dass sie Gott fürchteten (Ex 2, 15-22, 

vgl. Exodus, 1.39f.) und von den Amalekitern, die die ägyptische 

Nachhut beim Marsch durch die Wüste überfielen, umgekehrt, dass sie 

keine Gottesfurcht hatten (Dtn 25, 17f.). Als Abraham beim König von 

Gerar, einem Kanaanäer, weilt, gibt er Sarah als seine Schwester aus, 

weil er annimmt, dass es keine Gottesfurcht in diesem Lande gibt und 

er daher um seiner Frau willen umgebracht werden könnte (Gen 

20,11). Abraham setzte bei Ausländern keine Gottesfurcht voraus und 

wird Lügen gestraft. Das andere Konzept einer Vertrauensgrundlage 

außerhalb des Bundes ist der Bund, den Gott mit Noah, dem Überle-

benden der Sintflut und daher dem Repräsentanten der gesamten 

Menschheit schließt. Darin verpflichtet sich Gott, nie wieder das Leben 

auf der Erde durch eine Flut zu vernichten und verpflichtet die Men-

schen auf zwei Gebote: 

 
»Allein esset das Fleisch nicht mit seinem Blut, in dem sein Leben ist! 

Auch will ich euer eigen Blut, das ist das Leben eines jeden unter euch, rächen 

und will es von allen Tieren fordern und will des Menschen Leben fordern von 

einem jeden Menschen. Wer Menschenblut vergießt, dessen Blut soll auch 

durch Menschen vergossen werden; denn Gott hat den Menschen zu seinem 

Bilde gemacht.« (Gen 9,4-6) 

 

In der Begründung des Tötungsverbots klingt das Motiv der universa-

len Menschenwürde an: Gott hat den Menschen sich zum Bilde ge-

schaffen, und als ein Bild Gottes ist der Mensch heilig und unantastbar. 

In dieser Form ist das noachidische Gebot auch heute noch die beste 

Grundlage eines Weltethos. Der Sinn des Noah-Bundes ist die katego-

rische Verwerfung der Gewalt, sowohl auf Seiten Gottes als auch der 

Menschen, aller Menschen. Für die Bibel gibt es also durchaus Moral 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION UND GEWALT | 93 

 

außerhalb der eigenen Religion. Die Grundlage der ursprünglichen, 

»heidnischen« allgemeinen Übersetzbarkeit bildete jedoch ein ganz 

anderes Prinzip: die kosmische Immanenz der verschiedenen Gotthei-

ten. Sie alle wirkten in der Welt, die allen gemeinsam war. Der ent-

scheidende Punkt der neuen Religion war die Aufkündigung dieser 

Kontinuität von Gott und Welt. Der außerweltliche Gott hat keinen 

gemeinsamen Nenner mit den inner- und überweltlichen Göttern der 

anderen.
4
 

Eine Ausnahme gibt es allerdings bei der grundsätzlich unproble-

matischen Beziehung zwischen Israel und den Völkern: die Kanaaniter, 

d.h. die Urbevölkerung des Gelobten Landes, das Israel nach dem Aus-

zug aus Ägypten in Besitz nehmen soll. Von diesen Völkern, hinter 

denen sich offenbar nichts anderes verbirgt als die noch nicht zur neu-

en Religion des Bundes konvertierten Hebräer sehe ich hier erst einmal 

ab. Problematisch wird die Unterscheidung zwischen Mitgliedern und 

Nichtmitgliedern erst im Christentum und Islam, da diese Religionen ja 

allen Menschen die Chance der Mitgliedschaft eröffnen und daher kei-

ne Andersgläubigkeit anerkennen. Jetzt werden die Andersgläubigen 

zu Ungläubigen, die es für den Bund zu gewinnen und, was den Islam 

betrifft, im Grenzfall auch zu vernichten gilt. 

Wieder könnte man einwenden, dass ein Begriff von Identität und 

ein Element von Abgrenzung allen Religionen eignet. Genau das ist 

aber nicht der Fall. Dass die Griechen sich von den »Barbaren« ab-

grenzen, hat keinen religiösen Sinn, und dass im Alten Rom einmal 

gewisse orientalische Kulte verboten wurden, hat mit öffentlicher Ord-

nung, aber nichts mit Glauben zu tun. Im Gegenteil: die alten Religio-

nen standen einander nicht als fremd und schon gar nicht als feindlich 

gegenüber. Die Gottheiten der einen galten als mit denen der anderen 

korrelierbar, ja geradezu übersetzbar und identifizierbar. Dass die An-

deren eine andere Religion besaßen und andere Götter verehrten, bilde-

                                            

4  Das Prinzip der Übersetzbarkeit und ihrer kosmischen Basis habe ich in 

Moses der Ägypter (1998, S. 73-82) als das Besondere der »heidnischen« 

Religionen dargestellt. 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


94 | JAN ASSMANN 

 

te kein Element der Abgrenzung, sondern ganz im Gegenteil der Ver-

ständigung. Nur auf dieser Grundlage konnte man ihnen vertrauen und 

mit ihnen Verträge schließen. 

Das antagonistische und tendenziell polemische Element der neuen 

Form von Religion hat seine historische Grundlage darin, dass sie in 

ihren drei wichtigsten Erscheinungsformen, Judentum, Christentum 

und Islam, als eine Reformbewegung gegenüber älteren Traditionen 

auftrat, die sie verteufelten und verfolgten, im Christentum, sobald es 

als römische Staatsreligion an die Macht kam und im Islam von An-

fang an. Was das Judentum angeht, muss man sich von der Vorstellung 

freimachen, es ginge auf Moses und den Auszug aus Ägypten zurück, 

was man landläufig im 14. oder 13. Jahrhundert v.Chr. annimmt, oder 

gar auf Abraham, den die Bibel über 400 Jahre früher ansetzt. Das ist 

die erzählte Zeit, aber nicht die Zeit der Erzählung. Die hat man viel-

mehr zwischen 720 und 450 anzusetzen, mit dem Auftreten der ersten 

religionskritischen Propheten Hosea und Amos, der josianischen Kult-

reform 622, dem babylonischen Exil und vor allem dem Wiederaufbau 

des Tempels als dem Gründungsakt des frühen Judentums. Damit be-

ginnt das »Zeitalter des Glaubens«. Es sind die Israeliten, die es nach 

über hundertjähriger Unterdrückung durch die Assyrer und nach dem 

vollständigen Zusammenbruch ihres Staates und dem Verlust von Land 

und Tempel, im babylonischen Exil heraufgeführt haben. Die Religion 

Alt-Israels war eine Religion wie alle anderen auch, schwach polythe-

istisch, mit JHWH als Nationalgott an der Spitze eines kleinen Pan-

theons und der Vorstellung eines übernationalen Schöpfergottes El.
5
 

Das war die Tradition, die von einer radikal puritanischen Bewegung 

wie man sie vor allem mit dem Deuteronomium verbindet reformiert 

wurde. Die damit verbundene Gewalt und Polemik findet ihren Aus-

druck in den Passagen, die zu Vertreibung und Vernichtung der Ur-

einwohner des Landes, der Kanaaniter, aufrufen und jede Schonung 

und Verständigung mit ihnen verbieten. Es handelt sich dabei um den 

                                            

5  Zum Charakter der altisraelitischen Religion als einer archaischen oder 

»primären« Religion vgl. Lang 2002. 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION UND GEWALT | 95 

 

Hass gegen die eigene Vergangenheit, wie er für die Situation von 

Konvertiten typisch ist (vgl. Exodus, 275-281; Keel 1995, 2002). Mose 

und der Mythos vom Auszug aus Ägypten sind narrative Symbole die-

ses revolutionären Aktes einer Verwerfung des Bestehenden zugunsten 

einer Neugründung in Form einer Ordnung, die nicht im Gegebenen 

und Tradierten, sondern in einer außerweltlichen Offenbarung wurzelt. 

Jesus und Mohammed kann man natürlich nicht als narrative Symbole 

bezeichnen. Sie sind historische Figuren, die gelebt und gewirkt haben. 

Trotzdem wandeln sie unverkennbar in Moses‘ Spuren und im Hori-

zont des Glaubens, dessen Zeitalter nicht mit Abraham oder Moses, 

sondern mit der Gründung des Zweiten Tempels beginnt, mit den frü-

hen Propheten und den Deuteronomisten als Vorläufern. 

Zu den Vorläufern gehört aber ohne Zweifel auch Zarathustra. Wir 

dürfen nicht vergessen, dass die persischen Könige, die Israel aus Ba-

bylon befreiten, ihrem eigenen Großreich als Provinz einverleibten und 

bis zum Untergang des Perserreichs durch Alexanderregierten, Anhän-

ger des Zoroastrismus waren. Der Zoroastrismus deutet die Welt als 

Schauplatz des Kampfes zwischen Ohrmazd und Ahriman, den Mäch-

ten des Lichts und den Dämonen der Finsternis, dem Prinzip des Guten 

und dem Prinzip des Bösen. Nachdem Ohrmazd die Menschen ge-

schaffen hat, sind sie zu Ahriman abgefallen. Zarathustra wurde dazu 

berufen, sie zur Verehrung des Ohrmazd zurückzuführen. Ihm offen-

barte Ohrmazd die Gesetze der wahren und guten Religion. Die avesti-

schen Schriften, in denen diese Offenbarungen niedergelegt sind, sind 

voll schärfster Polemik gegen die Anhänger des Ahriman, des Bösen 

und Falschen. 

Wirklich brisant wird diese Unterscheidung zwischen Mitgliedern 

und Anderen, Gläubigen und Ungläubigen, im Horizont der Vorstel-

lungen von Weltende und Weltgericht (vgl. Assmann 2012). In den 

christlichen Darstellungen des Weltgerichts, allen voran Michelangelos 

Wandgemälde in der sixtinischen Kapelle, sieht man Jesus als Welten-

richter diese Unterscheidung verkörpern, indem er die Guten zur Rech-

ten ins Paradies einlädt und die Bösen zur Linken in die Hölle schickt. 

Beim Weltgericht am jüngsten Tag spricht und vollstreckt Gott das 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


96 | JAN ASSMANN 

 

Urteil, aber schon vorher, im Gang der irdischen Geschichte, kommt es 

darauf an, sich auf die Seite des Guten, des Lichts und des Glaubens zu 

stellen und für Gott gegen die Vertreter des Bösen, der Finsternis und 

des Unglaubens vorzugehen. In den zoroastrischen Schriften ist die 

Vorstellung vom Endkampf zwischen Ohrmazd und Ahriman zentral, 

im Koran begegnet das Motivs des Weltgerichts und der Abrechnung 

mit den Gottesfeinden in fast jeder Sure, im Neuen Testament ist es 

prominent vertreten in Mt 25 und der Offenbarung des Johannes, die 

jüdische zwischentestamentliche und auch die apokryphe christliche 

Literatur ist voll von apokalyptischen Schriften. Die Unterscheidung, 

die mit dem Zeitalter des Glaubens in die Welt kam, erfuhr im Helle-

nismus und in der Spätantike durch die Vorstellungen von Weltende 

und Weltgericht eine enorme Verschärfung, die uns noch heute in zu-

nehmendem Maße zu schaffen macht, und die Zukunft nicht nur der 

Religion wird davon abhängen, in welchem Maße es gelingt, das apo-

kalyptische Denken, das alle fundamentalistischen Bewegungen befeu-

ert, einzudämmen. 

 

 

DIE MOSAISCHE UNTERSCHEIDUNG 
 

In meinem 1997 auf englisch und 1998 auf deutsch erschienenen Buch 

Moses der Ägypter habe ich die mit dem neuen Religionstyp in die 

Welt gekommene Unterscheidung die »mosaische Unterscheidung« 

genannt und als Unterscheidung zwischen wahr und falsch im Raum 

des Religiösen verstanden (ausführlicher hierzu: Assmann 2003). Mei-

ne These war, dass diese Unterscheidung dort bisher keinen Platz hatte, 

dass die Vorstellung falscher Götter und falscher Religionen in den al-

ten Religionen vollkommen undenkbar war und dass mit dieser Unter-

scheidung notwendigerweise eine gewisse Intoleranz gegenüber dem 

mit der eigenen Wahrheit als unvereinbar empfundenen Denken und 

Handeln verbunden war. Inzwischen hat mich eine genauere Lektüre 

der Bibel, insbesondere der Bücher Exodus bis Deuteronomium, dazu 

gebracht, zwei Formen des alttestamentlichen Monotheismus zu unter-

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION UND GEWALT | 97 

 

scheiden: den Monotheismus der Treue und den Monotheismus der 

Wahrheit (vgl. Exodus, 106-119). Nur der Monotheismus der Treue 

verdient das Adjektiv »mosaisch«, nur er ist eng mit dem Namen Mo-

ses verbunden. Kennzeichnend für diese Religionsform ist der Glaube 

an einen einzigen Gott, aber in einer Welt, die man durchaus von vie-

len anderen Göttern bewohnt und beherrscht sieht. So jedenfalls er-

scheint sie in ihrer ersten, revolutionären Form im Pentateuch und bei 

den frühen Propheten. Der »Monotheismus der Wahrheit«, der keine 

anderen Götter als den Einen Schöpfer von Himmel und Erde an-

erkennt, ist etwas anderes, das in der biblischen Welt erst mit den spä-

teren Propheten, Deuterojesaja, Jeremia und anderen sowie in anderen 

biblischen Büchern der Perserzeit greifbar wird. Der Monotheismus 

der Treue, der sich in einer Welt voller Götter einem Einzigen, dem 

Befreier aus der ägyptischen Knechtschaft, verbindet, ist das Ursprüng-

liche und weiterhin Dominante. Dieser Befreiergott ist ein kategorisch 

neuer Gott, kein Gott aus dem Kreis der polytheistischen Götterwelt, 

der sich auf Kosten aller anderen durchgesetzt hat, ebenso wie auch die 

Religion im Zeitalter des Glaubens eine kategorisch neue Religion ist, 

so viel sie dann auch vom Alten in sich aufgenommen hat. 

Die Idee dieser neuen Religion des Gottesbundes taucht, wie schon 

gesagt, erstmals bei den frühen Propheten Israels, Hosea, Amos und 

Micha auf und wird dann im Babylonischen Exil und nach der Rück-

kehr nach Jerusalem kodifiziert und durchgesetzt. Die Erfahrung des 

Durchbruchs zu etwas grundsätzlich Neuem wird im 2.-5. Buch Mose 

als »Offenbarung« gedeutet und in einer Großen Erzählung gestaltet, 

die das Zeitalter des Glaubens fundiert. Sie liegt dem frühen Judentum 

des II. Tempels und seinen drei Nachfolgern zugrunde: dem rabbini-

schen Judentum, dem Christentum, dem Islam und dann allen Religio-

nen, die sich seither an diesem Vorbild orientiert haben. Da die Offen-

barung, auf der diese Religionen gründen, ein für alle Mal ergangen ist 

und alles darauf ankommt, ihre Botschaft zu fixieren und zu erinnern, 

beruhen alle diese Religionen auf einem Corpus heiliger Schriften, die 

gewissermaßen das Drehbuch darstellen, das von den Gläubigen in Le-

benspraxis umgesetzt werden muss. Es sind Religionen der schriftbe-

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


98 | JAN ASSMANN 

 

zogenen Erinnerung und Auslegung, im Gegensatz zu den heidnischen 

Religionen, die auf Opferkult, Aufmerksamkeit und Divination beru-

hen. 

Auf dem beschriebenen Komplex aus Offenbarung und Verhei-

ßung, Bund und Gesetz, Glaube und Treue beruht, was wir heute land-

läufig unter Religion verstehen. Es ist dieser Typus von Religion, der 

seit dem 18. Jahrhundert mit der Aufklärung in Europa zu verblassen 

scheint. Seit der iranischen Revolution von 1979 jedoch spricht man 

von einer »Wiederkehr der Religion«, die das westliche, maßgeblich 

von Max Weber begründete Modell einer Rationalisierung und »Ent-

zauberung« der Welt Lügen gestraft habe (vgl. Joas 2017). Statt sich in 

einem unaufhaltsamen Prozess der Modernisierung, dem sich auf lange 

Sicht keine Gesellschaft der Welt entziehen könne, allmählich aufzulö-

sen, hat in allen drei Religionen, die das Erbe des frühen Judentums 

angetreten haben, Judentum, Christentum und Islam, die Religion in 

Gestalt fundamentalistischer Bewegungen, die sich auf die heiligen 

Schriften berufen, enorm an Einfluss gewonnen. Hier zeigt sich, dass 

»die« Religion, die seit 40 Jahren »zurückgekehrt« ist, ihre politische 

Durchschlagskraft aus dem Monotheismus der Treue bezieht, der im 

Zeitalter des Glaubens den Glutkern religiöser Überzeugungen gebildet 

und sich als aufklärungs- und säkularisierungsresistent erwiesen hat. 

Der Erfolg dieser »Wiederkehr« beruht zu einem großen Teil auf der 

Allianz, den gerade diese Form von Religion mit der Politik eingegan-

gen ist. In Israel spielen die Ultraorthodoxen und die Fundamentalisten 

im Parlament eine bestimmende Rolle, in USA haben die evangelika-

len Richtungen einen enormen Einfluss gewonnen und der Islam hat 

seinen Charakter als eine politische Religion nie aufgegeben. Die Ge-

fahr eines »Monotheismus der Treue« liegt in der Möglichkeit, unter 

bestimmten historischen Umständen wie Krieg, Kolonialisierung, 

Unterdrückung, Ausbeutung, Demütigung (man denke an die Moham-

med-Karikaturen) usw. in militantes »Eifern« umzuschlagen, das sich 

auf entsprechende Vorbilder und Vorschriften in den heiligen Schriften 

berufen kann. 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION UND GEWALT | 99 

 

Demgegenüber gilt es aber auch die Großartigkeit und Strahlkraft 

dieses auf Offenbarung und Glauben, Bund und Treue basierenden Re-

ligionstyps hervorzuheben. Sie liegt in der Befreiung aus den Zwängen 

»dieser« Welt, die er seinen Anhängern verheißt. Das erklärt sich aus 

den historischen Bedingungen seiner Entstehung, die von Unterdrü-

ckung, Versklavung, Verfolgung und Vernichtung bestimmt waren. 

Die neue Religion versteht sich als die Gründungstat eines außerweltli-

chen Gottes, der in diese profane, von Machtgier bestimmte Welt einen 

Bezirk außerweltlicher Heiligkeit hinein gestiftet hat, so dass sich den 

Menschen, die an ihn glauben, eine Sphäre alternativer Beheimatung 

erschließt und sie den Zwängen dieser Welt nicht mehr vollständig 

ausgesetzt sind. Orte besonderer Heiligkeit kennen vermutlich alle Re-

ligionen. Aber sie führen sie nicht oder allenfalls höchst selten auf 

einen Akt göttlicher Stiftung zurück wie die Stiftung des Bundes mit 

seinem Zentrum, dem Tabernakel im Buch Exodus. Dieser geistige Be-

freiungsschlag hat jedoch auch eine Schattenseite. Die Abkehr von 

»dieser Welt« kann Formen der Weltverachtung annehmen, die sich 

bis zur Apokalyptik steigern können. Die Idee der Reinheit und Heilig-

keit kann sich zu einem Wert steigern, der alle anderen Werte des Le-

bens in dieser Welt wie Menschlichkeit und Frieden in den Schatten 

stellt und weit hintansetzt. Schon im Hellenismus und in der Spätantike 

erfuhr der Konflikt des Glaubens und Unglaubens durch die Vorstel-

lungen von Weltende und Weltgericht eine enorme Verschärfung, die 

uns noch heute in zunehmendem Maße zu schaffen macht, und die Zu-

kunft nicht nur der Religion wird davon abhängen, in welchem Maße 

es gelingt, das apokalyptische Denken, das alle fundamentalistischen 

Bewegungen befeuert, einzudämmen. 

 

 

VON DER NOTWENDIGKEIT, DEM SÄKULARISMUS 

RELIGIÖSES GEWICHT ZU GEBEN 
 

Erst im Zeitalter des Glaubens hat Religion jene Autonomie gewonnen, 

die sie als ein unabhängiges System eigener Werte und Normen und 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


100 | JAN ASSMANN 

 

eine kritische Instanz gegenüber Politik und Kultur aufbaut. Oft hat das 

in der Geschichte zu einer Situation geführt, in der sich die Religion al-

le anderen kulturellen Sphären, Recht, Wirtschaft, Kunst, Wissen-

schaft, Politik unterworfen hat (vgl. Assmann 2016). In der islami-

schen Welt, aber auch in Israel und den USA nimmt diese Tendenz be-

drohlich zu. Hier wächst Europa als einer Heimat zivilgesellschaftli-

cher Freiheiten und Verpflichtungen eine wichtige Aufgabe zu. Nicht 

gegen die, sondern im Bunde mit der Religion – wenn auch nicht un-

bedingt im Bunde mit der kirchlichen Orthodoxie – sind in Europa die 

Wissenschaften und Künste zu einer einzigartigen Blüte gekommen, 

die ohne die Impulse des Christentums, aber auch des Judentums und 

des Islams gar nicht zu denken sind. Eine ideologisch oder religiös mo-

tivierte Kulturrevolution, wie sie die Welt oft genug heimgesucht hat, 

gilt es unter allen Umständen zu verhindern. Die religiösen Fanatiker 

wird man damit nicht überzeugen können, dafür aber vielleicht den 

Widerstand der Zivilgesellschaft stärken. 

Der Gefahr fundamentalistischer, apokalyptisch inspirierter Welt-, 

Kultur- und Lebensverachtung lässt sich nur begegnen, indem sich die 

»säkulare«, zivilgesellschaftliche Welt darauf besinnt, dass auch ihr 

immaterielle Werte, aller Säkularisierung zum Trotz, heilig sind, wie 

sie sich in dem einen, weit gefassten Begriff der Menschenrechte und 

Menschenpflichten zusammenfassen lassen (vgl. Assmann 2017). Die-

se Werte sind aber nicht so weit entfernt von dem, worum es auch den 

Religionen geht, soweit sie nicht fundamentalistischen und politischen 

Verschärfungen und Radikalisierungen zum Opfer gefallen sind: Frie-

den, Gerechtigkeit und zumindest jene Formen von Freiheit, wie sie 

sich aus dem Gedanken des Gottes- anstatt Menschendienstes ergeben. 

Worauf es ankommt, ist nicht, die Religion zu säkularisieren, sondern 

umgekehrt, dem Säkularismus religiöses Gewicht zu geben, indem wir 

uns darauf besinnen, was uns auch jenseits des Horizonts des Glaubens 

heilig ist (vgl. Joas 2017; Küng 2012). Noch heute stößt man immer 

wieder auf die Ansicht, dass es keine Moral ohne den Glauben an Gott 

und ein Weltgericht geben kann, dass die Guten belohnt und die Bösen 

bestraft. Wer würde sich denn, so wird argumentiert, den moralischen 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION UND GEWALT | 101 

 

Geboten unterwerfen, wenn er nicht göttliche Strafe fürchten müsste? 

Wer der Menschheit den Gottesglauben nimmt, stößt sie in den Natur-

zustand eines Kampfes aller gegen alle zurück. In Europa jedoch hat 

der Glaube an die eine, einmalige, alles begründende Offenbarung und 

die Kirche als ihre von Gott eingesetzte Hüterin seit der Aufklärung 

ihre ausschließende Geltungskraft eingebüßt. Die Idee einer »natürli-

chen Religion«, die nicht auf Offenbarung, sondern auf Erfahrung be-

ruht und in ihren Grundzügen allen Menschen gemeinsam ist, gewann 

seit dem 17. Jahrhundert immer mehr an Boden. 

 

 

DIE ÄGYPTISCHE MA’AT:  
MORAL VOR DEM ZEITALTER DES GLAUBENS 
 

Für die Frage nach Moral und Verständigung außerhalb des Zeitalters 

des Glaubens befindet sich der Ägyptologe in einer besonderen Situa-

tion, denn er bezieht einen Standpunkt, der weit in der Vergangenheit 

und der Heraufkunft des Zeitalters des Glaubens entsprechend weit 

vorausliegt. Ich blicke also nicht nostalgisch zurück auf dieses zu Ende 

gehende Zeitalter, sondern von Ägypten aus voraus auf seine Entste-

hung und suche zu verstehen, warum es gerade Ägypten war, von dem 

ausgezogen werden musste, um in das Zeitalter des Glaubens einzuzie-

hen. Das Alte Ägypten stellt in der Tat die Gegenwelt dar zu der auf 

Offenbarung, Bund und Glauben beruhenden Welt des frühen Juden-

tums. Darauf hier näher einzugehen, fehlt die Zeit. Einen Punkt aber 

möchte ich abschließend doch in aller Kürze hervorheben. Das Bei-

spiel Ägyptens zeigt, dass keineswegs – wie es von Theologen immer 

wieder vertreten wird – erst mit den offenbarten Gesetzen des Bundes-

gottes die Moral in die Welt gekommen sei. Sie war von eh und je in 

der Welt, aber nicht in der Form geoffenbarter Gebote, sondern in 

Form in vielen Generationen gereifter und tradierter Erfahrung. Die 

Idee der Gerechtigkeit war schon vorher da und daher kann man davon 

ausgehen, dass sie auch nachher da sein wird, dass sie bzw. die Sehn-

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102 | JAN ASSMANN 

 

sucht und die Suche nach ihr im Menschen angelegt ist und eine uni-

versale, trans-religiöse und trans-kulturelle Größe darstellt. 

Der Zentralbegriff der altägyptischen Religion ist Ma’at, was wir 

mit Wahrheit, Gerechtigkeit, Ordnung, Einklang mehr umschreiben als 

übersetzen. Ma’at ist eine göttliche Wahrheit, die aber durchaus von 

dieser Welt ist und durch Erfahrung und Erziehung bestimmt und über-

liefert werden muss. Der Begriff Ma’at kommt unserem Begriff von 

Religion als einer auf göttliche Stiftung gegründeten Lebensordnung 

vielleicht am nächsten. »Gott«, so heißt es in einem wichtigen ägypti-

schen Text, »hat den König (d.h. den Staat) auf Erden eingesetzt für 

immer und ewig, um den Menschen Recht zu sprechen und die Götter 

(mit Opfern) zufriedenzustellen, um die Ma’at zu verwirklichen und 

die Isfet (Lüge, Unrecht, Zwietracht, Chaos) zu vertreiben.« Ma’at um-

fasst also Recht und Kult. Sie will nicht »geglaubt«, sondern gesagt 

und getan werden. »Tu die Ma’at, sag die Ma’at«, so lautet das »schö-

ne Wort, das aus dem Munde des Re – des Sonnen- und Schöpfergottes 

– kam«, heißt es in einem Text, der eine Abhandlung über die Ma’at 

darstellt. Die Ma’at ist nicht einfach da, der Welt etwa als Weltord-

nung mit der Schöpfung eingeschrieben, sondern muss im Kosmos 

vom Sonnengott täglich aufs neue gegen Widerstände durchgesetzt und 

vom König auf Erden etabliert werden, damit der Mensch sie in seinem 

Tun und Sagen verwirklichen kann. 

Aus diesem dramatischen und performativen Charakter der Ma’at 

ergibt sich der Zusammenhang von Ma’at und Tugend. Unser Wort 

»Tugend« hängt mit »taugen« zusammen, es bezieht sich auf Taten, zu 

denen man fähig, Aufgaben, denen man gewachsen ist, Pflichten und 

Verantwortungen, die man übernehmen kann. Ma’at beruht nicht auf 

Offenbarung, die geglaubt werden will, sondern auf in Generationen 

gesammelter Erfahrung und Erziehung, die gehört, bewahrt, befolgt 

und weitergegeben werden will. Die Ma’at ist zwar mit dem Schöpfer- 

und Sonnengott verbunden, aber nicht wie die Tora offenbart und in 

heiligen Schriften kodifiziert. Was die Ma’at ist, wie sie gesagt und ge-

tan werden kann, muss in jeder Generation neu herausgefunden wer-

den. Der Staat (= der König) ist nur für die Rahmenbedingungen (Ge-

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION UND GEWALT | 103 

 

richte u.a. Institutionen der Ordnung) zuständig. Alles andere müssen 

die Weisen herausfinden, festlegen und lehren. Der Einzelne muss 

durch Unterweisung dazu tauglich gemacht werden, die Ma’at im Tun 

– als Gerechtigkeit – und im Reden – als Wahrheit – zu verwirklichen. 

Beides aber, Ma‘at-gemäßes Tun und Ma‘at-gemäßes Reden, sind 

Formen gemeinschaftsfördernden, solidarischen, Verbindung stiften-

den, »konnektiven« Verhaltens. Ma‘at ist das Prinzip sozialer Konnek-

tivität. Als Sünde, ägyptisch Isfet, gilt alles, was diese Konnektivität 

zerstört. Lüge gilt als Inbegriff sprachlicher Unsolidarität, sprachlich 

diskonnektiven Verhaltens, und Habgier gilt als Inbegriff handelnder 

Unsolidarität, praktisch diskonnektiven Verhaltens. Der Lügner und 

der Egoist schließen sich nicht nur selbst aus der Gemeinschaft aus, 

sondern sie zerstören Gemeinschaft. 

Dahinter steht ein Menschenbild, das im Prinzip der Konnektivität 

die Grundlage des Lebens überhaupt sieht. »Der Mensch lebt, wenn ein 

anderer ihn geleitet« oder »der Mensch lebt, wenn sein Name genannt 

wird« sind ägyptische Sprichwörter, die dieses Menschenbild zum 

Ausdruck bringen (vgl. Assmann 2000). Als Einzelner ist der Mensch 

gar nicht lebensfähig bzw. kein Mensch im vollen Sinne. Erst in den 

Konstellationen des gesellschaftlichen Lebens kann er sich als Mensch 

verwirklichen. Was der Kirchenvater Tertullian von den Christen sag-

te, »fiunt, non nascuntur, Christiani« – Christen werden gemacht, nicht 

geboren
6
 – das gilt im Alten Ägypten für den Menschen, d.h. für den 

Ägypter allgemein. »Menschen werden gemacht, nicht geboren«, und 

die Morallehren dienen diesem Ziel. Sie wollen den Zögling zum Men-

schen machen, indem sie ihm die Tugenden vermitteln, die ihn zum 

Tun und Sagen, zur aktiven und kommunikativen Herstellung von 

Ma’at tauglich machen. 

Mit dem Satz »Menschen werden gemacht, nicht geboren« wäre 

Rousseau gewiss nicht einverstanden. »Ist nicht die Absicht und Pra-

                                            

6  Tertullian, Apologeticus pro Chistianis, Kap. 18; vgl. Ptahhotep 41: »Nie-

mand ist weise geboren«, und »Man ist nicht weise von Geburt, sondern 

wird weise«, Lucius Aenneus Seneca, Über den Zorn, 2.10.6. 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104 | JAN ASSMANN 

 

xis«, fragt etwa Sven Bade, »einen Menschen zu machen, d.h. ihn nicht 

sich selbst entwickeln zu lassen, erstens eine Verletzung der Men-

schenwürde und zweitens ein kontraproduktiver Eingriff, der durch die 

Störung, die er erzeugt, erst reaktiv den Menschen ›böse‹ macht?«
7
 Das 

entspricht der modernen, vor allem von Nietzsche und Freud vertrete-

nen Anthropologie, die in der Erziehung wie in der Kultur überhaupt 

eine Art Zwangsjacke sieht, die den Menschen in seiner freien Entfal-

tung behindert. Demgegenüber sind sich alle alten, antiken und tradi-

tionellen Erziehungslehren darin einig, dass der Neuling durch Erzie-

hung und Initiation, im Judentum und Islam z.B. durch Beschneidung, 

im Christentum durch die Taufe, zum Menschen gemacht werden 

muss. Die Auseinandersetzung über diese Frage findet sich schon in 

altägyptischen Texten. Natürlich empfindet das Kind die Erziehung als 

Zwang und muss erst lernen, sie als Segen zu verstehen. Anders als 

Nietzsche und Freud ging die altägyptische Anthropologie davon aus, 

dass es so etwas wie ein natürliches Bedürfnis nach Erziehung gibt, 

eine Art Bindungstrieb, einen Willen, dazuzugehören, umso mehr, als 

diese Zugehörigkeit in ägyptischem Verständnis mit Verheißungen 

eines ewigen Lebens verbunden war. 

Das Besondere der ägyptischen Morallehren liegt darin, dass im-

mer die Todesschwelle mitgedacht ist. Die Lehren wollen den Zögling 

nicht nur zu diesseitigem Erfolg verhelfen, zu einem guten, gelingen-

den Leben, sondern sie wollen ihm auch und vor allem über die Todes-

schwelle hinweg helfen, indem sie ihm eine Fortdauer im sozialen Ge-

dächtnis der Nachwelt und wo möglich auch im kulturellen Gedächtnis 

der Weisen sichern. Wer mit dem Tod nicht spurlos verschwinden will, 

muss sich an die Ma’at halten, die allein ein Leben nach dem Tode, im 

Gedächtnis der Nachgeborenen gewähren kann. Ma’at ist das Prinzip 

der Beständigkeit oder – um es mit einem derzeit beliebten Begriff zu 

bezeichnen – der »Nachhaltigkeit«. Das bringt ein Text in einem wun-

derbaren Bild zum Ausdruck. Die Ma’at nimmt den, der sie im Leben 

verwirklicht hat, selbst an die Hand und geleitet ihn ins Totenreich: 

                                            

7  Brieflich vom 30.6.2017. 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION UND GEWALT | 105 

 

»Die Ma‘at aber wird ewig sein. 

Sie steigt an der Hand dessen, der sie übte, ins Totenreich hinab. 

Er wird begraben und vereint sich der Erde; 

sein Name aber wird nicht ausgelöscht werden auf Erden, 

sondern man gedenkt seiner wegen der Tugend.« (Bauer B1, 307-311=B2, 72-

76; Assmann 2006: 113) 

 

In der biblischen Ethik ist es, wie oben erwähnt, die Gottesfurcht (ti-

mor Domini), die den Anfang der Weisheit bildet, in der ägyptischen 

ist es der Tod und die Sehnsucht, ihn zu überleben. Das Großartige an 

dieser Idee ist, dass dieses Ziel nicht auf dem Weg einer persönlichen 

Erlösung gesucht wird, sondern auf dem Weg eines konsequenten Alt-

ruismus. Es handelt sich um eine »kommunikative« Ethik, die den 

Menschen vor der spurlosen Vergänglichkeit rettet, indem sie ihn ein-

bindet in ein soziales und kulturelles Gedächtnis. Der Gedanke an den 

Tod ist der Ansporn zu einem moralisch verantwortungsvollen Leben. 

Die wahre cura sui erfüllt sich in der cura aliorum, in der Verantwor-

tung für die anderen, das Ganze. 

 

 

EUROPA ALS WEGWEISER 
 

Nach diesem Ausflug in die altägyptische Ethik möchte ich abschlie-

ßend noch einmal auf den Anfang zurückkommen, den Auszug aus 

Ägypten und den Einzug in das Zeitalter des Glaubens. Diese entschei-

dende Wende, die unsere heutige Welt noch immer prägt, erwuchs aus 

der Erfahrung schwerster Katastrophe. 1945 befand sich Europa in 

einer ähnlichen Situation wie die Juden im 6. Jahrhundert v.Chr. Zwei 

Weltkriege, menschenverachtende Totalitarismen und der Holocaust 

haben Europa in einen moralischen und materiellen Trümmerhaufen 

verwandelt. Auch hier entstand aus der Katastrophe etwas Neues, das 

geeignet ist, ein neues Zeitalter heraufzuführen. So wie die Juden da-

mals Gefahr liefen, ihr Vertrauen in einen Gott zu verlieren, der sie 

scheinbar so verlassen hatte, liefen die Europäer 1945 Gefahr, ihren 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


106 | JAN ASSMANN 

 

Glauben an den Menschen zu verlieren, der sich als fähig zu Verbre-

chen und Schandtaten von nie dagewesener Grausamkeit erwiesen hat-

te. Und wieder ereignete sich eine geradezu paradoxe Wendung, ein 

Auszug aus der bisherigen Geschichte und der langsame, widerständi-

ge, noch lange nicht voll bewältigte Einzug in ein neues Zeitalter des 

Glaubens, und zwar des Glaubens an den Menschen. Das, was den Ju-

den die Tora war, die Magna Charta eines Lebens im Bund mit Gott 

und miteinander, in Frieden, Gerechtigkeit, Solidarität und gegenseiti-

ger Achtung, das ist uns heute die Erklärung der Menschenrechte, ge-

nauso utopisch, genauso eine paradoxale Intervention in den Lauf der 

Geschichte, aber genauso dazu angetan, sich weltweit zu verbreiten 

und ein neues Zeitalter heraufzuführen, wenn es von einem starken 

Glauben, diesmal nicht an Gott, sondern an den Menschen getragen 

und mit aller Entschlossenheit ins Werk gesetzt wird (vgl. Assmann 

2017). 

Europa verstand sich früher, im Zeitalter des Glaubens, als ein Hort 

des Glaubens, umgeben von Heiden, die es zu missionieren galt. Heute 

hat sich das Verhältnis umgekehrt. Europa, wie es von außen, vom 

fundamentalistischen Islam und evangelikalen Christentum Amerikas 

gesehen wird, gilt als Hort des Unglaubens in Gestalt von Aufklärung 

und Säkularismus. Jetzt kommt es darauf an, Europa als Hort einer 

neuen Lebensordnung auf der Grundlage der Menschenrechte als einer 

neuen Magna Charta aufzubauen, als Sphäre nicht des Unglaubens, 

sondern eines neuen Glaubens an den Menschen und die Menschheit, 

an die demokratischen, zivilgesellschaftlichen Freiheiten, Rechte und 

Pflichten. In diesem neuen Zeitalter stehen sich dann Religion und Sä-

kularität nicht mehr als Glaube und Unglaube gegenüber, weil die 

Werte der säkularen Gesellschaft mit den Werten der Religionen – so-

weit sie auf Gerechtigkeit und Frieden abzielen – im Einklang stehen 

oder zu bringen sind. 

 

 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION UND GEWALT | 107 

 

LITERATUR 
 

Assmann, Aleida (2017): Menschenrechte und Menschenpflichten. Auf 

der Suche nach einem neuen Gesellschaftsvertrag, Wien. 

Assmann, Jan (2016): Totale Religion. Ursprünge und Formen purita-

nischer Verschärfung. Wien. 

Assmann, Jan (2015): Exodus. Die Revolution der Alten Welt. Mün-

chen. 

Assmann, Jan (2012): »Gotteszorn und Apokalypse. Über den Ernstfall 

totaler Religionen«, in: Zeitschrift für Ideengeschichte VI/3, S. 67-

82. 

Assmann, Jan (2006): Ma’at. Gerechtigkeit und Unsterblichkeit im Al-

ten Ägypten, München. 

Assmann, Jan (2003): Die mosaische Unterscheidung oder Der Preis 

des Monotheismus. München. 

Assmann, Jan (2000): »›Der Eine lebt, wenn der andere ihn leitet‹. Alt-

ägyptische Konzepte konnektiven Lebens«, in: Hans Rudi Fischer/ 

Gunthard Weber (Hg.), Individuum und System. Für Helm Stierlin, 

Frankfurt a.M. S. 147-161. 

Assmann, Jan (1998): Moses der Ägypter. Entzifferung einer Gedächt-

nisspur. München. 

Goethe, Johann Wolfgang (2000): »Noten und Abhandlungen: Israel in 

der Wüste«, in: Ders., Werke, Bd. 2: Gedichte und Epen II (Ham-

burger Ausgabe), München, S. 207-224. 

Joas, Hans (2017): Die Macht des Heiligen. Eine Alternative zur Ge-

schichte von der Entzauberung. Berlin. 

Joas, Hans (2011): Die Sakralität der Person. Eine neue Genealogie der 

Menschenrechte, Frankfurt a.M. 

Keel, Othmar (2002): Kanaan – Israel – Christentum. Plädoyer für eine 

›vertikale‹ Ökumene, Franz Delitzsch-Vorlesung 2001, Münster. 

Keel, Othmar (1995): »Der zu hohe Preis der Identität oder von den 

schmerzlichen Beziehungen zwischen Christentum, Judentum und 

kanaanäischer Religion«, in: Manfred Dietrich/Oswald Loretz 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


108 | JAN ASSMANN 

 

(Hg.), Ugarit. Ein ostmediterranes Kulturzentrum im Alten Orient 

I, Münster, S. 95-114. 

Küng, Hans (2012): Handbuch Weltethos. Eine Vision und ihre Um-

setzung. München. 

Lactantius/Laktanz (Lucius Caelius Firmianus) (2001): Göttliche 

Unterweisungen in Kurzform. Eingeleitet, übersetzt und erläutert 

von Eberhard Heck und Gudrun Schickler, München/Leipzig. 

Lang, Bernhard (2002): Jahwe, der biblische Gott. München. 

Lenzen, Verena (2002): Jüdisches Leben und Sterben im Namen Got-

tes. Studien über die Heiligung des göttlichen Namens (Kiddusch 

HaSchem), 2. überarb. Aufl., München/Zürich. 

Miles, Jack (1996): Gott. Eine Biographie, München: Hanser.  

Parkinson, Richard Bruce (1991): The Tale of the Eloquent Peasant, 

Oxford. 

Schieder, Rolf (Hg.) (2014): Die Gewalt des einen Gottes. Die Mono-

theismus-Debatte zwischen Jan Assmann, Micha Brumlik, Rolf 

Schieder, Peter Sloterdijk und anderen, Berlin: Berlin University 

Press. 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://de.wikipedia.org/wiki/Eberhard_Heck
https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Eberhard_Heck


 

 

Autorinnen und Autoren 

 

 

 

Assmann, Jan (geb. 1938), Prof. em. für Ägyptologie an der Universi-

tät Heidelberg und Honorarprofessor für allgemeine Kulturwissen-

schaft und Religionstheorie an der Universität Konstanz. Themen-

schwerpunkte: Altägyptische Religion, Literatur und Geschichte, Re-

zeption Ägyptens in der westlichen Tradition, Frühgeschichte des 

Monotheismus. 

 

Baghdadi, Nadia, (geb. 1976), Dr. phil., Dozentin und Leiterin des 

International Office im Fachbereich Soziale Arbeit an der FHS 

St.Gallen, Hochschule für Angewandte Wissenschaften. Themen-

schwerpunkte: Migration, Islam in der Schweiz, Familie und Care. 

 

Gerhardt, Volker, (geb. 1944), Seniorprofessor für Philosophie an der 

Humboldt-Universität Berlin, Dr. h.c. phil. et theol. Publikationen u.a.: 

Glauben und Wissen (2016), Der Sinn des Sinns (2014), Öffentlichkeit 

(2012), Partizipation (2007), Individualität (2000), Selbstbestimmung 

(1999, 2. Aufl.: 2018) 

 

Liessmann, Konrad Paul, (geb. 1953), Professor für Methoden der 

Vermittlung von Philosophie und Ethik an der Universität Wien und 

wissenschaftlicher Leiter des Philosophicum Lech. Themenschwer-

punkte: Ästhetik und Kulturphilosophie, Bildungstheorie, Geschichte 

der Philosophie im 19.Jahrhundert. 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


  Nachhaltigkeit ist zu einem Leitbegriff des gesellschaftlichen Wandels geworden, mit 
dem sich unterschiedliche Zielvorstellungen verbinden – sei es ein grüner Kapitalismus, 
der auf ökologischer Modernisierung beruht, oder eine sozial-ökologische Transforma-
tion, die eine postkapitalistische Ära einläuten könnte. 
In dieser Programmschrift von Sighard Neckel und seinem Hamburger Forschungsteam 
werden die gesellschaftlichen Dimensionen von Nachhaltigkeit aufgezeigt, aber auch die 
Paradoxien, die mit einer nachhaltigen Entwicklung im globalen Kapitalismus verbunden 
sind. Grundlegende soziologische Perspektiven auf Nachhaltigkeit sind ebenso Thema
wie Ausblicke in konkrete Felder einer kritisch-reflexiven Sozialforschung zu den gesell-
schaftlichen Konflikten um Nachhaltigkeit. 

Sighard Neckel et al.
Die Gesellschaft der Nachhaltigkeit
Umrisse eines Forschungsprogramms

Januar/2018, 150 Seiten, kart.,  
14,99 €, ISBN 978-3-8376-4194-3, 
Open Access, E-PDF/EPUB

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten 
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

 Philosophie 
 Andreas Weber

  Sein und Teilen 
 Eine Praxis schöpferischer Existenz

  August 2017, 140 S., kart.
14,99 € (DE), 978-3-8376-3527-0
E-Book
PDF: 12,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3527-4
EPUB: 12,99€ (DE),  ISBN 978-3-7328-3527-0

 

 Björn Vedder

  Neue Freunde 
 Über Freundschaft in Zeiten von Facebook

  März 2017, 200 S., kart.
22,99 € (DE), 978-3-8376-3868-4
E-Book
PDF: 20,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3868-8
EPUB: 20,99€ (DE),  ISBN 978-3-7328-3868-4

 

 Jürgen Manemann

  Der Dschihad und der Nihilismus des Westens 
 Warum ziehen junge Europäer in den Krieg?

  2015, 136 S., kart.
14,99 € (DE), 978-3-8376-3324-5
E-Book
PDF: 12,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3324-9
EPUB: 12,99€ (DE),  ISBN 978-3-7328-3324-5

 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten 
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

  Philosophie
 Hans-Willi Weis

  Der Intellektuelle als Yogi 
 Für eine neue Kunst der Aufmerksamkeit 
im digitalen Zeitalter

  2015, 304 S., kart.
22,99 € (DE), 978-3-8376-3175-3
E-Book
PDF: 20,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3175-7
EPUB: 20,99€ (DE),  ISBN 978-3-7328-3175-3

 

 Franck Fischbach

  Manifest für eine Sozialphilosophie 
 (aus dem Französischen übersetzt von Lilian Peter, 
mit einem Nachwort von Thomas Bedorf und Kurt Röttgers)

  2016, 160 S., kart.
24,99 € (DE), 978-3-8376-3244-6
E-Book: 21,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3244-0

 

 Claus Dierksmeier

  Qualitative Freiheit 
 Selbstbestimmung in weltbürgerlicher Verantwortung

  2016, 456 S., kart.
19,99 € (DE), 978-3-8376-3477-8
E-Book
PDF: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3477-2
EPUB: 17,99€ (DE),  ISBN 978-3-7328-3477-8

 

https://doi.org/10.14361/9783839441626 - am 14.02.2026, 19:10:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Einleitung
	Figuren der Religionskritik und ihre Aktualität. Marx – Freud – Nietzsche
	Glauben und Wissen in den Wissenschaften
	Braucht es einen islamischen Luther?
	Religionstheoretische und ägyptologische Gedanken zum Thema Gewalt
	Autorinnen und Autoren

