Mathias Lindenau,

Marcel Meier Kressig

1.

nELlG IO

cIN WL

ND Vi

ik

|

NH -
?

il

blauben in der sakularen Gesellschalt.
Vadian Lectures Band 4


https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mathias Lindenau, Marcel Meier Kressig (Hg.)
Religion und Vernunft — Ein Widerstreit?

Sozialtheorie

14.02.2028, 18:10:20.



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2028, 18:10:20.



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG (HG.)

Religion und Vernunft - Ein Widerstreit?

Glauben in der sakularen Gesellschaft. Vadian Lectures Band 4

[transcript]

14.02.2028, 18:10:20.



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die freie Verfiigbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermdglicht
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

FACHINFORMATIONSDIENST
PHILOSOPHIE

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber

http://dnb.d-nb.de abrufbar.

©0e)

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-No-
Derivs 4.0 Lizenz (BY-NC-ND). Diese Lizenz erlaubt die private Nutzung, gestattet aber
keine Bearbeitung und keine kommerzielle Nutzung. Weitere Informationen finden Sie

unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

Um Genehmigungen fiir Adaptionen, Ubersetzungen, Derivate oder Wiederverwendung
zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an rights@transcript-pu-
blishing.com

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2018 im transcript Verlag, Bielefeld
© Mathias Lindenau, Marcel Meier Kressig (Hg.)

Umschlagkonzept: Kordula Réckenhaus, Bielefeld
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-4162-2

PDE-ISBN 978-3-8394-4162-6
https://doi.org/10.14361/9783839441626
Buchreihen-ISSN: 2703-1691

Buchreihen-eISSN: 2747-3007

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

14.02.2028, 18:10:20.



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Inhalt

Einleitung
Mathias Lindenau & Marcel Meier Kressig | 7

Figuren der Religionskritik und ihre Aktualitat.
Marx — Freud — Nietzsche
Konrad Paul Liessmann |25

Glauben und Wissen in den Wissenschaften
Volker Gerhardt |41

Braucht es einen islamischen Luther?
Nadia Baghdadi | 59

Religionstheoretische und dgyptologische Gedanken

zum Thema Gewalt
Jan Assmann | 83

Autorinnen und Autoren | 109

am 14.02.2026, 18:10:20. o


https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 14.02.2028, 18:10:20.



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG

Religionen unterbreiten Sinnstiftungsangebote und beeinflussen nicht
unwesentlich den Umgang der Menschen miteinander. Sie kénnen zu
Fortschritt und Freiheit der Menschen beitragen, aber auch zu Fanatis-
mus und Intoleranz fithren. Deshalb ist ihr Stellenwert in einer sakular
verfassten Gesellschaft umstritten: Welche Aufgabe hat die Religion
heutigentags? Hat sie iiberhaupt noch eine? Oder ist sie ein Relikt ver-
gangener Tage, dem heute die Kraft wie auch die Legitimation fehlt?
Welcher Umgang mit Religionen empfiehlt sich? Ist es fiir eine sozio-
moralische Fundierung der Gesellschaft nicht besser, allein auf eine
vernunftbasierte Ethik zu setzen? Und lassen sich Glauben und Wissen
tiberhaupt miteinander verséhnen?

Wer sich mit derartigen Fragestellungen auseinandersetzt, betritt
nicht nur vermintes Gelande, sondern sieht sich zudem mit erheblichen
Schwierigkeiten konfrontiert. Eine erste Schwierigkeit, der hier kurso-
risch nachgegangen wird, ist definitorischer Art und verweist auf die
Unmoglichkeit, allgemein akzeptierte Begriffsbestimmungen dessen zu
geben, was Gott, religidser Glauben und Religion iiberhaupt auszeich-

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG

net." Gott gilt den gliubigen Menschen in den abrahamitischen Reli-
gionen als das hochste Sein, wovon Gottesattributionen wie Allmacht,
Allwissenheit, Ewigkeit und Omnipridsenz ebenso zeugen, wie die Zu-
schreibungen als Schopfer der Welt, Lenker des Schicksals der Men-
schen, Richter am Ende der Zeiten und normativer Gesetzgeber fiir das
sittliche Verhalten der Menschen. Diese charakteristischen Eigenschaf-
ten Gottes prigen das religiése Bewusstsein der Glaubigen. Doch un-
abhingig davon, ob Gott als personifiziertes transzendentales Wesen
im Glauben verehrt oder als absolutes und damit letztes Prinzip in der
Philosophie gedacht wird: die Existenz Gottes kann wissenschaftlich
weder begriindet noch widerlegt werden (vgl. u.a. Hoerster 2009; Loff-
ler 2013).” Folglich kénnen gegeniiber der Gottesfrage grundsitzlich
folgende Haltungen eingenommen werden: Wihrend der Theismus die
Existenz und Erkennbarkeit bejaht, leugnet der Atheismus die Existenz
Gottes, wohingegen der Agnostizismus die Erkennbarkeit Gottes ver-
neint.’

Doch selbst dann, wenn sich Einwinde gegen die Existenz oder
Erkennbarkeit Gottes rationalen Begriindungen entziehen und die eige-

1 Wir erheben hier nicht den Anspruch auf eine vollstandige Darstellung al-
ler Auspragungen von Gottesvorstellungen, Glaubensauffassungen und Re-
ligionsformen, sondern orientieren uns an den abrahamitischen Religionen.
Fir Anmerkungen zu auflereuropdischen Begriffen der Religion sei auf
Schlieter (2016) verwiesen.

2 Darauf weist auch Kurt Flasch (2013: 14) in seiner Ubertragung und Erliu-
terung der mittelalterlichen Schrift Das Buch der 24 Philosophen hin:
»Gott wird vierundzwanzigfach definiert und als der Undefinierbare er-
kannt.«

3 Wihrend Religiositit in all ihren Spielarten breit untersucht wird, bleiben
das Nicht-Religiose bzw. die religiose Indifferenz seltsamerweise eine
Leerstelle. Seltene Ausnahmen bilden etwa das von Johannes Quack gelei-
tete Forschungsprogramm »Die Vielfalt der Nichtreligion« oder die Unter-
suchung von Wohlrab-Sahr/Kaden (2013) zur »Struktur und Identitdt des
Nicht-Religisen«.

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 9

nen Erkenntnismoglichkeiten iibersteigen, muss dadurch nicht der reli-
giose Glaube an einen Gott erschiittert werden. Denn zentrale Glau-
bensinhalte lassen sich auch {iber Offenbarungen absichern, die nicht
auf rationaler Begriindbarkeit oder menschlichen MutmafBungen beru-
hen, sondern als Ausdruck gottlicher Autoritit aufgefasst werden und
dessen Willen und seine Wahrheiten umfassen. Sie basieren auf dem
vertrauensvollen Fiirwahrhalten des Glaubigen an das Geoffenbarte
und generieren so die notwendige Sicherheit' und innere Gewissheit
fiir die Glaubigen, sich anhand der Offenbarungen im Leben zu orien-
tieren.’

Der Gottesglaube ist also charakteristisch und von zentraler Bedeu-
tung fiir die abrahamitischen Religionen.’ Kann fiir Religionen auch
keine allgemein geteilte Definition angegeben werden, so lassen sie
sich doch als ein Teil der Weltanschauung von Menschen begreifen
(vgl. Loffler 2013: 7). So verstanden beinhalten diese »sozialen Imagi-

4  Wobei Sicherheit allerdings in der christlichen Tradition bis nach dem 15.
Jahrhundert pejorativ, prototypisch bei Papst Gregor dem Grof3en »als Mut-
ter der Nachlassigkeit«, belastet war (Schrimm-Heins 1991: 147).

5 Unbeschadet davon bleibt die Moglichkeit einer praktischen Legitimierung
des Glaubens bestehen, die vor allem einem menschlichen Bediirfnis nach
dem Sinn seines vergidnglichen Seins entspringt: »Fiir die meisten ist Reli-
gion vollig konventionell, sie spendet Hoffnung und Trost in schweren Zei-
ten.« (Rawls 2010: 306) In dieser Auspragung fungiert Religion als »Kon-
tingenzbewiltigungspraxis« (Liibbe 2016: 236), die allerdings den moder-
nen Menschen nicht von einem hdretischen Imperativ entbindet: »Auf die
Religion bezogen, wie natiirlich auch auf andere Bereiche menschlichen
Lebens und Denkens, bedeutet dies, dafl der moderne Mensch nicht nur mit
der Gelegenheit, sondern vielmehr mit der Notwendigkeit konfrontiert ist,
hinsichtlich seiner Glaubensvorstellungen eine Wahl zu treffen. Dieses
Faktum konstituiert den héretischen Imperativ« (Berger 1992: 44)

6  So kommt es nicht von ungeféahr, dass z.B. im Protestantismus der Glaube
(sola fide) fir die Erlangung des Seelenheils essentiell ist (vgl. Auffahrt
2005: 499).

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG

nationen« eine jeweils spezifische Konzeption des Selbst sowie der na-
tiirlichen und sozialen Welt (vgl. Taylor 2009), wobei diese »kulturel-
len Symbolsysteme [..] auf Sinn- und Kontingenzprobleme mit dem
Hinweis auf eine transzendente Realitdt reagieren« (Stolz 2013: 33).
Zwar konnen die zugrundeliegenden Heilsvorstellungen der jeweiligen
Religionen differieren, gemeinsam ist ihnen jedoch, dass sie liber einen
»Heilsweg« und ein »Heilsziel« verfiigen. Dabei kommt den heiligen
Schriften in der jiidischen, christlichen und islamischen Religion eine
besondere Bedeutung zu, die in ihrem Offenbarungscharakter besteht:
Auch wenn Gott selbst nicht als Schreiber des jeweiligen Kanons in
Erscheinung tritt wird zumindest unterstellt, dass die Hagiographen
»durch gottliche Eingebung genau das geschrieben [..] [haben], was
Gott wollte« (von Kutschera 1990: 87).

Schriftreligionen werden so zu Offenbarungsreligionen und bergen,
wie andere Weltanschauungen auch, eine grundsétzliche Problematik:
die Frage nach dem inhédrenten Dogma, wenn Gottes Wort die alles
entscheidende Souverinitét besitzt. Der Exklusivitdtsanspruch der hei-
ligen Schriften der jeweiligen Religionen, dass es nur eine »wahre«
Lehre geben kann, evoziert nicht nur die Frage, was als Heilige Schrift
zu gelten hat und wer warum die Autoritét zu ihrer Deutung besitzt:

»Alle Offenbarungsreligionen wissen sich verpflichtet, Gottes Offenbarung al-
len Menschen als sein Gebot und seinen Weg zur Wahrheit und zum Heil aus-
zurichten. Sie richten den Wabhrheits-, Einheits- und Absolutheits- und Univer-
salititsanspruch ihrer gottlichen Botschaft konkurrierend an alle Welt und wol-
len ihn jedermann unverfélscht und unverkiirzt vermitteln lassen. Sie unterwer-
fen deshalb iiberpriifend jeweils auch alle anderen Religionen ihrer Beurtei-
lung, um deren Lehren iiber Gott und die Welt, deren Gebote, Glaubens- und
Kultformen dezidiert oder reserviert, mit Schirfe oder Betulichkeit zuriickzu-
weisen.« (Heckel 2016: 16)

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 11

In der Folge kann das Beharren auf der »reinen Lehre«, auf der
Schriftautoritit, zum Ausgangspunkt maligner und gewalttétiger For-
men des Monotheismus fithren:’

»Gefiihlte und durch Eifer erarbeitete Gottesndhe suggeriert leicht den An-
spruch, den Willen Gottes zu kennen und zu besitzen [...] [und] erzeugt die
verfiihrerische Suggestion, ein Original Gottes in den Handen zu halten. Es ist
kein Zufall, dass die malignen Formen des gewalttatigen Monotheismus regel-
méfBig mit einem solchen Schriftverstdndnis einhergehen.« (Nordhofen 2015:
30)

So verwundert es nicht, dass sich mit dem Einsetzen der Aufklidrung
und im Zuge der Sékularisierung im neuzeitlichen Europa die Kritik an
den Religionen stetig ausgeweitet hat, was auf die zweite Schwierigkeit
unseres Themas verweist, die Frage nach der gesellschaftlichen Rolle
der Religion. Einerseits bezog sich die Religionskritik auf die Ausein-
andersetzung mit Mythen, einzelnen Dogmen und Offenbarungen des
Christentums und fiihrte zur Forderung nach einer Vernunftreligion,
die »ihr Wissen von Gott und den menschlichen Pflichten allein mit
Hilfe der natiirlichen Erkenntniskréifte des Menschen [gewinnt], ohne
sich auf eine libernatiirliche gottliche Offenbarung zu stiitzen.« (Schro-
der 1992: 714)°

Andererseits setzte bereits mit den Humanisten im 14. und 15.
Jahrhundert und ihrem Kampf gegen die enge Verflechtung von weltli-
cher Herrschaft und Kirche eine Form der Religionskritik ein, die die
Rolle der Religion in der Gesellschaft grundsétzlich hinterfragte. Wah-
rend etwa Spinoza in seinem Theologisch-politischer Traktat die Inst-

7  Zur Auseinandersetzung mit christlicher Gewaltlegitimation verweisen wir
auf die hervorragende Streitschrift von Philippe Buc (2015).

8 So hat etwa David Hume in seiner Schrift Dialogues concerning natural
religion vorgefiihrt, dass Gottesbeweise mit dem Versuch scheitern, Got-
tesglauben und goéttliche Attribute vernunftgemdB zu begriinden (vgl.
Schroder 1992: 722).

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG

rumentalisierung der Religion zu politischen Herrschaftszwecken wie
auch eine Ideologisierung der Gesellschaft durch die Religion geifelt,
um die »Menschen in der Tduschung zu erhalten« (1994: 6), will Marx
nicht die Kritik an der Religion fortsetzen, sondern beenden: »Die Kri-
tik der Religion endet [...] mit dem kategorischen Imperativ, alle Ver-
héiltnisse umzuwerfen, in denen der Mensch ein erniedrigtes, ein ge-
knechtetes, ein verlassenes, ein verdchtliches Wesen ist« (Marx 1964:
385) Dabei ist flir Marx nicht so sehr die Religion als »das kindliche
Wesen des Menschheit« (Feuerbach 1967: 96) i.S. eines entfremdeten
Bewusstseins entscheidend. Folgenschwer wiegt, dass die Religion
aufgrund ihrer herrschaftsstabilisierenden Funktion die Emanzipation
der Unterdriickten durch Vertrostung auf ein jenseitiges Heil verhin-
dert und folglich der Verwirklichung einer gerechten Welt entgegen-
steht (vgl. Konersmann 1992: 742).

Auch Thomas Hobbes sah, aufgrund der Glaubens- und Biirger-
kriege sowie der theologischen Kontroversen seiner Zeit, die Notwen-
digkeit, die Religionen zu bandigen. Das konnte fiir ihn nur durch
einen starken, nahezu absoluten Staat bewerkstelligt werden. In seinem
Hauptwerk Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines kirchlichen
und biirgerlichen Staates wies Hobbes dementsprechend dem christli-
chen Souverin die politischen und kirchlichen Rechte zu. Zwar tritt der
Souverdn nicht an die Stelle Gottes, er bleibt ein »sterblicher Gott«, der
allerdings die Stellvertreterfunktion Gottes auf Erden einnimmt. Durch
diese starke Stellung des Souverdns hofft Hobbes die politische
Sprengkraft der religiosen Auseinandersetzungen zwischen den ver-
schiedenen Konfessionen zu entschirfen. Die Religion, und mit ihr die
Moral, werden folglich der Politik untergeordnet. Gleichwohl beab-
sichtigt Hobbes nicht, die Religion einfach zu verbannen, sondern er-
kennt ihr eine Bindewirkung der Biirger an die bestehende politische
Ordnung zu. Zugleich werden die Religionen durch den Staat einge-
hegt: Er verlangt von den Biirgern nur ein &ffentliches Minimalbe-
kenntnis, dem alle christlichen Konfessionen zustimmen koénnen
(»That Jesus is the Christ«). Was iiber dieses Minimalbekenntnis hin-
ausgeht, und damit spielt Hobbes auf die unterschiedlichen Glaubens-

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 13

sdtze der jeweiligen Konfessionen an, gehort in den Bereich des priva-
ten Glaubens. Ersichtlich trennt Hobbes also die Politik von der Reli-
gion: Die Religion tritt die Rolle des Legitimitdtsspenders an den Staat
ab, dieser darf von keiner Religion dominiert werden und hat sich in
Glaubensfragen neutral zu verhalten (vgl. Miinkler 2001).

Ebenso wie Hobbes setzt sich Jean-Jacques Rousseau in seiner
politischen Abhandlung Du Contrat Social ou Principes du Droit mit
der Bedeutung der Religion fiir das Gemeinwesen auseinander. Hierbei
interessiert ihn ausschlieBlich die pragmatische Frage ihrer politischen
ZweckmaiBigkeit. Mit Hobbes stimmt Rousseau darin iiberein, dass die
Religion insbesondere auf Grund ihrer sozialen Bindekraft gegeniiber
dem Staat einen konkurrierenden Anspruch auf die Loyalitdt der Men-
schen darstellt, was zu einem fortwahrenden Ursprung enthemmter In-
toleranz einerseits und Herrschaftsanspriichen der Kirchen gegeniiber
dem Souverdn andererseits fithren konnte, weshalb die Kirchen domes-
tiziert werden miissen. Gleichwohl ist die Religion fiir Rousseau kei-
neswegs Uiberfliissig. Thre Rolle besteht in der Festigung und Stirkung
der positiven Rechtsordnung des republikanischen Staates. Dabei ver-
wirft Rousseau die Vernunftreligion der Philosophen ebenso wie die
Offenbarungsreligion der Theologen. An ihre Stelle muss die »religion
civile« treten, eine Synthese von Biirgerreligion nach dem Muster der
antiken Polis und einer Religion des Menschen, wie sie das urspriingli-
che Christentum verkorpert. Diese Zivilreligion denkt Rousseau als ein
biirgerliches, verpflichtendes Glaubensbekenntnis, das die gerechte
und legitime Herrschaftsordnung der Republik durch religiose Ver-
pflichtungen jedes einzelnen gegeniiber einfachen Dogmen befestigt
und heiligt. Dazu zdhlen die Existenz Gottes und das ewige Leben, die
Vergeltung von Gerechtigkeit und Ungerechtigkeit, die Heiligkeit des
Sozialvertrages und der Gesetze sowie die Toleranz. (vgl. Fetscher
1993)

Die hier skizzierten Auffassungen iiber die Rolle der Religion in
der Gesellschaft und gegeniiber dem Staat fanden in der Aufklarung
ihren Widerhall: die Trennung von Religion und Politik, Staat und Kir-
che. Daraus hat sich im Laufe der Zeit ein Verstindnis entwickelt, dass

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG

der Staat notwendige Bedingung fiir die Religionsfreiheit ist: sowohl
fiir die religiosen Gemeinschaften in ihrer Religionsausiibung als auch
fiir die Wabhlfreiheit des Individuums, sich als gldubiger Mensch, Athe-
ist oder Agnostiker zu verstehen.’

Lange Zeit war die Auffassung vorherrschend, dass mit der fort-
schreitenden Sikularisierung'® — also der Verweltlichung »urspriinglich
religiés gebundener Institutionen, Lebensformen, Normen, Welt- und
Geschichtsdeutungen seit dem Beginn der Neuzeit« (Sandkiihler 2010:
2350) — der Einfluss von Religionen auf die Politik und das Gemein-
wesen keinen wesentlichen Faktor mehr darstellt. Die Entwicklung der
Gesellschaften wurde im Sinne eines »geradlinigen Fortschritt[s] vom
Religidsen zum Sdkularen« (Asad 2017: 7) sowie im Sinne einer funk-
tionalen Differenzierung der Religion von anderen gesellschaftlichen
Ordnungen, der Privatisierung von Religion sowie eines Riickgangs
individueller Religiositit (vgl. Casanova 1994: 20 ff.) verstanden. Al-
lerdings wird in der religionssoziologischen Debatte die Sékularisie-
rungsthese zunehmend relativiert, indem u.a. ein reduktionistischer Re-
ligionsbegriff, die lineare und teleologische Entwicklung, die Behaup-
tung eines Spannungsverhiltnisses von Religion und Moderne oder
eines Bruchs von Moderne und Tradition kritisiert wird (vgl. Pollack
2011). Obwohl die Sékularisierungstheorie in einigen Belangen korri-
giert werden muss, erscheint ihr breit zelebrierter Abgesang auf die
grand récit der Moderne und die (postmoderne) Betonung der Wieder-

9  Astrid Reuter (2007) hat allerdings auf ein Dilemma der Garantenstellung
der Religionsfreiheit durch den Staat aufmerksam gemacht: Ist der Staat
einerseits notwendig auf Religionen zur Abgrenzung seiner Sdkularitdt an-
gewiesen, so muss er doch andererseits immer wieder in das religiose Feld
intervenieren. Um Rechtsgleichheit fiir die Religionsgemeinschaften her-
stellen, muss er bestimmen, was Religion ist bzw. sein soll — und {iber-
schreitet so seine Selbstverpflichtung auf Sdkularitat.

10 Zur vertiefen Auseinandersetzung mit der Sékularisierung im »lateinischen
Christentum« sei hier auf das Opus magnum von Charles Taylor (2009)

verwiesen.

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 15

kehr der Gotter als »Reflex eines grand narratives, das iiber seinen
ideologischen Charakter nur noch nicht aufgeklért ist« (ebd.: 522).
Dennoch zeichnet die Gegenwart ein anderes Bild: Christlicher Fun-
damentalismus, die jiidische (Ultra-)Orthodoxie oder der islamische
Dschihadismus fordern die Staatsgewalt heraus mit der Konsequenz,
dass der Religion »und nicht langer politischen Ideologien — wieder die
Kraft zur grundstiirzenden Umgestaltung der politischen und sozialen
Welt zu[kommt], die sie bis ins 17. Jahrhundert innegehabt hat.«
(Miinkler/Stralenberger 2016: 389) Vor diesem Hintergrund bleibt die
Frage nach dem Umgang mit den Religionen virulent, die Jiirgen Ha-
bermas pointiert zusammenfasst:

»Im Gegensatz zu den Klassikern der vernunftrechtlichen Tradition, die aus
dem Begriff des Politischen jeden Bezug zur Religion gestrichen haben [...]
[gilt es zu erkennen], da} sich mit der Sékularisierung der Staatsgewalt das
Problem der gesellschaftlichen Rolle der Religion nicht erledigt hat. Die Saku-
larisierung des Staates bedeutet keine Sékularisierung der Gesellschaft. [...]
Eine liberale Verfassung ist zwar dafiir gemacht, allen Religionsgemeinschaf-
ten den gleichen Freiraum in der Zivilgesellschaft zu sichern; sie soll aber zu-
gleich die staatlichen Korperschaften, die kollektiv verbindliche Beschliisse
fassen, gegen alle religiosen Einfliisse abschirmen. [...] Die liberale Verfassung
verlangt daher eine weltanschaulich neutrale Rechtfertigung. Andererseits darf
diese das kognitive Potential der in der Gesellschaft existierenden Glaubens-
méchte nicht ignorieren, sie darf deren Beitrag zur demokratischen Meinungs-
und Willensbildung nicht schon an der zivilgesellschaftlichen Basis abschnei-
den.« (Habermas 2010: 333-336)

Was Habermas hier anspricht ist die unbestreitbare Tatsache, dass zwar
staatliche und religidse Instanzen vollstindig zu trennen sind, sich
Politik und Religion allerdings nicht trennen lassen. Denn immer wie-
der wird es religiose Akteure geben, die sich politisch engagieren und
so heterogene Uberzeugungen im politischen Diskurs aufeinandertref-
fen. Sie allein aufgrund eines religidsen Bekenntnisses von der demo-
kratischen Meinungs- und Willensbildung auszuschlief3en, solange sie

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG

sich zum freiheitlich-grundrechtsfundierten Staat bekennen und diesen
aktiv stiitzen, hiefle, den liberalen Rechtsstaat zu verabschieden.

Die hier angesprochene Pluralitdt von Wertvorstellungen und nor-
mativen Vorgaben fiir das Zusammenleben der Menschen macht auf
einen weiteren Punkt aufmerksam: dem Verhéltnis zwischen religidser
und sékularer Ethik. Beiden ist gemeinsam, dass sie durch das Aufstel-
len ethischer Wertsysteme und das Festlegen ethischer Normen den
Anspruch besitzen, dass menschliche Zusammenleben gedeihlich zu
regeln. So tliberrascht auch nicht, dass die moderne Ethik das »sdkulari-
sierte Relikt einer religiosen Gebotsethik« (Fischer 2018: 20) bildet,
was insbesondere an ihrem Verpflichtungscharakter plastisch wird."'

Gleichwohl kann sich rationale Ethikbegriindung in der neuzeitli-
chen philosophischen Ethik nicht mehr auf Gebote oder Heilige Schrif-
ten abstiitzen, sondern hat sich ausschlieBlich gegeniiber Vernunftkrite-
rien zu beweisen; zumal die Ethik in keiner religiésen Tradition als
letzte Legitimationsinstanz fungiert. Das schafft Schwierigkeiten ins-
besondere dann, wenn Religionen ihre Glaubenssdtze mit einem Abso-
lutheitsanspruch versehen und als universalistische Maximen ausge-
ben, die sich nicht allein an ihre Glaubensmitglieder richten, sondern
ebenso an »Ungldubige< und »>Andersgldubige« (vgl. Seubert 2014: 225-
232). Hierin diirfte auch der Grund liegen, warum u.a. Immanuel Kant
in seiner Kritik der reinen Vernunft darauf insistiert, dass sich die Reli-
gion vor der Ethik dahingehend zu rechtfertigen habe, inwiefern ihre
Glaubensmaximen ethisch zu rechtfertigen und zu vertreten sind (vgl.
Kippenberg 2010: 2299). Fiir eine derartige Haltung scheint auch der
Dalai Lama zu plddieren:

»Seit Jahrtausenden wird Gewalt im Namen der Religionen eingesetzt und ge-
rechtfertigt. Religionen waren und sind oft intolerant. Um politische oder wirt-

schaftliche Interessen durchzusetzen, wird Religion oft missbraucht oder inst-

11 Wir beziehen uns hier auf die westliche Welt. Zu ethischen Konzepten der
abrahamitischen, aber auch anderer Religionen vgl. Kldcker/Tworuschka
(2005) sowie Yousefi/Seubert (2014).

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 17

rumentalisiert — auch von religiosen Fiihrern. Deshalb sage ich, dass wir im 21.
Jahrhundert eine neue Ethik jenseits aller Religionen brauchen. Ich spreche von
einer sikularen Ethik, die auch fiir iber eine Milliarde Atheisten und fiir zu-
nehmend mehr Agnostiker hilfreich und brauchbar ist.« (Dalai Lama 2015: 9)

Vor dem Hintergrund pluralistischer Gesellschaften steht auBer Frage,
dass eine sdkulare Ethik die Suprematie gegeniiber allen religios fun-
dierten Ethiken besitzt. Anders wird sich ein von allen gesellschaftli-
chen Gruppen geteiltes Werte- und Normensystem nicht realisieren
lassen. Das schlief3t nicht aus, dass sich die sdkulare Ethik in die Aus-
einandersetzung mit religiés fundierten Vorstellungen und Deutungen
begibt, um sich ihrer Maximen zu vergewissern. Eine Renaissance der
Religionen als (alleiniges) sinnstiftendendes Ordnungsprinzip der Ge-
sellschaft ist damit allerdings nicht verbunden.

Die Beitrdge dieses Bandes beleuchten einzelne Bereiche dieses hdchst
komplexen Themas.

Einleitend erortert Konrad Paul Liessmann unterschiedliche Figu-
ren der Religionskritik und befragt sie hinsichtlich ihrer Aktualitét.
Lasst sich bereits bei Epikur die Religionskritik in Form der Widerle-
gung von der Verniinftigkeit der Gottesvorstellung finden, so domi-
nierte das Denken der Aufkldrung eine andere Sichtweise: Gott, und
mit ihm die Religionen, sind bloBe Projektionen der unerfiillten Sehn-
stichte des Menschen. Mithin hat das religiése Bewusstsein fiir Karl
Marx lediglich eine kompensatorische Funktion: Wenn die gesell-
schaftlichen Zustdnde die Religion als »Opium des Volkes« erfordern,
dann wird die Anderung der gesellschaftlichen Zustinde die Religion
tiberfliissig machen. Ebenso geht Sigmund Freud von der Projektions-
these aus, sieht in ihr jedoch etwas Irrationales, das im Widerspruch
zur Wissenschaftlichkeit steht und vom aufgekldrten Menschen und
Kulturen iiberwunden werden kann. Fundamentaler fallt Friedrich
Nietzsches Religionskritik aus. Er bleibt nicht bei der Entlarvung der
Religion als Illusion stehen, sondern fragt danach, was der Tod Gottes
fiir den Menschen bedeutet. Es bleibt nur eine Moglichkeit: Der

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG

Mensch muss sich an die Stelle Gottes setzen, da Religionen und Got-
tesbilder ihm keine Orientierung mehr zu geben vermdgen.

Wenn der Mensch also zum Schépfer seiner selbst wird, welchen
Stellenwert haben dann Wissen und Glauben? Dieser Fragestellung
geht Volker Gerhardt anhand der Klimaforschung nach, der von eini-
gen unterstellt wird, lediglich ein Glaubensbekenntnis zu sein. Er pla-
diert dafiir, Glaube und Wissen nicht als antagonistische Setzung, son-
dern als ein Komplementirverhéltnis zu begreifen: Ebenso wie kein
Wissen ohne Glauben auskommen kann, kann auch kein Glauben ohne
Wissen auskommen. Auch das beste Wissen ist begrenzt und reicht
weder raumlich noch zeitlich so weit, dass es sichere Entscheidungen
erlaubt. Folglich ist auch das empirische Wissen darauf angewiesen,
dass wir iiberhaupt an Wissen glauben. Zugleich kann auch der Glau-
ben nicht ohne Wissen auskommen; ein den Glauben tragendes Wissen
von dem, was ihn ausmacht. Das gilt auch fiir den religiosen Glauben,
der nicht nur die einzige Form des Glaubens darstellt. Damit verbun-
den ist das Recht zu glauben, dass man gar nichts glaubt oder glauben
muss.

Wohl keine Religionsgemeinschaft erregt derzeit mehr Aufsehen
als der Islam. In emotional aufgeladenen Debatten wird nach islami-
schen Reformen gerufen, die zu einer Aufklarung fiihren sollen: Mit
einer Orientierung an Wissenschaft und Vernunft und weniger am gott-
lichen Wort konnten, so die Hoffnung, die salafistischen und dschi-
hadistischen Bewegungen zum Erliegen kommen sowie die unterstellte
demokratieferne und theokratische Orientierung des Islam iiberwunden
werden (vgl. hierzu u.a. Abedel-Samad/Khorchide 2017; Steul 2017;
Berger 2017). Nadia Baghdadi zeigt in ihrem Beitrag auf, dass der Ruf
nach einem islamischen Luther der Vielschichtigkeit der Problematik
nicht gerecht wird. So herrscht i.d.R. eine Unwissenheit {iber islami-
sche Reformationen ebenso vor, wie die Kenntnisnahme {iber die per-
manente Auseinandersetzung um den >richtigen Weg« in islamisch ge-
pragten Landern. Folglich braucht es weniger einen islamischen Luther
als vielmehr Diskussionen iiber iiberzeugende gesellschaftspolitische
Modelle sowie auch Auseinandersetzungen um die Leerstellen der

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 19

Moderne beziiglich der Sinn- und Gemeinschaftssuche. Denn beide be-
sitzen einen wesentlichen Anteil an der Entstehung extremistischer
Gruppen und lassen sich nicht einfach auf die islamische Religion pro-
jizieren.

Der Frage nach religiés fundierter Gewalt geht abschlieBend Jan
Assmann nach. Akribisch zeichnet er anhand der abrahamitischen Re-
ligionen nach, dass nicht der Monotheismus als solcher, sondern die
Aufladung der Religion mit den Ideen von Offenbarung, Bund, Treue
und Glaube sich in Richtung Intoleranz und Gewalt radikalisieren
kann. In der Auseinandersetzung mit derartigen Gewaltphdnomenen
kann es freilich nicht darum gehen, die Religionen zu sdkularisieren,
sondern dem Sékularismus ein religidoses Gewicht geben. Das wird nur
gelingen, wenn wir uns darauf besinnen, was jenseits des religiosen
Glaubens fiir uns heilig ist, wie z.B. ein weit gefasster Begriff der
Menschenrechte und Menschenpflichten. Aufgrund der gegenwiértigen
Weltlage wichst hier Europa, als einer Heimat zivilgesellschaftlicher
Freiheiten und Verpflichtungen, eine wichtige Aufgabe zu.

Die in diesem Band versammelten Beitrdge zeigen auf, dass wir uns
auch weiterhin mit der Relevanz von Glaubensgemeinschaften in siku-
laren Demokratien auseinanderzusetzen haben. So wenig tiberraschend
diese Aussage auch ist, so notwendig bleibt sie gerade in einer Zeit, die
auf Schwarz-Weil-Denken sowie Homogenitéts- und Eindeutigkeitsil-
lusionen beruht. Fragen, die sich hierbei mit besonderer Dringlichkeit
stellen, sind:

»Wie lassen sich Spannungen zwischen staatlicher Rechtsordnung einerseits
und religiosen Vorstellungen von gottgewollt guter Ordnung des Zusammenle-
bens andererseits konstruktiv bearbeiten? Wie soll der liberale Staat auf jene
Biirger und Gemeinschaften reagieren, die elementare Prinzipien freiheitlicher
Ordnung — Anerkennung von Menschenrechten, Gleichheit der Geschlechter
vor dem Gesetz, Glaubens- und Weltanschauungsfreiheit, Forschungsfreiheit

etc. — aus Griinden ihres Glaubens relativieren oder ablehnen? [...] Tragen reli-

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG

giose Sinnvorstellungen und Solidarititsressourcen zur Integration des Ge-
meinwesens bei?« (Graf 2014: 246)

Unabhéngig davon, welche Antworten auf diese und dhnliche Frage-
stellungen gefunden werden konnen, macht Friedrich Wilhelm Graf
(2014: 249f1f.) darauf aufmerksam, dass religioser Glaube kompatibel
mit der freiheitlich politischen Ordnung sein muss sowie eine Selbst-
begrenzung wie auch kritische Selbstreflexion von ihm erfordert. Unter
diesen Bedingungen miissten Religionen, wie Terry Eagleton (2015:
253f.) formuliert, nicht ldnger ihre Existenzberechtigung daraus ablei-
ten, eine flir alle Menschen giiltige soziale Ordnung zu stiften; eine
Position, die sie in der pluralistischen Moderne unumst68lich verloren
haben. Sie konnten jedoch wieder an Attraktivitit gewinnen, wenn sie
als kritisches Potenzial gegeniiber gesellschaftlichen Verwerfungen
und politischen Fehlentwicklungen fungieren, dazu entschieden Posi-
tion beziehen und sich mit den Armen und Machtlosen solidarisieren.

Die Auseinandersetzungen um Glaubensfragen erfordert, auch von
den Sdkularen, nicht mit gegenseitigen Unterstellungen iiber die Reali-
titsferne oder bosartige Absichten zu arbeiten, die nur darauf hinaus-
laufen, die eigene Position abzusichern und jeder kritischen Uberprii-
fung zu entziehen. So bleibt schlussendlich nur ein gangbarer Weg, der
nicht auf Intoleranz griindet, sondern auf gegenseitigem Respekt:
»Entweder wir reichen einander die Hiande — oder wir schaufeln einan-
der die Gréber.« (Bauman 2017: 203) — und vor Letztgenanntem soll-
ten uns unsere Vernunft und der Glauben an ein gelingendes Miteinan-
der bewahren.

Wiederum sei an der dieser Stelle der Kar! Ziind Stiftung gedankt, ohne
deren grofBziigige Unterstiitzung die Realisierung dieses Bandes nicht

moglich gewesen wire.

Le Prese/Balgach, im Februar 2018

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 21

LITERATUR

Abdel-Samad, Hamed/Khorchidee, Mouhanad (2017): Ist der Islam
noch zu retten? Eine Streitschrift in 95 Thesen, Miinchen.

Asad, Talal (2017): Ordnungen des Siakularen. Christentum, Islam,
Moderne, Konstanz.

Auffahrt, Christoph (2005): »Glaube«, in: Metzler Lexikon Religion.
Gegenwart-Alltag-Medien, Bd. 3, hrsg. v. Christoph Auffahrt/Jutta
Bernhard/Hubert Mohr, Stuttgart/Weimar, S. 499-500.

Bauman, Zygmunt (2017): Retropia, Berlin.

Berger, Lutz (2017): Die Entstehung des Islam. Die ersten hundert Jah-
re. Von Mohammed bis zum Weltreich der Kalifen, 2. Aufl., Miin-
chen.

Berger, Peter L. (1992): Der Zwang zur Héresie. Religion in der plura-
listischen Gesellschaft, Freiburg/Basel/Wien.

Buc, Philippe (2015): Heiliger Krieg. Gewalt im Namen des Christen-
tums, Darmstadt.

Casanova, José (1994): Public religions in the modern world. Chicago.

Dalai Lama (2015): Ethik ist wichtiger als Religion. Der Appell des
Dalai Lama an die Welt, 9. Aufl., Wels b. Salzburg.

Eagleton, Terry (2015): Der Tod Gottes und die Krise der Kultur,
Miinchen.

Fetscher, Iring (1993): Rousseaus politische Philosophie. Zur Ge-
schichte des demokratischen Freiheitsbegriffs, 7. Aufl., Frankfurt
a.M.

Feuerbach, Ludwig (1967): »Das Wesen des Christentums, in: Ders.,
Das Wesen der Religion. Ausgewéhlte Texte zur Religionsphiloso-
phie, hrsg. v. Albert Esser, Koln, S. 76-225.

Fischer, Johannes (2018): »Weltgestaltung als ethische Aufgabe. Uber
die Bedeutung der Reformation fiir die Entstehung des ethischen
Denkens der Moderne, in: Mathias Lindenau/Daniel Schmid Holz
(Hg.), Moral-Gnade-Tugend-Recht. Ethische und rechtliche Blicke
zur Reformation, Wiesbaden, S. 17-36.

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG

Flasch, Kurt (2013): Was ist Gott? Das Buch der 24 Philosophen. 3.
Aufl., Miinchen.

Graf, Friedrich Wilhelm (2014): Gotter global. Wie die Welt zum
Supermarkt der Religionen wird, Miinchen.

Habermas, Jiirgen (2010): »Nachwort: Das »gute Leben« eine »abscheu-
liche Phrase<. Welche Bedeutung hat die religidse Ethik des jungen
John Rawls fiir dessen Politische Theorie?«, in: John Rawls, Uber
Siinde, Glaube und Religion, Berlin, S. 315-336.

Heckel, Martin (2016): Martin Luthers Reformation und das Recht,
Tiibingen.

Hoerster, Nobert (2009): »Ist Gott unverzichtbar fiir die Moral?«, in:
Peter Kemper/ Alf Mentzner/Ulrich Sonnenschein (Hg.), Wozu
Gott? Religion zwischen Fundamentalismus und Fortschritt, Frank-
furt a.M./Leipzig, S. 59-71.

Kippenberg, Hans Gerhard (2010): »Religion«, in: Enzyklopéddie Phi-
losophie, Bd. 3, hrsg. v. Hans Jorg Sandkiihler, Hamburg, S. 2297-
2306.

Klocker, Michael/Tworuschka, Udo (Hg.) (2005): Ethik der Weltreli-
gionen. Ein Handbuch, Darmstadt.

Konersmann, Ralf (1992): »Religionskritik«, in: Historisches Worter-
buch der Philosophie, Bd. 8, hrsg. v. Joachim Ritter und Karlfried
Griinder, Darmstadt, S. 734-746.

von Kutschera, Franz (1990): Vernunft und Glaube, Berlin/New York.

Loffler, Winfried (2013): Einfithrung in die Religionsphilosophie, 2.
iiberarb. Aufl., Darmstadt.

Liibbe, Hermann (2016): »Religion nach der Aufkliarung«, in: Jens
Schlieter (Hg.), Was ist Religion? Texte von Cicero bis Luhmann,
Stuttgart, S. 235-240.

Marx, Karl (1964) »Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Ein-
leitung.« in: Karl Marx-Friedrich Engels-Werke (MEW), Bd. 1,
hrsg. v. Institut fiir Marxismus-Leninismus beim ZK der SED, Ber-
lin, S. 378-391.

Miinkler, Herfried (2001): Thomas Hobbes, 2. vollst. iiberarb. Aufl.,
Frankfurt a.M./New York.

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 23

Miinkler, Herfried/StraBenberger, Grit (2016): Politische Theorie- und
Ideengeschichte. Eine Einfiihrung, Miinchen.

Nordhofen, Eckhard (2015): »ldolatrie und Grapholatrie. Eine Me-
dienkonkurrenz der monotheistischen Religionen und Konfessio-
neng, in: Merkur 791, S. 18-30.

Pollack, Detlef (2011): »Historische Analyse statt Ideologiekritik. Eine
historisch-kritische Diskussion iiber die Giiltigkeit der Sékularisie-
rungstheorie«, in: Geschichte und Gesellschaft 37, S. 482-522.

Rawls, John (2010): »Uber meine Religion, in: Ders., Uber Siinde,
Glaube und Religion, Berlin, S. 301-312.

Reuter, Astrid (2207): »Sékularitit und Religionsfreiheit — ein doppel-
tes Dilemma, in: Leviathan 35(2), S. 178-192.

Sandkiihler, Thomas (2010): »Sakularisierung«, in: Enzyklopédie Phi-
losophie, Bd. 3, hrsg. v. Hans Jorg Sandkiihler, Hamburg, S. 2350-
2355.

Schlieter, Jens (Hg.) (2016): »Nachwort: AuBereuropdische Begriffe
fiir »Religion< und die Frage nach der Einzigartigkeit des europdi-
schen Religionsbegriffs«, in: Ders. (Hg.), Was ist Religion? Texte
von Cicero bis Luhmann, Stuttgart, S. 247-268.

Schrimm-Heins, Andrea (1991): »Gewissheit und Sicherheit. Ge-
schichte und Bedeutungswandel der Begriffe certitudo und securi-
tas« (Teil 1), in: Archiv fiir Begriffsgeschichte 34, S. 123-213.

Schroder, Winfried (1992): »Religion/Theologie, natiirliche/verniinf-
tige«, in: Historisches Worterbuch der Philosophie, Bd. 8, hrsg. v.
Joachim Ritter und Karlfried Griinder, Darmstadt, S. 714-727.

Seubert, Harald (2014): »Ethik und Religion«, in: Hamid RezaYouse-
fi/Ders. (Hg.), Ethik im Weltkontext. Geschichte — Erscheinungs-
formen — Neuere Konzepte, Wiesbaden, S. 225-232.

Spinoza, Baruch (1994): Theologisch-politischer Traktat, Sdmtliche
Werke, Bd. 3, Hamburg.

Stolz, Jorg (2013): »Entwurf einer Theorie religios-sdkularer Konkur-
renz«, in: Christof Wolf/Matthias Koenig (Hg.), Religion und Ge-
sellschaft. KZ{SS Sonderheft 53, Wiesbaden, S. 25-49.

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG

Steul, Willi (Hg.) (2017): Koran erklért. Ein Beitrag zur Aufkldrung,
Berlin.

Taylor, Charles (2009): Ein sékulares Zeitalter, Frankfurt a.M.

Wohlrab-Sahr, Monika/Kaden, Tom (2013): »Struktur und Identitét
des Nicht-Religidsen: Relationen und soziale Normierungen, in:
Christof Wolf/ Matthias Koenig (Hg.), Religion und Gesellschaft.
KZfSS Sonderheft 53, Wiesbaden, S. 183-209.

Yousefi, Hamid Reza/Seubert, Harald (Hg.) (2014): Ethik im Weltkon-
text. Geschichte-Erscheinungsformen-Neuere Konzepte, Wiesba-
den.

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Figuren der Religionskritik und ihre
Aktualitat. Marx — Freud — Nietzsche

KONRAD PAUL LIESSMANN

AUFKLARUNG ALS RELIGIONSKRITIK

Aufkldrung und Religionskritik gehdren untrennbar zusammen. Man
konnte sogar die These riskieren, dass Aufkldren nie etwas anderes war
als Kritik der Religion. Das, was es aufzukldren galt, woriiber der
menschliche Verstand sich klar werden musste, waren in erster Linie
immer die Bilder, Mythen, Lehren und Phantasmen der Religion gewe-
sen, waren die Gotter gewesen, die nun, um eine Formulierung von
Immanuel Kant zu gebrauchen, vor den Richtstuhl der Vernunft gezerrt
wurden. Aufklarung ist Religionskritik, und als solche Motor jenes von
Max Weber so genannten Prozesses der Rationalisierung, der eine
»Entzauberung der Welt« bedeutete (vgl. Weber 1995: 28) Die Ver-
nunft entwickelte im Laufe ihrer Erfolgsgeschichte eine Reihe von Ar-
gumentationsfiguren, mit denen sie versuchte, die Gotter und die Reli-
gion auf ihre Plausibilitdt hin zu durchleuchten. Der Terminus »Figu-
ren« ist hier mit Bedacht gewédhlt: Es soll im Folgenden um einige je-
ner Formen des Denkens gehen, mit denen sich dieses gegen die Zu-
mutungen des Religiosen zur Wehr setzte. Es muss fiir die Vernunft
ein schrecklicher Moment gewesen sein, als sie entdeckte, dass die tra-

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26 | KONRAD PAUL LIESSMANN

dierten, iiberlieferten und als heilig erachteten religiosen Weltdeu-
tungsgeschichten und Werthaltungen ihrer innersten Logik wider-
sprach.

Eine der frithesten, und in ihrer eleganten Prizision uniibertroffe-
nen Figuren der Religionskritik stammt von Epikur bzw. wurde ihm
zugeschrieben. Epikur demonstriert die Vernunftwidrigkeit der Gottes-
vorstellung, indem er diese mit der Realitét des Ubels in der Welt kont-
rastiert — eine Problemkonstellation, die spiter unter dem Stichwort
»Theodizee« diskutiert werden sollte:

»Entweder will Gott die Ubel beseitigen und kann es nicht, oder er kann es und
will es nicht, oder er kann es nicht und will es nicht, oder er kann es und will
es. Wenn er nun will und nicht kann, so ist er schwach, was auf Gott nicht zu-
trifft. Wenn er kann und nicht will, dann ist er migiinstig, was ebenfalls Gott
fremd ist. Wenn er nicht will und nicht kann, dann ist er sowohl mif3giinstig wie
auch schwach und dann auch nicht Gott. Wenn er aber will und kann, was al-
lein sich fiir Gott ziemt, woher kommen dann die Ubel und warum nimmt er sie
nicht weg?« (Epikur 1983: 136)

Epikur spielt also alle logischen Moglichkeiten durch, die sich aus
einem wie immer gedachten Verhiltnis Gottes zu den Ubeln in der
Welt ergeben — mit dem Resultat, dass es Gott immer schwer haben
wird, seine Existenz vor den Anspriichen der Vernunft zu verteidigen.

Obwohl die Theodizee-Problematik bis weit in das 20. Jahrhundert
reicht — dhnlich wie Epikur argumentierte noch Gilinther Anders, und
Hans Jonas rang sich angesichts von Auschwitz dazu durch, von einem
hilflosen Gott zu sprechen —, dominierte das Denken der Aufklérung
nicht diese Figur, sondern eine Argumentation, die in Gott, ja im Phé-
nomen der Religion iiberhaupt nichts anderes erblicken wollte als eine
Projektion des Menschen. An zwei Denkern sei diese Figur paradigma-
tisch illustriert — an Karl Marx und Sigmund Freud.

14.02.2028, 18:10:20.



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FIGUREN DER RELIGIONSKRITIK UND IHRE AKTUALITAT | 27

MARXENS ANTIRELIGIOSES RASONNEMENT

Um die Jahreswende 1843/44 schrieb Marx einen Text, der zu den ka-
nonischen Texten der Marxismusrezeption im 20. Jahrhundert gehdren
sollte. Dieser Text beginnt mit dem Satz: »Fiir Deutschland ist die Kri-
tik der Religion im wesentlichen beendigt und die Kritik der Religion
ist die Voraussetzung aller Kritik.« (Marx 1964: 378)

Hier schreibt einer, der sich am Ende einer philosophischen Tradi-
tion, am Ende eines philosophisch-politischen Kampfes sieht und die-
ses Ende dazu beniitzt, in gewisser und ganz anderer Weise neu anzu-
setzen, obwohl und weil er dieses Ende als die Voraussetzung flir seine
eigene Tétigkeit interpretierten und deuten kann. Wollte man philolo-
gisch an dieses Ende der Religionskritik, wie sie Marx in der soge-
nannten Einleitung zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie postu-
liert, herangehen, wiirde man sie philosophisch, historisch, biogra-
phisch in ihren Verzweigungen zuriickverfolgen, so liee sich wohl
zeigen, dass Marx sich hier, mit diesem einen Satz, in eine Phase und
in eine Stromung der deutschen Philosophie stellt und diese affirmiert,
die das Zeitgeistthema jener Tage gewesen war: ein antireligioses Ré-
sonnement, wie es seit der Mitte der DreiBBigerjahre des 19. Jahrhun-
derts vorgetragen wurde, sich zunehmend radikalisierte und dann in je-
nem Buch des Hegelschiilers Ludwig Feuerbach, auf das Marx hier of-
fensichtlich anspielt, in Das Wesen des Christentums, seine schérfste
und préziseste Ausformung erfahren hatte.

Warum in diesem Zusammenhang, wie Marx betonte, die Kritik
der Religion die Voraussetzung aller Kritik sein musste, scheint ein-
leuchtend: Religion, kénnte man mit Marx selbst sagen, war das Uber-
bauphdnomen schlechthin. Sie war, jetzt in Anlehnung an die Termino-
logie von Michel Foucault, der herrschende Diskurs. Alle Auseinan-
dersetzungen fanden in der Terminologie, Syntax und Semantik dieses
Diskurses statt. Wenn irgendwo Widerspriiche im Denken produktiv
gemacht werden konnten, dann in dieser Sphire — sieht man einmal
von der realpolitischen Macht, die Religion und religidse Institutionen
in diesem Jahrhundert wohl noch gehabt haben mdgen, ab. Marxens

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28 | KONRAD PAUL LIESSMANN

Anspruch, dass die Kritik der Religion die Voraussetzung aller Kritik
sei, ist auch heute unter dieser Perspektive zu lesen. Es ging um die
Destruktion eines Diskurstyps, der nicht mehr leistungsfihig genug
schien, die theoretisch aufbrechenden Fragen zu thematisieren. Was
sich dabei durchsetzte war eine Uberbietung des religidsen Diskurses,
die dennoch alle Merkmale desselben beibehalten hat.

Ludwig Feuerbach also entlarvte die Religion als die Projektion der
unerfiillten Sehnsiichte des Menschen und Gott als sein eigentliches
Wesen. Religionskritik und mit ihr Ideologiekritik wird von nun stets
nur diesen Gestus haben: den des hemmungslosen und lustvollen Ent-
larvens. Und die magische Formel dafiir wird sein: Etwas ist nichts
anderes als. Sie wird unter anderem auch von der Psychoanalyse auf-
gegriffen werden und sich als die Variante eines Denkens erweisen,
das stets eine metaphysische Voraussetzung macht: dass die Dinge, das
heilt, die Ideen, Vorstellungen, Gefiithle und Handlungen der Men-
schen nie das sind, was sie scheinen oder zu sein vorgeben — sondern
eben: nichts anderes als. Damit war eine der wirksamsten Reduktions-
formeln der Moderne und der Aufklarung gefunden.

Religion also ist nach der Entfaltung dieser Kritik nichts anderes
als die inverse Projektion der Sorgen und Néte des Menschen auf die
Leinwand einer imagindren Ewigkeit. Und deshalb konnte Marx 1843
stellvertretend fiir eine Generation die Kritik der Religion fiir beendigt
erkldren. Feuerbachs Das Wesen des Christentums schien als philoso-
phische Uberbietung der Religion selbst uniiberbietbar. Damit war al-
les gesagt, Religion endlich auf den Punkt gebracht. Marxens Referat
der zeitgenossischen Religionskritik ist dennoch singuldr zu nennen
und zurecht zum heiligen Text dieser Religionskritik geworden. Denn
er hat ihr eine poetische Form gegeben und damit einige der schonsten
Seiten philosophischer Weltliteratur geschrieben, ganz durchdrungen
von einem flammenden Geist, der alles, nur sich selbst nicht, zu Asche
werden lief3:

»Das Fundament der irreligiosen Kritik ist: Der Mensch macht die Religion, die

Religion macht nicht den Menschen [...] Die Religion ist die allgemeine Theo-

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FIGUREN DER RELIGIONSKRITIK UND IHRE AKTUALITAT | 29

rie dieser Welt, ihr enzyklopéadisches Kompendium, ihre Logik in populdrer
Form, ihr spiritualistischer Point-d'honneur, ihr Enthusiasmus, ihre moralische
Sanktion, ihre feierliche Ergdnzung, ihr allgemeiner Trost- und Rechtferti-
gungsgrund. Sie ist die phantastische Verwirklichung des menschlichen We-
sens, weil das menschliche Wesen keine wahre Wirklichkeit besitzt. Der Kampf
gegen die Religion ist also mittelbar der Kampf gegen jene Welt, deren geisti-
ges Aroma die Religion ist. Das religiose Elend ist in einem der Ausdruck des
wirklichen Elendes und in einem die Protestation gegen das wirkliche Elend.
Die Religion ist der Seufzer der bedrangten Kreatur, das Gemiit einer herzlosen
Welt, wie sie der Geist geistloser Zustdnde ist. Sie ist das Opium des Volkes.
Die Authebung der Religion als des illusorischen Gliicks des Volkes ist die
Forderung seines wirklichen Gliicks. Die Forderung, die Illusion iiber seinen
Zustand aufzugeben, ist die Forderung, einen Zustand aufzugeben, der der Illu-
sionen bedarf. Die Kritik der Religion ist also im Keim die Kritik des Jammer-
tals, dessen Heiligenschein die Religion ist.« (Marx 1964: 378f.)

Natiirlich, man kennt diese Sitze; aber kennt man sie wirklich? Oder
kennt man daraus nur das bis zum Uberdruss entstellt zitierte Opium
fiirs (1) Volk? Lasst man sich im Rhythmus dieser Sétze wiegen, wird
man die Kraft spiiren, die sie ausstrahlen: ein prometheisches Feuer.
Inbriinstiger ist die Kritik der Religion nie wieder vorgetragen worden;
und gerade weil diese Kritik selbst von einer spirituellen Flamme ge-
néhrt ist, hat sie die Religion getroffen wie kaum eine sonst. Nietzsche
vielleicht ist im kalten Feuer der Kritik noch Marx vergleichbar, Freud
schon nicht mehr. Was damit von Marx in nuce vorgelegt wird, ist eine
Bestimmung des Verhéltnisses von Geist und Wirklichkeit, die Geist
als ganz spezifische Reprisentation wirklicher Verhiltnisse deutet, und
zwar als inverse Reprdsentation. All das, was in der Wirklichkeit fehlt,
findet sich in der Welt des Geistes. Der Geist spiegelt nicht Wirkliches,
sondern Fehlendes. Wéhrend die Vampire sich nicht im optischen
Spiegel sehen konnen, zeigt der Spiegel des religiosen Bewusstseins
das, was in der Wirklichkeit nicht zu sehen ist. Die Defizite der Wirk-
lichkeit erscheinen als ein ideologischer Mehrwert im geistigen Leben.
Darin liegt das eigentliche Raffinement der Marxschen Religionskritik.

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30 | KONRAD PAUL LIESSMANN

Zu bedenken ist dabei, dass dieser ideologische Geist, der die Defizite
der Wirklichkeit als Positiva reprisentiert, nicht etwas ist, das von
auBen dem Bewusstsein oktroyiert wird. Die Menschen miissen nicht
zur Religion verfiihrt werden, sie miissen nicht zu einer Ideologie ma-
nipuliert werden, sondern Religion, Ideologie, ja Bewusstsein iiber-
haupt sind in ihrer jeweiligen Form und Gestalt Resultat und Produkt
der Defizite, Negativa und Differenzen des wirklichen Lebens - in der
Weise aber notwendig und unhintergehbar.

Die Kritik an diesem kompensatorischen Bewusstsein, so konnte
man mit einem modernen Begriff sagen, hat nur insoweit Sinn und Be-
rechtigung — und deshalb ist die Fortsetzung dieser Kritik der Religion
bis hin zu einer Kritik der Politik bei Marx in diesem Denkkontext von
immanenter Logizitdt — als damit der Versuch unternommen wird, aus
der Analyse kompensatorischer Bewusstseinsformen auf die Defizite
selbst, denen sie entsprungen sein mochten, zuriickzuschlieBen. In der
Inversion gedacht — und dies meint Religionskritik bei Marx — markie-
ren, bezeichnen iiberhaupt erst die Elemente des religiosen Bewusst-
seins die Schwachstellen der gesellschaftlichen Wirklichkeit — Signifi-
kanten eines unsichtbaren Signifkats, das die Moglichkeit der Wirk-
lichkeit genannt werden kdnnte. Das Zeichen selbst hat aber auch prak-
tische Bedeutung: Es indiziert nicht nur ein Defizit, es ermdglicht
auch, dieses Defizit zu ertragen und gerade nicht als Defizit wahrzu-
nehmen. Die Gestalten des religiosen Bewusstseins haben schlechthin
kompensatorische Funktion. Erst deren reale Beseitigung, das heif3t:
die Auffiillung der Lebensdefizite, brachte die kompensatorische Leis-
tung des Bewusstseins zum Erliegen und den Signifikanten zum Ver-
schwinden — weil das leere Signifikat, seinerseits jetzt in inverser
Form, gefiillt, das hei3it: als Moglichkeit zur Wirklichkeit geworden
wire. Man muss die Pointe dieser Kritik vielleicht nochmals in anderen
Worten betonen: Marx diagnostiziert bestimmte Bewusstseinsformen
als Opiate, schlieit daraus auf einen Zustand, der der Betdubung an-
scheinend bedarf und fordert eine Therapie, deren Resultat ein Leben
sein soll, das des Opiats entbehren kann. Zentral fiir Marx ist die De-
chiffrierung der Gestalten des religiésen Bewusstseins als Arrangement

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FIGUREN DER RELIGIONSKRITIK UND IHRE AKTUALITAT | 31

von Symptomen, ohne das die Erkenntnis der Krankheit, das heil3t: der
Wirklichkeit in ihrem Elend, ebenso wenig moglich wére wie das Le-
ben mit dieser Krankheit, das heifit: das Leben in diesem Elend.

FREUDS RELIGIONSANALYSE

Ahnlich wie Marx dem Kompensationsgedanken verpflichtet, wenn-
gleich in der Rhetorik nicht anndhernd mehr so emphatisch, verfahrt
die Religionsanalyse von Sigmund Freud. Freud, der sich mehrfach mit
dem Phénomen der Religion beschéftigt hatte — erstmals in Totem und
Tabu, dann in Die Zukunft einer Illusion und zuletzt noch in Der Mann
Moses und die monotheistische Religion — behandelt diese letztlich als
ein Stiick Irrationalitit, eine Neurose, die ihre plausiblen Ursachen im
Unbewussten und in der Frithgeschichte haben mag, letztlich aber auf-
geklart und vom reifen Erwachsenen bzw. von reifen Kulturen iiber-
wunden werden kann.

In seiner zentralen religionskritischen Schrift Die Zukunfi einer II-
lusion aus dem Jahre 1927 beschreibt Freud die urspriingliche Funktion
der Religion als eine Aufgabe, die dem Menschen mit den Grausam-
keiten der Natur und des Schicksals vers6hnen soll, wobei die ur-
spriingliche Omnipotenz der Géotter im Laufe schon der frithen Kultu-
ren zugunsten anderer Erkldrungs- und Deutungsmodalititen beschnit-
ten wird. Religion wird zu einer letzten Sinninstanz, die als Grundlage
fiir jenen Triebverzicht gilt, ohne den keine Kultur sein konnte:

»Die Gotter behalten ihre dreifache Aufgabe, die Schrecken der Natur zu ban-
nen, mit der Grausamkeit des Schicksals, besonders wie es sich im Tode zeigt,
zu versohnen und fiir die Leiden und Entbehrungen zu entschidigen, die dem
Menschen durch das kulturelle Zusammenleben auferlegt werden.« (Freud
1982a: 152)

Aber die Gotter werden diesen Aufgaben nicht in gleicher Weise ge-
recht. Schon bald, so Freud, merken die Menschen, dass Naturereignis-

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32 | KONRAD PAUL LIESSMANN

se nach einer inneren Notwendigkeit ablaufen, die den Eingriffs- und
Steuerungsmoglichkeiten der Gotter enge Grenzen setzen. Aber auch
bei der Frage, wie die Menschen den Schicksalsschligen entgehen
konnen, ist auf die Gotter wenig Verlass. Die Griechen nahmen sogar
an, dass Moira, das Schicksal selbst {iber den Géttern stehe und diese
selbst ihre Schicksale haben. Letztlich bleibt den Géttern nur jener Be-
reich als méchtige Wirkungsstitte, wo es um das Zusammenleben der
Menschen geht, also um die Moral. Hier wird ein »Schatz von Vorstel-
lungen« geschaffen, der aus dem Bediirfnis kommt, die menschliche
Hilflosigkeit ertrdglich zu machen, die Goétter sollen die Leiden, die
sich Menschen wechselseitig zufithren, verringern und {iber jene »Kul-
turvorschriften«, also moralische Normen und Regeln wachen, denen
man, um sie durchzusetzen, einen gottlichen Ursprung zuschrieb. Die
Vorstellung, dass das Leben einen Sinn habe, der sich nicht im be-
grenzten und unsicheren irdischen Dasein erschopft, verstirkt nach
Freud die Schutzfunktion solch einer géttlichen Ordnung.

Diese stiitzende und gleichzeitig den Menschen restringierende
Funktion der Religion gilt es zu durchschauen. Die religiésen Vorstel-
lungen, so Freud, sind

»nicht Niederschldge der Erfahrung oder Endresultate des Denkens, es sind Il-
lusionen, Erfiillungen der dltesten, starksten, dringendsten Wiinsche der
Menschheit; das Geheimnis ihrer Stirke ist die Stirke dieser Wiinsche. [...]
Durch das giitige Walten der gottlichen Vorsehung wird die Angst vor den Ge-
fahren des Lebens beschwichtigt, die Einsetzung einer sittlichen Weltordnung
versichert die Erfiillung der Gerechtigkeitsforderung, die innerhalb der mensch-
lichen Kultur so oft unerfiillt geblieben ist, die Verldngerung der irdischen
Existenz durch ein zukiinftiges Leben stellt den ortlichen und zeitlichen Rah-
men bei, in dem sich diese Wunscherfiillungen vollziehen sollen. Antworten
auf Ritselfragen der menschlichen Willbegierde, wie nach der Entstehung der
Welt und der Beziehung zwischen K&rperlichem und Seelischem, werden unter
den Voraussetzungen dieses Systems entwickelt; es bedeutet eine groBartige

Erleichterung fiir die Einzelpsyche, wenn die nie ganz iiberwundenen Konflikte

am 14.02.2026, 18:10:20. o


https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FIGUREN DER RELIGIONSKRITIK UND IHRE AKTUALITAT | 33

der Kinderzeit aus dem Vaterkomplex ihr abgenommen und einer von allen an-

genommenen Losung zugefiihrt werden.« (Freud 1982a: 164)

Freud bleibt allerdings nicht bei dieser letztlich positiven Funktionszu-
schreibung stehen. Bei allem Verstdndnis fiir die Leistungen der reli-
gidsen Vorstellungen fiir die psychische Stabilisierung des Menschen
sieht er diese in einem Widerspruch zu jener Wissenschaftlichkeit, die
sich der Aufkldrung verpflichtet fiihlt — wobei Aufklarung hier einen
klaren Sinn bekommt: Aufdecken funktionaler Zusammenhinge in
symbolischen Ordnungen und Ersetzung derselben durch jene Realitit,
wie sie der unbestechliche und — zumindest war dies Freuds Hoffnung
— symbolisch unbedarfte Blick der Wissenschaften freigibt:

»Wenden wir uns nach dieser Orientierung wieder zu den religiosen Lehren, so
dirfen wir wiederholend sagen: Sie sind sdmtlich Illusionen, unbeweisbar,
niemand darf gezwungen werden, sie fiir wahr zu halten, an sie zu glauben. Ei-
nige von ihnen sind so unwahrscheinlich, so sehr im Widerspruch zu allem,
was wir mithselig iiber die Realitét der Welt erfahren haben, dass man sie — mit
entsprechender Beriicksichtigung der psychologischen Unterschiede — den
Wahnideen vergleichen kann. Uber den Realitéitswert der meisten von ihnen
kann man nicht urteilen. So wie sie unbeweisbar sind, sind sie auch unwider-
legbar. Man weifl noch zu wenig, um ihnen kritisch ndherzuriicken. Die Ritsel
der Welt entschleiern sich unserer Forschung nur langsam, die Wissenschaft
kann auf viele Fragen heute noch keine Antwort geben. Die wissenschaftliche
Arbeit ist aber fiir uns der einzige Weg, der zur Kenntnis der Realitét aufler uns
fiihren kann« (Freud 1982a: 165f.)

— denn, so Freud wenig spéter mit einem Optimismus, der langst brii-
chig geworden ist, auch wenn er noch einmal drastisch demonstriert,
was Aufklarung tatsdchlich einmal bedeutete: »Unsere Wissenschaft ist
keine Illusion. Eine Illusion aber wire es zu glauben, dass wir anders-
woher bekommen konnten, was sie uns nicht geben kann.« (Freud
1982a: 189) Die eingestandenen Defizite der wissenschaftlichen Ratio-
nalitdt konnen durch die Annahme transzendenter Instanzen nicht aus-

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34 | KONRAD PAUL LIESSMANN

geglichen werden. Die Vernunft der Aufklarung wei3 sich mit ihrem
Ungeniigen alleingelassen. Vor allem aber: Dass die Wissenschaft
nicht alles geben, nicht alle Fragen beantworten, nicht jedes Sinnbe-
diirfnis befriedigen kann, ist kein Indiz oder Grund fiir religiose Denk-
formen.

NIETZSCHES FUNDAMENTALE RELIGIONSKRITIK

Die letzte Figur der Religionskritik, die ich Thnen vorfiihren will, ist
frei von solch aufklérerischen Optimismus — und dies, obwohl sie zeit-
lich gesehen vor Freud entworfen wurde. Die Rede ist von Friedrich
Nietzsche, der wie kaum ein anderer in der unbestreitbaren Notwen-
digkeit einer fundamentalen Religionskritik die groBe Tragddie des
modernen Menschen erblickte. Wohl ging auch Nietzsche durch eine
Phase der Aufklirung, die sich freut, das widerverniinftige Gaukelspiel
der Gotter und ihrer Versprechen durchschaut zu haben. Ein Aphoris-
mus aus Menschliches, Allzumenschliches mag dies verdeutlichen. Er
tragt den bezeichnenden Titel Die Gefangenen. Im Hof eines Gefiang-
nisses erwarten die Insassen ein Strafgericht, als einer von ihnen pl6tz-
lich behauptet, der Sohn des Gefangniswirters zu sein und die Mdg-
lichkeit zu haben, alle freizulassen, man miisse nur an ihn glauben. Er
erntet Hohn und Spott, der sich verstérkt, als die Nachricht verbreitet
wird, dass der Gefangniswirter gestorben sei:

»Holla, schrien Mehrere durcheinander, holla! Herr Sohn, Herr Sohn, wie steht
es mit der Erbschaft? Sind wir vielleicht jetzt deine Gefangenen? — >Ich habe es
euch gesagt, entgegnete der Angeredete mild, ich werde Jeden freilassen, der an
mich glaubt, so gewiss als mein Vater noch lebt<. — Die Gefangenen lachten
nicht, zuckten aber mit den Achseln und liessen ihn stehen.« (Nietzsche 1980a:
591)

Das Erlosungsangebot der Religion stoft in dieser Parabel auf hohni-
schen Unglauben, gleichzeitig wird deutlich, dass dieses Angebot auf

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FIGUREN DER RELIGIONSKRITIK UND IHRE AKTUALITAT | 35

keine empirische Evidenz, sondern nur auf den Glauben daran verwei-
sen kann. Ebenso deutet sich der Tod Gottes im Versterben des Ge-
fangniswirters schon an. Im Zentrum aber steht noch die Paradoxie des
Glaubens. Religionen versprechen Realititsméchtigkeit durch einen
Akt des Glaubens, der selbst durch alle Realitdt widerlegt erscheint.
Indem die Aufklarung dies durchschaut, geschieht allerdings mehr, als
dass sich nur eine Illusion in ein Nichts aufloste. Was es heif3t, sich der
Paradoxie des Glaubens nicht mehr auszusetzen, und das Verschwin-
den Gottes als die letzte Realitdt zu nehmen, hat Nietzsche dann in je-
ner Verkiindigung auf den Punkt gebracht, die ihn gleichermaflen be-
rihmt wie berilichtigt machte: Gott ist tot. Nietzsche machte in der Tat
mit diesem Satz, den in der Tat nicht er erfunden hat, radikal ernst. Es
findet sich diese beriihmte Passage in der Fréhlichen Wissenschaft, es
ist der 125. Aphorismus, und man muss diesen Satz im Kontext lesen,
weshalb er an dieser Stelle ausfiihrlich zitiert sei. Die Uberschrift lautet
Der tolle Mensch:

»Habt ihr nicht von jenem tollen Menschen gehort, der am hellen Vormittage
eine Laterne anziindete, auf den Markt lief und unaufhorlich schrie: »Ich suche
Gott! Ich suche Gott!« — Da dort gerade Viele von Denen zusammen standen,
welche nicht an Gott glaubten, so erregte er ein grosses Gelédchter. [...] Der tolle
Mensch sprang mitten unter sie und durchbohrte sie mit seinen Blicken. >Wo-
hin ist Gott? rief er, ich will es euch sagen! Wir haben ihn getddtet, — ihr und
ich! Wir Alle sind seine Morder! Aber wie haben wir diess gemacht? Wie ver-
mochten wir das Meer auszutrinken? Wer gab uns den Schwamm, um den gan-
zen Horizont wegzuwischen? Was thaten wir, als wir diese Erde von ihrer Son-
ne losketteten? Wohin bewegt sie sich nun? Wohin bewegen wir uns? Fort von
allen Sonnen? Stiirzen wir nicht fortwdhrend? Und riickwérts, seitwérts, vor-
wirts, nach allen Seiten? Giebt es noch ein Oben und ein Unten? Irren wir nicht
wie durch ein unendliches Nichts? Haucht uns nicht der leere Raum an? Ist es
nicht kilter geworden? Kommt nicht immerfort die Nacht und mehr Nacht?
Miissen nicht Laternen am Vormittage angeziindet werden? Horen wir noch
Nichts von dem Liarm der Todtengriber, welche Gott begraben? Riechen wir

noch Nichts von der gottlichen Verwesung? — auch Gétter verwesen! Gott ist

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36 | KONRAD PAUL LIESSMANN

todt! Gott bleibt todt! Und wir haben ihn getdodtet! Wie trosten wir uns, die
Morder aller Morder? Das Heiligste und Machtigste, was die Welt bisher be-
sass, es ist unter unseren Messern verblutet, — wer wischt diess Blut von uns ab?
[...] Es gab nie eine grossere That, — und wer nur immer nach uns geboren
wird, gehort um dieser That willen in eine hohere Geschichte, als alle Ge-
schichte bisher war!«[...]« (Nietzsche 1980b: 480f.)

Das Interessante an diesem Aphorismus ist die Konstellation, in der
dies verkiindet wird. Der tolle Mensch agiert wie Diogenes, der am
Marktplatz von Athen am helllichten Tag mit der Laterne den platoni-
schen Menschen suchte. Diese kynische Geste sollte zeigen, dass es
sinnlos ist, nach einer abstrakten Idee zu suchen. Es gibt keine Idee
vom Menschen, es gibt nur konkrete Menschen in ihrer jeweiligen Be-
sonderheit. Nietzsche sucht nun Gott. Und so wie Diogenes das Wesen
des Menschen nicht am Marktplatz finden konnte, so kann hier auch
Gott nicht gefunden werden.

Der Tod Gottes wird aber, dies muss betont werden, jenen verkiin-
det, die ohnehin nicht an Gott glauben. Die vermeintlich Aufgeklirten
werden iiber die Beschaffenheit und Konsequenzen ihrer Aufklarung
aufgeklart, denn sie wissen nicht, was ihr Unglaube eigentlich bedeu-
tet. Es geht Nietzsche nicht darum, einem gldubigen Menschen seinen
Gott zu nehmen. Es geht Nietzsche darum zu zeigen, dass gerade dort,
wo man sich ohnehin aufgeklart diinkt, auf den Tod Gottes nur mit
Unverstindnis reagieren kann.

Nietzsche ist in seiner Religionskritik vielleicht tatsdchlich einen
Schritt weiter gegangen als die groen Aufklarer Marx und Freud, die
Religion als letztlich entbehrliche, ja schédliche Illusion entlarven
wollten. Nietzsche aber fragt weiter: Wir haben also diese Illusion ent-
larvt, denn dieser Akt der Entlarvung ist der Tod Gottes; jetzt haben
wir die grofite Selbsttauschung des Menschen destruiert, aber was pas-
siert nun? Wie sehen wir aus ohne diese Illusion, was bedeutet es,
wenn man sie wegnimmt? Trifft dann das zu — was Marx vermutet hat-
te —, dass wir in vollem Bewusstsein unsere Kréfte werden gestalten
konnen oder bedeutet das nicht im Grunde eine unendliche Leere? Ha-

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FIGUREN DER RELIGIONSKRITIK UND IHRE AKTUALITAT | 37

ben wir das schon begriffen, in all unserer Aufgeklartheit, was es heifit,
dass wir den einzigen Fixpunkt unseres Daseins, Denkens, die grof3e I1-
lusion, die uns bisher am Leben erhalten hat, verloren haben?

Nietzsche interessierten die radikalen Konsequenzen, die der groB-
te Triumph des aufgeklirten Zeitalters, der Tod Gottes, zur Folge ha-
ben muss. Der tolle Mensch, der halb wahnsinnig ist, deutet an, was
dies bedeutet: Es ist die groBite Tat, die in der Geschichte je vollbracht
wurde, aber wir wissen es nicht; und es bleibt uns nichts anderes {ibrig,
nachdem wir Gott getétet haben, als selbst Gotter zu werden.

Nietzsches umstrittenes und auch politisch missbrauchtes Konzept
der Ubermenschen, wie er es in seinem philosophischen Roman Also
sprach Zarathustra immer wieder andeutete und umspielte, zieht diese
Konsequenz aus dem Tod Gottes. Das Geschopf wird nun zum Schép-
fer seiner selbst. Nicht die vermeintliche Ebenbildlichkeit des Men-
schen gegeniiber seinem Gott wird zum Malstab des Handelns, son-
dern der Mensch verdndert mit sich auch diese Maf3stdbe. Und es ist
nur ein kleiner Schritt von diesen Uberlegungen zu den aktuellen De-
batten iiber Selbstoptimierung, Enhancement und Transhumanismus.

Und gerade hier wird deutlich, dass uns Religionen oder Gottesbil-
der keine Orientierung mehr zu geben vermodgen in Hinblick auf die
Frage, wie wir mit den Moglichkeiten des medizinisch-technischen
Uberschreiten der tradierten Grenzen des Menschlichen umgehen sol-
len. Wir bleiben auf uns selbst und damit auf eine existentielle Leer-
stelle angewiesen. Nietzsche kommt das Verdienst zu, auch darauf
hingewiesen zu haben, dass wir uns mit dieser Aufgabe womdglich et-
was zugemutet haben, dessen Grofle und Schwere uns noch gar nicht
bewusst ist.

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38 | KONRAD PAUL LIESSMANN

LITERATUR

Epikur (1983): Von der Uberwindung der Furcht. Stuttgart.

Feuerbach, Ludwig (1984a): »Das Wesen des Christentums, in: Ders.,
Gesammelte Werke, Bd. 5, hrsg. v. Wemer Schuffenhauer und
Wolfgang Harich, Berlin.

Feuerbach, Ludwig (1984b): »Vorlesungen iiber das Wesen der Reli-
gion. Nebst Zusdtzen und Anmerkungen, in: Ders., Gesammelte
Werke, Bd. 6, hrsg. v. Werner Schuffenhauer und Wolfgang Ha-
rich, Berlin.

Freud, Sigmund (1982a): »Die Zukunft einer Illusion, in: Ders., Stu-
dienausgabe in Zehn Bénden, Bd. IX: Fragen der Gesell-
schaft/Urspriinge der Religion, hrsg. v. Alexander Mitscherlich,
James Strachey und Angela Richards, Frankfurt a.M.

Freud, Sigmund (1982b): »Der Mann Moses und die monotheistische
Religion: Drei Abhandlung«, in: Ders., Studienausgabe in Zehn
Bénden, Bd. IX: Fragen der Gesellschaft/Urspriinge der Religion,
hrsg. v. Alexander Mitscherlich, James Strachey und Angela Ri-
chards, Frankfurt a.M.

Freud, Sigmund (1982c): » Totem und Tabu, in: Ders., Studienausga-
be in Zehn Bénden, Bd. IX: Fragen der Gesellschaft/Urspriinge der
Religion, hrsg. v. Alexander Mitscherlich, James Strachey und An-
gela Richards, Frankfurt a.M.

Marx, Karl (1964) »Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Ein-
leitung.«, in: Karl Marx-Friedrich Engels-Werke (MEW), Bd. 1,
hrsg. v. Institut fiir Marxismus-Leninismus beim ZK der SED, Ber-
lin, S. 378-391.

Nietzsche, Friedrich (1980a): »Menschliches, Allzumenschliches [T«
in: Ders., Sdmtliche Werke. Kritische Studienausgabe (KSA), Bd.
2, hrsg. v. Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Miinchen, S. 367-
704.

Nietzsche, Friedrich (1980b): » Die fréhliche Wissenschaft« in: Ders.,
Samtliche Werke. Kritische Studienausgabe (KSA), Bd. 3, hrsg. v.
Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Miinchen, S. 343-651.

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FIGUREN DER RELIGIONSKRITIK UND IHRE AKTUALITAT | 39

Nietzsche, Friedrich (1980c): »Also sprach Zarathustra« in: Ders.,
Samtliche Werke. Kritische Studienausgabe (KSA), Bd. 4, hrsg. v.
Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Miinchen, S. 9-408.

Weber, Max (1995): Wissenschaft als Beruf. Stuttgart.

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2028, 18:10:20.



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Glauben und Wissen
in den Wissenschaften

VOLKER GERHARDT

MISSTRAUEN GEGENUBER DEN WISSENSCHAFTEN

Vor einer Woche habe ich in Wittenberg auf einem Podium gesessen,
bei dem es um das Problem der globalen Nachhaltigkeit des menschli-
chen Handelns ging und dabei speziell um die Frage, was denn die
Kirchen tun kénnen, um nicht nur {iberzeugend, sondern auch wirksam
dem Eindruck entgegenzutreten, es sei schon viel zu spit, um iiber-
haupt noch pessimistisch zu sein.

Durch den zuvor gehérten Vortrag eines fiihrenden Mitarbeiters
des Potsdamer Instituts fiir Klimaforschung standen die Horer im Saal
und die Diskutanten auf dem Podium mehrheitlich unter dem Ein-
druck, dass die Menschheit dabei sei, sich nunmehr selbst abzuschaf-
fen. Das Bonmot von Paul Watzlawick, die Lage, sei aussichtslos, aber
nicht ernst, wurde durch einen Wiener Kollegen auch gleich auf das
Schonste personalisiert, indem er seinen Beitrag mit dem die grofite
existenzielle Katastrophe in einen personlichen Gliicksfall verkehren-
den Nestroy-Wort eroffnete: »Wenn alle Stricke reilen, hidnge ich
mich auf.«

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42 | VOLKER GERHARDT

Spéter iiberwog der Ernst bei der Betrachtung der Lage. Von einem
aufgeschlossenen Vertreter der Kirche wurde beklagt, dass Glaubens-
positionen insbesondere in Expertenkreisen in Wissenschaft, Verwal-
tung und Politik als historisch iiberholt bezeichnet und beiseitegescho-
ben werden. Und dies nicht nur bei Fragen des kirchlichen Engage-
ments: Auch die Prognosen der Klimaforscher wiirden als bloBes
»Glaubensbekenntnis« abgetan.

Dass dies noch harmlos ist, wissen wir aus den jiingsten Anhdrun-
gen im amerikanischen Repréisentantenhaus. Dort haben Vertreter des
neuen Prisidenten die sogenannte »Klimalobby« der Umweltforscher
geradeheraus als »Stalinisten« abgetan, die, wie alle anderen Trump-
Gegner, nichts anderes im Sinn hitten, als parteiliche fake-news zu
verbreiten. Denn sie stellten Behauptungen iiber Ereignisse in einer
Zukunft auf, iiber die es noch gar kein Wissen gebe. Diesen Miss-
brauch der Wissenschaft kenne man aus den Prognosen des zur Herr-
schaft gelangten Marxismus, der seine doktriniren Uberzeugungen von
der historischen Uberlegenheit des Kommunismus als Ergebnis wis-
senschaftlicher Analysen ausgegeben habe.

SCHWIERIGKEITEN IM UMGANG MIT DEM WISSEN

Wie geht man mit derartigen Aussagen iliber Erkenntnisse und Schluss-
folgerungen aus wissenschaftlichen Einsichten um, unabhéngig davon,
wer sie in die Welt setzt? Als Wissenschaftler kann man in marches for
science auf die Strale gehen, um fiir den Wert und die Dringlichkeit
der auf Wahrheit verpflichteten Erkenntnis zu demonstrieren. Aber
damit wird man bestenfalls etwas fiir die Anerkennung und Férderung
der Wissenschaften tun. Vielleicht kann man auch die Schliefung von
Universititen oder die Austrocknung ganzer Fachgebiete verhindern.
Mit seiner Demonstration tritt der Wissenschaftler zunéchst jedoch nur
fiir das Versprechen ein, gute Wissenschaft treiben zu wollen.

Gute Wissenschaft muss sich, ganz gleich, mit welchen Themen
und Problemen sie sich befasst, auf objektives Erkennen verpflichten.

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GLAUBEN UND WISSEN IN DEN WISSENSCHAFTEN | 43

Wissenschaftliche Erkenntnis ist auf freie und 6ffentliche Nachpriifung
angelegt. Sie kann sich nur auf das stiitzen, was man durch bestétigte
Berichte aus der Vergangenheit weill; vornehmlich aber muss sie sich
auf das beschrinken, was sich in den nach anerkannten Kriterien erho-
benen Daten aus unparteilicher Beobachtung und kontrollierter Mes-
sung bestitigen ldsst. Dieses Wissen reicht so weit und so lange es
nicht durch gegenteilige Erkenntnis widerlegt ist.

Das gilt fiir alle Wissenschaften. Und so kann man, wenn man
nicht zu dem Fach gehort, dessen Aussagen strittig sind, nur darauf
vertrauen, dass ihnen solide, in umfassend angelegten, in hinreichend
tiberpriiften Verfahren ermittelte und neutral beurteilte Forschungen
zugrunde liegen. Die Ergebnisse miissen vor einer Fachoffentlichkeit
bestehen; und sie sollten aus einem sowohl allgemeinwissenschaftli-
cher wie auch 6ffentlicher Kontrolle unterstehenden Wissenschaftssys-
tem stammen.

Schon dabei sind konkurrierende Absichten und Meinungen im
Spiel, auf die wir vertrauen, wenn die Objektivitdt in Frage steht. Al-
lein auf die Ernsthaftigkeit und den Wahrheitsanspruch der einzelnen
Wissenschaftler zu vertrauen, reicht leider, so unverzichtbar sie sind,
nicht aus. Auch das Wissenschaftssystem selbst ist auf kritische Kont-
rolle angewiesen, in die ihrerseits gegensétzliche Interessen als Garan-
ten der Verldsslichkeit der verantwortlichen Personen und Institutionen
eingelassen sind.

Letztlich sind gerade auch die Wissenschaften auf das politische
System einer offenen Gesellschaft angewiesen, ein System, das iiber
priifende Instanzen verfiigen und jedem Biirger die Chance einrdumen
muss, die Ergebnisse der Wissenschaften 6ffentlich zu befragen.

Auf ein gesellschaftliches System dieser Art, ist man als einzelner
Wissenschaftler auch deshalb angewiesen, weil man nicht alles selbst
iiberblicken kann, was im Namen der Wissenschaft als Erkenntnis vor-
getragen wird. Die unerhdrte und stdndig wachsende Menge wissen-
schaftlicher Ertrage nétigt jeden Forscher auf die bereits in seiner Dis-
ziplin erforderlichen checks and balances zu vertrauen, wobei er in der

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44 | VOLKER GERHARDT

eigenen Forschung und Lehre sein Bestes zu geben hat und dabei dar-
auf hofft, dass auch die anderen Wissenschaftler ihr Bestes geben.

Auch dabei setzen wir auf die vielféltigen Formen der kollegialen,
institutionellen und politischen Kritik. Und wo sie nicht zwanglos wir-
ken, sind fiir den Notfall Sicherungen durch Leitungsgremien, Ethik-
kommissionen und Justiz erforderlich.

Wo aber der Einzelne allgemein iiber die Einsichten aus anderen
Disziplinen urteilt, bleibt ihm auch als Forscher nur die Mdglichkeit,
sich als Biirger zu verstehen, der, gestiitzt auf die allgemein verfiigba-
ren Informationen, sich seiner Urteilskraft zu bedienen hat, um sich ihr
entsprechend zu verhalten. — Das fiige ich nur hinzu, um kenntlich zu
machen, wie wichtig es ist, sich auf eine, letztlich nur durch Vielfalt zu
erreichende, verldssliche und nachpriifbare Berichterstattung durch die
offentlichen Medien stiitzen zu kénnen.

Man sieht also allein mit Blick auf die Pramissen guter Wissen-
schaft, dass sie nicht unabhingig von politischen und gesellschaftli-
chen Voraussetzung sind. Wo die Biirger nicht die Freiheit haben, 6f-
fentlich zu urteilen, hat es die Wissenschaft schwer, mit ihren Ergeb-
nissen zu iiberzeugen, so ungerecht das im Einzelfall gegeniiber den
ganz der Forschung und der Aufklarung hingegebenen Personen auch
sein mag.

EIN MOGLICHER BEITRAG DER PHILOSOPHIE

Gesetzt, man wire ein Klimaforscher, konnte man im Streit tiber die
angeblichen Glaubensfragen in die sachliche Debatte iiber die strittigen
Prognosen eintreten. Wire man Soziologe, Politikwissenschaftler oder
Okonom, hiitte man sich zu fragen, wie es zur Zerriittung der politi-
schen Umgangsformen und des personlichen Anstands in der 6ffentli-
chen Kultur und speziell zum Zivilisationsbruch in Washington kom-
men konnte.

Dabei diirfte deutlich werden, wie stark wir alle von der Debatte
iiber »Liigenpresse« und fake-news betroffen sind. Es miisste beschrie-

am 14.02.2026, 18:10:20. o


https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GLAUBEN UND WISSEN IN DEN WISSENSCHAFTEN | 45

ben werden, welche Gefahren der Zerfall einer von moralischer An-
erkennung getragenen offentlichen Auseinandersetzung fiir die Zivil-
gesellschaft birgt. SchlieSlich wére zu betonen, wie stark wir alle von
den sich mit unheimlicher Geschwindigkeit vollziehenden Verschie-
bungen im kulturellen Gefiige der Welt und von ihren jederzeit medial
vergegenwirtigten Gegensédtzen zwischen arm und reich betroffen
sind. Und nicht nur die Wissenschaftler, sondern wir alle haben bis in
unser eigenes Verhalten hinein zu erkennen, wie grof3 die moralischen
und juridischen Anforderungen sind, die uns die digitalen Medien ab-
verlangen.

Als Vertreter meines Fachs, der Philosophie, ist es mir nicht mog-
lich, in die Erdrterung der naturwissenschaftlichen Sachfragen einzu-
steigen, um in Kenntnis der Messungen und ihrer Extrapolation zu ent-
scheiden, wer hier Recht hat. Ich konnte allenfalls in Frage stellen, ob
selbst gesicherte naturwissenschaftliche Erkenntnisse in der Lage sein
konnen, uns eindeutige Handlungsanweisungen zu geben und geophy-
sikalische Prognosen abzugeben, die selbst noch fiir kiinftige Genera-
tionen giiltig sind. Offen ist auch, ob es zuléssig ist, aus einer Deskrip-
tion der erdgeschichtlichen Verdnderungen allgemein verbindliche
Normen fiir das 6konomische und politische Verhalten der Menschheit
als ganzer abzuleiten?

Als Philosoph ohnehin von der Einheit in der Vielfalt der Wissen-
schaften iiberzeugt, kann ich nur mit Interesse konstatieren, dass nach
den Atomphysikern der fiinfziger Jahre des 20. Jahrhunderts nun auch
die Geophysiker des 21. Jahrhunderts darangehen, sich iiber die bislang
immer wieder behauptete Kluft zwischen Natur- und Geisteswissen-
schaften hinweg zu setzen.

Um nur ein Beispiel zu geben: In ihrer Option fiir das Anthropozin
ziehen Chemiker, Physiker, und Meteorologen aus deskriptiven Befun-
den, weitreichende normative Konsequenzen. Nach dem Urteil der seit
David Hume und Immanuel Kant fiir verbindlich gehaltenen Wissen-
schaftstheorie begehen sie damit einen »Kategorienfehler«, der darin
besteht, aus einem Sein ein Sollen abzuleiten.

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46 | VOLKER GERHARDT

Zu dieser Frage, iiber die derzeit, gerade mit Blick auf die Prokla-
mation eines neuen Erdzeitalters, viel gesprochen wird, gidbe es auch
aus der Sicht der Philosophie einiges zu sagen. Kategorien, die ihren
Sinn bislang nur in der Ordnung geschichtlicher Tatbestinde hatten,
werden nunmehr auf die Zukunft ausgeweitet. Das mit dem vor etwa
zweihundert Jahren einsetzenden Siegeszug der Dampfmaschine und
der alsbald folgenden kiinstlichen Diingung, schlieSlich der massenhaf-
te Ausstol zahlloser Abgase sowie der Mensch und Umwelt schwer
belastende langlebige Miill bedrohen den Fortbestand der Menschheit.

Damit, so die Forscher, habe das Anthropozdin begonnen, das von
nun an auf etwa 15.000 Jahre geschitzt wird, in denen der Mensch die
Chance haben soll, in ein Gleichgewicht mit der Natur zuriickzufinden.
Diese normative Prognose wirft ethische, politische und methodologi-
sche Probleme auf, zu denen die Philosophie nicht schweigen darf.

Von ihnen kann ich hier nur ein Randproblem behandeln, dass die
Behauptung aufnimmt, die gegenwértige Klimaforschung miinde in ein
»Glaubensbekenntnis«. Dabei frage ich nicht, ob — und gegebenenfalls
wie — es uns in methodisch korrekter Weise gelingen kann, aus der de-
skriptiven Beschreibung eines Sachverhalts eine praskriptive Schluss-
folgerung fiir ein von uns gefordertes Handeln zu ziehen. Ich konzent-
rieren mich vielmehr auf die offenkundig AnstoB erregende Umset-
zung einer aus empirischen Daten hochgerechneten Zukunftsprognose
in eine normierende Zukunftserwartung, wie sie uns in der Geschichts-
philosophie und in den Lehren der Religion begegnet. Dabei geht es
um einen fiir viele offenbar befremdlichen Zusammenhang: namlich
um den zwischen Wissen und Glauben.

GLAUBEN ALS EINSTELLUNG ZUM WISSEN

Die schlichte Tatsache, dass bloBes Wissen niemals ausreicht, um in
der von uns selbst fiir notig befundenen Weise zu handeln, hat vier As-
pekte: Erstens ist zu konstatieren, dass auch das beste Wissen begrenzt
ist und weder rdumlich noch zeitlich so weit reicht, dass es sichere Ent-

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GLAUBEN UND WISSEN IN DEN WISSENSCHAFTEN | 47

scheidungen erlaubt. Wir miissen in so gut wie jedem Fall mit Ge-
wohnheiten und Wahrscheinlichkeiten rechnen, die das fiir das Leben
niemals zureichende Wissen komplettieren.

Zweitens haben wir uns in der Verteidigung des Wissens einzuge-
stehen, dass es sich wandelt. Wissen ist auf Vermehrung eingestellt
und kann sich gerade darin auch in seinen als sicher angenommenen
Besténden als ungenau, oft sogar als falsch erweisen. Das gilt nicht nur
fiir die auf Wissen beruhenden Alltagserwartungen, sondern gerade
auch fiir die grolen Theoriekonstellationen, die in Epochen- und Para-
digmenwechseln untergehen. Darauf aber konnen wir im Handeln erst
Riicksicht nehmen, wenn sie in ihrer neuen Verbindlichkeit anerkannt
sind. Doch solange kann nur in seltenen Fillen gewartet werden.

Also handeln wir normalerweise im Bewusstsein einer Unsicher-
heit — nicht nur mit Blick auf das Kommende iiberhaupt, sondern auch
in der Hoffnung auf die sachliche Verlésslichkeit des bestehenden
Wissens. Das mag mit Blick auf die Kenntnis der basalen Naturprozes-
se als ein lediglich geringes Risiko erscheinen. Bedenken wir jedoch,
dass wir auch im gesellschaftlichen Kontext bei 6konomischen, juridi-
schen und politischen, erst recht bei den persénlichen Entscheidungen
einen betrichtlichen Anteil an Wissen zugrunde legen, wird deutlich
wie sehr wir gerade auch als sich auf ihr Wissen stiitzende, rational
kalkulierende Subjekte ins Ungewisse gehen.

Angesichts der in den ersten beiden Punkten herausgestellten sach-
lichen und zeitlichen Unzuldnglichkeit des Wissens konnen wir der
Frage nicht ausweichen, was uns iiberhaupt veranlasst, so beharrlich
auf das Wissen zu setzen. Ist es nicht offenkundig, dass wir es als un-
erldsslich ansehen? Immerzu sind wir um neue Informationen bemiiht,
horen Nachrichten, geben Neuigkeiten weiter und sorgen dafiir, dass
die uns nachwachsende Generation etwas lernt. In alledem geht es im-
mer auch um Wissen. Das zeigt sich insbesondere dann, wenn weitrei-
chende private und berufliche Entscheidungen bevorstehen.

Doch gerade in diesen Féllen zeigt sich nicht selten schon recht
bald, dass wir uns getiduscht haben — die konsultierten Fachleute nicht
ausgenommen. Fragen wir, was uns trotzdem dazu bringt, weiterhin

am 14.02.2026, 18:10:20. o


https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48 | VOLKER GERHARDT

auf das Wissen zu setzen, kdnnen wir uns zwar auf statistische Durch-
schnittswerte berufen, die in singuldren, vor allem in existenziell ent-
scheidenden Lagen aber unbrauchbar sind. Und so miissen wir uns
wohl oder iibel eingestehen, dass es ein tiefsitzendes Vertrauen in das
Wissen gibt, das auch durch enttduschende Einzelerfahrungen nicht zu
zerriitten ist.

Dieses Vertrauen in das Wissen kann, selbst in den Féllen, in denen
es weitestgehend durch alltdgliches oder wissenschaftliches Wissen
abgedeckt ist, niemals allein durch Wissen getragen sein! Stets kommt
ein affektives Moment hinzukommen, das die Krifte des Vertrauens
und der Hoffnung mobilisiert und uns immer wieder von neuem {iiber-
zeugt sein lasst.

Der umfassendste Ausdruck, den es fiir dieses Konglomerat aus
Vertrauen, Hoffnung und Uberzeugung gibt, ist der des Glaubens.
Damit habe ich den dritten Punkt benannt: Wir miissen an das Wissen
glauben, wenn wir ihm einen so grof3en Raum in der Gestaltung unse-
res Lebens einrdumen.

Dieses unser menschliches Leben tragende Vertrauen in das Wis-
sen ausgerechnet mit dem Begriff des Glaubens zu belegen, konnte von
jedem, der das Wissen auch deshalb schitzt, weil es historisch einen
groBBen Anteil daran hat, die Anspriiche des Glaubens zu beschrinken,
als hintersinnige Provokation begriffen werden. Aber mit dieser Be-
nennung ist keine theologische Absicht verbunden. Sie hat vielmehr
einen Grund, die zumindest den Theologen zuwiderlduft, die ihren
Glauben allein auf ein Gefiihl zu griinden versuchen.

Damit bin ich bei meinem vierten Punkt, der von weitreichender
systematischer und historischer Reichweite ist: Der ausdriicklich so
genannte Glauben geht immer schon von einem Wissen aus, dessen le-
bensweltliche Grenzen bereits derart bewusst sind, dass er durch den
Glauben ergénzt werden muss. Das lésst sich insbesondere an den gro-
Ben Religionen zeigen, die allesamt ein Fundament in Lehrsystemen
haben und in Wissenstraditionen bewahrt und gedeutet werden. Der
Glauben, wie wir ihn aus der Geschichte der menschlichen Kulturen
kennen, ist so sehr an ein vorgingiges technisches und lebensprakti-

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GLAUBEN UND WISSEN IN DEN WISSENSCHAFTEN | 49

sches Wissen gebunden, er nimmt derart viele genealogische, welt- und
naturkundliche, aber auch heilpraktische Kenntnisse in sich auf, dass es
unmdglich ist, den hier — iiberdies vergleichsweise spit — aufkommen-
den Terminus des religiosen Glaubens auf tierische und frithmenschli-
che Verhaltensweisen auszuweiten.

Glauben ist in einem prégnanten Sinn von vornherein mit Wissen
aufgeladen und darauf angelegt, mit dem verfiigbaren Wissen in einer
lebensdienlichen Weise umzugehen. Darin liegt die Pointe meines vier-
ten Punkts, der festhilt, dass der Glauben eine aus der Erfahrung im
Umgang mit dem Wissen stammende Einstellung zum Wissen ist (vgl.
dazu Gerhardt 2010a, 2010b, 2016, 2017a).

DIE DOMINIERENDE STELLUNG DES GLAUBENS

Fiir den offentlichen Umgang mit dem Wissen enthebt uns die Formel
vom Glauben als einer Einstellung zum Wissen der Notwendigkeit,
eine definitive Abgrenzung der deskriptiven und der normativen Antei-
le in den jeweiligen Wissenschaftssparten vorzunehmen.

Dass es hier Unterschiede gibt, kann nicht bestritten werden. Doch
sie sind lediglich graduell. Denn es ist offenkundig, dass auch die Na-
turwissenschaften, allein mit Riicksicht auf ihr methodologisches Inst-
rumentarium, nicht ohne normative Anspriiche auskommen. Die Pro-
klamation des Anthropozin bedeutet hier nichts grundlegend Neues.

Wann immer eine Disziplin Wert auf ihre Qualifikation als Wis-
senschaft legt, muss sie davon ausgehen, dass ihre deskriptiven Aussa-
gen liberzeugen, so dass es keiner erginzenden Griinde bedarf, ihren
Aussagen zu folgen. Die Wissenschaftler diirfen ohne weitere Erkla-
rungen annehmen, dass jeder, der ihre Erkldrungen versteht, selbst be-
urteilen kann, dass ihm ein Schaden entsteht, wenn er ihnen nicht folgt.

Auf der anderen Seite haben auch die Sozial-, Kultur- und Geis-
teswissenschaften anzuerkennen, dass sie eine Fundierung durch gesi-
cherte Daten bendtigen und dass sie nicht ohne Wahrheitsanspriiche
auskommen (vgl. Gerhardt 2012a, 2012b).

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50 | VOLKER GERHARDT

Die von der modernen Skepsis aufgebrachte und wirkungsvoll von
Nietzsche populdr gemachte Ansicht, dass unser individuelles Be-
wusstsein nur iiber einen subjektiven Geltungsraum verfiigt,' hat im
20. Jahrhundert (vornehmlich als seine modernsten Wortfithrer mein-
ten, sie seien bereits in der »Postmoderne« angekommen) zum erklér-
ten Verzicht auf Objektivitdt und Wahrheit gefiihrt.

Das mag fiir Aussagen gelten, die gleichsam aus der Perspektive
Gottes gesprochen sind. Im Vergleich mit ihr ist es richtig und wichtig
zu betonen, dass dem Menschen der Geltungsraum ewiger Wahrheiten
verschlossen ist. Da es aber in der Wissenschaft gar nicht darum geht,
absolute Wahrheitsanspriiche einzuldsen, sondern es allein um die
Richtigkeit bestimmter Aussagen in Abhédngigkeit vom Ziel, vom
Zweck und von der eingesetzten Methode gehen kann, lésst sich auch
hier nicht auf Wahrheit verzichten. Denn Wahrheit zeigt nur an, dass
eine (stets auch pragmatisch verfolgte) Aussage iiber bestehende und
konsequent gedachte Sachverhalte widerspruchsfrei moglich ist. Also
kann man gar nicht anders, als am Wahrheitsanspruch wissenschaftli-
cher Rede festzuhalten.

Ein Weiteres kommt mit der Distanzierung von den skeptischen
Konzeptionen des Bewusstseins hinzu: Sobald man davon ausgeht,
dass Bewusstsein nicht das sein kann, was lediglich im Kopf einzelner
Individuen vor sich geht, sondern dass es vielmehr bereits in sich selbst
sozial und welthaltig verfasst sein muss, hat es in sich selbst bereits
den Charakter einer Mitteilung.

Bewusstsein besteht niemals blof im Selbstbezug des »Ich denke;
vielmehr ist es immer schon auf Etwas gerichtet, das es urspriinglich in
der Form einer an ein »Du« oder fiir ein »Wir« gerichteten Mitteilung
bezieht. Alles Wissen vollzieht sich in diesem Dreieck aus Ich, Welt
und Gesellschaft (vgl. Gerhardt 2017b, 2001, 2012c). Ich, Welt und
Gesellschaft gehoren zum Wissen, ohne selbst Wissen zu sein! Auch

1 Nietzsche hat das in die anschauliche Formulierung gebracht, jeder Mensch
sei fiir sich in seinem »Bewusstseins-Zimmer« eingesperrt (vgl. Nietzsche
1980: 877).

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GLAUBEN UND WISSEN IN DEN WISSENSCHAFTEN | 51

hier liegt der existenzielle wie der soziale Grund fiir das Wissen in
einer vorgingigen Gewissheit, fiir die es im Deutschen keinen besseren
Ausdruck als den des Glaubens gibt.

Also bleibt nicht nur unser alltdgliches, sondern auch alles wissen-
schaftliche Wissen auf Glauben angewiesen, dem wir weder in unse-
rem Selbst- noch in unserem Weltverhéltnis entkommen.

DIE GROSSEN THEMEN DES GLAUBENS

Nachdem in aller Kiirze kenntlich gemacht worden ist, dass kein Wis-
sen ohne Glauben auskommt, geniigt ein kurzer Blick in die Gegen-
richtung, um zu erkennen, dass der Glauben auf das Wissen angewie-
sen ist.

Fiir die basale Form des Wissens iiberhaupt ist das bereits gezeigt:
Wenn der Glauben das Wissen in seiner mitteilbaren Form tragt, wirkt
in ihm bereits die Uberzeugung von der Unverzichtbarkeit des Wis-
sens.

Vermutlich haben sich die ersten Erfolge des Wissens bereits in der
frithgeschichtlichen Genese des Bewusstseins als so vorteilhaft erwie-
sen, dass am lebensweltlichen Vorzug des Wissens kein Zweifel auf-
kommen konnte.

Wir brauchen z. B. nur an die fiir die Entstehung des homo sapiens
aller Wahrscheinlichkeit nach entscheidende Rolle der Domestikation
des Feuers und der handwerklichen Techniken zu denken, um hier ein
in das Tun eingebettetes Wissen zu unterstellen, das spétestens im so-
zialen Einsatz die Frithformen des Wissens als unverzichtbar erschei-

2 Der romantische Verdacht, dass die Menschheit am Wissen zugrunde geht,
diirfte in dem ersten Jahrhunderttausend der menschlichen Entwicklung
ziemlich befremdlich erschienen sein. Mir erscheint er, trotz der manifesten
Schwiéchen der sogenannten Wissensgesellschaften, noch heute verfehlt,
nicht nur deshalb, weil jeder Zweifel am Wissen bereits auf das Wissen

setzt.

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52 | VOLKER GERHARDT

nen lieB. Allein die Weitergabe der Geschicklichkeit im Umgang mit
den von Generation zu Generation vererbten Werkzeugen, setzt Kennt-
nisse und Fertigkeiten voraus, die sich unter der Voraussetzung sprach-
licher Kommunikation in der Form des Wissens artikuliert haben diirf-
ten.

Also miissen schon die friihen menschlichen Kulturen {iber ein mit-
teilungsfahiges und Sachverhalte erschlieBendes Wissen verfiigt haben,
das mit einem sie motivierenden Glauben verbunden gewesen ist. Da-
mit lieBe sich verstehen, wie es zu einem vom Wissen ausgehenden
und gleichwohl das Wissen tragenden Glauben kommen konnte. Die
urspriingliche Verkniipfung von Wissen und Glauben, die, soweit wir
wissen, nicht mit einer bereits gegebenen begrifflichen Unterscheidung
verbunden gewesen sein muss,’ kénnte zugleich erkliren, warum die
Bekundung des Glaubens in der Alltagssprache heute eine derart ubi-
quitire Verwendung findet: Man »glaubt«, dass der Zug piinktlich
(oder wenigstens iiberhaupt noch) kommt, dass etwas ein gutes Ende
nimmt oder auch nur, dass der eigene Vortrag versténdlich ist.

Angesichts der schier unbegrenzten Vielfalt im Gebrauch des Wor-
tes »Glauben, ist es wichtig, neben dem Glauben an das Wissen, drei
weitere Verwendungsdimensionen hervorzuheben, die es am Ende er-
lauben, die alles iiberbietende Form des religidsen Glaubens verstind-
lich zu machen:

Da ist erstens die Uberzeugung von der Unverzichtbarkeit der Mo-
ral; zweitens das gegen Widrigkeiten und Widerstinde festzuhaltende
Bekenntnis zu den Menschenrechten; und drittens das alternativlose
Festhalten an der Unverzichtbarkeit der Kultur.

In allen drei Fillen haben wir zwar verschiedene Evidenzen fiir die
Richtigkeit des Glaubens, wir haben iiberdies gute Griinde, moralisch,
human und kultiviert zu sein. Aber wir verfliigen iiber kein sicheres
Wissen, das uns darin versichert, dass die von uns fiir verbindlich ge-

3 Darauf deutet das Fehlen der Differenzierung zwischen Wissen und Glau-
ben in den frithen Dokumenten der sumerischen, semitischen und dgypti-

schen Sprachen hin.

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GLAUBEN UND WISSEN IN DEN WISSENSCHAFTEN | 53

haltenen Normen, positive evolutiondre oder politische Folgen fiir die
Menschheit haben.

Fiir Nietzsche, Klages oder Spengler waren sie die sicheren Vor-
zeichen des baldigen Untergangs. Gegen diese sich freilich selbst wi-
dersprechende Annahme,4 haben wir gleichwohl nur den Glauben ers-
tens an die mit der Selbstbestimmung aus eigener Einsicht und eigenen
Griinden einhergehende Moral, zweitens an die Humanitét und drittens
an die ihre Krifte zunehmend auf sich selbst beziehende und sich darin
selbst steigernde Kultur. Fiigen wir noch das diese Selbstmobilisierung
des Menschen ermdglichende Wissen hinzu, haben wir am Ende vier
basale Formen des Glaubens, in denen sich der Mensch {iber den je-
weils erreichten Stand seiner Entwicklung zu erhebenden sucht.

Sie werden durch den religiosen Glauben sowohl in ihrer Reich-
weite wie auch in ihrer Intensitét {iberboten und binden zugleich auch
den hochsten Anteil des Wissens ein.

SAKULARISIERUNG ALS KLARENDER PROZESS

Der religiose Glauben galt vielen Soziologen und Gegenwartsdiagnos-
tikern noch bis vor kurzem als Relikt einer {iberwundenen Epoche. In
der intellektuellen Nabelschau westeuropdischer Soziologen mochte es
tatsdchlich so erscheinen. Aber es ist nicht so! Der islamische Terror
musste erst bis in die westlichen Metropolen vorstolen, um den mo-
dernen Sikularisten die Augen zu 6ffnen. Seitdem hort man das selbst-

4 Denn warum hétten diese Autoren so viel Sprach- und Schreibkultur auf-
bringen sollen, wenn sie wirklich liberzeugt gewesen wiren, dass sie richtig
liegen? Meines Wissens haben sie sich auch im Alltag auch nicht wie Un-

menschen aufgefiihrt.

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54 | VOLKER GERHARDT

zufriedene Lob der einem selbst angeblich fehlenden »religiosen Mu-
sikalitit« merklich seltener.’

Wer im Unterschied zu den Sdkularisierungsaposteln nicht davon
ausging, dass die Moderne die erste wahrhaft geschichtstrachtige Epo-
che ist, und wer auch nur oberflachlich mit der Geschichte des Glau-
bens vertraut war, bedurfte dieser schrecklichen Form der Aufkliarung
nicht (vgl. Gerhard 2004).° Aus der Sicht der Philosophie, die seit ihren
Anféingen und in ihren groen Représentanten bis heute auf das Engste
mit der Gottesfrage verbunden ist, gibe es dazu viel zu sagen.

Ich beschrianke mich auf die Bemerkung, dass man in systemati-
scher Perspektive auf Gott nur verzichten kann, wenn man von dem
Versuch ablésst, das Ganze des Daseins in Verbindung mit dem Gan-
zen zu denken, dass man allein schon als Denkender ist — von den
Wiinschen, Erwartungen und Hoffnungen, die man als Mensch nun
einmal hat, gédnzlich abgesehen.

In der Konzentration auf mein Thema, hebe ich jedoch einen ande-
ren Punkt hervor: Auch der religise Glauben ist setzt ein Wissen vor-
aus — und keineswegs nur das, von dem er sich abhebt und das er iiber-
schreitet.

Lassen wir einmal den aus tiefen Schichten der Natur- und Kultur-
schichte stammenden und gewiss in vielen Formen bis heute fortwir-
kenden Animismus beiseite und blicken wir nur auf das, was sich heute
in selbstbewussten, in der Regel auch institutionell versicherten und
weltweit in zahllosen Formen verbreiteten religiésen Glaubens ausfin-
dig machen lésst:

Ob als Erweckungs-, Buch- oder Offenbarungsreligion sind sie
samtlich mit einer Lehre, mindestens mit einer Erzdhlung verbunden.
Sie setzen Berichte voraus, die bereits eine Uberlieferungsgeschichte

5 Jirgen Habermas hat das als einer der ersten nach dem Anschlag auf die
Twin Towers des New Yorker World Trade Centers am 11. September
2001 protokolliert.

6 Der 2004 abgedruckte Vortrag wurde von mir bereits am 13. September
2001 in Wiirzburg gehalten.

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GLAUBEN UND WISSEN IN DEN WISSENSCHAFTEN | 55

hinter sich haben, die den Anhéngern durch Verkiindigung und Unter-
weisung von jeweils Kundigen vermittelt werden muss. Hier ist bereits
viel Wissen von den Anfdngen und ihren Folgen im Spiel.

Sind die Religionen, wie das fiir alle groen Glaubensgemeinschaf-
ten im Osten wie im Westen der Fall ist, mit Erkldrungen iiber die Ent-
stehung, die Beschaffenheit, den moglichen Fortbestand oder das er-
wartete Ende der Welt (oder aber einer ewigen Wiederkehr) verbun-
den, erhidlt das Wissen den Charakter einer Lehre, die nicht selten
arbeitsteilig in Schulen oder Theologien mit den Mitteln der Wissen-
schaft aufbereitet wird. Sie kann sich aber auch — und dazu neigen die
Religionen, ohne dass es zu ihrem Wesen gehdrt — dogmatisch derart
aufriisten, dass sie sich in erkldrtem Widerspruch zum wissenschaftli-
chen Wissen zu behaupten sucht. Dann steht aber nicht ein Wissen
gegen ein anderes Wissen, sondern ein lediglich behauptetes Wissen
gegen ein sich auf nachpriifbare Belege und allgemeine Griinde beru-
fendes Wissen! Das heilt: Es handelt sich nicht um eine Opposition
zwischen Wissen und Glauben.

Der Dogmatismus, das ist mir wichtig, gehdrt nicht notwendig zum
Glauben. Wohl aber gehort das Wissen von Weltverhdltnissen dazu, ein
Wissen, das einem jeden Anhédnger einer Religion seinen Grund zu
seinem Glauben geben. Er bendtigt ein Wissen von der Welt und von
sich selbst. Und da ihm dies, wenn er in seinen Lebenszielen nicht in
den positivistischen Habitus eines Menschen zuriickfallen mochte, der
es sich verbietet, sich elementare Fragen seines Lebens und Sterbens
zu stellen, muss er sich eingestehen, dass dieses Wissen nicht aus-
reicht, um auch nur die erforderliche Sicherheit in der Lebensfiihrung
zu haben, die man in seiner Kultur von ihm erwartet.

Und diese Sicherheit, die, wohlgemerkt, mindestens viel Wissen
voraussetzt, vom dem sich gleichwohl sagen lésst, dass es nicht geniigt,
setzt einen bewussten Schritt {iber das nicht ausreichende Wissen vor-
aus, der dennoch ein Akt der bewussten Zielsetzung unter den gegebe-
nen Bedingungen eines Lebens ist. Von ihnen muss man Kenntnis ha-
ben!

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56 | VOLKER GERHARDT

Religidser Glauben ist damit ein auf das Ganze eines endlichen Le-
bens bezogener Akt, der im Bewusstsein der fragilen Einheit der Per-
son, ihrer geschichtlichen Lage und ihrer gesellschaftlichen Umstinde
vollzogen wird, um eine den Gldubigen, trotz allem, erfiillende Ge-
wissheit im Vertrauen auf den Sinn seines Daseins zu geben. Und auch
dazu ist, das soll meine nicht ohne Umsténdlichkeit vorgetragene Dar-
stellung zeigen, ein Bewusstsein von Einheiten im Ganzen wie im Ein-
zelnen sowie von der Endlichkeit des Daseins notig. Also kann selbst
in der gliubigen Uberschreitung des sicheren Wissens durch den
Glauben auf ein ihn tragendes Wissen von dem, was ihn ausmacht,
nicht verzichtet werden.

Dabei ist mir der Nachsatz wichtig, dass es Menschen gibt, die ihre
personale Sicherheit allein aus dem Glauben an das Wissen, an die Mo-
ral, die Humanitdt oder an die Kultur gewinnen. Thnen einen Vorwurf
daraus zu machen, dass sie keinen Zugang zum religidsen Glauben su-
chen oder finden, wire der pure Unverstand und eine Verletzung der
personalen Wiirde des Einzelnen. Es wire iiberdies ein Verstofl gegen
das Menschenrecht der Freiheit gerade auch in religidsen Dingen.

Zu dieser Freiheit gehort auch das Recht zu glauben, dass man gar
nichts glaubt oder glauben muss. Und dieses Recht wird noch nicht
einmal dadurch verwirkt, dass man nicht an die Freiheit glaubt.

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GLAUBEN UND WISSEN IN DEN WISSENSCHAFTEN | 57

LITERATUR

Gerhardt, Volker (2017a): Der Sinn des Sinns. Versuch iiber das Gott-
liche, 4. Aufl., Miinchen.

Gerhardt, Volker (2017b): Selbstbestimmung. Das Prinzip der Indivi-
dualitit, 2. Aufl., Stuttgart.

Gerhardt, Volker (2016): Glauben und Wissen. Ein notwendiger Zu-
sammenhang, Stuttgart.

Gerhardt, Volker (2012a): »Der Wert der Wahrheit wéchst. Die Unpar-
teilichkeit der Wissenschaft als Parteilichkeit fiir die Erkenntnis der
gemeinsamen Welt«, in: Forschung & Lehre 5 (12), S. 360-367.

Gerhardt, Volker (2012b): »Der Wert der Wahrheit wichst. Die Unpar-
teilichkeit der Wissenschaft als Parteilichkeit fiir die Erkenntnis der
gemeinsamen Welt«, in: Glanzlichter der Wissenschaft, hrsg. v.
Deutschen Hochschulverband, Bonn.

Gerhardt, Volker (2012c): Offentlichkeit. Die politische Form des Be-
wusstseins, Miinchen.

Gerhardt, Volker (2010a): »Der Glaube als Einstellung zum Wissen
(1)«, in: Christ in der Gegenwart 31.

Gerhardt, Volker (2010b): »Der Glaube als Einstellung zum Wissen
(2)«, in: Christ in der Gegenwart 32.

Gerhardt, Volker (2004): »Gott und Grund«, in: Hermann Deuser/
Dietrich Korsch (Hg.), Systematische Theologie heute. Zur Selbst-
verstindigung einer Disziplin (Ver6ffentlichungen der Wissen-
schaftlichen Gesellschaft fiir Theologie, Bd. 23), Giitersloh, S. 85-
101.

Gerhardt, Volker (2001): »Vorstellung als Form der sozialen Organisa-
tion des Leibes«, in: Ralph Schumacher (Hg.) in Verbindung mit
Oliver R. Scholz, Idealismus als Theorie der Représentation?, Pa-
derborn.

Nietzsche, Friedrich (1980a): »Ueber Wahrheit und Liige im aussermo-
ralischen Sinne«, in: Ders., Sdmtliche Werke. Kritische Studien-
ausgabe (KSA), Bd. 1, hrsg. v. Giorgio Colli u. Mazzino Montinari,
Miinchen, S. 873-890.

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 14.02.2028, 18:10:20.



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Braucht es einen islamischen Luther?

NADIA BAGHDADI

Wie kaum eine andere Religion steht der Islam in den sogenannt west-
lichen Landern im Fokus emotional aufgeladener Debatten. Verschie-
dene Forderungen werden im Rahmen solcher Diskussionen gestellt, in
den letzten Jahren wurden insbesondere Rufe nach Reformen, nach
Modernisierung des Islam laut. Vorliegender Artikel geht diesen For-
derungen nach Reformen als auch deren Kritik nach und analysiert da-
riiber hinaus verschiedene islamische Reformentwicklungen und ihre
Hintergriinde. Dabei interessiert zum einen die subjektive Bedeutung
von Religion, d.h. wie die Gldubigen den Islam verstehen, leben und
reformieren wollen. Aus dieser Perspektive stellt sich zum Beispiel die
Frage, was gldubige Personen denken, was im Koran steht und nicht,
was tatsdchlich im Koran steht (vgl. auch Roy 2017: 90) — eine Ausei-
nandersetzung mit der Glaubenslehre und theologischen Ansitzen im
engeren Sinne wird hier nicht vorgenommen. Zum anderen wird das
Muslimisch sein in vorliegendem Artikel als soziale Kategorie ver-
standen, die in Identitdts- und Machtpraxen sowie in breitere gesell-
schaftliche Entwicklungen eingebunden ist. Es wird davon ausgegan-
gen, dass die Zugehdrigkeit zu einer Religion — dies gilt in besonderem
MaB im Mehrheits- und Minderheitskontext — nicht nur durch Geburt
respektive Konversion erfolgt und durch die persdnliche Haltung de-

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60 | NADIA BAGHDADI

terminiert wird, sondern immer auch durch interaktive Prozesse und
gesellschaftliche Kontexte mitbestimmt ist.

DER RUF NACH EINEM ISLAMISCHEN LUTHER
IN DEN WESTLICHEN MEDIEN

In den sogenannt westlichen Léndern wird in den letzten knapp 20 Jah-
ren immer lauter nach islamischen Reformen gerufen. Zum Beispiel
debattierte Radio SRF vor kurzem in einer Sendung die Frage:
»Braucht der Islam eine Reformation?« (Senn et al. 2017). Die news-
week forderte etwas dezidierter: »we need a Muslim reformation«
(Khader 2015). Wo das Wort Reformation fallt, ist die Assoziation mit
Luther nicht weit. Beinahe jeder Medienbeitrag stellt einen solchen
Bezug her.

Was soll ein »islamischer Luther« bewirken? Welche Hoffnungen
werden in ihn gesetzt, welche Forderungen an ihn gestellt? Die Me-
dienberichte gehen alle in eine dhnliche Richtung. Die westlichen
Journalist*innen und Akademiker*innen erhoffen sich vom Islam eine
Entwicklung wie im Christentum. »Warum schafft der Islam bis heute
nichts Vergleichbares? Warum diese Widerstindigkeit vieler Muslime,
sich mit der Moderne wenigstens zu versdhnen, sprich: den Koran
zeitgemal auszulegen?« wundert sich Jochen Bittner in einem Artikel
in der ZEIT im Jahr 2014. Ein islamischer Luther soll die heiligen
Schriften des Islam grundlegend neu interpretieren — sozusagen als
Startschuss fiir einen umfassenderen Modernisierungsprozess.

Die Journalist*innen erhoffen sich, dass vergleichbar mit der euro-
pdischen Entwicklung, auf eine Reformation eine Aufkldrung folgen
wiirde. Sie fordern in diesem Zusammenhang, dass sich auch Mus-
lim*innen vermehrt an Wissenschaft und Vernunft und weniger am
gottlichen Wort orientieren (vgl. auch Sarikaya 2016). Die Hinwen-
dung zu einer rationalistischen und wissenschaftlichen Sichtweise und
die Berufung auf die Vernunft gelten als zentrale Kennzeichen der
Aufkldrung und der Moderne. Und wie etwa in Voltaires Werken zum

am 14.02.2026, 18:10:20. o



http://www.zeit.de/2011/07/C-Islam
http://www.zeit.de/2011/07/C-Islam
https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.zeit.de/2011/07/C-Islam
http://www.zeit.de/2011/07/C-Islam

BRAUCHT ES EINEN ISLAMISCHEN LUTHER? | 61

Ausdruck kommt, begann man »im Zeitalter der Vernunft« an den
»ewigen Wahrheiten der Religion zu zweifeln« (Parker 1995: 344). In
modernen Gesellschaften hat die Religion iiber die letzten Jahrhunderte
allmihlich an Bedeutung verloren, die Gesellschaften haben sich siku-
larisiert. Nicht mehr religiose Glaubenssétze, sondern biirgerliche Wer-
te wie Freiheit, Gleichheit und Solidaritét sind Richtschnur politischen
Handelns. Es folgten die Errichtung demokratischer Systeme und die
Garantie der Menschenrechte (vgl. Brassel-Ochmann 2015).

Die historischen Zusammenhinge werden in den Medienbeitragen
in groflen Spriingen dargestellt. Vergessen bleiben die problematischen
Folgen der Reformation wie die Auseinandersetzungen zwischen den
Konfessionen, die unter anderem im Dreifligjahrigen Krieg miindeten.
Doch den Verfasser*innen geht es wohl weniger um einen akkuraten
historischen Vergleich, als vielmehr darum, mit der Lutherfigur vom
Islam eine Reform zu verlangen, in der Hoffnung, dass sich auch isla-
mische Gesellschaften in Richtung Sakularisierung, Demokratie und
Liberalismus entwickeln.

Doch weshalb die Flut an Zeitungsartikeln? Weshalb die vehemen-
ten Forderungen nach Reformen? Wahrscheinlich wird ein islamischer
Luther als Rezept gegen Bewegungen gesehen, die in der Alltagsspra-
che auch als »islamistisch«, »extremistisch« oder »radikal«' bezeichnet
werden und die Fachleute heute unter dem Oberbegriff »Salafismus«”
zusammenfassen (vgl. Lohlker 2017).° Ein reformierter Islam, so die

1 Auf einem Kontinuum an Meinungen und Einstellungen steht das Wort
wradikal« in Opposition zum Begriff »moderat«. Extremistisch meint die
Ablehnung von anderen Meinungen und Interessen, es wird an unwiderleg-
bare Ziele und Wissensbestinde geglaubt (vgl. Eser Davolio et al. 2015: 6).

2 Der Begriff salaf bezieht sich auf die erste Generation der Muslim*innen,
auf die »Altvorderen« (Lohlker 2017: 8).

3 Nach Lohlker (2017) umfasst Salafismus als Oberbegriff die gegenwirti-
gen Stromungen des Wahabismus, des Salafismus im engeren Sinne und
des Dschihadismus. Vorliegender Artikel orientiert sich jedoch an Defini-

tionen, welche den radikalen Dschihadismus von Fundamentalismus und

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62 | NADIA BAGHDADI

Hoffnung, konne die Ausbreitung von salafistischen Tendenzen und
insbesondere Terrorattentate verhindern. Doch paradoxerweise ist der
Salafismus gemif3 Islamwissenschaftlern wie Murtaza (2015) ein Pro-
dukt von fritheren Reformbewegungen. So kdnnen Reformen nicht in
jedem Fall mit Verbesserung oder einem Mehr an Freiheit gleichge-
setzt werden, im Gegenteil, kdnnen sie auch zu absoluten Anspriichen
und riickwirtsgewandten Ideologien fiihren, wie ein Blick auf die ver-
schiedenen Reformbewegungen der letzten rund 250 Jahre in den isla-
misch geprigten Landern zeigt.

REFORMBEWEGUNGEN IN ISLAMISCH GEPRAGTEN
LANDERN UND DAS SCHEITERN
DER MODERNISIERUNG

Islamische Reformer seit der frithen Neuzeit orientierten sich wie Lu-
ther an den anfénglichen heiligen Texten. Luther erklarte die urspriing-
lichen Texte der Bibel als das MaB aller Dinge und wandte sich von
tiberlieferten Traditionen ab. »Sola Scriptura«, durch die Schrift allein,
lautete die Formel; jeder solle selber in der Bibel lesen, sie beurteilen
und danach handeln. Er war iiberzeugt, dass sich das Evangelium
selbst erkldre und keiner Priester bediirfe, die eine Auslegung vorneh-

Konservativismus, zu denen sie auch den Salafismus zdhlen, unterscheiden
(vgl. auch Eser et al. 2015). Roy (2017) zeigt in seinen Studien, dass Phéa-
nomene wie al-Qaida und der Islamische Staat (IS) nur bedingt mit Fun-
damentalismus und dem (radikalen) Islam erklédrt werden konnen. Er zeigt,
dass IS-Anhénger im Gegensatz zu Salafist*innen religiése Praxen nur be-
dingt befolgen. Es handele sich aufgrund dessen weniger um eine »Radika-
lisierung des Islam, als vielmehr um eine »Islamisierung der Radikalitdt«.
Die Gewalt, die Revolte, sei nicht Mittel zum Zweck, sondern Zweck an
sich. Der Islam stelle den narrativen Rahmen zur Verfiigung, innerhalb

dessen sich junge Menschen ihrer Todessehnsucht hingében.

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BRAUCHT ES EINEN ISLAMISCHEN LUTHER? | 63

men. Vergleichbar forderten verschiedene islamische Reformbewe-
gungen ein Zuriick zu den Quellen des Islam. Dazu zdhlen bei den
Sunnit*innen der Koran und die Uberlieferungen des Propheten, Ha-
dithe genannt. Diese puristischen Bewegungen hatten zum Ziel, den Is-
lam von Traditionen und islamischer Mystik zu reinigen. Die Ausle-
gungen der religiosen Autorititen, der Ulema, lehnten sie ab. Den Re-
ligionsgelehrten wurde vorgeworfen, die islamischen Inhalte zu verzer-
ren (vgl. Fuchs 2015).

Islamische Neuerer im 19. und frithen 20. Jahrhundert, sie hielen
bereits damals zum Teil Salafisten, interessierten sich zwar fiir die so-
genannt goldene Friithzeit des Islam, doch ging es laut dem Islamwis-
senschaftler Reinhard Schulze (2016) weniger darum, das Rad der Zeit
tatsdchlich zuriickzudrehen, als auf der Basis eines »urislamischen«
Ideals Anschluss an die Moderne zu finden.* Demnach fehlt es in der
islamischen Geschichte nicht wie im Westen oftmals angenommen, an
einer Auseinandersetzung mit der Moderne und mit westlichen Vor-
stellungen.

Nach der Unabhéngigkeit der arabischen Staaten Mitte des letzten
Jahrhunderts waren sikulare, nationalistische und sozialistische Ideo-
logien vorherrschend. Der Islam hatte nur einen geringen Stellenwert
in diesen Ideologien, auch im Alltag der Menschen spielte die Religion
eine immer unbedeutendere Rolle. Die bedeutsame Ideologie jener
Epoche war der Panarabismus. Bezugspunkt war, wie der Begriff im-
pliziert, das »Arabische«, das die Staaten des Nahen Ostens verbindet.
Die Menschen waren optimistisch und glaubten an die Zukunft, an bes-
sere Zeiten nach der Unabhingigkeit.

Doch lieB sich die Entwicklung von den Eliten nicht wie erhofft
umsetzen. Statt als Demokratien endeten viele Lander als autoritére

4  Eine zweite Bewegung begann in den 1920er Jahren in Agypten: die Mus-
limbriiderschaft. Auch diese setzte sich mit Europa auseinander, allerdings
genau umgekehrt: »die Muslime sollten sich nicht daran orientieren«. Die
Muslimbriider waren in jener Zeit aber eine Randerscheinung und hatten

wenige Anhénger (vgl. Manea 2009: 98).

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64 | NADIA BAGHDADI

Regimes, Entwicklungsprojekte wurden nur ungeniigend umgesetzt,
die Niederlage der arabischen Staaten gegen Israecl im Sechstagekrieg
beendete den panarabischen Traum und die Einmischung und Stellver-
treterkriege der USA und der damaligen UdSSR destabilisierten die
Region weiter. Der Zerfall von staatlichen und gesellschaftlichen Ord-
nungen wurde spétestens seit dem Ende des Kalten Krieges uniiberseh-
bar. Verschiedenen Autor*innen folgend bot dies den Nahrboden fiir
das Erstarken von populistischen Kreisen in der islamischen Offent-
lichkeit. Diese geben der sozialen Unzufriedenheit »mittels eines auf
wenige Symbole reduzierten Islam« Ausdruck (vgl. Schulze 2016).
Der erstarkende Salafismus im neuen Gewand wird in der Fachliteratur
als Krisensymptom gedeutet (vgl. Halm 2000). Durch den Niedergang
von staatssozialistischen Modellen, des Panarabismus und der Sidkula-
risierung sei ein Vakuum entstanden, es fehlten die alternativen Dis-
kurse und Ideologien. An die Stelle von gesellschaftspolitischen Uto-
pien und politischer Integration traten Markt und Konsum. Wenn sich
Menschen am Konsum orientierten, dieser fiir sie aber nicht zugénglich
ist, sei dies Quelle von Unzufriedenheit und Frustration. Diese Gruppe
von Menschen werde leicht Ziel und Beute einer islamistischen Propa-
ganda, so Schulze (2016). Einen Anschluss an die Moderne zu finden
ist bei den Neo-Salafist*innen kein Thema mehr. Sie haben sich in der
Tendenz zu Oppositionsbewegungen entwickelt, zu den eigenen Re-
gimes, zum »Westen« und gegen moderate Muslim*innen (vgl. Lohl-
ker 2017).

Wie zeigt sich die Situation in einer Migrationsgesellschaft wie der
Schweiz? Welche Phinomene von religiéser Erneuerung konservati-
ver, radikaler oder sékularer Art zeigen sich hierzulande?

ISLAM IN DER SCHWEIZ: ERNEUERUNGEN IN
UNTERSCHIEDLICHE RICHTUNGEN

Mit den Gastarbeitenden aus der Tiirkei und dem damaligen Jugosla-
wien wanderten seit den 1960 Jahren vermehrt Personen mit muslimi-

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BRAUCHT ES EINEN ISLAMISCHEN LUTHER? | 65

schem Hintergrund in die Schweiz ein. Nach den Kriegen auf dem
Balkan kamen Fliichtlinge aus Bosnien und dem Kosovo hinzu. Mit
der wachsenden Anzahl Konvertit*innen hat der Islam auch ein
schweizerisches Gesicht bekommen. Insgesamt zdhlen sich rund
350.000 Personen zum Islam, das sind ca. fiinf Prozent der Schweizer
Bevdlkerung. Die grole Mehrheit der Muslim*innen gehort zur sunni-
tischen Glaubensrichtung, kleinere Gruppen sind schiitisch bzw. alewi-
tisch geprégt (vgl. BFS 2016).

Weil der Islam als Religionsgemeinschaft, als Korperschaft 6ffent-
lichen Rechts, nicht anerkannt ist, sind Muslim*innen auf Selbstorga-
nisation angewiesen. Die zahlreichen Vereine, die iiblicherweise nach
Landern oder nach Glaubensrichtung ausgerichtet sind, organisieren
und finanzieren auch die schweizweit rund 250 Moscheen und Gebets-
rdume. Doch nur ein Teil der Menschen, die sich zum Islam zihlen,
besuchen Gottesdienste oder beten. Rund die Hilfte besucht nach eige-
nen Angaben nie einen Gottesdienst, nicht einmal zu hohen Feiertagen.
Die andere Halfte geht mindestens zu hohen Feiertagen in einen Ge-
betsraum, ein kleiner Teil davon wochentlich. Ein Sechstel (17 Pro-
zent) der Mitglieder von muslimischen Gemeinden gibt an, tdglich
oder fast tiglich zu beten. Zum Vergleich: Bei den Katholik*innen sind
es knapp ein Drittel, die tdglich beten. (vgl. BES 2016)

Ublichen religionswissenschaftlichen Definitionen (Allenbach et
al. 2010) folgend bedeutet Praktizieren, sich an ethisch-religiosen Re-
geln zu orientieren. Doch diese Regeln sind entgegen géngiger Wahr-
nehmung nicht klar vorgegeben. Verschiedene Studien zeigen (vgl.
Baumann et al. 2017; Miiller 2010), dass sich Jugendliche und junge
Erwachsene gerade im Migrationskontext damit auseinandersetzen
(miissen), inwiefern sie ethisch-religiose Regeln in ihrem Leben um-
setzen mochten oder nicht. Die Religion der Eltern oder der Umgebung
werden selten direkt ibernommen, sondern individuell, kritisch und
eigenstindig interpretiert.’ Das Spektrum der Einstellungen reicht von

5 Die Mehrheit der Jugendlichen betont, dass Religion im Alltag eine relativ

unbedeutende Rolle einnimmt, ihnen sind andere Themen wichtiger als Re-

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66 | NADIA BAGHDADI

salafistischen Vorstellungen bis zu einem umfassend auf Schweizer
Verhiltnisse zugeschnittenen Islam. Die Mehrheit der Muslim*innen
bewegt sich zwischen diesen beiden Polen (vgl. Baumann et al. 2017).

Salafist*innen sehen im Verhalten des Propheten Muhammad und
seiner Gefahrten ein kontext- und zeitunabhingiges Vorbild und versu-
chen es zu imitieren. Die Einhaltung von klar definierten Vorschriften
und Ritualen sind fiir sie zentrale Kennzeichen eines »guten Muslims«.
Die sdkular Orientierten hingegen pléddieren fiir eine radikale Moderni-
sierung und Anpassung des Islam an westeuropdische Verhiltnisse.
Sékulare muslimische Intellektuelle wollten den konservativen Ver-
binden den 6ffentlichen Auftritt nicht iliberlassen. Im Jahr 2004 griin-
deten Aktivist*innen das »Forum fiir einen fortschrittlichen Islam«. Sie
setzen sich ein fiir eine »aufgeklérte, moderne, am Humanismus orien-
tierte islamische Theologie«.’ Das bedeutet unter anderem die heiligen
Schriften in ihrem historischen Kontext zu betrachten und kritisch auf
die heutige Zeit zu iibertragen. Die »sdkularen Muslime« verlangen
Reformen, wie zum Beispiel geschlechtergemischte Gebete oder Pre-
digten auf Deutsch. SondermaBinahmen wie Schwimmdispens oder
Schariagerichte lehnen sie hingegen strikt ab.

Vergleichbar den eingangs zitierten Luther-Artikeln mdchten auch
liberale und sdkulare Muslim*innen den konservativen und salafisti-
schen Islamauslegungen mit einem Reformprozess etwas entgegenset-
zen. Sie befiirchten, dass Menschen, die sich durch die Mehrheitsge-
sellschaft angegriffen und entfremdet fiihlten, durch Salafist*innen ins-
trumentalisiert werden konnten. Nachfolgend wird ein Blick auf die
Beschaffenheit der Mehrheitsgesellschaft geworfen.

ligionsfragen. Studien zeigen auflerdem, dass Personen iiber mehrfache
Zugehorigkeiten verfiigen und sich in Bezug auf verschiedene Gruppen an-
ders definieren (z.B. Allenbach et al. 2010, Baghdadi 2012).

6  http://saekulare-muslime.org/

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BRAUCHT ES EINEN ISLAMISCHEN LUTHER? | 67

DIE SUCHE NACH IDENTITAT UND GEMEINSCHAFT
IN ABGRENZUNG ZU DEN ANDEREN

Historische und aktuelle Studien verdeutlichen, wie die Ankunft von
fremden Menschen in einer Gesellschaft mit Angst verbunden ist (vgl.
Bauman 2016). Die »Alteingesessenen« — oder die »Etablierten« wie
Norbert Elias (2002) sie nennt — befiirchten den Verlust der eigenen
Identitét und den Verlust des sozialen Zusammenbhalts. Da sozialer Zu-
sammenhalt in der Regel mit der Vorstellung einer homogenen Gesell-
schaft verbunden wird, erscheinen die neu hinzugekommen Menschen
als Bedrohung. Von den Neuangekommenen wird aus diesem Grund
erwartet, dass sie sich anpassen und unterordnen, denn nur durch glei-
che Werte, Normen, Verhaltensweisen und Einstellungen ldsst sich der
Zusammenhalt weiterhin aufrechterhalten und die Bedrohung bannen.
Diversitdt und Pluralitit werden demnach auch heute nicht selbstver-
standlich als Bereicherung erlebt, sondern als Bedrohung des Selbst
und der Gesellschaft. (vgl. Brassel-Ochmann 2015)

In diesem Sinne kann die Ablehnung von Migration oder etwa der
Widerstand gegen Minarette und Moscheebau in der Schweiz als
Schutz der eigenen Gesellschaft interpretiert werden, ein Schutz des
»Wir-Gefiihls«. Auch wenn sich das Bild einer homogenen, konformen
und kongruenten Gemeinschaft kaum mehr einlosen lésst, bleibt es in
den Kopfen vieler Schweizer*innen bestehen. Gerade weil die heutige
Welt divers und globalisiert sei und eine Vielzahl an Lebensoptionen
moglich seien, werden Brassel-Ochmann (2015) folgend Verbindlich-
keit und Eindeutigkeit vermisst. Und so sehnten sich viele Menschen
nach festen Zugehorigkeiten, die ihrem Leben eine Ordnung und einen
Sinn geben und eine Identitdt ermdglichen (ebd.: 74). Abgelehnt wiir-
den in der Konsequenz alle Menschen, die »vermeintlich offenkundig
und sichtbar das gesellschaftliche Konzept von Homogenitét« geféhr-
deten (ebd.: 75f).

Spétestens seit den Anschldgen vom 11. September 2001 auf das
World Trade Center in New York gilt die Ablehnung von Auslidn-
der*innen nicht generell oder gegeniiber bestimmten ethnischen Grup-

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68 | NADIA BAGHDADI

pen, sondern vorrangig Muslim*innen. Der Diskurs verschérfte sich zu
einem »Wir-gegen-sie«: »Wir«, der Westen gegen »sie«, die Muslime.
Die damit verbundene »moralische Panik« — »eine weitverbreitete
Angst, dass ein Ubel die Gesellschaft bedroht« (Bauman 2016) — wird
mittels der Bedienung von Emotionen immer wieder aufs Neue ange-
heizt. Gerade in Bewegungen wie der Pegida oder auf Internetforen
wie Politically Incorrect kommt eine solche moralische Panik, eine
Angst vor islamischer Unterwanderung und dem Niedergang der west-
lichen, aufgekldrten Zivilisation zum Ausdruck. Auch die Initiativen
und Kampagnen der Schweizerischen Volkspartei (SVP) bedienten
sich immer wieder abwertender Islambilder und befeuerten negative
Emotionen, am deutlichsten in der Initiative »gegen den Bau von Mi-
naretten« im Jahr 2009. Die Kampagnenplakate zeigten Minarette als
gefdhrliche Raketen, die die Schweizer Flagge durchbohrten, sie war-
ben fiir die Initiative mit dem Slogan »keine islamischen Machtsymbo-
le in der Schweiz«. Die Kampagne war ein Erfolg, die Initiative wurde
von der Bevolkerung angenommen.

Doch nicht nur rechtsorientierte Gruppen in der Schweiz fithren
einen »Wir-gegen-sie« Diskurs, eine vergleichbare Rhetorik ist in sala-
fistischen Kreisen zu finden. Laut Expert*innen sind auch Sala-
fist¥innen auf der Suche nach einer Verstirkung des »Wir-Gefiihls«.
Das Bediirfnis nach einer »absoluten Vergemeinschaftung« sei grof3,
gerade Jugendliche hitten den Wunsch, einem grofen Ganzen anzuge-
horen. Salafistische und dschihadistische Gruppen werden zu einer
Schicksalsgemeinschaft, gar zu einer Art Familie, was sich zum Bei-
spiel darin zeigt, dass sie sich als »Bruder« und »Schwester« anspre-
chen. Der Zulauf von jungen Menschen zu salafistischen Gruppen und
ihre Suche nach Gemeinschaft und Identitit kann vergleichbar der
Hinwendung zu rechtspopulistischen Gruppen im Westen als Antwort
auf Entwurzelung, Vereinzelung und Orientierungslosigkeit gedeutet
werden. Junge Menschen finden Orientierung in Predigern, »die ihnen
die Welt in einfachen, absoluten Wahrheiten und Gegensétzen erklé-
ren: richtig und falsch, rein oder unrein, Muslim oder Unglaubiger,
Himmel oder Holle« (Odehnal 2014).

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BRAUCHT ES EINEN ISLAMISCHEN LUTHER? | 69

Neben den bisher diskutierten Gruppen der Salafist¥innen und der
sékularen Muslim*innen gibt es Personen in der muslimischen Welt,
die den Weg der Kritik wéhlen: sie kritisieren die Reformforderungen
an die Adresse des Islam, entlarven »wir-gegen-sie«-Diskurse und stel-
len Dominanz- und Unterwerfungsgesten in Frage, wie nachfolgend
gezeigt wird.

WESTLICHE REFORMRUFE
ALS DOMINANZANSPRUCHE UND
KRANKUNGSPOTENZIAL

Der zu Beginn des Buchbeitrags zitierte Journalist Jochen Bittner zieht
in seinem ZEIT-Artikel einen Vergleich zwischen dem Islam und dem
(christlichen) Westen. Wéhrend der Westen Religion zeitgemif ausle-
ge, bringe dies der Islam nicht zustande. Solche Vergleiche gehen von
einer Modernisierungsdifferenzthese aus, die besagt, dass sich Kultu-
ren durch ihren Modernisierungsgrad voneinander unterscheiden wiir-
den (vgl. Gapp 2007: 133f.).” Als Messlatte zur Bestimmung des Stan-
des der (universellen) Modernisierung dient in der Regel die westliche
Geschichte und Entwicklung. Im Kontext des hier diskutierten Themas
gelten die Reformation und die Aufklarung als wesentliche Stationen
auf dem Weg in die Moderne. Daran gemessen gilt der Islam als zu-
riickgeblieben, er stecke noch in den Kinderschuhen, sei nicht erwach-
sen, wie ein Journalist der Zeitung die WELT schreibt. Der Autor bie-
tet als Reprisentant des Westens seine »Entwicklungshilfe« an: »Die
historische Verantwortung der Mehrheitsgesellschaften im Westen ist
es, unsere muslimischen Schwestern und Briider bei der Verséhnung

7 Im Gegensatz dazu geht die Kulturdifferenzthese von abgeschlossenen
Kulturen aus, die sich im Wesen grundsétzlich unterscheiden und die un-

vereinbar sind.

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://www.welt.de/debatte/article134168187/Christen-und-Muslime-sind-sich-naeher-als-sie-denken.html
https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.welt.de/debatte/article134168187/Christen-und-Muslime-sind-sich-naeher-als-sie-denken.html

70 | NADIA BAGHDADI

des Islam mit der Aufkldrung zu unterstiitzen, wo es nur geht« (Bus-
emann 2015).

Doch nicht alle wollen an die westliche Hand genommen und zum
aufgeklérten Gliick gefithrt werden und so finden sich in den Medien
zahlreiche Artikel, die sich gegen eine paternalistische und génnerhafte
Haltung aussprechen. Kritische Stimmen kontern mit Titeln wie Der
Islam braucht Verdnderung, aber keine Ratschldge (Qadhi 2015) oder
Why Islam doesn’t need a reformation (Hasan 2015). Ohne in Abrede
zu stellen, dass Reformen notwendig seien, richten sie sich gegen die
aktuelle eurozentrische Wahrnehmung des Islam, gegen die Beurtei-
lung nach westlichen Mal3stiben. Dem Islam werde unterstellt vormo-
dern, riickstdndig, unzivilisiert, totalitdr und frauenfeindlich zu sein
(vgl. auch Sarikaya 2016). Dieser Blick auf den Osten, auf den Orient
und den Islam steht in einer ldnger andauernden Wahrnehmungstradi-
tion. Das verwendete Vokabular erinnert stark an koloniale Begriff-
lichkeiten. Die postkoloniale Kritik (vgl. Said 1979) macht darauf
aufmerksam, dass erst Vorstellungen wie Modernisierungsdefizite es
dem Westen ermoglichten unter anderem Lénder des Orients wirt-
schaftlich und politisch zu unterwerfen und auszubeuten, sprich zu ko-
lonisieren. Der unterstellte Entwicklungsabstand, der Kontrast zwi-
schen dem barbarischen Orient und dem zivilisierten Westen beforder-
te einen Diskurs, wonach dem Osten zur Zivilisation und Moderne
verholfen werden musste. Auf diese Weise wurde der Islam »zum zivi-
lisierungsbediirftigen Gegenpart des universalisierbaren Christentums«
(vgl. Amir-Moazami 2016: 30). Und wie die Zeitungsartikel verdeutli-
chen, gilt der Islam nach wie vor als unfahig sich selber zu entwickeln.

Der Ruf nach dem islamischen Luther bzw. nach islamischen Re-
formen wird von Kritiker*innen wie Qadhi (2015) oder Hasan (2015)
als neokoloniales Produkt verstanden: als Anspruch des Westens iiber
den Islam zu sprechen, ihn bestimmen und beherrschen zu wollen. Vor
dem Hintergrund des kolonialen Erbes zeigen die kritischen Au-
tor*innen, dass sie nicht ohne Widerrede vom Westen bestimmt, kont-
rolliert und beherrscht werden wollen. Sie kritisieren damit auch die
unhinterfragten und unsichtbaren Normen, die mit diesen Diskursen

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://www.welt.de/debatte/article134168187/Christen-und-Muslime-sind-sich-naeher-als-sie-denken.html
https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.welt.de/debatte/article134168187/Christen-und-Muslime-sind-sich-naeher-als-sie-denken.html

BRAUCHT ES EINEN ISLAMISCHEN LUTHER? | 71

verbunden sind. So habe sich das »Christentum vor allem in seinen
protestantischen Spielarten in sdkularisierte Konzeptionen von Staat,
Nation und Religion eingeschrieben und (avancierte) damit zur unmar-
kierten, entkorperten und universalistischen Norm und zugleich zum
Privileg« (Amir-Moazami 2016: 31). Vor diesem Hintergrund tréten
Muslim*innen als die Anderen in Erscheinung, »als das Suspekte, des-
sen markierte Differenz dringend erklarungsbediirftig ist.« (ebd.: S.
35.) Es ist diese unmarkierte Norm, das »universalisierbare Christen-
tum, auch als sdkular-liberale Matrix bezeichnet, welche den Rahmen
der aktuellen Debatten und Fragen vorgibe und iiber »die Passfdahigkeit
der Anderen« walte (ebd.: S. 27). Fragen, wie zum Beispiel »ist der Is-
lam in eine liberale Gesellschaft integrierbar?« oder »ist der Islam re-
formierbar?« seien daher nicht neutral, sondern orientierten sich an
dieser unausgesprochenen christlich-sékularisierten Norm und ent-
spriangen einem bestimmten Verstdndnis von Staat, Nation und Reli-
gion. Eine Norm, die aber auch konstitutiv fiir den Nationalstaat sei,
d.h. die »devianten Anderen«, erschaffen zugleich die Nation immer
wieder von Neuem und definieren deren Grenzen.

Diese Narrative bleiben insbesondere in Migrationsgesellschaften
nicht ohne Konsequenz fiir die auf diese Weise Positionierten. Selbst
moderate und nichtpraktizierende Muslim*innen fiihlen sich von »Wir-
gegen-sie« Diskursen, Dominanzanspriichen und Vorurteilen gegen-
tiber dem Islam betroffen. Denn Feindlichkeit gegeniiber Mus-
lim*innen ist nicht nur im rechten gesellschaftlichen Lager auszuma-
chen, sondern reicht bis weit in die gesellschaftliche Mitte. Laut einer
Umfrage zur rassistischen Diskriminierung in der Schweiz hegen
knapp 40 Prozent der Schweizer Bevolkerung eine generelle Skepsis
gegeniiber dem Islam. Muslimin*innen werden durchwegs negativer
angesehen als Angehdrige anderer Religionsgruppen. 60 bis 70 Prozent
der Befragten mochten nicht mit jemandem aus arabischen Léndern,
Albanien oder der Tiirkei zusammenarbeiten. (vgl. Fachstelle fiir Ras-
sismusbekdmpfung 2015)

Vor diesem Hintergrund werden auch moderate oder nichtprakti-
zierende Personen als »Muslim*innen« markiert und »ob sie wollen

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72 | NADIA BAGHDADI

oder nicht, miissen (sie) sich zu dieser Anrufung verhalten« (Amir-
Moazami 2016: 21).* Diese »Muslimisierung von Muslimen« (ebd.)
bedeutet fiir die Betroffenen nicht nur die Angst ddmonisiert und als
potenzielle Bedrohung wahrgenommen zu werden, sondern auch als
Muslim*in zu sprechen, sich von Gewalttaten zu distanzieren, sich zu
erkldren oder zu verteidigen. Sie miissten dariiber hinaus »die liberalen
Fundamente sdkularer Ordnungen preisen, verinnerlichen und verkor-
pern, um glaubhaft zu sein« (ebd.: S. 28). Andere beginnen sich in
einer sich selbst erfiillenden Prophezeiung selbst als Muslim*innen zu
sehen und sich entsprechend zu verhalten (vgl. Manea 2009). Bei Per-
sonen mit radikalen Tendenzen kann es gar zu einer kompletten Ab-
kehr von westlichen Gesellschaften und Ideen kommen, sie ziehen sich
in ihre Krankung zuriick, jegliches Zuriickschlagen erscheint ihnen an-
gesichts der westlichen Dominanzanspriiche und Angriffe gerechtfer-
tigt.

ORIENTIERUNGSSUCHE IN EINER
RATIONALISTISCHEN UND ENTZAUBERTEN WELT

Fiir die verstiarkte Hinwendung zu salafistischen Bewegungen, gerade
auch in westlichen Lindern, gibt es weitere Erkldrungsangebote. Der
arabische Philosoph Sadik Jalal al-Azm sieht darin eine Kritik an der
europdischen Moderne (vgl. Meier 2015). Damit spielt er nicht etwa
auf die Ablehnung von »westlichen Lebensformen« an, wie sie von
verschiedenen Salafist*innen propagiert wird. Al-Azm meint mit Be-
zug auf den Philosophen Martin Heidegger, dass der europiischen
Moderme »etwas Hohles« anhafte. Der bekannte Soziologe Max Weber
sprach in diesem Zusammenhang von einer »Entzauberung der Welt«
(vgl. Brassel-Ochmann 2015: 65), die die Moderne und die Aufklarung

8 In Baghdadi (2010, 2012) werden die verschiedenen Strategien sich zur

Kategorie der Muslimin zu positionieren ausfiihrlich dargestellt.

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BRAUCHT ES EINEN ISLAMISCHEN LUTHER? | 73

mit sich brachte. Vielleicht sei es laut Al-Azm dieses Gefiihl der Leere,
welches junge Menschen empfinglich fiir konservative oder gar ex-
tremistische Ideologien mache. Sie wiirden sich die Frage stellen, was
den Islam davor bewahre, genauso irrelevant zu werden wie das Chris-
tentum in Westeuropa und befiirchteten, dass der Islam in &hnlicher
Weise privatisiert und individualisiert werde. (vgl. Meier 2015)

Es lésst sich nicht von der Hand weisen: Der Glaube hat im christ-
lich geprigten Westeuropa abgenommen und wurde in den Privatraum
verbannt. Gute 20 Prozent der Bevolkerung (vgl. Meier 2017) in den
westlichen Industrieldndern bezeichnen sich als religionslos, die Kir-
che hat als Institution ihre traditionelle Rolle als Sinnstifter und Ord-
nungsinstanz eingebiifit. Der Soziologe Thomas Luckmann (1991) be-
zeichnete das gegenwiértige Christentum gar als »unsichtbare Reli-
gion«. Und doch scheint auch in christlich geprdgten Léndern der
Glaube nicht nur Teil der voraufkldrerischen Vergangenheit. In wichti-
gen Lebenssituationen bleibt Religion fiir viele Menschen bedeutsam,
wie verschiedene Studien zeigen (vgl. Brassel-Ochmann 2015: 65).
Eine rituelle Begleitung wird bei Ereignissen wie Taufe, Hochzeit,
Sterbebegleitung oder Beerdigung in Anspruch genommen, Festtage
werden gefeiert, mit kleinen Kindern wird abends gebetet. Der Mensch
scheint die »Interaktion mit dem Heiligen« insbesondere in Situationen
zu brauchen, die er nicht bewiltigen oder verstehen kann: »In solchen
Situationen ist es die Sinnwelt des Heiligen, die Uberzeugung, dass es
neben dem rational Verstehbaren noch etwas Anderes gibt, an das
»Mensch« glaubt oder glauben mdchte. Ein Sinnsystem, das Liebe nicht
als chemische Reaktion erklirt oder das den Tod als Tiir zur Offnung
einer weiteren Wirklichkeit begreift« (ebd.). Die Mehrheit der Men-
schen entwickelt eine »personliche Lebensphilosophie« aus verschie-
denen kulturalisierten religiosen Inhalten und Erfahrungen.’

9 Die klassische Sékularisierungsthese geht davon aus, dass Religion mit der
Modernisierung immer mehr an Bedeutung verliert. Die seit 100 Jahren
zunehmende Anzahl Personen, die sich als konfessionslos bezeichnet,

scheint diese These zu bestitigen (vgl. Meier 2017). Demgegeniiber steht

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74 | NADIA BAGHDADI

Trotz potenziellem Widerspruch zu einer naturwissenschaftlich
orientierten, rationalistischen modernen respektive postmodernen Welt,
scheinen sich religiose Bezlige oder Glauben an héhere Méchte nicht
aufzulosen. Menschen mit den unterschiedlichsten Hintergriinden, ob
christlich oder muslimisch, scheinen sich auch in aufgekldrten Zeiten
nach dem Religidsen zu sehnen. Das Religiose verteidigt damit quasi
seinen Platz und spiegelt die Leerstellen der Moderne bzw. Postmo-
derne. Michael Riiegg (2016) geht noch einen Schritt weiter und sieht
in der Religion keinen Gegensatz zur modernen Gesellschaft, sondern
sich gegenseitig bedingende Faktoren: »In der Freiheit zur Religion
liegt auch die Hoffnung, dass wir auf den ungebéndigten Fortschritt
und die weltanschauliche Polarisierung bessere und menschenfreundli-
chere Antworten finden als bisher«.

FaziT

Der Ruf nach dem islamischen Luther steht sinnbildlich fiir die von
christlicher wie auch islamischer Seite geduBerten Forderung nach Re-
formen im Islam. Er entspringt dem Wunsch nach einem Gegenrezept
zu salafistischen und dschihadistischen Bewegungen. Gegen salafisti-
sche Bewegungen wird zum Beispiel von Aktivist¥*innen des »Forums
fiir einen fortschrittlichen Islam« ein sdkularer, modernisierter Islam
ins Feld gefiihrt. Die Schwierigkeiten dieses Rezeptes treten zutage,
wenn, wie hier postuliert, beide Phdnomene — sékularer und salafisti-
scher Islam — als Produkte aktueller gesellschaftlicher Verhéltnisse be-
trachtet werden. Zwar zeigt sich die Formierung und Sichtbarkeit einer
an die sdkulare Gesellschaft angepasste Religiositdt insbesondere der

die hier favorisierte Erkenntnis, dass Religion und Glaube nicht verschwin-
den, sondern sich wandeln, religiose Inhalte werden zum Beispiel kulturali-
siert, also in kulturelle Praxen integriert (vgl. auch Brassel-Ochmann
2015).

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BRAUCHT ES EINEN ISLAMISCHEN LUTHER? | 75

gebildeten Mittelschichten vordergriindig als Reaktion auf Attentate,
Hassprediger und salafistische Bewegungen.

Doch kann die Entwicklung eines sékularen Islam auch als Ergeb-
nis der Sdkularisierung von Gesellschaften weltweit sowie als Produkt
von Globalisierung, grenziiberschreitenden Lebenswelten, Diversitét
und neoliberaler Wirtschaftsordnung verstanden werden. Sdkulare, li-
berale und postmoderne Muslim*innen vertreten Werte des Humanis-
mus und der Toleranz von Diversitét. Sie fiihlen sich in einer multiop-
tionalen, vielfdltigen und zunehmend entgrenzten Welt einigermal3en
wohl. Sie sind in transnationale Netzwerke eingebettet, Globalisierung,
Demokratie und eine neoliberale Wirtschaft geben ihnen geniigend
Orientierung und Lebenschancen. Dieselben Entwicklungen werden
von den wachsenden populistischen und salafistischen Gruppen hin-
gegen mit Argwohn betrachtet. Sie sehnen sich in einer globalisierten
und sékularisierten Welt nach Orientierung, Eindeutigkeit, klarer Iden-
titdt und Zugehorigkeit. In ihrer Ideologie finden sie genau dies: klare,
einfache und verbindliche Werte (zum Beispiel gut und bdse, rein und
unrein) und damit verbunden einen Sinn. Die Gemeinschaft gibt ihnen
den vermissten Halt und ein Gefiihl des Dazugehdérens.

Die Hinwendung zu salafistischen Gruppen verdeutlicht daher die
Liicken und Kehrseiten der sékularen, globalen und neoliberalen Welt,
in der die Einzelnen zu wenig Orientierung, Zusammengehorigkeit und
Halt erfahren. Eine von Globalisierung und Diversitét gekennzeichnete
Gesellschaft mit ihren vielfdltigen Optionen an Lebensmodellen ist of-
fenbar nicht fiir alle Menschen gleichermaflen eine Bereicherung. In

10 »Man kann ergénzen, wie Tareq Oubrou, der Imam von Bordeaux, dass
eine solche Reform, das Ausmall der Radikalisierung nicht beeinflussen
wird, weil die Radikalen keine jungen Leute sind, die irgendwelche Texte
falsch verstanden haben, sondern Aufstdndische, die sich zuerst fiir die Ra-
dikalitét entscheiden und diese danach mit einem islamischen Paradigma
verbinden« (Roy 2017: 146). Doch sei die Sichtbarkeit von sdkularen Mus-
lim*innen deshalb wichtig, weil dadurch zum Beispiel der IS daran gehin-

dert werde, sich als Sprachrohr der schweigenden Ummah zu erkléren.

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76 | NADIA BAGHDADI

westlichen rechtsorientierten Kreisen driickt sich eine vergleichbare
Sehnsucht nach Sinn, Orientierung und Gemeinschaft aus. Zugehdrig-
keiten und Identitdten werden in ihrer Mehrfachartikulation als unklar,
diffus und wenig haltgebend erlebt. Klare soziale Ordnungen und die
Ablehnung von Fremden und Andersglidubigen setzen den Angsten und
Unsicherheit vermeintlich etwas entgegen.

Dies setzt eine weitere soziale Dynamik in Migrationsgesellschaf-
ten in Gang, welche die Welt einteilt in »Wir« und die »Fremden, his-
torisch und aktuell verkdrpert durch »Muslim*innen«. Erstere schlie-
Ben Letztere aus und bestétigen sich dadurch zugleich als Gruppe, als
Nation mit klaren Grenzen gegen »aulen«, auch wenn das »Auflen«
nun mitten in der Gesellschaft, unter »uns« lebt. Die Ablehnung von
Fremden allgemein und Muslim*innen im Besonderen kdnnen bei den
so Positionierten zu Entfremdung und Krinkungsgefiihlen fiihren. Ei-
nige reagieren mit Kritik der »Wir-gegen-sie-Diskurse« und entlarven
Vorurteile und Dominanzanspriiche, die an die koloniale Vergangen-
heit ankniipfen. Andere Menschen wenden sich ab und sind im
schlimmsten Fall empfinglich fiir salafistisches Gedankengut. Diese
lehnen Wertvorstellungen, die sie mit dem Westen assoziieren ab und
wenden sich einer vermeintlich urspriinglich islamischen Glaubenspra-
xis als Gegenmodell zu.

Die gesellschaftlichen Verwerfungen konnen daher — so die hier
vertretene These — ganz grundsitzlich als Krisensymptome von post-
modernen und postkolonialen Gesellschaften interpretiert werden.
Ausdruck findet die Krise in einer Spaltung zwischen sdkularen, libera-
len Gruppen und national und/oder religiés (homogen) orientierten
Gruppen. Diese Spaltung verlduft meiner Meinung nach nicht nur wie
etwa Samuel Huntington (1997) in seinem Buch Kampf der Kulturen
postulierte zwischen westlich und islamisch definierten Gruppen.
Einerseits ziehen sowohl rechtspopulistische Gruppen im Westen wie
auch salafistische Gruppen klare Grenzen und erschaffen damit immer
wieder aufs Neue eine islamische und eine christliche Gruppe, die sich
scheinbar unvereinbar gegeniiberstehen — obwohl die dahinterliegen-
den Ursachen und Sehnsiichte vermutlich eine Ahnlichkeit aufweisen.

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BRAUCHT ES EINEN ISLAMISCHEN LUTHER? | 77

Andererseits finden wir sowohl innerhalb der als christlich und isla-
misch definierten Gruppen sékulare und kosmopolitische Personen, die
sich in den letzten Jahren vermehrt in die 6ffentliche Diskussion ein-
mischen. Seien es linke Politiker*innen oder sidkulare muslimische In-
tellektuelle, wie etwa das Forum fiir einen fortschrittlichen Islam.

Vor dem Hintergrund der sich zuspitzenden gesellschaftlichen Dif-
ferenzen braucht es wahrscheinlich weniger einen islamischen Luther,
als eine Diskussion dariiber, welche Utopien und Maflnahmen dazu
beitragen, soziale Spaltungen innerhalb als auch zwischen Islam und
Christentum abzufedern. Wie lédsst sich unter den gegenwértigen ge-
sellschaftlichen Bedingungen von kultureller, religioser und individuel-
ler Diversitéit das Bediirfnis der Bevolkerung nach Zusammenhalt und
Orientierung stillen (vgl. Brassel-Ochmann 2015: 75f.) — ohne in star-
res Gruppendenken zu verfallen? Wie kann der Islam der Mittel-
schicht, der nach Anerkennung, Institutionalisierung und Einfluss
strebt (vgl. Roy 2017), gestdrkt werden — ohne andere Formen von Re-
ligiositdt von vornherein auszuschlieBen? Wie kénnen die historisch
entstandenen ungleichen Machtverhéltnisse und Dominanzanspriiche
aufgeweicht werden? Im Zuge dessen ist es auch notwendig, die un-
sichtbaren Normen und Privilegierungen eines sédkularen, liberalen
Christentums mit seinen Folgen — dem Bild der Anderen als abwei-
chend und erklidrungsbediirftig — zu thematisieren.

Dariiber hinaus stellt sich die zentrale Frage, wie die negativen
Folgen von Globalisierung und neoliberalem Kapitalismus einge-
schriankt werden konnen? Denn die kapitalistischen Leistungsgesell-
schaften in Ost und West haben nicht allen Wohlstand und Aufstiegs-
chancen beschert. Konsum, Erwerbsarbeit und individueller Erfolg
taugen auflerdem nicht in allen Lebensbereichen als Sinnstifter, nicht
einmal fiir Globalisierungsgewinner. Insbesondere wenn keine alterna-
tiven gesellschaftspolitischen Utopien zur Verfiigung stehen, so hat uns
die Entwicklung im Nahen Osten gezeigt, suchen Menschen in einer
»entzauberten« und manchmal auch als »leer« empfundenen Welt im
religiosen Bereich nach Sinn. Hier wie dort auf der Welt sehnt sich
nach wie vor ein grofler Teil der Bevdlkerung nach »géttlicher Wahr-

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78 | NADIA BAGHDADI

heit«, Ritualen und Ordnungsstiftern. Die Hinwendung zum Religidsen
bis hin zu extremistischen Varianten spiegelt damit nicht nur die feh-
lenden gesellschaftspolitischen Modelle, sondern verweist auch auf die
Leerstellen der Modernisierung und Aufkldrung und verdeutlicht zum
Beispiel den fehlenden Zauber und die Suche nach Erkldrungen jen-
seits aller Rationalitdt. Und so konnen Religionen nicht einfach abge-
schafft werden, im Gegenteil férdert diese Forderung mit gro3er Wahr-
scheinlichkeit extremistische Bewegungen, das Religiose verteidigt
damit quasi seinen Platz in der Gesellschaft. Vor diesem Hintergrund
ist demnach eher eine Diskussion angezeigt liber den Zauber und die
Sinn- und Gemeinschaftssuche, welche die Menschen unterschiedli-
cher Herkunft im religidsen Bereich und dariiber hinaus ersehnen. Da-
bei sind Moglichkeiten gefragt im Umgang mit dem Spannungsfeld
zwischen Religion und Glaube auf der einen Seite und der rationalisti-
schen und wissenschaftlichen Weltdeutung sowie modernen Gesell-
schaft auf der anderen Seite. Der Vorschlag von Michael Riiegg
(2016), wissenschaftliche Weltdeutung und Glaube nicht als Gegensét-
ze, sondern als sich gegenseitig bedingende Faktoren und als gegensei-
tige Bereicherung, gar als gegenseitiges Korrektiv, zu betrachten, bietet
eine vielversprechende Denkrichtung.

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BRAUCHT ES EINEN ISLAMISCHEN LUTHER? | 79

LITERATUR

Allenbach, Brigit/Herzig, Pascale (2010): »Der Islam aus Sicht von
Kindern und Jugendlichen«, in: Allenbach/Sokefeld, Muslime in
der Schweiz, S. 296-330.

Allenbach, Birgit/Sokefeld, Martin (Hg.) (2010): Muslime in der
Schweiz, Ziirich.

Amir-Moazami, Schirin (2016): »Damonisierung und Einverleibung:
Die »muslimische Frage« in Europa, in: Maria do Mar Castro Va-
rela/ Paul Mecheril (Hg.), Die Dédmonisierung der Anderen. Ras-
sismuskritik der Gegenwart, Bielefeld, S. 21-39.

Baghdadi, Nadia (2012): Und plétzlich bist du DIE Muslimin. Migran-
tinnen zwischen Karrieresprung und Ausschlusserfahrung, Berlin.

Baghdadi, Nadia (2010): »Die Muslimin< im Spannungsfeld von Zu-
schreibung, Abgrenzung und Umdeutung, in: Allenbach/Sokefeld,
Muslime in der Schweiz, S. 213-240.

Bauman, Zygmunt (2016): Die Angst vor den anderen. Ein Essay iiber
Migration und Panikmache, 3. Aufl., Berlin.

Baumann, Martin/Endres, Jiirgen/Martens, Silvia/Tunger-Zanetti, And-
reas (2017): »Hallo, es geht um meine Religion!« Muslimische Ju-
gendliche in der Schweiz auf der Suche nach ihrer Identitét, For-
schungsbericht, Universitdt Luzern, Zentrum Religionsforschung.

Bittner, Jochen (2014): »Wo bleibt ein Imam der 95 Thesen?«, in: Die
Zeit Online (02.10.2014): http://www.zeit.de/gesellschaft/2014-
10/islam-koran-auslegen-moderne-gesellschaft vom 30.08.2017.

Brassel-Ochmann, Andrea (2015): Die triigerische Akzeptanz von Is-
lam, Homosexualitit und Suizid. Das doppelte Meinungsklima in
Deutschland, Wiesbaden.

Bundesamt fiir Statistik (2016): Religiose und spirituelle Praktiken und
Glaubensformen in der Schweiz. Erste Ergebnisse zur Sprache, Re-
ligion und Kultur 2014, Neuchatel.

Busemann, Bernd (2015): »Der Islam muss endlich erwachsen wer-
den«, in: Die Welt online (20.01.2015): https://www.welt.de/

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80 | NADIA BAGHDADI

debatte/kommentare/article 13658484 1/Der-Islam-muss-endlich-
erwachsen-werden.html vom 01.09.2017.

Elias, Norbert/Scotson, John L. (2002): Etablierte und AuBenseiter,
Frankfurt a.M.

Eser Davolio, Miryam et al. (2015): Hintergriinde jihadistischer Radi-
kalisierung in der Schweiz. Eine explorative Studie mit Empfeh-
lungen fiir Privention und Intervention, Ziirich.

Fachstelle fiir Rassismusbekdmpfung FRB (2015): Rassistische Dis-
kriminierung in der Schweiz — Bericht der Fachstelle fiir Rassis-
musbekdmpfung 2014, Bern.

Fuchs, Simon Wolfgang (2015): »Braucht der Islam eine Reforma-
tion?«, in: Frankfurter Allgemeine online (21.07.2015):
http://www.faz.net/aktuell/feuilleton/debatten/braucht-der-islam-
eine-reformation-13712121.html (abgerufen am 06.09.2017).

Gapp, Patrizia (2007): »Konflikte zwischen den Generationen? Fami-
lidre Beziehungen in Migrantenfamilien«, in: Hilde Weiss (Hg.),
Leben in zwei Welten. Zur sozialen Integration ausléndischer Ju-
gendlicher der zweiten Generation, S. 131-153.

Halm, Heinz (2000): Der Islam. Geschichte und Gegenwart, Miinchen.

Hasan, Medhi (2015): »Why Islam doesn’t need a reformation, in:
The Guardian online (17.05.2015): https://www.theguardian.com/
commentisfree/2015/may/17/islam-reformation-extremism-
muslim-martin-luther-europe vom 01.09.2017.

Huntington, Samuel P. (1997): Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung
der Weltpolitik im 21. Jahrhundert, 6. Aufl., Miinchen/Wien.

Khader, Naser (2015): »We need a Muslim Reformation«, in: news-
week online (26.03.2015): http://www.newsweek.com/we-need-
muslim-reformation-316906 vom 01.09.2017.

Lerch, Wolfgang Giinter (2016): »Reinhard Schulze iiber Modernisie-
rung im Islam«, in: Frankfurter Allgemeine online (17.03.2016):
http://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/rezensionen/sachbuch
/reinhard-schulze-ueber-modernisierung-im-islam-14124175.html
vom 06.09.2017.

Luckmann, Thomas (1991): Die unsichtbare Religion, Frankfurt a.M.

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BRAUCHT ES EINEN ISLAMISCHEN LUTHER? | 81

Manea, Elham (2009): Ich will nicht ldnger schweigen. Der Islam, der
Westen und die Menschenrechte, Freiburg i.Br.

Meier, Christian H. (2015): »Der Denker Sadik al-Azm: Kein mittlerer
Weg fiir den Islam, in: Neue Ziircher Zeitung online (17.09.2015):
https://www.nzz.ch/feuilleton/kein-mittlerer-weg-fuer-den-islam-
1.18614223 vom 06.09.2017.

Meier, Michael (2017): »Gliicklich ohne Gott«, in: Tages-Anzeiger on-
line (02.11.2017): https://www.tagesanzeiger.ch/leben/gesellschaft/
gluecklich-ohne-gott/story/29805045 vom 06.11.2017.

Miiller, Monika (2010): »Perspektiven ménnlicher Jugendlicher auf
den Islam: Eine Gratwanderung zwischen Identifikation und Aus-
schluss«, in: Allenbach/Sokefeld, Muslime in der Schweiz, S. 266-
295.

Murtaza, Muhammad Sameer (2015): »Stresstest fiir den Islam. Mus-
lime brauchen nicht noch eine Reform, sondern Streitkultur«, in:
The European online (27.04.2015): http://www.theeuropean.de/
muhammad-sameer-murtaza/9793-von-vergangenen-reformationen
-lernen vom 06.09.2017.

Odehnal, Bernhard (2014): »Schwarze Pddagogik spielt eine grosse
Rolle, in: Tages-Anzeiger online (24.09.2014): https://www.tages
anzeiger.ch/ausland/europa/Schwarze-Paedagogik-spielt-eine-gros
se-Rolle-/story/30664009 vom 01.09.2017.

Parker, Geoffrey (1995): GroB3e illustrierte Weltgeschichte. Eine um-
fassende, farbige und aktuelle Darstellung der Menschheitsge-
schichte, Wien.

Qadhi, Yasir (2015): »Der Islam braucht Verdnderung, aber keine Rat-
schldge«, in: The European online (29.04.2015): http://www.the
european.de/yasir-qadhi/9763-ein-von-muslimen-reformierter-is
lam vom 06.09.2017.

Roy, Olivier (2017): »Ihr liebt das Leben, wir lieben den Tod«. Der
Dschihad und die Wurzeln des Terrors, Miinchen.

Riiegg, Michael (2016): Krise der Freiheit. Religion und westliche
Welt. Pladoyer fiir ein gelassenes Verhiltnis, Basel.

Said, Edward (1979): Orientalism, New York.

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82 | NADIA BAGHDADI

Schulze, Reinhard (2016): Geschichte der Islamischen Welt. Von 1900
bis zur Gegenwart, {iberarb. und aktual. Aufl., Miinchen.

Sarikaya, Yasar (2016): »Islamische Religionspddagogik als Medium
der Erneuerung islamisch-religidsen Wissens«, in: Yasar Sarikaya/
Adem Aygiin (Hg.), Islamische Religionspddagogik. Leitfragen aus
Theorie, Empirie und Praxis, Miinster, S.61-82.

Senn, Bernard/Walser, Dagmar (2017). »Braucht der Islam eine Re-
formation«. Sendung auf Radio SRF (31.03.2017): https://www.srf.
ch/sendungen/kontext/braucht-der-islam-eine-reformation vom 01.
09.2017).

Weiss, Hilde (Hg.) (2007): Leben in zwei Welten. Zur sozialen Integ-
ration ausléndischer Jugendlicher der zweiten Generation, Wiesba-
den.

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religionstheoretische und
agyptologische Gedanken
zum Thema Gewalt

JAN ASSMANN

DER BEGRIFF » GLAUBEN«

Mit dem Exodus beginnt das Zeitalter des Glaubens. Lassen Sie mich
zunidchst diese beiden Begriffe, »Exodus« und »Glaube« erldutern. Mit
»Exodus« ist natiirlich nicht das historische oder mythische Ereignis
gemeint, das die Bibel um 1450 v.Chr. und die moderne Geschichtsfor-
schung meist um 1250 ansetzt, und von dem niemand sagen kann, wie
und ob iiberhaupt es stattgefunden hat. Gemeint ist die Erinnerung dar-
an, die im 2. Buch Mose literarisch ausgestaltet und religios kanoni-
siert wurde. Dieses erinnerungsgeschichtliche Ereignis féllt in die Zeit
des babylonischen Exils und der Wiedererrichtung des Tempels in Je-
rusalem. Es handelt sich um eine Epochenschwelle, die gekennzeichnet
ist einerseits durch die Katastrophe, den vollstindigen Untergang der
Konigreiche Israel und Juda, und andererseits durch die Neugriindung
Israels als Judentum (vgl. Assmann 2015).

Mit diesem Ereignis beginnt das Zeitalter des Glaubens, denn das
frithe Judentum wird zum Ausgangspunkt der »abrahamitischen« Reli-
gionen Judentum, Christentum und Islam, die auf Offenbarung und

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84 | JAN ASSMANN

Glauben gegriindet sind und sich iiber die ganze Welt ausgebreitet ha-
ben. Der Einwand liegt nahe, dass es »Glauben« doch in allen Religio-
nen gibt. In allen Religionen der Welt glauben doch die »Glaubigen«
an ihre jeweiligen Gottheiten. Das Zeitalter des Glaubens ist, so ver-
standen, doch so alt wie die Religion und die ist so alt wie der homo
sapiens. Wenn man den Begriff »Glaube« in einem so weiten Sinne
fasst, dann ist das richtig, aber dann verliert dieser Begriff auch alle
analytische Trennschirfe. »Glaube« im engeren Sinne gibt es nur, wo
es besondere Vorstellungen von Offenbarung, Transzendenz und
einem Bund zwischen Gott und Menschen gibt. Mit diesen Vorstellun-
gen kommt eine neue Form von Religion in die Welt und fiihrt das
Zeitalter des Glaubens herauf. Das christliche Europa lebte anderthalb
Jahrtausende im Zeitalter des Glaubens und kann in dieser Zeit als sein
explizitester, ausgepriagtester Exponent gelten. Seit dem 18. Jahrhun-
dert aber begann umgekehrt gerade in Europa dieses Zeitalter zu ver-
blassen und wiederum ist es eine Katastrophe vergleichbaren Ausma-
Bes, die beiden Weltkriege und der Holocaust, die imstande ist, ein
neues Zeitalter heraufzufiihren.

Glaube im strengen Sinne, sagte ich, gibt es nur, wo es Offenba-
rung gibt. Auch hier dréngt sich der Einwand auf, dass doch wohl alle
Religionen Formen von Offenbarung kennen. Alle Religionen kennen
doch Formen und Medien, in denen die Goétter den Menschen ihren
Willen kundtun und mit ihnen kommunizieren. Dazu gehdren etwa Op-
ferschau, Vorzeichen, Orakel und Trdume. Da gibt es aber einen wich-
tigen Unterschied zu beachten. Solche Offenbarungen geschehen im-
mer wieder und beziehen sich immer auf spezielle Situationen. Aufer-
dem sind sie meist vieldeutig und erfordern Techniken und Spezialis-
ten zu ihrer Deutung. Die Offenbarung, die ich meine, geschieht da-
gegen nur ein fiir alle Mal. Sie ist allumfassend, bezieht sich auf die
gesamte Lebenssituation des Einzelnen wie des Volks, und stellt das
Gott- und Weltverhiltnis der Gldubigen auf eine neue, ewig giiltige
Grundlage. Das ist die Art von Offenbarung, wie sie den Kindern Is-
raels am Sinai, den Christen in Bethlehem und den Muslimen in Mek-
ka und Medina zuteil wurde. Diese Art von Offenbarung kennen die

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION UND GEWALT | 85

anderen Religionen nicht, sie ist den »abrahamitischen Religionen«
eigentiimlich.'

Offenbarung in diesem Sinne setzt einen Begriff von Transzendenz
voraus, denn was hier offenbart wird, kommt nicht aus langer Erfah-
rung und alter Uberlieferung, sondern von auBen. Es ergibt sich nicht
aus dem gesunden Menschenverstand, sondern geht weit dartiber hin-
aus und will nicht erfahren und erforscht, sondern geglaubt werden.
Auch hier liegt wieder der Einwand nahe, dass doch alle Religionen
einen Begriff von Transzendenz kennen. Alle Religionen verehren
Gottheiten, die zwar kultisch erreicht werden koénnen, aber menschli-
cher Verfiigbarkeit entzogen und insofern transzendent sind. Transzen-
denz in dem engeren, prignanten Sinne jedoch, wie er dem neuen Be-
griff von Offenbarung zugrunde liegt, bedeutet AuBerweltlichkeit. Die-
sen Transzendenzbegriff kennen die anderen Religionen nicht, er ist
ebenso neu wie der Begriff der einmaligen, allumfassenden, alles
griindenden Offenbarung. Alle alten, vom biblischen Glauben an den
Einen Gott als heidnisch ausgegrenzten Religionen verehren in ihren
Gottheiten die kosmischen und natiirlichen Gewalten, von deren Gaben
und Gefahren sie sich abhéngig fithlen und denen sie ein Antlitz geben,
um mit ihnen in Verbindung treten zu kénnen. Auch die Offenbarun-
gen dieser Gottheiten bedienen sich innerweltlicher Phdnomene. Man-
che Religionen wie z.B. die altdgyptische, die babylonische und viele
asiatische Religionen dehnen Wesen und Macht bestimmter Gottheiten
iber den Kosmos hinaus aus, aber bestehen doch immer auf einer Kon-

1 In meinem Buch Exodus (2015) habe ich den neuen Begriff der Offenba-
rung als das eigentliche Thema des Buches Exodus herausgestellt, das dar-
in in fiinf Schritten entfaltet wird: (1) die Namensoffenbarung in der Szene
am brennenden Dornbusch (Kap. 3-6), die Machtoffenbarung in Form der
10 Plagen und des Meerwunders (Kap. 7-14), die Offenbarung von Bund
und Gesetz am Sinai, der Hohepunkt, auf den alles zulduft und auf den sich
alles Folgende bezieht (Kap. 19-24), die Offenbarung des Zeltheiligtums
(Kap. 25-31) und die Selbstoffenbarung Gottes als Versohnungsgestus
nach der Krise mit dem Goldenen Kalb (Kap. 32-34).

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86 | JAN ASSMANN

tinuitdt von Transzendenz und Immanenz in Formen innerweltlicher
gottlicher Belebung und Beseelung der Welt. Erst der biblische Schop-
fungsmythos trennt streng zwischen Gott und Welt und stellt Gott und
Welt als Subjekt und Objekt gegeniiber. Alle Gottlichkeit ist bei Gott,
die Welt ist nichts als sein Werk und alle Vorstellung und Anbetung
irgendwelcher innerweltlicher Figuren und Objekte ist kategorisch ver-
boten. Der Mensch soll die Schépfung verwalten, aber nicht anbeten.”
Uberweltlichkeit und AuBerweltlichkeit muss man daher auseinander-
halten. Uberweltlichkeit impliziert eine Kontinuitit zwischen Welt und
Gott, AuBerweltlichkeit dagegen radikale Diskontinuitét.

Dieser radikal auBerweltliche Gott® ist es, der sich der Welt und
den Menschen in einem Akt ein fiir alle Mal ergehender, alles mensch-
liche Leben auf eine vollig neue Grundlage stellender Offenbarung
zuwendet. Diese Offenbarung kommt von auBlen und hat daher einen
ganz anderen, vollig neuartigen Anspruch auf Wahrheit, Geltung und
Verbindlichkeit. Die kleinen Offenbarungen der anderen Religionen
erfordern in erster Linie Aufmerksamkeit, um nichts zu verpassen, was
an Vorzeichen, Orakeln und Triumen wichtig sein konnte. Die grofle
Offenbarung der biblischen Religion dagegen erfordert Gedéichtnis,
weil sie ein fiir alle Mal ergeht und von allen kommenden Generatio-
nen bewahrt und befolgt werden muss.

Der dritte Begriff, der fiir die Religionen im Zeitalter des Glaubens
konstitutiv ist, ist der des Bundes. Die groBe Offenbarung ergeht nicht
allen Menschen, sondern nur einem Kreis auserwéhlter Adressaten. Bei
der Urform dieses Offenbarungstyps ist es das auserwihlte Volk, das
JHWH aus Agypten befreit, um mit ihm einen Bund zu schlieBen. Zu

2 Dieses Prinzip wird im Bilderverbot (Dtn 5.8-9 = Ex 20.4-5) und im Motiv
des »dominium terrae« (Gen 1,28) eingescharft.

3 Zu dieser radikalen AuBlerweltlichkeit entwickelt sich die monotheistische
Gottesidee allerdings erst in Hellenismus und Spétantike, die das biblische
Gottesbild im Licht der griechischen Philosophie (Platon und Aristoteles)
deuten. Aber schon in der Bibel tritt Gott in immer groBere Distanz zur
Welt (vgl. Miles 1996).

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION UND GEWALT | 87

diesem Zweck ruft Gott das Volk an den Berg Sinai, um ihm dort sich
und die Gesetze zu offenbaren, auf die dieser Bund gegriindet sein soll
und deren Befolgung dem Volk dazu dienen soll, in aller Zukunft in
diesem ein fiir allemal fiir ewige Zeiten geschlossenen Bund zu ver-
bleiben. Der Bund kniipft ein Band zwischen dem aufBerweltlichen
Gott und dem auserwdhlten Volk, er stiftet gleichsam eine Enklave
auBBerweltlicher Heiligkeit in der weltlichen Welt. Der Einwand, der
sich hier aufdréngt, geht nicht etwa wie bisher dahin, dass doch alle
Religionen die Vorstellung eines Bundes zwischen Gott und Volk ken-
nen, sondern betont umgekehrt, dass diese Vorstellung exklusiv jii-
disch sei. Natiirlich wurzelt der Begriff des Bundes, hebriisch: b°rit,
fest in der jiidischen Tradition und ist von der Idee des auserwéhlten
oder heiligen Volkes, goj gadéosch, nicht zu trennen. Sein jiidisches
Spezifikum liegt in der zugleich religiésen und ethnischen Definition
der Zugehorigkeit. Jude ist, wer das Gesetz hilt und von Abraham ab-
stammt.

Der Bundesgedanke impliziert notwendigerweise das Prinzip der
Mitgliedschaft, das iiber Kriterien definiert ist. Zu diesen Kriterien ge-
hort in allererster Linie der Glaube, hebriisch: aemunah, arabisch:
aemaen, griechisch: pistis, lateinisch: fides, der soviel bedeutet wie das
feste Vertrauen auf die Bundeszusage Gottes, mit denen zu sein, die an
ihn glauben. Dieser prignante Begriff von Glauben ist anderen Reli-
gionen fremd und die Missionare hatten grofe Miihe, in anderen Spra-
chen ungefihre Aquivalente fiir diesen fremden Begriff zu erfinden. Im
Grunde musste selbst das griechische pistis von Paulus ziemlich umde-
finiert werden, um es als Wiedergabe von aemunah, dem Bundesver-
trauen, geeignet zu machen. Im Neuen Testament heifit »glauben« vor
allem an Christus glauben, d.h. glauben, dass Jesus von Nazareth der
Sohn Gottes und der »gesalbte« Erloser ist, denn darauf beruht im
Christentum der Bund. Im Judentum bildet neben der Abstammung
von Abraham das Beachten der Gesetze das Kriterium der Mitglied-
schaft im Bund. Christentum und Islam haben das ethnische Kriterium
der Abstammung aufgehoben und den Bund daher allen Menschen ge-
offnet. Geblieben ist das Kriterium des Glaubens an die Offenbarung,

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88 | JAN ASSMANN

fiir die Christen in Gestalt Jesu Christi, in dem das Wort Fleisch, d.h.
das Gesetz leibhaftiges, nachlebbares Vorbild geworden ist, und fiir die
Muslime an die Offenbarung des Korans durch den Engel Gabriel an
Mohammed.

Die Idee dieses Bundes bildet den Kern der neuen Religion, die
schon von Laktanz als so neuartig empfunden wurde, dass er dem la-
teinischen Wort re-ligio, von relegere, »wieder (und wieder) durchge-
hen, aufmerksam beachten«, eine neue Etymologie unterlegte und es
von einem Verb re-ligare »wieder-verbinden« ableitete und Religion
als die Wiederankniipfung des durch den Siindenfall gebrochenen
Bundes definierte. Das alte relegere von dem etwa Cicero, sicher zu
Recht, das Wort religio ableitete, bezieht sich genau auf die sorgfiltig
beobachtende Aufmerksamkeit, die die romische wie alle alten Reli-
gionen forderten und das neue religare bezieht sich ebenso prizise auf
die von der neuen geforderten Bewahrung der den Vitern zuteil ge-
wordenen Offenbarung im Gedéchtnis der Gldubigen (vgl. Laktanz
2011: 389).

RAHMUNGEN DER NEUEN RELIGIONSFORMEN

Die neue Religionsform zieht einen dreifachen Rahmen. Erstens grenzt
sie die Mitglieder des Bundes aus dem Rest der Menschheit aus. Der
hebrédische Begriff fiir die Bundesmitglieder, gahal, bedeutet soviel
wie »Vollversammlung« und wird im griechisch schreibenden Chris-
tentum als ekklesia, Volksversammlung, wiedergeben, wovon im Fran-
zbsischen église und im Italienischem chiesa mit der Bedeutung »Kir-
che« kommen. Das deutsche Wort »Kirche« kommt ebenso wie eng-
lisch »church« von kyriaké (oikos), »das Haus des Herrn« und bedeutet
dasselbe wie ekklesia. Die Versammlung der Glaubigen hat ihr Zent-
rum und ihren Inbegriff im Gotteshaus. Das Wort »Synagoge« fiir den
Ort des judischen Gottesdienstes kommt aus dem Griechischen und
heilt »Zusammenfiithrung«. Das arabische Wort fiir die Gemeinschaft
der Gliubigen ist "umma, das Wort fiir Moschee, arabisch Masdjid,

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION UND GEWALT | 89

heilt »Ort der Niederwerfung« (zum Gebet) und bringt dieselbe Idee
zum Ausdruck, dass Gottesdienst und Versammlung gleichbedeutend
sind. Die Glaubigen versammeln sich zum Gottesdienst. In allen Va-
rianten der neuen Bundesreligion sind Gotteshaus und Versammlungs-
haus der Glaubigen identisch. Nichts liegt der Idee des Tempels ferner,
in dem die alten Religionen ihren architektonischen Ausdruck finden.
Hier ist das Volk allenfalls in den Vorhof zugelassen und auch das nur
zu den hohen Festen. Der Tempel ist in erster Linie das Haus Gottes
und nicht des Volkes. Das gilt zunédchst auch fiir den jiidischen Tem-
pel. Die neue Religion gewinnt ihre eigentliche Form mit der Zersto-
rung des Zweiten Tempels und mit dem Auszug von Mekka nach Me-
dina.

Der zweite Rahmen, den die neue Religionsform zieht, wirkt nach
innen. Im Gegensatz zu den anderen, alten Religionen, die mit Kultur
identisch sind, bildet die neue Religion ein System, das auf eigenen
Gesetzen beruht und sich von anderen Systemen oder Sub-Systemen
der Kultur wie Recht, Politik, Wirtschaft, Kunst, Wissenschaft usw.
abgrenzt. So ist erst die neue Religion in der Lage, von ihrem eigenge-
setzlichen Standpunkt aus die Kultur zu kritisieren und im Grenzfall
sogar zu kontrollieren, indem sie sich die anderen Gebiete unterordnet
(vgl. Assmann 2016).

Einen dritten Rahmen zieht die neue Religionsform mitten durch
ihre Anhédnger. Das ist der Rahmen, aus dem der Mensch fallen kann,
wenn er ihre Gesetze bricht oder ihre Lehren verfehlt. Die Geschichte
des Goldenen Kalbs, die im Buch Exodus unmittelbar nach dem Bun-
desschluss stattfindet, stellt eine Art Urszene dieses Rahmenbruchs
dar. Lehren und Gesetze kennen alle Religionen, aber sie gelten dort
fiir die Priester, die sich durch Reinheit und Gelehrsamkeit aus der
Masse des Volkes abheben. Ebenso bilden auch die Tempel Enklaven
der Heiligkeit in der profanen Welt. In der neuen Religion gibt es zwar
noch gewisse Abstufungen, aber grundsitzlich sind alle Glaubigen in
den Lehren unterwiesen und zur Einhaltung der Gesetze, darunter
Reinheits- und Speiseregeln verpflichtet. Im Judentum und Islam fallt
man aus dem Rahmen, wenn man Schweinefleisch isst, im Islam zu-

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90 | JAN ASSMANN

dem, wenn man Alkohol trinkt; im Christentum gibt es andere Mog-
lichkeiten, aus dem Rahmen zu fallen, wie die mittelalterlichen Ketzer-
und Hexenprozesse sowie die bis heute geiibten Exkommunikations-
verfahren der katholischen Kirche zeigen.

Die drei Rahmen, mit denen sich die neue Religionsform umgibt,
machen sie von der Geschichte sowie von Staat, Herrschaft, Kultur,
Territorium, Tempel unabhéngig, indem sie das Leben der Gemein-
schaft auf die auBerweltliche, aulergeschichtliche Grundlage der Of-
fenbarung und des Glaubens stellen. Das ist, was die Juden im babylo-
nischen Exil aus der Katastrophe ihrer Geschichte, aus dem volligen
Zusammenbruch ihrer Welt gelernt haben. Aus dem Untergang haben
sie das Zeitalter des Glaubens heraufgefiihrt.

RELIGION UND GEWALT

Die drei Rahmen enthalten aber auch ein antagonistisches Moment, das
sich unter bestimmten historischen Umsténden in Richtung Intoleranz
und Gewalt radikalisieren kann. Damit komme ich zu dem in letzter
Zeit vieldiskutierten Problem eines mdglichen Zusammenhangs zwi-
schen Monotheismus und Gewalt (vgl. Schieder 2014). Der entschei-
dende Punkt hier ist nicht der Monotheismus als solcher, also der
Glaube an einen einzigen Gott, sondern die mogliche antagonistische
Aufladung der Rahmen, die sich aus der Struktur der neuen Religions-
form mit ihrer Griilndung auf den Ideen von Offenbarung, Bund, Treue
und Glauben ergeben.

In seinem in den 1790er Jahren entstandenen aber erst 1817 in den
Noten und Abhandlungen zum West-Ostlichen Diwan verdffentlichten
Essay »lsrael in der Wiiste« trifft Johann Wolfgang von Goethe fol-
gende bemerkenswerte Feststellung:

»Das eigentliche, einzige und tiefste Thema der Welt- und Menschengeschich-
te, dem alle iibrigen untergeordnet sind, bleibt der Konflict des Unglaubens und
Glaubens.« (Goethe 2000: 208)

am 14.02.2026, 18:10:20. o


https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION UND GEWALT | 91

Das gilt natiirlich nicht fiir alle Geschichte und alle Religionen, aber es
gilt fiir das Zeitalter des Glaubens und ist heute aktueller als je zuvor,
wo Europa sich von seiner einstigen Rolle als Hort des Glaubens zu
seiner neuen Bedeutung als Hort des Sdkularismus zu entwickeln be-
gonnen hat.

Was den dulleren Rahmen angeht, so fehlt ihm im Judentum von
Haus aus jede antagonistische Spitze. Er hat hier den Charakter der
Selbstausgrenzung. Durch die Bewahrung und Befolgung des Geset-
zes, das die Grundlage des zwischen JHWH und Israel geschlossenen
Bundes bildet, unterscheidet sich Israel unter allen Vélkern und »be-
zeugt« daher die Macht und Einzigkeit seines Gottes. »Ihr seid meine
Zeugen«, sagt Gott zweimal bei Deutero-Jesaja (43,10; 44,8). Diese
Zeugenschaft heilit hebrdisch Kiddusch Haschem »die Heiligung des
Namens (Gottes)« (vgl. Lenzen 2002). Das kann im Grenzfall dazu
fithren, fiir die Wahrheit Gottes eher zu sterben als das Gesetz zu bre-
chen. »Ich bin geboren und in die Welt kommen, sagt Jesus nach Jo-
hannes zu Pilatus, »dass ich die Wahrheit bezeuge«. Diese Wahrheit ist
das Reich, das nicht von dieser Welt ist, an das man nur glauben aber
nicht erforschen und beweisen kann. Die Mitglieder dieses Reichs bzw.
Bundes bezeugen den Bund, in dem sie nach seinen Gesetzen leben
und im Grenzfall fiir ihn sterben. Unser Wort »Maértyrer« kommt be-
kanntlich vom griechischen martys »Zeuge«.

Im Alten Testament hat die Unterscheidung zwischen Israel und
den Volkern, aus deren Kreis sich JHWH Israel erwéhlt hat, keine
polemischen Implikationen. Der Plural des hebrdischen Worts goy
»Volk«, goyim, heifit zugleich »Heiden«. Aber die goyim sind nicht
»Ungldubige«, sondern »Andersgldubige«, und dass sie an anderes
glauben, ist vollig in Ordnung, da sie ja nicht in den Bund berufen
sind. Auch fiir Vertrauen und Verstindigung mit den »Volkern« gibt es
bei aller selbstausgrenzender Wirkung des Gesetzes eine gewisse
Grundlage. So findet sich z.B. in der Bibel die Unterscheidung zweier
Begriffe von Gottesfurcht. Der eine lautet yir'at JHWH, die Furcht des
Herrn. Das ist die Gottesfurcht, von der es in Ps 111, 10 und Spr 9,10
heift, dass sie der Weisheit Anfang sei. » Timor Domini principium sa-

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92 | JAN ASSMANN

pientiae« — so steht es iiber den Eingidngen unendlicher Gymnasien.
Das bezieht sich auf die Bundes-interne, Offenbarungs-basierte Form
von Moral, die durch das Gesetz vorgeschrieben ist. Der andere Begriff
von Gottesfurcht lautet yir’at Elohim »timor Dei«, und dieser Begriff
wird auch auf Nichtisraeliten angewendet. So heiflit es von den dgypti-
schen Hebammen der Hebréer, dass sie Gott fiirchteten (Ex 2, 15-22,
vgl. Exodus, 1.39f) und von den Amalekitern, die die &dgyptische
Nachhut beim Marsch durch die Wiiste iiberfielen, umgekehrt, dass sie
keine Gottesfurcht hatten (Dtn 25, 17f.). Als Abraham beim Koénig von
Gerar, einem Kanaander, weilt, gibt er Sarah als seine Schwester aus,
weil er annimmt, dass es keine Gottesfurcht in diesem Lande gibt und
er daher um seiner Frau willen umgebracht werden konnte (Gen
20,11). Abraham setzte bei Auslidndern keine Gottesfurcht voraus und
wird Liigen gestraft. Das andere Konzept einer Vertrauensgrundlage
auBerhalb des Bundes ist der Bund, den Gott mit Noah, dem Uberle-
benden der Sintflut und daher dem Repréisentanten der gesamten
Menschheit schlieB3t. Darin verpflichtet sich Gott, nie wieder das Leben
auf der Erde durch eine Flut zu vernichten und verpflichtet die Men-
schen auf zwei Gebote:

»Allein esset das Fleisch nicht mit seinem Blut, in dem sein Leben ist!

Auch will ich euer eigen Blut, das ist das Leben eines jeden unter euch, richen
und will es von allen Tieren fordern und will des Menschen Leben fordern von
einem jeden Menschen. Wer Menschenblut vergiefit, dessen Blut soll auch
durch Menschen vergossen werden; denn Gott hat den Menschen zu seinem
Bilde gemacht.« (Gen 9,4-6)

In der Begriindung des Totungsverbots klingt das Motiv der universa-
len Menschenwiirde an: Gott hat den Menschen sich zum Bilde ge-
schaffen, und als ein Bild Gottes ist der Mensch heilig und unantastbar.
In dieser Form ist das noachidische Gebot auch heute noch die beste
Grundlage eines Weltethos. Der Sinn des Noah-Bundes ist die katego-
rische Verwerfung der Gewalt, sowohl auf Seiten Gottes als auch der
Menschen, aller Menschen. Fiir die Bibel gibt es also durchaus Moral

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION UND GEWALT | 93

aulerhalb der eigenen Religion. Die Grundlage der urspriinglichen,
wheidnischen« allgemeinen Ubersetzbarkeit bildete jedoch ein ganz
anderes Prinzip: die kosmische Immanenz der verschiedenen Gotthei-
ten. Sie alle wirkten in der Welt, die allen gemeinsam war. Der ent-
scheidende Punkt der neuen Religion war die Aufkiindigung dieser
Kontinuitidt von Gott und Welt. Der aulerweltliche Gott hat keinen
gemeinsamen Nenner mit den inner- und iiberweltlichen Géttern der
anderen.”

Eine Ausnahme gibt es allerdings bei der grundsétzlich unproble-
matischen Beziehung zwischen Israel und den Volkern: die Kanaaniter,
d.h. die Urbevolkerung des Gelobten Landes, das Israel nach dem Aus-
zug aus Agypten in Besitz nehmen soll. Von diesen Vélkern, hinter
denen sich offenbar nichts anderes verbirgt als die noch nicht zur neu-
en Religion des Bundes konvertierten Hebréer sehe ich hier erst einmal
ab. Problematisch wird die Unterscheidung zwischen Mitgliedern und
Nichtmitgliedern erst im Christentum und Islam, da diese Religionen ja
allen Menschen die Chance der Mitgliedschaft eroffnen und daher kei-
ne Andersgldubigkeit anerkennen. Jetzt werden die Andersglaubigen
zu Unglédubigen, die es fiir den Bund zu gewinnen und, was den Islam
betrifft, im Grenzfall auch zu vernichten gilt.

Wieder konnte man einwenden, dass ein Begriff von Identitdt und
ein Element von Abgrenzung allen Religionen eignet. Genau das ist
aber nicht der Fall. Dass die Griechen sich von den »Barbaren« ab-
grenzen, hat keinen religiésen Sinn, und dass im Alten Rom einmal
gewisse orientalische Kulte verboten wurden, hat mit 6ffentlicher Ord-
nung, aber nichts mit Glauben zu tun. Im Gegenteil: die alten Religio-
nen standen einander nicht als fremd und schon gar nicht als feindlich
gegeniiber. Die Gottheiten der einen galten als mit denen der anderen
korrelierbar, ja geradezu iibersetzbar und identifizierbar. Dass die An-
deren eine andere Religion besa3en und andere Gétter verehrten, bilde-

4 Das Prinzip der Ubersetzbarkeit und ihrer kosmischen Basis habe ich in
Moses der Agypter (1998, S. 73-82) als das Besondere der »heidnischen«
Religionen dargestellt.

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94 | JAN ASSMANN

te kein Element der Abgrenzung, sondern ganz im Gegenteil der Ver-
standigung. Nur auf dieser Grundlage konnte man ihnen vertrauen und
mit ihnen Vertriage schlie3en.

Das antagonistische und tendenziell polemische Element der neuen
Form von Religion hat seine historische Grundlage darin, dass sie in
thren drei wichtigsten Erscheinungsformen, Judentum, Christentum
und Islam, als eine Reformbewegung gegeniiber dlteren Traditionen
auftrat, die sie verteufelten und verfolgten, im Christentum, sobald es
als romische Staatsreligion an die Macht kam und im Islam von An-
fang an. Was das Judentum angeht, muss man sich von der Vorstellung
freimachen, es ginge auf Moses und den Auszug aus Agypten zuriick,
was man landldufig im 14. oder 13. Jahrhundert v.Chr. annimmt, oder
gar auf Abraham, den die Bibel iiber 400 Jahre frither ansetzt. Das ist
die erzdhlte Zeit, aber nicht die Zeit der Erzdhlung. Die hat man viel-
mehr zwischen 720 und 450 anzusetzen, mit dem Auftreten der ersten
religionskritischen Propheten Hosea und Amos, der josianischen Kult-
reform 622, dem babylonischen Exil und vor allem dem Wiederaufbau
des Tempels als dem Griindungsakt des frithen Judentums. Damit be-
ginnt das »Zeitalter des Glaubens«. Es sind die Israeliten, die es nach
iber hundertjahriger Unterdriickung durch die Assyrer und nach dem
vollstdndigen Zusammenbruch ihres Staates und dem Verlust von Land
und Tempel, im babylonischen Exil heraufgefiihrt haben. Die Religion
Alt-Israels war eine Religion wie alle anderen auch, schwach polythe-
istisch, mit JHWH als Nationalgott an der Spitze eines kleinen Pan-
theons und der Vorstellung eines iibernationalen Schopfergottes El.°
Das war die Tradition, die von einer radikal puritanischen Bewegung
wie man sie vor allem mit dem Deuteronomium verbindet reformiert
wurde. Die damit verbundene Gewalt und Polemik findet ihren Aus-
druck in den Passagen, die zu Vertreibung und Vernichtung der Ur-
einwohner des Landes, der Kanaaniter, aufrufen und jede Schonung
und Verstdndigung mit ihnen verbieten. Es handelt sich dabei um den

5 Zum Charakter der altisraelitischen Religion als einer archaischen oder

»priméren« Religion vgl. Lang 2002.

am 14.02.2026, 18:10:20. o


https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION UND GEWALT | 95

Hass gegen die eigene Vergangenheit, wie er fiir die Situation von
Konvertiten typisch ist (vgl. Exodus, 275-281; Keel 1995, 2002). Mose
und der Mythos vom Auszug aus Agypten sind narrative Symbole die-
ses revolutiondren Aktes einer Verwerfung des Bestehenden zugunsten
einer Neugriindung in Form einer Ordnung, die nicht im Gegebenen
und Tradierten, sondern in einer aulerweltlichen Offenbarung wurzelt.
Jesus und Mohammed kann man natiirlich nicht als narrative Symbole
bezeichnen. Sie sind historische Figuren, die gelebt und gewirkt haben.
Trotzdem wandeln sie unverkennbar in Moses® Spuren und im Hori-
zont des Glaubens, dessen Zeitalter nicht mit Abraham oder Moses,
sondern mit der Griindung des Zweiten Tempels beginnt, mit den frii-
hen Propheten und den Deuteronomisten als Vorldufern.

Zu den Vorldufern gehort aber ohne Zweifel auch Zarathustra. Wir
diirfen nicht vergessen, dass die persischen Koénige, die Israel aus Ba-
bylon befreiten, ihrem eigenen GroBreich als Provinz einverleibten und
bis zum Untergang des Perserreichs durch Alexanderregierten, Anhén-
ger des Zoroastrismus waren. Der Zoroastrismus deutet die Welt als
Schauplatz des Kampfes zwischen Ohrmazd und Ahriman, den Mach-
ten des Lichts und den Damonen der Finsternis, dem Prinzip des Guten
und dem Prinzip des Bdsen. Nachdem Ohrmazd die Menschen ge-
schaffen hat, sind sie zu Ahriman abgefallen. Zarathustra wurde dazu
berufen, sie zur Verehrung des Ohrmazd zuriickzufithren. Thm offen-
barte Ohrmazd die Gesetze der wahren und guten Religion. Die avesti-
schen Schriften, in denen diese Offenbarungen niedergelegt sind, sind
voll schirfster Polemik gegen die Anhinger des Ahriman, des Bosen
und Falschen.

Wirklich brisant wird diese Unterscheidung zwischen Mitgliedern
und Anderen, Glaubigen und Ungléubigen, im Horizont der Vorstel-
lungen von Weltende und Weltgericht (vgl. Assmann 2012). In den
christlichen Darstellungen des Weltgerichts, allen voran Michelangelos
Wandgemalde in der sixtinischen Kapelle, siecht man Jesus als Welten-
richter diese Unterscheidung verkorpern, indem er die Guten zur Rech-
ten ins Paradies einlddt und die Bosen zur Linken in die Holle schickt.
Beim Weltgericht am jiingsten Tag spricht und vollstreckt Gott das

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96 | JAN ASSMANN

Urteil, aber schon vorher, im Gang der irdischen Geschichte, kommt es
darauf an, sich auf die Seite des Guten, des Lichts und des Glaubens zu
stellen und fiir Gott gegen die Vertreter des Bdsen, der Finsternis und
des Unglaubens vorzugehen. In den zoroastrischen Schriften ist die
Vorstellung vom Endkampf zwischen Ohrmazd und Ahriman zentral,
im Koran begegnet das Motivs des Weltgerichts und der Abrechnung
mit den Gottesfeinden in fast jeder Sure, im Neuen Testament ist es
prominent vertreten in Mt 25 und der Offenbarung des Johannes, die
jidische zwischentestamentliche und auch die apokryphe christliche
Literatur ist voll von apokalyptischen Schriften. Die Unterscheidung,
die mit dem Zeitalter des Glaubens in die Welt kam, erfuhr im Helle-
nismus und in der Spétantike durch die Vorstellungen von Weltende
und Weltgericht eine enorme Verschirfung, die uns noch heute in zu-
nehmendem Malle zu schaffen macht, und die Zukunft nicht nur der
Religion wird davon abhédngen, in welchem MaBe es gelingt, das apo-
kalyptische Denken, das alle fundamentalistischen Bewegungen befeu-
ert, einzuddmmen.

DIE MOSAISCHE UNTERSCHEIDUNG

In meinem 1997 auf englisch und 1998 auf deutsch erschienenen Buch
Moses der Agypter habe ich die mit dem neuen Religionstyp in die
Welt gekommene Unterscheidung die »mosaische Unterscheidung«
genannt und als Unterscheidung zwischen wahr und falsch im Raum
des Religiosen verstanden (ausfiihrlicher hierzu: Assmann 2003). Mei-
ne These war, dass diese Unterscheidung dort bisher keinen Platz hatte,
dass die Vorstellung falscher Gotter und falscher Religionen in den al-
ten Religionen vollkommen undenkbar war und dass mit dieser Unter-
scheidung notwendigerweise eine gewisse Intoleranz gegeniiber dem
mit der eigenen Wahrheit als unvereinbar empfundenen Denken und
Handeln verbunden war. Inzwischen hat mich eine genauere Lektiire
der Bibel, insbesondere der Biicher Exodus bis Deuteronomium, dazu
gebracht, zwei Formen des alttestamentlichen Monotheismus zu unter-

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION UND GEWALT | 97

scheiden: den Monotheismus der Treue und den Monotheismus der
Wahrheit (vgl. Exodus, 106-119). Nur der Monotheismus der Treue
verdient das Adjektiv »mosaisch«, nur er ist eng mit dem Namen Mo-
ses verbunden. Kennzeichnend fiir diese Religionsform ist der Glaube
an einen einzigen Gott, aber in einer Welt, die man durchaus von vie-
len anderen Gottern bewohnt und beherrscht sieht. So jedenfalls er-
scheint sie in ihrer ersten, revolutiondren Form im Pentateuch und bei
den frithen Propheten. Der »Monotheismus der Wahrheit«, der keine
anderen Gotter als den Einen Schopfer von Himmel und Erde an-
erkennt, ist etwas anderes, das in der biblischen Welt erst mit den spa-
teren Propheten, Deuterojesaja, Jeremia und anderen sowie in anderen
biblischen Biichern der Perserzeit greifbar wird. Der Monotheismus
der Treue, der sich in einer Welt voller Gotter einem Einzigen, dem
Befreier aus der dgyptischen Knechtschaft, verbindet, ist das Urspriing-
liche und weiterhin Dominante. Dieser Befreiergott ist ein kategorisch
neuer Gott, kein Gott aus dem Kreis der polytheistischen Gotterwelt,
der sich auf Kosten aller anderen durchgesetzt hat, ebenso wie auch die
Religion im Zeitalter des Glaubens eine kategorisch neue Religion ist,
so viel sie dann auch vom Alten in sich aufgenommen hat.

Die Idee dieser neuen Religion des Gottesbundes taucht, wie schon
gesagt, erstmals bei den frithen Propheten Israels, Hosea, Amos und
Micha auf und wird dann im Babylonischen Exil und nach der Riick-
kehr nach Jerusalem kodifiziert und durchgesetzt. Die Erfahrung des
Durchbruchs zu etwas grundsétzlich Neuem wird im 2.-5. Buch Mose
als »Offenbarung« gedeutet und in einer Groflen Erzdhlung gestaltet,
die das Zeitalter des Glaubens fundiert. Sie liegt dem frithen Judentum
des II. Tempels und seinen drei Nachfolgern zugrunde: dem rabbini-
schen Judentum, dem Christentum, dem Islam und dann allen Religio-
nen, die sich seither an diesem Vorbild orientiert haben. Da die Offen-
barung, auf der diese Religionen griinden, ein fiir alle Mal ergangen ist
und alles darauf ankommt, ihre Botschaft zu fixieren und zu erinnern,
beruhen alle diese Religionen auf einem Corpus heiliger Schriften, die
gewissermaBen das Drehbuch darstellen, das von den Glaubigen in Le-
benspraxis umgesetzt werden muss. Es sind Religionen der schriftbe-

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98 | JAN ASSMANN

zogenen Erinnerung und Auslegung, im Gegensatz zu den heidnischen
Religionen, die auf Opferkult, Aufmerksamkeit und Divination beru-
hen.

Auf dem beschriebenen Komplex aus Offenbarung und Verhei-
Bung, Bund und Gesetz, Glaube und Treue beruht, was wir heute land-
laufig unter Religion verstehen. Es ist dieser Typus von Religion, der
seit dem 18. Jahrhundert mit der Aufkldrung in Europa zu verblassen
scheint. Seit der iranischen Revolution von 1979 jedoch spricht man
von einer »Wiederkehr der Religion«, die das westliche, mafigeblich
von Max Weber begriindete Modell einer Rationalisierung und »Ent-
zauberung« der Welt Liigen gestraft habe (vgl. Joas 2017). Statt sich in
einem unaufhaltsamen Prozess der Modernisierung, dem sich auf lange
Sicht keine Gesellschaft der Welt entziehen kénne, allméhlich aufzul6-
sen, hat in allen drei Religionen, die das Erbe des frithen Judentums
angetreten haben, Judentum, Christentum und Islam, die Religion in
Gestalt fundamentalistischer Bewegungen, die sich auf die heiligen
Schriften berufen, enorm an Einfluss gewonnen. Hier zeigt sich, dass
»die« Religion, die seit 40 Jahren »zuriickgekehrt« ist, ihre politische
Durchschlagskraft aus dem Monotheismus der Treue bezieht, der im
Zeitalter des Glaubens den Glutkern religidser Uberzeugungen gebildet
und sich als aufkldrungs- und sékularisierungsresistent erwiesen hat.
Der Erfolg dieser »Wiederkehr« beruht zu einem grofen Teil auf der
Allianz, den gerade diese Form von Religion mit der Politik eingegan-
gen ist. In Israel spielen die Ultraorthodoxen und die Fundamentalisten
im Parlament eine bestimmende Rolle, in USA haben die evangelika-
len Richtungen einen enormen Einfluss gewonnen und der Islam hat
seinen Charakter als eine politische Religion nie aufgegeben. Die Ge-
fahr eines »Monotheismus der Treue« liegt in der Moglichkeit, unter
bestimmten historischen Umstdnden wie Krieg, Kolonialisierung,
Unterdriickung, Ausbeutung, Demiitigung (man denke an die Moham-
med-Karikaturen) usw. in militantes »Eifern« umzuschlagen, das sich
auf entsprechende Vorbilder und Vorschriften in den heiligen Schriften
berufen kann.

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION UND GEWALT | 99

Demgegeniiber gilt es aber auch die GroBartigkeit und Strahlkraft
dieses auf Offenbarung und Glauben, Bund und Treue basierenden Re-
ligionstyps hervorzuheben. Sie liegt in der Befreiung aus den Zwéngen
»dieser« Welt, die er seinen Anhéngern verheiflt. Das erklért sich aus
den historischen Bedingungen seiner Entstehung, die von Unterdrii-
ckung, Versklavung, Verfolgung und Vernichtung bestimmt waren.
Die neue Religion versteht sich als die Griindungstat eines auerweltli-
chen Gottes, der in diese profane, von Machtgier bestimmte Welt einen
Bezirk auBerweltlicher Heiligkeit hinein gestiftet hat, so dass sich den
Menschen, die an ihn glauben, eine Sphéire alternativer Beheimatung
erschlieft und sie den Zwéngen dieser Welt nicht mehr vollstidndig
ausgesetzt sind. Orte besonderer Heiligkeit kennen vermutlich alle Re-
ligionen. Aber sie fithren sie nicht oder allenfalls hdchst selten auf
einen Akt gottlicher Stiftung zuriick wie die Stiftung des Bundes mit
seinem Zentrum, dem Tabernakel im Buch Exodus. Dieser geistige Be-
freiungsschlag hat jedoch auch eine Schattenseite. Die Abkehr von
»dieser Welt« kann Formen der Weltverachtung annehmen, die sich
bis zur Apokalyptik steigern konnen. Die Idee der Reinheit und Heilig-
keit kann sich zu einem Wert steigern, der alle anderen Werte des Le-
bens in dieser Welt wie Menschlichkeit und Frieden in den Schatten
stellt und weit hintansetzt. Schon im Hellenismus und in der Spatantike
erfuhr der Konflikt des Glaubens und Unglaubens durch die Vorstel-
lungen von Weltende und Weltgericht eine enorme Verschirfung, die
uns noch heute in zunehmendem Malle zu schaffen macht, und die Zu-
kunft nicht nur der Religion wird davon abhédngen, in welchem Male
es gelingt, das apokalyptische Denken, das alle fundamentalistischen
Bewegungen befeuert, einzudimmen.

VON DER NOTWENDIGKEIT, DEM SAKULARISMUS
RELIGIOSES GEWICHT ZU GEBEN

Erst im Zeitalter des Glaubens hat Religion jene Autonomie gewonnen,
die sie als ein unabhingiges System eigener Werte und Normen und

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100 | JAN ASSMANN

eine kritische Instanz gegeniiber Politik und Kultur aufbaut. Oft hat das
in der Geschichte zu einer Situation gefiihrt, in der sich die Religion al-
le anderen kulturellen Sphiren, Recht, Wirtschaft, Kunst, Wissen-
schaft, Politik unterworfen hat (vgl. Assmann 2016). In der islami-
schen Welt, aber auch in Israel und den USA nimmt diese Tendenz be-
drohlich zu. Hier wichst Europa als einer Heimat zivilgesellschaftli-
cher Freiheiten und Verpflichtungen eine wichtige Aufgabe zu. Nicht
gegen die, sondern im Bunde mit der Religion — wenn auch nicht un-
bedingt im Bunde mit der kirchlichen Orthodoxie — sind in Europa die
Wissenschaften und Kiinste zu einer einzigartigen Bliite gekommen,
die ohne die Impulse des Christentums, aber auch des Judentums und
des Islams gar nicht zu denken sind. Eine ideologisch oder religiés mo-
tivierte Kulturrevolution, wie sie die Welt oft genug heimgesucht hat,
gilt es unter allen Umstidnden zu verhindern. Die religiosen Fanatiker
wird man damit nicht iiberzeugen kénnen, dafiir aber vielleicht den
Widerstand der Zivilgesellschaft starken.

Der Gefahr fundamentalistischer, apokalyptisch inspirierter Welt-,
Kultur- und Lebensverachtung ldsst sich nur begegnen, indem sich die
»sdkulare«, zivilgesellschaftliche Welt darauf besinnt, dass auch ihr
immaterielle Werte, aller Sdkularisierung zum Trotz, heilig sind, wie
sie sich in dem einen, weit gefassten Begriff der Menschenrechte und
Menschenpflichten zusammenfassen lassen (vgl. Assmann 2017). Die-
se Werte sind aber nicht so weit entfernt von dem, worum es auch den
Religionen geht, soweit sie nicht fundamentalistischen und politischen
Verschirfungen und Radikalisierungen zum Opfer gefallen sind: Frie-
den, Gerechtigkeit und zumindest jene Formen von Freiheit, wie sie
sich aus dem Gedanken des Gottes- anstatt Menschendienstes ergeben.
Worauf es ankommit, ist nicht, die Religion zu sékularisieren, sondern
umgekehrt, dem Sdkularismus religioses Gewicht zu geben, indem wir
uns darauf besinnen, was uns auch jenseits des Horizonts des Glaubens
heilig ist (vgl. Joas 2017; Kiing 2012). Noch heute sto3t man immer
wieder auf die Ansicht, dass es keine Moral ohne den Glauben an Gott
und ein Weltgericht geben kann, dass die Guten belohnt und die Bosen
bestraft. Wer wiirde sich denn, so wird argumentiert, den moralischen

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION UND GEWALT | 101

Geboten unterwerfen, wenn er nicht géttliche Strafe fiirchten miisste?
Wer der Menschheit den Gottesglauben nimmt, stoBt sie in den Natur-
zustand eines Kampfes aller gegen alle zuriick. In Europa jedoch hat
der Glaube an die eine, einmalige, alles begriindende Offenbarung und
die Kirche als ihre von Gott eingesetzte Hiiterin seit der Aufkldrung
ihre ausschlieBende Geltungskraft eingebiifit. Die Idee einer »natiirli-
chen Religion«, die nicht auf Offenbarung, sondern auf Erfahrung be-
ruht und in ihren Grundziigen allen Menschen gemeinsam ist, gewann
seit dem 17. Jahrhundert immer mehr an Boden.

DIE AGYPTISCHE MA’AT:
MORAL VOR DEM ZEITALTER DES GLAUBENS

Fiir die Frage nach Moral und Verstindigung aulerhalb des Zeitalters
des Glaubens befindet sich der Agyptologe in einer besonderen Situa-
tion, denn er bezieht einen Standpunkt, der weit in der Vergangenheit
und der Heraufkunft des Zeitalters des Glaubens entsprechend weit
vorausliegt. Ich blicke also nicht nostalgisch zuriick auf dieses zu Ende
gehende Zeitalter, sondern von Agypten aus voraus auf seine Entste-
hung und suche zu verstehen, warum es gerade Agypten war, von dem
ausgezogen werden musste, um in das Zeitalter des Glaubens einzuzie-
hen. Das Alte Agypten stellt in der Tat die Gegenwelt dar zu der auf
Offenbarung, Bund und Glauben beruhenden Welt des frithen Juden-
tums. Darauf hier ndher einzugehen, fehlt die Zeit. Einen Punkt aber
mochte ich abschlieBend doch in aller Kiirze hervorheben. Das Bei-
spiel Agyptens zeigt, dass keineswegs — wie es von Theologen immer
wieder vertreten wird — erst mit den offenbarten Gesetzen des Bundes-
gottes die Moral in die Welt gekommen sei. Sie war von eh und je in
der Welt, aber nicht in der Form geoffenbarter Gebote, sondern in
Form in vielen Generationen gereifter und tradierter Erfahrung. Die
Idee der Gerechtigkeit war schon vorher da und daher kann man davon
ausgehen, dass sie auch nachher da sein wird, dass sie bzw. die Sehn-

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102 | JAN ASSMANN

sucht und die Suche nach ihr im Menschen angelegt ist und eine uni-
versale, trans-religidse und trans-kulturelle GroBe darstellt.

Der Zentralbegriff der altdgyptischen Religion ist Ma at, was wir
mit Wahrheit, Gerechtigkeit, Ordnung, Einklang mehr umschreiben als
iibersetzen. Ma’at ist eine gottliche Wahrheit, die aber durchaus von
dieser Welt ist und durch Erfahrung und Erziehung bestimmt und {iber-
liefert werden muss. Der Begriff Ma’at kommt unserem Begriff von
Religion als einer auf géttliche Stiftung gegriindeten Lebensordnung
vielleicht am néchsten. »Gott«, so heilit es in einem wichtigen dgypti-
schen Text, »hat den Konig (d.h. den Staat) auf Erden eingesetzt fiir
immer und ewig, um den Menschen Recht zu sprechen und die Gotter
(mit Opfern) zufriedenzustellen, um die Ma’at zu verwirklichen und
die Isfet (Liige, Unrecht, Zwietracht, Chaos) zu vertreiben.« Ma’at um-
fasst also Recht und Kult. Sie will nicht »geglaubt«, sondern gesagt
und getan werden. »Tu die Ma at, sag die Ma at«, so lautet das »scho-
ne Wort, das aus dem Munde des Re — des Sonnen- und Schopfergottes
— kamg, heiflt es in einem Text, der eine Abhandlung iiber die Ma’at
darstellt. Die Ma’at ist nicht einfach da, der Welt etwa als Weltord-
nung mit der Schopfung eingeschrieben, sondern muss im Kosmos
vom Sonnengott tiglich aufs neue gegen Widerstdnde durchgesetzt und
vom Konig auf Erden etabliert werden, damit der Mensch sie in seinem
Tun und Sagen verwirklichen kann.

Aus diesem dramatischen und performativen Charakter der Ma at
ergibt sich der Zusammenhang von Ma’at und Tugend. Unser Wort
»Tugend« hiangt mit »taugen« zusammen, es bezieht sich auf Taten, zu
denen man fahig, Aufgaben, denen man gewachsen ist, Pflichten und
Verantwortungen, die man iibernehmen kann. Ma ’at beruht nicht auf
Offenbarung, die geglaubt werden will, sondern auf in Generationen
gesammelter Erfahrung und Erziehung, die gehort, bewahrt, befolgt
und weitergegeben werden will. Die Ma’at ist zwar mit dem Schopfer-
und Sonnengott verbunden, aber nicht wie die Tora offenbart und in
heiligen Schriften kodifiziert. Was die Ma’at ist, wie sie gesagt und ge-
tan werden kann, muss in jeder Generation neu herausgefunden wer-
den. Der Staat (= der Konig) ist nur fiir die Rahmenbedingungen (Ge-

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION UND GEWALT | 103

richte u.a. Institutionen der Ordnung) zustindig. Alles andere miissen
die Weisen herausfinden, festlegen und lehren. Der Einzelne muss
durch Unterweisung dazu tauglich gemacht werden, die Ma’at im Tun
— als Gerechtigkeit — und im Reden — als Wahrheit — zu verwirklichen.
Beides aber, Ma‘at-gemdfles Tun und Ma‘at-gemdfles Reden, sind
Formen gemeinschaftsfordernden, solidarischen, Verbindung stiften-
den, »konnektiven« Verhaltens. Ma ‘at ist das Prinzip sozialer Konnek-
tivitidt. Als Siinde, dgyptisch Isfet, gilt alles, was diese Konnektivitét
zerstort. Liige gilt als Inbegriff sprachlicher Unsolidaritét, sprachlich
diskonnektiven Verhaltens, und Habgier gilt als Inbegriff handelnder
Unsolidaritdt, praktisch diskonnektiven Verhaltens. Der Liigner und
der Egoist schliefen sich nicht nur selbst aus der Gemeinschaft aus,
sondern sie zerstoren Gemeinschaft.

Dahinter steht ein Menschenbild, das im Prinzip der Konnektivitét
die Grundlage des Lebens iiberhaupt sieht. »Der Mensch lebt, wenn ein
anderer ihn geleitet« oder »der Mensch lebt, wenn sein Name genannt
wird« sind &gyptische Sprichworter, die dieses Menschenbild zum
Ausdruck bringen (vgl. Assmann 2000). Als Einzelner ist der Mensch
gar nicht lebensfahig bzw. kein Mensch im vollen Sinne. Erst in den
Konstellationen des gesellschaftlichen Lebens kann er sich als Mensch
verwirklichen. Was der Kirchenvater Tertullian von den Christen sag-
te, »fiunt, non nascuntur, Christiani« — Christen werden gemacht, nicht
geboren® — das gilt im Alten Agypten fiir den Menschen, d.h. fiir den
Agypter allgemein. »Menschen werden gemacht, nicht geboren«, und
die Morallehren dienen diesem Ziel. Sie wollen den Zogling zum Men-
schen machen, indem sie ihm die Tugenden vermitteln, die ihn zum
Tun und Sagen, zur aktiven und kommunikativen Herstellung von
Ma’at tauglich machen.

Mit dem Satz »Menschen werden gemacht, nicht geboren« wire
Rousseau gewiss nicht einverstanden. »Ist nicht die Absicht und Pra-

6 Tertullian, Apologeticus pro Chistianis, Kap. 18; vgl. Ptahhotep 41: »Nie-
mand ist weise geboren«, und »Man ist nicht weise von Geburt, sondern

wird weise«, Lucius Aenneus Seneca, Uber den Zorn, 2.10.6.

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104 | JAN ASSMANN

xis«, fragt etwa Sven Bade, »einen Menschen zu machen, d.h. ihn nicht
sich selbst entwickeln zu lassen, erstens eine Verletzung der Men-
schenwiirde und zweitens ein kontraproduktiver Eingriff, der durch die
Storung, die er erzeugt, erst reaktiv den Menschen »bdse« macht?«’ Das
entspricht der modernen, vor allem von Nietzsche und Freud vertrete-
nen Anthropologie, die in der Erziehung wie in der Kultur {iberhaupt
eine Art Zwangsjacke sieht, die den Menschen in seiner freien Entfal-
tung behindert. Demgegeniiber sind sich alle alten, antiken und tradi-
tionellen Erziehungslehren darin einig, dass der Neuling durch Erzie-
hung und Initiation, im Judentum und Islam z.B. durch Beschneidung,
im Christentum durch die Taufe, zum Menschen gemacht werden
muss. Die Auseinandersetzung liber diese Frage findet sich schon in
altdgyptischen Texten. Natiirlich empfindet das Kind die Erziehung als
Zwang und muss erst lernen, sie als Segen zu verstehen. Anders als
Nietzsche und Freud ging die altdgyptische Anthropologie davon aus,
dass es so etwas wie ein natiirliches Bediirfnis nach Erziehung gibt,
eine Art Bindungstrieb, einen Willen, dazuzugehoren, umso mehr, als
diese Zugehorigkeit in dgyptischem Verstdndnis mit VerheiBungen
eines ewigen Lebens verbunden war.

Das Besondere der dgyptischen Morallehren liegt darin, dass im-
mer die Todesschwelle mitgedacht ist. Die Lehren wollen den Zogling
nicht nur zu diesseitigem Erfolg verhelfen, zu einem guten, gelingen-
den Leben, sondern sie wollen ihm auch und vor allem {iber die Todes-
schwelle hinweg helfen, indem sie ihm eine Fortdauer im sozialen Ge-
déchtnis der Nachwelt und wo moglich auch im kulturellen Gedéchtnis
der Weisen sichern. Wer mit dem Tod nicht spurlos verschwinden will,
muss sich an die Ma 'at halten, die allein ein Leben nach dem Tode, im
Gedéchtnis der Nachgeborenen gewidhren kann. Ma at ist das Prinzip
der Bestéindigkeit oder — um es mit einem derzeit beliebten Begriff zu
bezeichnen — der »Nachhaltigkeit«. Das bringt ein Text in einem wun-
derbaren Bild zum Ausdruck. Die Ma’at nimmt den, der sie im Leben
verwirklicht hat, selbst an die Hand und geleitet ihn ins Totenreich:

7  Brieflich vom 30.6.2017.

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION UND GEWALT | 105

»Die Ma‘at aber wird ewig sein.

Sie steigt an der Hand dessen, der sie iibte, ins Totenreich hinab.

Er wird begraben und vereint sich der Erde;

sein Name aber wird nicht ausgel6scht werden auf Erden,

sondern man gedenkt seiner wegen der Tugend.« (Bauer B1, 307-311=B2, 72-
76; Assmann 2006: 113)

In der biblischen Ethik ist es, wie oben erwihnt, die Gottesfurcht (-
mor Domini), die den Anfang der Weisheit bildet, in der dgyptischen
ist es der Tod und die Sehnsucht, ihn zu iiberleben. Das GrofBartige an
dieser Idee ist, dass dieses Ziel nicht auf dem Weg einer personlichen
Erlésung gesucht wird, sondern auf dem Weg eines konsequenten Alt-
ruismus. Es handelt sich um eine »kommunikative« Ethik, die den
Menschen vor der spurlosen Vergénglichkeit rettet, indem sie ihn ein-
bindet in ein soziales und kulturelles Gedéchtnis. Der Gedanke an den
Tod ist der Ansporn zu einem moralisch verantwortungsvollen Leben.
Die wahre cura sui erfullt sich in der cura aliorum, in der Verantwor-
tung fiir die anderen, das Ganze.

EUROPA ALS WEGWEISER

Nach diesem Ausflug in die altdgyptische Ethik mochte ich abschlie-
Bend noch einmal auf den Anfang zuriickkommen, den Auszug aus
Agypten und den Einzug in das Zeitalter des Glaubens. Diese entschei-
dende Wende, die unsere heutige Welt noch immer prégt, erwuchs aus
der Erfahrung schwerster Katastrophe. 1945 befand sich Europa in
einer dhnlichen Situation wie die Juden im 6. Jahrhundert v.Chr. Zwei
Weltkriege, menschenverachtende Totalitarismen und der Holocaust
haben Europa in einen moralischen und materiellen Triimmerhaufen
verwandelt. Auch hier entstand aus der Katastrophe etwas Neues, das
geeignet ist, ein neues Zeitalter heraufzufiihren. So wie die Juden da-
mals Gefahr liefen, ihr Vertrauen in einen Gott zu verlieren, der sie
scheinbar so verlassen hatte, liefen die Europder 1945 Gefahr, ihren

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106 | JAN ASSMANN

Glauben an den Menschen zu verlieren, der sich als fdhig zu Verbre-
chen und Schandtaten von nie dagewesener Grausamkeit erwiesen hat-
te. Und wieder ereignete sich eine geradezu paradoxe Wendung, ein
Auszug aus der bisherigen Geschichte und der langsame, widerstandi-
ge, noch lange nicht voll bewiltigte Einzug in ein neues Zeitalter des
Glaubens, und zwar des Glaubens an den Menschen. Das, was den Ju-
den die Tora war, die Magna Charta eines Lebens im Bund mit Gott
und miteinander, in Frieden, Gerechtigkeit, Solidaritit und gegenseiti-
ger Achtung, das ist uns heute die Erkldrung der Menschenrechte, ge-
nauso utopisch, genauso eine paradoxale Intervention in den Lauf der
Geschichte, aber genauso dazu angetan, sich weltweit zu verbreiten
und ein neues Zeitalter heraufzufiihren, wenn es von einem starken
Glauben, diesmal nicht an Gott, sondern an den Menschen getragen
und mit aller Entschlossenheit ins Werk gesetzt wird (vgl. Assmann
2017).

Europa verstand sich frither, im Zeitalter des Glaubens, als ein Hort
des Glaubens, umgeben von Heiden, die es zu missionieren galt. Heute
hat sich das Verhéltnis umgekehrt. Europa, wie es von auflen, vom
fundamentalistischen Islam und evangelikalen Christentum Amerikas
gesehen wird, gilt als Hort des Unglaubens in Gestalt von Aufkldrung
und Sakularismus. Jetzt kommt es darauf an, Europa als Hort einer
neuen Lebensordnung auf der Grundlage der Menschenrechte als einer
neuen Magna Charta aufzubauen, als Sphire nicht des Unglaubens,
sondern eines neuen Glaubens an den Menschen und die Menschheit,
an die demokratischen, zivilgesellschaftlichen Freiheiten, Rechte und
Pflichten. In diesem neuen Zeitalter stehen sich dann Religion und S&-
kularitdt nicht mehr als Glaube und Unglaube gegeniiber, weil die
Werte der sdkularen Gesellschaft mit den Werten der Religionen — so-
weit sie auf Gerechtigkeit und Frieden abzielen — im Einklang stehen
oder zu bringen sind.

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION UND GEWALT | 107

LITERATUR

Assmann, Aleida (2017): Menschenrechte und Menschenpflichten. Auf
der Suche nach einem neuen Gesellschaftsvertrag, Wien.

Assmann, Jan (2016): Totale Religion. Urspriinge und Formen purita-
nischer Verschiarfung. Wien.

Assmann, Jan (2015): Exodus. Die Revolution der Alten Welt. Miin-
chen.

Assmann, Jan (2012): »Gotteszorn und Apokalypse. Uber den Ernstfall
totaler Religionen, in: Zeitschrift fiir Ideengeschichte VI/3, S. 67-
82.

Assmann, Jan (2006): Ma’at. Gerechtigkeit und Unsterblichkeit im Al-
ten Agypten, Miinchen.

Assmann, Jan (2003): Die mosaische Unterscheidung oder Der Preis
des Monotheismus. Miinchen.

Assmann, Jan (2000): »Der Eine lebt, wenn der andere ihn leitet<. Alt-
agyptische Konzepte konnektiven Lebens«, in: Hans Rudi Fischer/
Gunthard Weber (Hg.), Individuum und System. Fiir Helm Stierlin,
Frankfurt a.M. S. 147-161.

Assmann, Jan (1998): Moses der Agypter. Entzifferung einer Gedicht-
nisspur. Miinchen.

Goethe, Johann Wolfgang (2000): »Noten und Abhandlungen: Israel in
der Wiiste«, in: Ders., Werke, Bd. 2: Gedichte und Epen II (Ham-
burger Ausgabe), Miinchen, S. 207-224.

Joas, Hans (2017): Die Macht des Heiligen. Eine Alternative zur Ge-
schichte von der Entzauberung. Berlin.

Joas, Hans (2011): Die Sakralitdt der Person. Eine neue Genealogie der
Menschenrechte, Frankfurt a.M.

Keel, Othmar (2002): Kanaan — Israel — Christentum. Pladoyer fiir eine
yvertikale« Okumene, Franz Delitzsch-Vorlesung 2001, Miinster.
Keel, Othmar (1995): »Der zu hohe Preis der Identitdt oder von den
schmerzlichen Beziehungen zwischen Christentum, Judentum und
kanaandischer Religion«, in: Manfred Dietrich/Oswald Loretz

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108 | JAN ASSMANN

(Hg.), Ugarit. Ein ostmediterranes Kulturzentrum im Alten Orient
I, Miinster, S. 95-114.

Kiing, Hans (2012): Handbuch Weltethos. Eine Vision und ihre Um-
setzung. Miinchen.

Lactantius/Laktanz (Lucius Caelius Firmianus) (2001): Goéttliche
Unterweisungen in Kurzform. Eingeleitet, iibersetzt und erldutert
von Eberhard Heck und Gudrun Schickler, Miinchen/Leipzig.

Lang, Bernhard (2002): Jahwe, der biblische Gott. Miinchen.

Lenzen, Verena (2002): Jidisches Leben und Sterben im Namen Got-
tes. Studien tiber die Heiligung des gottlichen Namens (Kiddusch
HaSchem), 2. iiberarb. Aufl., Miinchen/Ziirich.

Miles, Jack (1996): Gott. Eine Biographie, Miinchen: Hanser.

Parkinson, Richard Bruce (1991): The Tale of the Eloquent Peasant,
Oxford.

Schieder, Rolf (Hg.) (2014): Die Gewalt des einen Gottes. Die Mono-
theismus-Debatte zwischen Jan Assmann, Micha Brumlik, Rolf
Schieder, Peter Sloterdijk und anderen, Berlin: Berlin University
Press.

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://de.wikipedia.org/wiki/Eberhard_Heck
https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Eberhard_Heck

Autorinnen und Autoren

Assmann, Jan (geb. 1938), Prof. em. fiir Agyptologie an der Universi-
tait Heidelberg und Honorarprofessor fiir allgemeine Kulturwissen-
schaft und Religionstheorie an der Universitit Konstanz. Themen-
schwerpunkte: Altidgyptische Religion, Literatur und Geschichte, Re-
zeption Agyptens in der westlichen Tradition, Friihgeschichte des
Monotheismus.

Baghdadi, Nadia, (geb. 1976), Dr. phil., Dozentin und Leiterin des
International Office im Fachbereich Soziale Arbeit an der FHS
St.Gallen, Hochschule fiir Angewandte Wissenschaften. Themen-
schwerpunkte: Migration, Islam in der Schweiz, Familie und Care.

Gerhardt, Volker, (geb. 1944), Seniorprofessor fiir Philosophie an der
Humboldt-Universitéit Berlin, Dr. h.c. phil. et theol. Publikationen u.a.:
Glauben und Wissen (2016), Der Sinn des Sinns (2014), Offentlichkeit
(2012), Partizipation (2007), Individualitdt (2000), Selbstbestimmung
(1999, 2. Aufl.: 2018)

Liessmann, Konrad Paul, (geb. 1953), Professor fiir Methoden der
Vermittlung von Philosophie und Ethik an der Universitdt Wien und
wissenschaftlicher Leiter des Philosophicum Lech. Themenschwer-
punkte: Asthetik und Kulturphilosophie, Bildungstheorie, Geschichte
der Philosophie im 19.Jahrhundert.

am 14.02.2026, 18:10:20. o



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[transcript]

Sighard Neckel et al.
Die Gesellschaft der Nachhaltigkeit

Umrisse eines Forschungsprogramms

Januar/2018, 150 Seiten, kart.,
14,99 €, ISBN 978-3-8376-4194-3,
Open Access, E-PDF/EPUB

B Nachhaltigkeit ist zu einem Leitbegriff des gesellschaftlichen Wandels geworden, mit
dem sich unterschiedliche Zielvorstellungen verbinden - sei es ein griiner Kapitalismus,
der auf dkologischer Modernisierung beruht, oder eine sozial-6kologische Transforma-
tion, die eine postkapitalistische Ara einlauten kénnte.

In dieser Programmschrift von Sighard Neckel und seinem Hamburger Forschungsteam
werden die gesellschaftlichen Dimensionen von Nachhaltigkeit aufgezeigt, aber auch die
Paradoxien, die mit einer nachhaltigen Entwicklung im globalen Kapitalismus verbunden
sind. Grundlegende soziologische Perspektiven auf Nachhaltigkeit sind ebenso Thema
wie Ausblicke in konkrete Felder einer kritisch-reflexiven Sozialforschung zu den gesell-
schaftlichen Konflikten um Nachhaltigkeit.

14.02.2028, 18:10:20.



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Philosophie

Andreas Weber
Sein und Teilen
Eine Praxis schépferischer Existenz

August 2017, 140 S., kart.

14,99 € (DE), 978-3-8376-3527-0

E-Book

PDF: 12,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3527-4
EPUB: 12,99€ (DE), ISBN 978-3-7328-3527-0

Bjorn Vedder
Neue Freunde
Uber Freundschaft in Zeiten von Facebook

Marz2017,200 S., kart.

22,99 € (DE), 978-3-8376-3868-4

E-Book

PDF: 20,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3868-8
EPUB: 20,99€ (DE), ISBN 978-3-7328-3868-4

Jiirgen Manemann

Der Dschihad und der Nihilismus des Westens
Warum ziehen junge Europaer in den Krieg?

2015, 136 S., kart.

14,99 € (DE), 978-3-8376-3324-5

E-Book

PDF: 12,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3324-9
EPUB: 12,99€ (DE), ISBN 978-3-7328-3324-5

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

14.02.2028, 18:10:20.



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Philosophie

Hans-Willi Weis

Der Intellektuelle als Yogi

Fiir eine neue Kunst der Aufmerksamkeit
im digitalen Zeitalter

2015,304 S., kart.

22,99 € (DE), 978-3-8376-3175-3

E-Book

PDF: 20,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3175-7
EPUB: 20,99€ (DE), ISBN 978-3-7328-3175-3

Franck Fischbach

Manifest fiir eine Sozialphilosophie

(aus dem Franzdsischen iibersetzt von Lilian Peter,

mit einem Nachwort von Thomas Bedorf und Kurt Réttgers)

2016, 160 S., kart.
24,99 € (DE), 978-3-8376-3244-6
E-Book: 21,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3244-0

Claus Dierksmeier

Qualitative Freiheit
Selbstbestimmung in weltbiirgerlicher Verantwortung

2016, 456 S., kart.

19,99 € (DE), 978-3-8376-3477-8

E-Book

PDF: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3477-2
EPUB: 17,99€ (DE), ISBN 978-3-7328-3477-8

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

14.02.2028, 18:10:20.



https://doi.org/10.14361/9783839441626
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Einleitung
	Figuren der Religionskritik und ihre Aktualität. Marx – Freud – Nietzsche
	Glauben und Wissen in den Wissenschaften
	Braucht es einen islamischen Luther?
	Religionstheoretische und ägyptologische Gedanken zum Thema Gewalt
	Autorinnen und Autoren

