
2.2 Konvivialität als erkenntnistheoretische Kategorie 63

ein normatives Leitbild, sondern auch einen Rahmen für eine gesellschaftliche 
Transformation setzen will. 

Die Rolle von Technik in Gesellschaften wird im ersten konvivialistischen Ma-
nifest kaum behandelt (Vetter / Best 2015). Illich ging davon aus, dass in einer 
hochtechnisierten Gesellschaft die Struktur der Werkzeuge (d.h. auch die Struk-
tur der Institutionen und sozio-technischen Infrastrukturen, wie man heute 
sagen würde) die Konvivialität einer Gesellschaft entscheidend bestimmt (Illich 
1973: 13). Das konvivialistische Manifest hingegen operiert sehr viel stärker klas-
sisch soziologisch: Demnach ist es die menschliche Organisierung in Vereinen, 
Genossenschaften oder Ähnlichem, die, orientiert an der Idee des Konvivialis-
mus, zu einer konvivialen Gesellschaft führen könne (Les Convivialistes 2014).8 

In meiner eigenen Untersuchung, die Technik fokussiert, sehe ich nicht zuletzt 
eine gute Möglichkeit, Illichs Ideen und deren Weiterentwicklung stärker in die-
sen Diskurs – den des Konvivialismus – einzuspeisen (s. auch: Vetter / Best 2015).

2.2 Konvivialität als erkenntnistheoretische Kategorie 

Nach diesem kursorischen Überblick werde ich nun einen stärker systematisie-
renden Weg einschlagen. Ich werde erneut auf die oben vorgestellten sowie auf 
weitere Werke zu sprechen kommen und sie ins Verhältnis zu anderen Theorie-
traditionen setzen. 

2.2.1 Ontologie und Erkenntnistheorie 

Konvivialität ist ein integraler Versuch, dem relational turn, der in den vergange-
nen knapp hundert Jahren verschiedene Bereiche der Wissenschaften verschie-
den tief erfasst hat, Rechnung zu tragen. Kern dieser Verschiebung war und ist 
das Abrücken von einer isolierten Entität mit festen Grenzen als Erkenntnis-
gegenstand hin zu einer Betrachtung der Beziehungen und Verbindungen zwi-
schen (ihrerseits als Verbindungen und Beziehungen konstituierten) Entitäten als 
Gegenstand der Analyse (Boisvert 2010: 58). Bei der Konvivialität nun handelt es 
sich um eine postmoderne Ontologie par excellence – um einen Erkenntnisrah-
men, der über die Moderne hinausgeht. 

Ausgehend von den Naturwissenschaften, insbesondere der Physik und der 
Biologie, stellte sich Mitte des 20. Jahrhunderts heraus, dass das mechanistische, 
das „baconistische“ Weltbild – wie es sich, beginnend im Mittelalter und vor al-
lem seit der Renaissance, in den europäischen Wissenschaften und Denkgebäu-
den herausgebildet hatte (Kornwachs 2013; Merchant 1987; Scheidler 2016) – für 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-007 - am 12.02.2026, 19:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Konvivialität64

viele Phänomene nicht zutreffend war. In der Quantenphysik wurde dies deut-
lich, als sich bei der Beobachtung kleinster Teilchen das Wesen des Beobachte-
ten als abhängig von den Beobachtenden erwies (Heelan 2016). Seither werden 
in verschiedenen Teilgebieten der Physik miteinander inkompatible Hypothesen 
über das Verhalten der Grundbausteine der Welt vertreten. Einige Naturwissen-
schaftler*innen zogen daraus die Konsequenz, sich ganz vom linearen Denken 
ab- und einem „holistischen“ Weltbild zuzuwenden (Capra et al. 2002; Dürr et al. 
2002). Ähnliche Überlegungen wurden in der Biologie angestellt: Symbiotische9 

Beziehungen, Ökosysteme und biochemische Symbiosen innerhalb von Organis-
men wurden als entscheidende Bausteine für das Leben konzeptualisiert – ganz 
im Gegensatz zur im 19. Jahrhundert entstandenen Darwin’schen Evolutionslehre 
(die Konkurrenz als Treiber setzte) (bspw. Margulis / Sagan 1997; Weber 2016). 

Inspiriert von diesen naturwissenschaftlichen Erkenntnissen bildete sich 
in der zweiten Hälfte des 20.Jahrhunderts das (transdisziplinäre) systemische 
Denken heraus, zunächst unter dem Dachbegriff der Kybernetik (Bateson 1988; 
von Foerster 1985). Ivan Illich äußerte die These, dass mit dieser Verschiebung im 
Denken und ihrer materiellen Konsequenz – der Durchsetzung des Computers 
im Alltag – das „instrumentelle Zeitalter“, das im 12. Jahrhundert begonnen habe, 
im ausgehenden 20. Jahrhundert zu Ende gegangen sei (Cayley / Illich 2005: 157 f.; 
Samerski 2016); abgelöst worden sei es durch das Zeitalter der Systeme: „We now 
consider the human being as a system, that is, as an extraordinarily complex ar-
rangement of feedback loops. And the fundamental characteristic of that system 
is to seek its own survival by maintaining an informational balance which keeps 
it viable.“ (Cayley / Illich 2010: 204) Illich folgerte daraus, dass Appelle, die auf 
moralische Einsicht des Individuums setzten, um Zustände zu verändern, obso-
let seien, da sich Individuen nicht mehr als getrennt von den Dingen wahrneh-
men würden, sondern als Teil eines Systems, als „Cyborg“; dabei zitiert er seinen 
Freund Heinz von Foerster, der schon in den 1970er Jahren von einem „man-dog 
system“ gesprochen habe, um einen Mann, der seinen Hund ausführt, zu bezeich-
nen (Cayley / Illich 2010: 204).10 Feministische Wissenschaftler*innen wie Judith 
Butler, J.K. Gibson-Graham und Friederike Habermann argumentieren, in Anleh-
nung an Judith Butler, dass gerade in der Verwobenheit des Individuums mit den 
bestehenden Strukturen ein alltägliches Subversionspotential des Queerings, des 
performativen Verschiebens dieser Strukturen liege (Butler 1991; Gibson-Graham 
2008; Habermann 2008).

In den Sozial- und Kulturwissenschaften äußerte sich der relational turn im 
Post-Strukturalismus (in den 1980er und 90er Jahren auch als Postmoderne be-
zeichnet), dessen zentrale Metapher das Rhizom, ein unterirdisches Wurzelge-
f lecht, ist und der alle Bedeutungen als letztlich kontingent begreift (Deleuze / 
Guattari 1997). Einerseits als politische Intervention gegen Essentialismen und 
ahistorische Zuschreibungen geschätzt, merkten Vertreter*innen aus feministi-

https://doi.org/10.14361/9783839453544-007 - am 12.02.2026, 19:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.2 Konvivialität als erkenntnistheoretische Kategorie 65

schen und postkolonialen Kontexten allerdings auch an, dass die in viele post-
moderne Ansätze eingebaute Ironie und radikale Dekonstruktion die Möglichkeit 
kritischer Theorie untergraben, weil die Möglichkeit emanzipatorischer Kämpfe 
ausgeschlossen oder dethematisiert werde (Braidotti 1994; Escobar 2012; Haraway 
1988; de Sousa Santos 2010). Aus der Position der Subalternen erweise sich eine 
theoretische Position, die auf den Status quo mit Ironie reagiert und die Mög-
lichkeit der Emanzipation negiert, als eine zynische, so de Sousa Santos. Daher 
betont der kolumbianische Anthropologe Arturo Escobar die Notwendigkeit 
konstruktiver („constructing“) Forschung: „[T]he limits that exist to the Western 
project of deconstruction and self-critique […] [make it] […] evident […] that the 
process of deconstructing and dismantling has to be accompanied by that of cons-
tructing new ways of seeing and acting“ (Escobar 2012: 16). Der Soziologe Sergio 
Costa nennt dieses Denken „post-dekonstruktivistisch“ (Costa 2016). Eine solche 
Forschung nimmt die Erkenntnisse der relationalen Wende in den Wissenschaf-
ten ernst, erkennt aber nicht relativistisch alles Wissen und alle Strukturen als 
legitime an, sondern erhebt im Gegenteil aus der eigenen Sprecher*innenposition 
heraus Ansprüche, übt Kritik und analysiert Zustände. Sie verweigert sich dem 

„Gott-Trick“; als solchen bezeichnet die nordamerikanische feministische Theore-
tikerin Donna Haraway die Annahme oder Behauptung eines Standpunktes des 
Nirgendwo, von dem aus man alles gleich gut sehen könnte (Haraway 1988). Zur 
Standpunktheorie schreibt die feministische Philosophin Rosi Braidotti:

„[T]hese feminist epistemologies […] take as their starting point the decline of the 
false universalism of patriarchal thinking, without falling into relativism. The fe-
minist post-modernist agenda is a radically materialist epistemology aimed at le-
gitimating political and theoretical action not with reference to universal values, 
but to specifically situated and therefore accountable positions. As Collins put it, 
quoting Haraway explicitly and Foucault implicitly: ‚As epistemological stances, 
both positivist science and relativism minimize the importance of specific location 
in influencing a group’s knowledge claim, the power inequities among groups that 
produce subjugated knowledges, and the strengths and limitations of partial per-
spectives‘ (Collins 1990: 235).“ (Braidotti 1994: 43)

Feministische Forschung – und damit stimme ich überein – will demnach ein-
greifen, einen politischen Standpunkt einnehmen, der sichtbar ist, für den die 
forschende Person also auch verantwortlich zeichnet: 

„I am arguing for politics and epistemologies of location, positioning, and situating, 
where partiality and not universality is the condition of being heard to make ratio-
nal knowledge claims. These are claims on people’s lives. I am arguing for the view 
from a body, always a complex, contradictory, structuring, and structured body, 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-007 - am 12.02.2026, 19:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Konvivialität66

versus the view from above, from nowhere, from simplicity. Only the god trick is 
forbidden.“ (Haraway 1988: 589) 

Aus einer postkolonialen Perspektive entwickelte der portugiesische Anthropo-
loge Boaventura de Sousa Santos den Begriff „oppositioneller Postmodernismus“, 
der an diese feministischen Erkenntnistheorien anschließt, und den er wie folgt 
definiert: 

„Oppositional postmodernism shares the following with the dominant conceptions 
of postmodernism: critique of universalism, the linearity of history, hierarchical to-
talities, and master narratives; emphasis on plurality, heterogeneitiy, margins or 
peripheries; constructivist, but not nihilist or relativist, epistemology. […] Rather 
than renouncing collective projects, I propose a plurality of collective projects, ar-
ticulated in non-hierarchical forms by translation procedures, to replace the for-
mulation of a general theory of social change. Rather than celebrating the end of 
utopia, I propose realistic, plural and critical utopias. Rather than renouncing social 
emancipation, I propose to reinvent it. In lieu of melancholy, I propose tragic opti-
mism. In lieu of relativism, I propose plurality and the construction of an ethics from 
below. In lieu of deconstruction, I propose a postmodern critical theory, thoroughly 
reflective but immune to the obsession of deconstructing its own resistance. In 
lieu of the end of politics, I propose the creation of subversive subjectivities by pro-
moting the passage from conformist action to rebellious action. In lieu of acritical 
syncretism, I propose mestizaje or hybridization, fully aware of the power relations 
that intervene in the process, that is, looking into who or what gets hybridized, in 
what contexts and with what purposes.“ (de Sousa Santos 2010: 228, Hervorh. A.V.)

Gegen den modernen Universalismus und den postmodernen Relativismus des 
Anything-goes gleichermaßen bringt de Sousa Santos eine zu erschaffende Ethik 
von unten („ethics from below“) als ethische Leitlinie ins Spiel. Diese Ethik kann, 
so interpretiere und nutze ich seinen Vorschlag für meine Forschung, in ref lek-
tierter wissenschaftlicher Auseinandersetzung mit den verschiedenen Alltags-
moralen alltäglicher Menschen entstehen. 

Der argentinische Literaturwissenschaftler Walter Mignolo stellt – aus einer 
dekolonialen Perspektive erkenntnistheoretischen Ungehorsams („epistemic di-
sobedience“) – der universalistischen Sichtweise eine „pluri-versalistische“ ent-
gegen (Mignolo 2011, 46): 

„[D]ecolonial thinking is, then, thinking that de-links and opens […] to the possibi-
lities hidden (colonized and discredited, such as the traditional, barbarian, primi-
tive, mystic, etc.) by the modern rationality that is mounted and enclosed by cate-

https://doi.org/10.14361/9783839453544-007 - am 12.02.2026, 19:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.2 Konvivialität als erkenntnistheoretische Kategorie 67

gories of Greek, Latin, and the six modern imperial European languages.“ (Mignolo 
2011: 46)

Der französische Philosoph Bruno Latour nennt seine eigene Perspektive dezi-
diert „nicht-modern“: Die Behauptung, Wirklichkeit sei vollkommen objektiv zu 
erfassen, sei genauso absurd wie die, dass sie eine reine Konstruktion sei. Beide 
Extreme seien Ergebnis desselben bei Descartes wurzelnden Missverständnisses 
europäischer Philosophie, die den Geist aus der eigenen Körperlichkeit entbette 
(Latour 2008). Die durchaus relativ genau zu erfassende Wirklichkeit liege in viel-
fältigen Kollektiven, bestehend aus menschlichen und nicht-menschlichen Ak-
tanten (ebd.). In Convivialism: A Philosophical Manifesto wird Boisvert (2010) Latour 
als Beispiel für einen jener Denker*innen nennen, die das Relationale als eigent-
liches Erkenntnismoment begreifen. 

Konvivialität als Konzept, das Relationalitäten fokussiert, ist also in den brei-
ten Kontext eines ontologischen und erkenntnistheoretischen Umdenkens in 
den Wissenschaften eingebettet. Ob dieses Umdenken nun „oppositionelle Post-
moderne“, „nicht-modern“ oder „post-dekonstruktivistisch“ genannt wird, kann 
beruhigt unter „humanistische Science Wars“ (Latour 2008: 33) abgeheftet wer-
den. Konvivialität verstehe ich jedenfalls als Begriff, der jenseits der modernen 
Gegensatzpaare operiert. In diesem Sinne ist Konvivialität manchen indigenen 
amerikanischen und australischen Ontologien11, die nicht grundsätzlich zwi-
schen „Natur“ und „Zivilisation“ unterscheiden – zum Beispiel konzeptualisiert 
Descola Produktion in einigen amazonischen Gesellschaften als Beziehung zwi-
schen Menschen und sozialen und kulturhaltigen Dingen, Pf lanzen oder Tieren 
(Descola 2011: 453 ff.) –, näher als modernen europäischen. Wichtig ist mir her-
vorzuheben, dass die Negierung dieser kategorialen Unterscheidung nicht mit 
Biozentrismus zu verwechseln ist, der nämlich aus einem hypothetischen Stand-
punkt der Natur argumentiert – und damit nur auf die andere Seite der Dicho-
tomie wechselt. Ein konvivialer Standpunkt ist insofern per se anthropozentrisch, 
als er von Menschen formuliert wird; allerdings geschieht dies im Wissen um die 
Relationen zwischen Menschen, zu und zwischen anderen lebendigen Wesen, un-
belebten Dingen sowie den dazwischen liegenden Entitäten – und vor allem in 
Verantwortung und Fürsorge für diese Verbindungen (zur Fürsorge s. Kap. 2.3.1). 
Im Sinne eines verorteten Wissens verstehe ich meine Forschung als Möglichkeit, 
aus einem – meinem – Standpunkt heraus mit der spezifischen Art und Weise, 
wie ich die Begriffe Konvivialität und konviviale Technik konzipiere, zu Wissen 
um die Verbindungen zwischen den Dingen beizutragen. Was diese Grundhal-
tung der Konvivialität – Relationalität – bezüglich der Anthropologie bedeutet, 
kläre ich im folgenden Abschnitt. 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-007 - am 12.02.2026, 19:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Konvivialität68

2.2.2 Relational wo*man als Figur einer relationalen Anthropologie 

Konvivialität kann als anthropologisches Konzept, das ein bestimmtes Menschen- 
und Gesellschaftsbild vertritt, betrachtet werden. Das Menschenbild der Konvi-
vialität konstituiert den Menschen als interdependent12, als sich in Beziehungen 
befindend und sich durch diese Beziehungen entwickelnd; ich übersetze den Be-
griff Interdependenz hier vorläufig mit Verbundenheit, auch wenn dies nicht sei-
nem gesamten Bedeutungsumfang entspricht. Mein Verständnis von Konviviali-
tät basiert auf drei Säulen, die ich im Folgenden näher ausführen werde: 

1.	 der Kritik am homo oeconomicus als grundlegender Figur der Sozial- und Wirt-
schaftswissenschaften (Egan-Krieger 2014; Gottschlich 2016; Habermann 
2008);

2.	 feministischen Konzeptionen, die ausgehend vom Begriff der Sorge Men-
schen als grundsätzlich auf andere angewiesen betrachten, und eine „onto-
logische Relationalität“ (Braidotti 2014) zugrunde legen (Biesecker et al. 2012; 
Gottschlich/Katz 2020; Praetorius 2015; Tronto 2013);

3.	 kulturanthropologischen Überlegungen zu Reziprozität und Gabe (Adloff / 
Mau 2005; Caillé 2010; Graeber 2012; Mauss 1990; Sahlins 1972).

Diese Ideen bündle ich in der Figur relational wo*man als anthropologische Grund-
figur konvivialen Denkens. 

Der homo oeconomicus oder rational man ist eine Grundfigur der neo-klassi-
schen Wirtschaftswissenschaften (Biesecker / Kesting 2003: 125–131). Er ist eine 
fiktive Person, deren Handlungen stets auf die Maximierung des eigenen Nut-
zens gerichtet sind und die indifferent ist gegenüber dem Wohl anderer Men-
schen (ebd.). Auf dieser Figur basieren die meisten ökonomischen Modelle. Sie hat 
ihren Ursprung im 17. und 18. Jahrhundert – in der Ethik des Utilitarismus, in der 
Wirtschaftstheorie von Adam Smith und in den philosophischen Vertragstheo-
rien. Der Kulturanthropologe David Graeber schreibt über diese Vertragstheorien 
sehr launig als 

„eigenartige Vorstellungen liberaler Philosophen wie Thomas Hobbes, John Locke 
oder Adam Smith über den Ursprung der menschlichen Gemeinschaf t als einer 
Ansammlung von 30- oder 40-jährigen Männern, die anscheinend voll entwickelt 
der Erde entsprungen sind und dann entscheiden müssen, ob sie sich gegenseitig 
umbringen oder Biberfelle zu tauschen beginnen sollen“. (Graeber 2012: 221) 

Die Vertragstheorien postulieren einen wie von Graeber beschriebenen Ur- oder 
Naturzustand, in dem die Menschen sich für Geldwirtschaft und einen Staat ent-
schieden hätten, um das Alltagsleben zu befrieden. Auf diese Art der Begründung 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-007 - am 12.02.2026, 19:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.2 Konvivialität als erkenntnistheoretische Kategorie 69

stützte noch in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts John Rawls seine ein-
f lussreiche Theorie der Gerechtigkeit: unter dem „Schleier der Unwissenheit“, der 
gekennzeichnet sei von der absoluten Einsamkeit des Individuums, ohne jegli-
che Verbindungen oder Verpf lichtungen zu anderen, werde über die Verfasstheit 
einer Gesellschaft entschieden (Rawls 1971). Menschen werden dabei als einsame, 
emotionslose, erwachsene, gesunde Männer imaginiert.13 In dieser Imagination 
gibt es niemanden, der geboren wird, Pf lege braucht oder Beistand beim Sterben, 
ganz zu schweigen davon, dass jemand kochen, waschen oder aufräumen müsste. 
Konvivialität positioniert sich dezidiert gegen diese Figur, so heißt es im konvi-
vialistischen Manifest:

„[V]orrangig ist es, die Entwicklung der Geistes- und Sozialwissenschaf ten sowie 
einer politischen und Moralphilosophie zu fördern, die endgültig gegen den Virus 
des rein Ökonomischen geimpf t und endlich in der Lage sind, im menschlichen 
Wesen entschieden etwas anderes zu sehen als einen bloßen homo oeconomicus, 
und sich somit der Probleme in ihrem ganzen Ausmaß bewusst zu werden, die der 
legitime Wunsch aller Menschen nach einer gerechten Anerkennung unweigerlich 
hervorruf t.“ (Les Convivialistes 2014: 57)

Konvivialität korrespondiert mit einer feministischen Ökonomie, die den Begriff 
der Reproduktion oder der Care-Arbeit als zentral setzt, etwa im Konzept des 
Vorsorgenden Wirtschaftens (Biesecker 2000; Praetorius 2015). Das Netzwerk 
Vorsorgendes Wirtschaf ten und weitere feministische Theoretiker*innen entwi-
ckelten damit einen Begriff der Wirtschaft, der von der Sorge um das Lebendige 
ausgeht und diese als Zentrum jeglichen Wirtschaftens versteht. Dazu zählen vor 
allem Nahrung produzieren und zubereiten, Kinder versorgen, Bekleidung her-
stellen, Behausung für Menschen und mit ihnen lebende Tiere schaffen (Benn-
holdt-Thomsen / Mies 1997; Biesecker 2000; Kratzwald 2014; Praetorius 2015). 
Wiederum im konvivialistischen Manifest heißt es: 

„Ein sinnvoller Ausgangspunkt ist die Annahme, dass das Wohl aller über den Auf-
bau einer Gesellschaf t der ‚Fürsorglichkeit‘ (care) und die Entwicklung einer öf-
fentlichen Politik führt, die die Arbeit für andere wertschätzt und diejenigen för-
dert, die sich Aufgaben der Fürsorge widmen. Die Fürsorglichkeit – die historisch 
vorrangig den Frauen zufiel – ist eine Angelegenheit aller Menschen, weil sie das 
of fenkundigste Zeichen der Tatsache ist, dass keiner sich allein entwickelt und wir 
alle voneinander abhängig sind.“ (Les Convivialistes 2014: 57)

Ich bezeichne die Grundfigur dieses Wirtschaftsverständnisses, wie es in besag-
ten feministischen und konvivialistschen Ansätzen zu finden ist, als relational 
wo*man, um deutlich zu machen, dass Menschen darin als grundsätzlich auf-

https://doi.org/10.14361/9783839453544-007 - am 12.02.2026, 19:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Konvivialität70

einander bezogen und angewiesen gedacht werden (Mol et al. 2011; Praetorius 
2015).14 Während also der rational man als zentrale Denkfigur der kapitalistischen 
Lebensform (Jaeggi 2013) vom Einzelnen ausgeht und Menschen als isolierte We-
sen betrachtet – weshalb es immer ein Rätsel und erklärungsbedürftig bleibt, wie 
überhaupt Gemeinwesen zustande kommen angesichts der angenommenen Ver-
einzelung –, existiert ein*e relational wo*man grundsätzlich in gestaltbaren Be-
ziehungen. Im Gegensatz zum methodologischen Individualismus des homo oe-
conomicus fußt Konvivialität also auf einem methodologischen Relationalismus. 

Diese Übereinstimmungen mit der feministischen Anthropologie wurden 
bislang in der Diskussion um Konvivialität wenig beleuchtet. Bezug genommen 
wird beim Menschenbild vor allem auf die Theorien zur Gabe von Alain Caillé, 
der Mauss’ Gedanken zum Gabentausch weiterdenkt (Caillé 2010). Marcel Mauss 
untersuchte in seinem Anfang des 20. Jahrhunderts entstandenen Essay (anhand 
von diversem ethnographischem Material, das er auswertete) die Gabe als „totale 
soziale Tatsache“, die im Zyklus aus Geben, Annehmen und Erwidern das Grund-
gerüst der Sozialität „primitiver“ Gesellschaften bilde (Mauss 1990). Mauss trieb 
durchaus nicht nur die wissenschaftliche Neugier an, sondern auch ein politi-
sches Interesse: Mauss war Anhänger der Genossenschaftsbewegung, die einen 
Weg wirtschaftlicher Entwicklung jenseits von Kapitalismus versus Sozialismus 
anstrebte, nämlich den der freien Produktions- und Konsumkooperativen (Grae-
ber 2004: 17). Indem Mauss die Gabe als Grundlage menschlicher Gesellschafts-
fähigkeit analysiert, wird eine freie Assoziation der Bürger*innen, die nicht von 
staatlichen oder marktlichen Zwängen dominiert ist (Mauss 1990), plausibel. 
Caillé entwickelt den Mauss’schen Ansatz in diesem Sinne weiter. In dem Schema, 
das er entwirft, sind die Beziehungen zwischen Menschen nicht auf Eigennutz 
zurückzuführen, daher die Bezeichnung anti-utilitaristisch. Modellhaft unter-
scheidet er vier Motive – in Form zweier Gegensatzpaare –, auf denen die durch 
die Gabe vermittelten menschlichen Handlungen beruhten und die nicht inein-
ander überführbar seien:15 Eigeninteresse einerseits, Interesse für andere („ai-
mance“; in früheren Versionen auch: „Vergnügen“) andererseits; Verpf lichtung 
einerseits, Spontaneität und Freiheit (in älteren Versionen auch: „Kreativität“, 

„Fruchtbarkeit“) andererseits (Caillé 2010: 217). 

Motivationen der Gabe.

Grafik: Caillé 2010: 202.

Verpf lichtung

Interesse (Geben, Annehmen, 
 Erwidern)

→ Vergnügen

Spontaneität

↑
←

↓

https://doi.org/10.14361/9783839453544-007 - am 12.02.2026, 19:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.2 Konvivialität als erkenntnistheoretische Kategorie 7 1

Ob diese vier Motive menschliches Handeln hinreichend beschreiben und ob der 
Versuch, dafür ein Set an Kriterien zu definieren, grundsätzlich zielführend ist, 
diesen Fragen will ich an dieser Stelle nicht nachgehen. Was wichtig ist an Mauss’ 
Modell und womit ich übereinstimme, ist Folgendes: dass der Zyklus aus Geben, 
Annehmen und Erwidern auf einer Vielfalt an Motivationen beruht, die mit der 
Art der Beziehungen zu (bestimmten) anderen Menschen zu tun haben. In die-
sem Sinne entspricht sein Modell der Figur relational wo*man, und nicht der des 
rational man.

Mauss (und daran anknüpfend Caillé) war nicht der Einzige, der einen anth-
ropologischen Relationalismus beschrieb, auch beim amerikanischen Prozess-
philosophen Alfred North Whitehead findet sich dieser Ansatz; darauf wies Bar-
bara Muraca bereits 2010 hin, Frank Adloff beschäftigte sich einige Jahre später 
ausführlicher damit (Adloff 2016; Muraca 2010: 359 ff.). Muraca macht aber auch 
darauf aufmerksam, dass die Bezugnahme auf Verbindungen alleine noch keinen 
normativen Gehalt bedingt, sondern dass es dafür einer normativen Positionie-
rung bedarf:

„Bisher wurde gezeigt, dass die ethische Frage in den Gefühlen der Interdependenz 
und in der daraus entspringenden Empathie wurzelt.16 Solche Gefühle gewinnen 
an kritischer Relevanz mit der Rechtfertigungsanforderung bei der Inanspruch-
nahme von Leben.17 Auf der Basis von Moralintuitionen und -gefühlen werden in 
den verschiedenen Epochen menschlicher Kultur unterschiedliche Modelle für 
Moralkodizes entwickelt, die jeweils die für diese Epoche relevanten moralischen 
Intuitionen widerspiegeln sollen. […] Sie sind ständig of fen für eine Verbesserung 
und Reformulierung […]. Die Entwicklung von Moralkodizes ist so verhandlungs-
of fen und historisch abhängig.“ (Muraca 2010: 139).

Daran anknüpfend geht es in diesem Buch ganz zentral darum, einen Moralkodex 
für den Umgang mit Technik zu entwickeln – einen Moralkodex, der der Inter-
dependenz im Sinne von Konvivialität verbunden ist und der auf realen Vorstel-
lungen und Umgangsweisen realer heutiger Menschen mit Technik beruht. Die 
Konstituierung eines Moralkodexes konvivialer Technik lässt sich vielleicht ana-
log zum sogenannten ökologischen Fußabdruck verstehen: Indem der Blick auf 
gewisse Zusammenhänge, die moralisiert werden können, gelenkt wird, wird ein 
anderes Verständnis der Welt, ein anderes Imaginäres geschaffen. 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-007 - am 12.02.2026, 19:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

