2.2 Konvivialitat als erkenntnistheoretische Kategorie

ein normatives Leitbild, sondern auch einen Rahmen fir eine gesellschaftliche
Transformation setzen will.

Die Rolle von Technik in Gesellschaften wird im ersten konvivialistischen Ma-
nifest kaum behandelt (Vetter / Best 2015). Illich ging davon aus, dass in einer
hochtechnisierten Gesellschaft die Struktur der Werkzeuge (d.h. auch die Struk-
tur der Institutionen und sozio-technischen Infrastrukturen, wie man heute
sagen wiirde) die Konvivialitit einer Gesellschaft entscheidend bestimmt (Illich
1973: 13). Das konvivialistische Manifest hingegen operiert sehr viel stirker klas-
sisch soziologisch: Demnach ist es die menschliche Organisierung in Vereinen,
Genossenschaften oder Ahnlichem, die, orientiert an der Idee des Konvivialis-
mus, zu einer konvivialen Gesellschaft fithren kénne (Les Convivialistes 2014).%
In meiner eigenen Untersuchung, die Technik fokussiert, sehe ich nicht zuletzt
eine gute Moglichkeit, Illichs Ideen und deren Weiterentwicklung starker in die-
sen Diskurs — den des Konvivialismus - einzuspeisen (s. auch: Vetter / Best 2015).

2.2 Konvivialitat als erkenntnistheoretische Kategorie

Nach diesem kursorischen Uberblick werde ich nun einen stirker systematisie-
renden Weg einschlagen. Ich werde erneut auf die oben vorgestellten sowie auf
weitere Werke zu sprechen kommen und sie ins Verhiltnis zu anderen Theorie-
traditionen setzen.

2.2.1 Ontologie und Erkenntnistheorie

Konvivialitit ist ein integraler Versuch, dem relational turn, der in den vergange-
nen knapp hundert Jahren verschiedene Bereiche der Wissenschaften verschie-
den tief erfasst hat, Rechnung zu tragen. Kern dieser Verschiebung war und ist
das Abriicken von einer isolierten Entitit mit festen Grenzen als Erkenntnis-
gegenstand hin zu einer Betrachtung der Beziehungen und Verbindungen zwi-
schen (ihrerseits als Verbindungen und Beziehungen konstituierten) Entititen als
Gegenstand der Analyse (Boisvert 2010: 58). Bei der Konvivialitit nun handelt es
sich um eine postmoderne Ontologie par excellence — um einen Erkenntnisrah-
men, der iiber die Moderne hinausgeht.

Ausgehend von den Naturwissenschaften, insbesondere der Physik und der
Biologie, stellte sich Mitte des 20. Jahrhunderts heraus, dass das mechanistische,
das ,baconistische Weltbild — wie es sich, beginnend im Mittelalter und vor al-
lem seit der Renaissance, in den europiischen Wissenschaften und Denkgebiu-
den herausgebildet hatte (Kornwachs 2013; Merchant 1987; Scheidler 2016) - fiir

- am 12.02.2026, 18:45:50.

63


https://doi.org/10.14361/9783839453544-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

2. Konvivialitat

viele Phinomene nicht zutreffend war. In der Quantenphysik wurde dies deut-
lich, als sich bei der Beobachtung kleinster Teilchen das Wesen des Beobachte-
ten als abhingig von den Beobachtenden erwies (Heelan 2016). Seither werden
in verschiedenen Teilgebieten der Physik miteinander inkompatible Hypothesen
iiber das Verhalten der Grundbausteine der Welt vertreten. Einige Naturwissen-
schaftlerinnen zogen daraus die Konsequenz, sich ganz vom linearen Denken
ab- und einem ,holistischen“ Weltbild zuzuwenden (Capra et al. 2002; Ditrr et al.
2002). Ahnliche Uberlegungen wurden in der Biologie angestellt: Symbiotische®
Beziehungen, Okosysteme und biochemische Symbiosen innerhalb von Organis-
men wurden als entscheidende Bausteine fiir das Leben konzeptualisiert — ganz
im Gegensatz zur im 19. Jahrhundert entstandenen Darwin’schen Evolutionslehre
(die Konkurrenz als Treiber setzte) (bspw. Margulis / Sagan 1997; Weber 2016).

Inspiriert von diesen naturwissenschaftlichen Erkenntnissen bildete sich
in der zweiten Hilfte des 20.Jahrhunderts das (transdisziplinire) systemische
Denken heraus, zunichst unter dem Dachbegriff der Kybernetik (Bateson 1988;
von Foerster 1985). Ivan Illich duflerte die These, dass mit dieser Verschiebung im
Denken und ihrer materiellen Konsequenz — der Durchsetzung des Computers
im Alltag — das ,instrumentelle Zeitalter*, das im 12. Jahrhundert begonnen habe,
im ausgehenden 20. Jahrhundert zu Ende gegangen sei (Cayley / Illich 2005: 157 £.;
Samerski 2016); abgel6st worden sei es durch das Zeitalter der Systeme: ,We now
consider the human being as a system, that is, as an extraordinarily complex ar-
rangement of feedback loops. And the fundamental characteristic of that system
is to seek its own survival by maintaining an informational balance which keeps
it viable.“ (Cayley / Illich 2010: 204) Illich folgerte daraus, dass Appelle, die auf
moralische Einsicht des Individuums setzten, um Zustinde zu verindern, obso-
let seien, da sich Individuen nicht mehr als getrennt von den Dingen wahrneh-
men witrden, sondern als Teil eines Systems, als ,Cyborg*; dabei zitiert er seinen
Freund Heinz von Foerster, der schon in den 1970er Jahren von einem ,,man—dog
system* gesprochen habe, um einen Mann, der seinen Hund ausfiihrt, zu bezeich-
nen (Cayley / Illich 2010: 204).”° Feministische Wissenschaftler*innen wie Judith
Butler, J.K. Gibson-Graham und Friederike Habermann argumentieren, in Anleh-
nung an Judith Butler, dass gerade in der Verwobenheit des Individuums mit den
bestehenden Strukturen ein alltigliches Subversionspotential des Queerings, des
performativen Verschiebens dieser Strukturen liege (Butler 1991; Gibson-Graham
2008; Habermann 2008).

In den Sozial- und Kulturwissenschaften duferte sich der relational turn im
Post-Strukturalismus (in den 1980er und 9oer Jahren auch als Postmoderne be-
zeichnet), dessen zentrale Metapher das Rhizom, ein unterirdisches Wurzelge-
flecht, ist und der alle Bedeutungen als letztlich kontingent begreift (Deleuze /
Guattari 1997). Einerseits als politische Intervention gegen Essentialismen und
ahistorische Zuschreibungen geschitzt, merkten Vertreterinnen aus feministi-

- am 12.02.2026, 18:45:50.



https://doi.org/10.14361/9783839453544-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Konvivialitat als erkenntnistheoretische Kategorie

schen und postkolonialen Kontexten allerdings auch an, dass die in viele post-
moderne Ansitze eingebaute Ironie und radikale Dekonstruktion die Moglichkeit
kritischer Theorie untergraben, weil die Moglichkeit emanzipatorischer Kimpfe
ausgeschlossen oder dethematisiert werde (Braidotti 1994; Escobar 2012; Haraway
1988; de Sousa Santos 2010). Aus der Position der Subalternen erweise sich eine
theoretische Position, die auf den Status quo mit Ironie reagiert und die Mog-
lichkeit der Emanzipation negiert, als eine zynische, so de Sousa Santos. Daher
betont der kolumbianische Anthropologe Arturo Escobar die Notwendigkeit
konstruktiver (,constructing) Forschung: ,[TThe limits that exist to the Western
project of deconstruction and self-critique [...] [make it] [...] evident [..] that the
process of deconstructing and dismantling has to be accompanied by that of cons-
tructing new ways of seeing and acting® (Escobar 2012: 16). Der Soziologe Sergio
Costa nennt dieses Denken ,post-dekonstruktivistisch“ (Costa 2016). Eine solche
Forschung nimmt die Erkenntnisse der relationalen Wende in den Wissenschaf-
ten ernst, erkennt aber nicht relativistisch alles Wissen und alle Strukturen als
legitime an, sondern erhebt im Gegenteil aus der eigenen Sprecher*innenposition
heraus Anspriiche, tibt Kritik und analysiert Zustinde. Sie verweigert sich dem
,Gott-Trick®; als solchen bezeichnet die nordamerikanische feministische Theore-
tikerin Donna Haraway die Annahme oder Behauptung eines Standpunktes des
Nirgendwo, von dem aus man alles gleich gut sehen konnte (Haraway 1988). Zur
Standpunktheorie schreibt die feministische Philosophin Rosi Braidotti:

,[Tlhese feminist epistemologies [..] take as their starting point the decline of the
false universalism of patriarchal thinking, without falling into relativism. The fe-
minist post-modernist agenda is a radically materialist epistemology aimed at le-
gitimating political and theoretical action not with reference to universal values,
but to specifically situated and therefore accountable positions. As Collins put it,
quoting Haraway explicitly and Foucault implicitly: ,As epistemological stances,
both positivist science and relativism minimize the importance of specific location
ininfluencing a group’s knowledge claim, the power inequities among groups that
produce subjugated knowledges, and the strengths and limitations of partial per-
spectives’ (Collins 1990: 235).“ (Braidotti 1994: 43)

Feministische Forschung — und damit stimme ich tiberein — will demnach ein-
greifen, einen politischen Standpunkt einnehmen, der sichtbar ist, fir den die
forschende Person also auch verantwortlich zeichnet:

,lamarguing for politics and epistemologies of location, positioning, and situating,
where partiality and not universality is the condition of being heard to make ratio-
nal knowledge claims. These are claims on people’s lives. | am arguing for the view
from a body, always a complex, contradictory, structuring, and structured body,

- am 12.02.2026, 18:45:50.

65


https://doi.org/10.14361/9783839453544-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

2. Konvivialitat

versus the view from above, from nowhere, from simplicity. Only the god trick is
forbidden.“ (Haraway 1988: 589)

Aus einer postkolonialen Perspektive entwickelte der portugiesische Anthropo-
loge Boaventura de Sousa Santos den Begriff ,,oppositioneller Postmodernismus®,
der an diese feministischen Erkenntnistheorien anschlief3t, und den er wie folgt
definiert:

,Oppositional postmodernism shares the following with the dominant conceptions
of postmodernism: critique of universalism, the linearity of history, hierarchical to-
talities, and master narratives; emphasis on plurality, heterogeneitiy, margins or
peripheries; constructivist, but not nihilist or relativist, epistemology. [..] Rather
than renouncing collective projects, | propose a plurality of collective projects, ar-
ticulated in non-hierarchical forms by translation procedures, to replace the for-
mulation of a general theory of social change. Rather than celebrating the end of
utopia, | propose realistic, plural and critical utopias. Rather than renouncing social
emancipation, | propose to reinvent it. In lieu of melancholy, | propose tragic opti-
mism. In lieu of relativism, | propose plurality and the construction of an ethics from
below. In lieu of deconstruction, | propose a postmodern critical theory, thoroughly
reflective but immune to the obsession of deconstructing its own resistance. In
lieu of the end of politics, | propose the creation of subversive subjectivities by pro-
moting the passage from conformist action to rebellious action. In lieu of acritical
syncretism, | propose mestizaje or hybridization, fully aware of the power relations
that intervene in the process, that is, looking into who or what gets hybridized, in
what contexts and with what purposes.“ (de Sousa Santos 2010: 228, Hervorh. AV

Gegen den modernen Universalismus und den postmodernen Relativismus des
Anything-goes gleichermafien bringt de Sousa Santos eine zu erschaffende Ethik
von unten (,ethics from below*) als ethische Leitlinie ins Spiel. Diese Ethik kann,
so interpretiere und nutze ich seinen Vorschlag fiir meine Forschung, in reflek-
tierter wissenschaftlicher Auseinandersetzung mit den verschiedenen Alltags-
moralen alltiglicher Menschen entstehen.

Der argentinische Literaturwissenschaftler Walter Mignolo stellt — aus einer
dekolonialen Perspektive erkenntnistheoretischen Ungehorsams (,epistemic di-
sobedience®) — der universalistischen Sichtweise eine ,pluri-versalistische* ent-
gegen (Mignolo 2011, 46):

,[Dlecolonial thinking is, then, thinking that de-links and opens [..] to the possibi-
lities hidden (colonized and discredited, such as the traditional, barbarian, primi-
tive, mystic, etc.) by the modern rationality that is mounted and enclosed by cate-

- am 12.02.2026, 18:45:50.



https://doi.org/10.14361/9783839453544-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Konvivialitat als erkenntnistheoretische Kategorie

gories of Greek, Latin, and the six modern imperial European languages.“ (Mignolo
2011: 46)

Der franzdsische Philosoph Bruno Latour nennt seine eigene Perspektive dezi-
diert ,nicht-modern“: Die Behauptung, Wirklichkeit sei vollkommen objektiv zu
erfassen, sei genauso absurd wie die, dass sie eine reine Konstruktion sei. Beide
Extreme seien Ergebnis desselben bei Descartes wurzelnden Missverstindnisses
europiischer Philosophie, die den Geist aus der eigenen Korperlichkeit entbette
(Latour 2008). Die durchaus relativ genau zu erfassende Wirklichkeit liege in viel-
filtigen Kollektiven, bestehend aus menschlichen und nicht-menschlichen Ak-
tanten (ebd.). In Convivialism: A Philosophical Manifesto wird Boisvert (2010) Latour
als Beispiel fiir einen jener Denker*innen nennen, die das Relationale als eigent-
liches Erkenntnismoment begreifen.

Konvivialitit als Konzept, das Relationalititen fokussiert, ist also in den brei-
ten Kontext eines ontologischen und erkenntnistheoretischen Umdenkens in
den Wissenschaften eingebettet. Ob dieses Umdenken nun ,oppositionelle Post-
moderne*, ,nicht-modern“ oder ,post-dekonstruktivistisch“ genannt wird, kann
beruhigt unter ,humanistische Science Wars“ (Latour 2008: 33) abgeheftet wer-
den. Konvivialitit verstehe ich jedenfalls als Begriff, der jenseits der modernen
Gegensatzpaare operiert. In diesem Sinne ist Konvivialitit manchen indigenen
amerikanischen und australischen Ontologien”, die nicht grundsitzlich zwi-
schen ,Natur“ und ,Zivilisation“ unterscheiden — zum Beispiel konzeptualisiert
Descola Produktion in einigen amazonischen Gesellschaften als Beziehung zwi-
schen Menschen und sozialen und kulturhaltigen Dingen, Pflanzen oder Tieren
(Descola 2011: 453 ff.) —, niher als modernen europiischen. Wichtig ist mir her-
vorzuheben, dass die Negierung dieser kategorialen Unterscheidung nicht mit
Biozentrismus zu verwechseln ist, der nimlich aus einem hypothetischen Stand-
punkt der Natur argumentiert — und damit nur auf die andere Seite der Dicho-
tomie wechselt. Ein konvivialer Standpunkt ist insofern per se anthropozentrisch,
als er von Menschen formuliert wird; allerdings geschieht dies im Wissen um die
Relationen zwischen Menschen, zu und zwischen anderen lebendigen Wesen, un-
belebten Dingen sowie den dazwischen liegenden Entititen — und vor allem in
Verantwortung und Fiirsorge fiir diese Verbindungen (zur Firsorge s. Kap. 2.3.1).
Im Sinne eines verorteten Wissens verstehe ich meine Forschung als Moglichkeit,
aus einem — meinem — Standpunkt heraus mit der spezifischen Art und Weise,
wie ich die Begriffe Konvivialitit und konviviale Technik konzipiere, zu Wissen
um die Verbindungen zwischen den Dingen beizutragen. Was diese Grundhal-
tung der Konvivialitit — Relationalitit — beziiglich der Anthropologie bedeutet,
klare ich im folgenden Abschnitt.

- am 12.02.2026, 18:45:50.

67


https://doi.org/10.14361/9783839453544-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

2. Konvivialitat

2.2.2 Relational wo*man als Figur einer relationalen Anthropologie

Konvivialitit kann als anthropologisches Konzept, das ein bestimmtes Menschen-
und Gesellschaftsbild vertritt, betrachtet werden. Das Menschenbild der Konvi-
vialitit konstituiert den Menschen als interdependent®, als sich in Beziehungen
befindend und sich durch diese Beziehungen entwickelnd; ich iibersetze den Be-
griff Interdependenz hier vorliufig mit Verbundenheit, auch wenn dies nicht sei-
nem gesamten Bedeutungsumfang entspricht. Mein Verstindnis von Konviviali-
tit basiert auf drei Sdulen, die ich im Folgenden niher ausfithren werde:

1. der Kritik am homo oeconomicus als grundlegender Figur der Sozial- und Wirt-
schaftswissenschaften (Egan-Krieger 2014; Gottschlich 2016; Habermann
2.008);

2. feministischen Konzeptionen, die ausgehend vom Begriff der Sorge Men-
schen als grundsitzlich auf andere angewiesen betrachten, und eine ,onto-
logische Relationalitit“ (Braidotti 2014) zugrunde legen (Biesecker et al. 2012;
Gottschlich/Katz 2020; Praetorius 2015; Tronto 2013);

3. kulturanthropologischen Uberlegungen zu Reziprozitit und Gabe (Adloff /
Mau 2005; Caillé 2010; Graeber 2012; Mauss 1990; Sahlins 1972).

Diese Ideen biindle ich in der Figur relational wo*man als anthropologische Grund-
figur konvivialen Denkens.

Der homo oeconomicus oder rational man ist eine Grundfigur der neo-klassi-
schen Wirtschaftswissenschaften (Biesecker / Kesting 2003: 125-131). Er ist eine
fiktive Person, deren Handlungen stets auf die Maximierung des eigenen Nut-
zens gerichtet sind und die indifferent ist gegenitber dem Wohl anderer Men-
schen (ebd.). Auf dieser Figur basieren die meisten 6konomischen Modelle. Sie hat
ihren Ursprung im 17. und 18. Jahrhundert — in der Ethik des Utilitarismus, in der
Wirtschaftstheorie von Adam Smith und in den philosophischen Vertragstheo-
rien. Der Kulturanthropologe David Graeber schreibt iiber diese Vertragstheorien
sehr launig als

Leigenartige Vorstellungen liberaler Philosophen wie Thomas Hobbes, John Locke

oder Adam Smith lber den Ursprung der menschlichen Gemeinschaft als einer
Ansammlung von 30- oder 40-jdhrigen Madnnern, die anscheinend voll entwickelt
der Erde entsprungen sind und dann entscheiden miissen, ob sie sich gegenseitig
umbringen oder Biberfelle zu tauschen beginnen sollen®. (Graeber 2012: 221)

Die Vertragstheorien postulieren einen wie von Graeber beschriebenen Ur- oder
Naturzustand, in dem die Menschen sich fiir Geldwirtschaft und einen Staat ent-
schieden hitten, um das Alltagsleben zu befrieden. Auf diese Art der Begriindung

- am 12.02.2026, 18:45:50.


https://doi.org/10.14361/9783839453544-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Konvivialitat als erkenntnistheoretische Kategorie

stiitzte noch in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts John Rawls seine ein-
flussreiche Theorie der Gerechtigkeit: unter dem ,Schleier der Unwissenheit®, der
gekennzeichnet sei von der absoluten Einsambkeit des Individuums, ohne jegli-
che Verbindungen oder Verpflichtungen zu anderen, werde tiber die Verfasstheit
einer Gesellschaft entschieden (Rawls 1971). Menschen werden dabeli als einsame,
emotionslose, erwachsene, gesunde Minner imaginiert.” In dieser Imagination
gibt es niemanden, der geboren wird, Pflege braucht oder Beistand beim Sterben,
ganz zu schweigen davon, dass jemand kochen, waschen oder aufriumen miisste.
Konvivialitit positioniert sich dezidiert gegen diese Figur, so heif’t es im konvi-
vialistischen Manifest:

L[Vl]orrangig ist es, die Entwicklung der Geistes- und Sozialwissenschaften sowie
einer politischen und Moralphilosophie zu férdern, die endgiiltig gegen den Virus
des rein Okonomischen geimpft und endlich in der Lage sind, im menschlichen
Wesen entschieden etwas anderes zu sehen als einen blofRen homo oeconomicus,
und sich somitder Probleme in ihrem ganzen Ausmaf bewusst zu werden, die der
legitime Wunsch aller Menschen nach einer gerechten Anerkennung unweigerlich
hervorruft.“ (Les Convivialistes 2014: 57)

Konvivialitit korrespondiert mit einer feministischen Okonomie, die den Begriff
der Reproduktion oder der Care-Arbeit als zentral setzt, etwa im Konzept des
Vorsorgenden Wirtschaftens (Biesecker 2000; Praetorius 2015). Das Netzwerk
Vorsorgendes Wirtschaften und weitere feministische Theoretiker*innen entwi-
ckelten damit einen Begriff der Wirtschaft, der von der Sorge um das Lebendige
ausgeht und diese als Zentrum jeglichen Wirtschaftens versteht. Dazu zihlen vor
allem Nahrung produzieren und zubereiten, Kinder versorgen, Bekleidung her-
stellen, Behausung fiir Menschen und mit ihnen lebende Tiere schaffen (Benn-
holdt-Thomsen / Mies 1997; Biesecker 2000; Kratzwald 2014; Praetorius 2015).
Wiederum im konvivialistischen Manifest heif3t es:

,Ein sinnvoller Ausgangspunkt ist die Annahme, dass das Wohl aller Giber den Auf-

bau einer Gesellschaft der ,Fiirsorglichkeit’ (care) und die Entwicklung einer &f-
fentlichen Politik fiihrt, die die Arbeit fiir andere wertschitzt und diejenigen for-
dert, die sich Aufgaben der Fursorge widmen. Die Fiirsorglichkeit — die historisch
vorrangig den Frauen zufiel —ist eine Angelegenheit aller Menschen, weil sie das
offenkundigste Zeichen der Tatsache ist, dass keiner sich allein entwickelt und wir
alle voneinander abhingig sind.“ (Les Convivialistes 2014: 57)

Ich bezeichne die Grundfigur dieses Wirtschaftsverstindnisses, wie es in besag-
ten feministischen und konvivialistschen Ansitzen zu finden ist, als relational
wo*man, um deutlich zu machen, dass Menschen darin als grundsitzlich auf-

- am 12.02.2026, 18:45:50.

69


https://doi.org/10.14361/9783839453544-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

2. Konvivialitat

einander bezogen und angewiesen gedacht werden (Mol et al. 2011; Praetorius
2015).* Wahrend also der rational man als zentrale Denkfigur der kapitalistischen
Lebensform (Jaeggi 2013) vom Einzelnen ausgeht und Menschen als isolierte We-
sen betrachtet — weshalb es immer ein Ritsel und erklirungsbediirftig bleibt, wie
iiberhaupt Gemeinwesen zustande kommen angesichts der angenommenen Ver-
einzelung -, existiert ein“e relational wo*man grundsitzlich in gestaltbaren Be-
ziehungen. Im Gegensatz zum methodologischen Individualismus des homo oe-
conomicus fufdt Konvivialitat also auf einem methodologischen Relationalismus.

Diese Ubereinstimmungen mit der feministischen Anthropologie wurden
bislang in der Diskussion um Konvivialitit wenig beleuchtet. Bezug genommen
wird beim Menschenbild vor allem auf die Theorien zur Gabe von Alain Caillé,
der Mauss’ Gedanken zum Gabentausch weiterdenkt (Caillé 2010). Marcel Mauss
untersuchte in seinem Anfang des 20. Jahrhunderts entstandenen Essay (anhand
von diversem ethnographischem Material, das er auswertete) die Gabe als ,totale
soziale Tatsache, die im Zyklus aus Geben, Annehmen und Erwidern das Grund-
geriist der Sozialitit ,primitiver” Gesellschaften bilde (Mauss 1990). Mauss trieb
durchaus nicht nur die wissenschaftliche Neugier an, sondern auch ein politi-
sches Interesse: Mauss war Anhinger der Genossenschaftsbewegung, die einen
Weg wirtschaftlicher Entwicklung jenseits von Kapitalismus versus Sozialismus
anstrebte, namlich den der freien Produktions- und Konsumkooperativen (Grae-
ber 2004: 17). Indem Mauss die Gabe als Grundlage menschlicher Gesellschafts-
fihigkeit analysiert, wird eine freie Assoziation der Biirger*innen, die nicht von
staatlichen oder marktlichen Zwingen dominiert ist (Mauss 1990), plausibel.
Caillé entwickelt den Mauss’schen Ansatz in diesem Sinne weiter. In dem Schema,
das er entwirft, sind die Beziehungen zwischen Menschen nicht auf Eigennutz
zuriickzufithren, daher die Bezeichnung anti-utilitaristisch. Modellhaft unter-
scheidet er vier Motive — in Form zweier Gegensatzpaare —, auf denen die durch
die Gabe vermittelten menschlichen Handlungen beruhten und die nicht inein-
ander uberfithrbar seien:* Eigeninteresse einerseits, Interesse fiir andere (,ai-
mance*; in fritheren Versionen auch: ,Vergniigen) andererseits; Verpflichtung
einerseits, Spontaneitit und Freiheit (in dlteren Versionen auch: ,Kreativitdt,
Fruchtbarkeit“) andererseits (Caillé 2010: 217).

Motivationen der Gabe.
Verpflichtung
T
Interesse <  (Geben, Annehmen, — Vergniigen
Erwidern)
!
Spontaneitit
Grafik: Caillé 2010: 202.

- am 12.02.2026, 18:45:50.


https://doi.org/10.14361/9783839453544-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Konvivialitat als erkenntnistheoretische Kategorie

Ob diese vier Motive menschliches Handeln hinreichend beschreiben und ob der
Versuch, dafiir ein Set an Kriterien zu definieren, grundsitzlich zielfithrend ist,
diesen Fragen will ich an dieser Stelle nicht nachgehen. Was wichtig ist an Mauss’
Modell und womit ich tibereinstimme, ist Folgendes: dass der Zyklus aus Geben,
Annehmen und Erwidern auf einer Vielfalt an Motivationen beruht, die mit der
Art der Beziehungen zu (bestimmten) anderen Menschen zu tun haben. In die-
sem Sinne entspricht sein Modell der Figur relational wo*man, und nicht der des
rational man.

Mauss (und daran ankniipfend Caillé) war nicht der Einzige, der einen anth-
ropologischen Relationalismus beschrieb, auch beim amerikanischen Prozess-
philosophen Alfred North Whitehead findet sich dieser Ansatz; darauf wies Bar-
bara Muraca bereits 2010 hin, Frank Adloff beschiftigte sich einige Jahre spiter
ausfithrlicher damit (Adloff 2016; Muraca 2010: 359 ff.). Muraca macht aber auch
daraufaufmerksam, dass die Bezugnahme auf Verbindungen alleine noch keinen
normativen Gehalt bedingt, sondern dass es dafiir einer normativen Positionie-
rung bedarf:

,Bisherwurde gezeigt, dass die ethische Frage in den Gefiihlen der Interdependenz
und in der daraus entspringenden Empathie wurzelt. Solche Gefiihle gewinnen
an kritischer Relevanz mit der Rechtfertigungsanforderung bei der Inanspruch-
nahme von Leben.” Auf der Basis von Moralintuitionen und -gefithlen werden in
den verschiedenen Epochen menschlicher Kultur unterschiedliche Modelle fiir
Moralkodizes entwickelt, die jeweils die fiir diese Epoche relevanten moralischen
Intuitionen widerspiegeln sollen. [..] Sie sind stindig offen fiir eine Verbesserung
und Reformulierung [..]. Die Entwicklung von Moralkodizes ist so verhandlungs-
offen und historisch abhangig.“ (Muraca 2010:139).

Daran ankniipfend geht es in diesem Buch ganz zentral darum, einen Moralkodex
fir den Umgang mit Technik zu entwickeln — einen Moralkodex, der der Inter-
dependenz im Sinne von Konvivialitit verbunden ist und der auf realen Vorstel-
lungen und Umgangsweisen realer heutiger Menschen mit Technik beruht. Die
Konstituierung eines Moralkodexes konvivialer Technik ldsst sich vielleicht ana-
log zum sogenannten dkologischen Fufabdruck verstehen: Indem der Blick auf
gewisse Zusammenhinge, die moralisiert werden kinnen, gelenkt wird, wird ein
anderes Verstindnis der Welt, ein anderes Imaginires geschaffen.

- am 12.02.2026, 18:45:50.

n


https://doi.org/10.14361/9783839453544-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

