
V. Resümee: Individuelle Lebensnischen und Spuren

kollektiver Gedankenwelten im gemeinsamen Raum

Das Erzählen und Sprechen über aufenthaltsrechtliche Illegalität unterscheidet sich je

nach Positioniertheit sowie Involviertheit. Die einzelnen Biografien könnten als losge-

löst voneinander betrachtet werden, wie vereinzelte Schlaglichter in einem »Dunkel-

feld« (Karakayalı 2006: 29). Im Folgenden soll es jedoch um die gemeinsamen Struktu-

ren gehen, welche die Gespräche durchziehen und an eine kollektive Erfahrung rück-

binden – ohne davon eine Pauschalisierung abzuleiten. Es sei betont, dass das Spre-

chen vom jeweiligen Standpunkt aus in zweifacher Weise divergiert. Da ist einerseits

die Ebene der Zeitlichkeit: Es macht einen Unterschied, ob das Leben in der aufent-

haltsrechtlichen Illegalität als etwas Zurückliegendes narrativiert wird oder noch als

unabgeschlossen gilt, ob das eigene Scheitern oder der persönliche Gewinn am Ende

steht. Da ist zum anderen auch eine sozioökonomische sowie milieuspezifische Ver-

ortung: Es macht einen Unterschied, ob die aufenthaltsrechtliche Illegalität aus einer

wissenschaftlichen Metaperspektive mit der eigenen Biografie verwoben wird oder ob

aus der unmittelbaren Betroffenheit heraus argumentiert wird. So sehr der jeweilige

Standpunkt und die individuelle Involviertheit divergieren, folgt das Erzählen darüber

dennoch einer gemeinsamen Struktur, die einen gesellschaftlich dominanten Diskurs

sichtbar macht, auf welchen sich in unterschiedlicher Intensität bezogen wird.

1. Bezugnahmen und Abgrenzungen zu dominanten Figuren

In Kapitel II. 2 der theoretischen Spurenlegung habe ich Figuren, Typisierungen und

Figurationen herausgearbeitet, die sich aus der Perspektive der Grenze, der Mobilität

und der Bürgerschaft auf mobile Menschen ergeben. Eine Figur zeichnet sich durch

eine figurierte Schablone aus und ist nicht zu verwechseln mit dem real existieren-

den Menschen. Dennoch befinden sich die Figuren im öffentlich-medialen wie auch

im wissenschaftlichen Diskurs. Durch meine Anrufung der Subjekte als Betroffene von

aufenthaltsrechtlicher Illegalität werden diese im gemeinsamen Dialog von mir posi-

tioniert. In Kapitel III. 3.1 der methodologischen Reflexion habe ich herausgearbeitet,

https://doi.org/10.14361/9783839460986-020 - am 14.02.2026, 14:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460986-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Aufenthaltsrechtliche Illegalität erzählen

dass ich so mein Gegenüber als Person mit ›normaler‹ oder ›nicht-normaler‹ Biografie

adressiere und auf der hegemonialen Deutungsfolie als ›kriminell‹ oder ›nicht-krimi-

nell‹, da durch das Angerufensein als Illegalisierte auch eine in Nationalstaaten geglie-

derte Weltordnung betont wird, die darin ein Unterlaufen dieser Ordnung und somit

eine Straftat begründet sieht.Meine Gesprächspartner:innen positionieren sich, indem

sie in unterschiedlicher Intensität Bezug auf die im dominanten Diskurs präsenten Fi-

guren und Figurationen nehmen. Dabei bündeln sich in einem Gespräch und auf einer

Personmeist mehrere Bezugnahmen beziehungsweise Verwerfungen. Zunächst nehme

ich die Verortung innerhalb der Mobilitätstypen in den Blick und die damit einherge-

hende binäre Spannung zwischen dem ›Touristen‹ und dem ›Vagabunden‹, die immer

wieder konturiert wird. Daran anschließend diskutiere ich die zum Vorschein tretende

normative Dimension des ›Kriminell-‹ beziehungsweise ›Nicht-kriminell‹-Paradigmas,

welches in die Figuration des ›Anti-Bürgers‹ eingeschrieben ist, und betrachte die der

Grenzfigur inhärenten affektiven Facetten des ›Held-Opfer-Feind‹-Diskurses. Abschlie-

ßend zeige ich, wie die affektiven Anteile zu einer vereinfachten diskursiven Verschie-

bung beitragen und wie diese Verschiebungmit dem Typus des ›Gespensts‹ einhergeht.

Lydia: »Of course, I know somebody have no visa, because they were applying for asylum. But I

don’t want to be asylum. Because I want to be a tourism … in the world! [lacht] So that’s why I

didn’t apply for asylum.«

Lydia ist eine Reisende, eine ›Touristin‹, und sie drückt durch ihre indirekte Abwer-

tung von Asylsuchenden aus, dass sie sich nicht auf dieser Ebene positionieren lässt.

Hier spiegelt sich der gesellschaftlich dominante Diskurs, welcher illegalisierte Migra-

tion meist woanders und explizit bei der Grenzfigur, bei der Figur des ›Flüchtlings‹

verortet. Der ›Vagabund‹ ist jedoch, so Zygmunt Bauman (1996: 15), Alter Ego des ›Tou-

risten‹ und bildet den dunklen Hintergrund, vor dessen Fassade der ›Tourist‹ umso

heller erstrahlen kann. Lydia verweist auf genau die binäre Spannung, die auch Bau-

man skizziert: »I don’t want to be asylum. Because I want to be a tourism … in the world!« Es

braucht regelrecht die Abgrenzung zu ›anderen‹, zum Asylsuchenden, erst so kann sie

sich als selbstbestimmte, unabhängige Person veräußern. Die Adressierung als Illegal-

isierte macht diese binäre Spannung sichtbar.

Miguel: »[L]ike knowing knowing, Imean like I have a friend but he’s a casewith refugeeswhen

he gets like, he’s from Somalia and he asked for asylum.«

Ähnlich argumentiert Miguel, der angesprochen darauf, ob er andere Menschen ohne

Papiere kenne, aufenthaltsrechtliche Illegalität ebenfalls bei Geflüchteten verortet und

sich selbst in die Positionierung als ›Tourist‹ einschreibt:

Miguel: »So I was here and I also wanted to see the ChristmasMarket! I wanted to see so many

stuff that the people is talking about and I can do it, but you’re always afraidwhat canhappen.«

In seinen Aussagen wird deutlich, dass Miguel sich trotz seiner Situation die Rolle

des ›Touristen‹ aneignet: »I can do it, but you’re always afraid.« Das ›trotz‹ markiert hier

die Diskrepanz zwischen der Positionierung und dem formal-rechtlichen Status. Ein

›Mensch ohne Aufenthaltsstatus‹ ist, so bringt es Ruben Andersson (2014: 16) auf den

Punkt, nicht nur ein kontrollpolitisches Label, sondern auch eine angeeignete und

https://doi.org/10.14361/9783839460986-020 - am 14.02.2026, 14:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460986-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Resümee 243

gelebte Kategorie. Die angeeignete Kategorie steht jedoch in einem komplementären

Wechselverhältnis zum kontrollpolitischen Label. Der formale Status und die damit

verbundenen Bilder, Zuschreibungen und normativen Deutungsfolien passen nicht zur

Selbstwahrnehmung. Es sind zwei verschiedene Ebenen, die hier diskutiert werden.

Die eine ist der tatsächliche Aufenthaltsstatus und die andere sind Typen der Mobili-

tät, die positiv oder negativ besetzt, dem eigenen Selbstbild am ehesten entsprechen.

Dabei braucht es die Abgrenzung, da beides miteinander zusammenhängt wie kom-

plementäre Facetten einer gesellschaftlichen Wahrnehmungsebene: »[T]he vagabonds

– remember that – are the dark background against which the sun of the tourist shines

so brightly that the spots are hardly seen« (Bauman 1996: 15).

Nara: »[V]ielleicht, sie haben aufgehört, weil sie dachten, wir sind Touristen.«

Als Nara beschreibt, wie sie nur knapp einer Polizeikontrolle entgeht, beruft sie sich

auf den formalen Status des ›Touristen‹: Tourist:innen werden nicht kontrolliert und

es war ihr Glück, als eine solche Figur wahrgenommen zu werden. Die Figur des ›Tou-

risten‹ verkörpert damit auch eine ›Normalität‹, eine ›Selbstverständlichkeit‹ und ein

Wissen ums ›Nicht-kriminell‹-Sein, denn hier lohnt sich keine Kontrolle. Vor dem Hin-

tergrund der positiven Konnotationen, die dem ›Touristen‹ eigen sind, lassen sich auch

die Positionierungsaktivitäten anderer Gesprächspartner:innen lesen.

Fernando: »Gut, wennman alleinstehend ist undMöglichkeiten hat… […] – los geht’s. Spiel da-

mit.«

Rosina: »Wenn du mehr Geld haben möchtest, dann arbeitest du mehr, und dann hast du es.«

Rosina: Und ich hab wirklich Glück gehabt mit dem Wohnen und Diskriminierung und auch

mit der Polizei hatte ich Glück!«

Juan: »Weil ähm, ich hab immer gearbeitet! Ich will immer mich noch weiterbilden!«

Kai: »Aber ich hab mich freiwillig entschieden, hier zu bleiben. Ich möchte auch einfach auf

Deutsch schreiben. […] Und ähm, also insofern ist es jetzt nur die Folge dessen, was ich selbst

für mich beschlossen habe.«

Nara: »[W]eil ich bin nicht hier illegal gekommen, ich bin illegal geworden, selber auch, weil

ich bin einfach untergetaucht.«

Den Aussagen liegt eine gemeinsame Struktur zugrunde. Wie der Typ des ›Touristen‹

erlangtmanHandlungsmacht und dies bietet dieMöglichkeit, sich demGefühl des Aus-

geliefertseins zu entziehen. Im Gegensatz zum ›Vagabunden‹, der in seiner Bewegung

gestoßen wird, wird sein Gegenbild gezogen (»Spiel damit!«), statt infolge von begleitet das

um zu sein Handeln (»Ich möchte auch einfach auf Deutsch schreiben«), die Welt erscheint

ihm freundlich (»Und ich hab wirklich Glück gehabt«), er erscheint selbstbestimmt in sei-

nem Handeln (»Ich hab mich freiwillig entschieden«) (vgl. Kapitel II. 2.2). Vielleicht ist es

jedoch auch ein zusätzlicher Aspekt, der zum Tragen kommt, wenn die positiv kon-

notierte Mobilitätskategorie des ›Touristen‹ aufgerufen wird: So formuliert Bauman,

dass der Dreh- und Angelpunkt einer postmodernen Lebensstrategie gerade nicht die

Durchsetzung von einer wie auch immer definierten Identität sei, sondern die Verwei-

gerung, auf eine Identität fixiert zu werden (vgl. Bauman 1996: 11). Womöglich spiegelt

sich in der Aufrufung positiver Mobilitätstypen genau die Verweigerung, auf die vom

dominanten Diskurs vorgegebenen Figuren festgelegt zu werden.

https://doi.org/10.14361/9783839460986-020 - am 14.02.2026, 14:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460986-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 Aufenthaltsrechtliche Illegalität erzählen

Was ist jedoch mit den aufgerufenen Gegenbildern verknüpft? Wogegen müssen

sich meine Gesprächspartner:innen so vehement abgrenzen?

Kai: »Mich würde auch schon interessieren, dann eben einen Afrikaner oder überhaupt so je-

mand, ein Flüchtling in dieser Zeit. Ähm, er ist hier, warum ist er hier und wie versteht er das

und wie fasst er das so zusammen. […] Vielleicht könntest du ihnen dann auch so dazu verhel-

fen, das bewusst zu machen, was sie gerade tun.«

Kai nimmt neben der Verortung der Illegalität bei der Grenzfigur ›Flüchtling‹ auch eine

rassifizierende Zuschreibung vor. Er schreibt aufenthaltsrechtliche Illegalität einer ganz

bestimmten Gruppe zu und diese ist sich (im Gegensatz zu ihm) dessen nicht bewusst.

Auch er ruft die bereits von Bauman skizzierte dichotome Spannung auf und versieht

diese mit einer Moralisierung, indem er sich als jemand positioniert, der ›an den Staat

denkt‹ und eben nicht egoistisch handelt. Der moralische Impetus Kais zieht sich auch

durch die folgenden Aussagen.

Nara: »[A]ber Drogen oder Prostitution, das war für mich Tabu.«

Rosina: »[U]nd ich als Ausländerin werde nicht mit Drogen handeln oder so.«

Fernando: »[…] die schlechte Angewohnheiten haben, schlechte Absichten, die viel zu laut re-

den, die Nachbarn sind ihnen egal, die U-Bahn fahren und zu laut reden …«

Julia: »[W]ir wären gute Bürger gewesen.«

Kai: »Das ist ja eine Natürlichkeit, die ich habe. Das ist, ich bin. Ja. Aber dann gibt es ja diesen

Status und der steht irgendwie dieser Natürlichkeit imWeg.«

Hier wird eine Abgrenzung zu gesellschaftlich kriminalisierten Handlungen (Drogen)

deutlich sowie eine Betonung, sich nicht als ›Kriminelle‹ verorten zu lassen (Natürlich-

keit, gute Bürger). Es zeichnet sich eine Verbindungslinie zu den bereits skizzierten

Aussagen ab, in denen die Selbstbestimmung durch die Einschreibung in positiv konno-

tierte Mobilitätstypen betont wird. Vielleicht muss das selbstbestimmte Handeln her-

vorgehoben werden, da meine Gesprächspartner:innen sonst Gefahr laufen, nur noch

als ohnmächtige Subjekte und damit als ›Opfer‹ wahrgenommen zu werden. Vielleicht

muss eine Abgrenzung zu kriminalisierten Praktiken erfolgen, um nicht auf der Folie

des zu bekämpfenden ›Feindes‹ abgewertet zu werden. Vielleicht erfolgt diese auch,

um durch die Betonung des wertenden und dominanten Sprachduktus eine Allianz

mit den ›Zugehörigen‹, also den ›legalen‹ Bürger:innen zu schmieden. Hier deutet sich

an, warum die binäre Spannung, die beständige Abgrenzung zum ›Vagabunden‹ bezie-

hungsweise zur ›Grenzfigur‹ so entscheidend ist. Denn diese geht mit einer affektiven

Abwertung einher, die sich anhand des ›Held-Opfer-Feind‹-Diskurses veranschaulichen

lässt und welche in der performativen Aushandlung wirksam wird.

Es ist ein Anreden gegen ein ›Feind‹-Narrativ, welches den illegalisierten Aufent-

halt pauschal mit kriminellen Handlungen gleichsetzt. So hat bereits Hannah Arendt

(1955: 459) formuliert:

[W]iewohl natürlich ein Mensch, der sich bereits durch die Tatsache, daß er existiert,

strafbar macht, nur noch sein individuelles Gewissen zu befragen hat, um zu entschei-

den, ob er sich zusätzlich noch einen Bankeinbruch leisten will oder nicht; denn die

https://doi.org/10.14361/9783839460986-020 - am 14.02.2026, 14:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460986-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Resümee 245

Strafe, die er für illegalen Grenzübertritt, illegalen Aufenthalt und illegale Arbeit zu

erwarten hat, wird zumeist die, welche auf Einbruch steht, übertreffen.

Der Zynismus, der in Arendts Worten Gestalt annimmt, entfaltet sich in den bereits

skizzierten Aussagen Naras und Rosinas (»[U]nd ich als Ausländerin werde nicht mit Drogen

handeln oder so«), denn vor demHintergrund der Strafbarkeit der eigenen Existenzmuss

die individuelle Straffreiheit betont werden. Oder es muss dem Bild des ›Straftäters‹

das des ›angepassten Bürgers‹ gegenübergestellt werden, wie es sich in den Aussagen

Julias, Fernandos und Kais zeigt (»[W]ir wären gute Bürger gewesen«). Die Abgrenzung zu

kriminalisierten Handlungen wird besonders deutlich, als Rosina von einer Bekannten

ohne Aufenthaltsstatus erzählt:

Rosina: »Was ich grausam fand,war diese Geschichtemit denHandschellen und dass sie 24 Ta-

ge im Gefängnis war! Sie war keine Kriminelle oder so!«

Lydia macht in ihrer Formulierung ebenfalls deutlich, dass sie sich der Auffassung,

diejenige zu sein, die nicht ›richtig‹ gehandelt habe, entzieht, indem sie die Problematik

der pauschalen Kriminalisierung bei der Politik und dem mangelnden Aktivismus der

Bürger:innen verortet:

Lydia: »[Y]ou know in other country there are a lot of organisation fight the government. […]

But I lived here for long time and I never heard people say ›no‹ to them … So I think […] the

politics also need to revolution, because if you didn’t push this revolution so of course the politics

be like that.«

Auch das von Lydia und Miguel formulierte Nicht-Wissen beinhaltet eine Positionie-

rung als ›Nicht-Kriminelle‹, da sie damit auch sagen, unwissentlich den im deutschen

Aufenthaltsgesetz verankerten Straftatbestand zu erfüllen.

Lydia: »Yes, because we all don’t knowwhat happens, so when I get the letter, I told my friend,

oh, I get a letter! So we know all, we stay here illegally so we must talk, because we all don’t

know.«

Miguel: »[I]f European is going to Peru, you can enter to Peru and you can stay there without

a visa for six months! And when you’re coming you have this same thinking, okay you can stay

and when you have this benefit why it’s not the same for us?«

Gleichzeitig findet eine Zurückweisung eines ›Opfer‹-Narrativs statt, da trotz vielfacher

Betonung von Angst, Armut und Isolation die Selbstbestimmung hervorgehoben wird.

Diese verbildlicht sich insbesondere in Naras Reflexionen, dass das Leben in der Illega-

lität ein ›würdevolles‹ Leben bedeuten muss (vgl. Kapitel IV. 1.3): »[D]ann leben sie in der

Gosse dann, das ist noch schlimmer, als illegal zu sein, finde ich«. Selbst Miguel, der in ausbeu-

terischen Strukturen gefangen zu sein scheint, betont sein Anliegen, sich als ›Tourist‹

verorten zu wollen: »[A]nd the thing was, that I wanted to see something else! I wanted to know

how is life in Europe!«.

In beinahe allen Gesprächen tauchen zudem wiederkehrende kurze Episoden auf,

die etwas miteinander gemein haben. Sie werden meist ›spannend‹ erzählt, da meine

Gesprächspartner:innen nur knapp einer Kontrolle oder einer gefährlichen Situation

entrinnen konnten, und am Ende steht der Triumph, nicht erwischt worden zu sein.

https://doi.org/10.14361/9783839460986-020 - am 14.02.2026, 14:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460986-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 Aufenthaltsrechtliche Illegalität erzählen

Hier sei insbesondere Rosinas Episode erwähnt, als sie einen Anruf von der Kriminal-

polizei erhält (vgl. Kapitel IV. 2.2). Aber auch Nara erzählt von einer Bahnfahrt, bei der

beinah alle Passagier:innen nach dem Ausweisdokument gefragt wurden – bis auf sie

(»[D]ie haben bis vor mir kontrolliert! Ich habe gezittert!«). Juan schildert, wie er aus purem

Zufall einer Kontrolle entging (»Und dann einmal! Einmal war so! Ich hatte so viel Glück«).

Es sind wiederkehrende Episoden, wie sie auch Miguel, Lydia und Julia erleben:

Miguel: »[A]nd on the way there was a control! [lacht] Oh, we were lucky also this day!«

Lydia: »[O]h there’s a Polizei, so we must leave, fast! [lacht]«

Julia: »Und dort eine unglaubliche Menge an Polizisten, und ich sage zu ihm: ›Ich stehe auf der

anderen Seite […].«

Den Schilderungen haftet eine positive Spannung an, da es um eine im Rückblick über-

wundene Situation geht, die nun in einem verdichteten Spannungsbogen narrativiert

wird, und insbesondere in Fernandos Schilderungen klingt manchmal etwas ›Abenteu-

erliches‹ an.

Fernando: »Aber wenn du mitspielst im System, kannst du dich auch darin halten.«

Die Verknüpfung von selbstbestimmtem Handeln und Erzählungen, die das Leben in

der Illegalität mit einem Hauch von Abenteuer versehen, kann zu einer Verschiebung

hin zu einem ›Helden‹-Narrativ führen. Auf dieser Ebene treten Menschen ohne Auf-

enthaltsstatus als Figuren in Erscheinung, die sich ihr Recht auf ihr Leben in Deutsch-

land nehmen und an der Gesetzeslage vorbei aktiv ihren Alltag gestalten. Gerade die

Zuschreibung eines selbstbestimmten Handelns kann jedoch zu einer problematischen

diskursiven Verschiebung beitragen. So kritisiert Gayatri Chakravorty Spivak (2016) in

der Analyse der Witwenselbstopferung in Indien, dass der zunächst vermeintlich ›frei-

willige‹ Selbstmord der Frauen von den britischen Kolonialisten als ›heidnische Praxis‹

und sodann als Verbrechen redefiniert wurde. Ist es nun Zeichen der Wahlfreiheit und

Selbstbestimmung, wenn eine Frau infolgedessen von der Selbstopferung abgebracht

wurde oder wenn sie sich trotz der britischen Maßnahmen für die Witwenselbstopfe-

rung entschied? Die Mehrdeutigkeit von Selbstbestimmung offenbart konkurrierende

Versionen, welche Freiheit ganz unterschiedlich konstituieren (vgl. Spivak 2016: 88f.,

weiterführend 80-89). So möchte ich diskutieren, ob es nicht zu einer vereinfachten

Verschiebung führt, wenn die ›Opfer‹ staatlicher Illegalisierungspraktiken nun zu ›frei-

willig‹ handelnden Subjekten stilisiert werden – ohne den machtstrukturellen Kontext

zu beachten. Deutet sich hier eine Vereinnahmung unter dem Deckmantel der Selbst-

bestimmung der Subjekte an?

Ein genauer Blick auf die dialogisch-performativen Zwischenräume eröffnet eine

weitere Dimension: Ich habe mit Nara über ihren Stolz gesprochen und meinem Ge-

danken Ausdruck verliehen, dass ich es traurig finde, dass sie allein mit ihrem Stolz ist,

da es keine gesellschaftliche Anerkennung für das Leben in der Illegalität gibt.

Nara: »Wenn ich Nobelpreis gewonnen hätte, da würde ich sehr stolz sein, da würde ich auch

angeben, aber … [lacht] … aber das, was ich hab, ist nur für mich, denke ich.«

Ich habe Fernando, Julia und Pablo gegenüber meine Bewunderung ausgedrückt, ihren

Alltag über Jahre so gemeistert zu haben.

https://doi.org/10.14361/9783839460986-020 - am 14.02.2026, 14:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460986-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Resümee 247

Fernando: »Das System funktioniert so, also musst du versuchen, dich anzupassen und mit al-

ler Kraft den Richtlinien zu folgen, um möglichst lange drin zu bleiben. Aber in irgendeinem

Moment schließt sich die Tür. Also das … es gibt keine andere.«

Ich habe auch Rosina gespiegelt, wie beeindruckend und spannend ich ihre Schilde-

rungen empfunden habe.

Rosina: »Ja, hoffentlich war das für dich jetzt nicht zu langweilig, weil das alles bei mir so gut

gelaufen ist, also …«

Im Gespräch adressiere ich meine Gesprächspartner:innen also zunächst als Illegali-

sierte und betone damit eine hegemoniale Ordnung.Dabei positioniere ich sie jedoch im-

mer wieder auf einer idealisierten Ebene, welche dem ›Helden‹-Narrativ gleichkommt.

Immer wieder kennzeichne ich ihre Schilderungen als ›bewundernswert‹, ›anerken-

nungswürdig‹ und ›spannend‹. Ich erkenne in den hier skizzierten Reaktionen eine

Zurückweisung der von mir vorgenommenen ›Helden‹-Stilisierung und der damit ein-

hergehenden Romantisierung. Während Rosina ihre Erfolge betonen muss und ihre

Reflexion über die ›guten‹ und ›schlechten‹ Migrant:innen teilt, setzt sie sich gleich-

zeitig gegen meine zuschreibende Positionierungsaktivität zur Wehr – das Erzählte ist

nicht ›spannend‹. Denn eine empfundene Spannung verdeckt auch wiederum das dar-

unter Liegende und offenbart einen gewissen Zynismus, die faktisch von der Gesell-

schaft Ausgeschlossenen in ihrer Positionierung zu idealisieren, als gäbe es hier etwas

Erstrebenswertes (»Wenn ich Nobelpreis gewonnen hätte«). So hat auch Spivak bereits pro-

blematisiert, »individuelle Heroen auf der Seite der Unterdrückten zu romantisieren«

(Spivak zitiert in Castro Varela/Dhawan 2015: 192). Hier zeigt sich, dass die Verschie-

bung von den machtlosen ›Opfern‹ zu den selbstbestimmten ›Helden‹ einer erneuten

Vereinnahmung erliegt, die sich auf der Deutungsfolie des ›Spannenden‹ bewegt. Die

Mystifizierung, die sich im Typus des ›Gespensts‹ (vgl. Kapitel II. 2.2) versinnbildlicht,

bedient die Zuschreibung des ›Faszinierenden‹, wie es auch Andersson (2014: 10) tref-

fend beschreibt: »Yet for me as for other writers, beyond this task of explosure was an

abiding fascination with the figure of the clandestine migrant« (Herv. i. O.). Sowohl das

›Opfer‹ als auch der ›Held‹ liefern durch ihre affektiv-pathische Funktion eine verein-

fachte Antwort auf die Frage, wer sich hinter dem ›illegalisierten Migranten‹ verbirgt.

Zusammenfassend kristallisieren sich drei zentrale Punkte in der Positionierungs-

aktivität heraus. Erstens werden neben dem Bezug zu positiv konnotierten Mobilitäts-

typen Abgrenzungen betont. Ich möchte die Abgrenzung auf zwei Ebenen verorten. Da

ist zum einen die Abgrenzung von einem normativen gesellschaftlichen Diskurs und

zum anderen die Abgrenzung von einer Positionierungsaktivität im Setting einer Inter-

viewsituation. Diese Ebenen lassen sich nicht getrennt voneinander denken, da gesell-

schaftliche Bilder und Diskurse in den Interviewkontext hineinragen und auch durch

mein Eingeschriebensein in eben diese Gesellschaft und meine Verortung als diametral

Gegenübergestellte in der Gesprächssituation wirksam werden. Zweitens würde sich

jedoch keine:r meiner Gesprächspartner:innen auf einen ›Typ‹ oder eine ›Figur‹ allei-

ne reduzieren lassen und so spiegelt sich in Gesprächsausschnitten ein performatives

Wechselspiel zwischen der Aneignung des dominanten Diskurses und dem gleichzei-

tigen Widersetzen. Ersteres ist in folgenden Aussagen zu erkennen:

https://doi.org/10.14361/9783839460986-020 - am 14.02.2026, 14:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460986-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 Aufenthaltsrechtliche Illegalität erzählen

Nara: »[A]lso wenn man illegal wird, dann betrügt man eine ganze Land, sozusagen.«

Fernando: »[S]chauen Sie mal,was ich ohne Papiere Ihnen sage,was ich von diesem Typen [Do-

nald Trump] … was er macht, ist gut!«

Rosina: »Also gut, das einzige, das wissenwir alle, es ist gegen das Gesetz, irgendwo zu bleiben!

Das wissen wir!«

Und Zweiteres äußert sich in den Interviews wie folgt:

Nara: »Aber wennman so, … gefühlsmäßig ist es so, … ich sage nicht, dass es richtig ist, … wenn

man also gefühlsmäßig, man soll ein bisschen Mitleid haben, ja! Und ja, wie ist die Geschichte

und wie schwer hat sie es gehabt.«

Fernando: »Ichwürde eswieder tun, ja. Ichwürde es noch zehnmal tun. ICHwürde esmachen.«

Rosina: »Sie war keine Kriminelle oder so! Und das ist das, was ich megatraurig finde.«

In diesem Wechselspiel findet eine permanente Aneignung und Verwerfung der im

gesellschaftlichen Diskurs präsenten Typen und Figuren und des ihnen inhärenten

›Kriminell-‹ beziehungsweise ›Nicht-kriminell‹-Paradigmas statt. Diese Komplementa-

ritätmuss immerwieder betont werden, da sich die Erzählungen nicht vomSprachraum

des dominanten Diskurses trennen lassen, und so kann die eigene Einbindung sowohl

zur »Affirmation, das heißt Selbstunterwerfung unter diesen Diskurs führen«, oder

aber auch zu einer schrittweisen »Verschiebung der diskursiven Formationen – oder

aber zur offensiven Wendung des Stigmas […] benutzt werden« (Lutz 2010: 130). Diese

Wendung des Stigmas, welche zu einer diskursiven Verschiebung beitragen könnte,

berührt den dritten zentralen Aspekt: Die im dominanten Diskurs präsenten Ord-

nungen erzwingen immer eine Abgrenzung – sei es zum ›Vagabunden‹, wie Bauman

sagen würde, oder aber zum ›Verbrecher‹ in der Formulierung Arendts. Immer ist es

jedoch die Ablehnung einer Grenzfigur, da gerade diese mit stark affektiven Zügen

belegt ist, und es sind diese drei – ›Helden‹, ›Opfer‹, ›Feinde‹ –, die eine einengende

Zuspitzung auf eine kriminalisierende, eine viktimisierende oder romantisierende

Struktur bergen. Diese kann einem Menschen nicht gerecht werden, oder um es mit

Heidrun Friese zu formulieren:

Mobile Menschen sind weder Feinde, Opfer noch Heroen. Es gilt also, das Einverständ-

nis aufzukündigen und das Politische im Zwischenraum, in den Bruchstellen im ver-

zweigten Geflecht dieser Bilder aufzufinden und zu retten. (Friese 2017: 23)

Die dem dominanten Diskurs inhärenten funktionalen Facetten der ›Held-Opfer-

Feind‹-Figuren tragen so zu einer Verschiebung bei: Von den ›Opfern‹ werden sie zu

›Helden‹ stilisiert und genau hier sehe ich eine Abgrenzung meiner Gesprächspart-

ner:innen, die sich nicht auf dieser Folie lesen lassen wollen, weil beides immer noch

in die mystifizierende Figur des ›Gespenstischen‹ eingespeist ist.

Fernando: »Hier sind wir Gespenster.«

https://doi.org/10.14361/9783839460986-020 - am 14.02.2026, 14:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460986-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

