Harald Matern

Einleitung — Die Krise der Zukunft
Zum apokalyptischen Subtext moderner Krisensemantiken

1. Krisen — und die Krisenanfilligkeit der Beobachtung
von Krisen

Die Moderne ist eine Zeit der Krisen (Kaufmann/Lessenich 2015). In untet-
schiedlichsten Kontexten und Umstidnden und zu unterschiedlichsten Zeiten
werden Krisen diagnostiziert. Seien es, wie jingst, Krisen der Finanzmarkte
(Schifer 2009; Roubini/Mihm 2010) oder des Weltklimas (Brand/Wissen
2011), Krisen im Zusammenhang mit Migrationsphinomenen (Hess u. a.
2016), die Krise der europdischen Identitit (Tibi 1998), Krisen der demokra-
tischen Verfasstheit moderner Nationalstaaten angesichts populistischer
Massenbewegungen (Michelsen/Walter 2013) — seien es Wertkrisen oder
Krisen des Bildungssystems (Fees 2000). All diesen Krisen ist gemein, dass
mit thnen nur in einem begrenzten Mass Fakten korrespondieren. «Krise» ist
keine empitrische Beobachtung, keine Diagnose anhand festgelegter und
Uberprifbarer Kriterien. «Krise» ist nicht messbar. Vielmehr stellt die Be-
zeichnung von etwas als «Krise» bereits einen Interpretationsvorgang dar
(Neumaier 2013).

Dadurch gewinnt die moderne und gegenwirtige Krisensemantik eine
eigentiimliche Ambivalenz. Als Diagnose soll «Krise» eswas bezeichnen, einen
Zustand oder Vorgang, der offenbar einen ergebnisoffenen Ubergangspro-
zess bedeutet. Allerdings ist auch nicht jeder Ubergang eine Krise (Neu-
maier 2013, 59f.). Die Krise kann sich zum Guten oder zum Schlechten
wenden. Sie ist indifferent gegentiiber Niedergang oder Fortschritt. Die Krise
ist fliichtig, nicht greifbar. Daher wird bei genauerem Hinsehen schnell deut-
lich, dass die Krise selbst nicht sichtbar ist. Einzelne Phinomene werden als
Zeichen oder Anzeichen einer Krise gedeutet. Festmachbar ist eine Krise nur
an diesen.

Krise ist, als Vorgang, ein zeitliches Phinomen, das eine Erstreckung,
wenngleich nicht unbedingt einen fixen Anfang oder ein genau bestimmba-
res Ende hat. Zudem beansprucht eine Krise ein Gebiet: Krisen sind rdum-
liche Phinomene, die Bestimmtes erfassen, anderes aber auch nicht. In tem-
poraler wie in spatialer Hinsicht sind die Grenzen einer Krise unscharf.

https://dol.org/10.5771/9783845281704-9 - am 14.01.2026, 10:06:48. i@ - |



https://doi.org/10.5771/9783845281704-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

10 Harald Matern

Neben diese Unklarheiten (Nichtabgrenzbarkeit in zeitlicher und raumlicher
Hinsicht, Ergebnisoffenheit, Fliichtigkeit), die spezifische Unsichtbarkeit von
Krisen, tritt ihre spezifische Sichtbarkeit. Deren Wahrnehmung ist aber zu-
meist auf wenige Experten beschrinkt. Warnend schaltet sich der Intellek-
tuelle ein, um die Allgemeinheit Gber eine drohende Krise aufzukliren. Mah-
nend spricht die Ministerin zum Volk tiber krisenhafte Entwicklungen. Die
Sichtbarkeit von Krisen fiir nur wenige impliziert eine Pflicht zur Verktndi-
gung. Krisenwissen ist strukturell esoterisch, Offenbarungswissen, das 6f-
fentlich gedeutet werden will. Krisen werden diagnostiziert, verkiindet — und
entwickeln, bei hinreichend guten Umstinden, ein Eigenleben, wenn sie eine
Gemeinde finden. «Krise» ist ein Deutungsbegriff, der der Plausibilitit und
Kommunikation innerhalb einer spezifischen Gemeinschaft bedarf — sonst
ist keine Krise.

Wenn auf die Unsichtbarkeit, Fliichtigkeit, Nichtabgrenzbarkeit und Er-
gebnisoffenheit, die esoterische Sichtbarkeit und den Deutungscharakter von
«Krise» hingewiesen wird, soll damit natiirlich keinesfalls gesagt sein, dass es
keine Krisen bzw. die unter diesem Begriff zusammengefassten Phinomene
gebe. Der Zweck des Hinweises ist vielmehr methodischer Natur. Wird von
Krisen gesprochen, zumal in einer wissenschaftlichen Abhandlung, dann kann
die spezifische Ambivalenz der Krisensemantik kaum unterlaufen werden.
Der Fokus wechselt zwischen der Thematisierung von etwas a/s Krise und
dem Vorkommen realer Krisen, zwischen Meta- und Objektsprache. Einmal
wird Uber das Sprechen gesprochen — zugleich aber soll der Begriff eine Re-
ferenz haben, nicht nur einen Sitz im Leben, sondern zur Beschreibung von
Wirklichkeit dienen. Die wissenschaftliche Beobachtung von «Krisen» hat
die Schwierigkeit, ihre eigene Verwicklung in den als Krise verstandenen
Vorgang mit zu bedenken (Luhmann 1991). Denn als Deutung der Deutung
und des Gedeuteten zugleich ist sie an der Konstruktion ihres Gegenstandes
zumindest beteiligt.

Wird dies zugestanden, dann stellt sich die Frage umso dringlicher, wie es
um das Krisenwissen bestellt ist. Enthillt ein krisenhafter Zustand oder ein
Krisenphidnomen eine unter der Oberfliche eingefahrener Strukturen ver-
borgene (soziale) Wahrheit? Oder wird mit der Thematisierung einer Krise
eine solche Wahrheit allererst konstituiert? (Folkers/Lim 2014, 50) Konstru-
iert etwa eine Thematisierung, die eine Krise verkiindet, allererst das damit
Gemeinte als einheitliches Phinomen? Oder enthiillt sich die Krise als solche
tberhaupt nur Ausgewihlten? Zeigen, in historischer Perspektive, Krisen
den Verlauf gesellschaftlicher Entwicklungsrichtungen in besonders deutli-
cher Weise? Lisst sich auf diese Weise Aufschluss tber deten subkutane

https://dol.org/10.5771/6783845281704-8 - am 14.01.2026, 10:06:48.



https://doi.org/10.5771/9783845281704-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Krise der Zukunft 11

Struktur gewinnen? Oder sind historische Krisen ihrerseits Konstrukte ihrer
Beobachter, durch historische und mediale Distanz in ihrer Unsichtbarkeit
nur verstirkt, ihrer Fliichtigkeit aber ein fiir alle Mal beraubt? Wachst mogli-
cherweise der esoterische Charakter des Krisenwissens mit zunechmender
historischer Distanz? Und wie verhilt sich dies, wenn wirt, statt «zurtick» in
die Vergangenheit, «nach vorn» in die Zukunft blicken? Gerade dies Letztere
wird uns im Folgenden beschiftigen.

Vor dem Hintergrund solcher Fragen ist es alles andere als Zufall, wenn
ausgerechnet ein theologischer Beitrag das vorliegende Buch eréffnet. Denn
erstens treffen die genannten Strukturmerkmale von Krisen (Unsichtbarkeit,
esoterische Sichtbarkeit, Pflicht zur Verkiindigung und die Existenz von
Deutungsgemeinschaften) wenn nicht auf alle, so doch auf viele theologische
Gegenstinde ebenfalls zu. Zweitens will dieses Buch «nach vorne schauen»,
in die Zukunft, auch dort, wo es zurtuckblickt. Thema dieses Bandes ist «die
Krise der Zukunft», in ihren historischen Erscheinungsformen wie in ihrer
gegenwirtigen Verbreitung. Das Christentum, wohl genuiner Gegenstand
der Theologen, ist diejenige Religion, die in weltweit einzigartiger Weise die
Zukunft als Krise in 2000-jahriger Tradition verkiindet. Damit ist dieses
Buch nicht zur theologischen Fachpublikation gestempelt. Gleichwohl, was
hier aus unterschiedlichen Wissenschaftsdisziplinen als «Krise der Zukunft»
zum Thema wird, hat, drittens, eine ganz spezifische Geschichte. «Die Mo-
derne», die eingangs als «Zeit der Krisen» eingefiihrt wurde, unsere «westli-
che» Moderne, ist in der Weise ihres Umgangs mit Krisen, aber auch in den
spezifischen Formen der Zukunftsantizipation zutiefst durch christliche
Denkfiguren und Motivwelten geprigt. Andere Kulturen als die «westlichen»
hitten die «Krise der Zukunft» méglicherweise gar nicht in der hier beschaf-
tigenden Form produziert. (Fried 2016)

«Krise der Zukunfty — damit ist im Folgenden zumeist ganz allgemein
gemeint, dass Debatten tber die Zukunft von «Krisen» imprigniert und ko-
lonisiert werden. Wo von der Zukunft die Rede ist, da wird sie hiufig in ka-
tastrophischen Bildern ausgemalt, mit Motiven ausgeschmiickt, die nicht sel-
ten direkt den apokalyptischen Erzidhlungen der Bibel entsprungen scheinen.
Die Zukunft des Klimas? Weltuntergang! Die Zukunft der Weltgesellschaft?
Kampf der Kulturen! Solche Rede und solches Denken sind typisch fiir «den
Westen». So denken nicht alle Kulturen — an anderem Ort wiren solche Bil-
der vielleicht gar nicht plausibel, wenn es um die Zukunft geht.

Die Vereinnahmung méglicher Zukiinfte fiir die Diagnose eines gegen-
wirtigen Zustands als «Krise» erfolgt zumeist in der Absicht, gegenwirtiges
Handeln zu orientieren bzw. auf bestimmte Handlungen hinzuwirken. Daftr

https://dol.org/10.5771/9783845281704-9 - am 14.01.2026, 10:06:48. i@ - |



https://doi.org/10.5771/9783845281704-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

12 Harald Matern

eignen sich insbesondere negative Zukunftsvisionen. Die Negativitit der anti-
zipierten Zukunft steht dabei in direkter Korrelation mit der gegenwirtigen
Krise. Die Krise, der Umbruch, fithrt, wenn nicht eingeschritten wird, in eine
unertrigliche Zukunft. Erwartete katastrophische Zustinde lassen gegenwir-
tige Handlungsoptionen fatal erscheinen: Sie sind schicksalsentscheidend.
Wenn nicht auf die eine oder andere Weise gehandelt wird, dann sieht es
duster aus. Gerade die Flichtigkeit des Augenblicks, der Ubergangscharakter
der Krise und ihre ureigene Indifferenz lassen ein Einschreiten unvermeid-
lich erscheinen.

Der Krisenrhetorik eignet eine spezifische Pragmatik. Die Sprache der
Krise verweist auf die Dringlichkeit von Handlungen angesichts uner-
wunschter Zustinde oder Entwicklungen, sie hat Appellcharakter: Etwas
muss getan oder unterlassen werden. Analytisch bedeutet das, dass die Dia-
lektik von Diskursivitit und Phinomenalitit, von meta- und objektsprachli-
cher Thematisierung von «Krisen», auch hinsichtlich dieser praktischen oder
ethischen Dimension bertcksichtigt werden muss. Wer nimmt in welcher
Hinsicht welche Wahrheit fiir welche Zwecke rhetorisch in Anspruch?
(Derrida 2000)

Krisen setzen Zukunftshandeln frei. Der Handlungsappell einer Krisen-
diagnose zielt auf die Vergegenwirtigung méglicher Zukunfte, ja eigentlich
auf ihre Hervorbringung. Krisen sind Zukunftsgeneratoren, umso mehr,
wenn die Diagnose ihrerseits zukiinftige Krisen vergegenwirtigt. Hier wird
die Zukunft selbst zur Krise der Gegenwart. Sie erscheint mitunter kaum
mehr als Zusammenhang gestaltbarer Prozesse, sondern entwickelt mitsamt
ithren negativen Konnotationen eine Eigendynamik als diskursives Phino-
men. Fast scheint es, als wire die Zukunft selbst Akteurin, der begegnet wer-
den muss.

Im Folgenden méchte ich den Wurzeln dieses Denkens nachgehen, sei-
ner Entwicklung und seiner Verflochtenheit mit Gedankenfiguren, die ihren
Ursprung im Christentum haben. Dabei liegt der Schwerpunkt dieser Unter-
suchung auf der westlichen Moderne, niherhin der spaten Moderne; und die
Absicht ist, einige systematische Frageperspektiven bereitzustellen, die den
Umgang mit der Thematik verkomplizieren — und damit erleichtern. Es geht
um die Entfaltung eines Themas, das sich als verwickeltes gibt und in sym-
bolischem Gewand prisentiert, in disteren Bildern, die das Gefiihl anspre-
chen und die mit begrifflicher Schirfe allein nicht gebannt werden kénnen.
Gleichwohl will der zweite Abschnitt zunichst historisch den Begriff der
Krise niher eingrenzen und nach seiner Verbindung zur Zukunft befragen.
Der dritte beleuchtet den Zusammenhang von Krise und Apokalyptik, der

https://dol.org/10.5771/6783845281704-8 - am 14.01.2026, 10:06:48.



https://doi.org/10.5771/9783845281704-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Krise der Zukunft 13

heute so selbstverstindlich scheint. Im vierten Abschnitt geht es um die
Frage, wie innerhalb der Theologie mit Themen umgegangen wird, die of-
fenbar untergriindig den grosseren Teil westlichen Zukunftsdenkens prigen.
Der fiinfte und abschliessende Teil bietet einige zusammenfassende Ubetle-
gungen zur «Krise der Zukunft», die zugleich als Deutungsvorschlag fir die
weiteren Beitrdge wie auch als theologische Metakritik allzu hastiger Krisen-
deutungen gemeint sind. Dabei suche ich mir als Sparringpartner durchge-
hend die Stimmen meiner Kolleginnen und Kollegen des Forschungskollegs,
denen an dieser Stelle aufs Herzlichste daftir gedankt sei, dass sie fiir solchen
Geistessport meist leicht zu begeistern waren.

Um die beschriebene Verbindung von Krise und Apokalyptik zu erhellen,
muss allerding der Begriff der Krise genauer bestimmt werden. Es handelt
sich nicht allein um einen gegenwartsdiagnostischen, sondern zugleich um
cinen Geschichte strukturierenden Terminus. Seine offensichtliche Verbin-
dung mit Zukunftsdiskursen wird im Anschluss daran auf ihre Hintergriinde
befragt. Es wird sich zeigen, dass die apokalyptische Aufladung moderner
Zukinfte nicht zufilliger Natur ist. Alle drei semantischen Felder, Zukunft,
Krise und Apokalypse, verweisen auf einen gemeinsamen diskursiven Refe-
renzrahmen, der mit soziostrukturellen, wirtschaftlichen und politischen
Entwicklungen sowie deren medialer Reprisentation zusammenhingt.

2. Die Zukunft der Krise — historisch-systematische
Perspektiven

«Krise» als diskursives Phdnomen ldsst sich durch einen begriffsgeschichtli-
chen Zugriff zunichst eingrenzen. Denn die gegenwirtige Begriffsverwen-
dung ist alles andere als eindeutig. Fast konnte man sagen, dass eigentlich
alles als «Krise» bezeichnet werden kann (Neumaier 2013). In verschiedenen
wissenschaftlichen und nichtwissenschaftlichen Zusammenhingen wird in
jeweils sehr unterschiedlicher Weise von «IKrisen» gesprochen. Sowohl in den
populiren Medien, in der Politik, im Finanzsektor, in der Okologie, im Bil-
dungssystem wie in der Medizin und Psychologie ist der Begriff en vogue,
wie auch in der Theologie, Philosophie, Soziologie, Geschichts-, Politik- und
Wirtschaftswissenschaft. Dabei werden unterschiedlichste Kontexte be-
miht: von der Existenzkrise bis hin zur Systemkrise. Typologien unterschei-
den Mikro-, Meso- und Makrokrise, System-, Struktur- und Konjunkturkrise,
Uberproduktions-, Uberinvestitions-, Uberakkumulations- und Unterkon-
sumptionskrise. Dartiber hinaus gibt es unzihlige weitere Wortverbindun-

https://dol.org/10.5771/9783845281704-9 - am 14.01.2026, 10:06:48. i@ - |



https://doi.org/10.5771/9783845281704-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

14 Harald Matern

gen, von Lebenskrise tiber Beziehungskrise bis hin zur «Krise der Ge-
schichtswissenschaft». Ein Blick auf die historische Statistik des Wort-
gebrauchs zeugt von der Konjunktur der «Krise» (Tanner 2014, 157£.). Die
Soziologie hat sich eine Zeit lang selbst geradezu als «Krisenwissenschaft»
verstanden und dieser Thematik bis heute unterschiedlichste Beitrige gewid-
met (vgl. etwa Nassehi 2012). Ahnlich wie «Fortschritt», «Niedergang» und
«Revolution» gehort «Krise» zu den typisch modern-neuzeitlichen «Bewe-
gungsbegriffen» (Koselleck, pass.). Diese haben die Tendenz, diskursiv selber
als Akteure, als «transpersonales Handlungssubjekt» (Koselleck 1980, 160) zu
fungieren. Allerdings ist «Krise» nicht — wie die anderen genannten Termini —
ein Begriff, der von einer urspriinglich rdumlichen zu einer temporalen
Metapher umbesetzt wird. Vielmehr stammt der Begriff aus dem semanti-
schen Kontext von «wihlen» und «unterscheiden». Krisis ist ein Entschei-
dungsbegriff, er betrifft «potenziell alle Entscheidungslagen des inneren und
des dusseren Lebens, des einzelnen Menschen und seiner Gemeinschaft»
(Koselleck, 1986, 204). Trotzdem kann auch die «Krise» akteurhafte Zige
zugeschrieben bekommen.

Diese Feststellung steht in einer gewissen Spannung dazu, dass in der
Moderne «Krise» ein Begriff ist, der vornehmlich mit anthropogenen Phino-
menen in Verbindung gebracht wird. Schwerwiegende Naturereignisse
bzw. -katastrophen werden tblicherweise nicht als «Krisen» bezeichnet,
sondern nur die unmittelbaren oder mittelbaren Konsequenzen menschli-
cher (individueller wie kollektiver) Handlungen. Auch Krisen im Bereich der
Natur — etwa der Klimawandel — werden grundsitzlich als Resultate
menschlichen Einwirkens auf ein bestehendes, vormals mehr oder minder
harmonisches System interpretiert. Damit spiegelt sich im Begriff der Krise
zugleich der begriffliche Gegensatz von Natur und Kultur, den sie tiber-
briickt. Dort ndmlich, wo eine Krise eine gewisse Eigendynamik erlangt,
kommt ihr neben der Transpersonalitit und Akteurhaftigkeit ein nahezu
dimonischer Zug zu. «Krise» — das sind auch in gewisser Weise «die Geister,
die ich rief». Mit diesem Schwanken zwischen Personalitit und Apersonalitit,
Akteurhaftigkeit und Fatalitit, Progression und Destruktion, Katharsis und
Trauma ist «Krise» eindeutig ein schillerndes Phinomen diskursiver und
lebensweltlicher Natur zugleich: Beide Ebenen sind bisweilen kaum zu
unterscheiden und das scheint in der Natur der Sache zu liegen.
Offensichtlich konnen «Krisen» auftreten, die den Betroffenen nicht als
solche bewusst oder von ihnen nicht in dieser Weise gedeutet werden. Krisen

https://dol.org/10.5771/6783845281704-8 - am 14.01.2026, 10:06:48.



https://doi.org/10.5771/9783845281704-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Krise der Zukunft 15

sind gerade in ihrer spezifischen Unsichtbarkeit, Fluchtigkeit und Un-
begrenzbarkeit ihrerseits eine anthropogene Naturgewalt, die bestindig die
Illusion des Dualismus von Natur und Kultur unterlduft.

Die Feststellung, das Sichtbarmachen einer Kirise ist nicht nur eine Frage
des Standpunktes, des esoterischen Krisenwissens, sondern auch eine des
Ertrags: Lobnt es sich, von einer «Krise» zu sprechen? Ganz offenbar nicht
tiir alle, manche profitieren, manche verlieren in Krisen. Denn «Krise» ist der
Marker dafiir, dass Aktionen legitimiert, ja sogar gefordert werden. Manche
handeln, manche leiden. Das Sprechen von einer «Krise» ist dann Symptom
und Diagnose zugleich, ein Turéffner, der einen Standpunkt suggeriert, von
dem aus das Ganze in den Blick genommen werden kann — und dennoch
bleibt Krisensemantik unverkennbar perspektivisch. Auch Krisenwissen
unterliegt der spezifischen, internen Widerspriichlichkeit der Krisensemantik.

Wie ist es zur Ausprigung dieses Begriffs gekommen — und wie hat er
eine solche polyvalente Gestalt annehmen kénnen? Die ausfiihrlichste iber-
blickende begriffsgeschichtliche Bearbeitung fiir den deutschsprachigen Be-
reich stammt von Reinhart Koselleck. In jiingerer Zeit wird sie auch im eng-
lischen Sprachraum verstirkt rezipiert. Sie ist nicht nur wegen ihres
ficheriibergreifenden Charakters und ihrer Wirkmachtigkeit von besonde-
rem Interesse, sondern auch, weil sie die fiir unseren Kontext grundlegende
Frage nach méglichen refigigsen oder theologischen Subtexten bestimmter Denk-
modelle einem Beantwortungsversuch zufthrt.

Koselleck, dessen Werk unter anderem von der Auseinandersetzung mit
Karl Léwith und Carl Schmitt geprigt ist, geht davon aus, dass die modernen
Bedeutungsvarianten von «Krise» in der «Sattelzeit» zwischen 1750 und 1850
ihre bis heute giiltige Auspridgung erhalten haben, also in einem dhnlichen
Zeitraum, in dem auch die «Zukunft» ihr spezifisch modernes Geprige er-
hielt. Die «Krise», mitsamt ihrem heutigen Spektrum von Konnotationen,
stammt aus dem semantischen Umfeld der «Revolution», des «Fortschritts»
und des «Niedergangs», also derjenigen neuzeitlich-modernen «Bewegungs-
begriffer, die aus der Umbesetzung urspringlich topologischer aristoteli-
scher Begrifflichkeiten resultierten. Diese Begriffe hatten nicht nur allesamt
eine politisch-juridische Komponente, sondern sie haben zugleich eine wei-
tere Gemeinsamkeit darin, dass es sich bei ihnen nunmehr um «geschichtli-
che[] Zeitbegritfle], [... und] Erwartungsbegriffle]» (Koselleck 1972, xvi)
handelt, die selber an der Erzeugung geschichtlicher Zeit beteiligt sind, in-
dem sie Verlaufsvorstellungen und Zukinfte eréffnen. Funktional unter-
scheiden sie sich damit in ihrer spezifisch modernen Verwendung von ihrem

https://dol.org/10.5771/9783845281704-9 - am 14.01.2026, 10:06:48. i@ - |



https://doi.org/10.5771/9783845281704-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

16 Harald Matern

topologischen Gebrauch. Sie haben nicht in erster Linie den Zweck, zu ana-
lysieren, zu systematisieren und zu vergleichen, sondern sie sollen vielmehr
dazu beitragen, neue Zukunftsvorstellungen auch real «stiften [zu] helfen»
(Koselleck 1976, 32; vgl. Palonen 2004, 239—-285). Bewegungsbegriffe zeich-
nen sich durch ein inhirentes teleologisches Gefille aus (Lérke 2010, 31), das
auf Praxis gewissermassen hinauslauft.

Im Falle des Krisenbegriffs wurden in unterschiedlichen Verwendungs-
zusammenhingen — zunichst politischer, dann auch 6konomischer und ge-
schichtsphilosophischer Natur — in Frankreich, Deutschland und England
urspriinglich medizinische, politisch-juridische und theologische Semantiken
miteinander verwoben. Die medizinische Bedeutungskomponente zielt auf
die Beschreibung des Verlaufs von Krankheiten, die politisch-juridische auf
Entscheidungsprozesse im 6ffentlichen Raum und die theologische auf die
Letztgtiltigkeit bzw. Letztbedeutsamkeit von Handlungen angesichts eines
kommenden Gerichts.

Nach Koselleck entstanden in jener Zeit mindestens drei semantische
Modelle, die gegenwirtig nebeneinander verwendet werden:

a) Die Geschichte als Dauerkrise. Hier ist «Krise» ein Prozessbegriff, der die
Vorstellung des Jingsten Gerichts als bestindigen Vorgang innerhalb der
Geschichte idkularisiert darstellt. Die Geschichte ist gleichsam ihr eige-
nes Gericht. Literarischen Ausdruck findet dieser Gedanke in Schillers
berihmtem Diktum von der «Weltgeschichte» als dem «Weltgericht»
(Schiller 1987, 133).

b) Die Kirise als zunichst punktueller, sich beschleunigender Vorgang, in-
nerhalb dessen unterschiedliche Entwicklungen einander gegenseitig ver-
starken, um schliesslich ein bestehendes System gleichsam zu «prengen.
Auf diese Weise entsteht eine neue «Epoche». Dieser Vorgang bleibt aber
nicht einmalig, sondern wiederholt sich periodisch. «Krise» ist hier ein
«terativer Periodenbegriffy, der gleichsam als Motor historischen Fort-
schritts verstanden werden kann. In einem solchen Modell sind «Fort-
schritt» und «Krise» derart miteinander verwoben, dass kaum entschieden
werden kann, welchem Begriff explikativ der Vorzug zu geben wire.
«Von der semantischen Option her muss die Frage gestellt werden, ob
Fortschrito der Leitbegriff fir Krise> ist, oder ob der iterative Perioden-
begriff von (Krise> der wahre Leitbegriff ist, unter dem auch Fortschritp
zu subsumieren ist.» (Koselleck 1986, 212)

¢) Die Kirise als «schlechthin letzte Krise der bisherigen Geschichtey (Ko-
selleck 1986, 208). In dieser deutlichsten Umbesetzung der christlichen

https://dol.org/10.5771/6783845281704-8 - am 14.01.2026, 10:06:48.



https://doi.org/10.5771/9783845281704-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Krise der Zukunft 17

Eschatologie ist «Krise» ein reiner Zukunftsbegriff und zielt auf eine
Letztentscheidung. Diese Krise ist total und stellt einen Abbruch dar,
dem entweder etwas radikal Anderes folgt — oder gar nichts (KKoselleck
1986, 207£.).

Bereits diese Differenzierung zeigt nicht nur, wie historisch vielfiltig die Be-
griffsverwendung in der Moderne sein kann, sondern sie zeigt auch, dass
«Krise» ein Begriff ist, der ein bestimmtes Vetlaufsmodell von Geschichte
impliziert — auch dort, wo dieses nicht offengelegt wird. Wo von «Krise» ge-
sprochen wird, ist kaum einmal nur ein bestimmtes Phinomen gemeint. Viel-
mehr kann eine Krise allererst dort diagnostiziert werden, wo Geschichte ge-
schrieben wird.

Entscheidend ist fiir dieses Konglomerat dreier Bedeutungsvarianten von
«Krise», dass die Pragmatik der Krisenrhetorik, gerade im letzteren Fall, Ent-
scheidungssituationen evoziert und Handlungsdruck erzeugt. Der Krisenbe-
griff hat nicht allein beschreibende Wirkung, sondern setzt unmittelbar
Handlungsappelle frei. Es ist insbesondere dieser Aspekt der Dringlichkeit,
den Koselleck mit der (freilich sdkularisierten) theologischen Bedeutungs-
komponente in Verbindung bringt. Diese zehre von einer Vergeschichtli-
chung der christlichen Apokalyptik, die den Gedanken des letzten Gerichts
in die geschichtlichen Abldufe hineinzeichnet. Ist also eine Deutung der Ver-
gangenheit oder Gegenwart, die mit Krisen rechnet, eo ipso eine Form subku-
taner Heils- oder Unheilsgeschichte? Wird damit der Krisendiagnostiker zu
einem verkappten Propheten? Der esoterische Charakter des Krisenwissens
jedenfalls mag dies nahelegen.

Folgt man Koselleck, so zeichnet die gingige Krisenrhetorik hiufig ein
religidser Subtext aus. Nicht nur das deutlich religits grundierte dritte Modell
impliziert die Bezugnahme auf Letztgiiltiges; auch die anderen beiden Mo-
delle nehmen einen Standpunkt in Anspruch, der in gewisser Weise ziber der
Geschichte steht, der fiir die jeweils implizierte Geschichtskonstruktion Gel-
tung beansprucht und dergestalt seinen konstruktiven Charakter in gewissen
Situationen auch verschleiern kann. Gerade beim dritten infrage stehenden
Modell aber handelt es sich um die direkte «Umbesetzung eines theologi-
schen Glaubenssatzes». Allerdings wird dieser Glaubenssatz «der weltimma-
nenten Geschichte selbst zugemutet» (Koselleck 1986, 212). Es ist nicht eine
transzendente Ordnungsmacht, die eine radikale Neusituierung aller ge-
schichtlichen Zusammenhinge herbeifiihrt, sondern es ist die Geschichte
selbst, es sind geschichtliche Institutionen und Ereignisse, die das Ende des
Bisherigen einlduten. Durch den Verweis auf das Letztgiltige, das geschehen

https://dol.org/10.5771/9783845281704-9 - am 14.01.2026, 10:06:48. i@ - |



https://doi.org/10.5771/9783845281704-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

18 Harald Matern

soll, und auf die Dringlichkeit, die allem Handeln, sei es reaktiv oder proaktiv,
geboten ist, entsteht eine immanente «apokalyptische Zeitverkiirzung» (Ko-
selleck 1986, 215). In der Welt findet Letztgliltiges statt, aber nicht am Ende
der Zeiten, sondern das Ende der Zeit wird zum Implikat des Zeitverlaufs.
Und auch nicht irgendwann, sondern es steht unmittelbar bevor. Wer in die-
sem Sinn von «Krise» spricht, nimmt «Endzeitwissen» in Anspruch und
scheint den «Weltuntergang» (Fried 2016) zu beschworen.

Diese Sikularisierung oder «Umbesetzung» des Apokalyptischen zur
letztentscheidenden «Krise» fand nach Koselleck im Zuge der Franzdsischen
und der Amerikanischen Revolution statt. Hier wurden erstmals in der Mo-
derne Implikationen des apokalyptischen Geschichtsdenkens auf einen siku-
laren, naherhin politischen Zusammenhang tbertragen. Diese Verbindung
legt sich auch nahe. Denn das Politische ist tief in die Genealogie des apoka-
lyptischen Denkens selbst eingelassen, wie im nidchsten Abschnitt deutlicher
werden wird. Allerdings ldsst sich durchaus fragen, ob so etwas wie ein siku-
lares Geschichtsdenken iiberhaupt jemals existiert hat — oder ob nicht der
moderne Begriff der Geschichte selbst einen nicht wegzudenkenden jiidisch-
christlichen Unterton mitfiihrt. Immerhin scheint die Angst vor dem Ende
ein sehr spezifisches und kontinuierliches Motiv der «westlichen» Kulturge-
schichte zu sein (Fried 2016).

Unzweifelhaft ist allerdings, dass parallel zur sdkular-apokalyptischen
Umdeutung des politischen Geschehens die «Krise» in der Moderne auch in
das Bewusstsein der einzelnen Menschen verlagert wird: Durch die Antizi-
pation des Zukiinftigen findet es gegenwirtig bereits statt. Der Untergangs-
diskurs wird popularisiert. In jedem einzelnen Bewusstsein ist das Zukiinftige
als Kritik der Gegenwart prisent. Hierin besteht die gemeinsame Genealogie
von «Krise» und «Kritik» im modernen Sinn. Dieses Phinomen steht nur
vordergriindig in einer gewissen Spannung zum elitdren Charakter von Kiri-
senwissen: Allererst durch ihre Verkiindigung (und deren mediale Reproduk-
tion) wird die Krise zum individuellen Glaubenssatz.

Die «Krise» wird so zur eigentlichen Produzentin historischer Zeit, denn
sie ist es, die durch die kritische Inanspruchnahme von «Zukunft» bestindig
«Neues» hervorbringt (Roitman 2014, 18). Auch der Gedanke des schlecht-
hin Neuen in der Geschichte geh6rt zum christlich grundierten Subtext mo-
derner Anthropologien — zumal dann, wenn man den anthropogenen Cha-
rakter der Krisen in Betracht zieht: Menschen als Produzenten dessen, was
traditionell der gottlichen Macht vorbehalten war, unterstiitzt nur von jener
halb ddmonischen, halb angelischen Macht der Krise. In dieser schépferi-
schen Funktion wird die Krise zur strukturellen Signatur der Moderne.

https://dol.org/10.5771/6783845281704-8 - am 14.01.2026, 10:06:48.



https://doi.org/10.5771/9783845281704-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Krise der Zukunft 19

«If we take the frequency of its use as indicating the actuality of a crisis, then the
modern period since the turn of the nineteenth century can be called the age of
crisis. [...] Once «crisis» had become a commonly employed expression, its use
became an indicator of both the intensity of a crisis and the perception of it as
such.» (Koselleck/Richter 2006, 381,383).

Die Moderne kann geradezu selbst als «Krise» verstanden werden (Hardt/
Negti 2002) — was sich auch theoretisch, im Rahmen der frithmodernen Ge-
schichtsphilosophie, als «Krise des Optimismus» (Marquard 2007) darstellt.
Tatséchlich sind aber in all diesen Beschreibungen selbst Diagnostiken am
Werk, denen eine gewisse Faszination von der kreativ-destruktiven Macht
des Krisenhaften nicht abgesprochen werden kann.

Folgt man dieser Argumentation, dann eignet den Selbstbeschreibungen
der westlich-modernen Gesellschaften per se ein krisenhaftes Moment. Die
Krise ist als institutionalisierte Kritik in die politischen Systeme der demo-
kratischen Rechtsstaaten eingeschrieben. Und nicht nur dies: Gesellschaftli-
che Ordnung steht hier nicht nur punktuell, sondern prinzipiell zur Verhand-
lung, jedenfalls soweit es «wehrhafte» Demokratien zulassen. Denn es gibt
auch Grenzbereiche dieser institutionalisierten Krise. Diese finden sich ge-
nau dort, wo die demokratisch eordneter Krise selbst unter Druck gerdt und
zu zerfallen droht. Dann stehen in der Tat nicht nur die jeweils aktuelle Ord-
nung, sondern auch die mit dieser Ordnung verbundenen Neujustierungs-
mechanismen, die etablierten Verfahrensweisen demokratischer Verinde-
rung, in der «Krise». Eine solche «totale» Krise ist der «Ausnahmezustand»,
in dem nicht nur gesellschaftliche Ordnungsstrukturen, sondern auch die sie
regulierende diskursive Rationalitit (die kritische Vernunft) infrage gestellt
wird. Dies sind die /oci der Geburt politischer Macht: «Souverin ist, wer tiber
den Ausnahmezustand entscheidet» (Carl Schmitt) — «verniinftigs hingegen,
«wer den Ausnahmezustand vermeidet» (Marquard 1996, 20). Solche totalen
Krisen, Ausnahmezustinde, wiren in dieser Perspektive Situationen, in
denen Regelhaftigkeit allererst erzeugt bzw. gesetzt wird. Gleichwohl kann
gefragt werden, ob es auch hier noch regelhafte Strukturen gibt — ob Aus-
nahmezustinde periodisch wiederkehren oder ob der Ausnahmezustand
selbst bzw. die Erzeugung von Regelhaftigkeit tiberhaupt einer rational re-
konstruierbaren Logik folgt.

Genau diese Fragen stellen sich etwa, wenn die Entwicklungslogik der
Finanzmirkte betrachtet wird (vgl. den Beitrag von Ekaterina Svetlova in
diesem Band). Fur dieses System gehoren Krisen gleichsam zum Geschiift,
es koénnte geradezu von einer Konjunktur der Krisen gesprochen werden.

https://dol.org/10.5771/9783845281704-9 - am 14.01.2026, 10:06:48. i@ - |



https://doi.org/10.5771/9783845281704-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

20 Harald Matern

Krisen der Finanzmairkte sind Prozesse, die nicht sofort als den Markt als
ganzen gefihrdend eingestuft werden miussen. Vielmehr sind krisenhafte
Entwicklungen (also in diesem Fall solche, die die Marktstabilitit zumindest
temporir stéren) zugleich Generatoren von Innovationen, die auf die ande-
ren Gesellschaftsbereiche zurtickwirken. Innovation kann, ganz dhnlich wie
die Kirise, als Generator sozialen Sinns betrachtet werden (vgl. auch Svet-
lova 2008). Auch hier findet sich wieder die Inanspruchnahme von «Neuemy,
das geradezu als Epiphidnomen krisenhafter Vorginge erscheint — denn un-
klar bleibt, wer genau Subjekt der Hervorbringung des Neuen ist. Abgesehen
aber von ihren konjunkturellen Aspekten gibt es auch Krisen, die die Markt-
stabilitdt — und damit auch die soziale Ordnung — insgesamt gefihrden oder
zu gefdhrden scheinen. Auch der Markt kennt seinen «Ausnahmezustand».
Anhand dieses Phinomens zeigt sich, dass es fiir die Rede von der «Krise»
entscheidend ist, ob Systemstabilitit, nicht nur in der Wirtschaft, sondern alle
sozialen Systeme betreffend, als Normalzustand angesehen wird. Ist die Rede
von einer «Krise» anderes als nur Beiprodukt der Vorstellung einer urspriing-
lichen, vielleicht pristabilierten Harmonie? Sind Krisen, ganz besonders «to-
tale» Krisen, Aspekte gross angelegter Normalisierungsbemithungen?
(Link 2013) Sind es exogene Faktoren, die eine Krise herbeifithren — oder
sind Krisen endogene Bestandteile des Systems? In diesem Fall wire auch
der Ausnahmezustand nur ein Anwendungsfall einer Regel, das emergent
Innovative kein novum, sondern dediglichy Epiphidnomen eines regelhaften
Prozesses. Wird eine Konjunktur von «Krisen» konstatiert, dann ist auf der
Ebene der Deutung das Narrativ der «unsichtbaren Hand» (im Markt) oder
des «Fortschritts» (gesamtgesellschaftlich) nicht vollstindig verlassen. Die
detzter» Krise (Koselleck) wire dann tatsichlich ein reines Konstrukt.
Damit stellt sich allerdings erneut die Frage nach <objektivens Kriterien
tir die Diagnose einer Krise. Gibt es Moglichkeiten, den esoterischen Cha-
rakter des Krisenwissens aufzubrechen, eine Demokratisierung der Diagnostik
zu erzeugen? Dies wire immerhin Aufklirung. Anhand welcher <ordentli-
chen Merkmale kann mit einiger Sicherheit ausgesagt werden, dass
tatsichlich ein <ausserordentlicher» Zustand vorliegt? Diese Frage ist aller-
dings selbst nicht «objektiverr Natur: Die Diagnose einer Krise ist, wenn sie
auf diskursive Anschlussfihigkeit stdsst, auch das Resultat entweder eines
Einigungsprozesses oder aber einer (intendierten oder nicht intendierten)
Manipulation. Ob Einigung oder Manipulation: Krisensemantik bedarf der
Akzeptanz, damit eine Krise als solche allererst «ichtban wird. Die Frage
nach «objektiven Kriterien setzt dabei das Vorhandensein einer 6ffentlichen
Rationalitit voraus, die auch die gesellschaftliche Selbstbeschreibung zum

https://dol.org/10.5771/6783845281704-8 - am 14.01.2026, 10:06:48.



https://doi.org/10.5771/9783845281704-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Krise der Zukunft 21

Gegenstand von Aushandlungsprozessen macht. Gerade dies wird aber
durch den Gedanken totaler Krisen infrage gestellt. Wird hingegen behaup-
tet, «Krisen» seien rein diskursive Phinomene, Konstrukte, die auf die Er-
zeugung von Handlungsdruck abzielten, sich gewissermassen «erselbststin-
digteny (und damit selbst fortschrieben), dann ist die Frage nach dem Zu-
sammenhang von Krisendiagnose und Krisenphdnomenen letztlich obsolet.

Dem letztgenannten Weg soll hier nicht gefolgt werden. Zwar ist es hilf-
reich zu sehen, dass eine deutliche Wechselbezichung zwischen diskursiver
und phinomenaler Ebene besteht: «Krisen» werden immer auch Resultate
von Kirisenerwartungen und/oder Krisendiagnosen sein bzw. man wird —
wie objektiv auch immer — auszumachende Krisen nicht von dieser Deu-
tungsebene abkoppeln kénnen. Etwa kénnte gefragt werden, inwiefern die
Zunahme der Entwicklung von Krisenszenarien (vgl. Patrick Kuppers Bei-
trag in diesem Band) méglicherweise auch ursichlich mit krisenhaften Ent-
wicklungen politischer bzw. gesellschaftlich-struktureller Natur in Verbin-
dung steht. Abgesehen von dieser Umkehr der Perspektive bzw. der
unumginglichen Verflochtenheit von Diagnose, Deutung und Phinomenen
soll hier davon ausgegangen werden, dass es «Krisen» auch real «gibt» oder
dass sie ein «eales) soziostrukturelles, politisches, 6kologisches oder kono-
misches Substrat aufweisen — wenngleich dieses nur an Zeichen> und <Merk-
malen erkenntlich wird und in der ihm eigenen Unschirfe verbleibt, die zu-
gleich seine Eigenmichtigkeit konstituiert.

Ungeachtet dieser Zielrichtung weist die angezeigte Problematik darauf
hin, dass im Umgang mit «Krisen» grosse methodische Vorsicht geboten ist.
Dieser musste wenigstens dadurch Rechnung getragen werden, dass dort, wo
analytisch auf Krisenphinomene — oder solche, die dafiir gehalten werden, —
zugegriffen wird, die Reflexion auf den Konstruktionscharakter auch der
eigenen Thematisierung des Gegenstands mitgefithrt wird. IHlustriert wird
diese Schwierigkeit dadurch, dass selbst der Pionier historisch-semantischer
Krisenforschung nicht vor den Fallstricken und Tiicken dieses Phinomen-
und Sprachbereichs gefeit war. Die bereits oben zitierte Aussage verdeutlicht
dies: «Once «ctisi had become a commonly employed expression, its use
became an indicator of both the intensity of a crisis and the perception of it
as such.» (Koselleck/Richter 2006, 383) Die Hiufung von Krisensemantik
weise auf die Intensitit von Krisenphdnomenen hin. Zwar mag ein solcher
Zusammenhang bestehen, die Art und Weise seines Zustandekommens
bleibt aber bei Koselleck weitgehend unhinterfragt. Zwar nahm Koselleck
den zeitdiagnostischen Anspruch in spiteren Publikationen zurtck (Im-

https://dol.org/10.5771/9783845281704-9 - am 14.01.2026, 10:06:48. i@ - |



https://doi.org/10.5771/9783845281704-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

22 Harald Matern

briano 2013). Dennoch zeigt sich, wie schnell die Untersuchung der Krisen-
rhetorik in eine Deutung umschlagen kann, die selbst von der Pragmatik der
«Krise» zehrt. In eine solche Deutung kann eine normative Zukunftspro-
gnose (Fortschritt oder Dekadenz) eingelassen sein, die ihrerseits die Indif-
ferenz des Krisenhaften in eine Richtung lenken, eine Entscheidung treffen
will iber die hier verhandelte Zukunft.

Bedeutend ist, dass die Konjunktur der Krisenrhetorik in der Moderne
Hand in Hand geht mit zunehmend negativen, ja katastrophischen Zukunfts-
visionen. Dieser Trend hatte im 19. Jahrhundert einen Vorlaut (Horn 2014),
verstirkte sich im 20. Jahrhundert und prigt besonders das 21. Jahrhundert
(Elmer/Opel 2006; Tellmann/Opitz 2010). Die «Krise des Optimismus»
(Marquard) ist zugleich die Geburtsstunde eines neuen Pessimismus. Dieses
Ende des Fortschrittsparadigmas wurde eingeleitet durch das steigende Pro-
blembewusstsein fiir die Gefahren menschlicher Technologie, zunichst im
militirischen Bereich (nach dem Ersten Weltkrieg), dann aber auch verstirkt
in biologisch-biotechnischem und in 6kologischem Zusammenhang. Parallel
konnten im deutschen Sprachraum spitestens seit dem mit der Hochindus-
trialisierung einhergehenden Pauperismus im 19. Jahrhundert auch wirt-
schaftliche Entwicklungen mehr und mehr als krisenhaft wahrgenommen
werden — eine Entwicklung, die im 20. Jahrhundert an Dynamik zunahm
(Tanner 2014). Ob es allerdings stimmt, dass «moderne, westliche Gesell-
schaften spezifische Formen von Kirise ausgebildet haben, die sich von vor-
modernen oder von nichtwestlichen Krisen unterscheiden» (Mergel 2012,
10), ob es «Krisen» in diesem Sinne «gibt» oder ob sie nach feststehenden
Kriterien diagnostiziert werden kénnen, ist durch diese Wahrnehmungen
noch nicht ausgemacht.

Wenn schlicht vorausgesetzt wird, dass der Begriff der Krise «zu einem
Beschreibungsmodus  fiir Beschleunigungsgesellschaften geworden» ist
(Mergel 2012, 14), die die westlich-modernen nun einmal seien, dann wird es
schwierig, die diskursive von der phinomenalen Ebene zu trennen. Keines-
falls soll damit gesagt sein, Krisen- und Beschleunigungsdiagnosen hitten
keinen Anhalt in der Wirklichkeit. Die Beitrdge zu dieser Thematik (z. B. Vi-
rilio 1989; 1997; 1999; Liibbe 1996; Rosa 2005; 2010) spiegeln deutlich jeden-
falls ein Beschleunigungserleben ihrer Verfasser, das in jingster Zeit (Rosa
2005; 2010) vor allem in der Zunahme personaler und kommunikativer Mo-
bilitit ein deutliches empirisches Widerlager hat. Es «gibt» Beschleunigung.
Ob aber die westlich-modernen Gesellschaften umfassend durch diese cha-
rakterisiert werden kénnen — und in welcher Weise «Beschleunigungy» not-
wendig mit «Krisen» in Verbindung steht — wire erlduterungsbedtrftig.

https://dol.org/10.5771/6783845281704-8 - am 14.01.2026, 10:06:48.



https://doi.org/10.5771/9783845281704-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Krise der Zukunft 23

Bleibt eine Erklirung aus, trigt dies zur Verschleierung der normativen Im-
plikationen beider Begriffe bei, die eben nicht rein deskriptiv oder analytisch
verwendet werden kénnen. Deutlich wird dies etwa dort, wo Liibbe (1996)
der «Gegenwartsschrumpfungy als Heilmittel die Archivierung und Kontem-
plation spezifischer Kulturleistungen (das Museum als /locus amoenus besinnli-
cher Temporalitit) gegeniiberstellt. Genauso kénnten die bestindigen Selbst-
zitationen der Popkultur als Musealisierung der Gegenwart gefeiert werden.
Nicht die Aufforderung zum Genuss spezifischer Kulturgiiter, sondern die
Annahme, beschleunigter Gesellschaften litten per se an einem Kulturver-
lust, hat eine deutlich konservative Schlagseite. Darin trifft sich Liitbbe mit
Rosa (2010, 122ff.), der die «Beschleunigungy fiir das Ubel der Zerriittung
symmetrischer sozialer Strukturen, der Beziehungen des Menschen zur Welt
der Dinge wie auch fir die Zerstérung stabiler Selbstverhiltnisse verantwort-
lich macht. Das Resultat seien Burnout und Depression (a. a. O., 143). Det
Gegenvorschlag, «das zu tun, was wir wirklich wollen» (a. a. O.,133, pass.),
enthilt dabei ganz dhnliche kulturkonservative Vorstellungen von Eigent-
lichkeit, wie sie bei Liibbe anzutreffen sind: «Geige spielen, wandern,
Freunde besuchen oder eine Wagner-Oper héren» (ebd.), «die Briider Karama-
sow [...] lesen» (a. a. O.,134) usw. Wiederum gilt, dass nicht dieser Vorschlag
als solcher, wohl aber die damit implizit verbundene Vorstellung von Eigent-
lichkeit deutlich den Umschlag eines analytisch emeintens in einen norma-
tiv-diagnostischen Begriff illustriert. Zudem ist auch das Beschleunigungs-
wissen vor jenem prophetisch-aufklirerischen Pathos nicht gefeit, das eine
Demokratisierung dieses Wissens durch seine Verkiindigung gerade zu ver-
hindern scheint. Ob man den jingeren und jingsten Beschleunigungsdiskurs
als Epiphdnomen radikaler Verdnderungsprozesse deuten méochte oder als
Symptom gesellschaftlicher Selbstverstindigungsversuche, ist letztlich un-
erheblich. Deutlich ist, dass diese Debatte einer ganz dhnlichen Dynamik
unterliegt wie der Krisendiskurs. Den Begriff der Beschleunigung prigen die-
selbe Unschirfe, dasselbe Oszillieren zwischen objekt- und metasprachlicher
Verwendung sowie dieselbe deutliche Verbindung von Kritik und morali-
schem Appell. Der Beschleunigungsdiskurs ist damit letztlich ein Teil des
umfassenderen Krisendiskurses.

Offenbar eignet es den meisten im weiteren Sinne sozialwissenschaftlichen
Ansitzen, dass «hr theoretischer Krisenbegrift diffus bleibt» (Weiss 2012, 26).
Wie aber kann der «Krise» als diskursivem Phinomen analytisch beigekom-
men werden, ohne dabei das offenbar inhidrente Problem, den Umschlag von
Wahrnehmung, Beschreibung und Deutung in Diagnose, Verkiindigung und
Appell, zu reproduzieren? Auch poststrukturalistische Diskussionen tiber die

https://dol.org/10.5771/9783845281704-9 - am 14.01.2026, 10:06:48. i@ - |



https://doi.org/10.5771/9783845281704-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

24 Harald Matern

Funktion der Krise als Konstitutionszusammenhang des Subjekts von Kritik
zeigen die Schwierigkeit eines solchen Unterfangens. Zwar hat, wie gesagt,
bereits Koselleck die Verbindung von «Kritik» und «Krise» hergestellt.
Dennoch ist es bei ihm das biirgerlicher Vernunftwesen, das als Subjekt der
Kritik fungiert. Wird aber dessen Genese mitsamt der ihm eigenen
Rationalititsform selbst als unhintergehbar verwoben in ein biirgerliches
Dispositiv  verstanden, bekommt die «Krise» den Status eines episte-
mologischen Grenzbegriffs im wahrsten Sinne des Wortes. Eine «Krise» ist
dann genau derjenige Zusammenhang, innerhalb dessen die Grenzen der
Vernunft und die sie bedingenden Faktoren erkannt werden. Allerdings wer-
den diese Grenzen nunmehr nicht transzendentalphilosophisch ausgelotet,
sondern als Resultat diskursiver Praktiken und Epiphdnomene eines spezifi-
schen Wissensdispositivs betrachtet. Eine «Krise» ist dann gleichsam der In-
dikator des Reflexivwerdens eben dieses Dispositivs (Roitman 2014, 34f.,
unter Verweis auf Judith Butler und Michel Foucault). Die Krise hat damit
gerade in einem solchen Gebrauch einen gewissen Offenbarungscharakter:
In einer solchen epistemischen Krise wird Wahrheit als Strukturmoment dis-
kursiver Praxis gleichsam enthtllt und zugleich als Gegenstand der Kritik
konstituiert. Auch noch hierin zeigt sich der kryptochristliche Gehalt dieses
Begriffs. Selbst die Kritik der Krise produziert noch im Wortsinn apokalyp-
tisches Wissen. Zudem eignet auch der poststrukturalistischen Wendung des
Krisenbegriffs eine gewisse Unschirfe. Denn letztlich hinterfragt sie den Be-
griff selber nicht mehr auf seine Relation zu realen Phinomenen.

«The imperative to critique or even to sustain a critical relation to normativity
ironically risks ontologizing the category of crisis. This is curious: Why should
crisis, as a category, be so self-evident?» (Roitman 2014, 35)

In der Tat ist mit dieser Frage ein Problem bezeichnet, das nicht nur die
epistemische Dimension betrifft, sondern die Art und Weise der gedankli-
chen Reprisentation des Individuellen und des Sozialen. Hat «Krise» eine
Referenz in der Realstruktur der sozialen Wirklichkeit? Oder ist «Krise» viel-
mehr ein Begriff, der das Problem der Diastase von Deutung und Wirklich-
keit allererst bewusst macht? In Roitmans metakritischen Ausfihrungen wird
«Kirise» zu einer Unterscheidung,

«that transcends oppositions between knowledge and experience, or subject and
object; it is a distinction that generates meaning precisely because it contains its

own self-reference. [...] Crisis is a means to externalize self-reference. This ex-

https://dol.org/10.5771/6783845281704-8 - am 14.01.2026, 10:06:48.



https://doi.org/10.5771/9783845281704-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Krise der Zukunft 25

ternal reference for judgement in a necessarily self-referential system — or a dis-
tinction that generates and refers to an «dnviolate leveb of order (not crisis) — is
seen to be contingent (historical crises) and yet is likewise posited as beyond the
play of contingency, being a logical necessity that is affirmed in paradox (the
formal possibility of crisis).» (Roitman 2014, 38)

Allerdings ist die Notwendigkeit der Paradoxalitit jeglicher Aussagen tiber
die Struktur der phinomenalen Welt wiederum nur dann gegeben, wenn die
Voraussetzung geteilt wird, diesen wohne ein selbstreferenzielles Moment
inne, das nicht nur deren Relativitit bedinge, sondern zugleich jeglicher indi-
vidueller Substanzialitit entbehre. Weder in der Individualitit noch in irgend-
einem Prinzip der Einheit der Totalitdt der Erscheinungen kénne folglich ein
begrindender Referenzpunkt fiir nichtparadoxale Aussagen liegen.

Der skopus dieser Argumentation liegt deutlich in der kritischen Einstel-
lung gegenitiber normativen diagnostischen Aussagen. Die Beschreibung so-
zialer Phinomene soll weitgehend wertfrei vor sich gehen — anderenfalls
wiirde jegliche als «Krise» beschriebene Entwicklung zugleich als anomal und
defizient erscheinen. Dennoch ldsst sich fragen, ob mit diesem ausschliess-
lich metatheoretischen und metakritischen Gebrauch des Begriffs der Krise
dessen eigener Genealogie Gentige getan wird. Darauf ist spiter noch einmal
zuriickzukommen. Wichtig an diesem Zugriff auf den Krisenbegriff ist je-
doch die Freisetzung von erheblichem analytischem Potenzial. Sozialwissen-
schaftliche Beschreibungen werden nun selbst als Narrative mit deutlich nor-
mativen Implikationen verstindlich, die auf einen vorausgesetzten «secular
prime mover» (Roitmann 2014, 49) verweisen, auf einen «transcendental pla-
ceholder (a. a. O., 69), der als unhintergehbarer Referent zum Bezugspunkt
einer Geschichtserzahlung wird.

«[Clxisis is not a diagnostic of history as such. Under the sign of crisis, «vents)
are distinguished and signified; they achieve empirical status as <history> and
hence become legible to us. Crisis partakes of a metaphysics of history.» (Roit-
man 2014, 93)

Eine Geschichtserzdhlung, die solcherart auf einer Metaphysik der Ge-
schichte aufbaut, und das ist die weitere fiir die vorliegenden Studien wichtige
Pointe, entwirft eben zugleich auch ein Bild der Zukunft: «As an a priori,
crisis is the place from which to posit a future.» (Roitman 2014, 70) Dieses
Bild aber ist immer aufgebaut auf einer «post hoc denuciation» (a. a. O., 73),

https://dol.org/10.5771/9783845281704-9 - am 14.01.2026, 10:06:48. i@ - |



https://doi.org/10.5771/9783845281704-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

26 Harald Matern

dem Vorwurf «of human error and ethical failure» (71). «[Cltisis is not intrin-
sic to a system or the result of a teleology, but is rather a distinction that
produces meaning.» (A. a. O., 93)

Wird der Krisenbegriff in dieser Weise als analytisches Tiefenlot positio-
niert, das die Erzeugung von Sinn und Anschlusskommunikationen markiert,
ldsst sich das Verwischen der Grenzen zwischen Deutung und Beschreibung
auch in Darstellungen beobachten, die dem Anspruch nach wissenschaftlicher
Natur sind. Die Analyse von Krisendiskursen in medialer Offentlichkeit wie wis-
senschaftlichem Diskurs wird auf diese Weise gleichermassen erméglicht.

3. Zum apokalyptischen Subtext moderner Zukunfts- und
Krisensemantik

«[Clrisis is the place from which to posit a future.» (Roitman 2014, 70) Folgt
man dieser Aussage und nimmt zugleich ernst, dass «Krise» der semantische
Marker fiir Sinnverstindigungsdebatten ist, dann ist es umso auffallender,
dass explizite Zukunftsdiskurse in jingerer Zeit von einer Krisensemantik
besonderer Art geprigt werden. Hiufig wird die semantische Markierung
von Krisen durch die Mobilisierung von Bildmaterial der apokalyptischen
Tradition untermauert (Link 2013; Lickhardt/Werber 2013; vgl. besonders
auch den Beitrag von Regina Betz in diesem Band). Folgt man Koselleck —
und nimmt man zusitzlich den Hinweis Roitmans auf die geschichtsmeta-
physischen Implikationen des Krisenbegriffs ernst —, dann verstirkt sich die
Vermutung, dass in dieser Anreicherung der Krisendiskurse mit apokalypti-
schem Material oder auch nur dem Begriff der «Apokalypse» das nur unvoll-
stindig «ikularisierte> religiose Erbe des Krisenbegriffs zum Vorschein
kommt. Der <apriorische> Charakter der Krise wird dadurch zugleich ver-
schleiert wie betont und der appellative Gehalt der Diagnose unterstrichen.
Die neue Apokalyptik passt sich ein in den neuen Pessimismus.

Aber worin genau besteht die intrinsische Verbindung von Kirise und
Apokalyptik? Und welche Materialien, in welcher spezifischen Form, kénnen
tiberhaupt sinnvoll als «apokalyptisch» ausgewiesen werden? So allgegenwiir-
tig die Apokalypse zu sein scheint, so unbekannt ist sie zugleich und so un-
scharf ist auch ihr Begriff. Ein Blick in die Geschichte verspricht hier Auf-
klarung. Dabei ist es nicht allein von Wichtigkeit, die historische Rezeptions-
architektur apokalyptischer Motivik und Denkmodelle zu sichten, sondern
zugleich diese in die Geschichte des spezifisch modernen Zeit- bzw. Zu-
kunftsbewusstseins einzubetten. Beide stehen mit der Genese der modernen

https://dol.org/10.5771/6783845281704-8 - am 14.01.2026, 10:06:48.



https://doi.org/10.5771/9783845281704-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Krise der Zukunft 27

Krisensemantik und mit der eigentimlichen Formatierung ihres Gegen-
standes in einem kaum entflechtbaren Zusammenhang. Dies soll im Folgen-
den in einem ersten Schritt entfaltet werden.

3.1 Zur Geschichte moderner Zukiinfte und ihrer Wissenstechnologien
Die skizzierte inhidrente Verbindung von Zukunft und Krise bzw. die Kiri-
senanfilligkeit moderner Zukiinfte hat selbst eine Geschichte. Die neuzeit-
lich-moderne «Entdeckung der Zukunft» datiert, folgt man den Analysen des
Historikers Lucian Holscher (2016), um die «Sattelzeit» zwischen 1770 und
1830. Zwar hat auch die Konstitution des modernen Zeitbewusstseins eine
Vorgeschichte, die bis in die Frihe Neuzeit zurlckreicht (ebd.; Kosel-
leck 1995). Dennoch unterscheidet sich ihre spezifisch moderne Thematisie-
rung, die «Vorstellung von der Zukunft als einem einheitlichen geschichtli-
chen Zeitraum» (Holscher 2016, 12), deutlich von ihren historischen
Vortldufern. In der Konstitutionsphase der modernen europiischen Natio-
nalstaaten um die Wende zum 19. Jahrhundert fielen nicht nur die Auseinan-
dersetzung mit der Vergangenheit und die nationalmythische Vereinnah-
mung der Zukunft hiufig zusammen (a.2.0., Teil 1I: «Die Periode der
Entdeckungy). Vielmehr begann zeitgleich eine erste intensive philoso-
phische Thematisierung der Zukunft.

Es ist genau dieser Entstehungskontext, der den modernen Begriff der
Zukunft in seiner spezifischen Ambivalenz geprigt hat: Er hat seitdem

«zwel dusserst heterogene, ja geradezu widerspriichliche Vorstellungen miteinan-
der verknlpft: einerseits die Vorstellung, dass sich die Dinge, die wir erwarten,
aus der Vergangenheit und Gegenwart ableiten lassen, andererseits die gerade
umgekehrte Vorstellung, dass diese, wie schon das Wort selbst sagt, aus der Zu-
kunft auf uns zukommem. Seit ihrer Entdeckung ist die Zukunft deshalb sowohl
programmatisch von einem angestrebten Ziel bzw. prophetisch von einem vo-
rausgesetzten Ende der Geschichte her als auch prognostisch von der Vergan-
genheit und Gegenwart aus entworfen worden.» (Hélscher 2016, 16)

Tatsdchlich scheint aber beiden Vorstellungen gemeinsam zu sein, dass sie
mit dem Gedanken eines «Endes» der Geschichte mitsamt einem vorherigen
«Weltuntergang» verkniipft auftreten. Ob prognostizierbare Entwicklung
oder Wille eines unkalkulierbaren Schicksals (oder Gottes): In «westlichen»
Zukinften scheint der Untergang unausweichlich zu sein (Fried 2016).

Auf diese Ambivalenz kann unterschiedlich reagiert werden. Die Pragma-
tik der Zukunft setzt die Erzeugung von Zukunftswissen voraus. Umso

https://dol.org/10.5771/9783845281704-9 - am 14.01.2026, 10:06:48. i@ - |



https://doi.org/10.5771/9783845281704-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

28 Harald Matern

mehr, wenn das Zukunftswissen dem «Endzeitwissen» beikommen soll. Da-
fiir bedarf es «futurische[r] Technologien» (Holscher 2009, 136), wenn dieses
Wissen als methodisch gesichert (also weder als «blosse» Prophetie noch als
«blosse» Programmatik) gelten soll. Je nach angewandter Technologie wer-
den verschiedene Arten von Wissen mit variierenden Graden an Gewissheit
erzeugt, die jeweils unterschiedliche Motivationspotenziale fiir teilweise
unterschiedliches Publikum bereitstellen. Insbesondere Prognosetechniken
erfreuen sich seit spitestens dem 19. Jahrhundert grosser Beliebtheit. Die
«Tendenzprognose», die «Analogieprognose», die «dialektische Prognose»
und die «Gesetzesprognose» (a. a. O., 136t.) sind nur einige von ihnen. Ge-
rade angesichts der drohenden Katastrophe scheint die Verstirkung solcher
Bemiihungen unausweichlich. Die Verwissenschaftlichung der Zukunft und
ithre Einhegung durch Futurologien kénnen als Konsequenz der Angst vor
dem Ende gedeutet werden (Fried 2016).

Allerdings bewegen sich auch Prognosetechniken entlang einer nicht im-
mer trennscharf zu ziehenden Grenze zur Prophetie — und damit auch epis-
temologisch in grosser Nihe zu «religiésem» Zukunftswissen. Prophetische
Visionen etwa kénnen philosophisch als «middle knowledge» (Davison 1991,
2014) beschrieben werden; damit eignet ihnen ein durchaus rational zu nen-
nender Zug. Andererseits ist aber auch die methodisch geleitete Prognose
nicht frei von drrationalen> Elementen, denn erstens erhilt «auch das metho-
disch reflektierteste Zukunftswissen [...] seine eigentliche Wirkungsweise aus
der Vorwegnahme dieser Zukunft im Hier und Jetzt der Ausserung», und
zweitens bedarf die Prognose (wie die Prophetie) der Berufung auf eine tiber-
geordnete Autoritit, des Sprechens «im Namen vomn etwas» (Weidner/Willer
2013, 9).

Der Prognose muss ebenfalls «geglaubt» werden und daher sind nicht nur
ihre «Wissenschaftlichkeit», sondern auch ihre Deckung durch eine Autoritit
sowie ihre Inszenierung von Wichtigkeit fir die Wirkungskraft ihrer Pragma-
tik. Der Unterschied zwischen beiden Formen der Zukunftsantizipation
kann nicht einfach als «Verlust von Gewissheit» (Weidner/Willer 2013, 11)
oder als Gewissheitsgefille interpretiert werden. Vielmehr leben auch in den
«sikularen» Technologien des Futurs religioide Momente fort, die nicht ein-
fach auf das zur Legitimation von Wissen notwendige (héchstinstanzliche)
Autorititsmoment reduziert werden kénnen. Als solche Momente kénnen
die unmittelbare Dringlichkeit des geforderten Handelns, der Totalanspruch
des in Geltung stehenden Szenarios wie auch der Verheissungscharakter

https://dol.org/10.5771/6783845281704-8 - am 14.01.2026, 10:06:48.



https://doi.org/10.5771/9783845281704-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Krise der Zukunft 29

(nicht nur) utopischer Modelle gelten. Es sind genau diese Momente, die zu-
gleich die Verbindung zwischen Zukunfts- und Krisendiskursen in der Mo-
derne prigen — und die die Zukunft zum Apokalyptischen ge6ffnet halten.

3.2 Sichthar machen: Zum Konnotationsranm moderner Zukunfiskrisen
Apokalyptik kann als die spezifisch «westliche» Form der Sag- und Sichtbar-
machung des immanent Krisenhaften der Zukunft verstanden werden. Hier-
in findet die spezifische Unsichtbarkeit des Zukinftig-Krisenhaften eine
Ausserungsform, die bild- und sprachgewaltig zudem auf eine lange Tradi-
tion ihrer Iterationen zurlckblicken kann. Die Technologin der Zukunft
wird, wo apokalyptische Motivik ins Spiel kommt, durchaus zur Prophetin.
Nicht jede Prognose ist eine Prophezeiung — aber was sich als Szenario gibt,
kann Elemente esoterischen Zukunftswissens enthalten, die dann bemuht
werden, wenn die Unschirfen gegenwirtiger Krisen im Modus der Zukunft
verhandelt werden.

Der «Westen» kennt eine lange Tradition negativer Zukunftsantizipation.
Die Bilder der judisch-christlichen Tradition der Apokalyptik (fiir einen
Uberblick: Tilly 2012) sehen das Weltende von katastrophischen Zustinden
eingeleitet heraufnahen. Bezeichnend fiir diese Tradition ist die unmittelbare
Nihe des erwarteten Endes zusammen mit einer negativen Gegenwartsdia-
gnose (vgl. auch Fried 2016). Zum Thema wissenschaftlicher Forschung und
als eigenstindiger Gegenstand konstituiert wurde die «Apokalyptik» allererst
in der Mitte des 19. Jahrhunderts — etwa zeitgleich mit der Konsolidierung
der historisch-kritischen Bibelexegese als eigenstindiger Methode. Kein Be-
griff des Apokalyptischen kénnte sinnvoll unabhingig von jener Tradition
und diesem Entstechungszusammenhang gebildet werden (vgl. auch Von-
dung 1988, 21). Gottfried Christian Friedrich Liicke, ein Schiller Friedrich
Daniel Ernst Schleiermachers, verwendete das Kunstwort «Apokalyptik» als
Gattungsbezeichnung 1832 erstmals in der Einleitung seines Kommentars
zur Johannesoffenbarung. Der griechischen Wortbedeutung nach handelt es
sich bei dem Verb apokalyptein um die Offenlegung von vorher Verborgenem,
um eine «Offenbarung. Bereits hier wird allerdings deutlich, was fir den Be-
griff insgesamt gilt: Als ferminus technicus des wissenschaftlichen Diskurses
stammt er, ganz dhnlich wie der Religionsbegriff, aus einer spezifischen lite-
rarischen Tradition, die innerhalb eines zeitlichen Rahmens entstanden ist,
der viele Jahrhunderte umfasst. Ungeachtet der relativen Konstanz bestimm-
ter «apokalyptischer» Motive ist daher mit einer gewissen Inhomogenitit und
Pluralitit dieses «Gegenstandes» zu rechnen. Entsprechend ist auch die Be-

https://dol.org/10.5771/9783845281704-9 - am 14.01.2026, 10:06:48. i@ - |



https://doi.org/10.5771/9783845281704-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

30 Harald Matern

griffsverwendung hdufig unklar: «Apokalyptik» ist keine einheitliche Textgat-
tung und enthilt sehr unterschiedliche Vorstellungen, Motive und Denkmo-
delle. Zudem ist die Abgrenzung des Begriffs von U- bzw. Dystopie, von
«Hschatologie» u. a. stellenweise kaum moglich. Allerdings lassen sich be-
stimmte wiederkehrende Aspekte apokalyptischer Texte ausmachen, deren
Fokussierung dabei hilft, wenigstens einen heuristischen Begriff des Apoka-
lyptischen zu bestimmen:

der Widerspruch zwischen einer als ungerecht und gottlos wahrgenommenen
Gegenwart und der aus der Tradition iiberkommenen Hoffnung auf die
Gerechtigkeit und Giite Gottes;

die Deutung von persoénlichem Leid und kollektiver Not als Teil eines Heils-
plans;

die Auseinandersetzung mit dem individuellen (und kollektiven) Tod und
dessen sinnstiftende Deutung;

die Vorstellung eines géttlichen Straf- und Gerichtshandelns;

das Motiv eines radikalen Abbruchs der geschichtlichen Zeit und einer
ebenso radikalen Erneuerung der Welt nach Massgabe eines (auch rdum-
lich) transzendenten Modells.

Hinzu kommt die Inanspruchnahme einer besonderen (géttlichen) Autoritit,
die das geoffenbarte Geheimwissen verbiirgt. Zugleich geht mit solchen Mo-
tivkomplexen ein spezifisches Geschichtsverstindnis einher, das lineare
heilsgeschichtliche Modelle (wie etwa auch den «Fortschritty) infrage stellt.
Die Welt kann nur durch ihren Untergang erlst werden, es ist keine Besse-
rung aus dem Bestehenden heraus moglich. Die gegenwiirtige Zeit steht un-
mittelbar vor dem Ende eines Aons, nach dem eine neue Zeitordnung an-
brechen wird, die dem eigentlichen Willen Gottes entspricht. Daher erhofft
der Apokalyptiker den Untergang. Dessen katastrophische Umstinde sind
der unumgingliche Vorlauf einer neuen, besseren und gerechteren Zeit. Al-
lerdings gibt es hier zwei unterschiedliche Interpretationsméglichkeiten.
Einem «positiven und progressiven Verstindnis des Geschichtsverlaufs ent-
spricht der Dreischritt Krise-Katharsis-Heib» (Tilly 2012, 18). Dies ist das
Grundmodell der antiken jidischen und christlichen Apokalyptik. Beinahe
verdringt wird es in der Moderne aber von einer Vorstellung, die allein das
Katastrophische und den Untergang beschwért, jedoch keinen daran an-
schliessenden Heilszustand erwartet. Dieses eher pessimistische Denken
herrscht in vielen mit apokalyptischer Semantik angereicherten Diskursen
des 20. Jahrhunderts vor. Sie sind nur in eingeschrinktem Sinn als «apoka-
lyptisch» zu bezeichnen, da ihnen das «gute Ende» fehlt. Klaus Vondung

https://dol.org/10.5771/6783845281704-8 - am 14.01.2026, 10:06:48.



https://doi.org/10.5771/9783845281704-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Krise der Zukunft 31

spricht in seiner grundlegenden und beinahe schon klassischen, ganz unter
dem Eindruck des Kalten Kriegs und des 6kologischen Krisenbewusstseins
geschriebenen kulturhistorischen Untersuchung Apokalypse in Dentschland, die
vor allem auf die Weimarer Republik eingeht, daher auch von «kupierten»
Apokalypsen (Vondung 1988, 612; Vgl. Vondung 1987, 615; Briese 1995).
Mit dieser Wortwahl soll die Frage «Kann man die Apokalypse sikularisie-
ren?» (Vondung 1988, 49) gewissermassen umgangen werden: «Einen genea-
logischen Zusammenhang zwischen chiliastischen Geschichtsspekulationen
und modernem Fortschrittsdenken regelrecht zu beweisen, ist [...] schwie-
rig» (A. a. O., 57) Und zudem sei bereits die Frage «wenig sinnvoll» (65), da
sie zum Verstindnis des Phinomens wenig beitrage.

Allerdings kann sie auch nicht vollstindig umgangen werden. Denn be-
sonders im 20. Jahrhundert besteht eine deutliche Verbindung von krisen-
haften Zukunftsdiskursen und apokalyptischer Semantik. Diese Verbindung
kénnte zumindest versuchsweise als Umschlag oder Hervortreten eines im-
pliziten kritischen Moments des Fortschrittsdenkens selber gewertet werden.
Dort, wo apokalyptische Semantik verstirkt auftritt, wird gewissermassen
das Ende der Geschichte (Fukuyama 1992) behauptet — allerdings nicht in dem
Sinne, dass nun das westlich-demokratische System sich global durchgesetzt
hitte und daher der treibende Motor der Geschichte, die Systemkimpfe, an
ihr Ende gekommen wiren. Vielmehr bedeutet «Ende der Geschichte» in
diesem Zusammenhang die Verhandlung der Struktur des Geschichtlichen
selbst. Die moderne Apokalyptik signalisiert die mangelnde Akzeptanz eines
optimistischen Konstruktionsprinzips des Geschichtlichen, wie es auch die
«Krise» sein konnte. Die totale Krise, der Ausnahmezustand, das Ende, der
Abbruch treten an die Stelle des Sinns und der Bedeutsamkeit, die mit dem
Krisenbegriff eigentlich signalisiert werden.

Die Konjunktur des Apokalyptischen — die einem allgemeinen Trend zur
Zukunftsorientierung in den Geistes- und Sozialwissenschaften (Hélscher,
pass.; Fried 2016; fir einen Uberblick tiber die Genese dieses Trends:
Graf/Herzog 2016; Steinmuller 2013) entspricht — hat in der jingeren sozio-
logischen und kulturwissenschaftlichen Forschung ein breites Echo gefun-
den — und zudem eine intensive Methodendebatte hervorgerufen (u. a. Wie-
ser u. a. 2013; Nagel u. a. 2008; Schipper/Plasger 2007). Die unterschied-
lichen historischen und gegenwirtigen Gestaltungen des Apokalyptischen
sind dabei ebenso Thema, wie dessen theologische, geschichtsphilosophi-
sche und politische Implikationen.

Eine zentrale methodische Frage der kulturwissenschaftlichen Apokalyp-
tikdebatten ist, inwiefern und ob das Apokalyptische unabhingig von seiner

https://dol.org/10.5771/9783845281704-9 - am 14.01.2026, 10:06:48. i@ - |



https://doi.org/10.5771/9783845281704-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

32 Harald Matern

Geschichte und den damit verbundenen spezifischen Inhalten und Bildwel-
ten erklirt werden kann. Die Antwort muss so deutlich negativ ausfallen wie
etwa auch der Versuch, «Religion» unabhingig von den historischen Religio-
nen bzw. der Geschichte dieses Begriffs zu definieren, scheitern muss. Ja das
Anliegen, das Apokalyptische «[glegen die triigerische Kontingenz einer auf
Genuitit und transhistorische Konstanz abzielenden Definitionsgewalt» in
den Schutz zu nehmen und daher «spezifische, unter ganz konkreten Pramis-
sen spezifizierbare apokalyptische Phinomene in Stellung zu bringen» (Wie-
ser u. a. 2013, 21), ist bereits von dieser Formulierung her als gescheitert zu
verstehen — zumal, wenn dann die Suchmaske mit den Filtern «Vorstellungen
vom Ende der Welt und der Zeit, [...] Verfallssymptome, Zerstérungspoten-
tiale, Krisenerscheinungen oder Erlésungsphantasien» (22), «Naherwartun-
gen» (20), «Endzeitvorstellungen» (18) u. a. bestiickt wird. Es ist vielmehr
tatsidchlich nur dort sinnvoll vom «Apokalyptischen» zu sprechen, wo es auch
um diese «traditionellen» Inhalte geht. Ebenso ist der Versuch, eine «Syste-
matik apokalyptischer Deutung» (Nagel u. a., 2008) auf der Grundlage in-
haltsunabhingiger syntaktischer Strukturen aufzubauen, deswegen von zu-
mindest grosser Schwierigkeit, weil ja auch diese ihren Aussagegehalt allererst
von den in ithnen thematisierten Inhalten her gewinnen.

Zudem gerit bei solchen Vorhaben leicht aus dem Blick, dass apokalyp-
tisches Denken zunichst und insbesondere ein Spezifikum der vom Chris-
tentum geprigten Kulturen ist. Dies zeigt in jlingster Zeit ganz besonders die
historische Untersuchung Dies Irae des Medidvisten Johannes Fried (2016;
vgl. aber auch Gray 2007). Der Weltuntergang, in der besonderen Weise, wie
er im Christentum und in der westlich-abendlindischen Kultur thematisiert
wird, findet sich weder in anderen Religionen noch in religits anders geprig-
ten Kulturen. Wo hingegen Ahnlichkeiten auftreten, sind diese auf christliche
Einflisse zurlckzufithren bzw. legen sich solche wenigstens nahe (Fried
2016, 15-21, pass.). Endzeitvorstellungen oder zyklische Verlaufsentwurfe
wiederkehrender Auf- und Niederginge finden sich zwar in sehr unterschied-
lichen (Religions-)Kulturtraditionen. Die Vorstellung eines definitiven Welt-
endes ist nach Fried jedoch ein Spezifikum des Christentums. In grosser
Nihe dazu bewegen sich allein gnostische Traditionen, die jedoch in den
«westlichen» Gesellschaften keine eigenstdndige (institutionelle) Wirkung
entfalten konnten. Allein untergriindig beeinflussten sie immer wieder im
Verlauf der Geschichte nicht zuletzt das christliche Denken (Markschies 20006).

Diese Spezifizitit hingt eng mit der Geschichte der (jiidisch-)christlichen
Apokalyptik zusammen. Der historische Ort der Entstehung des altisraeli-
schen apokalyptischen Diskurses ist das babylonische Exil. Die Beobachtung

https://dol.org/10.5771/6783845281704-8 - am 14.01.2026, 10:06:48.



https://doi.org/10.5771/9783845281704-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Krise der Zukunft 33

politischer Ordnungswechsel ging einher mit der Aufrechterhaltung eines re-
ligiésen Systems ausserhalb einer staatlichen Struktur. Das Religidse tiber-
nahm in gewisser Weise die Funktion der Staatlichkeit: Der juridische Cha-
rakter religioser Weisungen diente der Aufstellung einer ideellen Ordnung,
welche die Eigenstindigkeit der exilierten Volksgruppe sicherte und zugleich
eine Uberzeitliche Stabilitit aufwies, die nicht den gleichen Verinderungen
ausgesetzt war wie die fragilen staatlichen Gebilde. Die Exilszeit ist damit die
Geburtsstunde einer spezifischen Form politischer Theologie. Zugleich wird
in der Exilszeit die Prophetie aufgewertet, da ihre Legitimitit anerkannt wird:
Das (politische) Ubel des Exils wird als direktes Resultat der Abweichung
vom Gesetz interpretiert — und zugleich als Eintreffen der (Unheils-)Prophe-
zeiungen. Die Aufwertung des religidsen Gesetzes zur Beurteilung politi-
scher Gebilde und der Aufstieg der Prophetie gehen hier Hand in Hand. Die
Prophetie wiederum ist die Brunnenstube der Apokalyptik. In der nachexili-
schen und hellenistischen Zeit wird die Legitimitit der neuen staatlichen Ge-
bilde direkt anhand des Gesetzes bewertet. Im Wandel der Weltreiche, die
jeweils Theokratien sind, entsteht allererst die Apokalyptik. Apokalyptik ist
erfahrungsgesittigte politische Theologie.

Einschneidend in dieser Entwicklung ist schliesslich die Zerstérung des
Zweiten Tempels (Fried 2016, 60, pass.) im jidisch-romischen Krieg im Jahr
70. Hier erhalt die bislang geschichtlich orientierte Apokalyptik eine Wendung,
die letztlich das gesamte Christentum prigen sollte. Erst die spitjidische
Apokalyptik weist jenen Ton des Untergangs auf, der in der christlichen Apo-
kalyptik dann ins Definitive gewendet wird: «Die Zerstérung des Tempels
und Jerusalems wurden so zum Urbild eines endzeitlichen Untergangs im
Feuer» (A. a. O., 63) Das Christentum ist, seinem Ursprung nach, eine End-
zeitreligion, in der die Erwartung des Endes zwar mit der (dauerhaften) Ver-
zégerung seines Eintretens einhergeht, die aber dennoch das gesamte Ge-
schichtsverstindnis prigt. Als auf Dauer gestellte Apokalyptik haftet dem
christlichen Denken von Anfang an ein politisch-theologischer Zug an: Die
Erwartung des Endes setzte zu allen Zeiten seiner Geschichte moralische
Energien frei, die mit der prinzipiellen Bereitschaft zur Neuverhandlung ge-
sellschaftlicher Ordnungsstrukturen einhergingen.

Vor diesem Hintergrund wird deutlich, dass apokalyptische Semantik ur-
spriinglich im Rahmen eines religiésen Krisendiskurses verortet ist, der kon-
flikthafte Entwicklungen oder Verhiltnisse der menschlichen Realitit auf
eine transpersonale Ordnungsmacht bezieht: Die «Unordnungy der Welt
wird mit einer imaginativen Ordnung héherer Art konfrontiert, die die prin-
zipielle Verhandelbarkeit der Ordnung allererst ermdéglicht. Apokalyptische

https://dol.org/10.5771/9783845281704-9 - am 14.01.2026, 10:06:48. i@ - |



https://doi.org/10.5771/9783845281704-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

34 Harald Matern

Diskurse sind ihrem Ursprung nach Diskurse zweiter Ordnung: Erst durch
den Bezug auf jene imaginire Ordnung, die als erwartete Eingang in die Ge-
schichte findet, kann tiber Geschichte prinzipiell gesprochen werden. Man
konnte tatsdchlich fragen, ob nicht die Apokalyptik das Urmodell einer «ima-
ginalen Politik» (Bottici 2014) ist.

Das Auftauchen apokalyptischer Semantik in gegenwirtigen Krisendis-
kursen verweist folglich nicht allein darauf, dass Ordnungs- oder Sinnstruk-
turen verhandelt werden. Vielmehr sind apokalyptische Diskurse genau sol-
che, in denen jene Aushandlungen prinzipialisiert werden: Entweder kommt
etwas fotal Neues — oder das ganze Alte geht zu Ende. Wie aber ist von Apo-
kalyptik sinnvoll und im Zusammenhang mit dieser Geschichte zu spre-
chen — zumal, wenn Werkzeuge zur Deutung gegenwirtiger apokalyptischer
Diskurse bereitgestellt werden sollen? Ein vielversprechender Weg und eine
Alternative zu freihindigen Gehversuchen ist eine Anniherung tiber die Ge-
schichte. Dabei allerdings wird schnell deutlich, dass die Apokalyptik lingst
eine ureigene Reflexionskultur hervorgebracht hat, namentlich die christliche
Theologie — sowohl in ihren historischen Disziplinen als auch systematisch
(in der Eschatologie). Selbst wer «der» Theologie in ihren sehr unterschiedli-
chen Erscheinungsformen ablehnend gegeniibersteht — sei es aus ideologi-
schen Vorurteilen, Angst vor religiéser Kolonisierung oder schlicht aus dis-
ziplinpolitischen Griinden —, wird bei diesem Thema kaum umhinkommen,
sich mit ihr auseinanderzusetzen.

Im Folgeabschnitt wird es um systematisch-theologische Fragen gehen.
Diese werden traditionell im Rahmen der Eschatologie verhandelt, der Lehre
von «den letzten Dingen», den eschata. Dabei wird deutlich werden, dass die
spezifisch moderne Form der HEschatologie ihrerseits ihre Fundierung in der
Kritik des Apokalyptischen findet.

4. Die Geburt der modernen Eschatologie aus dem Geist der
Apokalyptikkritik

Die moderne protestantische Eschatologie nimmt ihren Ausgang bei Fried-
rich Schleiermacher. Die vorherige aufklarerische Kritik biblischer Wunder-
erzihlungen und sein Anspruch, eine Theologie zu entwickeln, die die tradi-
tionellen dogmatischen Stoffe im Rahmen einer Theorie der Kultur und des
menschlichen Bewusstseins zu reformulieren erlaubt, fihrten zu einer Deva-
luierung der eschatologischen Lehrstiicke. Diese verhandelten traditionell bi-
blisch-realistisch Themen wie Tod, Auferstehung, Jingstes Gericht, Ewiges
Leben und das kommende Reich Gottes. Im Vordergrund standen fiir

https://dol.org/10.5771/6783845281704-8 - am 14.01.2026, 10:06:48.



https://doi.org/10.5771/9783845281704-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Krise der Zukunft 35

Schleiermacher allerdings die Gegenwart und die Geschichte, die menschli-
che Frommigkeitspraxis hier und jetzt. Das «Ewige», das «Letzte» betrifft die
geschichtliche Gegenwart. Demgegentiber tritt das Ende der Geschichte in
den Hintergrund (Schleiermacher 1821/22, 11, 319, §175).

Emil Brunner unterstellte Schleiermacher spiter, er habe in die nachfol-
gende Theologie des 19. Jahrhunderts dadurch ein «eschatologische[s] Loch»
(Brunner 1924, 268) gerissen. Tatsdchlich kann Schleiermacher aus heutiger
Perspektive in zwei Hinsichten als Schlisselgestalt fiir das Verstindnis der
modernen Eschatologie gelten. Denn in seinem Werk materialisiert sich das
«Saurebad» (Fried 20106, 192-214), dem das traditionelle Endzeitwissen in der
Aufklirung ausgesetzt war, als genuiner Beitrag zu seiner Fortschreibung.
Ein Seitenblick auf Kosellecks begriffsgeschichtliche Untersuchung zur
«Krise» zeigt Analogien auf: Die detzte» Krise wird hier auch theologisch in
das individuelle Bewusstsein verlagert. Auch in der Eschatologie Schleier-
machers geht es um das «Gebiet des inneren Lebens» (Schleiermacher
1830/31, 11, § 159). Zwar kann nach Schleiermacher den traditionellen Leht-
stiicken «won den letzten Dingen |...] der gleiche Werth wie den bisher behan-
delten Lehren nicht [...] beigelegt werden» (ebd.; Hervorhebung im Original).
Gleichwohl bilden diese «prophetischen Lehrstiicke» fiir ihn Grenzbegriffe,
normative Vorstellungen, die beschreiben, was 7z der Geschichte sein soll.

Nicht nur ist damit einer Vergeschichtlichung der Eschatologie Vorarbeit
geleistet und einer symbolischen Deutung der letzten Dinge. Vielmehr wird
auch der Zusammenhang von Eschatologie und Ethik innerhalb der Theo-
logie selbst transparent. Dem appellativen Drang der Endzeitbotschaft ist
damit ihre Spitze genommen, wihrend der Handlungsimpuls grundsitzlich
beibehalten und der diskursiven Verstindigung gedffnet wird. Damit
schliesslich ist auch aus theologischer Perspektive der Boden bereitet fiir eine
kritische Erforschung der Apokalyptik. Die Theologie produziert, wo sie die-
ser Weichenstellung folgt, nicht mehr in erster Linie Endzeitwissen, sondern
macht sich dieses selbst zum Gegenstand. Die Eschatologie wird zur Diszi-
plin der Reflexion der normativen Implikationen apokalyptischen Zukunfts-
wissens.

Nicht alle protestantischen Theologen sind diesem Vorbild gefolgt. Auch
im 19. Jahrhundert konnten geschichtsrealistische oder mit einem starken
Dualismus von Diesseits und Jenseits agierende heilsgeschichtliche Eschato-
logien entstehen (Asendorf 1982; Hjelde 1987, v. a. 97-215). Geschichtliche
Ereignisse konnten von Theologen wie von ihren Zeitgenossen in apokalyp-
tischen Denkmustern gedeutet werden. Gleichwohl konnte sich ein symbo-

https://dol.org/10.5771/9783845281704-9 - am 14.01.2026, 10:06:48. i@ - |



https://doi.org/10.5771/9783845281704-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

36 Harald Matern

lisches Verstindnis der eschata nicht zuletzt im Gefolge des theologisch epo-
chalen ILeben Jesu (1835/36) von David Friedrich Strauss Bahn brechen.
Wenn in seinem spiteren Werk Der alte und der neuwe Glanbe (1872) das alte
Christentum in eine 7ese monistische Religion der Humanitit iiberfithrt wer-
den sollte, spiegelte dies so gut wie der Zerfall des Hegelianismus um das
Ende des Vormirz die Krise des christlich geprigten Geschichtsdenkens.
Theologen partizipierten an den zahlreichen apokalyptischen Strémungen,
die insbesondere den europiischen Protestantismus des 19. Jahrhunderts
(aber auch den franzésischen Katholizismus) zutiefst prigten (Zimdars-
Swartz/Zimdars-Swattz 2000). Die Franzosische Revolution und die Napo-
leonischen Kriege konnten als endzeitliche Kampthandlungen des Antichris-
ten gedeutet werden — ebenso wie die weiteren europdischen Revolutionen.
Millenaristische Kalkulationen faszinierten Intellektuelle jeglicher Couleur.
Die zahlreichen Marienerscheinungen in Frankreich wurden als Zeichen der
Endzeit verstanden. Und nicht zuletzt der Sozialismus kann als eine apoka-
lyptische Bewegung interpretiert werden (vgl. nur Peter 2008; Ley 1995; Zim-
dars-Swartz/Zimdars-Swartz 2000, 286ff.). Das deutsche Kaiserreich wurde
nach dem Sieg Preussens iiber Frankreich 1871 zum «Heiligen protestanti-
schen Reich deutscher Nation» (Frank 1928; Nowak 1995, 158) stilisiert —
ein endzeitliches Friedensreich, in dem der Antichrist nur noch als ultramon-
taner Katholik sein unfehlbares Unwesen trieb. Im Mirz desselben Jahres
wurde Kaiser Wilhelm in messianischen T6nen als der «Anfinger einer neuen
Geschichte» gefeiert — der Beginn des neuen Aons, verkiindet von der Evan-
gelischen Kirchenzeitung (Winkler 2000, 214). Eine traurige Begleiterscheinung
dieser apokalyptischen Zeitdiagnosen war ein europaweiter Antisemitismus,
der mittlerweile auch ganz ohne christlichen Hintergrund auskommen
konnte und seine eigenen, sikular-apokalyptischen «Theologen» fand, etwa
in Heinrich von Treitschke, der 1879 in den Preussischen Jabrbiichern statuierte:
«Die Juden sind unser Ungliick» (Treitschke 2004).

Nur langsam und nach und nach klirte sich innerhalb solcher Stimmun-
gen das Bewusstsein fiir die apokalyptische Prigung der eigenen Mentaliti-
ten — und auch deren genealogischen Ursprungs. Dass das Griundungsdoku-
ment des Christentums von zutiefst apokalyptischem Geist geprigt ist und
zwei Jahrtausende «westlicher» Kultur auf den «Untergangy einstimmte — die-
ses Wissen konnte sich nur mithevoll Raum schaffen. Nach Schleiermachers
und Friedrich Liickes Vorlagen mussten mehrere Jahrzehnte vergehen, bis
deutlicher wurde, dass nicht nur die Apokalyptik eine eigenstindige Textgat-
tung war, sondern dass auch die Botschaft Jesu und insbesondere die Gedan-

https://dol.org/10.5771/6783845281704-8 - am 14.01.2026, 10:06:48.



https://doi.org/10.5771/9783845281704-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Krise der Zukunft 37

kenwelt des Paulus nicht verstindlich wirden, wenn ihr endzeitlicher Realis-
mus nicht bertcksichtigt werde. Diese «Entdeckungs wird gemeinhin
Johannes Weiss zugeschrieben. Dessen Buch Die Predijgt Jesu vom Reiche Gottes
(Weiss 1892), das 1892 in erster Auflage erschien, stellte die realistisch-kos-
mologische Naherwartung Jesu und den damit verbundenen eschatologi-
schen Charakter seiner Reich-Gottes-Predigt in den Vordergrund. Eine
Theologie, die auf eine geschichtliche Realisierung des Gottesteichs abziele,
konne sich jedenfalls nicht auf Jesus berufen.

In gewisser Weise ist Weiss damit Wegbereiter einer reflexiven Moderne,
die um die historischen Konstitutionsbedingungen ihrer grundlegenden
Denk- und Uberzeugungsmuster weiss (ihnlich Altizer 2000). Ohne Einsicht
in die christlich-theologischen Strukturen abendlindischen Denkens wire
keine «Postmoderne» — dem Namen nach selbst eine endzeitliche Stro-
mung — méglich gewesen. Die von Weiss in der Folge ausgehende «konse-
quente Eschatologie» radikalisiert ein religionsgeschichtliches Verstindnis
des Christentums. In seiner Erwartung eines nahenden, allein durch géttli-
ches Handeln herbeigefithrten Gottesreichs habe sich Jesus eben getduscht.
Interessant ist die Konsequenz, die daraus gezogen wird: Gerade weil das
endzeitliche Reich nicht von Menschen aufgerichtet werden kdnne, sei ein
sittliches Leben gefordert. Hier vermischen sich biblischer Impuls und mo-
dern-aufklirerische Motive.

Weiss’ Argument traf in eine Zeit, in der die Untergangsprophetien fréh-
liche Urstind feierten. Die Jahre zwischen 1910 und 1920, von denen der
Expressionismus allein der bekannteste kulturelle Zeuge ist, waren Jahre
einer lange in diesem Ausmass nicht dagewesenen Hochkonjunktur des
Untergangs. Nicht zuletzt durch die zivilisatorische Katastrophe des Ersten
Weltkriegs prigte die Erwartung eines nahen Endes die intellektuelle Offent-
lichkeit Europas. Nur zu verstindlich ist, dass auch Theologen gern wieder
zu den Posaunen des Gerichts griffen (Christophersen 2007). Gerade der
apokalyptische Kern der christlichen Ideenwelt schien nun auch breiteren
Massen plausibilisierbar zu sein. Paul Tillich, eng verflochten mit der spite-
ren Entstehung der Frankfurter Schule, schrieb von seinem Posten als Feld-
prediger im November 1916: «[I]ch bin reinster Eschatolog, nicht, dass ich
kindliche Weltuntergangsphantasien hitte, sondern, dass ich den tatsiachli-
chen Weltuntergang dieser Zeit miterlebe. Fast ausschliesslich predige ich das
Ende» (Tillich 1916) Karl Barths Ramerbrief ist sicherlich das markanteste
und auch weit Uber die Theologie hinaus rezipierte Zeugnis jener Zeit.
«Christentum, das nicht ganz und gar und restlos Eschatologie ist, hat mit
Christus ganz und gar und restlos nichts zu tun.» (Barth 1922, 298) Hier wird

https://dol.org/10.5771/9783845281704-9 - am 14.01.2026, 10:06:48. i@ - |



https://doi.org/10.5771/9783845281704-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

38 Harald Matern

die Eschatologie geradezu prinzipialisiert und zum normativen Etikett eines
Christentums, das sich als gesellschaftliche Gegenelite auch theologisch neu
auszurichten habe.

Allenthalben wurde das «Jahrhundert der Eschatologie» (Schwébel 2002)
eingeldutet — interessanterweise mit einer terminologischen Neujustierung.
Als Apokalyptiker wollte unter Theologen niemand gelten. Das Label
«Hschatologie» versprach vielmehr die kritische Wiederaneignung und krea-
tive Umformung apokalyptischer Denkfiguren. Der «eschatologische Durch-
bruch» (Asendorf 1982, 327) jener Jahre kann geradezu als theologische
Gegenreaktion auf die sich selbst als sidkular betrachtende Apokalyptik ver-
standen werden — und ist doch unverkennbar von der allgemeinen Beschwo-
rung des Untergangs geprigt. Was hier aber untergeht, ist zunichst nicht
mehr die «Welt» — sondern vielmehr das (temporalisierte) «Jenseits», dessen
Besiedlung mit unterschiedlichsten Ereignissen gerade nicht mehr Aufgabe
der Theologie sein soll: eine «Krise der Zukunft», auch innerhalb der Theo-
logie. Die Wiederentdeckung der Eschatologie fithrt nun, ironischerweise,
zur radikalen Hinwendung zur Gegenwart, zur Zeitdiagnostik (Wenz 1999).
Damit ist, durch die «dialektische Theologie» des frithen 20. Jahrhunderts,
die auch «Theologie der Krise» hiess, letztlich der Vorstoss Schleiermachers
eingeholt. Hier fiithrt die Befreiung der religiésen Bildsprache von jeglichem
Anspruch auf immanent-rationale Vermittlung zu einer eigenttimlichen Ver-
quickung von religiéser Rede und Theologie, die sich ganz und gar biblisch
und prophetisch geben kann und den Gedanken einer «absoluten» Krise zu
threm Zentrum hat.!

Auf der anderen Seite steht der Philosoph und Theologe Paul Tillich, der
nicht nur klarstellt, dass es die Eschatologie ganz allein mit der Gegenwart
zu tun habe, sondern auch, dass sie vollstindig symbolisch zu verstehen sei
(Matern 2017). Zwar ist auch hier «Krise» einer der theologischen Schliissel-
begriffe, der auch zur Interpretation der Eschatologie herangezogen wird
(etwa in der Wendung, die Eschatologie habe es mit einer «Krise der Zeit»
zu tun). Doch die Diagnostik der Krise ist dergestalt mehrfach gebrochen,
dass der Handlungsappell am Ende seinerseits auf Kritik hinauslduft. So ra-
dikal ist hier die Wiederaneignung der Eschatologie, dass Tillich selbst, nach
dem Ende des Zweiten Weltkriegs, auf seine eigene Weise den «Tod Gottes»
verklinden kann: «A new element has come into the picture, the expetience

1 Ob der Vorwurf eines latenten Antimodernismus an die Adresse der Revitalisierung der

Eschatologie gerichtet werden muss, ist an dieser Stelle nicht zu diskutieren, vgl. aber:
Graf 1987, 555-566; Gundlach 1992, 209-226.

https://dol.org/10.5771/6783845281704-8 - am 14.01.2026, 10:06:48.



https://doi.org/10.5771/9783845281704-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Krise der Zukunft 39

of the «end>.» (Tillich 1946, 82) Nur Leere bleibt. «A present theology of cul-
ture is, above all, a theology of the end of culture, not in general terms, but
in a concrete analysis of the inner void of most of our cultural expressions.»
(A. a. O., 83) Zwar soll auch diese Leere noch «heiligr sein. Gleichwohl be-
deutet sie das Ende der Méglichkeit traditioneller religidser Rede. Das Ende
der Religion ist hier wie dort die Befreiung des Denkens zur Welt — und die
Weltlichkeit der Theologie ein gewissermassen apokalyptisch-postapokalyp-
tischer Gestus.

Die Reanimation der Eschatologie seit dem frithen 20. Jahrhundert geht
Hand in Hand mit einer theologischen Riickeroberung — oder Wiederverzau-
berung — der Welt. Anhalt findet diese Beobachtung etwa im Werk eines der
weltweit wirkmichtigsten Theologen der zweiten Hilfte des 20. Jahrhun-
derts: Jirgen Moltmanns Theologie der Hoffnung bildet gleichsam den zweiten
Auftakt zur Renaissance der Eschatologie in der deutschsprachigen protes-
tantischen Theologie. Hier wird der Grundmodus theologischer Rede umge-
stellt: «Die Weise also, wie die christliche Theologie iiber Christus spricht,
kann nicht die Weise des griechischen Logos oder der Lehrsitze aus Erfah-
rung sein, sondern nur die Weise der Hoffnungssitze und der Zukunftsver-
heissungen» (Moltmann 1964, 13) — in dieser Formel kam die Prinzipialisie-
rung der Eschatologie, die in der dialektischen Theologie begonnen hatte, zu
einem vorldufigen Abschluss. Denn die Betonung, dass theologische Aussa-
gen Ausdruck einer bestimmten Glaubenshoffnung sind (und damit auch in
gewisser Weise vorldufig, «Vorgriffe[]»; a. a. O., 30), ermdglichte es, in einer
rhetorisch-gegenstindlichen Weise etwa die Welt als «Schépfungy» anzuspre-
chen — ohne dadurch in Konflikt mit einer naturwissenschaftlichen Weltbe-
schreibung zu geraten.? Zudem wendet sich die Hoffnungstheologie ganz
deutlich gegen jede Beschworung oder Kultivierung der Angst. Kiinftigen
Krisennarrativen konnten nun theologische Gegenerzihlungen beigesellt
werden. Die Eschatologie bzw. die Eschatologisierung der Theologie erlaubt
gewissermassen deren Transformation in eine kritische Kulturhermeneutik.

Ein gutes Beispiel hierfiir ist der theologische Umgang mit dem Skologi-
schen Kirisendiskurs seit den 1970er-Jahren. Nicht nur kam es zu einer stat-
ken «Ethisierungy» der Schépfungstheologie (prignant in der inflationir ge-
brauchten Rede von der «Bewahrung der Schépfung») — vielmehr wurde

2 Grosse Ahnlichkeit hat dieses Denkmodell mit dem von Wolfhart Pannenberg bereits
1961 veréffentlichten Programm der «Offenbarung als Geschichte». Die Ahnlichkeit in
systematischer Hinsicht ist so gross, dass Pannenberg nicht zu Unrecht einen gewissen
Plagiatsverdacht gegentiber Moltmann nicht verhehlen konnte.

https://dol.org/10.5771/9783845281704-9 - am 14.01.2026, 10:06:48. i@ - |



https://doi.org/10.5771/9783845281704-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

40 Harald Matern

diese allererst in dieser Form moglich durch die vorherige Eschatologisierung
der Theologie. Nun konnte, geschiitzt durch den «eschatologischen Vorbe-
halt», in sehr ungebrochener Weise ein ganz anderes Zukunftsnarrativ ent-
faltet werden. Diese «Ethisierung»’ der Schépfungstheologie in der zweiten
Hilfte des 20. Jahrhunderts ist praktisch eine Fortsetzung der liberal-theolo-
gischen Tradition des 19. Jahrhunderts, allerdings mit bildgewaltiger Unter-
stiitzung und unter dem Vorzeichen der Eschatologie. Dazu wird das tradi-
tionelle Lehrstiick von Gottes Vorsehung (die Providenzlehre) wiederbelebt
und mit einem eschatologisch gefirbten Verstindnis der Geschichte verbun-
den. Nun kann relativ unbefangen der géttliche Geist als wirkmichtiges
Handlungssubjekt in die Welt eingezeichnet werden, dem sich die Menschen
gleichsam nur anzuschliessen brauchen (Moltmann 1985). Innerhalb der viel-
filtig vernetzten «Schopfungsgemeinschaft» (a. a. O., 53) wird der Mensch
zum «Girtner» (44), der gerade nicht auf den Untergang, sondern auf die
«Bewahrungy der geschaffenen Welt hinwirken soll.

Die Reihe der Beispiele liesse sich gut fortsetzen (Wittekind 2015). Doch
bereits dieser kurze Blick in die Theologiegeschichte sollte die Wechselbezie-
hung von sdkularer Krisensemantik und theologisch-eschatologischen
Gegennarrativen sichtbar gemacht haben. Die Beziehung ist nicht einseitig:
Von «Bewahrung der Schépfungs kann auch in ginzlich «untheologischen»
Milieus gesprochen werden (Graf 1990). Gemeinsam ist den theologisch-
eschatologischen Entwirfen, dass sie, ob explizit oder implizit, allesamt als
theologische Kulturhermeneutiken lesbar sind, die sich metakritisch zu Ver-
gegenstandlichungen von Krisendiagnostiken verhalten. Eine solche Lektiire
ist selbst eine Deutung: Teils miissten rhetorisch-gegenstindliche Eschatologien
wohl von ihrer Intention her als simple Verzauberungsstrategien verstanden
werden. Gleichwohl: Wenn das apokalyptische Material zur Sichtbarmach-
ung, also zur Symbolisierung des mit «Krise» nur vage beschriebenen Phino-
menfeldes dient und dabei gleichsam automatisch den politisch-theolo-
gischen Subtext des gewihlten Symbolsystems mitfiihrt, dann iisste eine
theologische Eschatologie sich als Reflexionstheorie einer Politik der
Zukunftsbilder verstehen kénnen. Eschatologisch gewendete Theologie (wie
am Beispiel der eschatologisch gewendeten Schépfungslehre gesehen) hat
aber diesen Charakter nicht jederzeit. Vielmehr eignet ihr dort, wo sie sich
als politisch-theologische Akteurin im Feld der Krisendiagnostik bewegt,

3 Reiner Anselm attestiert den schopfungstheologischen Entwiirfen insbesondere der zwei-
ten Hilfte des 20. Jahrhunderts die «konsequente[] Ethisierung des dogmatischen Topos
der Schépfungslehre» (Anselm 2012, 233).

https://dol.org/10.5771/6783845281704-8 - am 14.01.2026, 10:06:48.



https://doi.org/10.5771/9783845281704-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Krise der Zukunft 41

eine dhnliche Ambivalenz wie anderen Mitstreitern. Wo immer die
spezifische Funktion von Krisennarrativen nicht mitbedacht wird — ndmlich
die Verhandlung fundamentaler normativer Fragen gesellschaftlicher, politi-
scher, kultureller und 6kologischer Ordnungen —, entfillt die Moglichkeit,
die kritischen Potenziale gerade der Theologie auch vollumfinglich auszu-
schopfen. Dann entstehen vielmehr Situationen des Wettstreits, propheti-
sche Antagonismen, die in hohem Masse manipulationsanfillig sind.

Tatsdchlich ndmlich bekommen die «Religionsprofessionellen» Konkur-
renz, wenn es um Gegen- und Metanarrative in Krisenzeiten geht. Dies wird
tiberaus deutlich beim Blick auf eine gegenwirtig intensiv gefithrte Endzeit-
debatte. Die Lust am Untergang hat ein neues Zeitalter geschaffen: das An-
thropozin (vgl. aus der Fulle der Literatur nur Bonneuil/Fressoz 2016; Crut-
zen 2002). Dieses ist gegenwirtig das bevorzugte Medium fir die Dis-
kussionen um die Zukunft der Welt und ihres Untergangs. Hier waren aller-
dings die Theologinnen und Theologen etwas zu langsam (vgl. aber Sim-
mons 2014; Roberts 2018). Das sikular-apokalyptische Narrativ des
Zeitalters des Menschen hat bereits seinen eigenen, philosophischen Escha-
tologen gefunden. In seinem auf die Gifford-Lectures von 2013* zurtick-
gehenden Buch Kampfum Gaia hat der franzdsische Stardenker Bruno Latour
(2017) eine neue, ganz eigenstindige und seltsam wirre Religion konstruiert —
selbstverstindlich wiederum mit dem Ziel der Abwendung des drohenden
Untergangs. Mit seiner Vorstellung vielfiltig vernetzter Akteure und Aktan-
ten ist Latour strukturell gar nicht weit von Jiirgen Moltmann entfernt. Es
bleibt abzuwarten, ob er vom Religionsbeschworer (Latour 2011) zum Reli-
glonsstifter avancieren kann. Die Freie Universitit Amsterdam jedenfalls hat
(fur 2018/19) punkdlich einen Theologen zum «Senior Fellow in the Ethics
of the Anthropocene» bestellt — bezeichnenderweise mit einem apokalyptik-
kritischen Forschungsprojekt unter dem Titel «Whose Anthropocene — What
Diagnosis?».” Theologische Kritik kénnte etwa fragen, wie viel Apokalyptik
in dieser jungsten «Krise der Zukunft» steckt — oder auch, wie sehr der Ge-
danke eines Zeitalters des Menschen nicht selbst von traditionellen christli-
chen Geschichtsbildern zehrt. Seine eigenen Zeichendeuter hat dies «neue
Aon» jedenfalls bereits gefunden (vgl. etwa Lewis/ Maslin 2015).

4 Abstracts der einzelnen Vorlesungen finden sich unter: www.giffordlectures.org/lectures
/facing-gaia-new-enquiry-natural-religion (10.4.2018).

5 www.godgeleerdheid.vu.nl/en/news-agenda/news-archive /2018 /jan-mrt/180124-se-
nior-fellow-in-ethics-of-the-anthropocene-2018.aspx (10.4.2018).

https://dol.org/10.5771/9783845281704-9 - am 14.01.2026, 10:06:48. i@ - |



https://doi.org/10.5771/9783845281704-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

42 Harald Matern

5. Die Krise der Zukunft: Zusammenfassende Bemerkungen
im Blick auf die Beitrige dieses Bandes

Die beschriebene «Krise der Zukunfty mag in der Tat ein Spezifikum der
vom Christentum bzw. von seinen Sikularisaten geprigten «westlichen» Ge-
sellschaften sein. Diejenigen Formen des Christentums, die den Modernisie-
rungsprozess der westlichen Gesellschaften mitvollzogen haben, gewinnen
aber ihre Plausibilitit im Rahmen der Gesamtgesellschaft nunmehr aus der
kritischen Reflexion der apokalyptischen Perspektive. Plausibel oder «an-
schlussfihig» sind apokalyptische Diskurse in der Gegenwart grosstenteils
folglich nicht aus «religiésen» Griinden. Vielmehr scheint es ein allgemeines
Unbehagen an der modernen Kultur, scheinen es spezifische Formen der
Angst oder aber auch besondere wissenschaftliche Szenarien zu sein, die die
Grosse einer (vermuteten) Bedrohung in «apokalyptischen» Dimensionen
darstellen lassen. Wihrenddessen ist die Reflexionskultur der Religion (die
Theologie) eher damit beschiftigt, die Untergangsszenarien aus thren Reithen
zu verbannen oder Gegennarrative zu entwickeln.

Moderne Religion und moderne Theologie sind apokalyptikkritisch® —
worin besteht aber dann, iiber den genealogischen und geltungstheoretischen
Rahmen hinaus die «religiose» Dimension apokalyptischer Semantik auch in
vordergriindig nichtreligiésen Diskursen? Ahnlich wie die Krisensemantik
darauf verweist, dass offenbar Sinnstrukturen in temporalen Dimensionen
(Zukunft) normativ verhandelt werden, sind apokalyptische Denkfiguren
oder auch blosse apokalyptische Semantiken diskursiv zugleich als «empty
signifiers» zu betrachten. Uber den beschriebenen genealogischen Referenz-
rahmen hinaus haben sie mit der Krisensemantik funktional eine Gemein-
samkeit, die sie als in einem weiteren Sinne «religids» zu bewerten erlaubt.
Die Rhetorik des Untergangs, des Endes, der Katastrophe, der totalen Ver-
nichtung spielt, in ihrem Gberkommenen metaphorischen Gewand, in gewis-
ser Weise ins Leere: Der Imagination sind, wenn es um das Ende geht, keine
Grenzen gesetzt. Gerade diese Grenzenlosigkeit aber entleert sie jeder kon-
kreten Referenz. Das Ende, das es gibt — gibt es nicht. Apokalyptische Bilder
und Denkfiguren sind in gegenwirtigen Diskursen Leerstellen, die auf eine
metadiskursive Dimension verweisen. Pragmatisch bedeutet dies die Schaf-
fung von Leerrdumen fiir Handlungen, die nahezu beliebig gefiillt werden

®  Dies gilt jedenfalls fiir das der Aufklirung im weiteren Sinne verpflichtete und gross-

institutionell reprisentierte Christentum, nicht aber fiir Teile der boomenden pente-
kostalen und im weitesten Sinne evangelikalen Christentimer.

https://dol.org/10.5771/6783845281704-8 - am 14.01.2026, 10:06:48.



https://doi.org/10.5771/9783845281704-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Krise der Zukunft 43

kénnen — analytisch wird dadurch die Notwendigkeit eines kritischen Um-
gangs gerade mit solchen semantischen Versatzsticken tberdeutlich. So-
lange der Verweis auf wesenhaft Abwesendes nicht fiir beliebige Zwecke
missbraucht werden soll, muss die diskursive Offnung, die durch ihn erzeugt
wird, konstruktiv ausgefiillt, selber wiederum diskursiv besetzt werden. Zu
einer solchen Riickeroberung lidt dieser Band ein.

Gleichwohl sind apokalyptische Natrative, die sich um Krisendiagnosen
ansiedeln, nicht vollstindig referenzlos. Neben dem Handlungsappell und
der Imagination des Zukiinftigen steht immer auch die deutliche Referenz
auf «Faktisches». Apokalyptische Krisendiskurse haben auch eine deskriptive
Dimension. Nicht jedes Ereignis, nicht jeder Zusammenhang ldsst sich als
«apokalyptisch» oder «krisenhaft» auch anschlussfihig deuten. Auch wenn
die Grenzen fliessend sind und keine genauen Kriterien daftr angegeben
werden kénnen, welche Art von Phinomenen legitimerweise innerhalb sol-
cher Sprachbilder dargestellt werden «darfy — und schon gar nicht, wer dari-
ber zu entscheiden hitte —, scheint es doch so zu sein, dass auch in den sub-
kutan apokalyptisch imprignierten westlichen Gesellschaften nicht schlicht-
weg jegliche Verdnderung als Vorzeichen des Untergangs interpretiert
werden kann. Zumindest dann nicht, wenn nicht der Verdacht des Sektiere-
rischen erzeugt werden soll, das seine eigenen Reize haben mag, sich aber
jedenfalls bislang noch nicht als plausible Weltdeutung hat 6ffentlich durch-
setzen kénnen.

Gerade diese deskriptive Dimension bedingt aber, und damit kehren wir
zu Feststellungen zuriick, die eingangs getitigt wurden, die seltsame Ambi-
valenz (apokalyptischer) Krisendiskurse, ihr Oszillieren zwischen Aussagen
objekt- und metasprachlicher Natur, den esoterischen Charakter des Krisen-
wissens, das Pathos der Verkiindigung, den Zwang, Krisen sichtbar zu ma-
chen. Auch der intendiert analytische Zugriff ist davon nicht frei, wie sich in
nahezu allen in diesem Band versammelten Beitrigen zeigt: Wenn Mario Kai-
ser eine Genealogie moderner Zukunftsangst zeichnet, geht die Diagnostik
dieser Angst mit ihrer Analyse Hand in Hand. Dabei bewegt er sich in man-
cher Hinsicht nicht unweit bestimmter Theologien (vgl. etwa Kértner 1988).
Und wenn Regina Betz nach den religiosen Implikationen von Klimadeu-
tungsdiskursen forscht, fragt sie zugleich nach dem durch Religionsgemein-
schaften erschliessbaren Handlungspotenzial, um das perhorreszierte Szena-
rio abzuwenden. Wo Ekaterina Svetlova die Méglichkeit eines vollstindigen
Zusammenbruchs der Mirkte erforscht, wird auch ihre Priferenz fur stabili-
sierende Interventionen erkennbar. In Manfred Brockers minutidser Aufarbei-
tung der Bedrohungsszenarien fiir die globale Zukunft der Menschheit und

https://dol.org/10.5771/9783845281704-9 - am 14.01.2026, 10:06:48. i@ - |



https://doi.org/10.5771/9783845281704-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

44 Harald Matern

seiner Auseinandersetzung mit den Moglichkeiten einer «Flucht von der
Erde» wird nicht nur seine Faszination von diesem Diskurs deutlich, sondern
auch seine durchaus affirmative Grundhaltung gegeniiber einer solchen
Moéglichkeit. Wenn schliesslich der Autor dieser Einleitung die protestantische
Theologie des 20. Jahrhunderts und die eschatologische Transformation der
Theologie der Schépfung als kritische Aufarbeitung gesellschaftsweiter apo-
kalyptischer Diskurse interpretiert und sie als Versuch eines eigenstindigen
konstruktiven Beitrags zu gegenwirtigen Krisendiskursen in Stellung bringt,
wird die neuerliche «Theologie der Krise» auch als Aufarbeitung einer «Krise
der Theologie» sichtbar. Am wenigsten erkennbar wird die Unmdoglichkeit
der Einhaltung «vollstindigen Objektivitdt auch im Rahmen der Wissenschaft
moglicherweise in der Arbeit des Historikers. In Patrick Kuppers genealogi-
scher Analyse des modernen Begriffs des Szenarios wird das Interesse an
einer genuinen Antizipationstechnologie sowie dessen Beteiligung an der
Diagnose wie auch der Reproduktion von «Krisen» sichtbar. Gleichwohl ist
auch Kupper der Meinung, dass das methodische Instrument des Szenarios
tatsichlich auch ein legitimes Mittel zur Privention realer Krisen sei.

Liest man die in diesem Band versammelten Resultate der zweijidhrigen
gemeinsamen Forschungstitigkeit, wird klar, dass «die Krise der Zukunft»
tatsidchlich ein verbindendes Element aller Beitrdge ist. Zwar sind die thema-
tisierten Krisen ganz unterschiedlicher Natur: Ist die Krise ein Dauerzustand
oder handelt es sich um konjunkturelle, sozusagen systemregulierende Kri-
sen? Handelt es sich um «totale» oder schon ihrer Anlage nach «voriiberge-
hende» Krisen? Unabhingig von dieser auch bei Koselleck behandelten
Frage wird in den Texten dieses Bandes deutlich, dass Krisenkommunikation
in den verschiedenen gesellschaftlichen Funktionssystemen auf unterschied-
liche Weise codiert wird. Dies muss nicht zwangsldufig eine unterschiedliche
Krisenaffinitdt der Subsysteme implizieren, wohl aber eine solche ihrer Kom-
munikation. Wihrend Krisenrhetorik fiir die einen primiert werden mag (als
Handlungsermachtigung in Politik und Wirtschaft, vgl. Patrick Kuppers und
Ekaterina Svetlovas Beitrage), konnte sie in anderen Zusammenhingen be-
straft werden (als Entmachtigung oder Meidung wie im Zusammenhang be-
stimmter unliebsamer 6kologischer (Wahrheiten, vgl. den Beitrag von Regina
Betz). Ahnlich mag es um religiése Sittenbeobachter stehen — oder auch um
Astrophysiker, die zur Vorbereitung auf die Evakuierung der Erde dringen
(vgl. Manfred Brockers Beitrag). Deutlich ist jedenfalls, dass die Kolonisie-
rung der Zukunft durch die «Krise» — oder aber die Okkupation der Gegen-
wart durch die als «Krise» imaginierte Zukunft einen entscheidenden Um-
schlag gegeniiber den tendenziell optimistischen Prognosen im Gefolge der

https://dol.org/10.5771/6783845281704-8 - am 14.01.2026, 10:06:48.



https://doi.org/10.5771/9783845281704-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Krise der Zukunft 45

Aufklirung darstellt. Eine solche Konjunktur negativer Zukunftsantizipatio-
nen muss aber gar nicht als Wende oder Riickschritt gegeniiber einem Fort-
schrittsmodell der Geschichte verstanden werden. Vielmehr kénnte sie mit
guten Griinden auch als Reflexivwerden des in das abendlindische Ge-
schichtsdenken, wie oben angedeutet, schon immer eingezeichneten apoka-
lyptischen Moments verstanden werden — zumindest dann, wenn die Kon-
junktur der «Krise» auch in den Deutungssystemen unserer Gesellschaften
mitbedacht wird: Auch in der Wissenschaft ist die «Krise» allgegenwiirtig und
auch sie partizipiert dennoch an der beschriebenen Ambivalenz. Krisenwis-
senschaft ist keine reine Reflexionskultur.

Mario Kaiser thematisiert in seinem grundlegenden Beitrag die Angst, ge-
nauer die Zukunftsangst, als ein prigendes Phinomen der Mentalititsge-
schichte der abendlindischen Moderne. Dabei beschrinkt er sich nicht allein
auf die literarischen Spuren, die jene Angst in Werken bedeutender Denker
der Moderne hinterlassen hat, sondern macht jene Spuren zugleich als An-
fang der diskursiven Existenz jener spezifischen Form der Angst aus. Gleich-
zeitig reichen seine Analysen bis in die Gegenwart. Minutids zeichnet er nach,
wie die Angst tiber die verschiedenen Dimensionen sozialer Selbstverstindi-
gung wandert, bis sie, als temporale Angst, die Sinndimension besiedelt. Da-
mit ist die Entstehung einer spezifischen Form der Zukunftsangst im We-
sentlichen als diskursiver Prozess beschrieben, der nun aber, vice versa, eine
Entsprechung in der psychischen Wirklichkeit von Menschen findet — das
pathologische Phinomen der Generalisierten Angststérung ist demnach das
konkrete Abbild jener, wie Kaiser schreibt, «ontologischen» Genese.

Ist es jene Angst, die in den von Patrick Kupper beschriebenen Prozessen
der Entstehung der modernen Szenarientechnik einen Widerhall findet? Sind
die um den Kalten Krieg und im Zuge der Bewusstwerdung der 6kologischen
Krise im Zusammenhang mit dem Bericht des Club of Rome entstehenden
Antizipationstechniken Ausdruck einer Form der Angst, die als (pathologi-
sche oder existenzielle) Spatform der in der christlichen Apokalyptik ihren
Ausgang nehmenden Untergangsversessenheit der «westlichen» Welt gelten
miisste? Jedenfalls wird in den von Kupper beschriebenen Vorgingen eine
als krisenhaft empfundene Zukunft zugleich bewiltigt wie auch erst produ-
ziert. Und die in den jeweiligen Szenarien niedergelegten epistemischen Ein-
heiten kénnen ihrerseits nur schwerlich unabhingig von ihren (militdrisch-
technischen) institutionellen Entstehungskontexten betrachtet werden. Un-
abhingig davon, ob Kaisers Ausfithrungen auf Kuppers Studien deckungs-
gleich abbildbar sind (schon aufgrund der Verschiedenheit der untersuchten

https://dol.org/10.5771/9783845281704-9 - am 14.01.2026, 10:06:48. i@ - |



https://doi.org/10.5771/9783845281704-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

46 Harald Matern

Quellen ist dies unwahrscheinlich), kénnten jene Techniken und die aus ih-
nen stammenden Wissensformen auch als Strategien der Bewiltigung kon-
kreter Zukunftsidngste gelesen werden. Thre existenzielle Dimension spiegelt
sich jeweils darin, dass die hier verhandelten Zukiinfte tatsdchlich auch Ima-
ginationen totaler Vernichtung sind. Damit wird deutlich, dass parallel zu der
stirker an der gegenstindlichen Realitit orientierten konkreten Entwicklung
der Szenarientechnik anhand ebendieser ein Metadiskurs lesbar wird: Im
Wandel des Verstindnisses des Szenarios wird eine Auseinandersetzung mit
der Krisenhaftigkeit der Moderne insgesamt sichtbar.

Findet sich diese Auseinandersetzung auch dort, wo es nicht um die Deu-
tungs-, sondern um die Bewiltigungstechniken konkreter Krisenphinomene
geht? Diese Frage stellt sich mit Blick auf die Beitrige von Regina Betz und
Ekaterina Svetlova und in ganz anderer Weise noch einmal in den Untersu-
chungen von Manfred Brocker. Die Aufarbeitung der Debatten um die Kli-
mapolitik und den Klimawandel, die Regina Betz in ithrem Beitrag prisentiert,
zeigt ein mehrschichtiges Bild: Einerseits wird die Auseinandersetzung um
die Deutung klimatischer Verinderung zunehmend von Untergangsszena-
rien bestimmt, die sich aus dem Fundus apokalyptischer Bildsprache bedie-
nen. Andererseits sind es religiose Gruppierungen, die sich ihrerseits mehr
und mehr an diesen Debatten beteiligen. Nicht nur wandert also «eligiGse>
Semantik in die (mediale) Deutung und Auseinandersetzung mit klimatischen
Phinomenen ein — sondern religiése Gruppierungen werden durch ihre Be-
teiligung an klimapolitischen Auseinandersetzungen als genuin politische Ak-
teure sichtbar. Betz’ Anliegen ist es, dieses spannungsreiche Verhiltnis da-
durch produktiv zu wenden, dass sie die religiosen Traditionen selbst auf ihre
Moéglichkeiten hin befragt, ihre symbolischen Ressourcen fiir einen konstruk-
tiven Umgang mit der Klimathematik zu mobilisieren. Wenn, so lautet im-
plizit die These, ganz offenbar diese Thematik religiés anschlussfihig ist,
dann sollten ihrerseits die Religionen selber bzw. die diese (mehr oder min-
der) reprisentierenden Gruppierungen dafiir sorgen, dass die Inanspruch-
nahme religiéser Semantik nicht zum Defétismus fihrt (vgl. ihre Darstellung
millenaristischer Gruppierungen in den USA), sondern zu einem Engage-
ment fiir den Klimaschutz und die Stabilisierung der Okosysteme. Im Hin-
tergrund steht hier folglich die Frage nach der Funktion religiéser Sprache
und/oder institutioneller Religion im Rahmen einer aktuellen gesamtgesell-
schaftlichen Debatte. Dabeti ist die interessante Frage nicht, ob das Votum
fiir den Klimaschutz den religiosen Gruppierungen letztlich dusserlich oder
innetlich ist, sondern vielmehr, inwiefern — und durch wen — die Verantwor-

https://dol.org/10.5771/6783845281704-8 - am 14.01.2026, 10:06:48.



https://doi.org/10.5771/9783845281704-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Krise der Zukunft 47

tung fir den Umgang mit religidser Semantik in nicht genuin religiésen Kon-
texten an die institutionellen Religionen bzw. deren Reflexionskulturen (die
Theologien) zuriickzuspielen ist.

Allerdings zeigen sich weitere Aspekte der Problematik des Verhiltnisses
von Kirisendiskurs und Metadiskursivitit zundchst im Beitrag Ekaterina Svet-
lovas. Im systematischen Zentrum ihrer Auseinandersetzung mit jingeren
und jiingsten Entwicklungen an den Finanzmirkten steht die Frage nach den
diese steuernden Akteuren: Sind es Menschen, die letztlich das Funktionieren
(die langfristige Stabilitit) der Finanzmarkte bedingen — oder sind es Fakto-
ren, die sich ausserhalb menschlichen Zugriffs befinden? Es geht folglich um
die Frage nach dem Verhiltnis von humaner Subjektivitdt und autonomer
Systemrationalitit. Kann es angesichts der relativ geschlossenen Eigenlogik
des Finanzmarkts Gberhaupt so etwas wie einen Beitrag oder eine kritische
Funktion menschlicher Akteure geben? Oder ist der Finanzmarkt selbst so
etwas wie ein autopoietisches Supersubjekt? Im Hintergrund steht natiirlich
die Frage nach der «unsichtbaren Hand» in neuer Gestalt: Gibt es endogene
Steuerungsmechanismen «des Marktes», die Stabilitit gleichsam aus sich he-
raus erzeugen? Virulent wird diese Frage speziell dort, wo das Verhiltnis von
menschlicher Subjektivitit und systemischer Higenrationalitit durch den
Einsatz computerbasierter Handelstechniken (HFT) zugleich vermittelt wie
auch gebrochen wird. Denn genau dann, wenn eine systemische Figenratio-
nalitit auf diese Weise gleichsam «kiinstlich» reproduziert wird und die Steue-
rung der Marktmechanismen den beteiligten humanen Akteuren sichtbar
entzogen wird, wichst zugleich die (mutmassliche) Gefahr eines «totalen»
Zusammenbruchs, einer Apokalypse (hier im «kupierten» Sinn verstanden)
des Marktes. Hier stellt sich nun erneut die Frage nach dem Verhiltnis von
Deutungs- und Phinomenebene: Fuihrt (apokalyptische) Krisenrhetorik
letztlich zu einem krisenhaften Verhalten der Mirkte, aus dem diejenigen, die
diese Semantiken fihren, moglicherweise Gewinn ziehen? Oder sind Krisen
vielmehr Epiphinomene der Selbstregulierung der Mirkte? Offensichtlich
wird ganz besonders im Blick auf die Mirkte die «Krisenhaftigkeity humaner
Interaktion sichtbar. Svetlova selbst votiert in ihrem Beitrag letztlich fiir eine
stirkere Berticksichtigung des human factor: Zwar kénnen klassische Katego-
rien der Verantwortungsethik oder des Risikoassessments im Rahmen der
Konstellation Mensch—Maschine—Markt nicht mehr in der gewohnten Weise
Anwendung finden. Gleichwohl wird gerade hier die Instrumentalisierbarkeit
der empty signifiers des Krisendiskurses untibersehbar — zumal auch die Hand-
lungsmechanismen der zur Anwendung kommenden Algorithmen selbst Pro-
dukte humaner agency sind.

https://dol.org/10.5771/9783845281704-9 - am 14.01.2026, 10:06:48. i@ - |



https://doi.org/10.5771/9783845281704-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

48 Harald Matern

In einer ganz anderen Weise wird die Frage nach dem Verhiltnis von
Deutungs- und Phinomenebene sowie nach der «Krise der Zukunft» im Bei-
trag Manfred Brockers thematisch. Hier treten — ganz dhnlich wie auch bei Re-
gina Betz — wissenschaftliche Katastrophenszenarien an die Funktionsstelle
der apokalyptischen Imagination in der Religion. Die katastrophische Zu-
kunft ist hier Bestandteil eines wissenschaftlichen Narrativs — eines «Szena-
rios» im Sinne Kuppers. Allerdings liegt ein Teil der von Brocker detailliert
dargestellten Untergangsgefahren in einer derart fernen Zukunft, dass mit
ihrem Eintreten in vorstellbaren Zeitrdumen nicht gerechnet werden kann.
Dadurch geht von ihnen auch keine dhnliche moralische Strahlkraft aus wie
von den Diskursen um den Klimawandel.

Brockers Gedankenexperiment beschiftigt sich explizit mit der Frage da-
nach, was geschieht, wenn diese Szenarien als gegenwartsbedeutsam einge-
stuft werden. Ahnlich wie bei Ekaterina Svetlova riickt dadurch die Frage
nach dem bumanum in den Mittelpunkt, allerdings nicht in erster Linie im
Blick auf die Frage, was der Mensch tun und inwiefern er Subjekt sein kann,
sondern auch und zunichst als Blick auf die Infragestellung der Menschheit
als ganzer. Angesichts einer als tatsichlich existierend angenommenen Be-
drohung der Existenz der gesamten Menschheit wird einerseits fraglich, ob
eigentlich die Rettung der Menschheit in der Rettung des Erbguts bestehen
kann — oder ob nicht, wie es letztlich auch in den zahlreichen populirkultu-
rellen Beispielen, die Brocker zitiert, der Fall ist, die eigentlich dringende
Frage darin besteht, ob das bumanum ohne seine kulturellen und moralischen
Errungenschaften, die den Kern unseres Denkens der «Menschheit» ausma-
chen, sinnvoll vorstellbar ist — beziehungsweise ob es dann tiberhaupt noch
als erhaltenswert erscheint.

Weiter wird ersichtlich, dass demokratische Systeme offenbar keine poli-
tischen Institutionen aufweisen, die fiir die Beschiftigung spezifisch mit die-
ser Fragestellung geeignet wiren: Wo hier auf Stabilitit und Bewahrung hin-
gearbeitet wird, ist der ndchste Horizont die Wahlperiode, der dusserste
Rahmen vielleicht die Dauer von einer bis zwei Generationen. Auch in poli-
tischen Systemen, die von einer <Aufdauerstellung der Krise> leben, kann eine
zukiinftig vorgestellte «totale> Krise ausserhalb der wissenschaftlichen Refle-
xion kaum verarbeitet werden — wie nicht zuletzt auch in Regina Betz’ Beitrag
deutlich wird. Andererseits ldsst sich aber auch erkennen, dass der zeitliche
Rahmen, in dem jene katastrophische Ausléschung der Menschheit vorge-
stellt werden muss, sie zu tatsichlichen «letzten Dingen» geraten ldsst. Die
immense Zeitspanne, die von keiner Naherwartung gebrochen wird, 6ffnet
den Raum fiir Imaginationen jeglicher Art. Diese Offnung des rationalen

https://dol.org/10.5771/6783845281704-8 - am 14.01.2026, 10:06:48.



https://doi.org/10.5771/9783845281704-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Krise der Zukunft 49

Diskurses zur Phantasie ldsst aber wiederum fragen, ob nicht doch auch in
diesen scheinbar vollstindig rationalen Szenatien ein mythischer Kern exis-
tiert. Ist der Gedanke der Rettung der Menschheit mithilfe des Baus einer
«Arche» nicht selber ein eher religids-kulturelles denn ein wissenschaftlich-
rationales Motiv? Man konnte, wiederum zurlickkehrend zu den Ausfihrun-
gen Mario Kaisers sowie den allgemeineren Hinweisen zur spezifischen
«Westlichkeit» der Apokalyptik, fragen, ob nicht genau die von Brocker ver-
handelten Themen eine spezifisch «westliche», «wissenschaftlich-rationale»
Form der Bewiltigung einer «Angst», die sich als Untergangsbesessenheit
dussert, darstellen. Trife dies zu, dann wire, mit Blick auf Kupper, Betz und
Svetlova kritisch anzufragen, ob nicht dringendere, zeitlich «nihere» Gefah-
ren fur das humanum bestehen, wie der Zusammenbruch der wirtschaftlichen
Ordnung, die radikale Transformation der Okosysteme oder schliesslich
auch und immer die atomare Selbstvernichtung der Menschheit, deren Mog-
lichkeit immerhin einer der Anstdsse fiir die Ausarbeitung dieser Art der Pro-
gnostik zu einer Technologie der Zukunft darstellt. Ungeachtet dieser mog-
lichen Kritiken ist aber abschliessend deutlich, dass diese Diskurse letztlich
nicht ohne jenen, ernstem, gefihrt werden kénnten. Denn erst in der (zeit-
lichen) Abstraktion, die das bei Brocker philosophisch gefithrte Argument in
die Nihe der Eschatologie rickt, wird genau diese Form kritischer Diskur-
sivitit ermdglicht, die die genannten Anfragen auch an die anderen zitierten
Beitridge richten lisst.

Dass diese Form der Diskursivitit nicht allein der kritischen Offentlich-
keit oder der Philosophie vorbehalten ist, sondern, gerade im Blick auf die
hier bearbeitete Themenstellung, einen eigenen disziplindren Ort im Rahmen
der Theologie besitzt, ist die oben entfaltete These. Binnentheologisch ist die
moderne Eschatologie genau zu jenem Rahmen geworden, in dem jene Kiri-
tik Institution geworden ist. Der ideengeschichtliche Hintergrund ist zu-
nichst die Apokalyptikkritik nach der Aufklirung. Darauf folgen Stationen
der Wiederaneignung des Apokalyptischen, die zur kritischen Reflexion sei-
ner symbolischen Gehalte fihren. Im 20. Jahrhundert wird die Eschatologie
schliesslich zur kritischen Grundlagendisziplin einer Theologie, die gerade in
der Zukunfts- bzw. Endzeitorientierung eine Méglichkeit der Wiederaneig-
nung der «Welt» siecht. Was am Beispiel der «Eschatologisierung» der Schép-
fungstheologie in der Auseinandersetzung mit dem 6kologischen Krisenbe-
wusstsein durchgespielt wurde, ist einerseits ein Gegenstilick zu Regina Betz’
Uberlegungen zur Rolle religidser Semantik und religiéser Gruppen im Zu-
sammenhang mit den klimapolitischen Debatten. Andererseits wird auch
deutlich, dass die Rolle, die hier der theologischen Eschatologie zugewiesen

https://dol.org/10.5771/9783845281704-9 - am 14.01.2026, 10:06:48. i@ - |



https://doi.org/10.5771/9783845281704-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

50 Harald Matern

wird, selbst eine Art Normbestimmung dieser (Sub-)Disziplin darstellt, die
ihre kritisch-konstruktiven Potenziale nur im Durchgang durch und in Aus-
einandersetzung mit weiteren geistes-, kultur- und sozialwissenschaftlichen
Debatten entfalten kann, wie es exemplarisch in diesem Band geschieht. In-
sofern partizipiert auch dieser Beitrag auf seine Weise gleichermassen an Kri-
senanalyse und -diagnostik, sowohl auf der Ebene gesamtgesellschaftlicher
Deutungsdiskurse als auch im Rahmen einer Reflexion des Status und des
Beitrags der Religion sowie ihrer theologischen Reflexionskultur zur wissen-
schaftlichen Erschliessung eben jener Diskurse.

Literatur

Altizer, Thomas J. (2000): Modern Thought and Apocalypticism, in: Stein,
Stephen J. (Hg.): The Encyclopedia of Apocalypticism, Bd. 3: Apocalypticism
in the Modern Period and the Contemporary Age, New York, 325-359.

Anselm, Reiner (2012): Schopfung als Deutung der Lebenswirklichkeit, in:
Schmid, Konrad (Hg.): Schépfung, Bd. 4, Ttubingen, 225-294.

Asendorf, Ulrich (1982): Art. Eschatologie, VII. Reformations-und Neuzeit,
in: Theologische Realenzyklopadie 10, 310—334.

Bonneuil, Christophe / Fressoz, Jean-Baptiste (2016): The Shock of the
Anthropocene. The Earth, History and Us, translated by David Fernbach,
London / New York.

Bottici, Chiara (2014): Imaginal Politics. Images Beyond Imagination and the
Imaginary, New York.

Brand, Ulrich / Wissen, Matkus (2011): Die Regulation der ¢kologischen
Kirise, in: Osterreichische Zeitschrift fiir Soziologie 36, 12-34.

Briese, Olaf (1995): Einstimmung auf den Untergang. Zum Stellenwert
«kupierter» Apokalypsen im geschichtsphilosophischen Diskurs, in: Allge-
meine Zeitschrift fiir Philosophie 20, 145-156.

Brunner, Emil (1924): Die Mystik und das Wort. Der Gegensatz zwischen
moderner Religionsauffassung und christlichem Glauben dargestellt an der
Theologie Schleiermachers, Tibingen.

Christophersen, Alf (2007): «Das Jenseits ist die Kraft des Diesseits». Zur Ent-
wicklung protestantisch-theologischer Transzendenzdeutungen im spiten
19. und frihen 20. Jahrhundert, in: Holscher, Lucian (Hg.): Das Jenseits.
Facetten eines religiésen Begriffs in der Neuzeit, Gottingen, 152—178.

Crutzen, Paul J. (2002): Geology of Mankind, in: Nature 415, 23.

https://dol.org/10.5771/6783845281704-8 - am 14.01.2026, 10:06:48.



https://doi.org/10.5771/9783845281704-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Krise der Zukunft 51

Elmer, Greg / Opel, Andy (2006): Surviving the Inevitable Future. Preemption
in an Age of Faulty Intelligence, in: Cultural Studies 20, 477—492.

Davison, Scott A. (1991): Foreknowledge, Middle Knowledge, and «Nearby»
Wortlds, in: International Journal for Philosophy of Religion 30, 29—44.
Davison, Scott A. (2014): Art. Prophecy, in: Zalta, Edward N. (Hg.): The
Stanford Encyclopedia of Philosophy (Summer 2014 Edition), http://plato.

stanford.edu/archives/sum2014/entries/prophecy.

Derrida, Jacques (2000): Apokalypse. Von einem neuerdings erhobenen apo-
kalyptischen Ton in der Philosophie. No Apocalypse, not now, Wien 2000.

Fees, Konrad (2000): Werte und Bildung. Wertorientierung im Pluralismus
als Problem fir Erziehung und Unterricht.

Folkers, Andreas / Lim, II-Tschung (2014): Irrtum und Irritation. Fir eine
kleine Soziologie der Krise nach Foucault und Luhmann, in: Behemoth —
A Journal on Civilisation 7, 48—69.

Frank, Walter (1928): Hofprediger Adolf Stoecker und die christlichsoziale
Bewegung. Mit 4 Bildbeilagen in Kupfertiefdruck, Betlin 1928.

Fried, Johannes (2016): Dies Irae. Eine Geschichte des Weltuntergangs,
Minchen.

Fukuyama, Francis (1992): The End of History and the Last Man, New York
1992.

Graf, Friedrich Wilhelm (1987): Der Weimarer Barth — ein linker Liberaler?,
in: EvTh 47 (1987), 555-566.

Graf, Friedrich Wilhelm (1990): Von der creatio ex nihilo zur «Bewahrung
der Schépfung». Dogmatische Erwidgungen zur Frage nach einer mogli-
chen ethischen Relevanz der Schopfungslehre, in: Zeitschrift fir
Theologie und Kirche 87 (2), 206-223.

Graf, Rudiger / Herzog, Benjamin (2016): Von der Geschichte der Zu-
kunftsvorstellungen zur Geschichte ihrer Generierung. Probleme und
Herausforderungen des Zukunftsbezugs im 20. Jahrhundert, in: Ge-
schichte und Gesellschaft 42, 497-515.

Gray, John (2007): Black Mass: Apocalyptic Religion and the Death of
Utopia, London.

Gundlach, Thies (1992): Selbstbegrenzung Gottes und die Autonomie des
Menschen. Karl Barths Kirchliche Dogmatik als Modernisierungsschritt
evangelischer Theologie, Frankfurt a.M.

Hardt, Michael / Negti, Antonio (2002): Empire, Cambridge.

Hess, Sabine u. a. (2016): Der lange Sommer der Migration. Krise, Rekons-
titution und ungewisse Zukunft des europdischen Grenzregimes, in: dies.
u. a. (Hg.): Der lange Sommer der Migration. Grenzregime 111, 6—24.

https://dol.org/10.5771/9783845281704-9 - am 14.01.2026, 10:06:48. i@ - |



https://doi.org/10.5771/9783845281704-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

52 Harald Matern

Hjelde, Sigurd (1987): Das Eschaton und die Eschata. Eine Studie zu
Sprachgebrauch und Sprachverwirrung in protestantischer Theologie von
der Orthodoxie bis zur Gegenwart, Minchen.

Hélscher, Lucian (2009): Historische Zukunftsforschung. Zur Einfiihrung in
ein neues Forschungsfeld (2004), in: ders.: Semantik der Leere. Grenzfra-
gen der Geschichtswissenschaft, Gottingen, 131-156.

Hélscher, Lucian (2016): Die Entdeckung der Zukunft, G6ttingen.

Horn, Eva (2014): Zukunft als Katastrophe. Frankfurt a. M.

Imbriano, Gennaro (2013): «Kritik» und «Pathogenese» in Reinhart
Kosellecks Diagnose tiber die moderne Welt, in: FIB 2, 38—48.

Kaufmann, Franz-Xaver / Lessenich, Stephan (2015): Die Modetne ist das
fortgesetzte Stolpern von Kirise zu Kirise, in: Zeitschrift fiir Sozialreform 61,
129-140.

Kortner, Ulrich H. J. (1988): Weltangst und Weltende. Eine theologische
Interpretation der Apokalyptik, Gottingen.

Koselleck, Reinhart (1968): Kritik und Krise. Eine Studie zur Pathogenese
der burgerlichen Welt. Frankfurt a. M.

Koselleck, Reinhart (1972): Einleitung, in: ders. / Conze, Werner / Brunner,
Otto (Hg.): Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon zur
politisch-sozialen Sprache in Deutschland, Bd. 1, Stuttgart, XIII-XXVII.

Koselleck, Reinhart (1982): «Krise», in: ders. / Conze, Werner / Brunner,
Otto (Hg.): Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon zur
politisch-sozialen Sprache in Deutschland, Bd. 3, Stuttgart, 617—-650.

Koselleck, Reinhart (1986): Einige Fragen an die Begriffsgeschichte von
«Krise», in: Michalski, Krzysztof (Hg.): Uber die Krise. Castelgandolfo-
Gespriche 1985, Stuttgart, 64—77.

Koselleck, Reinhart (31995): Vergangene Zukunft der frihen Neuzeit, in:
ders.: Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher Zeiten, Frank-
furt a. M., 17-37.

Koselleck, Reinhart / Richter, Michaela W. (2000): Crisis, in: Journal of the
History of Ideas 67 (2), 357—400.

Latour, Bruno (2011): Jubilieren. Uber religiése Rede, Berlin.

Latour, Bruno (2017): Kampf um Gaia. Acht Vortrige tber das Neue
Klimaregime. Aus dem Franzésischen von Achim Russer und Bernd
Schwibs, Berlin.

Lewis, Simon L. / Maslin, Mark A. (2015): Defining the Anthropocene, in:
Nature 519, 171-180.

Ley, Michael (1995): Der Antichrist in der Moderne, in: Zeitschrift fir
Religions- und Geistesgeschichte 47, 145-159.

https://dol.org/10.5771/6783845281704-8 - am 14.01.2026, 10:06:48.



https://doi.org/10.5771/9783845281704-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Krise der Zukunft 53

Lickhardt, Maren / Werber, Niels (2013): Pest, Atomkrieg, Klimawandel —
Apokalypse-Visionen und Krisen-Stimmungen, in: Fenske, Uta (Hg.): Die
Krise als Erzihlung. Transdisziplindre Perspektiven auf ein Narrativ der
Moderne, Bielefeld, 345-357.

Link, Jurgen (2013): Zum Anteil apokalyptischer Szenarien an der Nor-
malisierung der Kirise, in: Fenske, Uta (Hg.): Die Krise als Erzihlung. Trans-
disziplindre Perspektiven auf ein Narrativ der Moderne, Bielefeld, 33—48.

Loérke, Tim (2010): Die Verteidigung der Kultur. Mythos und Musik als
Medien der Gegenmoderne, Wiirzburg,.

Luhmann, Niklas (1991): Am Ende der kritischen Soziologie, in: Zeitschrift
tir Soziologie 20, 147-152.

Libbe, Hermann (1996): Schrumpft die Zeit? Zivilisationsdynamik und
Zeitumgangsmoral. Verklrzter Aufenthalt in der Gegenwart, in: Weis,
Kurt (Hg.): Was ist die Zeit? Zeit und Verantwortung in Wissenschalft,
Technik und Religion, Miinchen, 53-79.

Markschies, Christoph (2006): Die Gnosis, Minchen.

Marquard, Odo (1996): Apologie der Biirgerlichkeit (Vortrag am Institut fiir
Philosophie der Universitit Leipzig am 19.10.1994), in: Luckner, Andreas
(Hg.): Dissens und Freiheit — Kolloquium politische Philosophie, Leipzig,
13-20.

Marquard, Odo (2007): Die Krise des Optimismus und die Geburt der
Geschichtsphilosophie (Offentlicher Vortrag der Deutschen Gesellschaft
fir die Erforschung des 18. Jahrhunderts am 6. Oktober 2005 in der
Pauliner-Kirche in Géttingen) (2005), in: ders.: Skepsis in der Moderne.
Philosophische Studien, Stuttgart, 93—108.

Matern, Harald (2017): Das Reich Gottes innerhalb der Geschichte und als
Ziel der Geschichte, in: Danz, Christian (Hg.): Paul Tillichs «Systematische
Theologie». Ein werk- und problemgeschichtlicher Kommentar, Betlin/
Boston, 277-304.

Mergel, Thomas (Hg.) (2012): Krisen verstehen. Historische und kultur-
wissenschaftliche Annidherungen, Frankfurt a. M.

Michelsen, Danny / Walter, Franz (2013): Unpolitische Demokratie. Zur
Krise der Reprisentation. Frankfurt a. M.

Moltmann, Jirgen (1964): Theologie der Hoffnung. Untersuchungen zur
Begriindung und zu den Konsequenzen einer christlichen Eschatologie,
Minchen.

Moltmann, Jiirgen (1985): Gott in der Schépfung. Okologische Schépfungs-
lehre, Munchen.

https://dol.org/10.5771/9783845281704-9 - am 14.01.2026, 10:06:48. i@ - |



https://doi.org/10.5771/9783845281704-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

54 Harald Matern

Nagel, Alexander K./ Schipper, Bernd U. / Weymann, Ansgar (Hg.): Apo-
kalypse. Zur Soziologie und Geschichte religitser Krisenrhetorik, Frank-
furt a.M.

Nagel, Alexander K. (2008): Ordnung im Chaos — Zur Systematik apo-
kalyptischer Deutung, in: Ders. / Schipper, Bernd U. / Weymann, Ansgar
(Hg.): Apokalypse. Zur Soziologie und Geschichte religiéser Krisen-
rhetorik, Frankfurt a.M., 49-72.

Nassehi, Armin (Hg.) (2012): Krisen lieben, Kursbuch 170, Hamburg.

Neumaier, Otto (2013): Kritik der Krise, in: Fenske, Uta (Hg.): Die Krise als
Erzihlung. Transdisziplinire Perspektiven auf ein Narrativ der Moderne,
Bielefeld, 49-69.

Nowak, Kurt (1995): Geschichte des Christentums in Deutschland. Religion,
Politik und Gesellschaft vom Ende der Aufklirung bis zur Mitte des
20. Jahrhunderts, Munchen.

Opitz, Sven/Tellmann, Ute: (2010): Katastrophale Szenarien — Gegenwiirtige
Zukunft in Recht und Okonomie, in: Leviathan Sondernummer 25 (2010):
Sichtbarkeitsregime. Uberwachung, Sicherheit und Privatheit im 21.
Jahrhundert, S. 27-52.

Palonen, Kari (2004): Die Entzauberung der Begriffe. Das Umschreiben der
politischen Begriffe bei Quentins Skinner und Reinhart Koselleck, Miinster.

Peter, Lothar (2008): Marx — ein Apokalyptiker der Moderne?, in: Nagel,
Alexander K. / Schippet, Bernd U. / Weymann Ansgar (Hg.): Apokalypse.
Zur Soziologie und Geschichte religidser Krisenrhetorik, Frankfurt a. M.,
125-149.

Roberts, Austin J. (2018): Intersubjectivity in the Anthropocene. Toward an
Earthbound Theology, in: Open Theology 4, 71-83.

Roitman, Janet (2014): Anti-Crisis, Durham/London.

Rosa, Hartmut (2005): Beschleunigung. Die Veridnderung der Zeitstrukturen
in der Moderne, Frankfurt a. M.

Rosa, Harmut (2010): Alienation and Acceleration. Towards a Critical
Theory of Late-Modern Temporality, New York.

Roubini, Noutiel / Mihm, Stephen (2010): Das Ende der Weltwirtschaft und
ihre Zukunft. Crisis Economics, Frankfurt a. M.

Schifer, Dorothea (2009): Finanzmirkte im Umbruch: Krise und
Neugestaltung, in: Vierteljahrshefte zur Wirtschaftsforschung 78, 5-13.
Schiller, Friedrich (1987): Resignation. Eine Phantasie, in: ders.: Simtliche
Werke, hg. von Gerhard Fricke und Herbert G. Gopfert, Bd. 1: Gedichte/

Dramen I, Miinchen, 130-133.

https://dol.org/10.5771/6783845281704-8 - am 14.01.2026, 10:06:48.



https://doi.org/10.5771/9783845281704-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Krise der Zukunft 55

Schipper, Bernd /Plasger, Georg (2007): Apokalyptik und kein Ende?,
Gottingen.

Schleiermacher, Friedtich Daniel Ernst (1821/22): Der christliche Glaube
nach den Grundsitzen der evangelischen Kirche im Zusammenhange
dargestellt, Berlin.

Schleiermacher, Friedrich Daniel Ernst (1830/31): Der christliche Glaube
nach den Grundsitzen der evangelischen Kirche im Zusammenhange
dargestellt. Zweite Auflage, Berlin.

Schwobel, Christoph (2002): Die letzten Dinge zuerst. Das Jahrhundert der
Eschatologie im Riickblick, in: ders.: Gott in Beziehung. Studien zur
Dogmatik, Ttubingen, 437-468.

Simmons, Ernest L. (2014): Theology in the Anthropocene, in: Dialog. A
Journal of Theology 53 (4), 271-273.

Steinmiiller, Katlheinz (2013): Zukunftsforschung in Deutschland, in:
Zeitschrift fiir Zukunftsforschung 2, www.zeitschrift-zukunftsforschung.
de/ausgaben/jahrgang-2013/ausgabe-2/3699.

Strauss, David Friedrich (1835/36): Das Leben Jesu, kritisch bearbeitet,
2 Bde., Tubingen.

Strauss, David Friedrich (1872): Der alte und der neue Glaube. Ein Beken-
ntnis, Leipzig.

Svetlova, Ekaterina (2008): Sinnstiftung in der Okonomik. Wirtschaftliches
Handeln aus sozialphilosophischer Sicher, Bielefeld.

Tanner, Jakob (2014): Ktise, in: Dejung, Christof / Dommann, Monika / Speich
Chassé, Daniel (Hg): Auf der Suche nach der Okonomie. Historische
Anniherungen, Tibingen, 153-181.

Tibi, Bassam (1998): Europa ohne Identitit? Die Krise der multikulturellen
Gesellschaft, Gutetsloh.

Tillich, Paul (1916): Brief an Maria Klein, 27. November, in: EW V, 118f.

Tillich, Paul (1946): Religion and Secular Culture, in: The Journal of Religion
26 (2), 79-86.

Tilly, Michael (2012): Apokalyptik, Tibingen.

Treitschke, Heinrich von (2004): Unsere Aussichten (1879), in: Karsten
Krieger (Hg.): Der «Berliner Antisemitismusstreit» 1879-1881. Eine Kon-
troverse um die Zugehorigkeit der deutschen Juden zur Nation, Teil 1,
Minchen, 6-16.

Virilio, Paul (1989): Der negative Horizont. Bewegung — Geschwindigkeit —
Beschleunigung, Minchen/Wien.

Virilio, Paul (1997): Rasender Stillstand, Frankfurt a. M.

Virilio, Paul (1999): Fluchtgeschwindigkeit, Frankfurt a. M.

https://dol.org/10.5771/9783845281704-9 - am 14.01.2026, 10:06:48. i@ - |



https://doi.org/10.5771/9783845281704-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

56 Harald Matern

Vondung, Klaus (1987): Inversion der Geschichte. Zur Struktur des apo-
kalyptischen Geschichtsdenkens, in: Kamper, Dietmar / Wulf, Christoph
(Hg.): Das Heilige. Seine Spur in der Moderne, Frankfurt a. M., 600-623.

Vondung, Klaus (1988): Die Apokalypse in Deutschland, Minchen.

Weidner, Daniel / Willer, Stefan (2013): Fursprechen und Vorwissen. Zum
Zusammenhang von Prophetie und Prognostik, in: dies. (Hg.): Prophetie
und Prognostik. Verfiigungen tiber Zukunft in Wissenschaft, Religionen
und Kiinsten, Minchen, 9-19.

Weiss, Johannes (1892): Die Predigt Jesu vom Reiche Gottes, Gottingen.

Wenz, Gunther (1991): Eschatologie als Zeitdiagnostik. Paul Tillichs Studie
zur religiosen Lage der Gegenwart von 1926 im Kontext ausgewihlter
Krisenliteratur der Weimarer Ara, in: Hummel, Gert (Hg.): New Creation
or Eternal Now: Is There an Eschatology in Paul Tillich’s Work? / Neue
Schopfung oder ewiges Jetzt: Hat Paul Tillich eine Eschatologie? Beitrige
des III. Internationalen Paul-Tillich-Symposiums, Frankfurt a. M. 1990,
Berlin / New York, 57—126.

Winkler, Heinrich August (2000): Der lange Weg nach Westen. Deutsche
Geschichte, Bd. 1: Vom Ende des Alten Reiches bis zum Untergang der
Weimarer Republik, Miinchen.

Wittekind, Folkart (2015): Eschatologie. Zur Diskussion in neueren Sammel-
binden, in: ThR 80, 14-55.

Zimdars-Swartz, Sandra L. / Zimdars-Swattz, Paul F. (2000): Apocalypticism

in Modern Western Europe, in: Stein, Stephen J. (Hg.): The Encyclopedia of

Apocalypticism, Bd. 3: Apocalypticism in the Modern Period and the Con-

temporary Age, New York, 265-292.

https://dol.org/10.5771/6783845281704-8 - am 14.01.2026, 10:06:48.



https://doi.org/10.5771/9783845281704-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

