
Rezensionen

Adler, Alfred : Roi sorcier, mère sorcière. Parenté,
politique et sorcellerie en Afrique noire. Structures et
fêlures. Paris : Éditions du Félin, 2006. 248 pp. ISBN
978-2-86645-618-4. Prix : € 18.90

Directeur d’études émérite à l’École Pratique des
Hautes Études à Paris (sciences religieuses), spécialiste
des populations du Tchad, connu pour ses travaux
d’anthropologie politique et religieuse (cf. “La mort
est le masque du roi”. Paris 1982, ou “Le pouvoir
et l’interdit. Royauté et religion en Afrique noir. Es-
sai d’ethnologie comparative. Paris 2000), A. Adler
s’attaque de front dans le présent ouvrage à un sujet
plus que tout autre difficile et glissant : le “système de la
sorcellerie” en Afrique noire, une réalité omniprésente
à tous les niveaux de l’existence, mais dont, pour de
multiples raisons, il est convenu de ne parler qu’en
sourdine. Comme le titre l’indique d’emblée, l’ouvrage
se répartit en deux parties relativement distinctes : d’une
part l’incidence de la sorcellerie sur les relations de
parenté et d’alliance, d’autre part son implication dans
le champ proprement politique. En effet, de même que
certains rapports entre personnes proches peuvent être
ouvertement considérés comme porteurs d’un contenu
sorcellaire (le cas le plus classique étant celui qui lie
l’oncle maternel ou neveu utérin), de même il est des
situations où des porteurs d’autorité, rois ou chefs, sont
tout aussi ouvertement désignés comme sorciers du fait
même de leur statut : soit qu’ils ont été soumis à un
rituel secret d’initiation accompagnant leur investiture,
soit qu’ils ont été obligés de devenir sorciers en tant
que prétendants s’ils voulaient accéder au pouvoir face
à des rivaux usant des mêmes armes. L’ouvrage est
entièrement consacré à un examen critique et à une
discussion comparative, minutieuse et subtile, de telles
situations qui sont d’une extrême diversité, mais dont
le caractère paradoxal saute aux yeux dans la mesure
où, par exemple, l’on voit s’unir, en une même fonc-
tion et un même personnage, pouvoir royal, donc ordre
et légitimité, et pouvoir sorcier, donc désordre, voire
criminalité. “Comment un roi peut-il être en même
temps un sorcier ? ou, si l’on préfère, comment une
société peut-elle voir dans son roi un sorcier et le
proclamer sans pour autant le disqualifier, bien au con-
traire ?” (20).

Dans la première partie sont confrontés des systèmes
sociaux aussi divers que ceux des Bakongo (Van Wing)
ou des Nzabi du Congo-Brazzaville, des Mesakin (Na-

del) et des Korongo du Soudan, des Lele (Douglas)
et des Baluba (de Sousberghe) du Congo-Kinshasa,
des Thonga du Mozambique (Junod), des Kuranko de
Sierra-Leone (Jackson), des Dogon du Mali (Griaule)
ou des Ashanti (Rattray) et des Tallensi (Meyer Fortes)
au Ghana. Un chapitre particulièrement intéressant est
consacré à la question du “choix prénatal”, proféré à la
manière d’un programme ou d’un plan de vie quand la
personne à naı̂tre est encore auprès de Dieu, et qui va
déterminer son destin une fois sur terre. Aux données
ghanéennes viennent alors s’ajouter celles relatives aux
Samo (Héritier) et aux Gourmantché (Cartry) du Burkina
Faso.

Pour discuter dans la deuxième partie du rapport
entre royauté et sorcellerie, l’auteur convoque des
cultures, dont certaines ont donné lieu à des travaux
très approfondis sur cette question : les Zandé du Sou-
dan (Evans-Pritchard), les Wuli (Baeke) et les Beti
(Laburthe-Tolra) du Cameroun, les Kukuya (Bonnafé)
et les Tio (Vansina) du Congo-Brazzaville, les Yoruba
(Apter), les Nupe (Nadel) et les Tiv (Bohannan) du
Nigeria, les Songhay du Niger (Rouch), les Gonja du
Ghana (Goody), les Nyakyusa du Malawi (Wilson) ou
les Mbugwe de Tanzanie (Gray). Cela permet de voir
que le thème de la sorcellerie royale se décline sous
des formes qui peuvent aller en des sens opposés, et la
preuve est faite qu’une approche comparative se révèle
particulièrement apte à en dégager les singularités.

La question de savoir ce que sont les pouvoirs
de sorcellerie en eux-mêmes, dans leurs sources, leurs
mécanismes, leur “essence” (sont-ils innés ou acquis ?
internes ou externes ? conscients ou inconscients ? liés à
des particularités anatomo-physiologiques ou des com-
posantes de la personne ? distincts ou non des pouvoirs
de magie, etc.) ne donne lieu qu’à des développements
mineurs ou se trouve évacuée comme relevant d’une
“quête perdue d’avance” (35). Là n’est pas le centre
de gravité de l’ouvrage. L’auteur avance pourtant une
hypothèse : “Je serais tenté de dire que la sorcellerie,
qui ne peut se définir par sa nature antisociale puisque
la société doit s’approprier ses pouvoirs pour la com-
battre, est à situer originairement dans une dimension
présociale (et à plus forte raison, prépolitique) et qu’elle
s’attaque, pour ainsi dire, aux briques avec lesquelles
l’édifice de la société est construit . . . La menace ne
pèse pas sur un ordre social déterminé mais sur la vie
elle-même” (34). Et souvent sur la vie des plus proches.

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-595 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:03:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-595


596 Rezensionen

Cette dimension présociale est définie plus loin (61)
comme celle “où sont en cause les conditions mêmes
de toute sociabilité – autrement dit, de la construction
des liens sociaux élémentaires – dans une collectivité
donnée”. Et plus loin encore (119), traitant du “choix
prénatal”, l’auteur précise que cette notion de présocial
qui permet de penser la sorcellerie en relation avec le
système des attitudes de parenté, “n’a de sens qu’en
référence à cette indistinction, à cette indiscernabilité,
dans ‘l’œuf initial’ où plongent les êtres, les ‘petits
d’hommes’ avant de faire leur entrée dans ce monde,
le monde du langage dans lequel ils vont être subsumés
sous des catégories de parenté”. De toute façon, vivre
en société un destin qu’on a soi-même choisi avant sa
naissance dans la nuit primordiale, cela ne relève-t-il pas
d’une “structure de l’impossible” ?

L’ouvrage d’A. Adler rassemble, ordonne, ques-
tionne, confronte et relie des données ethnographiques
qui proviennent en majorité du flanc ouest de l’Afrique,
de la Guinée à l’Angola. Si les références théoriques
vont allègrement de Freud à Lacan, de Lévi-Strauss à
L. de Heusch, de Frazer à Deleuze, à aucun moment
l’auteur ne prétend élaborer quelque chose qui ressem-
blerait à une théorie d’ensemble. Dans un style parfois
énigmatique, il opère des rapprochements, ouvre des
pistes, suggère des hypothèses. Et il laisse entendre à
juste titre qu’en Afrique les systèmes politiques actuels
ne sont nullement à l’abri des liens avec la sorcellerie.

Pierre Erny

Arsuaga, Juan Luis, and Ignacio Martı́nez: The
Chosen Species. The Long March of Human Evolution.
Oxford: Blackwell Publishing, 2006. 284 pp. ISBN 978-
1-4051-1533-9. Price: £ 17.99

Eine allgemein anerkannte Rekonstruktion der
menschlichen Phylogenese ist trotz 150-jähriger paläoan-
thropologischer Forschung und einer enorm angewach-
senen Hominidenfossilienzahl weiterhin in ferner Sicht,
da noch wesentliche Teilprobleme nicht zufriedenstel-
lend gelöst werden konnten, z. B. die Frage der durchge-
henden Abfolge in der menschlichen Entwicklungsreihe
von den subhumanen Primaten bis zu Homo sapiens, die
Rekonstruktion der verwandtschaftlichen Beziehungen
zwischen kontemporären Hominidentaxa oder die Ent-
stehung und Entwicklung wichtiger Hominidenmerkma-
le, z. B. der Bipedalität oder des biologischen Sprach-
vermögens. Es ist darum verständlich, dass jede neue
paläoanthropologische Entdeckung oder wissenschaft-
liche Publikation, die zur Klärung der menschlichen Ver-
gangenheit beiträgt, nicht nur von Fachanthropologen
mit Aufmerksamkeit verfolgt wird, sondern auch eine
merkliche Resonanz in der Öffentlichkeit findet.

In vorliegender Arbeit versuchen J. L. Arsuaga und
I. Martı́nez, zwei führende Forscher auf dem Gebiet der
Paläoanthropologie, den schwierigen Entwicklungsweg
des Menschen in Zeit und Raum nachzuzeichnen. Die
Autoren bemühten sich, die Entwicklungsabfolge des
Menschen anschaulich, mit Bezug auf vorliegendes Aus-
grabungsmaterial darzustellen, wobei sie auch auf allge-

meine Evolutionsprobleme zurückgriffen, die in derglei-
chen Publikationen oft übergangen werden, da sie als
bekannt vorausgesetzt werden. Diese Einfügungen und
Erläuterungen sind gewöhnlich kurz und prägnant und
bezwecken die Klärung schwieriger Probleme. Beson-
ders Einsteigern in dieses Wissensgebiet ermöglichen sie
ein besseres Verständnis der menschlichen Phylogenese
und deren Evolutionsfaktoren. Mitunter jedoch drängt
sich die Frage auf, ob es in einigen Fällen, z. B. bei der
Behandlung der Primatenklassifikation, sich doch nicht
erübrigt hätte, auf manche Einzelheiten einzugehen, oder
auch bei der Erörterung unserer Zugehörigkeit zu den
Primaten, da vieles davon mehr oder minder allgemein
bekannt sein dürfte (17–34).

Nach der Klärung verschiedener Vorfragen befassen
sich die Autoren mit den ältesten Hominidenfunden.
Das Fundmaterial von Ardipithecus ramidus erlaubt nur
wenige Rückschlüsse auf die Morphologie und das Ver-
halten dieser Form. Weit größer sind die diesbezüglichen
Aussagemöglichkeiten bei den Australopithecusfossili-
en, wobei die Verfasser auch auf verschiedene mit diesen
Hominiden verbundene Probleme eingehen, z. B. auf die
ihnen zugeschriebene osteodontokeratische Kultur, ihr
eventuelles Jagdverhalten und die Tötung von Artgenos-
sen. Mehr interessierte sie jedoch bei diesen Frühformen
die Frage des aufrechten Ganges und die Körperhaltung
oder auch die Morphologie des Kauapparates bei den
Paranthropusformen.

Ihre besondere Aufmerksamkeit widmeten die Auto-
ren jedoch den ersten Menschenrepräsentanten – Homo
habilis /rudolfiensis und Homo ergaster –, wobei sie das
Erscheinen dieser Hominiden in Zusammenhang mit der
Fleischgewinnung und dem Steinwerkzeuggebrauch bei
diesen Formen brachten. Die Australopithecinen hatten
wahrscheinlich ähnliche Hände wie der Mensch, seine
Gehirnkapazität (wie beim Schimpansen) hätte es ihnen
wohl auch erlaubt, einfache Steingeräte herzustellen,
allem Anschein nach hatten sie dergleichen jedoch nicht
nötig (101). Es kann hier nur bemerkt werden, dass viel-
leicht die Steinwerkzeugherstellung für die Fleisch- und
Knochenmarkgewinnung ausschlaggebend sein konnte,
aber ganz stringent ist es nicht, da es verschiedene
Naturvölker verstanden, auch ohne Steingeräte Wildtiere
zu jagen und zu zerlegen.

Wie die Verfasser treffend bemerken, zeichnet sich
der Mensch besonders durch seine Intelligenz aus, die
mit der quantitativen und qualitativen Gehirnentwick-
lung einhergeht. Verschiedene diesbezügliche Proble-
me, die in der Vergangenheit oft größere Kontroversen
auslösten, wurden bei dieser Gelegenheit klärend behan-
delt (116–128).

Ohne Zweifel spielte in der Hominidenevolution eine
gewichtige Rolle das Ernährungsproblem. Anhand ver-
schiedener Merkmale kann derweil die Ernährungswei-
se bei den frühen Hominiden rekonstruiert werden. So
stellte es sich heraus, dass z. B. die Australopithecinen,
deren Fossilien in Höhlen gefunden worden waren, noch
keine Jäger waren, vielmehr werden ihre dort gebor-
genen Fossilien als Beutereste von Raubtieren gedeutet
(141).

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-595 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:03:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-595

