
Rezensionen

Anthropos  110.2015

273

above, it is perhaps a more accurate to think of it in terms 
of improvisatory practice. That is, it is tied to and grows 
out of existing work and the much more difficult task is 
to create a bridge between the old and the new and to ar-
gue clearly for the specific contribution the latter makes 
to extending or reconceptualizing the former.

Despite these limitations, “Experimental Film and An-
thropology” is an important volume that will enrich the 
discipline and offer valuable models for innovative proj-
ects. It is a pity, however, that the book itself does not in-
clude a DVD of works cited by the different authors. The 
reader needs to see the work that is described, since its ef-
fect is precisely that which exceeds descriptive language. 
I found myself searching YouTube (Kevin T. Allen), web-
sites (dickblau.com), and even faculty pages (John Havi-
land) in order to check writers’ claims against my own ob-
servations. If prohibitive in terms of cost, at the very least 
the contributors might have been encouraged to provide 
web links for work that is available. Of course, some of 
it is unavailable. And all too often this is the very simple 
reason why anthropologists fail to engage with experi-
mental practice.  Anna Grimshaw 

Schneider, Arnd, and Christopher Wright (eds.): 
Anthropology and Art Practice. London: Bloomsbury, 
2013. 168 pp. photos. ISBN 978-0-85785-180-2. Price: 
£ 19.99

This volume continues Arnd Schneider and Chris 
Wright’s exploration of the relationship between art and 
anthropology. In their previous collections they set out to 
stimulate new dialogues, and to reveal the shared discur-
sive ground between these two fields. Here they focus on 
“ways of working.”

Their argument is that “the way we work” defines 
the kinds of creativity harnessed, the possible collabora-
tions, and the outcomes that result. In looking into ways 
of working they want to engage artistic practices anthro-
pologically, but also to approach creativity and meaning 
as emergent. Their overarching goal is “to push forward 
theory and practice in both fields and to clarify what can 
be gained from juxtaposing this kind of work.” How close 
do they come to achieving this?

They begin by identifying several contemporary mo-
ments that are pertinent to achieving a better understand-
ing of the value of the art/anthropology relationship. For 
example, they point out how the framing by artists of so-
cial forms of collaboration as works in themselves, makes 
it possible to see how anthropological practices might 
also be framed in this way. They identify the desire in 
both fields to shift attitudes of the “viewing public,” and 
they write of the emergence of “transmateriality” – the 
idea that transitory phenomena leave material traces that 
link backwards and forwards to similar events – as sig-
nificant affinities.

A number of chapters do a good job of grounding these 
themes. Craig Campbell, Jennifer Deger, Rupert Cox and 
Angus Carlyle, Brad Butler and Karen Mirza, Christina 
Lammer, Kate Hennessy, and Juan Orrantia, each reveal 
some of the generative possibilities of combining artistic 

and academic modes of making, reflection, and dissemi-
nation. The research they “perform” on the page, as well 
as report on, is infused with the kind of productive fric-
tion that I am more familiar with from craft collabora-
tions, where different ideas, techniques, and processes are 
brought together in ways that stimulate material ways of 
seeing and thinking. In Campbell’s chapter, for example, 
his writing and art practice seem to fuse into one discur-
sive movement, rather than becoming a linear naming of 
parts, or a submersion of materials in theory. One implica-
tion of these chapters is that anthropology might learn to 
conceive of its preoccupations with people, phenomena, 
and ideas in terms of experiences brought to audiences, 
rather than through the abstraction of data into a kind of 
intellectual monoculture.

Less successful, from an anthropological point of 
view, are those chapters that rely on existing anthropo-
logical concepts and theories, or which refuse the chal-
lenge of speaking to anthropological theory. Ruth Jones, 
in her investigation of ritual enactment through art prac-
tice, relies on Turner’s notion of communitas without ac-
knowledging its subsequent contestation by writers such 
as Michael Taussig. Anthony Luvera, admitting that as an 
artist he does not aim to contribute to anthropological the-
ory, points to a potential stumbling block for anthropolo-
gists wanting to be convinced of the value of art to anthro-
pology. In my experience, if anthropologists, sceptical of 
the intrusion of art into the field, require one thing, it is to 
be convinced that creative practice speaks to, and can be 
constitutive of, theory. From an art perspective, however, 
these chapters appear differently, showing what anthro-
pology offers art in the way of framing ideas, or providing 
useful examples of “socially-engaged” methodologies.

The negotiation around these possible readings raises 
questions of readership and context. Is this book for artists 
and anthropologists, already converted to the cause, who 
simply want more examples? Or is it aimed rather at art-
ists needing to understand the nuances of anthropological 
collaboration? Although it is clear that various audiences 
are being targeted by the editors, there is a slipperiness 
about which chapters are targeted at which audiences, or 
the double nature of the modes of address, and the lack of 
discussion about this seems symptomatic of the way other 
important questions are passed over.

First is whether anthropology is, or should be, a dis-
cipline committed to making and co-production. This is 
not a foregone conclusion, and at this stage of the art and 
anthropology debate, it is an argument that needs to be 
made in different ways by different authors. Yet the lan-
guage used by the editors about creativity, collaboration 
(rather than fieldwork), and outcome (rather than analy-
sis or ethnography), is weighted firmly to art rather than 
to anthropology. Second, what are the resistances to the 
art/anthropology alliance from the non-believers in both 
fields, and what are the counterarguments and the difficul-
ties in making these counterarguments? Knowing more 
about this would clarify for the reader what is at stake 
here, and for whom. While there is much in the introduc-
tion and the individual chapters that hint at these contesta-
tions, I would have liked this territory to be laid out more 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-273 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:56:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-273


274 Rezensionen

Anthropos  110.2015

carefully. Third, if the turn towards experience as a mode 
of understanding and theorising is to be further realised 
through works rather than scholarly exegesis, as discussed 
by the editors in their introduction, how will audiences of 
the future access these experiences, something already 
problematic when trying to view many of the works de-
scribed here? Partaking in them is likely to be limited to 
those who can physically visit the sites of the work, or to 
works that can be effectively shared digitally, notwith-
standing the restrictions placed on artists’ production, in 
particular film and video.

Having said this, it’s important to emphasise that I re-
gard this publication as a welcome and useful contribution 
to the continuing exchanges across art and anthropology. 
And the editors, to their credit, acknowledge the distance 
still to go in furthering and articulating the “special rela-
tionship” between the two fields. As they say in their in-
troduction “there is still more of a genuinely theoretical 
conversation to be had, not necessarily with words but 
with works concerning, for instance, theories of material-
ity, personhood, relations, actor-network theory, and per-
spectivism, to name but a few.” Adding to their previous 
surveys, this publication not only showcases new projects 
but demonstrates some of the rich “thinking through mak-
ing” being initiated in this territory.

Amanda Ravetz

Schnepel, Burkhard, Felix Girke und Eva-Maria 
Knoll (Hrsg.): Kultur all inclusive. Identität, Tradition 
und Kulturerbe im Zeitalter des Massentourismus. Biele-
feld: transcript Verlag, 2013. 346 pp. ISBN 978-3-8376-
2089-4. Preis: € 29.90

Obwohl der Begriff “all inclusive” ebenso wie der Hin-
weis auf Massentourismus im Buchtitel eine Verbindung 
zum All-inclusive-Urlaub, worunter in der Regel Strand-
tourismus und Clubferien verstanden werden, suggeriert, 
widmen sich acht der zwölf Texte des Sammelbandes tou-
ristisch regionalen und thematischen Nischenfeldern, vier 
Aufsätze beschäftigen sich mit einführenden Überlegun-
gen bzw. theoretischen Betrachtungen. Laut Klappentext 
geht es um das “Verhältnis zwischen modernem Mas-
sentourismus und den unterschiedlichen Spielarten von 
‘Kulturerbe’ ”, doch im Vorwort relativieren die Mither-
ausgeber Felix Girke und Eva-Maria Knoll, dass es nicht 
um Massentourismus an sich gehe, sondern um “die Po-
tentialitäten des ‘Zeitalters des Massentourismus’ ” (10). 
Hasso Spode stellt in seinem Aufsatz “Homogenisierung 
und Differenzierung” im vorliegenden Buch fest, “dass 
der kulturorientierte Reisestil ein Minderheitenphänomen 
ist” (97) und attestiert der kulturwissenschaftlichen Tou-
rismusforschung thematisch bildungsbürgerliche Befan-
genheit (97), was der Sammelband belegt, da sich keiner 
der Autoren mit populär-konsumistischen Tourismusfor-
men (Badeurlaub, Themenparks u. ä.) und Kultur(erbe) 
befasst. Dafür finden sich z. B. Forschungsergebnisse 
über einen Schweizer Neujahrsbrauch und zwei Theater-
projekte, über ein touristisches Ereignis im Hochland von 
Papua Neuguinea, an dem jährlich ca. 20 (!) Touristen 
teilnehmen und eine Studie über “community-basierten” 

Tourismus bei den San in Namibia. Das Ziel von Gir-
ke und Knoll, “die Öffnung eines weiten Vergleichsrah-
mens in thematischer und regionaler Hinsicht” (10), er-
scheint in Anbetracht der Bandbreite von Tourismus und 
seiner Bedeutung als einer der größten Wirtschaftszweige 
der Welt zu hoch gegriffen. Mit Ausnahme von Thomas 
Schmitt und Hasso Spode sind sämtliche der insgesamt 
14 Autoren Kulturanthropologen bzw. Ethnologen, wes-
halb der Band das derzeitige Verhältnis von Ethnologie 
hinsichtlich Tourismus beleuchtet. Doch erst zum Inhalt:

Regina Bendix schildert die Dynamiken der In-Wert-
setzung von Kultur(erbe) als ein Ineinandergreifen von 
ideellen, sozialen, politischen, religiösen und wirtschaft-
lichen Be- und Aufwertungen anhand der erwähnten Bei-
spiele aus der Schweiz; weltwirtschaftliches Agieren 
lokaler Akteure deutet sie als Ausdruck kultureller Ent-
faltung und Dynamik. Den Tourismus auf La Réunion 
untersucht David Picard unter Analyse des Slogans “Die 
ganze Welt auf einer Insel”. Er klassifiziert vier zeitlich 
lineare Imaginärwelten ausgehend von einer ahistorischen 
Natur bis zu einer Zukunftsvision, die im Ideal des Kreo-
lischen gipfelt. Einerseits Ware, wirken diese Konstrukte 
andererseits sowohl sinnstiftend für Touristen als auch für 
die Bewohner der Insel. Hasso Spode bemängelt die zu 
starke Betonung von Differenzierung innerhalb der kul-
turtouristische Forschung – ein Vorwurf, der durch den In-
halt von “Kultur all inclusive” neue Nahrung erhält – und 
sieht die oft lediglich behauptete Angleichung von Räu-
men unter touristischem Einfluss als empirisch zu wenig 
erforscht an, um das Wesen des spätmodernen Tourismus 
erfassen zu können. Mit dem UNESCO-Weltkulturerbe 
und dessen Governanzmuster, beschäftigt sich Thomas 
Schmitt, wobei er den Schlüsselbegriff des outstanding 
universal value, die Grundlage für die Listung als Welt-
erbe, ins Zentrum stellt. Seine Prozessanalysen der Aus-
handlungen in den UNESCO-Gremien entschleiern deren 
universalen Anspruch und erkennen Welterbe nicht nur 
als konstruiert, sondern überführen das Welterbe-Kon-
zept des Eurozentrismus. Durch Anwendung einer Vari-
ante der Akteur-Netzwerk-Theorie (ANT), die mensch-
liche und nichtmenschliche Entitäten als gleichwertige 
Akteure innerhalb eines Netzwerks betrachtet, entlarvt 
Ingrid Thurner Sehenswürdigkeiten generell als konstru-
iert, mindesten re-interpretiert oder überhaupt erfunden. 
Entscheidend für den Erhalt fragiler kulturtouristischer 
Netzwerke und asteriskisierter Sehenswürdigkeiten sei 
die innere Verpflichtung von Touristen, ihre vorgesehe-
nen Rollen als Betrachter zu spielen. Wie die Kalam im 
Hochland von Papua-Neuguinea eigeninitiativ ein tradi-
tionelles Initiationsritual im globalen touristischen Kon-
text vermarkten und bewusst kontrollieren, beschreibt 
Joachim Görlich unter dem Titel “Wa(h)re Kultur”. Das 
touristische Erleben der San Kultur in einem community-
basierten Tourismusprojekt in Namibia analysiert Anna 
Hüncke. Unterwegs in einer durchlässigen “Tourist Bub-
ble” ist deren Durchbrechen inszeniert, wodurch es Teil 
der Vermarktung wird. “Sharing and Protecting” im so-
genannten Indianer-Tourismus Nordamerikas, diskutiert 
Markus Lindner. “Sharing” bezieht sich z. B. auf die Kul-
turvermittlung in Besucherzentren und Museen; in Bezug 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-273 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 08:56:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-273

