
Absurdität und Heilsgeschichte: Erkundungen in 
unübersichtlichem Terrain am Beispiel der Christologie

Michael Quisinsky

Abstract
There is a reason why the history of humankind can appear absurd. Philosophical constructions 
of history often fail due to real or perceived absurdities of human existence. This is in tension with 
the Judeo-Christian idea of a “salvation history,” as the relationship between God and creation or 
God and man is conceived, believed and lived. Using the example of three “absurd” figures of 
thought generated by Christian theology, the capability of the motif of “salvation history” is to 
be analysed. Beyond all absurdity, this offers a reasonable and credible possibility to conceive of 
humanity in a theoretical and practical way.
Key-Words
Salvation history, Incarnation, Recapitulation, Redemption, Universality, Christology

1. Einleitung

Der britische Historiker John Pocock (1924-2023) berichtet davon, wie er 
einmal mit seinem italienischen Kollegen Rosario Romeo (1924-1987) einen 
Sonnenuntergang im Golf von Neapel beobachtet habe. Bei dieser Gelegen­
heit kam das Gespräch darauf, wie viele Dynastien und Reiche es bereits 
in der Gegend des Vesuvs gegeben habe. Nach diesem Gespräch sei er von 
der Absurdität der Geschichte überzeugt gewesen. Eine Geschichtsphiloso­
phie, so Pocock, sei nicht möglich.1 Diese Überzeugung ist eine besonders 
intensive Ausprägung einer Grundstimmung, die in unterschiedlichster 
Weise das Denken insbesondere nach dem Zweiten Weltkrieg bestimmt. 
Im postulierten Ende der großen Erzählungen (Jean-François Lyotard 
[1924-1998]) ist eine breitenwirksame Bündelung dieser Grundstimmung 
formuliert. Für den christlichen Glauben ist dies eine epochale Herausfor­
derung. Zwischen Schöpfung und Erlösung bekennt er das Paschaereignis 
als alle Geschichte verwandelnde Gegenwart Gottes inmitten der Geschich­
te und Jesus Christus als deren Alpha und Omega. Denn in Gemeinschaft 
mit den Jüdinnen und Juden als älteren Geschwistern leben Christinnen 
und Christen aus der Erinnerung an Exodus und Exil und erhoffen eine 

1 So Vogt 2023: 11. Die hier geschilderte Reminiszenz findet sich in Pocock 1999: 40 
Anm. 24.

303

https://doi.org/10.5771/9783748965695-303 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vollendung in Lebensfülle. Eine größere Erzählung als diese große Erzäh­
lung einer Schöpfung, die für das Heil bestimmt ist, kann man sich eigent­
lich kaum vorstellen.

Das Kommen und Gehen der Dynastien und Reiche, das Pocock absurd 
vorkam, ist demgegenüber gleichsam eine Ebene niedriger angesiedelt. Die­
ses Kommen und Gehen handelt nicht vom „Gesamt“ der Schöpfung und 
damit der Wirklichkeit, sondern „nur“ von der menschlich gestalteten und 
reflektierten Geschichte. Im Horizont der unermesslichen „kosmischen“ 
Geschichte der Schöpfung ist dies zwar nur ein Wimpernschlag, aber 
dennoch die nicht weniger „unermessliche Welt“ (Striet 2024: 148) der 
Geschichte menschlichen Bewusstseins. Beschränkt man sich zunächst ein­
mal auf die von Pocock angesprochene Ebene, so ist auch in der Bibel die 
menschlich-allzumenschliche Geschichte der Reiche und Herrschaften eine 
Hintergrundfolie dessen, was man traditionell als Heilsgeschichte bezeich­
net hat.

In der Geschichte der Kirche hat man sich diese Heilsgeschichte als 
Rahmen vorgestellt, innerhalb dessen sich die Ausbreitung des Glaubens 
vollzogen hat. Das hat nicht selten zu unheilvollen geschichtlichen Allian­
zen im angeblichen Dienste des Heils geführt. Bei alledem ist das Kommen 
und Gehen der Dynastien und Reiche, das Pocock zum Anlass des Urteils 
nimmt, die Geschichte sei absurd, zutiefst kontingent. Entscheidende Wen­
dungen in der biblischen Offenbarungsgeschichte sind beispielsweise eng 
mit der gedeuteten Lebensgeschichte einzelner Personen verknüpft. Die 
Hoffnungen auf König David und seine Nachkommen, oder die Feldzüge 
Nebukadnezars II., oder schließlich die Pläne der Makkabäer sind nur 
einige wenige Beispiele. Ähnlich ist es mit der Geschichte des christlichen 
Glaubens in Gestalt seiner verbindlichen dogmatischen Gestalt. Die Inten­
tionen Kaiser Konstantins I. (270/280-337) beim Konzil von Nikaia, die 
durch den Untergang des weströmischen Reiches möglich gewordene do­
minante Rolle von Papst Gregor dem Großen (590-604) oder die spezielle 
Konstellation, aufgrund derer Pius IX. (1846-1878) im 19. Jahrhundert die 
Unfehlbarkeit proklamieren konnte, mögen hier als Beispiele genügen.

Wollte Gott das? Wurde die Geschichte deshalb eine „Heilsgeschichte“? 
Wirkte hier der Heilige Geist auf die Menschen ein, die Geschichte schrie­
ben? Die Implikationen der Fragen werden in ihrer Brisanz deutlicher, 
wenn man sie jenseits des religiösen Bereichs stellt: Hatte Gott seine Hand 
im Spiel, wie dies Diego Maradona (1960-2020) bei der Fußball-WM 1986 
behauptet hat? Oder als Donald Trump im Wahlkampf 2024 von einer 
Kugel nur am Ohr getroffen wurde und er dies ebenfalls auf göttliche 

Michael Quisinsky

304

https://doi.org/10.5771/9783748965695-303 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Intervention zurückführte? Die Frage nach einer solchermaßen gedachten 
Bindung Gottes an geschichtliche Ereignisse ist ernster, als es scheint. Sie 
begegnet in Gestalt der neuscholastischen Zwei-Stockwerk-Theorie mit 
ihrer Annahme, Gott beglaubige sich durch Wunder bis hinein in Aus­
prägungen marianischer Frömmigkeit, der zufolge die Gottesmutter beim 
Attentat auf Papst Johannes Paul II. (1978-2005) im Jahre 1981 die tödliche 
Kugel abgelenkt habe.

Nun kann man nicht nur einzelne Ereignisse als kontingent betrachten, 
sondern die aus unzähligen Ereignissen bestehende Geschichte insgesamt 
und von daher den Versuch einer Geschichtsphilosophie als sinnlos be­
trachten. Die Kontingenz der Geschichte ist dann eine Tatsache, der als 
solcher keine tiefere Bedeutung beizumessen ist außer derjenigen, dass 
sie eben den faktischen Lauf der Dinge darstellt. Eine solche Prämisse 
bestimmt grundsätzlich auch die Skepsis von Historiker:innen gegenüber 
einer kontrafaktischen Geschichtsschreibung, die sich der Frage „was wäre 
geschehen, wenn“ widmet (dazu auch Schiel 2010). Von 2022 bis 2026 läuft 
im Deutschen Historischen Museum die Ausstellung „Roads not Taken“. 
Programmatisch heißt es auf der Homepage:

Diese für ein historisches Museum ungewohnte Perspektive soll es er­
möglichen, den Blick für bekannte Fakten und für die grundsätzliche Of­
fenheit von Geschichte als Ergebnis von Konstellationen und Entschei­
dungen, von Handlungen und Unterlassungen zu schärfen. (Deutsches 
Historisches Museum).

Theologisch führt dies zur Frage, was daraus folgt, dass dem christlichen 
Glauben gemäß der sich offenbarende Gott und der ihm antwortende 
Mensch durch geschichtliche Ereignisse und Entwicklungen verbunden 
sind und von daher der Glaube Ansprüche der Verbindlichkeit erhebt. 
Diese Frage wird nicht weniger komplex, wenn man sie im Horizont der 
Freiheit Gottes und der Menschen formuliert.

Wer wie Pocock die faktisch geschehene Geschichte aufgrund ihrer Zu­
fälligkeiten und Kontingenzen als absurd empfindet, kann jedenfalls den 
christlichen Glauben erst recht nur als absurd empfinden, da er sich – bei 
allen bewussten Entscheidungen von Menschen im Umgang mit ihren Got­
tes- und Glaubenserfahrungen – inmitten der Kontingenzen der Geschichte 
herausgebildet hat. Umgekehrt aber kann man fragen: bietet der christliche 
Glaube die Möglichkeit, die Kontingenzen der Geschichte anders denn als 
absurd zu betrachten?

Absurdität und Heilsgeschichte

305

https://doi.org/10.5771/9783748965695-303 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine Antwort auf diese Frage kann unterschiedlich einsetzen, etwa 
schöpfungstheologisch oder soteriologisch. Aber auch dort, wo der Einstieg 
in die Antwort nicht christologisch ist, stellt direkt oder indirekt die Inkar­
nation die Ermöglichung und Herausforderung einer „absurditätsmindern­
den“ christlichen Perspektive dar (vgl. Quisinsky 2021). Allerdings scheint 
just der Glaube an Jesus Christus in besonderer Weise die Frage der Absur­
dität des Christlichen zu evozieren. Prägnant lässt sich dies beispielsweise 
an einer Beobachtung von Richard Dawkins veranschaulichen: „Hakt man 
genauer nach“, so schreibt der prominente Vertreter des New Atheism, „so 
sind viele Christen auch heute noch so loyal, dass sie Jungfrauengeburt 
und Auferstehung nicht leugnen wollen. Andererseits ist es ihnen aber 
peinlich, denn mit ihrem rationalen Verstand wissen sie, dass es absurd 
ist.“ (Dawkins 2007: 221) Nun kann man fragen, was Dawkins hier mit 
Jungfrauengeburt und Auferstehung meint, wie sich der gelebte Glaube da­
ran zu seiner rationalen Durchdringung und Entfaltung verhält und worauf 
Dawkins mit seiner Beobachtung zielt. Einen wahren Kern dürfte seine 
Beobachtung allerdings dennoch dahingehend beinhalten, nämlich dass 
auch Christ:innen den geäußerten Absurditätsverdacht oft nicht entkräften 
können.

In der Tat ist im Glauben, dass Gott selbst als Mensch Teil seiner Schöp­
fung geworden ist und deren inhärente Dimension des Todes in der Aufer­
stehung überwunden hat, ein Spezifikum christlichen Gottes-, Menschen- 
und Weltbildes grundgelegt. Dieses erschwert und verunmöglicht eine 
geschichtstheologische und in der Folge auch geschichtsphilosophische 
Abstinenz. Ebenso erschwert und verunmöglicht ist allerdings auch ein 
geschichtsphilosophischer Zugriff auf die Wirklichkeit, der dieser habhaft 
zu werden meint.

2. „Absurde“ Fragen der Christologie?

Im Folgenden möchte ich vor diesem Hintergrund drei Fragen vorstellen, 
die man sich in der Theologiegeschichte gestellt hat. Es sind nicht zwin­
gend die Fragen, die man in diesem Zusammenhang nennen muss, aber 
auch in der Willkürlichkeit, die man vielleicht gar nicht vermeiden kann, 
können sie dazu dienen, den Horizont aufzuzeigen, in den der christli­
che Glaube hineinführt und in dem er sich dann mit Geschichte und 
Geschichtlichkeit und damit auch mit geschichtsphilosophischen Heraus­
forderungen auseinandersetzen kann.

Michael Quisinsky

306

https://doi.org/10.5771/9783748965695-303 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.1. Inkarnation – kosmisch: Erlöst Christus auch Aliens?

Die erste Frage betrifft die kosmische Reichweite dieser Fleischwerdung 
des Logos. Für die zweite Auflage des Lexikons für Theologie und Kirche 
verfasste Karl Rahner (1904-1984) mitten im Konzil 1964 den theologischen 
Teil des Artikels „Sternenbewohner“ (Rahner 1964/2002). Während der 
Münchener Astronom Karl Schütte (1898-1974) im naturwissenschaftlichen 
ersten Teil des Artikels die Auffassung vertrat, dass es sehr wahrscheinlich 
andere Planeten mit „Bedingungen für ein Leben, wie wir es uns vorstellen“ 
(ebd.: 1061) gibt, mahnte Rahner wenige Zeilen später zu „größter Zurück­
haltung“. Es „sollte die existenzielle Bedeutungslosigkeit der Frage unterstri­
chen werden, die es uns verbietet, darüber allzusehr zu theoretisieren“ 
(ebd.). In der Folge verbindet er seine Warnung vor einer „naiven Kosmo­
zentrik“ mit zwei Argumentationslinien. Die Lehre von den Engeln, so die 
erste Linie, „macht deutlich, daß die eine Heilsgeschichte der einen ganzen 
Schöpfung, auf die wohl nicht verzichtet werden kann, nicht notwendig 
nur von Menschen unserer Erde getragen zu sein braucht“. Die zweite 
Argumentationslinie mahnt an, die „Christozentrik der ganzen Schöpfung“ 
ernst zu nehmen. Anstelle mit der Vorstellung einer „natura pura“ das 
Gottesverhältnis von Sternenbewohnern zu denken, müsse vielmehr vom 
Gedanken eines „echten und ganzen Verhältnisses von Gott – Geist – 
Gnade“ her gedacht werden, „in dem die Gnade immer auch Gnade Christi 
ist“ (ebd., 1062).

Etwas vereinfacht gesagt versucht Rahner zu zeigen, dass sich die Frage 
nach Sternenbewohnern nicht stellt und wenn doch, dann müsse sie in 
die vom irdischen Jesus ausgehende Christologie integriert werden. Noch­
mals anders gesagt: Für Rahner besteht eine prinzipielle Bindung der 
Heilsgeschichte auch in ihrer kosmischen Dimension an das historische 
Christusereignis auf dem Planeten Erde. Das ist letztlich eine andere Form, 
die vom II. Vaticanum erneuerte Lehre auszusagen, der zufolge Christus 
„Alpha und Omega“ ist (GS 45). Näherhin handelt es sich um eine Aus­
weitung einer in der Tradition tief verwurzelten und insbesondere auch 
in der ostkirchlichen Theologie und Frömmigkeit tradierten kosmischen 
Christologie im Horizont der Erkenntnisse der Weltraumforschung. Im 
Hintergrund dürfte auch die Theologie von Pierre Teilhard de Chardin 
(1881-1955) stehen. Für unseren Zusammenhang kann als Zwischenergeb­
nis festgehalten werden: das Motiv des kosmischen Christus bietet dem 
christlichen Glauben die Möglichkeit, die gesamte Wirklichkeit zwischen 
Schöpfung und Vollendung christlich zu deuten. Mit der Ausweitung dieser 

Absurdität und Heilsgeschichte

307

https://doi.org/10.5771/9783748965695-303 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Möglichkeit auf ein dem menschlichen Vorstellungsvermögen entzogenes 
Universum geht allerdings auch die Ausweitung der Herausforderungen 
dieser Denkfigur einher. Eine Bindung des universal wirkenden Gottes an 
eine konkrete Geschichte auf einem kleinen Planeten stellt den christlichen 
Glauben hinein in den weitestmöglichen Vorstellungsraum menschlichen 
Bewusstseins. Wie auch immer man zu Rahners Perspektive steht: sie ver­
weist auf den Horizont, der jeder Rede von Heilsgeschichte eignet.

Die von Rahner aufgeworfene Frage hat noch eine weitere Ebene. Die­
se betrifft die Leistungsfähigkeit von theologischen Denkfiguren, die sich 
in der menschlichen Geschichte entwickelt haben. In seinem Buch Jesus, 
UFOs, Aliens referiert Armin Kreiner die Annahme von Theologen des 
17. und 18. Jahrhunderts, der zufolge die Schöpfungslehre die Existenz 
außerirdischer Intelligenz nahelege. Allerdings widerspreche ihr die Chris­
tologie, wenn die Inkarnation im Anschluss an Anselm von Canterbury als 
notwendige satisfaktorische Folge der menschlichen Sünde gedacht werde. 
Nur, wenn die Inkarnation nicht in diesem „irdischen“ Sachverhalt ihre 
Begründung fände, sondern eben in der Selbstmanifestation Gottes, könne 
angenommen werden, dass das, was in der Inkarnation zur Welt kommt, 
„irgendwie die gesamte Schöpfung durchziehen“ (Kreiner 2011: 180) und 
andere Formen der Selbstmanifestation denkbar machen würde. Anders 
gesagt stellt sich die Frage, ob man faktisch ein Weltbild beziehungsweise 
Schöpfungsverständnis unter bewusster oder unbewusster Annahme von 
Anselms christologischen Prämissen her konstruiert – oder ob nicht umge­
kehrt ein Weltbild, das ganz anders gelagert ist als das des Anselm, nicht 
dazu führen muss, auch die Reichweite seiner Schlussfolgerungen neu zu 
justieren. Von Anselm her bleibt zwar als Herausforderung, den Zusam­
menhang von menschlicher Sünde und göttlichem Erlösungshandeln zu 
denken. Aber wenn der Sündenfall nicht nur kein „historisches“ Ereignis 
war, sondern darüber hinaus „nur“ eine „irdische“ Realität ins Wort zu 
bringen versucht, so verweist die (Erden-)„Mensch“-Werdung des Logos 
über die anselmsche Fluchtlinie hinaus und diese hinterfragend auf das 
Ineinander von ökonomischer und immanenter Trinität. In jedem Fall 
fordert dieses Ineinander nicht nur Gottesbilder heraus, sondern auch 
Weltbilder, insofern es sowohl Gottes- wie auch Weltbilder für Menschen 
nur in menschlicher Perspektive gibt.

Michael Quisinsky

308

https://doi.org/10.5771/9783748965695-303 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.2. Inkarnation – überhaupt: Konnte nur der Logos Fleisch werden?

Die zweite Frage betrifft die Fleischwerdung des Logos, also der zweiten 
göttlichen Person. Eine trinitarische Denksportaufgabe folgt aus der seit 
Augustinus üblichen These, wonach jede der drei göttlichen Personen hät­
te Mensch werden können, „wenn es von Gott nur frei gewollt werde“ 
(Rahner 1975/2013: 520; s. dazu auch Arnold 1991 und Miggelbrink 1989: 
214). Thomas von Aquin bejahte die Frage (S.Th. III, q.3, a.5), ergänzte 
freilich das Argument, dass die Inkarnation des Logos „convenientissimus“ 
gewesen sei (S.Th. III, q.3, a. 8). M.a.W. bestand kein Anlass für eine an­
dere als die tatsächlich erfolgte Menschwerdung. Karl Rahner hingegen 
verneinte deren Möglichkeit, weil die Appropriationen der Personen nicht 
austauschbar seien und deshalb „[der Logos] allein [Mensch] werden kann“ 
(Rahner 1976/1999: 214).

Die Frage selbst wie die beiden Antworten verweisen auf einen Pro­
blemhorizont, der auch dann die Theologie herausfordert, wenn man die 
Augustinus zugeschriebene These für eine absurde Frage hält. Es geht letzt­
lich um das Ineinander von heilsökonomischer und immanenter Trinität. 
Das wiederum ist kein theologisches Glasperlenspiel, sondern eigentlich in 
komplizierter Sprache die einfache Frage, was Gott und die Welt miteinan­
der zu tun haben. Denn entweder ist der Gott „in sich“ auch der Gott, 
von dem wir glauben, dass er „unter uns“ ist und wirkt, oder dem Gott 
„in sich“ entspricht keine Gottesgegenwart in der Welt. Wenn aber ersteres 
zutrifft, dann stellt sich einerseits die Frage, ob und wie sich Gott in seiner 
Selbstoffenbarung an geschichtliche Ereignisse und deren Deutung bindet, 
die ja immer auch von der Kontingenz des „Es hätte auch anders kommen 
können“ geprägt sind. Andererseits scheint diese Bindung des „sym-pathi­
schen“ Gottes an seine Schöpfung und deren Leiden und spätestens die 
Überwindung der Leidensmacht Tod durch Kreuz und Auferstehung nicht 
zu denken sein ohne eine wie auch immer geartete Einwirkung auf Gott 
selbst: wenn Gott in der Geschichte wirkt, wirkt dann nicht auch die 
Geschichte auf ihn?

Die Diskussion um Rahners These, wonach die heilsökonomische Trini­
tät die immanente sei „und umgekehrt“ (Rahner 1975/2013: 550) handelt 
genau von dieser Frage. In den gesamten hier nur skizzierten Reflexionen 
und Diskussionen dürfte klar sein, dass jedwedes Denken des Zusammen­
hangs von Gott und Geschichte beziehungsweise von Heil und Geschichte 
den Menschen an seine Grenzen bringt. Möglicherweise kann der Mensch 
gerade dann der über diese Grenzen hinaus wirkenden göttlichen Wirklich­

Absurdität und Heilsgeschichte

309

https://doi.org/10.5771/9783748965695-303 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keit gewahr werden, wenn er diese Grenzen akzeptiert. Auch wenn man 
angesichts des kategorialen Unterschieds zwischen faktischer Geschichte 
und transzendentem Gott mit Otto Hermann Pesch (1931-2014) für eine 
„asketische“, „analoge“ und „negative“ Trinitätslehre plädiert (Pesch 2008: 
726-728) und Geschichtstheologien und -philosophien von daher auch 
theologisch skeptisch gegenüberstehen kann, so bleibt nicht weniger die 
Frage zu bedenken, ob und wie das Heil, also Gott selbst, mit dieser Ge­
schichte zu tun hat, und ob es von daher bei aller Fragwürdigkeit und auch 
Absurdität des Menschlichen nicht legitim und sogar notwendig ist, die 
Frage nach einer Heilsgeschichte zu stellen.

2.3. Inkarnation – verwandelnd: Was passiert mit dem Leib Christi im 
Körper?

Die dritte Frage betrifft die ganz individuelle Hineinnahme des Glauben­
den in das Paschamysterium durch die Mitfeier der Eucharistie und nä­
herhin des Empfangs des eucharistischen Brotes. In den eucharistischen 
Streitigkeiten des 9. Jahrhunderts wurden die Gefolgsleute des Berengar 
von Tours (gest. 1088) despektierlich „Sterkoranisten“ genannt. Ihnen wur­
de unterstellt, dass sie die Meinung vertreten, der sakramentale Leib des 
Herrn, der in der Kommunion empfangen wird, unterliege den natürli­
chen Vorgängen von Verdauung und Ausscheidung. Von hier auch der 
Name: „stercus“ bezeichnet im Lateinischen das Exkrement. Berengar frei­
lich nutzte dieses Argument Hans Jorissen (1924-2011) zufolge nur als 
„reductio ad absurdum gg. ein grob sinnlich-materialist. Verständnis der 
eucharist. Gegenwart.“ (Jorissen 2000: 990) In dem über eine lange Zeit 
verschollenen und erst im Konfessionalisierungszeitalter wiederentdeckten 
Matthäuskommentar des Origenes (185-253/54) wurde die Debatte unter 
neuen Vorzeichen von Pierre-Daniel Huet (1630-1721) aufgegriffen. Die In­
terpretation dieses Kommentars stand dabei im Zentrum einer zeitgenössi­
schen Auseinandersetzung über die Transsubstantiationslehre. In der etwas 
unübersichtlichen Diskussion geht es um das Verhältnis von Substanz und 
Akzidenz, Materie und Form.

Die Frage, was mit dem eucharistischen Leib Christi durch die Ver­
dauung in den Körpern derer, die zum sozialen Leib Christi gehören, 
geschieht, ist Peter Walter (1950-2019) zufolge

keineswegs so absurd, wie es auf den ersten Blick scheint. Das zentra­
le philosophische Problem der klassischen Transsubstantiationslehre be­

Michael Quisinsky

310

https://doi.org/10.5771/9783748965695-303 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


steht in der Frage, wie im Augenblick der Verwandlung der Brotsubstanz 
in die Substanz des Leibes Christi ein Weiterbestehen der Akzidentien 
des Brotes denkbar sein kann, da diese zumindest in einer logischen 
Sekunde keine Trägersubstanz haben, was nach aristotelischer Lehre 
unmöglich ist. Details können wir an dieser Stelle übergehen. (Walter 
2017: 240)

Als theologische Lösung wurde ein „nur im Glauben zu akzeptierendes 
Wunder“ (ebd.) ins Spiel gebracht. Damit sind zwei Pole aufgezeigt, zwi­
schen denen sich eine doppelte Frage auftut. Auf der einen Seite steht die 
Ablehnung eines grob materialistischen Verständnisses, das die gewandelte 
Hostie sozusagen in univokem Realismus mit dem Fleisch Christi identifi­
ziert. Auf der anderen Seite steht die philosophische Schwierigkeit und 
vielleicht sogar Unmöglichkeit, die materialen Konsequenzen der Trans­
substantiation anders als in Form eines symbolischen Realismus zu denken.

Damit geht es letztlich um Aussagen zum Verständnis dessen, was mit 
Wirklichkeit gemeint ist. Genauer gesagt stellt sich die Frage, was die inner­
geschichtlichen Folgen der eucharistischen „Wandlung“ sind: geht es um 
ein spirituelles Geschehen? Aber selbst wenn es „nur“ spirituell wäre, wie 
würde dies ggf. die Geschichte beeinflussen durch die entsprechend spiritu­
ell handelnden Christ:innen? Geht es um eine wie auch immer geartete 
Veränderung, Dynamisierung, Finalisierung der Kreatürlichkeit, insofern 
mit Brot und Wein ja nicht weniger als die Lebenswelt der Menschen zum 
Altar getragen wird?

3. Christlicher Glaube zwischen persönlicher Geschichte, Weltgeschichte und 
Heilsgeschichte

Die drei eben geschilderten Fragestellungen der Christologie, die vom Kos­
mologischen über das Grundsätzliche ins ganz Persönliche reichen, mögen 
nicht zuletzt für Außenstehende absurd erscheinen. Es sind in der Tat 
Fragen, mit denen man nicht in einen Dialog darüber einsteigen würde, ob 
das Christentum bei der Frage nach Möglichkeit oder Unmöglichkeit einer 
Geschichtsphilosophie etwas Klärendes oder gar Inspirierendes beitragen 
kann. Allerdings sind es Fragen, die zumindest für die innere Konsistenz 
des Anspruchs des christlichen Glaubens auch nicht einfach ad acta gelegt 
werden können, selbst wenn sie für die meisten Menschen auf den ersten 
Blick existenziell bedeutungslos sein dürften. Bei näherem Hinsehen sind 
sie dies allerdings nicht ohne Weiteres. Denn sie zeigen, dass christlich-

Absurdität und Heilsgeschichte

311

https://doi.org/10.5771/9783748965695-303 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


theologische Denkfiguren, die eine Antwort auf die Fragen versprechen, die 
das absurditätsgenerierende Faktum der Kontingenz geschichtlicher Ereig­
nisse auslöst, selbst keineswegs einer potenziellen Absurdität enthoben sind 
bzw. in eine solche führen kann.

Durchaus nicht existenziell bedeutungslos ist auch die Frage nach einer 
Geschichtsphilosophie. Denn sie läuft auf die Frage zu, ob es eine plausible 
Möglichkeit gibt, der Geschichte einen Sinn zu geben. Von der Antwort 
auf diese Frage hängt in der einen oder anderen Form die Gestaltung der 
eigenen Existenz wenigstens indirekt ab. Wenn der christliche Glaube ange­
sichts einer vermeintlichen oder tatsächlichen Absurdität der Geschichte 
eine tragfähige Haltung im Umgang mit dieser Sinnfrage sein soll, so 
muss er eine Perspektive aufzeigen. Das heißt, dass zu überlegen ist, wie 
der existenzielle Umgang des einzelnen Menschen mit seinem Dasein in 
Horizonte hineinverweist, die der christliche Glaube als universal ausweist. 
Um einer solchen christlichen Perspektive auf die Spur zu kommen, sollen 
die genannten konzentrischen Kreise in umgekehrter Reihenfolge befragt 
werden, gleichsam vom Kommunionempfang über die Reflexion des Inkar­
nationsdogmas hin zur Frage nach der Geschichtlichkeit Gottes.

3.1. Christus-Nachfolge der Gläubigen und Christus-Beziehung in der 
Geschichte. Oder: Was hat „das Ganze“ mit mir zu tun?

Wenn Christsein Christusnachfolge ist, wird damit zweierlei angezeigt. 
Zum einen scheint eine geschichtliche Dimension auf, insofern die „Nach-
Folge“ ganz wörtlich genommen einen historischen und übrigens auch 
kulturellen Abstand zum Leben Jesu markiert. Mitunter wird dieser, et­
wa in einer unterkomplexen Rede von Christusbeziehung, spirituell un­
terschätzt. In jedem Fall aber beinhaltet und erfordert Christsein eine 
Auseinandersetzung mit Geschichte und Geschichtlichkeit. Zum anderen 
hat Christusnachfolge eine sehr existenzielle und in gewisser Weise auch 
intime Dimension. Letzteres zeigt sich im eben thematisierten „leiblichen“ 
Kommunionempfang, aber auch in der geistigen Kommunion und in viel­
fältigen spirituellen Formen von Christusmystik, ob in traditioneller oder 
innovativer Gestalt.

Was zunächst die existenzielle beziehungsweise intime Verbindung des 
einzelnen Menschen mit Christus angeht, so kann exemplarisch ein 
Blick in das Werk des französischen Moraltheologen Xavier Thévenot 
(1938-2004) dabei helfen, für unseren Zusammenhang zentrale Aspekte 

Michael Quisinsky

312

https://doi.org/10.5771/9783748965695-303 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


herauszuarbeiten. Thévenot zufolge ist jeder Mensch mit drei Dimensionen 
seines Lebens konfrontiert, die ihn herausfordern. Erstens sind dies die 
Sünde und die Endlichkeit, zweitens die Erfahrung von Sinnlosigkeit und 
drittens das Leiden. Bei alldem besteht die „Reise des Seins“ (Thévenot 
1992: 22) darin, Zeit in Geschichte zu verwandeln. Hinsichtlich der zweiten 
Dimension, also der Erfahrung von Sinnlosigkeit, folgt daraus als beständi­
ge Aufgabe des Menschen, der erlebten Zeit einen Sinn zu verleihen als 
Widerstand gegen „das Absurde, das die Welt durchwirkt“ (l’absurde qui 
travaille le monde) (ebd.: 24). Christliches Leben ist dabei ein Sich-Aus­
richten an der Figur Christi als Gedächtnis der Passion und der Auferste­
hung – eine Feier „des Gedächtnisses des Absurden, das gegen das Absurde 
kämpft“ (le mémorial de l’Absurde qui lutte contre l’absurde) (ebd.: 25).

Thévenot dekliniert unter anderem in Auseinandersetzung mit der Psy­
choanalyse Jacques Lacans (1901-1981) das traditionelle Motiv der Sehn­
sucht nach Vereinigung mit Christus durch. Die Beziehung zu Christus 
könne aber nicht im Sinne einer Fusion gedacht werden, sondern be­
inhaltet zugleich eine je größere Unterschiedenheit zwischen Christ:in 
und Christus. Diese Unterschiedenheit erlaube es, die „wechselseitige Gast­
freundschaft“ (Fino 2022: 81) zwischen Gott und Mensch zu denken. 
In diesem Horizont erlaube es die Sinnsuche, einen bloßen Individualis­
mus zu übersteigen und sich in unterschiedliche Offenbarungsmedialitäten 
Christi in der Liturgie, in der Schrift, in der Kirche, in der Menschheit, 
im Kosmos einzuschreiben. Dies wiederum drängt zu konkreter Geschwis­
terlichkeit. In ihrer Präsentation der Christologie Thévenots schreibt dazu 
Catherine Fino:

Die Prüfung des Mangels, die sich in viele Facetten aufspaltet, wird nun 
in einer gemeinsamen Suche angenommen und wird zu einer Bresche, 
durch die sich der Lebensweg der Gläubigen für die Solidarität öffnet 
und sich allmählich auf die Dimension der Welt ausdehnt. Indem die 
universelle Dimension der trinitarischen Liebe verinnerlicht wird, wer­
den das persönliche und solidarische Handeln dann neu dimensioniert, 
‚trans-finalisiert‘, über die eigenen Fähigkeiten und Hoffnungen hinaus. 
(2022: 82)

Worauf es hier ankommt: wer in der Nach-Folge Jesu mit der Erfahrung 
von Absurdität konfrontiert wird und sich inmitten dieser Erfahrung vom 
Geist Jesu leiten lässt, dem begegnet einerseits in jedem Nächsten die 
Welt und der verhält sich in jeder Begegnung zur Welt als Ganzer. Die 
dabei aufscheinende, implizit oder explizit vorausgesetzte Hoffnung auf 

Absurdität und Heilsgeschichte

313

https://doi.org/10.5771/9783748965695-303 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sinn erweist sich als „Trans-Finalisation“ (vgl. ebd.: 82-87). Mit anderen 
Worten hat der Gang der Geschichte, an der der und die Einzelne in, wenn 
auch unscheinbarer und global gesehen geradezu vernachlässigbarer Weise, 
teilhat, ein Ziel, das bereits hier und jetzt das Handeln derer prägt, die 
Christus nachfolgen. Anders gesagt: Jedes christliche Leben und Denken 
erfolgt in einem Horizont, von dem geglaubt wird, dass die Absurdität 
nicht das letzte Wort hat. Diese wenn man so will kosmische Christolo­
gie entfaltet Thévenot nicht in systematischer Weise, sondern dekliniert 
sie in vielfältiger Weise moraltheologisch – und damit sehr existenziell – 
durch. Seine Formel „durch ihn [Christus], für ihn und in ihm“ (Thévenot 
2000: 93) ist aber gerade als nur konkret mögliche Weise des Lebens und 
Denkens Ausweis des Anspruchs des christlichen Glaubens, dass noch der 
intimste Aspekt des menschlichen Lebens dieses übersteigt („Transgression“ 
[vgl. Fino 2022: 82-87]) in den Horizont jener universalen „Transfiguration“ 
hinein, gegen die die Macht des Absurden letztlich nichts ausrichten kann. 
Damit ist in seinem Denken vom ganz „Intimen“ der Christus-Nachfolge 
her die Frage aufgeworfen nach dem „Kosmischen“ von Schöpfung, Erlö­
sung und Inkarnation. Anders gesagt: wenn sich das Christsein nicht mit 
einer möglichen Absurdität der Geschichte abfindet, sondern auf diese mit 
einer Praxis der Sinngebung der Lebensgeschichte und damit aber auch 
dem „Ge-Schichte“ des menschlichen Zusammenlebens antwortet, stellt 
sich auch in der Theorie die Frage nach dem Sinn von Geschichte und 
damit theologisch gesprochen die Frage nach Heilsgeschichte.

3.2. Gottesgegenwart und Geschichtsverlauf. Oder: wenn Gott mit der Welt 
zu tun hat, was hat dann die Welt mit Gott zu tun?

Die weiter oben präsentierte Diskussion um die Verdauung des Leibes 
Christi beinhaltet eine zentrale Frage für das Verständnis von Geschichte 
und Heilsgeschichte. Was bedeutet es für die Geschöpflichkeit der Welt, 
wenn Gott in deren Materie wirksam ist? Was bedeutet es überdies, wenn 
der christliche Glaube davon ausgeht, dass dies nicht nur in der „Fleisch­
werdung“ des Sohnes der Fall war, sondern auch in der „Wandlung“ der 
irdischen Materie Brot und Wein in seinen „Leib“? Und was bedeutet es 
überdies, wenn dann auch die Christ:innen, die diesen Leib empfangen, 
selbst zum Leib Christi werden?

Wie bereits in den Auseinandersetzungen des Berengar von Tours ver­
bieten sich einerseits grob materialistische Verhältnisbestimmungen. Ande­

Michael Quisinsky

314

https://doi.org/10.5771/9783748965695-303 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rerseits bringt auch das Gegenstück einer materialen Folgelosigkeit Schwie­
rigkeiten mit sich. Im ersten Fall würde eine aus heutiger Sicht magische 
Zuordnung von göttlicher und menschlicher Sphäre leitend werden. Im 
zweiten Fall würde jenseits eines extrinsezistischen Wunderglaubens keine 
Möglichkeit bestehen, Gottes Wirken in der Schöpfung zu denken.

Nun ist zu Recht immer wieder darauf verwiesen worden, dass „Inkar­
nation“ nicht nur ein irgendwie wundersames Ereignis sein kann, son­
dern aufgrund des ihr eigenen Anspruchs die Wirklichkeit insgesamt affi­
ziert. Von Marie-Dominique Chenus (1895-1990) „Gesetz der Inkarnation“ 
(1964: 18) bis zu Gregor Maria Hoffs Charakterisierung von Chalkedon 
als „Grammatik des Glaubens“ (2004) gibt es verschiedenste theologische 
Ansätze, die Inkarnation als Strukturprinzip der Wirklichkeit und des 
Erkennens zu fassen (vgl. z. B. Quisinsky 2016). Am Beispiel des Kom­
munionempfangs wäre analog zu fragen, inwiefern auch im Leben der 
Christ:innen in seiner körperlich-geistigen beziehungsweise leib-seelischen 
Konkretheit göttliche und menschliche Dimensionen zusammenwirken. 
Für die Kirche insgesamt jedenfalls postuliert in diesem Sinn LG 8, dass sie 
eine „realitas complexa“ ist, die aus Göttlichem und Menschlichem zusam­
mengesetzt ist. Lohnenswert wäre es, der Frage nach der Reichweite dieser 
Formulierung nachzugehen. So wäre etwa zu prüfen, inwiefern die Rede 
von der Wirklichkeit insgesamt als einer „realitas complexa“ denkbar ist, 
und dies unbeschadet der Freisetzung der Schöpfung durch den Schöpfer 
und unbeschadet der Autonomie der irdischen Wirklichkeiten. Denkfigu­
ren jedenfalls, die etwa die Schöpfung als Ganze sakramental deuten, gehen 
in diese Richtung (Predel 2015: 99ff.).

Eine inkarnatorische Denkfigur ist allerdings ihrerseits noch einmal tri­
nitarisch rück- und einzubinden. Um auch hier noch einmal von der Frage 
der Verdauung des Leibes Christi auszugehen: in diesem Zusammenhang 
wurde mit der Unterscheidung zwischen geistlich und materiell operiert. 
Dies verweist jenseits der Sachfrage auf ein zentrales Motiv christlichen 
Lebens und Denkens. Wenn von „geistlich“ die Rede ist, stellt sich die Frage 
nach dem Wirken des Heiligen Geistes. Sosehr christliches Leben und Den­
ken auf dieses Wirken vertraut, so schwer ist es, dieses zu materialisieren. 
Wo der Geist Gottes „Herzen, Mund und Hände“ (Gotteslob 405) der 
Menschen bewegt, wirkt er aber auch auf die Wirklichkeit ein.

Letztlich führt die „Präsenz“ Christi ebenso wie die „dynamis“ des Heili­
gen Geistes in Gottes Schöpfung zur Frage, wie sich die Geschichte der 
Menschen zu Gottes Sein verhält. Karl Rahner hat dazu mit seiner berühm­
ten These, wonach die immanente Trinität die heilsökonomische Trinität 

Absurdität und Heilsgeschichte

315

https://doi.org/10.5771/9783748965695-303 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist „und umgekehrt“ eine bleibende Aufgabe benannt: wie auch immer 
man im Einzelnen die mit dieser These benannten Herausforderungen 
aufgreift und in welcher Akzentuierung auch immer man einzelne damit 
verbundene Fragen zu beantworten sucht, es bleibt die grundlegende Frage, 
wie ein Gott, der sich in der Geschichte der Menschen offenbart und sich 
damit an diese bindet, ein Gott, der in der Geschichte gegenwärtig ist und 
sie damit zugleich transzendiert, vom Verlauf dieser Geschichte affiziert ist.

Damit kommen wir zu einem dritten Fragenkreis, nämlich dem nach 
der kosmischen Reichweite eines Eintritts Gottes in die Geschichte der 
Menschheit auf dem Planeten Erde.

3.3. Rekapitulation und Relation. Oder: muss Gott mich erlösen?

Die Geschichte des jüdischen und dann des christlichen Glaubens spielte 
sich zum größten Teil zu einer Zeit ab, in der ein aus heutiger Sicht 
überholtes Weltbild galt. Die biblischen Vorstellungen von Geschichte und 
Heilsgeschichte tragen deutliche Spuren davon und erschweren heutigen 
Zeitgenoss:innen nicht selten den Zugang zum Glauben, setzt doch schon 
ein Verständnis der Schöpfungsberichte im Buch Genesis ein Minimum 
an Bibelhermeneutik voraus, das bei zurückgehender religiöser Sozialisati­
on immer weniger vermittelt werden kann. Der Vorwurf von naturwissen­
schaftlich denkenden Menschen an die Bibel, unrealistisch zu sein auf der 
einen Seite und das angestrengte (in Freizeitparks wie dem Ark Encounter 
in Kentucky auch betont spaßorientierte) Bemühen evangelikaler Kreise, 
die naturwissenschaftliche Stimmigkeit der Bibel zu beweisen, sind zwei 
sich verstärkende Phänomene, zwischen denen eine theologisch verantwor­
tete christliche Zeitgenossenschaft es nicht leicht hat. Ist es in diesem Sinn 
für die Theologie eine Binse, dass biblische Aussagen über das Universum 
einer Auslegung bedürfen, so hält die Geschichte der Theologie durchaus 
Anknüpfungspunkte für verantwortbare Auslegungen bereit. Diese können 
auch dann weiterführen, wenn sich das Weltbild, das zur Zeit ihrer Heraus­
bildung herrschte, längst völlig gewandelt hat.

Ein solches Motiv ist die sog. Rekapitulationstheorie, abgeleitet vom 
lateinischen „recapitulatio“ beziehungsweise dem griechischen „anakepha­
laiosis“. Damit wird im Ausgang von Eph 1,22 die „erneute Zusammenfas­
sung u. Ausrichtung des Alls unter dem einen Haupt Jesus Christus“ eine 
„geschichtstheol. Gesamtsicht“ (Greshake 1999: 1024) bezeichnet, die auf 
Irenäus von Lyon zurückgeht. Vereinfacht gesagt bringt sie den Glauben 

Michael Quisinsky

316

https://doi.org/10.5771/9783748965695-303 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zum Ausdruck, dass die Schöpfung mit ihrem Potential, das bereits jetzt 
den Horizont der Lebensfülle wirksam eröffnet, in Jesus Christus ganz in 
diese Lebensfülle eingeht und von ihr verwandelnd vollendet wird. Im II. 
Vaticanum fand dieses Motiv einen, allerdings bislang wenig beachteten, 
lehramtlichen Ausdruck in GS 38. Im vorliegenden Zusammenhang kann 
weder die konzilshermeneutische Frage nach Genese und Auslegung dieses 
Abschnittes aufgearbeitet werden, noch können die systematisch-theologi­
schen Fragen diskutiert werden, die sich an eine solche Zusammenfassung 
des Alls in soteriologischer Hinsicht ergeben. Zu nennen sind hier etwa 
das Verhältnis von Freiheit und Sünde, Barmherzigkeit und Gerechtigkeit, 
Gewissen und Gericht, aber auch die Fragen nach Leid insbesondere auch 
von unschuldigen Opfern. Wohl aber kann die „Rekapitulation“ als eine 
Denkfigur ins Spiel gebracht werden, die den Horizont aufmacht, innerhalb 
dessen diese Fragen reflektiert werden können.

4. Heilsgeschichte als Geschichte jenseits der Absurdität

Die hier nur großflächig skizzierten Überlegungen und exemplarischen 
Assoziationen können nicht den Anspruch erheben, einzulösen, was eine 
„Geschichtsphilosophie“ im Sinne von Pocock leisten soll. Sie können auch 
nicht dessen Skepsis gegenüber jedweder Geschichtsphilosophie entkräf­
ten. Möglicherweise aber können sie eine Grundüberzeugung plausibilisie­
ren, die letztlich aus der christlichen Botschaft folgt. Wenn Gott das Heil 
eines jeden Menschen und das Heil aller Menschen will, so sind einerseits 
die existenzielle Dimension (s. Thévenot) und die universale Dimension (s. 
Rekapitulation) zusammenzudenken. Keine der beiden Dimensionen kann 
auf Kosten der jeweils anderen gedacht werden. Weder kann also ein Ge­
schichtsverlauf theologisiert werden, in dem das Schicksal Einzelner keine 
Rolle spielt oder gar einem höheren Ziel geopfert wird. Noch kann einem 
Heilsindividualismus das Wort geredet werden, der letztlich die Herauslö­
sung einiger „happy few“ aus den Zusammenhängen der Geschichte bedeu­
ten würde. Die christliche Botschaft lautet vielmehr: die kleinen Geschich­
ten der Menschen werden von Gott und vor Gott große Geschichten, denn 
in ihnen will Gott selbst gegenwärtig sein und das Leben auf seine Fülle 
hin öffnen. Gott gibt den Menschen im „Diesseits“ seiner Schöpfung eine 
unhintergehbare Würde als geliebte Geschöpfe und er gibt ihnen im „Jen­
seits“ der Schöpfung Anteil an seiner lebensschaffenden und -vollendenden 
Göttlichkeit. Dies ist mit dem Wort „Heil“ bezeichnet. „Heilsgeschichte“ 

Absurdität und Heilsgeschichte

317

https://doi.org/10.5771/9783748965695-303 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist in diesem Sinn eine „große Erzählung“, die die unzähligen „kleinen 
Erzählungen“ groß macht (dazu Quisinsky 2024).

Eine solche „Geschichtstheologie“ philosophisch einzuholen, stößt aus 
vielerlei Gründen an die Grenzen der menschlichen Möglichkeiten. Dies 
schon allein deshalb, weil sie in ihrer Komplexität und Vielstimmigkeit 
menschlich weder zu überblicken ist noch denkerisch eingeholt werden 
kann. Erst recht kann kein Mensch ihr gerecht werden. Zugleich aber 
fordert eine solche „Geschichtstheologie“ philosophisch heraus. Denn sie 
postuliert, dass ein Sinn der Geschichte zwar außerhalb der Geschichte 
liegt, aber bereits in der Geschichte Menschen aus der Vereinzelung heraus­
ruft in eine je größere Sinnhaftigkeit hinein, die der christliche Glaube 
„Heil“ nennt. Die Enzyklika Fides et ratio (Nr. 10, 11, 23 u. ö.) schreibt 
das Verhältnis von Glaube und Vernunft ausdrücklich in einen Horizont 
des Zueinanders von Heil und Geschichte ein, den es zugleich erhellt und 
postuliert damit eine „heilsame“ Herausforderung der Philosophie durch 
die Theologie, die allerdings von der umgekehrten Herausforderung der 
Theologie durch die Philosophie sekundiert sein muss.

Abschließend wären vor diesem Hintergrund zwei Wegmarkierungen 
und eine Richtungsanzeige zu benennen. Die erste Wegmarkierung wäre 
der Verzicht auf eine bestimmte Form christlicher Geschichtsphilosophie, 
die glaubt, eines Sinnes der Geschichte habhaft werden zu können. Theori­
en wie diejenigen des Augustinus (354-430) oder des Joachim von Fiore 
(1130-1202) etwa mögen tiefe Einsichten zum Ausdruck bringen. Insofern 
sie aber vom Heil und damit von Gott selbst handeln, von dem sich Men­
schen kein Bild machen sollen, müssen sie sich im Sinne dieses Bilderver­
bots in Demut üben und eine via negativa beschreiten. Die zweite Wegmar­
kierung wäre der Verzicht darauf, eine christliche Sicht der Geschichte im 
Stil einer „Gegen-Geschichte“ oder „Gegen-Erzählung“ zu konzipieren. Wo 
etwa versucht wird, dem Eindruck der Absurdität etwas entgegenzusetzen, 
ist noch die Entgegensetzung von dem affiziert, dem etwas entgegengesetzt 
werden soll. Das Christliche muss aber letztlich aus sich heraus überzeu­
gen.

In diesem Sinn ist mit der eben genannten via negativa zugleich eine 
via affirmativa zu beschreiten. Damit kommt als Richtungsanzeige eine spe­
zifische Form christlicher Wirklichkeitsdeutung zur Geltung. Sie verbindet 
via negativa und via affirmativa in einer spezifischen Weise, indem sie von 
Paradoxien ausgeht. Der unendliche und weltjenseitige Gott wird endlicher 
und weltdiesseitiger Mensch und weist damit „göttliche“ Möglichkeiten des 
Menschseins aus. In die Nachfolge dieser Perspektiveneröffnungen hinein 

Michael Quisinsky

318

https://doi.org/10.5771/9783748965695-303 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ruft Jesus von Nazareth. Im Tod als größtmöglicher Negation des Lebens 
erweist sich die größtmögliche Bejahung des Lebens in der Auferstehung. 
In diese Bejahung hinein ruft der auferstandene Christus. In der Diffusität 
der Lebensmächte erscheint das Heil als eine Perspektive, die inspiriert und 
Möglichkeiten eröffnet. Für diese Sicht stärkt der Heilige Geist.

Das kann man nicht beweisen, aber man muss es auch nicht einfach im 
Sinne eines Wunders glauben. Vielmehr fordern diese Glaubensparadoxe 
Leben und Denken postulatorisch und praktisch heraus: hier wird nicht 
das eine zugunsten des anderen aufgelöst, sondern in eine Beziehung über­
bietender Anerkennung gebracht. Die Menschwerdung macht Gott und 
Mensch menschlich, indem sie den Menschen über sich hinaus weist in 
das Andere seiner Geschöpflichkeit. Die Erlösung macht Mensch und Gott 
ähnlich, indem Gott liebend und erfüllend über sich hinaus weist auf das 
Andere seiner selbst in der Schöpfung.

Heilsgeschichte zu denken – und mehr noch sie im Wissen um die 
eigene Verdanktheit „trotz allem“ zu leben – könnte von daher ein kon­
struktiver Weg sein, mit Absurdität umzugehen, ohne deren Radikalität 
auszublenden, aber gerade von ihr her radikal auf den Grund des christli­
chen Glaubens verwiesen zu werden, der Nächstenliebe und Gottvertrauen 
begründet.

Literaturverzeichnis

Arnold, Johannes: Begriff und heilsökonomische Bedeutung der göttlichen Sendungen 
in Augustinusʼ De Trinitate, in: Recherches Augustiniennes 25 (1991), 3-69.

Chenu, Marie-Dominique: L’unité de la foi : Réalisme et formalisme [1937], in: ders.: 
La parole de Dieu, Band 1: La foi dans l’intelligence (= Cogitatio fidei 10). Paris 1964, 
13-20.

Dawkins, Richard: Der Gotteswahn. 8. Auflage, Berlin 2007.
Deutsches Historisches Museum: Roads not Taken. Oder: Es hätte auch anders kom­

men können [www.dhm.de/ausstellungen/roads-not-taken-oder-es-haette-auch-and
ers-kommen-koennen] (Letzter Zugriff: 18.2.2025).

Fino, Catherine: La christologie de Xavier Thévenot : Une pédagogie de la configura­
tion au Christ, in: Revue d’éthique et de théologie morale 314 (2022), 75-87.

Greshake, Gisbert: [Art.] Rekapitulationstheorie, in: LThK. Band 8. 3. Auflage, Freiburg 
im Breisgau usw. 1999, 1024.

Hoff, Gregor Maria: Wer ist Christus? Das Symbolon von Chalkedon als Grammatik 
des Glaubens, in: SaThZ 8 (2004), 17-29.

Jorissen, Hans: [Art.] Sterkoranisten, in: LThK. Band 9. 3. Auflage, Freiburg im Breis­
gau usw. 1999, 990.

Absurdität und Heilsgeschichte

319

https://doi.org/10.5771/9783748965695-303 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.dhm.de/ausstellungen/roads-not-taken-oder-es-haette-auch-anders-kommen-koennen
https://doi.org/10.5771/9783748965695-303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.dhm.de/ausstellungen/roads-not-taken-oder-es-haette-auch-anders-kommen-koennen


Kreiner, Armin: Jesus, UFOs, Aliens: Außerirdische Intelligenz als Herausforderung für 
den christlichen Glauben. Freiburg im Breisgau 2011.

Miggelbrink, Ralf: Ekstatische Gottesliebe im tätigen Weltbezug: Der Beitrag Karl 
Rahners zur zeitgenössischen Gotteslehre. Altenberge 1989.

Pesch, Otto Hermann: Katholische Dogmatik aus ökumenischer Erfahrung, Band 1: 
Die Geschichte der Menschen mit Gott, Band 1/1. Ostfildern 2008.

Pocock, John G. A.: Barbarism and Religion. Band 2: Narratives of Civil Government. 
Cambridge 1999.

Predel, Gregor: Schöpfungslehre (= Gegenwärtig Glauben Denken 4). Paderborn 2015.
Quisinsky, Michael: Inkarnation. Jesus Christus – Ermöglichung und Herausforderung 

christlichen Lebens und Denkens, in: ders.: Katholizität der Inkarnation – Catholi­
cité de l’Incarnation: Christliches Leben und Denken zwischen Universalität und 
Konkretion „nach“ dem II. Vaticanum – Vie et pensée chrétiennes (d‘)après Vatican 
II (Studia Oecumenica Friburgensia 68). Münster 2016, 189-236.

Quisinsky, Michael: Die Inkarnation – „nur ein Faktum“!? Christlicher Realismus 
jenseits des Faktischen und Postfaktischen, in: Karlheinz Ruhstorfer (Hg.): Zwischen 
Progression und Regression: Streit um den Weg der katholischen Kirche, Freiburg 
im Breisgau 2019, 184-205.

Quisinsky, Michael: Universale Heilsgeschichte in und aus konkreten Heilsgeschich­
ten. Leben und Denken differenzierter Einheit zwischen personaler Würde und 
relationaler Ontologie, in: Katharina Karl, Martin Kirschner, Joost von Loon (Hg.): 
Performing Christianites: Differenzfähigkeit des Christlichen in planetarem Kontext 
(= Transformation transdisziplinär 4). Baden-Baden 2024, 339-358.

Rahner, Karl: Sternenbewohner, in: LThK. Band 9. 2. Auflage (= Karl Rahner: Sämtli­
che Werke 17/1). Freiburg im Breisgau 2002, 414.

Rahner, Karl: Der dreifaltige Gott als transzendenter Urgrund der Heilsgeschichte 
(1975), in: Karl Rahner Sämtliche Werke 22/1b. Freiburg im Breisgau 2013, 513-628.

Rahner, Karl: Grundkurs des Glaubens: Studien zum Begriff des Christentums (1976) 
(= Karl Rahner Sämtliche Werke 26). Freiburg im Breisgau 1999.

Schiel, Juliane: Was wäre gewesen, wenn...? Vom Nutzen kontrafaktischer Geschichts­
schreibung, in: Viator Multilingual 41 (2010), 211-231.

Striet, Magnus: Alte Formeln – lebendiger Glaube: Das Glaubensbekenntnis ausgelegt 
für die Gegenwart. Freiburg im Breisgau 2024.

Thévenot, Xavier: À propos de la spécificité de la morale chrétienne, in: ders.: Compter 
sur Dieu: Études de théologie morale. Paris 1992, 15-34.

Thévenot, Xavier: Penser la morale à partir de la Trinité : L’éthique catholique dans le 
concert des morales contemporaines, in: ders. : Les ailes et le souffle. Éthique et vie 
spirituelle, Paris 2000.

Vogt, Peter: Der Machiavelli-Moment, in: Süddeutsche Zeitung vom 18.12.2023, 11.
Walter, Peter: Eucharistie und Verdauung: Keinesfalls blasphemische Überlegungen 

zur Transsubstantiationslehre, in: Alfons Fürst (Hg.): Origenes in Frankreich: Die 
Origeniana Pierre-Daniel Huets. Münster 2017, 239-256.

Michael Quisinsky

320

https://doi.org/10.5771/9783748965695-303 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

