
2 Flussers Kulturkritik

Man kann die Kulturgeschichte auch verkürzt erzäh-

len. Zuerst hat der Mensch in der ihn angehenden

Welt gehandelt, dann hat er geschaut, um zu handeln,

dann hat er gefingert und hingehört, um zu sehen und

dann handeln zu können, und gegenwärtig tastet er

ab, um überhaupt etwas befingern und hören zu kön-

nen, um es dann nachher vielleicht anschauen und

behandeln zu können.

FLUSSER/1995D, 19

Der Kulturkritiker und Kommunikationstheoretiker Vilém Flusser (1929-1991) dia-
gnostiziert in den siebziger und achtziger Jahren, in denen er durch zahlreiche Essays
und Vorträge im Rahmen der Diskussion zu den »Neuen Technologien« (Ars Electro-
nica 1989) in Europa bekannt wurde, einen umfassenden gesellschaftlichen Wandel.
Für ihn befindet sich die gegenwärtige Kultur in einer Übergangsphase zwischen der
bisherigen »Welt der Texte« und der anbrechenden »Welt der Computer« (Flusser
1995d, 12). Computer verweisen in diesem Zusammenhang auf eine neue Daseins-
form: »Beim Druck auf die Computertaste kommt eine neue Einstellung zur Welt,
eine neue Daseinsform zum Ausdruck.« (Flusser 1995d, 23). Diesen Wandel unserer
Daseinsform, der Art und Weise, wie wir zur Welt »eingestellt« sind, denkt Flusser
geschichtlich und verortet seine Gegenwart, und damit seine Sprechposition, an der
Schwelle zu einer neuen Epoche der Menschheitsgeschichte. Einzug und Verbrei-
tung der Computer markieren, neben anderen Dingen, den Wandel unserer Kultur.
Diesen Wandel arbeitet er sowohl historisierend als auch spekulierend und progno-
stizierend heraus. Dabei legt er seine Diagnose im Großmaßstab an: Die Kultur als
Ganzes stelle sich um. Flussers Computerbetrachtungen fügen sich demzufolge in
solch eine indirekte Perspektive, wie sie in der Einleitung skizziert wurde, die aus
ihren Überlegungen zum Computer vornehmlich den Wandel von Kultur und Men-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39 - am 14.02.2026, 14:33:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


40 | Das Ding namens Computer

schenbild demonstrieren und plausibilisieren wollen. Innerhalb dieses theoretischen
Gerüsts kommt Computern eine ausgewiesene Position zu, welche sie sich allerdings
mit anderen Dingen wie Fotoapparaten, Fernsehern, Verwaltungsapparaten und dem
Kommunikationscode, den Flusser den Code der »Technobilder« (Flusser 1995d, 23)
nennt,11 teilen. Der Schlüssel zu Flussers Computerkonzept ist daher einerseits die
Position der Computer, welche sie im Rahmen seiner Diagnose einnehmen und ande-
rerseits das, was sich inhaltlich aus Flussers Analyse zu Computern festhalten lässt.
Da Flusser die Frage nach dem Sosein von Computern nicht stellt, finden sich keine
direkten Antworten hierzu, sondern müssen herausgearbeitet werden.

2.1 DIAGNOSE EINES HISTORISCHEN WANDELS

Anstelle einer Computertheorie entwirft Flusser in seiner Kulturkritik, typisch für den
Diskurs des Digitalen, ein Panorama eines historischen Wandels, in dem Computer
eine prominente Rolle spielen.

2.1.1 Computer in Flussers Schriften

Computer sind in Flussers Texten präsent, ohne sie zu strukturieren. Da er Computer
weder systematisch betrachtet noch in ihnen seinen primären Untersuchungsgegen-
stand findet, verstreuen sich Wort und Sache »Computer« wie willkürlich in Flussers
Texten. Der Ausdruck »Computer« schmückt nur wenige Titel seiner Essays (Flus-
ser 1995c, 1998a). Freilich spricht er nicht nur von Computern, wenn er »Computer«
sagt, sondern referiert mit einer Vielzahl von Motiven, wie »Komputieren«, »Streuen
und Raffen«, »Digitaler Schein«, »Kalkulieren«, »Abstrahieren«, »Projizieren«, um
nur einige zu nennen, auf das Ding namens Computer. Diese inhaltlich motivierte
Ausdrucksvielfalt weist darauf hin, dass Computer seinerzeit keineswegs so selbst-
verständlich im Alltag sichtbar waren wie heute. Zwar hatten sich erste interaktiv
bedienbare PCs in den achtziger Jahren auf dem Markt etabliert, einen rasanten An-
stieg erhielten die Verkaufszahlen allerdings erst mit der Verbreitung des Internets
ab den neunziger Jahren (Friedewald 2007; Siegert 2008), somit nach Flussers Tod.

11 | Gemeint sind in erster Linie technische Bilder im engeren Sinne, wie Fotografien,

Plakate, Fernsehbilder, Film, Computerbilder u. ä. Im weiteren Sinne bezeichnet der Code der

Technobilder jedoch eine Kodifizierungsform, in der nach Flusser alle Dinge der sogenannten

Nachgeschichte verschlüsselt (kodifiziert) sind.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39 - am 14.02.2026, 14:33:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


2 Flussers Kulturkritik | 41

Dank dieses Umstandes gilt Flusser im Mediendiskurs als einer der Vordenker, als
einer »der Ersten, die spürten, dass sich mit der Wende zur Digitalisierung eine fun-
damentale Zäsur im Kulturellen anbahnen würde« (Mersch 2006, 136). Flusser wird
somit rückblickend an den Anfang des Diskurses des Digitalen gestellt.

Da Flussers Hauptinteresse einer Auslegung des behaupteten Wandels gilt und
Computer in erster Linie als Beleg dieser Behauptung fungieren, sind Computer zu-
mindest in indirekter Form überall dort thematisch oder mitgedacht, wo Flusser die-
sen Wandel beschreibt. Es gibt somit keine spezifische Auswahl seiner Schriften zum
Thema Computer. Im Zweifel finden sich dort relevante Aussagen, wo explizit gar
nicht von Computer die Rede ist. So spricht Flusser in dem Vortragstext »Gedächt-
nisse« etwa über eine neue Form der Speicherung und Weitergabe von Informationen,
den »elektronischen Gedächtnissen« oder »elektronischen Gehirnen« (Flusser 1989b)
und referiert damit auf die funktional gedachte Analogie zwischen menschlichem Ge-
hirn und Computer. In dieser Analogie werden Computer mittels einem »metaphori-
sche[n] Hin und Her zwischen Zentralnervensystem und Computer« (Flusser 1998a,
212) bestimmt. Diese wechselseitige Metaphorik ist deswegen für Flusser interessant,
weil er in dem Gebrauch dieser Metaphorik eine neue Deutung unserer Wirklichkeit
sieht. Sein Interesse gilt nicht einer Kritik dieser Metaphorik, sondern den Folgen die-
ser Einschätzung. Seine Frage lautet: Wenn wir in einer Welt leben, in denen wir uns
unsere Gehirne mittels Computer (Computermodellen) und unsere Computer mittels
Gehirnen (Modellen vom Gehirn) erklären, bzw. beides anders und möglicherweise
besser verstehen als zuvor, in was für einer Welt leben wir dann? Wie verstehen wir
unter diesen Vorzeichen unsere Welt und uns selbst?

Wie meine kritische Neulektüre im Folgendem zeigt, lassen sich alle Überlegun-
gen Flussers konsequent als Versuch einer Vermessung dieser, wie er annimmt, als be-
reits faktisch geltenden neuen Deutungsform verstehen. Er lotet diese Deutung durch
einen Kontrastziehung zwischen der Welt der Texte und der Welt der Computer aus.
Flussers Überlegungen setzten somit die Wirklichkeit eines historischen Wandels so-
wie die Tatsache, dass dieser historische Wandel als Übergang von der Welt der Texte
in die Welt der Computer begriffen werden muss, voraus:

»Das historische kausale Denken ist einem kalkulatorischen statistischen gewichen. Das elitäre

Denken hat sich von der diskursiven Struktur unserer Sprache emanzipiert, und es erkennt,

erlebt und wertet die Welt und sich selbst nicht mehr als Prozesse, sondern als Komputationen,

etwa als Ausbuchtungen von Relationsfeldern.« (Flusser 2005a, 53)

Flusser antwortet auf seine an sich selbst gerichtete Frage (ein häufiges Stilmittel
seiner Essays) nach dem kulturellen Wandel angesichts des Einbruchs der Compu-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39 - am 14.02.2026, 14:33:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


42 | Das Ding namens Computer

ter folglich mit einem Vergleich zwischen der vorherigen Welt der Texte und der
kommenden Welt der Computer, d.h. der Welt des historischen kausalen Denkens
und der des kalkulatorischen statistischen Denkens. In der Auslegung dieses Über-
gangs variiert Flusser unaufhörlich seine Terminologie. Den Stimmen, die das En-
de der Geschichte verkünden (Niethammer 1989), folgend formuliert Flusser seine
Zeitdiagnose als Übergang aus der »Geschichte« in die »Nachgeschichte« (Flusser
1990e). Häufig spricht er ebenso vom »Ende« oder der »Krise der Linearität« (Flus-
ser 1992b) und dem Übergang ins »Universum der Technobilder« (Flusser 1990d).
Um auf die beiden Pole der Flusser’schen Diagnose zu referieren, lege ich mich
terminologisch auf »Geschichte« und »Nachgeschichte« fest. Flusser befindet sich
beim Beschreiben dieses historischen Wandels in der misslichen Lage, Geschichte
und Nachgeschichte nicht aus einer historischer Distanz heraus vergleichen zu kön-
nen, sondern mittendrin, in der Phase der Umstellung unserer Einstellung zur Welt zu
stehen. Das bedeutet, er kann die Welt der Nachgeschichte nur als Abweichung von
der Welt der Geschichte beschreiben. Seine Nachgeschichte (Computerwelt) ist daher
prospektiv-hypothetisch. Er widmet sich der Aufgabe, aus den Beobachtungen sei-
ner Gegenwart, die er als Symptome einer Abweichung von der Geschichte begreift,
ein neues Menschen- und Weltbild aufzustellen, das der kommenden Nachgeschichte
gerecht wird. »Eine neue Anthropologie muß ausgearbeitet werden« (Flusser 1989b,
52). Flussers Texte stehen daher, noch bevor sie eine Medientheorie entwerfen, in der
Absicht, eine Anthropologie des Menschen der Nachgeschichte oder, überspitzt for-
muliert, eine Computeranthropologie auszuarbeiten. Die Bedeutung der Computer
liegt für Flusser zunächst foglich darin, augenfälliges Symptom einer Abweichung
zur Epoche der Geschichte zu sein: Sie sind so markant, dass sie zum Chiffre je-
ner neuen Einstellung zur Welt werden. Computer stehen für ihn aus diesem Grund
grundsätzlich in einem historisierenden Vergleich, der zugleich eine kulturelle Zäsur,
einen »Paradigmenwechsel«, behauptet, wie es Rainer Guldin nennt:

»Seine intensive Beschäftigung mit Film, Fotografie, Video und Computer hat damit zu tun, daß

gerade anhand derer Analyse der Paradigmenwechsel, der für Flusser mit dem Eintritt in die

Nachgeschichte stattfindet, am deutlichsten nachgewiesen werden kann.« (Guldin 2005, 11)

Guldins Einschätzung gibt hier einen wichtigen Hinweis. Flusser setzt sich vornehm-
lich mit den ›Neuen Medien‹ Fotografie, Fernsehen und Video auseinander. Dies ist
kein Zufall. Vielmehr stehen diese Techniken in einem Verwandtschaftsverhältnis mit
Computern, das darin gründet, das sie allesamt post-historische, post-textuelle Tech-
niken des Welterschließens sind. In dieser Gemeinsamkeit fungieren sie als Legitima-
toren der Flusser’schen Diagnose eines Wandels, mit dem sie nicht explizit in einem

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39 - am 14.02.2026, 14:33:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


2 Flussers Kulturkritik | 43

kausalen Verursachungs- oder Folgeverhältnis gestellt werden, den sie aber notwen-
dig einzuleiten scheinen. Fotografie, Fernsehen, Video und Computer ist gemein, dass
sie auf dem Code der »Technobilder« basieren. Mit ihnen kommen die Technobilder
in unsere Welt, die die Zäsur zur Geschichte, der Einstellung zur Welt, die auf dem
Code der Texte basiert, markieren.

2.1.2 Zu Flussers Schriften und ihrer Rezeption

Die Schriften Flussers sind in mehrfacher Hinsicht heterogen. In Deutsch, Portugie-
sisch, Englisch und Französisch verfasst, sind sie durch Flussers facettenreichen Wer-
degang von verschiedenen Kontinenten und Ländern aus veröffentlicht und editiert
worden. Dabei sind einige Texte von ihm mehrsprachig verfasst bzw. übersetzt. Die-
se Mehrsprachigkeit und die Übersetzungsarbeit machen es zunächst unübersichtlich,
will man von Flussers »Werk« sprechen. Hinzu kommt, dass viele seiner Texte noch
nicht publiziert oder editiert sind. Meine Lektüre orientiert sich an der deutschspra-
chigen Rezeption Flussers.

Der deutschsprachigen Leserschaft wurde Flusser mit seiner Schrift »Für eine
Philosophie der Fotografie« (1983) und daran anknüpfend »Ins Universum der tech-
nischen Bilder« (1985) ein Begriff, woraufhin er hierzulande als Philosoph der neuen
Technologien gehandelt wurde (Flusser 1989b) und als Inspirationsquelle in Design
und Architektur orientierten Foren kursierte (Flusser 1991).12 Nach diesem Erfolg
verlegte der Fotograf Andreas Müller-Pohle die erste Edition der Schriften Flussers
in deutscher Sprache.13 Unter diesen Vorzeichen wurde der Kulturkritiker in einer
ersten Rezeptionswelle vor allem als Medienphilosoph gelesen und in den Kanon der
medientheoretischen Klassiker aufgenommen (Klock und Spahr 1997; Pias, Engell,
Vogl und Neitzel 1999; Lagaay und Lauer 2004; Mersch 2006). In diesem Rezep-
tionsstrang stellt man ihn noch heute in eine Reihe der »Gründerväter der Medien-
theorie«, z.B. neben Walter Benjamin, McLuhan und Niklas Luhmann (Fahle, Hanke
und Ziemann 2009b). Inhaltlich gesehen hat diese Rezeption seine Schriften dahinge-
hend überformt, dass der Begriff des Mediums bei Flusser weder besonders dominant

12 | So z.B. in der Achitekturzeitschrift »archplus«, die seit 1968 vierteljährlich in Papier-

form erscheint und teilweise im Online-Archiv einsehbar ist. Herausgegeben von Sabine Kraft,

Nikolaus Kuhnert und Günther Uhlig, gehört die Zeitschrift zum »dokumenta-12-Magazin Ver-

bund«; http://www.archplus.net/home.php, (17.04.2009).

13 | Vgl. den Webauftritt der Zeitschrift und des gleichnamigen Verlages »European Photo-

graphy« von Müller-Pohle: http://www.european-photography.com/labor/lab\_vf\_edi.shtml,

(20.04.2010).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39 - am 14.02.2026, 14:33:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


44 | Das Ding namens Computer

ist noch den Ausgangspunkt seiner Kulturkritik bildet. In jüngster Zeit hinterfragt
die Medientheorie diesen Zugriff, wenn etwa Joachim Michael Flussers »Kommu-
nikologie« als eine »Medientheorie ohne Medien« liest (Michael 2009) und betont
wird, dass Flusser eigentlich eine Kommunikationstheorie verfasst hat, von der aus
die abendländische Kultur kritisiert wird (Fahle et al. 2009a).

Die menschliche Kommunikation stellt durchaus das Thema dar, welches sich
wie ein roter Faden durch Flussers Schriften zieht (Fahle et al. 2009a, 9). Noch vor
der »Philosophie der Fotografie« müsste dementsprechend seine »Kommunikologie«
(Flusser 2007a, 2007b) als eines seiner Hauptwerke gelten, denn dieser Band enthält
zwei Vorlesungsmanuskripte, welche eine Theorie der Kommunikation entwerfen,
die Flusser »Kommunikologie« nennt. Die in den siebziger Jahren niedergeschriebe-
nen Manuskripte »Umbruch der menschlichen Beziehungen« (1973-74) und »Vorle-
sungen zur Kommunikologie« (1977) wurden deutschsprachig erst postum im Jahr
1998 in einer zweiten Edition der Flusser’schen Schriften von Stefan Bollmann her-
ausgegeben. Zu seiner »Kommunikologie« hielt Flusser auf Portugiesisch, Franzö-
sisch und Deutsch Vorlesungen, zuerst in São Paulo, wohin er aus Prag während
des Zweiten Weltkrieges emigrierte, nach seiner Rückkehr aus Brasilien nach Eu-
ropa in Marseille, Aix-en-Provence, Paris und zuletzt auf Einladung Friedrich A.
Kittlers in Bochum. Aus dem Mitschnitt der »Bochumer Vorlesungen« erstellte das
Flusser-Archiv14 unlängst eine weitere Veröffentlichung zur Kommunikologie (Flus-
ser 2009), die die erste ergänzt. Wie Silvia Wagnermaier (2009), die die Vorlesung
gemeinsam mit Siegfried Zielinski herausgab, in ihrem Nachwort darlegt, war Flus-
sers seit den sechziger Jahren andauerndes Bemühen, im deutschschprachigen Raum
als Schriftsteller Fuß zu fassen, erst kurz vor seinem Tod im Jahr 1991 von Erfolg
gekrönt.

Die Rezeption seines Werkes ist gemessen an dem Nachlass, mit vielen unveröf-
fentlichten und unübersetzten Schriften, sicherlich noch unabgeschlossen. Während

14 | Das nomadische Flusser-Archiv, im Jahr 1992 von der Witwe Edith Flusser in Den

Haag gegründet, und das über München und Köln nach Berlin übersiedelte, verwaltet Flussers

Publikationen, seine Reisebibliothek und Korrespondenzen, Bild- und Tondokumente, sowie

die Bochumer Vorlesungen von 1991. Das Archiv arbeitet an der Edition noch unveröffentlich-

ter Skripte und versteht sich als »Knotenpunkt der internationalen Flusser-Forschung«. Geleitet

von Siegfried Zielinski an der Hochschule der Künste Berlin, betreut das Archiv darüber hin-

aus wissenschaftliche wie künstlerische Arbeiten und Projekte aus dem Medien- und Kunstbe-

reich mit Bezug zu Flusser, http://www.flusser-archive.org, (22.05.2010). Gemeinsam mit der

»Transmediale« verleiht das Archiv seit dem Jahr 2008 einen »Vilém Flusser Theory Award«,

http://www.transmediale.de/de/node/12943, (28.06.10).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39 - am 14.02.2026, 14:33:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


2 Flussers Kulturkritik | 45

der Mediendiskurs oder der Diskurs des Digitalen Flusser neuerdings als einen Medi-
enphilosophen liest, der eigentlich eine Kommunikationstheorie geschrieben hat (was
dem Ansehen seines Gründungsstatus nur eine andere Bildunterschrift verleiht), hat
sich der Rezeptionskreis um die beiden Publikationsorgane der »Flussers Studies«
und den »International Flusser Lectures« einer breiteren Lesart verpflichtet.15 Aus
diesem Kreis stammt der bis dato umfassendste Einblick in die Flusser’sche Gedan-
kenwelt. So beabsichtigt Guldin in seiner Sichtung des Gesamtwerkes seinem Leser
»einen neuen Zugang zu einem weitgehend noch zu entdeckenden Essayisten, Philo-
sophen, Kulturanthropologen, Phänomenologen, Schriftsteller, Ironiker und Fabeln-
erzähler zu ermöglichen« (Guldin 2005, 7). In dieser Absicht macht Guldin weniger
bekannte Texte zugänglich und schlüsselt diese in zwei Hinsichten auf: Zum einem
geht es ihm darum, die »erstaunliche innere Kohärenz« (Guldin 2005, 9) von Flus-
sers Schriften nachzuweisen, zum anderen kontrastiert er sie, wenn auch spärlich,
mit Flussers Inspirationsquellen. Damit stellt sich Guldin explizit nicht nur gegen die
»eindimensionale« Rezeption als Medienphilosophen,16 sondern ebenso gegen die
tatsächlich vorschnelle Einordnung Flussers zu jenen Denkern, » die sich mit dem

15 | Neben der Herausgabe der »International Flusser Lecture« des Flusser Archivs bildet

das seit November 2005 zweimal im Jahr erscheinde e-Journal »Flusser Studies« eine wei-

tere, internationale Rezeptionsplattform, http://www.flusserstudies.net (14.05.2010). Die drei

Herausgeber Rainer Guldin (Lugano, Schweiz), Anke Finger (Connecticut, USA) und Gustavo

Bernado Krause (Rio de Janeiro, Brasilien) setzen außerdem in ihrer Einführung zu Flusser

Impulse für eine breitere Rezeption (2009).

16 | Eine deutliche Position gegen diese einseitige Rezeption vertritt ebenfalls Andreas

M. Ströhl, einer der Redakteure des e-Journals Flusser Studies, der eine einführende Zusam-

menstellung verschiedener Texte Flussers dem englischsprachigen Raum zugänglich gemacht

hat (Flusser 2002): »In Deutschland hatte vor allem die editionspolitische Akzentsetzung des

Bollmann Verlags verschuldet, daß Flusser vor allem als spekulativer Medientheoretiker wahr-

genommen wurde, daß er jedoch nur unzureichend als Philosoph zur Geltung kam und als Phä-

nomenologe völlig unterschätzt blieb: Die Etikettierung und Vermarktung Flussers als eines

›Propheten der Mediengesellschaft‹ sorgte zweifellos für höhere öffentliche Aufmerksamkeit

– und bessere Verkaufszahlen – als es eine Präsentation Flussers als phänomenologisch orien-

tierter Kommunikationsphilosoph vermocht hätte« (Ströhl 2009, 125). Ausgehend von dieser

Kritik erklärt Ströhl, der 1991 bis 1997 Referent des Kulturprogramms des Goethe Instituts in

Prag war und in dieser Funktion das alljährliche Flusser-Symposium in Prag veranstaltete, in

seiner Dissertationsschrift zu Flusser auf Grundlage seiner intensiven Auseinandersetzung mit

Werk und Person endlich die fehlende, fundierte Einführung in Flussers Werk zu liefern (Ströhl

2009, 8-16) – ohne dabei näher auf Guldins Studie (Guldin 2005) einzugehen.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39 - am 14.02.2026, 14:33:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


46 | Das Ding namens Computer

Vorsatz des ›nach‹ – wie in ›nachgeschichtlich‹ – als nicht mehr eindeutig lokali-
sierbar verstehen, sich vielmehr in einem nicht zielgerichteten, einem ›unsystema-
tischen‹ Prozeß offenen Denkens ständig an ihren Gegenstand annähern« (Rosner
1997, 77). Mit diesem Etikett stellt man Flusser in die Ecke des in irgendeiner nä-
her zu bestimmenden Weise ›chaotischen‹ oder von der (wissenschaftlichen) Norm
abweichenden postmodernen, wilden Denkens, welches interessanterweise ein Sam-
melsurium für genau den Schlag von Medientheorien bietet, die sich der Zäsur des
Digitalen verschrieben haben – bzw. so kanonisiert werden (Mersch 2006, 131-135).
Inwiefern das Denken, welches um eine Zäsur des Digitalen bzw. um die Nachge-
schichte kreist, unsystematische Züge trägt, kann hier nicht behandelt, sondern nur
mit einem skeptischen Fragezeichen versehen werden. Was Flusser betrifft, verfehlt
diese Zuschreibung den philosophischen Kern seiner Kulturkritik, der keineswegs so
postmodern ist, wie es auf den ersten Blick erscheinen mag. Auch wenn Flusser nicht
mit akademischer Strenge arbeitet, so denkt er letztlich doch begrifflich und bleibt an
das Medium der Sprache gebunden. Offenkundig sind seine Texte nicht nur inspiriert
von Klassikern der Philosophie und dem Diskurs der Moderne, sie sind durchdrungen
von Topoi, Motiven und Konzepten der intellekutellen Debatten des frühen und mitt-
leren 20. Jahrhunderts.17 Interessanterweise bemüht sich die Flusserforschung der
letzten Jahre um eine Aufarbeitung dieser Quellen. So steckt beispielsweise Guldin
ein Feld ab,

»[...] von dem aus sich Flussers Denken entwickelt und entwirft: der Existenzialismus, haupt-

sächlich deutscher Prägung (Heidegger und Jaspers), die Sprachphilosophie in der Nachfolge

Wilhelm von Humboldts (Finck, Voßler, Cassirer, Hartmann, Weißgerber, Rickert), die Phäno-

17 | Nach Kenntnis Guldins verzichtet Flusser in den Schriften, die seit den achtziger Jah-

ren auf Deutsch erscheinen, auf jede Literaturangabe und Bibliographie. Umso interessanter

für die Flusserrezeption ist die »Quellenangabe« eines Manuskripts aus den fünfziger Jahren

mit dem Titel »Das XX. Jahrhundert«, die Guldin zugänglich macht. Guldin geht diesen Be-

zügen in seiner Einschätzung von Flussers Werk nach, indem er vor allem die Textstellen aus

Flussers mehrsprachigen, heterogenen Nachlass nennt, an denen er sich explizit auf andere Au-

toren bezieht. Für eine textbezogene Aufarbeitung dieser Bezüge Flussers, und damit inhaltlich

der Einschätzung wann und wie Flusser kanonische Topoi umformt und weiterdenkt, ist damit

eine erste Landkarte entworfen. Aufschlussreich ist in diesem Zusammenhang ebenfalls eine

aufgelistete Auswahl aus Flussers »Reisebibliothek« in der Ausgabe der Bochumer Vorlesun-

gen (Wagnermaier 2009, 285-292). An dieser Stelle findet sich auch eine Übersicht zu Flussers

internationalen Veröffentlichungen.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39 - am 14.02.2026, 14:33:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


2 Flussers Kulturkritik | 47

menologie Husserls, die analytische Sprachphilosophie (Carnap, Russell, Whitehead, Wittgen-

stein), Schopenhauer, Nietzsche, Kant.« (Guldin 2005, 40)

Doch welche Ernte kann ein solches Feld im Fall Flussers, dem es nicht um begriff-
liche Klärung, sondern um Provokation ging, einfahren?18 Meine These lautet, dass
Flusser mit seinen Grundbegriffe durchaus eine kohärente Zeitdiagnose vorträgt. Weil
er diese jedoch nicht in Frage stellt und unreflektiert verallgemeinert, kommt es zu
extreme Verkürzungen einerseits und naiven Thesen auf der andererseits.

2.1.3 Zum Vorgehen

Um Flussers Computerkonzept herauszustellen, lege ich zunächst die Architektonik
der Flusser’schen Kulturkritik frei und fixiere in dieser Position und Funktion der
Computer. Anschließend kann an diese Verortung der Computer in Flussers Kultur-
kritik die Frage gerichtet werden, was für eine Computervorstellung dabei eigentlich
konstruiert wird. Meine Leitfrage an Flussers Texte lautet damit: Was für eine Art
von Ding namens Computer zeichnet sich in der Perspektive ab, in der Computer aus
einer Diagnose des historischen Wandels heraus bestimmt werden? Um diese Com-
putervorstellung Flussers sichtbar zu machen, gehe ich meinerseits somit indirekt vor,
indem ich über seine Zeitdiagnose auf die Rolle der Computer darin und anschließend
auf die Computervorstellung, die sich hiernach ergibt, hinarbeite. Ich verstehe dieses
Vorgehen als ein Zuspitzen der indirekten Perspektive Flussers. Hierbei werde ich je-
doch nicht gemäß der Motivation Guldins dem breiten Spektrum seiner Inspirationen
nachgehen, sondern konzentriere mich auf die vier, meiner Ansicht nach, zentralen,

18 | Guldins »Aufarbeitung« versucht Flussers Gesamtwerk in den philosophischen Kanon

einzuordnen. Den Beitrag, den Flusser hierzu liefere, sieht Guldin in einer Weiterentwicklung

der »phänomenologischen Methode« Edmund Husserls, wobei Flusser hier die »sprachliche

Seite« der Phänomene, die Husserl übergehe, in seine Betrachtung integriere. Flussers Varia-

tionen zu einem Thema sei in diesem Sinne eine Époche nicht eines Wahrnehmungsphänomens,

sondern eines Sprachphänomens (Guldin 2005, 164-165). Zwar liefert Guldin bedenkenswerte

Einsichten in die Herangehensweise Flussers, inwiefern diese jedoch mit Husserls Époche ver-

wandt ist, müsste genauer, insbesondere unter stärkerer Berücksichtigung der Texte Husserls,

gezeigt werden. Auch Ströhls Untermauerung dieser Einschätzung liefert keine überzeugenden

Argumente (Ströhl 2009, 125). Mikroskopischer in der Aufarbeitung der Bezüge operiert die

Skizze Oliver Bildos von »Flussers Rekurs auf Martin Buber« (Bidlo 2009), Matthias Kroß‘

Aufspüren der Anleihen Flussers an Martin Heideggers Technikbegriff (Kroß 2009) oder Mi-

chael Hankes Hinweis auf Flussers Kritik an McLuhans Medientheorie (Hanke 2009).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39 - am 14.02.2026, 14:33:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


48 | Das Ding namens Computer

argumentativen Grundpfeiler seiner Diagnose (Kap. 2.2 ) und nehme dann (Kap. 2.3)
Flussers Sprechposition unter die Lupe. In Kapitel 3 »Von der Textwelt zur Com-
puterwelt« systematisiere ich die Flusser’sche Kulturkritik in Hinsicht darauf, was
sich laut seiner Zeitdiagnose beim Übergang in die Nachgeschichte ändern soll. Die
prognostizierte neue Daseinsform in der Nachgeschichte führt Flusser als ein Da-
sein in einer Computerwelt vor. Ich werde aufzeigen, dass Computer für die Art und
Weise dieses neuen »In-der-Welt-Seins« als formgebend erachtet werden. Die neue
Einstellung, in der wir in der Nachgeschichte zur Welt stehen (die unsere Welt zur
Computerwelt macht) korreliert für Flusser mit der Hervorbringung eines neuen Be-
wusstseins, welches er das kalkulatorische Bewusstsein nennt. Flusser will hier auf
ein neues Selbst- und Weltverständnis hinaus, welches sich mit dem Übergang in die
Nachgeschichte zwangsläufig aufdränge. Diese gilt es zu dekonstruieren. Anschlie-
ßend werde ich in Kapitel 4 »Flussers Computerkonzept« zeigen, dass Computer bei
Flusser in mehrfacher Hinsicht als Modell fungieren. Computer sind zugleich Modell
unserer Erkenntniskategorien, unserer Arbeitskategorien wie auch unserer Moralka-
tegorien. Flussers Computerwelt erweist sich zwar als in sich konsequenter Entwurf,
bleibt jedoch wegen prinzipieller Schwierigkeiten in theoretischer Hinsicht unhaltbar
und in praktischer Hinsicht naiv. Dieses den Teil zu Flusser abschließende Kapitel re-
sümiert darüber hinaus, welche Funktion ›Computer‹ in der Flusser’schen Kulturkritk
erfüllen.

2.2 ARCHITEKTONIK DER KULTURKRITIK

Die Architektonik der Flusser’schen Kulturkritik, und damit seiner Perspektive auf
Computer, nimmt die These des Übergangs in die Nachgeschichte zum Ausgangs-
punkt. Seine Kulturkritik fußt hiermit auf einer geschichtsphilosophischen Modellie-
rung seiner Gegenwart. Es sind im Wesentlichen vier philosophische Theoreme, aus
denen sich seine Deutung der Gegenwart zusammensetzt und die das Grundgerüst
seiner Texte bilden.

2.2.1 Anthropologie des Todes

Als erstes Theorem lässt sich Flussers Menschenbild anführen. Er bestimmt den Men-
schen als ein endliches Wesen, welches sich dieser Endlichkeit bewusst ist. Über
diesen bekannten und an sich nicht dramatische Befund fällt Flusser ein harsches Ur-
teil, von dem aus das Wissen um die eigenen Endlichkeit zu einer anthropologischen
Erklärungsfigur der Vergemeinschaftung der Menschen einerseits und der Kulturge-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39 - am 14.02.2026, 14:33:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


2 Flussers Kulturkritik | 49

schichte der Menschheit andererseits vereinnahmt wird. Warum leben wir in Gemein-
schaften? Weil wir das Wissen um den Tod, den eigenen und den der anderen, nicht
ertragen können. Was ist Kultur? Der Ausdruck des Bemühens, den Tod zu vergessen.
Mit dieser Operationalisierung des Wissens um die menschliche Endlichkeit erklärt
Flusser den Verlauf von Geschichte. Das gemeinsame Interesse und praktische Be-
mühen, den Tod zu vergessen, sei der eigentliche Motor des historischen Wandels.
Tod denkt Flusser als Problem des Einzelnen. Weil der Einzelne dieses Problem in
den Anderen wiedererkennt, schließt man sich zusammen. Kultur ist in diesem Sinne
Ausdruck einer kollektiven ›Vergessensbemühung‹:

»Die menschliche Kommunikation webt einen Schleier der kodifizierten Welt, einen Schleier

aus Kunst und Wissenschaft, Philosophie und Religion um uns und webt ihn immer dichter,

damit wir unsere eigene Einsamkeit und unseren Tod, und auch den Tod derer, die wir lieben,

vergessen.« (Flusser 2007a, 10)

Der Mensch zeichnet sich folglich dadurch aus, dass er die Gemeinschaft mit anderen
zum Überleben braucht:

»Kurz, der Mensch kommuniziert mit anderen, ist ein ›politisches Tier‹, nicht weil er ein ge-

selliges Tier ist, sondern weil er ein einsames Tier ist, welches unfähig ist, in Einsamkeit zu

leben.« (Flusser 2007a, 10)

Wegen dieser Ausgangslage ist der Mensch bei Flusser zur »Politik« verdammt, d.h.
zum Engagement am Miteinander, das dazu dient, in Teamarbeit der Welt eine Bedeu-
tung zu geben. Eine Störung dieses Miteinanders gleicht einem Angriff auf das Wesen
des Menschen. Flusser kokettiert hier mit den Wesensbestimmungen des Menschen,
die sich bei Aristoteles finden lassen und deutet diese um. Traditionell wird das We-
sen des Menschen durch eine Abgrenzung vom Tier auf der einen und von Gott auf
der anderen Seite bestimmt. Als das, was weder den Tieren noch Gott, sondern dem
Menschen allein zukommt, wird seit der griechischen Antike das Denken und Han-
deln angesehen. Oder wie es Aristoteles in seiner Politik formuliert, ist der Mensch
ein politisches Wesen, ein physei politikon zôon und ein mit Logos begabtes Wesen,
ein zôon logon echon. Wer außerhalb einer Gemeinschaft lebt, ist entweder ein wil-
des Tier oder ein über den Dingen thronender Gott. In seiner Untersuchung der realen
Polis findet Aristoteles das Spezifische des Menschen im Vergleich zu anderen poli-
tischen Tieren in dem Streben nach Glückseligkeit. Das Leben von Bienen, Wespen,
Ameisen und Kranichen, die ebenfalls ein Leben in Gemeinschaft organisieren, ist
auf das Überleben ausgerichtet. Der Mensch strebt in der Gemeinschaft dagegen zu

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39 - am 14.02.2026, 14:33:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


50 | Das Ding namens Computer

einem gelingenden Leben im Ganzen. Zweifelsohne richtet sich menschliches Tätig-
sein auch auf das Überleben. Darüber hinaus kann es jedoch erstens mit Hilfe des
Verstandes dieses Überleben technisch organisieren, indem es Teilziele definiert und
diese effektiv und effizient mit technischen Mitteln verfolgt und so auf Nützlichkeiten
aus sein. Zudem vermag der Logos zweitens dieses Verfolgen von Nützlichkeiten zu
transzendieren und hiervon ausgehend nach einem nicht nur nützlichen, bequemen,
sondern einem gelungenen Leben zu streben (Aristoteles Pol. I 2). Erst im politischen
Zusammenschluss und in der technischen Organisation des Staates, die es erlaubt,
über das für das Überleben Notwendige und Nützliche hinaus sich den spezifischen
menschlichen Angelegenheiten zu widmen, kann sich diese charakteristische Leis-
tung des Menschen entfalten. Gegenüber Flussers Dramatisierung der Sterblichkeit,
deutet Aristoteles den Staat eher optimistisch als Bedingung der Möglichkeit von
Glück im Sinne eines gelungenen Lebens. Bei Flusser schließen sich die Menschen
dagegen nicht aus dem Streben nach Glück, sondern zum Zweck des Vergessens ih-
rer Endlichkeit zusammen. Gemeinschaft steht hiernach unter kulturpessimistischen
Vorzeichen, wobei die Kennzeichnung der menschlichen Existenz als eines Daseins
»zum Tode« an Heideggers Existentialismus erinnert (Heidegger 1967, 245).19

Bereits an dieser Weichenstellung der Flusser’schen Philosophie gibt sich ein prä-
gender Zug seiner Gegenwartsinterpretation zu erkennen: Kultur wird primär symbo-
lisch gedeutet, als Ausdruck einer Nötigung unserer anthropologischen Grundverfas-
sung. Kultur als die gebaute Welt, die zweite Natur, in der wir uns eingerichtet haben,
interessiert Flusser weniger in ihrer Materialität oder deren Struktur, sondern primär
in symbolischer Hinsicht, als Ausdruck des menschlichen Kampfes gegen die Ver-
dammnis zum Tode. Auf dieser symbolischen Ebene verändert sich die Funktion von
Kultur im Laufe der Geschichte nicht, sondern einzig die Art und Weise, wie sich die-
ses kollektive Verdrängen vollzieht. Um diese Formänderung geht es letztlich in Flus-
sers Interpretation unserer Kulturgeschichte. Folglich erscheint es schlüssig, wenn er
unsere Kulturgeschichte bevorzugt mit dem Kriterium des Codes, als der Grammatik
der symbolischen Kommunikation (oder allgemein des miteinander Sprechens), in
Epochen unterteilt (s. Kap. 3.1).

Im Gegensatz zum heutigen Verständnis der Anthropologie oder auch im Gegen-
satz zu Aristoteles, verfährt Flusser nicht allein deskriptiv und fällt in einen »An-

19 | Dass Heidegger (1967) in »Sein und Zeit« (Orig. 1927) die Vorstellung vom Sein als

eine Substanz kritisiert und das Sein als Zeitwort entlarvt hat, ist das, was Flusser ihm zu Gute

hält (Flusser 2009, 66), während er sonst an den wenigen Stellen, an denen er sich auf ihn

bezieht, gegen Heidegger polemisiert (Flusser 2009, 83).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39 - am 14.02.2026, 14:33:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


2 Flussers Kulturkritik | 51

thropologismus« (Thies 2004, 16). Er begeht zwei gängige Fehlschlüsse, einen ge-
netischen und einen Sein-Sollen-Fehlschluss. Der genetische Fehlschluss besteht in
der Verwechslung einer erklärenden Rekonstruktion zur Beschreibung eines Phäno-
mens mit der Begründung ihrer Geltung; der Sein-Sollen-Fehlschluss schließt von
einem deskriptivem Befund auf eine Norm. Flusser begründet sein anthropologisches
Theorem nicht, er erklärt nicht einmal, wie er dazu gekommen ist, sondern führt
es schlicht als allgemein gültige Wahrheit vor. Zweifelsohne ist der Befund unserer
Endlichkeit plausibel, aber diese Deskription bedeutet weder automatisch, dass wir
deswegen einsam sind, noch dass wir danach streben (müssen), den Tod zu verges-
sen. Schon gar nicht erklärt sich hierdurch der Zusammenschluss zu Gemeinschaften.
Den Sein-Sollen-Fehlschluss begeht Flusser damit, dass er aus dem suggerierten Be-
dürfnis, den Tod zu vergessen, zugleich einen Imperativ macht, der sich sowohl an
den Einzelnen richtet (Vergiss den Tod, indem du möglichst viel mit anderen kom-
munizierst!) und an die Menschheit als Gattung; er fungiert als normativer Impera-
tiv der Kulturgeschichte, wenn Flusser diese eben als Ausdruck der Bemühungen,
den Tod zu vergessen, deutet. Dieser Anthropologismus dient Flusser als universale
Erklärungsfigur. Diese pessimistische Grundstimmung in Flusser Kulturkritik erhöht
sich mit Flussers zweitem Theorem, welches die Struktur unseres Verhältnisses zur
Welt betrifft.

2.2.2 Tragische Dialektik

Auch dieses Theorem setzt sich aus einem strukturellen Befund und einer kulturpes-
simistischen Wertung dieses Befundes, die als solche nicht kenntlich gemacht wird,
zusammen. Den Ausgang bildet eine subjektphilosophische Überlegung, die auf dem
Cartesi’schen Dualismus von Sein und Denken fußt. Im Anschluss an René Descar-
tes’ Unterscheidung von res exestensa und res cogitans (Descartes 2009) debattiert
die neuzeitliche Subjektphilosophie nicht nur über das Verhältnis von Leib und See-
le, sondern parallel über das Verhältnis von Welt und Bewusstsein. Flusser nimmt
diesen Diskurs auf und stutzt ihn sich in seiner knappen Erzählung der ›Menschwer-
dung‹ zurecht, die er zugleich anthropologisch und geschichtsphilosophisch auslegt.
Das anthropologische Spezifikum des Menschen stellt sich historisch mit dem ›Vor-
gang der Menschwerdung‹ ein, d.h., Flusser projiziert es auf den Beginn der Mensch-
heitsgeschichte. In diesem Vorgang kommt die Gattung Mensch zu Bewusstsein, und
zwar zum Bewusstsein über das eigene Dasein sowie über das Dasein der Objektwelt.
Zugleich stellen sich zwei entscheidende Erkenntnisse ein: der Mensch erkennt seine
eigene Endlichkeit und sieht sich selbst der Welt der Objekte gegenüber gestellt; er er-
kennt, dass er mit der Welt nicht mehr eine Einheit bildet, sondern von dieser getrennt

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39 - am 14.02.2026, 14:33:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


52 | Das Ding namens Computer

ist. Als Anfang der Geschichte der Menschheit konstruiert Flusser eine Verlusterfah-
rung, den Verlust einer Einheit. Die Idee der Einheit des Menschen mit der Welt geht
mit der Vorstellung von Ewigkeit einher. Beides wurde mit der »Menschwerdung«
(Flusser 1998b, 169-173) verloren.

Diese Überlegung hat einen plausiblen Kern, den Befund des Vermittelt-Seins.
Jeder unserer Weltbezüge ist ein vermittelter, überhaupt stehen wir in keinem unmit-
telbaren Verhältnis zur Welt. Diese Einsicht, die von einigen gerne als Initialleistung
der jüngeren Medienphilosophie in Stellung gebracht wird (Krämer 2007), betrifft
Denken und Handeln gleichermaßen, sowohl unseren Bezug zur Welt als auch unse-
ren Bezug zu Anderen. In-der-Welt-Sein meint überhaupt, dass unser Weltverhältnis
vermittelt ist, dass wir in keinem unmittelbaren Verhältnis zu irgendetwas stehen. Für
die Moderne hat diese Einsicht in umfassender Weise Georg W. F. Hegel entfaltet, an
den Flusser in seiner neomarxistischen Lesart anschließt, hierbei aber folgenschwere
Verkürzungen vornimmt. Diesen Umstand des ›Im-Verhältnis-zu-X-Stehens‹ greift
Flusser im Begriff der Dialektik auf, den Hegel als methodischen Begriff für die Re-
flexion unseres Vermitteltseins in Anschlag gebracht hatte. In der »Phänomenologie
des Geistes« (PhG) ist die dialektische Methode selbst das Medium, in dem Hegel
den Weg des Geistes zum absoluten Wissen darstellen kann. Nach der Lesart Hubigs
erkundet Hegel hier, nach welchen Regeln der Geist sich in theoretischer und prakti-
scher Hinsicht Welt erschließen kann (Hubig 2001). In seinen systemphilosophischen
Schriften universalisiert Hegel diesen Zugang, wenn es sich hier nicht allein um die
Frage nach idealtypischen Weltbezügen handelt, sondern um eine Selbstentfaltung
der Vernunft als solcher, um zu einem System ihrer Bestimmungen zu gelangen, wie
etwa in der »Wissenschaft der Logik« (WL). Spricht Flusser von Dialektik, meint
er weniger eine Methode der Reflexion, als den Befund des Vermittelt-Seins, den er
jedoch zugleich pessimistisch bewertet. Mit dieser Bewertung deutet Flusser unsere
Kulturwelt nicht nur als Ausdruck, den Tod vergessen zu wollen, sondern darüber
hinaus als eine Art instinktanalogen Reflex auf den Verlust einer ursprünglichen Ein-
heit, als eine Art triebhaftes Urbedürfnis des Menschen, die verlorene, ursprüngliche
Welt zurück zu gewinnen:

»Der Mensch ist ein ›verfremdetes‹ Tier, muß Symbole schaffen und sie in Codes ordnen, will

er den Abgrund zwischen sich und der ›Welt‹ zu überbrücken versuchen. Er muß zu ›vermitteln‹

versuchen, er muß versuchen, der ›Welt‹ eine Bedeutung zu geben.« (Flusser 2005h, 23)

Das Mittel der Wahl, diese in unsere Gattung eingeschriebene Verlusterfahrung, die
man laut Flusser in der Philosophie mit dem Begriff der »Existenz« und in der Theo-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39 - am 14.02.2026, 14:33:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


2 Flussers Kulturkritik | 53

logie mit dem Begriff des »Sündenfalls« benennt, zu bekämpfen, ist für ihn die Kom-
munikation:

»Am ›Ursprung‹ des Menschen klafft ein Abgrund zwischen ihm und der Welt und Symbo-

le sind Instrumente, um diesen klaffenden Abgrund zu überbrücken – es sind Mediationen.«

(Flusser 2007a, 76)

Kommunikation und Symbole sind Mediationen, sie sind Vermittler; Mittel, die uns
die Welt vermitteln. Mit dieser grundsätzlichen Überlegung führt Flusser einen tra-
ditionellen, weiten Medienbegriff in seine Kulturkritik ein (Flusser 2007b, 271-271).
Medien sind all das, was uns die Welt vermittelt und die Gesamtheit dieser Vermitt-
lung, die sich vergegenständlicht hat, nennt er Kultur. Flussers Medienbegriff ist zu-
nächst ganz im Hegel’schen Sinne dialektisch. Im Prozess des Vermittelns treten die
Medien selbst in den Hintergrund und ermöglichen so allererst überhaupt einen Be-
zug auf das durch sie Vermittelte. Das Mediale bedingt das Wirkliche und verbirgt
sich in den Effekten, die es ermöglicht. Hegels Überlegungen zum Werden des Wis-
sens, dessen logische Struktur er in der Phänomenologie des Geistes entfaltet, wur-
den häufig resultativ gelesen, als Frage danach, wie man zu einem gewissen Wissen
kommt, in dem Sinne, das man dieses gesicherte Wissen wie einen Standpunkt ein-
nehmen könnte und dann besitze. Hegels Terminologie oder seine Beschreibung sei-
ner Phänomenologie, wie z.B. in seiner Selbstanzeige im Intelligenzblatt der Jenaer
Allgemeinen Literatur-Zeitung, als eine Darlegung der »verschiedenen Gestalten des
Geistes als Stationen des Weges in sich, durch welchen er reines Wissen oder absolu-
ter Geist wird« (PhG, 593) lässt eine solche Auslegung möglicherweise zu. Plausibler
scheint jedoch, ohne diese Debatten an dieser Stelle nachvollziehen zu können, dass
es Hegel nicht um das Erreichen eines absoluten Wissens im Sinne eines Endpunk-
tes ging, da er bereits in seiner Vorrede ausführlich betont, dass »die Sache nicht in
ihrem Zwecke erschöpft [ist], sondern in ihrer Ausführung«, und ebenso wenig »das
Resultat das wirkliche Ganze, sondern es zusammen mit seinem Werden« (PhG, 13)
ist. Die dialektische Struktur, die Hegel hier vorführt, ist eine logische, keine histori-
sche. Eine Kritik, die Hegel diesbezügliche historische Naivität vorhält (Bloch 1985),
verfehlt den logischen Sinn seiner Überlegungen. Andersherum läuft eine historische
Lesart der Hegel’schen Dialektik leicht Gefahr, in naive Plausibilisierungen zu ver-
fallen. Flusser ist hierfür ein Paradebeispiel und für die Medienphilosophie der ersten
Stunde nicht ungewöhnlich, wie Dieter Mersch (2006, 44-45) festhält .

Das – aus meiner Sicht – schiefe Bild, das Flusser für seine Verwendung des

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39 - am 14.02.2026, 14:33:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


54 | Das Ding namens Computer

Dialektikbegriffs anbietet, ist das der Brücke, die zugleich eine Mauer ist.20 Gemeint
ist etwas, das dadurch, dass es zwei Dinge miteinander verbinden will, diese zugleich
voneinander trennt:

»Diese ›Kultur‹ genannte Hülle ist ihrem Wesen nach dialektisch: sie ›vermittelt‹ zwischen

Mensch und Welt, indem sie die Welt für den Menschen bedeutet und ihn zugleich von sich ab-

schirmt. Das Wort ›vorstellen‹, in seinem doppelten Sinn von ›einführen‹ und ›dazwischenstel-

len‹, erfaßt die Funktion der kodifizierten Welt: sie steht zwischen Mensch und Welt zugleich

wie ein Wall und wie eine Brücke.« (Flusser 2007a, 74)

Schief ist das Bild der Brücke deswegen, weil eine Brücke zu etwas hinzukommt,
was bereits vorher für sich bestand. Außerdem verbinden Brücken zwar zwei Ufer,
trennen diese aber nicht. Nur weil eine Brücke fehlt, heißt es nicht, dass man gar
nicht von einem zum anderen Ufer kommen kann. Problematisch daran, Kultur als
Brücke zu denken, erweist sich die Suggestion einer Welt und eines Bewusstseins,
die vermeintlich wie die beiden Ufer jeweils für sich und ohne Verbindung zueinan-
der bestehen. Als sei Kultur etwas nachträglich zwischen Mensch und Welt Gescho-
benes, gar Geplantes, Konstruiertes, gebautes wie eine Brücke! Genau dies meint der
Begriff der Dialektik gerade nicht. Erstens geht es nicht um eine Nachträglichkeit,
oder überhaupt um ein zeitliches Verhältnis, sondern um ein topologisches. Das dia-
lektische Verhältnis betrifft ein ›immer schon‹ und ein ›überhaupt‹. Zeit ist als Faktor
für das Im-Verhältnis-Stehen nicht relevant. Insofern der Begriff der Dialektik eine
grundlegende Struktur unserer conditio humana erfassen will, bezieht er sich eben auf
das Menschliche und nur auf dieses; d.h., auf unser Vermittelt-Sein. Ein Jenseits die-
ses ›In-Verhältnissen-Stehens‹ betrifft den Begriff nicht und er impliziert auch keine
Idee eines Davors oder Danachs als eine Vor- und Nachgeschichte der Menschheit, in
welcher der Mensch in einem unmittelbaren Verhältnis zur Welt war bzw. sein wird.
Diese Eschatologisierung der Dialektik folgt aus einer religiösen oder romantischen
Deutung unseres Daseins. Sie suggeriert nicht nur einen zeitlichen Einstieg in die
Welt und die Erwartbarkeit eines Ausstieg aus der Welt in der (meist nahen) Zukunft,

20 | Guldin sieht in der Brücke die Leitmetapher Flussers. Insofern Flussers »Methode«

das Verfahren eines permanenten, sich auf dem Sprung von Standpunkt zu Standpunkt befind-

lichen, Übersetzens ist, ist die Brücke die Metapher dieser Methode: »Das Modell all dieser

Brücken ist die Sprache, welche einen Versuch darstellt, die phänomenale Welt in linguistische

Symbole zu übersetzen. Das Wort schlägt eine prekäre Brücke vom Gedanken zum Dasein.

Worte, so Nietzsche, auf den sich Flusser in diesem Zusammenhang stillschweigend bezieht,

sind Regenbögen, Schein-Brücken zwischen Ewig-Geschiedenem.« (Guldin 2005, 206).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39 - am 14.02.2026, 14:33:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


2 Flussers Kulturkritik | 55

sondern hat gleichermaßen eine räumliche Komponente, indem sie ein ›Versetztsein‹
der wahren Welt nahelegt. Als würde sich die wahre Welt hinter der dazwischen-
geschobenen Kultur verstecken und ab und an ›schelmisch‹ durch den Schleier der
Kultur zu uns hinüber ›grinsen‹.

Kultur denkt Flusser sonach als Vermittlungsprozess zwischen zwei an sich nicht
erfahrbaren, unabhängig bestehenden Welten: der in historischer Perspektive ur-
sprünglichen Welt sowie in epistemologischer Hinsicht wahren Welt, die sich hinter
der Kultur verbirgt. Als wären ›Welt‹ und ›Bewusstsein‹ empirische Begriffe einer
verlorenen Zeit. Meine Kritik soll an dieser Stelle nicht auf die radikal-idealistische
These hinauslaufen, dass ohne unsere Wahrnehmung keine Welt existiere, sondern
betonen, dass wir die beiden ›Ufer an sich‹ nur in Form von Modellen denken können,
eben weil Welt und Bewusstsein keine empirischen Begriffe sind, sondern transzen-
dentale. Wie Immanuel Kant in seiner transzendentalen Dialektik zeigt, meinen die
Ausdrücke ›Welt‹ und ›Bewusstsein‹ (bei Kant »Weltbegriff«, »Weltganzes«, »den-
kende Natur«, »Seele«) Schemata einer systematischen Einheit aller Erscheinungen
der äußeren Sinne bzw. des inneren Sinnes. Welt und Bewusstsein sind deswegen
keine konstituierenden Ideen, sondern regulative, die unseren »empirischen Vernunft-
gebrauch« leiten (KrV, insb. A 680-687). Flussers Problem liegt darin, dass er den
Modellcharakter unseres Zugriffs auf Welt und uns selbst nicht hinreichend bedenkt.
Bei Flusser steht Erfahrung nicht nur unter den systematischen Vorzeichen regulati-
ver Prinzipien im Sinne Kants, sondern ist im normativen Sinne sekundär gegenüber
einer fingierten direkten Erfahrbarkeit der eigentlichen, ursrpünglichen, wahren Welt.
Alles, was wir erfahren, ist für Flusser in diesem Sinne sekundär. Und wir wissen,
dass Kultur eine »Überschreibung« der ursprünglichen, eigentlichen Welt ist (Flusser
2005h). Kultur steht damit unter dem Verdacht des Betrügens, sie ist mehr Schein als
Sein.

Um Kultur als Schein zu denken, benötigt Flusser eine Kontrastfolie, vor der sie
sich als Schein erweist. Da alles, was wir erfahren können, Kultur ist (oder sein
soll), findet er diese Kontrastfolie in der Fiktion. Sein Freund Abraham Moles be-
zeichnet Flussers Ansatz daher treffend als »Philosophiefiktion« (Moles 1990). Pro-
blematisch an Flussers Deutung der Kultur ist nicht der Befund des ›Immer-schon-
Vermitteltseins‹, sondern die wertenden Implikationen, die er in diesen Befund hin-
eininterpretiert. Die Vorstellung von einer ursprünglichen bzw. wahren Welt und ei-
nem ursprünglichen bzw. wahren Menschen sind Fiktionen, die unsere Wirklichkeit
grundsätzlich verfehlen müssen. Um sich dies zu verdeutlichen ist es hilfreich, die
Frage nach der Vermittlung von einer geschichtsphilosophischen Lesart zu lösen, sie
eben nicht historisch, sondern logisch aufzufassen. Die Frage, wie die Welt vor der
Entstehung des Menschen (als mit Vernunft und Bewusstsein begabten, politischen

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39 - am 14.02.2026, 14:33:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


56 | Das Ding namens Computer

Wesen) verfasst war, richtet sich dann auf ein anderes Interesse und betrifft den Be-
fund des Vermitteltseins in keinster Weise. Eine logisch verstandene Frage nach die-
sem Befund betrachtet ganz im Sinne der Hegel’schen Phänomenologie des Geistes
unsere idealtypischen theoretischen und praktischen Weltbezüge, sprich unser Den-
ken und Handeln, ohne diese von der Fiktion eines nicht- bzw. prä-menschlichen
Weltbezuges aus deuten zu wollen, wie es Flusser versucht. Mit seiner geschichts-
philosophischen Überlastung des Befundes, dass wir zur Welt in einem dialektischen
Verhältnis stehen, engt Flusser diese Grundeinsicht in dreifacher Hinsicht ein: Erstens
denkt er Vermittlung im Register des Textes (s. Kap. 4.3.3). Paradigma des Vermit-
teltseins ist unser symbolisches Begreifen der Welt mittels Sprache (Mersch 2006,
131-135). Zweitens beurteilt er diesen Umstand des notwendigen Vermitteltseins als
einen Verlust von etwas, was wir einmal gehabt haben sollen; als Verlust einer ur-
sprünglichen Einheit, den wir als Preis für unser Vermögen der Reflexion bezahlen
müssen. Flusser bewertet diesen Verlust durchweg negativ. Menschsein ist für ihn ei-
ne Tragödie. Während andere Philosophen, z.B. Gottfried W. Leibniz (1996a) und
im Anschluß hieran Kant (KrV) in der menschlichen Endlichkeit die Bedingung un-
serer Freiheit gesehen haben und dies ganz optimistisch, als Bedingung der Mög-
lichkeit zum moralisch wertvollen Handeln einschätzen, ist für Flusser das irdische
Leben immer schon nur zweitrangig gegenüber dem verloren geglaubten Paradies.
In der Bewertung unserer Endlichkeit bleibt Flusser der christlichen Lehre des Sün-
denfalls verhaftet (Neswald 1998) und macht die Befreiung der Philosophie aus der
Magdstellung der Theologie durch die Aufklärung nicht mit. Drittens, auch hier fällt
Flusser hinter die Subjektphilosophie Kants und Hegels zurück, hält er diese Verlust-
erfahrung für überwindbar, und zwar in dem unmöglichen Sinne, dass wir tatsächlich
in ein zweites Paradies gelangen können, und zwar in ein irdisches, dessen Reich mit
dem Übergang in die Nachgeschichte beginnen soll.

Ernst genommen, läuft Flussers Entwurf der Nachgeschichte auf eine Aushebe-
lung der für ihn tragischen, dialektischen Struktur unseres Weltverhältnisses hinaus.
Diese neue Unmittelbarkeit soll sich mit dem Übergang in die Nachgeschichte als
eine Art des Umschlagens der Entwicklungstendenz in der Epoche der Geschichte
einstellen. In der Epoche der Geschichte entfernt sich die Menschheit nämlich mit
der Zeit immer weiter von der ursprünglichen Welt, was Flusser in einer Variation
des Musters der Entfremdung artikuliert. Je mehr wir versuchen, zu der ursprüng-
lichen, eigentlichen Welt zurückzugelangen, desto mehr entfernen wir uns von ihr.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39 - am 14.02.2026, 14:33:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


2 Flussers Kulturkritik | 57

Dies sei die Tragik unseres Daseins, welche sich im Laufe unserer Kulturgeschichte
als fortschreitende Entfremdung von der Welt verschärft.21

Tragisch ist die Flusser’sche Dialektik auch deswegen, weil sie letztlich nie ih-
rem eigenen Anspruch, den Tod zu vergessen bzw. den Eingang ins zweite Paradies
zu finden, gerecht werden kann. Je mehr wir versuchen, die Kluft zwischen uns und
der Welt zu überbrücken, desto größer wird der Abstand zwischen uns und der ver-
meintlich ursprünglichen Welt. Dieser sich vergrößernde Abstand macht sich darin
bemerkbar, dass wir in immer abstrakteren Kategorien die Welt beschreiben und zu
fassen versuchen. Flusser schreibt in seine Kulturgeschichte eine fortschreitende Ab-
straktion ein. Je mehr Kultur wir uns schaffen, desto fremder sind wir der ursprüngli-
chen Welt, der Natur. Kultur ist in dieser tragischen Deutung eine Ersatzbefriedigung,
auf die Flusser anspielt, wenn er den Topos von einer Welt zweiter Ordnung aufgreift,
einer zweiten Natur.22 Flusser denkt unser Weltverhältnis demnach erstens dialektisch
im Sinne von ›vermittelt‹; bewertet es aus seinem Anthropologismus heraus zweitens
als tragisch und drittens stellt er hiermit sogleich die Forderung, daran mitzuwirken,
den Tod zu vergessen, was er allerdings nicht als Forderung formuliert, sondern als
eine Art universales Triebbedürfnis deklariert. Dieses Auflehnen gegen den Tod ist
letztlich zum Scheitern verurteilt, weil es die Zwangsläufigkeit des Sterbens nicht
aufheben kann. Die Einstellung zur Welt, deren Wandel Flusser beschreiben will,

21 | Diese kulturpessimistische Diagnose erinnert an die These einer »Tragödie der Kultur«

von Georg Simmel. Vgl. zu dessen Diagnose, die wenn auch problematisch dennoch differen-

zierter als die Flussers ist, Busche (2004).

22 | Laut dem Historischen Wörterbuch der Philosophie bezieht sich die Rede von einer

zweiten Natur in der Antike zunächst auf die Vorstellung von Gewohnheit, die »etwas der Na-

tur Ähnliches sei«. Cicero versteht diese Gewohnheit als Hervorgebrachte, also etwas Herge-

stelltes. »›nostris denique manibus in rerum natura quasi alteram naturam efficere conamur‹

(schließlich versuchen wir, durch unserer Hände Arbeit in der Natur der Dinge gewisserma-

ßen eine andere Natur hervorzubringen)« (Rath 1971, 485). Der gleichbleibenden Gehalt des

Topos bis in unsere Gegenwart hinein sei die Möglichkeit, etwas als nicht-natürlich, und da-

mit als etwas Gewordenes zu verstehen oder zu entlarven (Rath 1971, 493-494). Der Topos

der zweiten Natur benennt damit erstens die Vorstellung von Ursprünglichkeit – Natur als das

Gegebene schlechthin – und zweitens die Unterscheidung in das Natürliche und das Künstli-

che oder in Ursprüngliches und etwas Gegebenes, dessen Andersartigkeit in einer Art Qualität

zweiten Ranges liegt. In der Technikphilosophie dient die Kategorie der Natur häufig als Kon-

trastfolie für die jeweilige Vorstellung von Technik, vgl. für einen Überblick (Hubig, Huning

und Ropohl 2001), wobei man Technik auch als Zweite Natur des Menschen verstehen kann,

vgl. stellvertretend (Lindner 1991).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39 - am 14.02.2026, 14:33:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


58 | Das Ding namens Computer

erhält mit seinen anthropologischen Überlegungen eine Doppelbödigkeit, indem in
sie das konstante, dialektische Grundmuster des Begriffspaars »Natur-Kultur« ein-
geschrieben wird. Egal, in welcher Einstellung wir uns befinden, wir befinden uns
immer nur innerhalb eines »Schleiers« der Kodifizierung namens »Kultur«, hinter
dem sich eine eigentliche Welt namens »Natur« verbirgt. Zweck der Kultur ist es in
anthropologischer Hinsicht, uns vergessen zu lassen, dass sich hinter den Kulturdin-
gen eine ursprüngliche Welt (Natur) verbirgt:

»Die Codes (und die Symbole, aus denen sie bestehen) werden zu einer Art zweiter Natur,

und die kodifizierte Welt, in der wir leben – die Welt der bedeutenden Phänomene wie Kopfni-

cken, Verkehrszeichen und Möbel – läßt uns die Welt der ›ersten Natur‹ (die bedeutende Welt)

vergessen.« (Flusser 2007a, 10)

Kommunizierend vergessen wir die Kluft zwischen uns Menschen und der Natur.
Doch selbst wenn wir diese Natur vergessen, bleiben wir von ihr abhängig, nämlich
dadurch, dass die Art und Weise, wie wir unsere Welt zur Kultur kodifizieren, bedingt
ist durch die Struktur, in der wir zu der Natur (im Sinne der eigentlichen Welt) stehen.
Flusser bindet mit diesem Modell unser Sosein in der Lebenswelt an seine anthropo-
logische Ursprungsskizze. Er verwendet für die Vorstellung dieser ursprünglichen,
verlorenen Welt verschiedenste Ausdrücke, ebenso für die Welt, in der wir leben, der
Kultur. Ich werde folgend, entgegen Flussers wechselnder Terminologie, konstant
von Natur, in Flussers Sinne einer verlorenen, ursprünglichen Welt und von Kultur,
in Flussers Sinne einer sekundären, die wahre Natur der Welt verstellenden Kultur-
welt sprechen.

2.2.3 Krise und Revolution

Jede Analyse Flussers findet in der Diagnose einer Krise ihren Ausgang. Diese Krise,
die Flusser mal als »Kulturkrise«, mal als »Krise des Glaubens« (Flusser 2005j), mal
als »Krise der Wissenschaften« (Flusser 1993b, 199-216), mal als »Krise der Werte«
(Flusser 1995b) betitelt, denkt er als eine umfassende Krise, die die Grundpfeiler un-
serer Kultur betreffen. Mit seiner Diagnose fügt sich Flusser der Wahrnehmung vieler
Zeitgenossen des letzten Jahrhunderts, für die die Diagnose der Krise eine Art Grund-
figur der Gegenwartsbeschreibung wurde.23 Das 20. Jahrhundert ist das Jahrhundert

23 | Symptomatisch für die Krisenstimmung der Zwischenkriegsjahre steht Oswald Speng-

lers (1998) »Untergang des Abendlandes«, welches in den zwanziger Jahren ein Bestseller war.

Aber auch die Kulturkritik der Frankfurter Schule in der Nachkriegszeit ist stark geprägt von

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39 - am 14.02.2026, 14:33:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


2 Flussers Kulturkritik | 59

der Krisen. Nach Flusser haben wir es mit einer Fundamentalkrise zu tun, die einen
›ontologischen‹ Umbruch hervorbringt (Michael 2009, 26). Die Kehrseite dieser Kri-
sensituation ist die Revolution, die aus der Krise hervorgehen soll. Das Begriffspaar
›Krise-Revolution‹ stellt das dritte Theorem Flussers dar. Es gilt daher beide Begriffe
zu klären und ihren Zusammenhang herauszustellen.

Flussers Krisendiagnose geht von einer Zuspitzung aus. Dabei ist die Krise der
Wissenschaft hierarchisch gesehen höherstufig als die Krise der Werte oder die Krise
des religiösen Glaubens oder die Krise der instrumentellen Vernunft, weil die Krise
der Wissenschaften eine fundamentale Erschütterung unseres Kategoriensystems be-
deutet, mit der wir uns die Welt erklären. Es ist eine umfassende epistemische Krise.
Als epistemische ist sie den anderen Krisen, so scheint es jedenfalls bei Flusser in
gewisser Weise vorgelagert, weil Moralität, Religion und Technik logisch auf die Er-
kennbarkeit der Welt angewiesen sind. Ohne schlüssiges Weltmodell sind wir völlig
bodenlos. Die Krise der Wissenschaften betrifft sozusagen alle Bereiche der Kultur,
wohingegen eine Krise der Werte, der Religion oder der Technik nicht zwangsläufig
zu einer Krise der Wissenschaften führen müsste. Zum anderen, eben aufgrund dieser
Implikation der Krise der Wissenschaften, betrifft sie alle Bereiche des Lebens. Auch
wenn etwa die Religion seit längerem in einer Krise war, stürzen doch erst mit der
Krise der Wissenschaften all unsere Institutionen zusammen. Die Wurzeln dieser Kri-
se reichen bis ins 16. Jahrhundert zurück (Flusser 1993b, 202), und manifestiert sich
für Flusser spätestens mit den Grundlagendiskussionen in der Physik zu Beginn des
20. Jahrhunderts, für die die Relativitätstheorie Albert Einsteins (Einstein 1905) und
die Quantenphysik (Heisenberg und Bohr 1963) zum Symbol geworden sind. Die in-
dustrielle Brutalität des Zweiten Weltkrieges ist letzlich nur die technisch-praktische
Konsequenz der Krise der Werte als Kehrseite der Krise der Wissenschaften, deren
Idealisierung zu einer Verdinglichung des Menschens führte (Flusser 1990a).

Modellgebend für Register und Kontur von Flussers Krisendiagnose sind die
»Krisis-Schriften« Edmund Husserls (Hua VI), der in den dreißiger Jahren erklärt,
die Wissenschaften befänden sich in einer Krise und brächten darin die umfassende
Krise des »europäischen Menschentums« zum Ausdruck.24 Speziell die Kernthese

dem Befinden, in einer Zeit der Krise zu leben (vgl. federführend hierfür Horkheimer und Ad-

orno 1971). Diese Stimmung erhält in den achtziger Jahren, zur Zeit der ersten Rezeptionswelle

Flussers (der biographisch gesehen einige Krisen durchlebte, vgl. (Flusser 1992a) in Deutsch-

land, eine neue, ökologische Färbung; die Krise ist jetzt nicht nur kulturell-politisch, sondern

vor allem auch technisch-ökologisch und damit global (Meadows, Randers und Behrens 1973).

Zur Denkfigur der Krise siehe Koselleck (1982).

24 | Die Krisis-Schriften Husserls gehen auf eine Reihe von Vorträgen zurück, die Husserl

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39 - am 14.02.2026, 14:33:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


60 | Das Ding namens Computer

einer fortschreitenden Idealisierung der Welt durch die Entwicklung der Mathematik
übernimmt Flusser von Husserl. Indem man in der Neuzeit dazu überging, Natur als
etwas zu verstehen, das mathematisch beschreibbar ist, verstand man die Struktur der
Natur alsbald selbst als formelhaft. Man projizierte seine Beschreibungsmethode in
sein Beschreibungsobjekt, so Husserls Vorwurf an die Wissenschaften. Die mathema-
tischen Formeln wurden zum »Ideenkleid«, welches man zunächst dem Gegenstand
der entstehenden Naturwissenschaften überzog – der Natur, um dann von der in die-
sem Kleid steckenden Natur auf die ganze Welt zu schließen, in der man lebt. »Das
Ideenkleid macht es, daß wir für wahres Sein nehmen, was eine Methode ist« (Hua
VIa, 52), so Husserl. Als Konsequenz daraus verliert die Wissenschaft ihre Boden-
haftung, ihren Bezug zur Lebenswelt, aus dem allein heraus sie überhaupt einen Sinn
erhalten kann. Flussers Lesart dieser These Husserls: »Kalkulieren ist sinnlos« (Flus-
ser 2009, 127).

Auch wenn Flusser die Grundzüge der Krisendiagnose von Husserl übernimmt,
unterscheidet sich Flussers Diagnose inhaltlich in mindestens zwei Punkten.25 Zu-
nächst ist für Flusser die Krise eine notwendige Erscheinung einer »Anlage« der
Kultur des Abendlandes, zu der es früher oder später hat kommen müssen. Wie Blu-
menberg analysiert, soll bei Husserl hingegen die »Krisis [...] als Resultat von Hand-
lungen begriffen werden: als Inbegriff einer großen Verfehlung« (Blumenberg 2001,
318). Blumenberg stellt diese Deutung Husserls deswegen heraus, weil es einen Un-
terschied im Geschichtsdenken benennt. Wenn Husserl Wissenschaftsgeschichte zum
Resultat von Handlungen erklärt, grenzt er sich von naturalistischen Deutungen von
Geschichte ab, die sich in mechanischen oder organischen Metaphern ausdrücken
(Blumenberg 2001, 318). Flusser hingegen folgt einem naturalistischen Bild der Ge-
schichte, die er nicht nur in organischen und thermodynamischen Ausdrücken wie

im Jahr 1935 zunächst in Wien und dann in Prag hielt, denen Flusser dort einige Jahre vor seiner

Immigration und dem Redeverbot für Husserl beiwohnte (Flusser 1992a).

25 | In den Bochumer Vorlesungen findet sich einer der seltenen Hinweise darauf, wie sich

Flusser zu Inspirationsquellen wie Husserl positioniert. Husserls Phänomenologie versteht er

hiernach konstruktivistisch, was bei Flusser kein epistemologischer Konstruktivismus ist, son-

dern ein intersubjektiver, der dazu dient, gemeinsam die Bedeutung der Welt auszuhandeln:

»Mindestens seit Edmund Husserl, also mindestens seitdem die phänomenologische Schau dis-

zipliniert wurde, glauben wir eher, dass die Ordnungen, die wir in den Dingen entdecken, von

uns selbst hineingetragen wurden. Wir nehmen als Unterbau der Kultur und der Gesellschaft

überhaupt die Kommunikationsstruktur an« (Flusser 2009, 36). Diese auf Kürze getrimmte

Klassifikation Husserls als Propheten des »Ordnungs-Konstruktivismus« lässt sich schwer als

These, eher als Provokation verstehen.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39 - am 14.02.2026, 14:33:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


2 Flussers Kulturkritik | 61

»Anlage« oder »Entropie« formuliert, sondern gleichfalls evolutionistisch konzipiert.
So spricht er z.B. davon, dass die Krise des Abendlandes, die in »Auschwitz« kulmi-
niert, schon immer im »Programm« der Geschichte angelegt war:

»Ist doch das Monströse an Auschwitz, daß es nicht etwa ein sich nie wiederholender Unfall

war, sondern die erste Verwirklichung einer Anlage im Programm des Westens, daß es der erste

perfekte Apparat war.« (Flusser 1990a, 62-63)

Darüberhinaus unterscheidet sich Flussers Diagnose von Husserls in dem Punkt, wie
sie auf die Krise reagieren. Husserl (Hua VIb, 346-348) )schlägt als Lösung der Krise
einen Rückbezug der Wissenschaften auf die Lebenswelten vor, wofür die Phänome-
nologie verantwortlich sein soll. Bei Husserl (Hua VIa, 13) bedeutet dies auch eine
Rückkehr zur eigentlichen Berufung des »Menschentums«, das zurück zum Pfad der
Vernunft findet, wie ihn die alten Griechen urgestiftet hätten, und damit seiner ur-
sprünglichen »Entelechie« folgt. Flusser stellt, typisch für Krisenmodelle, zwei Aus-
gänge aus der Krise zur Option: Zum einen den Absturz in die »Bodenlosigkeit«,26

26 | Christoph Ernst sieht in Flussers »Metapher« der Bodenlosigkeit gar eine Kritik an

Husserls Lebenswelt-Konzept. Dieses Konzept fuße auf den beiden Begriffen »Boden« und

»Horizont«. Autoren wie Bernhard Waldenfels oder Niklas Luhmann haben auf die Aporien

dieser Idee hingewiesen. Boden und Horizont widersprechen sich. Husserls Anspruch, mit der

»Lebenswelt« eine letztregelnde Grundlage aller Sinnbezüge (»Boden«) zu beschreiben, ist mit

der offenen Struktur der Sinnbezüge (»Horizont«) unvereinbar«. Auch Flusser reagiert nach

Ernst auf diesen Widerspruch, wenn er sich mit der Metapher der Bodenlosigkeit vom Boden

ablöst und damit zur Lebenswelt als vorausgesetzten Sinnbezug auf Distanz geht. Bodenlos

ist man abgehoben von der letztregelnden Grundlage aller Sinnbezüge. Sinnbezüge müssen

dann in der Offenheit des Horizonts immer wieder aufs Neue hergestellt werden. Ernst speku-

liert, Flusser habe mit seinem Plädoyer fürs Übersetzen mit dem Begriff der Kommunikation

gar eine Neukonzeption von Husserls Lebenswelt versucht. Kommunikation betone dann die

Notwendigkeit, Sinn immer aufs Neue im performativen Vollzug auszuhandeln (Ernst 2006).

Eine solche Sicht übersieht, dass keine Kommunikation, z.B. ein Gespräch, voraussetzungs-

los ist. Die Welt ist schon da. Nicht einmal Flusser geht von einer Voraussetzungslosigkeit der

Kommunikation aus, auch wenn seine »Bodenlosigkeit« und die Nulldimensionalität der Nach-

geschichte diesen Gedanken verführerisch machen. Im Gegenteil betont Flusser die Wichtig-

keit eines Codes für eine Kultur. Ein Code als gegebene Konvention funktioniert praktisch als

vorausgesetzte Sinnmöglichkeit. Ernst übersieht außerdem, dass sich Flusser nicht wirklich in

seinem Denken von einem Boden löst. Ganz im Gegenteil steht er felsenfest in seiner zurechtge-

stutzten theoretischen Architektonik, mit der er sich grob gesagt ins 19. Jahrhundert verpflanzt.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39 - am 14.02.2026, 14:33:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


62 | Das Ding namens Computer

ein absurdes Leben ohne jeden Sinn (Flusser 1992a); zum anderen einen erfolgrei-
chen Übergang in die Nachgeschichte, in der es gilt, dem »Menschentum« eine neue
Berufung zu geben – wofür Flusser dann eine »neue« positive Anthropologie verfas-
sen will (Flusser 1998b). Während der Absturz in die Bodenlosigkeit bei Flusser der
ersten Option eines Ausgangs aus der Krisis bei Husserl gleicht, bei dem es heißt:
»Die Krise des europäischen Daseins hat nur zwei Auswege: Den Untergang Eu-
ropas in der Entfremdung gegen seinen eigenen rationalen Lebenssinn, den Verfall
in Geistfeindschaft und Barbarei« (Hua VIb, 347), setzt sich Flusser mit dem Ap-
pell eines (sinnvollen) Übergangs in die Nachgeschichte von Husserls zweiter Option
ab. Husserl favorisiert die »Wiedergeburt Europas aus dem Geiste der Philosophie«,
d.h. eine Rückbesinnung auf den Ursprung des Europäischen im Geiste der griechi-
schen Antike und dessen eigentlicher Berufung. Flussers programmatische Rede vom
Übergang in die Nachgeschichte hingegen optiert für einen Neuanfang – auch wenn
sich dieser als eine Art Neuauflage des »europäischen Geistes« im neuen Gewand
entlarven lässt. Entscheidend ist, dass der Übergang in die Nachgeschichte, Flussers
Geschichtskonzeption folgend, zwangsläufig stattfindet: Es sei Zeit für eine funda-
mentale Revolution.

Meinte Revolution klassisch eine Umkehrbewegung zurück an einen Ausgangs-
punkt, so verschiebt sich diese Bedeutung mit der Neuzeit zu einem modernen Revo-
lutionsbegriff, der zu einer metahistorischen Kategorie wird. Wie der Historiker Rein-
hart Koselleck (1989, 76-86) zeigt, dient der Revolutionsbegriff als Kollektivsingular
von nun an dazu, die geschichtliche Erfahrung zu ordnen. Dieser Ordnungsbedarf
entsteht allererst deswegen, weil die Vorstellung von Geschichte selbst verzeitlicht
wird. In der Neuzeit löst man sich von der klassischen, oft als zyklisch beschriebe-
nen Geschichtsvorstellung einer »ewigen Wiederkehr des Gleichen«. Ging dieses Ge-
schichtsbild mit seiner »naturalen« Metaphorik von notwendigen Rückkehrbewegun-
gen an den Ausgangspunkt aus, etwa bezüglich der zyklischen Abfolge von Staatsfor-
men, so wird beim Übergang in die Moderne der Ausgang der Geschichte mit ihrer
Verzeitlichung ungewiss. Revolution bedeutet dann nicht mehr die Rückkehrbewe-
gung an den Ausgangspunkt, sondern meint einen historischen Bruch mit offenem
Ausgang. Mit der Französischen Revolution, dem Paradigma moderner Revolutio-
nen, fügt sich in den modernen Begriff die Erfahrung der Beschleunigung, welche
den Eindruck transportiert, Geschichte passiere in der eigenen Gegenwart schneller
als zuvor und dieses Tempo werde sich in der Zukunft weiter steigern. Diese neue

Der Ausdruck »Bodenlosigkeit« findet sich bereits prominent in Heideggers (1967) »Sein und

Zeit« als Bedeutung von »Modus eines bodenlosen Schwebens« (1967, 177).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39 - am 14.02.2026, 14:33:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


2 Flussers Kulturkritik | 63

Wahrnehmung von Geschichte, das Herausstellen der eigenen Zeit als eine besondere
historische Situation, führt zu einer Reihe von Prognosen über den geschichtlichen
Verlauf, die Alternativen zu der heilsgeschichtlichen-religiösen Erwartung vom Ende
der Welt bereit stellen. Mit der veränderten Erwartungshaltung gegenüber der Zu-
kunft richtet sich gleichfalls der Blick auf die Vergangenheit neu aus; Geschichte
verläuft jetzt in einer unumkehrbaren Richtung.

Interessant ist nun hierbei, dass der Revolutionsbegriff »den Schritt von der po-
litischen zur sozialen Revolution« (Koselleck 1989, 79) geht. Revolutionen werden
zum Mittel des sozialen Fortschritts. Entscheidend ist hierbei die Raumdimension.
Der soziale Fortschritts betrifft seit der Deklaration der Menschenrechte von seiner
Intention her die gesamte Menschheit. Revolution ist wesentlich eine globale Ange-
legenheit, sie ist »Weltrevolution« (Koselleck 1989, 80). Diese zeitliche und räumli-
che Semantik des modernen Revolutionsbegriffs impliziert ihre Dauer. Geschichte ist
solange Revolution bis die sozialen Ziele weltweit erreicht worden sind. Mit dieser
Ausdehnung zum geschichtlichen Dauerzustand wird die Revolution in ihrer Ereig-
nishaftigkeit zugleich fraglich. Wenn die ganze Geschichte der Zukunft revolutionäre
Tat wird, wie erkennt man die wahre Revolution gegenüber der falschen? Wie Kosel-
leck erhellt, ist die permantente Revolution vor allem eine »geschichtsphilosophische
Kategorie«, welche der »Bewußtseinsbildung des Proletariats« diente. Mit dieser Ka-
tegorie lässt sich ein politisches Programm formulieren und die Vorstellung eines
Klassenfeindes festigen. So wird Revolution zu einem Tätigkeitswort, Revolutionen
werden machbar. Insofern das Endziel der Revolution eine Aufhebung der Herrschaft
ist, wie etwa in der Programmatik des »Kommunistischen Manifests« (Marx und En-
gels 1972, 482), bleibt dieses Ziel empirisch uneinholbar. Revolution wird zur para-
doxen Utopie, die jedoch praktisch wirksam werden kann, in dem sie »Geschichte
von den jeweiligen Zukunftsentwürfen her mobilisiert« (Koselleck 1989, 85). Alle
diejenigen, die im modernen Sinne eine Revolution ausrufen, müssen sich somit zwei
Fragen stellen: Erstens, was zeichnet die beschworene Revolution aus, dass es sie zur
wahren Revolution macht? Zweitens, woher nimmt der Verkünder diese historische
Gewissheit?

Flusser bezieht sich in seiner Rede von Revolution auf die »sogenannte zwei-
te Industrielle Revolution« (2007b, 235) und greift damit eine zunächst von Wirt-
schaftshistorikern gebrauchte Bezeichnung einer zweiten Phase der Industrialisie-
rung, die gegen Ende des 19. Jahrhunderts beginnt und mit der man den Aufstieg der
chemischen und elektrotechnischen Industrie, aber auch Fordismus und Taylorismus
verbindet. Kulturpessimistische Autoren, wie etwa Gehlen, diskutieren unter diesem
Schlagwort eine Radikalisierung der Effekte der Industrialisierung in Bezug auf ihre
gesellschafltichen Auswirkungen. Flusser nimmt diesen Faden auf und definiert die

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39 - am 14.02.2026, 14:33:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


64 | Das Ding namens Computer

Rede von der zweiten Industriellen Revolution um. Ihm geht es nicht um eine Radi-
kalisierung der Industrialisierung, sondern um einen neuen Typ von Revolution, der
Informationsrevolution:

»Die erste Revolution hat die Arbeit verwandelt, also das Verhältnis zwischen Mensch und

Welt, aber auch das Verhältnis zwischen Mensch und Werkzeug. Die Folgen sind das Proleta-

riat und der Funktionär, d.h. Menschen, die in Funktionen von Werkzeugen leben, bei denen

sich also das traditionelle Verständnis zwischen Mensch und Ding umdreht. Eine neue An-

thropologie ist vonnöten. Die zweite Revolution hat die Kommunikation verwandelt, also das

zwischenmenschliche Verhältnis, und man beginnt erst jetzt zu sehen, was das bedeutet. Das

Wichtigste ist nicht, wie man zuerst glaubte, daß alle Informationen überall zugleich zur Ver-

fügung stehen (das ist nicht nur nicht das Wichtigste, es ist nicht einmal wahr), sondern das

Wichtigste ist, daß sich die Codes, dank derer sich die Menschen verständigen, um der Welt

und dem Leben darin einen Sinn zu geben, verwandeln. Eine Kommunikologie ist vonnöten

und auch tatsächlich im Begriff, ausgearbeitet zu werden.« (Flusser 2007b, 235-236)

Die Informationsrevolution verstärkt für Flusser nicht einfach die Effekte der Indus-
trialisierung, sondern es geht um einen ganz anderen Typ historischer Entwicklung.
In Flussers Geschichtsmodell stellt die Industrialisierung nicht einmal eine Zäsur dar,
sondern erst die Digitalisierung. Diese bedeutet eine Veränderung unserer Kommuni-
kationsweisen entlang der Verbreitung von Fotoapparaten, Fernseher und Computer.
Stehen die Veränderungen der Arbeitsverhältnisse, der Produktionsweisen, im An-
schluss an die Analysen Karl Marx’ und Friedrich Engels bei marxistisch inspierier-
ten Diagnostikern im Vordergrund, so zielt Flusser auf unsere Kommunikationsweise
ab. Und mehr noch, er stellt unsere Kommunikationsweisen nicht nur ins Zentrum
seines Interesses, sondern behauptet, dass sich unsere Kultur immer dann stufenartig
im Großmaßstab verändere, wenn sich unsere Kommunikationsweise radikal ändert.
Insofern ist es berechtigt, Flusser zu den Gründungsfiguren eines geschichtsphiloso-
phisch inspirierten Mediendiskurses zuzuordnen, deren Diagnosen von der Annahme
eines Medienbruches beherrscht wird und die die historische Veränderung mono-
kausal auf die Entwicklung neuer Informations- und Kommunikationstechnologien
(folgend IuK-Technologien) zurückführen (Mersch 2006, 45). Der Übergang in die
Nachgeschichte ist somit technisch verursacht. Erst die jetzige Informationsrevoluti-
on beendet die lange Epoche der Geschichte, die ihren Anfang in der neolithischen
Revolution findet und mehrere Jahrtausende umfasst.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39 - am 14.02.2026, 14:33:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


2 Flussers Kulturkritik | 65

2.2.4 Geschichte und Nachgeschichte

Um den diagnostizierten Wandel zu beschreiben, kontrastiert Flusser seine gegen-
wärtige Situation mit historisch vorangegangenen Situationen. Das vierte zentrale
Theorem bildet daher sein Geschichtsmodell samt der These eines Übergangs in die
Nachgeschichte. Flusser setzt vier Zäsuren in der Menschheitsgeschichte an, von de-
nen zwei radikaler Art sind. Die erste Zäsur wird ex negativo gezogen, indem sie die
Grenze zwischen der Existenz von Menschen, also dem Anfang der Kulturgeschichte,
und einem »Davor« fingiert. Mit dieser ersten Zäsur befinden wir uns in der Epoche
der Vorgeschichte, der Zeit der Urmenschen. Darauf folgt eine erste radikale Zäsur in
kultureller Hinsicht, nämlich der Übergang von einer nomadischen in eine sesshaf-
te Lebensform im Zuge der neolithischen Revolution um 10.000 v. Chr. Mit diesem
Übergang zu Ackerbau und Viehzucht beginnt die Epoche der Geschichte im engeren
Sinne. Aus dieser Epoche, die Flusser noch einmal in zwei Phasen unterteilt, in eine
»magische« und eine »historische«, wechseln wir jüngst in die Epoche der Nach-
geschichte und damit erneut – so die Diagnose – in eine nomadische Lebensform.
In jeder dieser drei Epochen der Menschheitsgeschichte, Vorgeschichte, Geschich-
te und Nachgeschichte, steht der Mensch in einer bestimmten Einstellung zur Welt.
Diese gibt die Typik einer jeden Epoche wieder.27 Weil die gegenwärtige Zäsur nach
Flusser von ihrem Ausmaß her nur mit der neolithischen Revolution vergleichbar ist,
ist sie die zweite radikale Zäsur in der Menschheitsgeschichte. Diese gegenwärtige
Zäsur fußt auf der Krisenhaftigkeit des 20. Jahrhunderts und wird durch die Informa-
tionsrevolution ausgelöst.

Dass Flusser den Stellenwert der Informationsrevolution mit der neolitischien Re-

27 | Wenn Flusser von einer solchen Typik einer Epoche ausgeht, erinnert dies an das Men-

talitätskonzept der Historiker rund um die französische Zeitschrift Annales (Marc Bloch, Lu-

cien Febvre, Fernand Braudel) – jedenfalls gemäß der Einschätzung Jakob Tanners. Letzerer

erläutert, wie die französischen Historiker mit der Idee der »long durée« Epochen als längere

Zeiträume spezifischer »Wahrnehmungs- und Empfindungsgewohnheiten« analysiert. Wobei

Epochen hiernach »Dispositionen, Dispositive, Weisen des ›In-der-Welt-seins‹« (Tanner 2004,

66) sind. Das Konzept der Mentalität soll diese Struktur einer Epoche greifbar machen, wor-

an nicht nur »Foucaults Konzeption diskursiver Regelmäßigkeiten und epistemischer Brüche«

(Tanner 2004, 67) anzuschließen scheint, sondern auch Flusser diese Idee der Mentalität ei-

ner Epoche aufnimmt. Flusser jedoch tappt genau in die Falle, die die Historiker mit diesem

Konzept umgehen wollten, wenn sie eine strenge »Kontextualisierung historischer Analysen«

(Tanner 2004, 66) fordern und Flussers Ansatz gerade von seinen radikalen Dekontextualisie-

rungen lebt.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39 - am 14.02.2026, 14:33:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


66 | Das Ding namens Computer

volution gleichsetzt, erinnert an die Diagnose Gehlens, der ebenfalls von einem En-
de der Geschichte spricht (Gehlen 1957, 23) und die Transformation unserer Kultur
durch die Entwicklung des technischen Fortschritts mit der neolithischen Revolution
vergleicht:

»Es gibt in der Geschichte der Menschheit sehr seltene stufenartieg Großereignisse irreversibler

Natur, welche die gesamte Menschheitsgeschichte sozusagen auf ein noch nicht dagewesenes

Niveau stellen [...]: es handelt sich einmal um den prähistorischen Übergang von der Jägerkul-

tur zur Seßhaftigkeit und zum Ackerbau, also zum Neolithikum, und dann um den modernen

Übergang zum Industrialismus.« (Gehlen 1957, 87)

Die Veränderungen, die Gehlen in den Blick nimmt, sind diejenigen, die sich im Zu-
ge der Industrialisierung und dem Übergang in eine »Maschinenkultur« eingestellt
haben. Kennzeichnend für die Maschinenkultur ist für Gehlen eine Superstruktur aus
Technik, Naturwissenschaft und Industrie. Diese drei Instanzen stehen in einer derart
verzahnten Verbindung miteinander, dass sich einerseits nicht sinnvoll danach fragen
lässt, welche Instanz die anderen bedingt (sie bedingen sich alle gegenseitig). Ande-
rerseits funktionieren sie nach gemeinsamen Prinzipien. So findet sich beispielsweise
die aus der kapitalistischen Produktionsweise bekannte Arbeitsteilung und Speziali-
sierung in den Wissenschaften wieder. In der Konsequenz führt diese übergreifende
Industrialisierung nach Gehlen unter anderem dazu, »daß sich ein zusammenhängen-
des Weltbild aus den Wissenschaften heraus nicht mehr erstellen läßt« (Gehlen 2004,
305). Die Wissenschaften erfüllen nicht mehr wie im 19. Jahrhundert die Aufgabe,
ihr Erkenntnisanliegen mit einer praktisch-moralischen Orientierung für unser Han-
deln zu verbinden. Sie liefern keine Weltanschauung mehr, nach der wir einheitlich
die Welt verstehen und uns so in dieser orientieren können. Wenn Gehlen von Post-
Histoire (Nachgeschichte) spricht, dann meint er damit genau diesen Umstand – das
Ende der »Ideengeschichte« bzw. der Aufklärung als der »Epoche der großen dies-
seitigen Gestaltungsideologien, die 1789 begann« (Gehlen 2004, 310). Eine große
Gestaltungsidee, wie sie für die Aufklärung typisch war, können wir nach Gehlen
von den modernen, spezialisierten Wissenschaften nicht mehr erwarten:

»Jede seriöse Wissenschaft ist so weit in ein Geäst von Einzelfragestellungen auseinander-

gegangen, daß sie sich gegen die Zumutung einer Allkompetenz aufs entschiedenste wehren

würde, sie hätte dann nämlich überhaupt keine Sprache.« (Gehlen 2004, 303)

Die Wissenschaften können dem Bedürfnis nach einer Erklärung der Welt im Ganzen,
nach einer Weltanschauung, schon deswegen nicht nachkommen, weil ihre Speziali-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39 - am 14.02.2026, 14:33:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


2 Flussers Kulturkritik | 67

sierung mit einer Verkomplizierung einhergeht. So sei etwa in der zweiten Dekade
des 20. Jahrhunderts der Versuch gescheitert, die Relativitätstheorie in der Popu-
lärliteratur allgemein verständlich darzustellen. Die Gehlen’sche Diagnose des Post-
Histoire bezieht sich demnach auf das Ende eines bestimmten geistesgeschichtlichen
Anspruchs im Zuge der Industrialisierung.

Im Gegensatz zu Gehlen geht es bei Flusser nicht nur nicht um eine Radikali-
sierung der Industrialisierung, sondern der Essayist scheint ebenso wenig Gehlens
Einschätzung zu teilen, dass eine Gesamtdeutung der Welt in der Spätmoderne nicht
mehr möglich sei. Im Gegenteil, Flusser versucht sich gerade mit seiner Kommuni-
kologie über die Zersplitterung der Disziplinen hinweg zu setzen (Flusser 2009, 26).
Flussers Diagnose evoziert die Frage nach dem Verlauf der Menschheitsgeschichte.
Wie kommt es zu diesem behaupteten Übergang in die Nachgeschichte? Flusser mo-
delliert Geschichte evolutionistisch. Geschichtsphilosophisch unterscheidet er zwi-
schen Natur- und Kulturgeschichte und verankert den Verlauf der letzteren in den
Gesetzen der Naturgeschichte. Diese denkt er als einen sich selbst steuernden Pro-
zess, dessen Eigengesetzlichkeit treffend durch den Bereich der Physik beschrieben
werde, der sich Thermodynamik nennt. Thermodynamik ist die Lehre oder Model-
lierungsstrategie, welche das Verhalten mikroskopischer physikalischer oder chemi-
scher Systeme unter dem Gesichtspunkt der Energie betrachtet. Ein System kann
Energie aufnehmen, umwandeln oder abgeben. Wie dies von statten geht, beschrei-
ben die vier Hauptsätze der Thermodynamik. Eine popularistische Aneignung zielt
meist allein auf den 2. Hauptsatz ab, dessen Bedeutung jedoch prinzipiell nur in Be-
zug auf die drei anderen Hauptsätze sinnvoll ist. Zu beachten ist hierbei, dass erstens
einige Prozesse der Energieumwandlung irreversibel sind, sie können nicht rückgän-
gig gemacht werden. So fließt etwa Wärme vom kälteren Körper zum wärmeren, aber
niemals umgekehrt und mechanische Energie kann in Wärme umgewandelt werden,
aber nicht umgekehrt. Zweitens kann man in einem abgeschlossenen System nicht
allein aus den Energieumwandlungen ablesen, in welche Richtung sich die Prozesse
vollziehen, weswegen man das Maß der Entropie im 2. Hauptsatz einführt. Die vier
Gesetze der Thermodynamik seien hier kurz referiert:

– 0. Hauptsatz: Alle Systeme, die mit einem gegebenen System im thermischen
Gleichgewicht stehen, stehen auch untereinander im thermischen Gleichgewicht.

– 1. Hauptsatz: In einem abgeschlossenen System ist die Gesamtenergie, d.h. die
Summe aller Energieformen, konstant.

– 2. Hauptsatz: Die Entropie eines abgeschlossenen Systems nimmt niemals ab. Bei
reversiblen Prozessen bleibt sie konstant, bei irreversiblen nimmt sie zu.

– 3. Hauptsatz: Es ist unmöglich durch irgendeinen Prozess mit einer endlichen

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39 - am 14.02.2026, 14:33:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


68 | Das Ding namens Computer

Zahl von Einzelschritten, die Temperatur eines Systems auf den absoluten Null-
punkt von 0 K (Kelvin) zu senken.

Während die Energie eines Systems eine Erhaltungsgröße darstellt (die Gesamtener-
gie nimmt in einem geschlossenen System nie ab), wird die Entropie in der Ther-
modynamik als eine Zustandsgröße verwendet; ihre Veränderung bezieht sich daher
auf Zustände eines Systems zu verschiedenen Zeitpunkten. Über die Differenz des
Entropiemaßes zu diesen Zeitpunkten lassen sich Aussagen über die zeitliche Rich-
tung machen, in die sich das System entwickelt. Bei irreversiblen Prozessen in ei-
nem abgeschlossenen System nimmt dessen Entropie immer zu. Betrachtet man das
Universum als ein geschlossenes System und lässt damit faktisch die drei anderen
Hauptsätze der Thermodynamik außer Acht, ergibt sich die Annahme einer steigen-
den Entropie des Universums, was zwangsläufig auf den sogenannten »Wärmetod«
hinaus laufen müsste. Gemeint ist hiermit eine vollständige Umwandlung aller an-
deren Energieformen in Wärme, was einen Stillstand aller Prozesse bedeutet. Der
Wärmetod käme dann einem »Kältetod« gleich, weil er nicht nur den Tod aller ande-
ren Energieformen meint, sondern auch den Tod der Wärme selbst, weil ein solches
stabiles Gleichgewicht nur beim absoluten Nullpunkt (0 Grad Kelvin) erreicht wer-
den kann. Dies ist allerdings nach dem 3. Hauptsatz in der Natur eben nicht möglich.
Aus dem 2. Hauptsatz die kosmologische These abzuleiten, dass der Planet Erde na-
turgeschichtlich auf den Wärmetod zuläuft ist thermodynamisch nicht korrekt.

Dessen ungeachtet erfreut sich sowohl der Begriff der Entropie als auch der
des Wärmetods insbesondere bei kulturpessimistischen Autoren im 20. Jahrhundert
großer Beliebtheit. Wie Christian Thies (2004, 196) herausstellt, begehen die Auto-
ren bei der Übetragung physikalischer Konzepte auf die Verfasstheit der Kultur oder
Lebenswelt häufig folgende Fehler: Erstens berücksichtigen sie nicht die unterschied-
lichen zeitlichen Dimensionen, bei Flusser etwa die Skalen der Naturgeschichte im
Vergleich zur Kulturgeschichte. Zweitens mißachten sie ebenso die unterschiedliche
Größenordnung der Systeme. Während das »System« Menschheit Milliarden von In-
dividuen umfasst, beziehen sich die thermodynamischen Gesetze auf Systeme mit
Trillionen von Molekülen. Drittens wird nicht beachtet, dass das Entropie-Gesetz
nur für isolierte, geschlossene Systeme zutrifft, die in der Wirklichkeit selten vor-
kommen. Viertens spricht der Bedeutungsunterschied der Ordnungsbegriffe dage-
gen, die thermodynamischen Gesetze auf soziale Systeme zu übertragen. Während
in der Thermodynamik Gleichgewicht und Unordnung korrelieren, sind es in der
sozialen Welt eher Gleichgewicht und Ordnung, ganz zu Schweigen von der normati-
ven Dimension, die in sozialen Ordnungen immer inkorporiert ist, in physikalischen
oder chemischen aber nicht. Die Kritikpunkte von Thies lassen sich eins-zu-eins auf

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39 - am 14.02.2026, 14:33:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


2 Flussers Kulturkritik | 69

Flussers Gebrauch des Entropiegesetzes übertragen: Bei Flusser wird durch eine ver-
kürzte, kosmologisch-aufgeblasene Lesart des 2. Hauptsatzes der Thermodynamik
der Verlauf der Naturgeschichte insgesamt vom Entwicklungsgesetz der Entropie
bestimmt, was bedeutet, dass die Natur, gemeint ist der Planet Erde, auf ihren Wär-
metod zuläuft. Die Menschheit ist so gesehen zweifach zum Tode verdammt; zu dem
je individuellem sowie zu dem Tod der Gattung durch das Ende jedes Lebens auf
unserem Planeten. Mit dieser Mißdeutung des Entropiegesetzes forciert Flusser noch
einmal seine ›Todes-Anthropologie‹ samt kulturpessimistischem Unterton. Ebenso
verstärkt er hierdurch seinen Appell, sich gegen diese doppelte Verdammnis zum
Tode aufzulehnen. Konsequent deutet er Kulturgeschichte als Invertierung der Na-
turgeschichte im kleinerem Maßstab. Guldin, Anke Finger und Gustavo Bernardo
beschreiben Flussers Modellierung daher als Epizyklus:

»Der größere Kreis der kosmischen Entropie rotiert in die eine Richtung, der andere, viel klei-

nere der menschlichen Bestrebungen in die andere und widerspricht damit dem allgemeinen

Trend. Dabei wird er aber auf der größeren Schleife mitgetragen und letztlich damit zum Schei-

tern verurteilt.« (Guldin, Finger und Krause 2009, 77)

Der Tragik trotzend, unweigerlich dem Tod ausgeliefert zu sein, liegt für Flusser die
Würde und Freiheit des Menschen genau darin, sich dem Tod gegenüber kulturschaf-
fend aufzulehnen und damit die Natur doppelt zu negieren. Man verneint für die Dau-
er seines (würdigen) Lebens die menschliche Endlichkeit, sowie das Ende der Welt
im Wärmetod der Natur (Flusser 1989b, 41).

Ausschlaggebend für die parallele Modellierung von Natur- und Kulturgeschich-
te vom 2. Hauptsatz der Thermodynamik aus, ist die statistische Formulierung der
Entropie als Maß für die Unordnung der Elemente eines Systems, wie sie der Ma-
thematiker Rudolf Clausius im Jahr 1895 in die Physik einführte (Thies 2004, 191-
192). Geht es in der Thermodynamik um die Struktur der Moleküle eines Systems
und deren Ordnung, so übertragen Shannon und Norbert Wiener in ihren jeweili-
gen nachrichtentechnischen Theorien dieses Maß auf die Ordnung von Signalen in
technisch übermittelten Nachrichten, auf deren Überlegungen sich Flusser zu stützen
scheint. Mathematisch gesehen ist Information eine Funktion zur Beschreibung des
Informationsgehaltes einer Situation. Wenn die Nachrichtenübertragung als Situation
modelliert wird, bei der aus einer gegebenen Auswahl x an Nachrichten nacheinander
je eine Nachricht gezogen wird, dann entspricht die Information der Entropie: »Sie
wird als Funktion der verschiedenen hier vorkommenden Wahrscheinlichkeiten aus-
gedrückt – der Wahrscheinlichkeit, einen bestimmten Zustand in einem Nachrichten
erzeugenden Prozeß zu erreichen, und der Wahrscheinlichkeit, daß, wenn dieser Zu-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39 - am 14.02.2026, 14:33:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


70 | Das Ding namens Computer

stand erreicht ist, bestimmte Zeichen als nächste ausgewählt werden« (Weaver 1979,
22). Shannon verwendet die Entropie als Funktion, mit der er die Wahrscheinlich-
keit des Auftretens eines Ereignisses aus einer gegebenen Menge möglicher Ereig-
nisse bestimmen kann. Entropie ist hier ein Maß für Wahlfreiheit oder Information
(Shannon 1976, 59-68). Information, so erläutert Weaver, bezeichnet unabhängig von
der Bedeutung einer Nachricht, »was gesagt werden könnte. Das heißt, Information
ist ein Maß für die Freiheit der Wahl, wenn man eine Nachricht aussucht« (Wea-
ver 1979, 18). Um ein Beispiel Weavers anzuführen: Wenn eine gezogene Nachricht
(oder Zeichen) das Wort »the« ist, ist die Wahrscheinlichkeit gering, dass die nächs-
te Nachricht ebenfalls ein Artikel ist, und sie ist gering, dass die nächste Nachricht
nicht ein Substantiv ist – und zwar insofern das Nachrichtenziehen die Bildung eines
Satzes auf Englisch modelliert. »The« schränkt daher die Wahlfreiheit der nächsten
Nachricht in relativ großer Hinsicht ein. Information sagt hier also vor allem darüber
etwas aus, welche Nachrichten sinnvoll nacheinander gezogen werden können.

Shannon misst mit dem Informationsbegriff die Wahrscheinlichkeit möglicher
Störungen. Umgekehrt gilt, je höher die Wahrscheinlichkeit des Auftretens eines Si-
gnales, desto geringer ist sein Informationsgehalt. Im Extremfall, wenn die Wahr-
scheinlichkeit des Auftretens eines Signals gleich 1 ist, ist der Informationsgehalt des
Signals gleich 0. Die Unordnung der übertragten Nachricht, d.h. ihre Entropie, ist
gleich 0. Damit enthält die Nachricht nützliche, im Sinne einer geringen Wahrschein-
lichkeit, Information. Je wahrscheinlicher ein Zustand ist, desto weniger informativ
ist er – so Flussers dekontextualisierte Formel, die er auf die Kulturgeschichte an-
wendet. Der Zustand des Wärmetod sei, auf eine mathematische Formel gebracht, der
wahrscheinlichste Zustand der Welt. Alles gegen diese Tendenz der Naturgeschich-
te Gerichtete ist Kultur. Kultur lehnt sich gegen den Tod auf, wenn sie dazu dient,
unwahrscheinliche Zustände herzustellen, zu informieren. In diesem Sinne versteht
Flusser die Kulturgeschichte als »Negentropie« (Flusser 2009, 49), als negativ entro-
pischen Prozess. »Der Mensch ist ein Tier, das entgegen der Tendenz zur Entropie
bemüht ist, Informationen zu erhöhen« (Flusser 2009, 206). Mit dieser Transforma-
tion begeht Flusser übrigens genau einen solchen Verwechslungsfehler, wie sie von
Husserl in der »Krisis« kritisiert werden. Flusser nimmt folglich die »Methode« na-
mens Information/Entropie für »wahres Seyn« (Hua VIa, 52), wenn er die Aussagen
der mathematischen Funktion in ontologische Aussagen über die Natur- und Kultur-
geschichte transformiert.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39 - am 14.02.2026, 14:33:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


2 Flussers Kulturkritik | 71

2.3 FLUSSERS STANDPUNKT

Die Informations- oder Kommunikationsrevolution überhöht die Industrielle Revolu-
tion noch einmal deswegen, weil Arbeit selbst zur Informationsangelegenheit wird.
Arbeiten selbst bedeutet immer öfter informieren. Wenn also Informationen über-
haupt eine so wichtige Rolle für unsere Lebensform spielen und wenn sich unsere
Gesellschaft so verändert, dass Arbeit immer häufiger symbolische Arbeit ist, dann
scheint es nur folgerichtig, wenn Flusser für seine Diagnose den Standpunkt der In-
formation bzw. der Kommunikation einnimmt. Von diesem Standpunkt aus versucht
er nun »das ganze Feld der Kultur ins Auge« (2007b, 245) zu fassen.

2.3.1 Information und Kybernetik

Der Begriff der Information steht ebenso wie die Leitdifferenz analog-digital am An-
fang des Diskurses des Digitalen. Dieser Informationsbegriff lehnt sich in der Regel
an die technisch-naturalistische Deutung an, welche im Anschluss an Shannons ma-
thematische Informationstheorie und Wieners Kybernetik in verschiedenen Wissen-
schaften sowie in der Alltagssprache populär wurde. Der Begriff selbst ist älter. Wie
Peter Janich aufweist, ist ihm seit der Antike eine Zweideutigkeit eingeschrieben:
Information kann mit dem Anspruch von Bedeutung und Geltung verwendet werden
oder ohne diesen Anspruch (Janich 1998). In der ersten Variante bezieht er sich auf
eine Orientierungsleistung. Will man sich informieren, ist man auf die Annahme ei-
ner Verständlichkeit und Geltung der Information angewiesen. Anders verhält es sich
in rein technischer Hinsicht, für die die Frage von Bedeutung und Geltung uninter-
essant ist, geht es hier doch um einen quantitativen Informationsbegriff (Übertragen,
Speichern und Darstellen von Informationen).

Mit der Technisierung des Informationsbegriffes durch Shannon wird Informa-
tion zum quantitatven Maß der Aufhebung einer ungewissen Situation in Bezug auf
die Eintrittswahrscheinlichkeit von Signalen. Deutet man diese Definition semiotisch,
in Bezug auf zwischenmenschliche Kommunikation, wie es Weavers Kommentar zu
Shannons Theorie propagiert, muss es zwangsläufig zu Missverständnissen kommen
(Kornwachs 1987). Während Shannon bewusst von einer semiotischen Ebene der
Nachrichtenübertragung absieht, und damit seine Theorie auf die technische Realisie-
rung der Nachrichtenübertragung unabhängig von ihrem Inhalt begrenzt, identifiziert
Wiener in seiner Kybernetik die nachrichtentechnischen Vorgänge in einer Maschi-
ne mit den Vorgängen in lebendigen Organismen, wie etwa dem Mensch (Wiener
1966, 26). In beiden Systemen vollzieht sich die Regelung und Steuerung der Sy-
stemprozesse über den Austausch von Signalen. Für Wiener bedeutet eine Zunahme

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39 - am 14.02.2026, 14:33:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


72 | Das Ding namens Computer

an Information eine Zunahme an Ordnung in einem System, also umgekehrt wie bei
Shannon. Hierfür verwendet Wiener den Begriff der Negentropie. »Der Betrag an
Information wird daher so bestimmt, daß er größer Null ist, wenn die Wahrschein-
lichkeit des zugehörigen Ereignisses kleiner als eins ist« (Wiener 1966, 29).

Das Informationsverständnis im Diskurs des Digitalen basiert im Wesentlichen
auf der an Shannon anknüpfenden Deutung, wie sie Wiener in seiner klassischen
Kybernetik popularisierte. Information ist hier »immer als Resultat einer selektiven
Kommunikation zwischen einem System und seiner Umwelt« (Münker 2005, 98) zu
verstehen. Die weitere Diskussion in der Kybernetik 2. Ordnung sowie in der Sys-
temtheorie nach Niklas Luhmann ist für Flussers Informationsbegriff irrelevant. Ent-
scheidend an dieser kybernetischen Basis ist die mit Wiener eingeführte Naturalisie-
rung des Informationsbegriffs, worauf Janich hinweist:

»Insofern ist Wieners immer wieder zitiertes Diktum ›Information is information, not matter

or energy. No materialism which does not admit this can survive at at the present day.‹ ein

Bekenntnis zu einem naturwissenschaftlichen Materialismus, der nicht reflektiert, daß Materie

und Energie Fachtermini naturwissenschaftlicher oder metanaturwissenschaftlicher Theorien

sind, deren Semantik ohne Rückgang auf menschliche Handlungen des Messens und Experi-

mentierens ungeklärt bleibt.« (Janich 1998, 172)

Zwar verwendet auch Wiener den Informationsbegriff nicht in semantischer Hinsicht,
er sieht von Inhalten ab, jedoch gleicht sein kybernetisches Programm einer Reduk-
tion der menschlichen Kommunikation auf die technische Verschlüsselung, Übertra-
gung und Entschlüsselung von Signalen. Die von Janich kritisierte Naturalisierung
des bereits technisch verstandenen Informationsbegriffes (der von Inhalten absieht)
besteht eben in der Annahme, die nachrichtentechnische Beschreibung sei hinrei-
chend, um das Phänomen der Kommunikation zu beschreiben, ja um überhaupt Ge-
sellschaft verstehen zu können:

»Der Leitgedanke des vorliegenden Buches ist, daß Gesellschaft nur durch das Studium der

Nachrichten und der zugehörigen Kommunikationsmöglichkeiten verstanden werden kann, und

daß Nachrichten von Mensch zu Maschine, von Maschine zu Mensch und von Maschine zu

Maschine in der zukünftigen Entwicklung der Nachrichten und Kommunikationsmöglichkeiten

eine immer größere Rolle zu spielen berufen sind.« (Wiener 1966, 20-21)

Flusser lehnt sich einerseits an den antiken Sprachgebrauch an, wenn er unter infor-
matio sowohl den Prozess des Formens, durch den Stoff in eine Form gebracht wird,
als auch das Produkt dieses Vorgangs versteht und gleichfalls sowohl die wörtliche

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39 - am 14.02.2026, 14:33:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


2 Flussers Kulturkritik | 73

als auch die übertragende Verwendung dieses Begriffs in Anschlag bringt (Flusser
2006b, 21-22). Dennoch schließt er sich an dieses nachrichtentechnische Modell des
Kommunizierens an, auch wenn es ihm explizit in seiner Kommunikologie um ei-
ne geisteswissenschaftliche Deutung der Kommunikation geht, um die bedeutende
Welt. Gleichzeitig will Flusser jedoch mit seiner Kommunikologie eine Art Meta-
Theorie aufstellen, die die Trennung in Geistes- und Naturwissenschaften aushebelt.
Er suggeriert, dies sei von der Verfasstheit des Gegenstandes (der Kommunikation)
geboten:

»Es wird ersichtlich, daß es die Aufgabe der Kommunikationstheorie ist, die menschliche Kom-

munikation als natürliches Phänomen mit anti-natürlicher Tendenz zu untersuchen. In diesem

Sinne läßt sich behaupten, daß es sich bei dieser Theorie um eine ›allgemeine Theorie‹ han-

delt.« (Flusser 2007b, 247)

Da für Flusser Kommunizieren ein Vorgang ist, der durch die Verdammnis zum To-
de motiviert ist, ist er zugleich ein »natürliches« Phänomen, in dem Sinne eine dem
Wesen des Menschen zugehörige Fähigkeit und eine Art Trieb zu sein, und ein kultu-
relles, »anti-natürliches« Phänomen, weil sich dieser Vorgang gegen die menschliche
Endlichkeit und den Wärmetod der Erde richtet.

Mit der informationstheoretischen und kybernetischen Verzahnung von Informa-
tion und Entropie kommt Flusser dann zu dem Schluss: Je informativer eine Kultur
ist, desto besser erfüllt sie ihre Aufgabe, sich gegen die Entropie der Naturgeschichte
zu stellen, d.h., den Tod vergessen zu können. Kommunizieren ist somit der natürlich-
kulturelle Vorgang der Negentropie. Information wird hiermit zu einer attributiven
Bewertung der eigenen Kultur. Flusser neigt dazu, diese Bewertung in der extremen,
binären Codierung vorzunehmen: Entweder ist die Kultur informativ oder sie ist es
nicht. Flusser schließt hier ein weiteres Mal an den Diskurs der Kybernetik an, dem
man die Absicht unterstellt, entlang solcher Grundbegriffe wie »Steuerung, Kontrolle
und Information« eine Art universales Modell für unser Dasein in der Welt aufge-
stellt zu haben, so »daß potentiell alle Bereiche des menschlichen Lebens von der
Religion und der politischen Herrschaft bis zur Kunst und Psychiatrie zum Objekt
kybernetischer Modellierung gerieten« (Hörl und Hagner 2008, 13).

In dieser Begriffswahl schlägt sich nicht nur der Einfluss von Kybernetik und In-
formationstheorie auf das Denken Flussers nieder, sondern zugleich der vor allem
soziologisch geprägte Diskurs über den Übergang in die sogenannte »Informations-
gesellschaft.« In den siebziger Jahren, in denen er seine Kommunikologie verfasste,
waren Information und Kommunikation bereits zu den Analysekategorien der Struk-
turierung aller Teilbereiche von Gesellschaft schlechthin ernannt worden, prominent

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39 - am 14.02.2026, 14:33:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


74 | Das Ding namens Computer

vertreten in Daniel Bells »The Coming of Post-Industrial Society« (Orig. 1973). Die
Debatten verhalfen der Beobachtung einer Zunahme der Arbeitsverhältnisse im ter-
tiären Sektor zu einer Gesellschaftstheorie, deren Schlagworte wie »Informationsge-
sellschaft«, später dann »Wissensgesellschaft«, bald zum Namensgeber verschiede-
ner politischer Agenden wurde (o.A. 2002). Flusser fügt sich damit in die Redeweise,
von Gesellschaft als Informationsgesellschaft zu sprechen und folgt dem Gedanken
einer Verlagerung der Tätigkeitsbereiche hin zu einer post-industriellen Gesellschaft,
deren zentrale Kategorie nicht mehr die der »Arbeit«, sondern die der »Information«
sein muss:

»Und daher sind gegenwärtig die meisten Menschen an und in arbeitprogrammierenden und

arbeitkontrollierenden Apparaten beschäftigt. Vor der Erfindung der Apparate wurde diese Art

von Tätigkeit als ›Dienstleistung‹ , als ›tertiär‹ , als ›geistige Arbeit‹ , kurz als Randerscheinung

angesehen, gegenwärtig steht sie im Zentrum. Daher muß bei Kulturanalysen die Kategorie

›Information‹ anstelle der Kategorie ›Arbeit‹ angewandt werden.« (Flusser 2006b, 24)

Konkret bedeutet dies, dass Flusser die Begriffe Informieren und Kommunizieren so
weit fasst, dass er alle anderen Vollzüge des Menschen darunter subsumieren kann.
Von diesem Standpunkt aus »trifft« sich in der Kategorie der Information Flussers
Kurzgeschichte der Kommunikationscodes mit der seiner Kurzgeschichte der Arbeit;
Arbeiten lässt sich in der Informationsgesellschaft vom Kommunizieren, dem Um-
gang mit Informationen, nicht mehr unterscheiden.

2.3.2 Der Vorrang der menschlichen Kommunikation

Kommunikation ist die Praxis, in der sich das Wesen des Menschen zeigt. Die kom-
munikative Praxis steht unter den Vorzeichen, angesichts der Negentropie der Natur-
geschichte, Informationen herzustellen und weitergeben zu müssen, und zwar über
Generationen hinweg. Mit dieser Anthropologisierung der Information und Kommu-
nikation werden diese Begriff zeitlos gedacht und bekommen darüber hinaus zwei
historische Sonderpositionen: Einerseits stehen sie als anthropologische Bestimmung
am Anfang der Menschheitsgeschichte, die dadurch ihr Menschsein zeigt, dass sie
Gegenstände aus der Natur reißt, sie formt, d.h. informiert. Natur wird in Kultur
umgeformt, indem man Teile aus ihr herausreißt und diese so informiert. Auf die-
se Weise hat der Begriff der Kommunikation bei Flusser eine weite Bedeutung, mit
ihm benennt er im Zweifel alle Gesten, alle Ausdruckweisen, alle Handlungen des
Menschen, da sein Wesen darin liegt, der Welt intersubjektiv Bedeutung zu geben.
Das erkennt man schon daran, dass andere diese Kulturdinge als Kulturdinge erken-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39 - am 14.02.2026, 14:33:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


2 Flussers Kulturkritik | 75

nen, und sich aus ihnen informieren können (z.B.: ein Mensch war vor mir hier).
Andererseits sind beide Begriffe Schlüsselkategorien Flussers Gegenwartsanalysen
schlechthin. Im Standpunkt der Information fließen folglich Flussers theoretische
Voraussetzungen zusammen. Information und Kommunikation sind die Grundach-
sen seiner Zeitdiagnosen. Das Ganze lässt sich historisch wenden: Da der Standpunkt
der Information und Kommunikation der Standpunkt der Gegenwart ist, laufen in ihm
alle Standpunkte der Geschichte zusammen. Der Standpunkt der Gegenwart und der
der Information und Kommunikation sind damit in gewisser Weise Synonyme. Hier
schlagen Flussers Herangehensweise und seine inhaltlichen Überlegungen in der Art
einer Kippfigur ineinander um. Der Standpunkt der Kommunikation ist laut Flusser
nicht nur ein möglicher Standpunkt unter vielen, der gegenwärtig gerade in Mode ist,
sondern er ist der Standpunkt des menschlichen Daseins überhaupt, weil sich hier für
ihn das Wesen des Menschen offenbart (2007b). Diesen Standpunkt der Information
und Kommunikation, den Flusser insbesondere in seiner Kommunikologie ausarbei-
tet, nennt er selbst einen »›humanistische[n]‹, denn sie [die Kommunikologie, S.A.]
handelt von der menschlichen Kommunikation als Phänomen der Freiheit« (2007a,
15). Dieser anthropologisch überformte und historisierende Standpunkt der Informa-
tion und Kommunikation ist es, von dem aus Computer dann auch ins Rampenlicht
seiner Kulturkritik rücken können.

2.3.3 Kurzgeschichten als Methode?

Flusser variiert seine Berichte unserer Kulturgeschichte hinsichtlich des Standpunk-
tes, von dem aus er sie aufrollt: Von der Veränderung der Arbeit, von dem Wandel der
Kommunikationsstrukturen (Codes), von der Entwicklung der Wissenschaft aus usw.
Von jedem Standpunkt aus kommt er schließlich zu einer Deutung unseres Selbst-
und Weltverhältnisses, d.h., ihm geht es in all diesen Formulierungen unserer Kul-
turgeschichte (als Kontrastieren der drei historischen Epochen in Hinsicht auf eine
bestimmte Kategorie) um das Freilegen des Wandels unseres Verhältnisses zur Welt
und zu uns selbst. Auch wenn die Geschichte der Wissenschaften etwa von dem Ge-
sichtspunkt der Erkenntnis die Kulturgeschichte betrachtet, und man hier zunächst
Aufschluss über die Struktur unseres theoretischen Verhältnisses zur Natur im Sinne
der Kategorien unserer Naturerkenntnis darlegt, so lässt sich doch von hier aus unser
Weltverhältnis im praktischen Sinne bezüglich unserer Werte, unserer Moralität, un-
serer Sitten sowie unserem Weltverhältnis im technisch-kulturellen Sinne bezüglich
der Frage nach unserer (materialen) Kultur und Arbeitsweisen erschließen.

Die Variationen der Erzählung unserer Kulturgeschichte sind meist in Form von
Essays verfasst; das bedeutet nicht nur eine bestimmte, freiere Textform als klassische

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39 - am 14.02.2026, 14:33:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


76 | Das Ding namens Computer

philosophische Abhandlungen, sondern heißt meistens auch, dass sie relativ kurz ge-
fasst sind. Es sind knappe, provozierende, feuilletonistisch anmutende Erzählungen,
die keine Rücksicht auf die Einführung und Erklärung von Begriffen, Methoden oder
Konzepten nehmen. Anstelle einer philologischen Textexegese springt er von Stand-
punkt zu Standpunkt. Anstatt eines hermeneutischen ›Eintauchens‹ in die Texttiefen
eines anderen Autors, kontrastiert er ihre Standpunkte, indem er sie und eigene Argu-
mente in schematischen Skizzen gegeneinander ausspielt. Flusser geht keine Diskus-
sion mit anderen Texten ein; er kommentiert, schematisiert, polemisiert. Textexterne
Bezüge und Quellen werden nicht offen gelegt, nur im Plauderton referiert. Flusser
will mit seinen Essays den Lesern die neue Welt der Computer erklären, die den Code
der Technobilder nicht entschlüsseln können, weil sie, wie er sagt, noch in der Epoche
der Geschichte geboren, nur für das Verständnis von Texten in begrifflicher Sprache
programmiert sind. Mit diesem Selbstverständnis erhebt sich Flusser nicht nur zum
Mediator zwischen der Generation Internet und der prä-Computer Generation, son-
dern auch zwischen der Zukunft (Nachgeschichte) und der Vergangenheit (Epoche
der Geschichte) – ein äußerst illusorischer Standpunkt.

Bei allem Plädoyer für den Wechsel der Standpunkte nimmt Flusser in der Regel
in einem Essay nur einen Standpunkt ein, und suggeriert, dieser allein sei prädes-
tiniert, die Welt zu erklären. Diese Festlegung auf einen Standpunkt revidiert sich
zunächst durch die (oberflächliche) thematische Vielfalt seiner Essays. In der Menge
scheint es dann so, als würde er mit methodischer Disziplin dem ewigen Wechsels der
Standpunkte treu bleiben. Er unterläuft sein eigenes Credo jedoch dadurch, dass er
letztlich doch einen einzigen Standpunkt privilegiert, und zwar den des Informierens
und Kommunizierens. »Information« und »Kommunikation« sind die zentralen Be-
griffe seiner Gegenwartsdiagnose, und zwar nicht nur in den Schriften, in denen er sie
als zentrale Begriffe einführt (Flusser 1990d, 2006a, 2007a, 2007b). Beide gehören zu
den wenigen eingeführten und definierten Ausdrücken, die Flusser konstant verwen-
det; und zwar in einem weiten und in einem engeren Verständnis. Flussers Schriften
sind deswegen auch nicht im Sinne einer Theorie des Computers interessant, sondern
als Symptom für einen bestimmten Strang des Diskurses des Digitalen. Hier findet
sich eine bestimmte Perspektive auf Computer, die die Digitalität als Zäsur der Epo-
che der Geschichte ins Spiel bringt.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39 - am 14.02.2026, 14:33:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

