Zur Zukunft der Islamwissenschaft’

NAVID KERMANI (KOLN)

Das Fach, das sich der Erforschung der islamischen Welt widmet, ist ein Unge-
tiim. Das Spektrum der Themen, Disziplinen, Methoden und historischen Epo-
chen, das es abzudecken sich vornimmt, ist um vieles zu weit, um sinnvoll in ei-
nem einzigen Zusammenhang erforscht und gelehrt zu werden. Die Absurditit
ihres Anspruches erweist sich sofort, wenn man sich zur Islamwissenschaft ein
Pendant vorstellt: ein einziges Fach, das die Religion, Kultur, Geschichte, Spra-
che, alte wie neue Literatur, Philosophie, die heutige politische Wirklichkeit, ja
die Musik, das Theater, das Recht, die Geschichte der Naturwissenschaften sowie
alle anderen fiir die Geistes- und Sozialwissenschaften relevanten Aspekte nicht
nur der europdischen, sondern weltweit aller christlichen Konfessionen, Konti-
nente, Nationen und ethnischen Minderheiten behandelt, und dies ausgerechnet
unter einem Titel wie ,Christliche Wissenschaft® oder ,Christenwissenschaft®, al-
so mit der impliziten Annahme, dass alle diese Phdnomene einen Bezug zur Re-
ligion hitten und mit Blick auf diese studiert werden sollten. Mochte am Aus-
gang des 19. Jahrhunderts ein Gelehrter die Quellentexte und Forschungsarbeiten
des Faches noch einigermalien iibersehen, kann heute kein Islamwissenschaftler
das gesamte Spektrum abdecken, und nur wenige versuchen es noch.

Die Problematik, die dem Fach Islamwissenschaft — dhnlich wie anderen Re-
gionalwissenschaften, die allerdings in der Regel nicht zusétzlich mit dem Ballast
beschwert sind, den Bezug zur Religion im Namen zu fiihren — eingeschrieben
ist, diirfte von kaum jemanden noch bestritten werden. Reflektiert worden ist
auch und vor allem, wie fatal sich das religios-theologische Vorzeichen, unter
dem das Fach betrieben wird, auf das offentliche Bild der Kulturen ausgewirkt
hat, die vom Islam mitgeprédgt worden sind. Seit die frithe Orientalistik den Islam
als autonome anthropologische Grofe behandelte, welcher der Muslim willenlos
ergeben sei, und die Religion der Muslime zur Ursache ihrer Unterlegenheit und
strukturellen Reformunfihigkeit erklédrte, wurde die muslimische Urgeschichte
zum Deutungsmuster auch der Gegenwart. In verbliiffender Analogie zu heutigen

1 Der Text basiert auf meinem Aufsatz ,,Moderne und Islam”, erschienen in: Dieter
Grimm: (Hg.), 25 Jahre Wissenschaftskolleg zu Berlin 1981-2006, (Akademie Ver-
lag), S. 229-242.

ttps://dol.org/10.1436Y/9783839407158-019 - am 13.02.2026, 21:58:40. ==



https://doi.org/10.14361/9783839407158-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

302 | NAVID KERMANI

islamistischen Auffassungen nahm man einen islamischen Urzustand an und be-
trachtet die Geschichte und die Kultur vorrangig unter der Frage, inwiefern sie
der frithislamischen Norm entspreche bzw. zu einem Abweichen von ihr gefiihrt
habe. Nicht religios determinierte Phinomene, Diskurse und Strémungen wurden
so fast automatisch als heterodox gedeutet, anstatt in jener Autonomie wahrge-
nommen zu werden, die etwa Shakespeare, dem Zweiten Weltkrieg oder der
Phianomenologie des Geistes zukidme, die eine religiose Dimension wohl haben,
jedoch unmoglich auf diese zu reduzieren oder gar allein von der Bibel aus zu
verstehen sind. Dieser essentialistische Blick ist zwar innerhalb der Islamwissen-
schaft langst in Frage gestellt, beherrscht aber noch immer weite Teile der 6ffent-
lichen Darstellung. Der Islamwissenschaftler Aziz al-Azmeh sieht hier ,,fast eine
Art Komplizenschaft zwischen westlichen Kommentatoren und islamistischen
Ideologen”, da auf beiden Seiten die Urbegriindung jedes Phdanomens in der is-
lamischen Welt in den religidsen Quellentexten angesiedelt werde.> Eine Be-
trachtung von solcher Normativitit wiirde sich in Bezug auf die Geschichte und
Gegenwart der ,christlichen Welt* von selbst diskreditieren.

Die Obsession des Westens, den Orient durch seine Religion zu verstehen,
macht sich bis heute in den Lehrplénen, ja bis in die Facheraufteilung bemerkbar,
die in die Erforschung eines gemeinsamen Kulturraums konfessionelle Schneisen
schldgt. An vielen groflen Universititen in Deutschland gibt es Seminare fiir Is-
lamwissenschaft, fiir Judaistik und einige wenige fiir die Wissenschaft vom
christlichen Orient. Eine Verbindung zwischen diesen Seminaren besteht in der
Regel nicht — eine Folge auch des Nationalsozialismus, der die Tradition heraus-
ragender jiidischer Orientalisten in Deutschland und die héufig mit ihnen korres-
pondierende Wissenschaft des Judentums abgebrochen hat. Heute lernen nur we-
nige Studenten, die sich mit der islamischen Theologie, Philosophie oder Mystik
beschiftigen, die Werke jiidischer oder christlicher Autoren kennen, obwohl die-
se zur gleichen Zeit, in der gleichen Stadt, ja, in der gleichen Gasse entstanden
sein konnten wie der Traktat, iiber den sie sich gerade beugen. Von der klassi-
schen Poesie der arabischsprachigen Juden etwa horen Studenten der Arabistik
kaum mehr, als dass sie existiert. Dabei ist diese Dichtung in ihren Motiven und
Gedanken selten spezifisch jiidisch, sondern weltlich ausgerichtet — wie die Wer-
ke vieler muslimischer Dichter auch. Sie ist in unmittelbarer Nachbarschaft zur
arabischen Dichtung und ihren Genres entstanden und teilt mit ihnen den isla-
misch gefirbten Hintergrund der arabischen Hofkultur. Umgekehrt lernen nur die
wenigsten Studenten der Judaistik die arabische Sprache, obwohl wesentliche
Werke der jiidischen Philosophie, Poesie oder Mystik von Autoren verfasst wor-
den sind, die Arabisch sprachen, schrieben und sich an eine arabischsprachige
Offentlichkeit wandten.

2 Vgl. Aziz Al-Azmeh: Die Islamisierung des Islam. Imaginire Welten einer politi-
schen Theologie, Frankfurt/M u.a.: Campus 1996.

ttps://dol.org/10.1436Y/9783839407158-019 - am 13.02.2026, 21:58:40. ==



https://doi.org/10.14361/9783839407158-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR ZUKUNFT DER ISLAMWISSENSCHAFT | 303

Die Literaturen, die Kiinste und die religiosen Traditionen des arabisch ge-
pragten Kulturraums sind historisch so eng miteinander verflochten — oft bis zur
Ununterscheidbarkeit —, dass sie nur im Zusammenhang studiert und dargestellt
werden konnen. So setzt sich die islamische Theologie zu einem betridchtlichen
Teil aus Antworten auf Fragen zusammen, die vom Judentum und vom Christen-
tum an sie herangetragen worden sind — an den Hofen und in den Gelehrtenstu-
ben von Bagdad oder Cordoba. Ohne diese Fragen bleiben die Antworten unver-
standlich. Nicht viel anders steht es mit dem Judentum: Nicht nur das christliche
Europa, auch die Philosophen unter den rabbinischen Gelehrten wie der in Agyp-
ten geborene Saadiya ha-Gaon (st. 942), Abraham ibn Daud aus Toledo (st.
1180) oder Moses Maimonides (st. 1204) empfingen das antike Erbe zum groflen
Teil in seiner Prigung durch die arabisch-islamische Kultur. Ohne Kenntnis die-
ser Kultur Idsst sich nicht verstehen, wie das Judentum nicht nur auf den Islam,
sondern spiter der Islam auch auf das Judentum zuriickgewirkt hat, in der Theo-
logie und deutlicher noch in der Mystik sowie in der Literatur. In der arabisch-
islamischen Kulturgeschichte spielten dabei orientalische Christen als Ubersetzer
und Bearbeiter griechischer Texte eine entscheidende Rolle. Der Prozess wech-
selseitiger Beeinflussungen verlief selten konfliktfrei — auch nicht im heute gerne
verkldrten Andalusien der Mauren. Muslime, Juden, Christen und Agnostiker,
Araber, Perser, Tiirken und andere Volker verfolgten und unterdriickten einander
und grenzten sich gegeneinander ab — blieben aber in der entscheidenden Phase
ihrer Kulturentwicklung im arabisch geprigten Raum eng aufeinander bezogen.

In der Formationsphase des Judentums wie des Islams (genauso wie des
Christentums) waren Identititen kaum so eindeutig festgelegt, wie es heute
scheint. Das ,,Wir* etwa in der arabischen Philosophie oder der arabischen Dich-
tung ist oft genug kein ,,Wir Muslime*, ,,Wir Juden* oder ,,Wir Christen®; es ist
ein ,,Wir Philosophen®, dem das ,,Ihr* etwa der Mystik oder der Rechtswissen-
schaft entgegengesetzt wird, seien diese islamisch oder jiidisch. Genauso wie
Maimonides sich auf die Werke muslimischer Autoren bezog, hatte er selbst
wiederum muslimische Leser, darunter Dozenten, die einem jiidischen Publikum
die Philosophie Maimonides’ erklédrten. Ein muslimischer Philosoph wie al-
Farabi (st. ca. 950) hat, ohne dass es weiter bemerkenswert gefunden worden wé-
re, einen groflen Teil seiner Ausbildung bei dem nestorianischen Lehrer Ibn Yu-
nus (st. 940) erlangt, der wiederum christliche und muslimische Lehrer gehabt
hatte. Dies und unzéhlige andere Beispiele der Interaktionen waren moglich und
selbstverstdndlich, weil die jiidische, christliche und muslimische Intelligenz des
arabisch geprigten Kulturraums sich mit denselben Grundfragen beschiftigte,
ohne notwendig dieselben Antworten zu geben oder die sozialen und rechtlichen
Unterschiede zwischen den Gruppen aufzuheben. Von manchen religionsphilo-
sophischen Texten lésst sich bis heute nicht einmal mit Bestimmtheit sagen, ob
sie von einem Juden oder einem Muslim geschrieben worden sind. Die Durchlis-
sigkeit jenes arabisch geprigten Kulturraums ist vielleicht nicht so sehr anders zu
denken als jene der heutigen westlich geprigten Literatur, an der auch Autoren

ttps://dol.org/10.1436Y/9783839407158-019 - am 13.02.2026, 21:58:40. ==



https://doi.org/10.14361/9783839407158-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

304 | NAVID KERMANI

wie Adonis, Orhan Pamuk oder Haruki Murakami teilhaben, ohne ihre eigene
Herkunft und nationale Bindung zu leugnen, sich als westlich oder auch nur ver-
westlicht bezeichnen zu miissen. Ein Studium arabischer, hebrdischer oder persi-
scher Texte jener Jahrhunderte aus einem ausschlieBlich judaistischen bzw. is-
lamwissenschaftlichen Blickwinkel fiihrt zu einer Beschrinkung der Sinnebenen,
zu einem Ubergewicht religivs-konfessioneller Momente in der Deutung: So
werden Autoren, die sich urspriinglich ldngst nicht so eindeutig auf eine einzelne
Identitdt bezogen, sondern allgemeine theologische, poetische oder philosophi-
sche Themen behandelten, nachtréiglich auf ihre Konfession hin gelesen.

Gelegentlich explizit, jedenfalls aber implizit versuchen die meisten deut-
schen Islamwissenschaftler heute der religiosen Determinierung des Faches, die
in seinem Namen angelegt ist, zu entkommen, indem sie sich als bloBe Regio-
nalwissenschafter des Nahen und Mittleren Ostens begreifen. Die islamischen
Quellentexte werden im Grundstudium — héufig en passant — behandelt, spielen
aber danach nur noch fiir jene Studenten und Lehrer eine hervorgehobene Rolle,
die sich auf theologische Fragestellungen konzentrieren. Die daraus resultierende
Spezialisierung auf einzelne, weitgehend selbststindige Bereiche innerhalb der
Islamwissenschaft, die mit dem Islam selbst hédufig nichts mehr zu tun haben, er-
scheint schon aus arbeitsokonomischen Griinden unausweichlich, vollzog sich al-
lerdings bis vor einigen Jahren noch weitgehend unreflektiert. Sie war keinem
Konzept, sondern den begrenzten Kapazititen an den einzelnen Seminaren ge-
schuldet.

Dass die islamwissenschaftliche Forschung in ihren verschiedenen Ausrich-
tungen heute vorwiegend als Regionalstudium betrieben wird, ldsst in Deutsch-
land — mit einiger Verspitung gegeniiber den Vereinigten Staaten — den Prob-
lemhorizont der area studies aufziehen. Wihrend sich die — in ihrem Selbstver-
standnis universalen — systematischen Disziplinen wie die Geschichte, die Litera-
turwissenschaft, die Theologie oder die Rechtswissenschaft gemessen an ihrem
empirischen Repertoire zu partikularen westeuropdischen Regionaldisziplinen
entwickelt haben, wird die Forschung zur restlichen Welt an institutionell
schwach ausgestattete und methodisch iiberforderte Disziplinen wie die Islam-
Afrika- oder Asienwissenschaften delegiert. Die Folgen dieser Entwicklung sind
in doppelter Hinsicht bedenklich: Islamwissenschaftler nahmen lange Zeit die
zentralen Verdffentlichungen, die innerhalb der entsprechenden Hauptdisziplin
Aufsehen erregen, allenfalls am Rande zur Kenntnis und hinkten in ihrer Metho-
dik, Fragestellung und sogar im Stil oft um Jahrzehnte zuriick: Sammelbénde, die
sich methodisch in ostentativer Naivitdt mit arabischer oder persischer Literatur
beschiftigen, ohne sich auch nur in Funoten auf gegenwirtige Diskussionen in-
nerhalb der allgemeinen Literaturwissenschaft zu beziehen, gehorten und geho-
ren ebenso zum Bild wie die Philologen des klassischen Arabisch, die in den
Medien zu aktuellen politischen Vorgidngen Stellung nehmen miissen, nur um je-
nen journalistischen ,Experten‘ nicht génzlich das Feld zu iiberlassen, die ihre
mangelnden sprachlichen und historischen Kenntnisse mit aufbrausenden Vorur-

ttps://dol.org/10.1436Y/9783839407158-019 - am 13.02.2026, 21:58:40. ==



https://doi.org/10.14361/9783839407158-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR ZUKUNFT DER ISLAMWISSENSCHAFT | 305

teilen aufwiegen. Am ehesten noch ist es der sozialwissenschaftlich orientierten
Islamwissenschaft gelungen, Anschluss zu finden an die Diskussionen innerhalb
der entsprechenden Hauptdisziplinen; die zunehmende Attraktivitit der sozial-
wissenschaftlichen Islamforschung, die sich in der Lehrstuhlvergabe und der
Zahl der Studenten manifestiert, diirfte einen Grund auch darin haben, dass sie
ihre eigene Relevanz iiber das eigene Fach hinaus zu vermitteln begonnen hat.
Indem die Islamwissenschaft den allgemeinen sozial- und mehr noch den kul-
turwissenschaftlichen Diskurs weitgehend ignorierte, isolierte sie sich und wurde
fiir andere Forscher, die sich mit verwandten Themen in anderen Sprachen be-
schiftigen, unattraktiv, hdufig unlesbar. Tatsidchlich werden islamwissenschaftli-
che Forschungsarbeiten aulerhalb ihres eigenen, eng umgrenzten Gebietes noch
immer zu selten wahrgenommen. Allgemeine historische, kulturgeschichtliche
oder politikwissenschaftliche Studien namhafter Autoren zeugen immer wieder
von eklatanter Unkenntnis, sobald sie den islamischen Kulturkreis streifen (wenn
sie ihn nicht einfach ignorieren). Diese Situation ist bedauerlich fiir die Islamwis-
senschaften, weil sie sich damit die Moglichkeit nimmt, auf die grolen Diszipli-
nen wie die Literatur-, Politik- oder Geschichtswissenschaft einzuwirken, sie ist
vor allem aber fiir die iibrigen Disziplinen bedenklich, insofern sie zu einseitigen
und eingeschrinkten Wahrnehmungen fiihrt. Andalusien liegt immerhin im Wes-
ten Europas, und die Osmanen waren eine zentraleuropdische Gromacht, um nur
zwei Stichworter fiir die vielfiltigen Verflechtungen zwischen dem Nahen Osten
und Europa anzudeuten, die durch den Ausschluss islamwissenschaftlicher Kom-
petenz in der Geschichtswissenschaft oder der Philosophie kaum angemessen
wahrgenommen werden. Ahnlich wire fiir die europiische Literaturgeschichte
oder die Philosophie zu argumentieren. Das Anliegen, die Islamwissenschaft als
Regionalwissenschaft exemplarisch in die allgemeinen Kultur- und Sozialwis-
senschaften einzubringen, ist also nicht ein fachspezifisches Desiderat, sondern
zielt auch und vor allem auf die Weiterentwicklungen der ,groen‘ Disziplinen.
Die Aufgabe, die Islamwissenschaft in einen allgemeinen kultur- und sozial-
wissenschaftlichen Diskurs einzubringen, ist auch vor dem Hintergrund der ge-
genwirtigen gesellschaftlichen und kulturellen Situation in Europa zu sehen. Pro-
jekte, die die religiose Determination von Phénomen innerhalb der islamischen
Welt nicht mehr nur implizit, sondern offen und konsequent hinterfragen und
beispielsweise die Literatur als autonome Grofle und nicht in ihrer Abhédngigkeit
von der Religion behandeln, stellen sich quer zur Erwartungshaltung einer breite-
ren Offentlichkeit, die im Orient exemplarisch den Ort der Religion sieht. Eine
sdkulare Wahrnehmung wiirde die religiose Dimension von Vorgidngen und Ent-
wicklungen innerhalb der islamischen Welt nicht iibersehen, sie jedoch mit den-
selben Begriindungszusammenhingen konfrontieren und damit erst rational er-
klarbar machen, wie sie in Bezug auf andere Regionen selbstverstindlich sind.
Zum gesellschaftlichen und kulturellen Hintergrund der heutigen Islamwis-
senschaft gehort aber nicht nur die Wahrnehmung des Islams in der europdischen
Offentlichkeit, sondern ebenso das eigene europdische Selbstverstindnis, das die

ttps://dol.org/10.1436Y/9783839407158-019 - am 13.02.2026, 21:58:40. ==



https://doi.org/10.14361/9783839407158-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

306 | NAVID KERMANI

eigenen jiidischen und islamisch mitgepréigten Traditionen jedenfalls im breiten
offentlichen Bewusstsein ignoriert und heute auSerdem die — durch die Migration
entstandene — faktische Teilhabe an zahlreichen weiteren Kulturen verkennt.
Damit wird ein Wesensmerkmal und das eigentliche Erfolgsgeheimnis des euro-
pidischen Projektes, wie es sich in der Franzosischen Revolution normativ her-
ausgebildet hat, ins Gegenteil verkehrt: seine radikale Offenheit, sein ebenso an-
maflender wie utopischer Universalismus. Auf der expliziten Glaubensneutralitit
des Projektes zu beharren, bedeutet nicht, den religiosen (allerdings keineswegs
ausschlieBlich christlichen) Ursprung vieler europdischer Werte zu verleugnen.
Aber es sind Werte, die sidkularisiert, also im Laufe der Zeit innerweltlich be-
griindet worden sind. Von nichts anderem sprechen die muslimischen Reform-
denker, die sich zum Beispiel nicht mehr mit der Frage aufhalten, ob die Men-
schenrechte islamisch sind oder nicht, sondern sie aus der menschlichen Vernunft
ableiten und also implizit oder explizit deutlich machen, dass es Lebensbereiche
auBlerhalb des Religiosen gibt. Gerade weil die europdischen Werte sikular sind,
sind sie an keine bestimmte Herkunft oder Religion gebunden, sondern lassen
sich prinzipiell iibertragen. In allen Kulturen gibt es fiihrende geistige Bewegun-
gen, die genau diese Ubersetzung immer wieder neu angehen, etwa indem sie die
Demokratie oder die Menschenrechte in ein chinesisches, schwarzafrikanisches
oder eben islamisches Vokabular iiberfiihren.

Wer heute als Historiker die Muslime wegen ihres Glaubens zu ,Uneuropé-
ern‘ erklirt, verkennt nicht nur die europdische Geschichte, die mit dem Osmani-
schen Reich einen zentralen Akteur hatte und zu immerhin zwei muslimischen
Lindern auf europdischen Boden gefiihrt hat. Er macht aus Europa eine Religion,
beinah eine Rasse und stellt damit das Vorhaben der europidischen Aufklidrung
auf den Kopf, das seine Spezifitit gerade dadurch gewinnt, dass es eine weltli-
che, prinzipiell allen Biirgern offene Willensgemeinschaft darstellt. Ein wirklich
sdkulares Europa wiirde sich nicht religios-genealogisch definieren, sondern
durch Ideen, zu denen man sich ungeachtet seines Glaubens oder seiner Ab-
stammung bekennen kann oder eben nicht bekennt (auch zweiteres ist Europdern,
wie nicht nur die deutsche Geschichte, sondern auch die Ereignisse der letzten
Jahre auf dem Balkan oder innerhalb der ehemaligen Sowjetunion lehren, sehr
wohl moglich).

Erst wenn die auBereuropdischen und speziell die islamisch geprigten Kultu-
ren in einem Zusammenhang mit der eigenen Vergangenheit und Gegenwart stu-
diert, wenn sie nicht lianger als Exotikum begriffen werden, das positiv in seiner
faszinierenden Kuriositit, negativ in seiner Bedrohlichkeit zu studieren ist, fin-
den die Geisteswissenschaften zu einem angemessenen Verstindnis auch der ei-
genen, europdischen Geschichte, Literatur und Kultur; gleichzeitig wiirden sie
jene Entwicklung einholen, die sich durch die Migration der letzten Jahrzehnte
langst vollzogen hat, ohne sich allerdings im offentlichen Bewusstsein niederge-
schlagen zu haben. Wegen ihrer engen Verflechtung mit der europdischen Kultur
und Geschichte ist die Erforschung der islamischen Welt in besonderer Weise

ttps://dol.org/10.1436Y/9783839407158-019 - am 13.02.2026, 21:58:40. ==



https://doi.org/10.14361/9783839407158-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR ZUKUNFT DER ISLAMWISSENSCHAFT | 307

geeignet, die Dominanz zu brechen, die der Mechanismus der Exklusion in der
Beschiftigung mit nicht christlich oder nicht westlich geprigten Traditionen wei-
terhin ausiibt. Damit kénnte die Erforschung der nahostlichen Kulturen, wére sie
in die iibrigen Kulturwissenschaften integriert, eine Vorreiterrolle auch fiir ande-
re Regionalwissenschaften spielen. Die religiosen Traditionen, Literaturen, per-
formativen und bildenden Kiinste aus dem Nahen Osten wiirden in einem solchen
Diskurs der europédischen Kultur nicht entgegengesetzt, sondern als Bestandteil
einer Kultur verstanden, die den Nahen Osten und Europa gemeinsam prigt. Das
hiufig beschworene, nicht selten zur Floskel erstarrte Wort vom ,Dialog® wiirde
sich dann schon deshalb relativieren und zugleich neu beleben, weil man wahr-
nimmt, dass die Trennungslinien quer durch die Kulturen und Religionen verlau-
fen und ,man selbst‘ immer auch schon zu ,den anderen‘ gehort. Bisher verfestigt
das Paradigma des Dialogs der Kulturen eher eben jene manichédische Wahrneh-
mung, gegen die es sich scheinbar wendet.

ttps://dol.org/10.1436Y/9783839407158-019 - am 13.02.2026, 21:58:40. ==


https://doi.org/10.14361/9783839407158-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ttps://dol.org/10.1436Y/9783839407158-019 - am 13.02.2026, 21:58:40.



https://doi.org/10.14361/9783839407158-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

