
Arbeit vs. Muße

Die Simulation von Arbeit, wie sie im nächsten Abschnitt untersucht wird,

stellt nicht nur ein literarisches Phänomen dar. Die Tendenz zur Simulation

von Arbeit hat sich aus der historischen Veränderung der Arbeit, und ihrer

Wahrnehmung in der Gesellschaft entwickelt – und wird in der Literatur als

solche aufgegriffen. Dabei sind zwei Faktoren besonders relevant: Zum einen

die Aufwertung von Arbeit in der Neuzeit und die Tatsache, dass sie sich da-

durch an die Muße annähert. Zum anderen die Verknappung der Arbeit im

20. Jahrhundert und die daraus resultierenden Beschäftigungsmaßnahmen.

Diese beiden Faktoren, die im Folgenden weiter ausgeführt werden, tragen

zu einer Art ›simulativer Umwertung‹ von Arbeit bei.

Annährungen

Ein Grund, Arbeit überhaupt zu simulieren, liegt in der großen gesellschaft-

lichen Wertschätzung, die ihr seit einigen Jahrhunderten zukommt. Im Zuge

ihrer Aufwertung hat sich ein dominanter Diskurs entwickelt, der der Arbeit

einen ähnlichen Genusswert zuschreibt wie der Muße. Diese Nähe von Muße

und Arbeit, die auch bei Robert Walser durchscheint, ist historisch betrachtet

ein relativ neues Phänomen. Blickt man zurück zu den Anfängen der europäi-

schen Kultur, so stellt man eine strenge Trennung zwischen Arbeit und Muße

fest. In der griechischen Antike wurde Arbeit (ponos) als die Befriedigung von

Grundbedürfnissen verstanden, und als minderwertige Tätigkeit angesehen.

So schreibt Hannah Arendt, dass alle Beschäftigungen, die »nicht um ihrer

selbst willen unternommen wurden, sondern um die Lebensnotwendigkeiten

herbeizuschaffen«, dem »verachteten Stand der Arbeit gleichgestellt« wur-

den.1 Die Muße (scholé) hingegen war eine hochgeachtete Tätigkeit, gerade

weil sie die Freiheit von der Arbeit bedeutete:

1 Arendt: Vita activa, 101.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006 - am 14.02.2026, 18:06:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Nichtstun als politische Praxis

Die griechische σχολή [scholé] wie das lateinische otium bedeuten nicht

so sehr Muße als Freiheit von politischer Tätigkeit; allerdings werden beide

Worte auch gebraucht, um Freiheit von Arbeit und den Lebensnotwendig-

keiten zu bezeichnen. In jedem Fall handelt es sich nicht primär um Freizeit,

sondern um eine von Sorge und Mühe freie Lebenslage.2

Muße im antiken Sinne meint gerade einen Rückzug von dem Tätigkeitsprin-

zip der Notwendigkeit, was sie im Gegensatz zur einfachen Arbeit zu einer

hochkultivierten Tätigkeitsform machte: »Muße bildet […] die Voraussetzung

des bios theoretikos (Aristoteles) eines Philosophen als der vornehmsten anti-

ken Lebensform und des otium cum dignitate« der römischen Nobilität, die mit

dem niederen labor, der Werkarbeit, nichts zu tun hatte.3 Muße, Müßiggang,

Freizeit, Nichtstun und alle anderen Termini, die sich in diese Reihe einfügen

lassen, bilden seit der Antike und mindestens bis ins späte Mittelalter einen

positiven Gegenbegriff zur negativ konnotierten Arbeit als Tätigkeit aus der

Sphäre der Notwendigkeit.

Doch in der Neuzeit ändert sich diese Relation drastisch, weil Arbeit nun-

mehr als etwasGuteswahrgenommenwird. ImGegensatz zur Korrelation der

Arbeit mit Sorge und Mühe, wie Hannah Arendt sie für die Antike beschreibt,

entstand in der Neuzeit ein Diskurs, in dem Arbeit zu einer Möglichkeit um-

gedeutet wird, das eigene Leben selbstständig verbessern zu können. Zum

einen verbreitet sich durch die theoretische Arbeit von John Locke ab Ende

des 17. Jahrhunderts die Erkenntnis, dass Arbeit zur Akkumulation von Eigen-

tum führen kann.4 Adam Smith postulierte knapp hundert Jahre später, dass

sich daraus auf nationaler wie auf individueller Ebene Reichtum erwirtschaf-

ten lässt.5 Für den arbeitenden Menschen der Neuzeit war dies in vielerlei

Hinsicht eine segenreiche Kehrtwende: lange eingeschnürt in das Korsett des

Frondienstes und ähnliche Abhängigkeiten, versprach eine Aufwertung der

Arbeit für ihn auch eine Befreiung aus rigiden Beschäftigungssystemen und

die Möglichkeit eines sozialen Aufstiegs. Erfolgreiche Berufsarbeit, so heißt es

2 Arendt: Vita activa, 418.

3 Johannes Engels: Merces auctoramentum servitutis – Die Wertschätzung bestimmter

Arbeiten undTätigkeiten durch antike heidnische Philosophen. In:Arbeit imMittelalter.

Vorstellungen undWirklichkeiten. Hg. v. Verena Postel. Berlin: Akademie (2006), 60.

4 Vgl. John Locke: The Second Treatise of Government. Hg. v. Thomas P. Peardon. New York:

Liberal Arts Press (1952).

5 Adam Smith: An Inquiry into the Nature and Causes of the Wealth of Nations. Hg. v. Jona-

than B. Wight. Petersfield: Harriman House (2007), 293.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006 - am 14.02.2026, 18:06:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arbeit vs. Muße 83

bei Aßländer und Wagner, vermochte es angeblich, »Stand und Herkunft als

klassische gesellschaftliche Stratifikationsmerkmale« abzulösen.6

Es entwickelte sich zudem die Idee, dass der Mensch die ihm gegebe-

nen Möglichkeiten erst in der Arbeit vollkommen realisieren könne.Während

im Mittelalter noch eine große Skepsis gegenüber technisierter und indus-

trieller Arbeit vorherrschte, so hielt man sie in der Neuzeit zunehmend für

den Beweis des menschlichen Erfindungsgeistes. Der arbeitende Mensch ist

in dieser Perspektive ein schöpferisches Wesen, und die Arbeit Manifestati-

on seiner weltbildenden »Naturbeherrschung« und der Innovation seines Den-

kens.7 Den Höhepunkt dieses »glänzende[n] Aufstieg[s] der Arbeit von der

untersten und verachtetsten Stufe zum Rang der höchstgeschätzten aller Tä-

tigkeiten«, soHannah Arendt, ist imDenken vonKarlMarx erreicht, in dessen

Einschätzung die Arbeit nicht nur die »Quelle aller Produktivität« ist, sondern

auch »Ausdruck der Menschlichkeit des Menschen selbst«.8 Diese und ande-

re Würdigungen bilden seit dem 17. Jahrhundert einen Diskurs der Arbeits-

Idealisierung aus, der nachteiligere Beurteilungen der Arbeit in nicht unwe-

sentlichem Maße verdrängt hat. In diesem Diskurs ist Arbeit nicht mehr mit

»Sorge« und »Mühe« verbunden, wie Arendt es für die Antike beschreibt –

im Gegenteil. Mithilfe der eben genannten Vorteile der Arbeit – Eigentum,

Reichtum, sozialer Aufstieg, Innovation, Weltbildung – operiert dieser Dis-

kursmit der Suggestion, Arbeit sei nicht nur produktiv und nützlich, sondern

auch angenehm. Ebenso angenehm, so die Implikation, wie die Muße, die die

Arbeit doch eigentlich erst ermöglichen soll.

Arbeit als Zeichen

Diese Idee einer angenehmen, genussvollen Arbeit hat jedoch eine Kehrsei-

te: die positive Umwertung der Arbeit birgt nicht nur Vorteile für Arbeiter,

sondern ist auch von kapitalistischen Machtinteressen geleitet. Das verleitet

zu der Annahme, dass die Vorstellung, Arbeit sei eine angenehme Tätigkeit, in

gewisser Hinsicht nur eine Täuschung ist, die zu der tatsächlich weiterhin

mühseligen Arbeit animieren soll.

6 Michael S. Aßländer u. Bernd Wagner: Einführung: Arbeit und Philosophie. In: Philo-

sophie der Arbeit. Texte von der Antike bis zur Gegenwart. Hg. v. Dens. Berlin: Suhrkamp

(2017), 11.

7 Georg Jochum: Arbeit als Grundlage menschlicher Existenz: Zur historischen Entwick-

lung des Verständnisses vonArbeit. In:HandbuchArbeitssoziologie. Hg. v. Fritz Böhle u.a.

Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften (2010), 99.

8 Arendt: Vita activa, 119f.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006 - am 14.02.2026, 18:06:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Nichtstun als politische Praxis

Obwohl Arbeit bis heute einen hohen gesellschaftlichen Stellenwert in-

ne hat, wurde dieser Wert doch zugleich ›ausgehöhlt‹. David Graeber zufolge

hat sich nämlich die in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts häufig ge-

troffene Prognose über die Zukunft der Arbeit nicht bewahrheitet. Diese Pro-

gnose, für die Jeremy RifkinsThe End of Work (1995) als exemplarisch zu lesen

ist, beinhaltete die Behauptung, dass der technologische Fortschritt in gro-

ßem Ausmaß Arbeitsplätze im Industrie-, Landwirtschafts- und Dienstleis-

tungssektor überflüssig machen würde.9 Da in Folge nur wenige Menschen

Arbeit haben würden, so stellten sich Rifkin und andere vor, müsse sich die

Gesellschaft organisatorisch auf Arbeitslosigkeit einstellen. Diese Voraussage

ist Graeber zufolge nur zum Teil eingetroffen, denn während einige Sektoren

Arbeitsplätze abbauen mussten, haben sie sich in anderen schlagartig ver-

mehrt. Diese zusätzlich geschaffenen Arbeitsplätze seien allerding sinnlos,

so die These Graebers, da sie dem kapitalistischen Diktum der Effizienz zu-

widerlaufen. Es mag heute keinen Mangel an Arbeitsplätzen geben, doch bei

vielen von ihnen handele es sich um »jobs that don’t seem[…] to really domuch

of anything«.10 Er schreibt:

the same period that saw the most ruthless application of speed-ups and

downsizing in the blue-collar sector also brought a rapid multiplication of

meaningless managerial and administrative posts in almost all large firms.

It’s as if businesses were endlessly trimming the fat on the shop floor and

using the resulting savings to acquire evenmore unnecessary workers in the

office upstairs.11

Graebers Begründung für diese Entwicklung ist vielschichtig, operiert aber

im Kern mit Machtargumenten: jemanden viel Gehalt für eine Tätigkeit zu

zahlen, die demjenigen sinnlos erscheint, hält er für eine Form der Unter-

drückung. Insbesondere wenn sozial wertvolle Arbeit (Graeber spricht von

»social value«, und nennt dafür KindergärtnerInnen, ÄrztInnen usw. als Bei-

spiele) viel geringer entlohnt wird.12

The answer clearly isn’t economic: it’s moral and political. The ruling class

has figured out that a happy and productive population with free time on

9 Jeremy Rifkin: The End of Work. The Decline of the Global Labor Force and the Dawn of the

Post-Market Era.New York: G. P. Putnam’s Sons (1995).

10 David Graeber: Bullshit Jobs. A Theory. London: Allen Lane (2018), xiii.

11 Graeber: Bullshit Jobs, 18.

12 Graeber: Bullshit Jobs, 12.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006 - am 14.02.2026, 18:06:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arbeit vs. Muße 85

their hands is a mortal danger. […] the feeling that work is a moral value

in itself, and that anyone not willing to submit themselves to some kind of

intense work discipline for most of their waking hours deserves nothing, is

extraordinarily convenient for them.«13

Graeber argumentiert, dass Arbeit zum Selbstzweck avanciert ist. »We have

become a civilization based on work – not even »productive work« but work

as an end and meaning in itself.«14

Ähnlich argumentierte bereits vierzig Jahre zuvor Jean Baudrillard.

Baudrillard leitet seine medientheoretische Idee einer simulierten Realität

(er nennt dies Hyperrealität), um die es später noch gehen wird, nämlich aus

einer post-marxistischen Betrachtung moderner Arbeitsmarktentwicklung

ab. Schon Marx hätte erkannt, heißt es da, »daß das Kapital dazu tendierte,

die Arbeitskraft zu reduzieren, wenn nicht gar vollständig aus seinem Pro-

zeß auszuschalten, und sie durch eine riesige Menge toter Arbeitskraft zu

ersetzen.«15 Anstelle des von Marx erhofften Schwindens der Herrschaft des

Kapitals, so argumentiert Baudrillard, hätte sich diese ›tote Arbeit‹ von der

»Produktivkraft« zu einem »Produkt« gewandelt:16

Denn die Arbeit ist keine Kraftmehr, sie ist Zeichen unter Zeichen geworden.

[…] Früher bezeichnete die Arbeit die Realität der gesellschaftlichen Produk-

tion, eines gesellschaftlichenZiels, Reichtumanzuhäufen. […]DieArbeitwar

in jedem Fall von einer Zweckbestimmung durchzogen – […] Heute gilt das

nicht mehr: Die Arbeit ist nicht mehr produktiv, sie ist zur Reproduktion der

Arbeitsanweisung geworden.17

Daraus folgt dieThese, Arbeit leiste nichts als die Kreation eines Abbilds ihrer

selbst. Sie sei damit eine Funktion des Imaginären: »[S]ie ist nur noch der Spie-

gel der Gesellschaft, ihr Imaginäres, ihr phantastisches Realitätsprinzip«.18

Die Vorstellung, dass auch nur einige Arten von Arbeit zum Selbstzweck

avanciert sind, bricht mit allen Arbeitskonzepten, die in den letzten Jahr-

tausenden erdacht worden sind. Hannah Arendt argumentiert, dass Arbeit

13 Graeber: Bullshit Jobs, xvi–xvii.

14 Graeber: Bullshit Jobs, xxiv.

15 Jean Baudrillard: Der Symbolische Tausch und der Tod. Übers. v. Gerd Bergfleth u.a. Mün-

chen: Matthes & Seitz (1982), 62.

16 Baudrillard: Der Symbolische Tausch und der Tod, 50.

17 Baudrillard: Der Symbolische Tausch und der Tod, 23f.

18 Baudrillard: Der Symbolische Tausch und der Tod, 28.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006 - am 14.02.2026, 18:06:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Nichtstun als politische Praxis

immer einen konkreten Zweck verfolgt, und zwar »Lebensnotwendigkeiten

herbeizuschaffen«. Man arbeitet, um zu überleben: für Essen, Wärme und

Unterkunft. Diese Zweckgerichtetheit war in der griechischen Antike zu ei-

nem solchen Maße etabliert, dass alle Beschäftigungen als Arbeit galten, »so-

bald sie nicht um ihrer selbst willen unternommen wurden«.19 In der Neuzeit

sei die Zweckhaftigkeit der Arbeit sogar noch erweitert worden, indem man

ihr die Erzeugung eines Produktes nachsagte – eine Anschauung, die Arendt

nicht teilt. Ihrer Ansicht nach zeichnet sich die Arbeit dadurch aus, »daß sie

nichts objektiv Greifbares hinterläßt, daß das Resultat ihrer Mühe gleich wie-

der verzehrt wird«.20 Tatsächlich sei aber gerade die Vermischung von Arbei-

ten (homo laborans) und Herstellen (homo faber) einer der Gründe für die große

Wertschätzung der Arbeit in der Moderne. Arendt schreibt:

Denn ausschlaggebend für die neuzeitliche Rangerhöhung der Arbeit war

gerade ihre »Produktivität«, und Marxʼ blasphemisch gemeinte Formulie-

rung, daß die Arbeit (und nicht Gott) den Menschen erschaffen habe oder

daß die Arbeit (und nicht die Vernunft) ihn von allen anderen Tieren un-

terscheide, spricht nur in schockierender Radikalität aus, worüber sich die

gesamte Neuzeit im Grunde einig war.21

Graeber geht davon aus, dass in diesem über Jahrhunderte verfestigten Kon-

text eine Feststellung wie die, Arbeit sei nicht mehr zweckhaft, und schon gar

nicht mehr produktiv, problematisch sein könnte. Selbstzweck kann vor die-

semHintergrund kein anerkanntes Element von Arbeit sein; ihre gesellschaft-

liche Wertschätzung beruft sich weiterhin auf ihre produktive, und nicht auf

ihre selbstreflexive Kraft. Diese Diskrepanz erfordere Graeber zufolge eine

Täuschung, insofern man sich als ArbeitnehmerIn dazu gezwungen sähe, so

zu tun, als ob die eigene Arbeit tatsächlich sinnhaft ist:

Bullshit jobs are not just jobs that are useless or pernicious; typically, there

has to be some degree of pretense and fraud involved as well. The jobholder

must feel obliged to pretend that there is, in fact, a good reason, why her

job exists, even if, privately, she finds such claims ridiculous. There has to be

some kind of gap between pretense and reality.22

19 Arendt: Vita activa, 101.

20 Arendt: Vita activa, 104.

21 Arendt: Vita activa, 103f.

22 Graeber: Bullshit Jobs, 8.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006 - am 14.02.2026, 18:06:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arbeit vs. Muße 87

Aus Graebers Arbeit lassen sich also zwei wichtige Feststellungen ableiten.

Zum einen liegt damit ein Hinweis darauf vor, dass nicht nur die Arbeit ver-

schiedentlich in den Bereich der Freizeit (bzw. der Nicht-Arbeit) eindringt,

sondern auch andersherum. Die beiden Tätigkeitsbereiche opponieren dem-

nach weit weniger als bisher angenommen. Zum anderen scheint das Ein-

dringen des Nichtstuns in den Bereich der Arbeit einer ähnlichen Maskie-

rungsnotwendigkeit zu unterliegen, wie es anders herum der Fall ist. So wird

Arbeit, die man freiwillig in der eigenen Freizeit verrichtet, zum Beispiel als

Selbstverwirklichung getarnt, oder als Errungenschaft einer flexiblen Arbeits-

zeitenregelung. Analog dazu ist es konstitutiv für zwecklose Arbeit, dass sie

von denen, die sie verrichten, nicht offen als solche gekennzeichnet wird. Im

Gegenteil: sie täuschen anderen, besonders ihren Arbeitgebern, vor, dass ih-

re Arbeit einen externen Zweck erfüllt, dass sie sinnvoll ist. Ironisch daran

ist, dass diese Täuschung selbst, der Arbeit in vielerlei Hinsicht gleich, eine

spezialisierte Tätigkeit ist. Annalisa Fischer argumentiert entsprechend, die

Fälschung (»forgery« – die ja mit der Täuschung eng verwandt, wenn nicht

mit ihr identisch ist), müsse als »autonomous mimetic method of creation«

verstanden werden.23 Die Tatsache also, dass die topologische Verschiebung

des Nichtstuns in den Bereich der Arbeit wiederum mit einer anderen Art

von Arbeit verdeckt wird, suggeriert, dass eine zentrale, weil reale, Praxis des

Nichtstuns im Bereich der Arbeit stattfindet.

Diese Tendenz, die strikte Opposition von Arbeit und Nichtstun aufzu-

lösen, hat auch literarischen Niederschlag gefunden. In der Literatur über

das Nichtstun tauchen immer wieder Texte auf, die eine komplexere und vor

allem engere Beziehung zwischen Arbeit und Nichtstun etablieren, und in

denen sich diese vermeintlich diametral entgegengesetzten Tätigkeitsformen

Nichtstun und Arbeit räumlich, strukturell und semantisch überlagern. Mel-

villes Bartleby zum Beispiel hört auf als Schreiber zu arbeiten, bleibt aber

doch im Büro und wird weiterhin bezahlt. In Robert Musils Der Mann ohne

Eigenschaften dreht sich alles um die Arbeit an der ›Parallelaktion‹, die aller-

dings nie ein Ergebnis zu produzieren vermag, und deren Arbeitstreffen nicht

viel mehr sind als ein genussvoller Salon.24 In Kafkas Das Schloss ist K. im

23 Annalisa Fischer: Preface. In: Faking, Forging, Counterfeiting. Discredited Practices at the

Margins of Mimesis. Hg. v. Ders. u.a. Bielefeld: transcript (2018), 8.

24 Über das Ziel der ›Parallelaktion‹ heißt es dort bezeichnenderweise: »Es dürfe nicht nur

praktisch, es müsse eine Dichtung sein« – womit die Grenze zwischen Arbeit, Politik

und Ästhetik verunklart wird. Robert Musil: Der Mann ohne Eigenschaften. Erstes Buch.

Hg. v. Adolf Frisé. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt (2014), 178.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006 - am 14.02.2026, 18:06:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Nichtstun als politische Praxis

Arbeitsauftrag als Landvermesser unterwegs, kann jedoch wegen der Uner-

reichbarkeit des Verwaltungsapparats nicht wirklich tätig werden – was ihn

jedoch nicht davon abhält, weiter an seinem Arbeitsort zu verweilen.25 Robert

Walsers Romane, die nicht zuletzt wegen ihres Einflusses auf Kafkas Werk

bekannt geworden sind, zeigen eine ähnliche, noch weitreichendere Überla-

gerung, die sich ganz konkret im Bereich des Tuns als solchem ansiedelt, und

so die traditionelle Trennung zwischen Arbeit und Muße aufhebt.

Walser tut dies, indem er der Opposition zwischen Arbeit und Nichtstun

das vermittelnde Element der Simulation hinzufügt. Diese eröffnet die Mög-

lichkeit zu denken, dass die Arbeit zwar Genuss nur simuliert, diese Simu-

lation aber genussreich sein kann. Arbeit zu simulieren kann also seinerseits

Gefallen hervorrufen. Dass Arbeit mit Genuss auf eine verschobene Weise in

Verbindung steht, besagt auch Sigmund FreudsThese der Triebsublimierung.

In Das Unbehagen der Kultur (1930) schreibt er:

Die Möglichkeit, ein starkes Ausmaß libidinöser Komponenten, narzißti-

sche, aggressive, und selbst erotische, auf die Berufsarbeit und auf die mit

ihr verknüpften menschlichen Beziehungen zu verschieben, leiht ihr einen

Wert, der hinter ihrer Unerläßlichkeit zur Behauptung und Rechtfertigung

der Existenz in der Gesellschaft nicht zurücksteht. Besondere Befriedigung

vermittelt die Berufstätigkeit, wenn sie eine frei gewählte ist, also bestehen-

de Neigungen, fortgeführte oder konstitutionell verstärkte Triebregungen

durch Sublimierung nutzbar zu machen gestattet.26

Arbeit, so Freud, hat also das Potential, den Menschen auf ebenso befriedi-

gende Weise zu beschäftigen, wie die Tätigkeiten, die dem Lustprinzip oh-

ne Umschweife folgen. Er impliziert, dass sie diese Triebregungen produktiv

umlenken und damit zumindest zeitweilig ersetzen kann. Indem Freud das

Angenehme und Lustvolle, dem sich der Mensch normalerweise in der Zeit

der Muße widmet, idealtypisch der Arbeit zuschreibt, vollzieht sein Denken

25 Die Aufhebung vonGrenzen – zwischen privat und öffentlich, bekannt und unbekannt,

Institution und Mensch –, für die Kafkas Werk bekannt ist, gilt auch für das Paar Ar-

beit/Nicht-Arbeit. Dies wird z.B. durch Funktionsvertauschungen dargestellt: K. will

mit demBeamtenKlamm,der ihnüber seineArbeit unterrichten soll, »als Privatmann«

sprechen, während er stattdessen mit seiner Wirtin, die ihm nichts über seine Arbeit

mitteilen kann, über seine Stelle spricht. Franz Kafka: Das Schloß. Frankfurt a.M.: Fi-

scher (2012), 98.

26 Freud: Das Unbehagen in der Kultur, 46f.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006 - am 14.02.2026, 18:06:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arbeit vs. Muße 89

eine Integration von Muße und Arbeit, die ihre ursprüngliche Trennung auf-

hebt. Diese konzeptuelle Aufhebung bleibt bis ins 21. Jahrhundert relevant. So

schreibt Svenja Flaßpöhler mehr als 80 Jahre später: »Arbeit ist für uns heu-

te nicht mehr nur Mühsal. Wir, die wir unsere Arbeit gern tun und uns in ihr

verausgaben auch über das erforderlicheMaß hinaus, sind keine Pflichtarbei-

ter im herkömmlichen Sinne mehr, sondern Genussarbeiter.«27 Die Ansätze

von Freud und Flaßpöhler lassen sich beide mit dem Begriff der Simulation

in Verbindung bringen. Wenn die Arbeit eine »Befriedigung« (Freud), einen

»Genuss« (Flaßpöhler) simulieren kann, dann kann auch die Simulation von

Arbeit wiederum Befriedigung und Genuss bringen.

27 Svenja Flaßpöhler: Wir Genussarbeiter. Über Freiheit und Zwang in der Leistungsgesell-

schaft. München: DVA (2011), 9. Flaßpöhler benutzt den Begriff der Simulation nicht,

hält aber den Genuss von Arbeit für kulturell kodiert (eher als in der Tätigkeit selbst

angelegt), und deshalb auch für problematisch.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006 - am 14.02.2026, 18:06:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Nichtstun als politische Praxis

SIMULATION in Der Gehülfe von Robert Walser, 1907

Die folgende Lektüre setzt sich mit einem Phänomen auseinander, das – zumindest vor-

dergründig – in einem offensichtlichenWiderspruch zumNichtstun steht: die Arbeit. In

diesem Kapitel wird gezeigt, dass Arbeit auch eine Praxis des Nichtstuns sein kann,

und zwar wenn sie nicht einfach gemacht, sondern spielerisch simuliert wird, und sich

damit der Muße annähert. Anhand von Robert Walsers Der Gehülfe (1907) wird die-

se Simulation von Arbeit untersucht, die einem Lustprinzip folgt, dabei allerdings aus

gesellschaftlichen Gründen als Arbeit kodiert werden muss.

 

Im zweiten Roman Robert Walsers, Der Gehülfe,28 verschwimmt die in der

europäischen Geistesgeschichte so prävalente Trennung von Arbeit und Mu-

ße. Die Geschichte erzählt von einem Angestellten, JosephMarti, der imHaus

seines Vorgesetzten, des Ingenieurs Karl Tobler, sowohl arbeitet als auch lebt.

Im Haus gibt es zwei Bereiche, die unterschiedlich konnotiert sind: Im Büro

wird gearbeitet, im Rest des Hauses ist man frei,müßig zu sein (neben Tobler

arbeitet niemand sonst in der Familie). Schon früh im Text kündigt sich al-

lerdings an, dass diese Bereiche nicht ganz strikt voneinander getrennt sind:

Das Toblersche Haus war überdies noch zweiteilig, es bestund aus einem

Wohnhaus sowohl wie aus einem Geschäftshaus, und Josephs Pflicht und

Schuldigkeit war, beide Sorten Häuser ergründen zu lernen.Wo Familie und

Geschäft so nah beieinander sind, daß sie sich, man möchte sagen, körper-

lich berühren, kann man das eine nicht gründlich kennen lernen und zu-

gleich das andere übersehen. (G 27)

Die Nähe zweier so unterschiedlicher Räume – einer, in dem das Geschäftli-

che erledigt wird, der andere, in dem man mit dem Rest der Familie müßig

sein darf – ist so groß, dass man von einem In-Eins-Fallen sprechen kann.

Aus dieser Nähe geht das paradoxe Motiv des praktischen Nichtstuns in der

Form ›müßiger Arbeit‹ hervor. Das zeige ich in drei Schritten. Im folgenden,

ersten Unterkapitel (Unverhältnismäßigkeiten der Arbeit) erörtere ich, dass

der Topos der Arbeit durch eine Reihe von Unverhältnismäßigkeiten umkodiert

wird in eine Tätigkeit, die der Muße nähersteht als die Arbeit, die damit ei-

gentlich denotiert werden soll. Im zweiten Unterkapitel (Simulationen) führe

28 RobertWalser: Der Gehülfe. SämtlicheWerke in Einzelausgaben. Bd. 10. Hg. v. Jochen Gre-

ven. Zürich: Suhrkamp (1985). Wird nachfolgendmit der Sigle G und der Seitenzahl im

Text zitiert.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006 - am 14.02.2026, 18:06:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arbeit vs. Muße 91

ich zwei verschiedene Simulationen aus. Zum einen die ostentative, unechteMu-

ße (Ostentative, unechte Muße), die als Auszeichnung bürgerlicher und aris-

tokratischer Lebensentwürfe die am höchsten wertgeschätzte Tätigkeitsform

der Diegese darstellt. Die beiden Protagonisten Tobler und Marti setzen alles

daran, so müßig wie möglich zu leben – der erste, um aus Eitelkeit seinen

Wohlstand öffentlich zu beweisen, der zweite, um indirekt an diesem Wohl-

stand teilhaben zu können, den er selbst nie erreichen wird. Um dies zuwe-

ge zu bringen, wird Muße in ihrer Auslebung regelrecht inszeniert. Die Arbeit

hingegen ist nicht etwa Grundlage dieserMuße, indem sie ihr die finanziellen

Mittel bereitstellt, sondern wird stattdessen Teil der Inszenierung. Diese Art

der semantischen Aushöhlung des Arbeitsbegriffs wird um ein weiteres Phä-

nomen ergänzt, das ich in Anlehnung an Jean Baudrillard Hyperarbeit nenne:

die Arbeit, die Marti als Angestellter notgedrungen ausführen muss, wird in

Muße umgewandelt, indem er die Arbeit nicht ›einfach so‹ ausführt, sondern

sie ebenfalls inszeniert wie ein Theaterspiel (Hyperarbeit). Die Semantik der

Arbeit kommt also nicht tatsächlich, sondern nur als Zeichen zum Ausdruck,

welches wiederum für die Legitimierung kostspieligen Müßiggangs funktio-

nalisiert wird: Weil es so aussieht, als ob gearbeitet wird, wird angenommen,

dass genug Geld da ist, um Feste zu feiern, gut zu essen usw. Im dritten und

letzten Unterkapitel (Gemeinschaft und Illusion) zeige ich, dass sowohl die

ostentative Muße als auch die Hyperarbeit mit einer Vorstellung von Gemein-

schaft korrespondiert, die Arbeit grundsätzlich ausschließt, aber aufgrund

ihrer gesellschaftlich hohen Stellung als Zeichen immer mittragen muss.

Es zeigt sich also insgesamt, dass Arbeit so engmit der Muße verschränkt

ist, dass ihr eigentlicher Referent in denHintergrund tritt, und zeitweise voll-

kommen verschwindet. Im Gehülfen ist der Topos der Arbeit, so dieThese, nur

mehr eine vom Nichtstun bzw. der Muße usurpierte Tätigkeitsform, die nur

in ihrer Darstellung, als Zeichen, als Spiel, als Theater wichtig ist.

Unverhältnismäßigkeiten der Arbeit

Der Roman Der Gehülfe von Robert Walser zeichnet sich durch eine merkwür-

dige Ambivalenz aus: obwohl sein zentrales Thema die Arbeit ist,29 scheint es

29 Rüsch schreibt, dem Roman sei die »klare thematische Begrenzung« des Angestell-

tenverhältnisses gegeben. Lukas Rüsch: Ironie und Herrschaft. Untersuchungen zum Ver-

hältnis von Herr und Knecht in RobertWalsers Roman »Der Gehülfe«. Königstein/Ts.: Forum

Academicum (1983), 15.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006 - am 14.02.2026, 18:06:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Nichtstun als politische Praxis

dennoch, als würde niemand darin wirklich arbeiten. Zwar ist die Geschich-

te voll von Arbeitsdarstellungen, doch diese weichen in vielerlei Hinsicht von

einer konventionellen Vorstellung von Arbeit ab – es kommt dabei zu einer re-

gelrechten ›Aushöhlung‹ des Arbeitsbegriffs. Diese ›Aushöhlung‹ wird im Fol-

genden anhand von verschiedenenUnverhältnismäßigkeitenbeschrieben, bevor

im nächsten Kapitel die Gründe für diese ›Aushöhlung‹ und die jeweils zur

Anwendung kommenden performativen Strategien als Praktiken des Nichtstuns

ausgewiesen werden.

Der Roman beschreibt ein Angestelltenverhältnis – sein Beginn ist durch

den Eintritt des Protagonisten Marti in die Stelle des Gehülfen, das Ende

durch seinen Stellenaustritt markiert. Anstellung findet er bei dem kürzlich

selbstständig gewordenen Ingenieur Tobler, dessen Büro in seinen Familien-

sitz integriert ist, die »Villa Abendstern« im Dorf Bärenswil. Den Erwerb der

Villa und die finanziellenMittel zur Eröffnung seines Geschäftes verdankt To-

bler einer Erbschaft. Als ›Gründer‹ ist Tobler ehrgeizig, auch zeichnet er sich,

zumindest vordergründig, durch seine Arbeitsamkeit aus, der eine Reihe von

Erfindungen Rechnung trägt: Neben seinen ›Hauptwerken‹ – der Reklame-

Uhr und des Schützenautomaten (ein mit Münzen betriebener Munitions-

spender) – zählen zu seinen Geräte-Konzeptionen eine Bohrmaschine (G 141),

ein patentierter Krankenstuhl (G 141), und ein Dampfapparat (G 50). Für die

optimale Unterstützung dieser Schaffensfreude wünscht er sich einen geeig-

neten Mitarbeiter. Einen, wie es Tobler beim ersten Gespräch Marti gegen-

über ausdrückt, »Kopf als Angestellten«, eine »Intelligenz, eine selbstständig

arbeitende Kraft« (G 10). Da ihm jener, zwar etwas umständlich, aber affirma-

tiv, antwortet: »Was mich betrifft, ich glaube und hoffe des bestimmtesten,

daß ich jederzeit dasjenige zu leisten imstande sein werde, was Sie glauben

werden, vonmir verlangen zu dürfen« (G 10) – so ist hier, auf den ersten Blick,

ein fleißiges Arbeitsmilieu umrissen, in welchem ein fordernder Vorgesetz-

ter und dienstwilliger Angestellter zur idealen Übereinkunft kommen. Doch

Martis umständliche Versicherung gibt Anlass zur Verwunderung: Zu viel und

zu komplex wird hier gesprochen, als dass es mit einem einfachen ›Ja‹, was

hier verlangt wird, gleichgesetzt werden könnte. Es handelt sich dabei um

das erste Anzeichen einer für diesen Roman charakteristischen semantischen

Unverhältnismäßigkeit, die den Topos der Arbeit im Fundament definiert. Der

sprachliche Überfluss in der eben zitierten Rede Martis, deren Aussage un-

gleich kleiner ist als ihr Sprachvolumen, ist nur ein Beispiel für die Reihe von

Unverhältnismäßigkeiten, die im Weiteren auch materielle und finanzielle

Aspekte der Diegese markiert.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006 - am 14.02.2026, 18:06:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arbeit vs. Muße 93

ToblersWortwahl – seine Idee vom »Kopf als Angestellten« – enthält einen

ersten Hinweis auf die unverhältnismäßige Beschaffenheit seines Unterneh-

mens. Diese ausbuchstabierte Metonymie dreht die übliche Hierarchie vieler

Staatsmetaphern (wie Hobbesʼ Leviathan) um, in denen der Kopf das lenken-

de Oberhaupt, nicht aber das ausführende Organ ist. Diese Umkehrung ist

nicht nur komisch, sondern auch aufschlussreich. Tobler, der sich rasch als

ahnungsloser Geschäftsmann herausstellt und »nur einen sehr vagen Begriff

von seinem Unternehmen hat«,30 sucht nicht nur nach einer Arbeitskraft,

sondern nach jemandem, der die Aufgabe des Chefs (also Toblers eigene Auf-

gabe) übernimmt. Die harmonische Balance, die zunächst zwischen Tobler

und Marti herrscht, wird schnell von diesen Unverhältnismäßigkeiten ver-

drängt. Aus interpretativer Sicht hat dies zwei Konsequenzen: Zum einen

wird dadurch die Seriosität der Arbeit in Frage gestellt – darauf gehe ich im

Folgenden ein. Zum anderen – ich komme später darauf zurück – deuten die-

se Unverhältnismäßigkeiten darauf hin, dass die Arbeit im Roman nicht nur

unseriös ist, sondern überhaupt nur gespielt, nachgestellt und geschauspie-

lert wird. Denn die Arbeit, die die zwei Protagonisten verrichten, zeigt ein

größeres Interesse am (Schau-)Spiel als an den Grundvoraussetzungen ei-

nes erfolgreichen Geschäfts wie Leistung und Fleiß. Am Romantext zeigt sich

eindeutig, dass innerhalb der Diegese nicht gearbeitet, sondern dass Arbeit

inszeniert wird.

Zunächst allerdings zur ›Unseriosität‹ der Arbeit im Roman. Diese zeigt

sich schon zu Beginn der Geschichte. In der nachfolgenden Passage wird die

Arbeit als demHause und Geschäft Tobler unwesentlich etabliert, da während

einer Besichtigung des Büros die ungenügende Beschaffenheit des zukünfti-

gen Arbeitsplatzes Martis herausgestellt wird:

Nach dieser Rücksprachewies der Vorgesetzte demUntergebenen den Platz

an, woran er schreiben »könne«. Es war dies ein etwas zu enges, schmales

und zu niedrig gebautes Sitzpult mit einer Schieblade, worin sich die Mar-

kenkasse und einige kleinere Bücher befanden. Der Tisch, denn nur ein sol-

cher war’s und gar kein wahrhaftiges Pult, stand dicht an einem Fenster und

an der Gartenerde. (G 10)

Das hervorgehobene »›könne‹« wird durch die Anführungszeichen modali-

siert. Könnte man einen Satz wie ›Hier können Sie arbeiten.‹ ohne weiteres

30 Nagi Naguib: Studien zu den Romanen Robert Walsers. München: Fink (1969), 50.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006 - am 14.02.2026, 18:06:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Nichtstun als politische Praxis

als Einweisung verstehen, markiert die Hervorhebung zusätzlich die Abwe-

senheit eines Imperativs (›Hiermüssen Sie arbeiten.‹) oder zumindest die feste

Annahme eines zukünftigen Tätigseins (›Hier werden Sie arbeiten.‹). Vielmehr

ist impliziert, dass hier lediglich dieMöglichkeit gegeben ist, zu arbeiten – ein

Zwang aber besteht nicht. Mit der Beschreibung des zu engen, zu schma-

len und zu niedrigen Sitzpults ist sogleich eine weitere Destabilisierung des

Arbeits-Topos angedeutet, da das Pult – oder vielmehr der »Tisch« – Marti

nicht ausreichend Platz zum Arbeiten bietet. Dem Verweis auf diesen Man-

gel geht, im Kontrast dazu, eine üppige Mahlzeit vorweg, die ahnen lässt,

dass im Hause Tobler andere Bereiche durchaus großzügig ausgestattet sind:

»Setzen Sie sich. Irgendwo, das ist ganz egal. Und essen Sie, bis Sie satt sind.

Hier ist Brot. Schneiden Sie soviel davon ab wie Sie wollen. Genieren Sie sich

nur nicht. Schenken Sie nur mehrere Tassen ein. Kaffee ist genug da. Und da

ist Butter. Die Butter ist zum Zugreifen da, wie Sie sehen. Und da haben Sie

auch Konfitüre, falls Sie ein Liebhaber davon sind. Wollen Sie Bratkartoffeln

dazu essen?« (G 9)

Im Gegensatz zu dem in alle Richtungen begrenzten Arbeitsplatz sind am

Esstisch der Familie scheinbar unzählige Sitzmöglichkeiten gegeben; der da-

durch bezeichnete Raum ist so groß, dass die Platzzuweisung nicht genau

bestimmt werden muss (»[i]rgendwo«). Zusätzlich zu diesem (konventionell

zwar üblichen, aber dennoch stark markierten) Größenunterschied steht den

knappenMaßen des Arbeitspultes und den darin befindlichen »kleineren« Bü-

chern die regelrecht maßlose Zurverfügungstellung guter Lebensmittel ge-

genüber. So deutet sich durch diesen quantitativen Unterschied bereits auf

den ersten Seiten des Romans ein Ungleichgewicht zwischen der – die Er-

zählung vermeintlich bestimmenden – Arbeit auf der einen, und dem (in die-

sem Fall lukullischen) Genuss auf der anderen Seite an. Die Darstellung des

Arbeits-Topos ist hier durch quantitative Unverhältnismäßigkeiten geprägt, die

sich gegenseitig überlagern, und so den Status der Arbeit und ihrer Gestalt

verunsichern.

So wird die Arbeit im vorangegangenen Beispiel durch die verschiedenen

Tisch-Dimensionen und die Größenunterschiede zwischen Arbeitsmateriali-

en und Viktualien abgewertet, während im Umfeld der Villa bemerkenswert

viel gearbeitet wird – nur nicht vonMarti und Tobler. Stattdessen werden un-

zählige Aufträge an dieHandwerker undKauflaute derUmgebung verteilt: für

maßgeschneiderte Kleider, die Lieferung von Zigarrenstumpen, die Errich-

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006 - am 14.02.2026, 18:06:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arbeit vs. Muße 95

tung einer Feengrotte (d.h. eines extravaganten Gartenunterschlupfes), oder

die festliche Ausrichtung des Schweizer Nationalfeiertags am 1. August. Wie

die Festvorbereitung für Letzteres zeigt, liegt das Interesse Toblers vielmehr

darin, arbeiten zu lassen, als selbst zu arbeiten:

Leute stellten sich plötzlich ein, um an der Dekorierung des Hauses zu hel-

fen, Leute, die einfach mit einmal da waren, und so begann man, überall an

Gesimsen und Nischen, an Borden und Fenstern und Gittern Fähnchen zu

befestigen und Lampen anzubringen. […] Wie glücklich sah Tobler aus. Das

war etwas für ihn. Für Feste und deren schöne Inszenierung schien er wie

kaum ein zweiter geschaffen zu sein. Beständig trat er vors Haus hinaus, um

da oder dort noch etwas anzuordnen oder selber einen Draht mit der Zan-

ge zu krümmen, eine schief hängende, elektrische Lampe gerade zu drehen

oder um bloß dem Ding zuzuschauen. Seine Reklame-Uhr schien er verges-

sen oder wenigstens verschoben zu haben. (G 60)

Dieser Passus zeigt, ebenso wie das vorangegangene Beispiel, die Prioritä-

tenverteilung Toblers, der das Vergnügen der Anleitung dem Aufwand der

Eigen-Arbeit (an der »Reklame-Uhr«) vorzieht. Tobler erscheint hier als Di-

rigent einer etwas unordentlichen Arbeits-Komposition, in der er nur punk-

tuell optimierende Handgriffe vornimmt, womit parodistisch auf die Adam

Smith’sche Metapher der »invisible hand« angespielt wird. Anstatt, wie von

Smith spekuliert, durch (1) die Unterstützung heimischer Gewerbe (»support

of domestic industry«) (2) seine eigenen wirtschaftlichen Interessen zu ver-

folgen (»direct that industry that its produce may be of the greatest value«)

und damit (3) ungewollt der Gesellschaft im Ganzen, wie von einer unsichtba-

ren Hand geleitet, zuWohlstand zu verhelfen (»promote the public interest«),

weichen Toblers Ziele in jedem Fall geringfügig davon ab:31 (1) Seine Aufträge

31 Die korrespondierende Stelle inWealth of Nations (1776) lautet wie folgt: »As every in-

dividual, therefore, endeavours as much as he can, both to employ his capital in the

support of domestic industry, and so to direct that industry that its produce may be of

the greatest value; every individual necessarily labours to render the annual revenue

of the society as great as he can. He generally, indeed, neither intends to promote the

public interest, nor knows how much he is promoting it. By preferring the support of

domestic to that of foreign industry, he intends only his own security; and by directing

that industry in such a manner as its produce may be of the greatest value, he intends

only his own gain; and he is in this, as in many other cases, led by an invisible hand to

promote an end which was no part of his intention.« Smith:Wealth of Nations, 293.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006 - am 14.02.2026, 18:06:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Nichtstun als politische Praxis

unterstützen zwar theoretisch die lokale Wirtschaft, doch sein schnell voran-

schreitender Konkurs lässt diese unbezahlt und schwächt somit Handel und

Handwerk im Dorf eher, als sie voranzutreiben; (2) die Vernachlässigung sei-

nes Geschäfts kombiniert mit der exorbitanten Verausgabung für ein Feier-

tagsfest läuft seinen wirtschaftlichen Interessen dezidiert zuwider; und (3)

entgegen der Smith’schenThese trennt Tobler den Arbeitsdiskurs von der Idee

des nationalen Wohlstandes, indem er behauptet, man sei es nicht wert, ein

schönes Vaterland zu haben, wenn man »nur noch die ganze Zeitlang auf sei-

nem Beruf und Geldschrank hocke« (G 61). Im zuletzt genannten Umstand ist

die ungewöhnliche Assoziation des Festefeierns mit einer Art staatsbürgerli-

chen Ethik zu beobachten, an der sich der hohe Stellenwert des Müßiggangs

in Toblers Weltbild ablesen lässt. So wird auch über Marti gesagt, er sei in der

Festnacht »ein Angestellter im Namen des großen, heiligen Vaterlandes« (G

66).32

Tobler, so stellt sich bald heraus, ist ein miserabler Geschäftsmann. Das

zeigt sich im ungleichen Verhältnis seiner Festaufwendungen zu seinen Ar-

beitsbemühungen. So zum Beispiel beim Aufsetzen einer Zeitungsannonce

für potentielle Investoren: er wendet sich dort ganz allgemein an »Kapitalis-

ten!«, und preist mit einem Minimum an Informationen ein »[g]ewinnbrin-

gendes, absolut risikofreies Unternehmen« (G 47) an – und demonstriert da-

mit seine Ignoranz gegenüber der Notwendigkeit detaillierten Wissens, der

unabdingbaren Voraussetzung für ökonomisches Handeln. An der Ernsthaf-

tigkeit seines Wunsches, dies möge funktionieren, mag nicht zu zweifeln

sein, dennoch schimmert auch hier die Unverhältnismäßigkeit seiner Auf-

wendungen für Spiel und Arbeit durch – immerhin zeigt sich an der zwei

32 Hier ist die Frage des Verhältnisses zwischen Nationalidentität und Tätigkeit interes-

sant. Während das Volksfest als müßige Tätigkeit in der Schweiz um die Jahrhundert-

wende in einigen Fällen bezüglich der nationalen Identität als bedeutsam wahrge-

nommen wurde, so zeigt zum Beispiel Matthias Agethen die Bedeutung der Arbeit

für die Idee der nationalen Gemeinschaft auf. Matthias Agethen: Vergemeinschaftung,

Modernisierung, Verausgabung. Nationalökonomie und Erzählliteratur in der zweiten Hälfte

des 19. Jahrhunderts. Göttingen: V&R unipress (2018), 32. Vgl. zum Thema des Volks-

festes bei Walser auch Karl Wagner: Herr und Knecht. Robert Walsers Roman »Der Gehül-

fe«.Wien:Wilhelm Braumüller (1980), 112. Es ist ebenfalls möglich – bedarf allerdings

noch einer weiterführendenUntersuchung –, dass diese hier so stark akzentuierte Ver-

bindung zwischen Patriotismus und dem Festefeiern ein parodistischer Fingerzeig auf

die leere Prunkhaftigkeit der vergangenen Gründerzeit ist. Vgl. Richard Hamann u.

Jost Hermand: Epochen deutscher Kultur von 1870 bis zur Gegenwart. Bd. 2. Naturalismus.

München: Nymphenburger Verlagshandlung (1976), 9f.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006 - am 14.02.2026, 18:06:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arbeit vs. Muße 97

Sätze langen Annonce, im Vergleich zur Organisation des August-Festes, ein

verschwindend geringer Einsatz für das Geschäft.

Eine weitere Unverhältnismäßigkeit des Romans besteht darin, dass To-

bler zwar gern andere für sich arbeiten lässt, dass jedoch die Figur Marti eine

ambivalente Beziehung zur Arbeit hat. So wie das Sitzpult im Büro eigentlich

zu klein zum Arbeiten ist, so fehlt Marti auch das rechte Talent zum Arbei-

ten. Wiederholt artikuliert sich im Roman seine Schwierigkeit, ein »›rechter

Mensch‹ zu werden«, was in Martis Fall eine gewisse Unfähigkeit bezeich-

net, ein arbeitender Mensch zu bleiben. In der Vergangenheit haben ihm seine

fehlenden betriebswirtschaftlichen Kenntnisse die Anstellung in einer Fabrik

gekostet (vgl. G 24-26), und seine problematische Beziehung zur Disziplin

während des Militärdienstes führte zu mehrtägigem Karzer-Arrest (G 204),33

auch war er vor der Anstellung bei Toblers lange »stellenlos« gewesen (G 15).

Die Unterminierung seiner Pflichten deutet nicht nur auf Unfähigkeit hin –

in diesen Instanzen zeigt sich auch die Skepsis gegenüber einer Überhöhung

der Arbeit, die er mit Tobler zu teilen scheint.34 Bezüglich seiner Anstellung

bei Tobler ergeben sich drei weitere Elemente der Infragestellung des Werts

seiner Leistungen.

Erstens wirdmehrfach auf Martis ambivalentes Verhältnis zur Arbeit hin-

gewiesen, was auch den starken Zweifel über seine eigene Leistungsfähig-

keit miteinschließt. Nach dem eingangs beschriebenem Treffen mit Tobler

(er brauche eine »Intelligenz« usw.) beispielsweise, nachdem er in die »ge-

schäftlichen Unternehmungen kurz eingeweiht und mit den Pflichten, die er

zu erfüllen hatte, im allgemeinen vertraut gemacht« wurde, überkommt ihn

das Gefühl, inadäquat zu sein: »Es ging ihm dabei eigentümlich, er verstand

nur die Hälfte.Was denn nur mit ihm sei, dachte er undmachte sich Vorwür-

fe: »Bin ich ein Betrüger, ein Schwätzer? Will ich Herrn Tobler hintergehen?

33 Überhaupt wird der Militärdienst als ein unglückliches Tätigkeitsfeld dargestellt: »Die

Diensterfüllungen kamen nicht einem jeden so glatt gelegen, wie vielen andern, die

aus den Diensterfüllungen sogar ein Lebens- und Wertgeschäftchen zu machen wuß-

ten, indem sie sich auf Staatskosten unterhalten und beköstigen ließen. Manchem riß

der Dienst ein unangenehmes Loch in die Laufbahn, […] nicht einen jeden nahmen

dann Kontor und Fabrik oder Werkstätte sogleich wieder auf, sondern er mußte oft

langewarten, bis erwieder zu demKreis arbeitender, lernender, erwerbender und ziel-

bewußter Menschen gehörte.« (G 210)

34 Damit ist auch Martis Distanzierung vom Sozialismus zu erklären (vgl. Abschnitt »Ge-

meinschaft und Illusion« später in diesem Kapitel).

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006 - am 14.02.2026, 18:06:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Nichtstun als politische Praxis

Er verlangt einen ›Kopf‹ und ich, ich bin heute absolut kopflos.« (G 12) Mar-

tis Umgang mit diesen wiederkehrenden Zweifeln an seiner Eignung gleicht

einer Selbstgeißelung – sogar der Verzehr des »ausgezeichnet[en]« Mittag-

essens, das seiner Einarbeitung folgt, wird sogleich durch seinen Minder-

wertigkeitskomplex bestraft: »Werde ich diesen unverschämten Appetit durch

entsprechende Leistungen rechtfertigen?« (G 12) So ist die Diegese von ei-

ner dualen Unwirtschaftlichkeit geprägt: Auf der einen Seite durch die Ver-

schwendung Toblers, die er zwar für rentabel hält, die es aber tatsächlich nicht

ist. Auf der anderen Seite durchMartis Unsicherheit, ob sich das Anstellungs-

verhältnis auch für seinen Arbeitgeber ›lohnt‹, ob es ökonomisch ist, obwohl

er die grundlegenden Voraussetzungen für diesen Beruf nicht mitzubringen

scheint.

Die zweite Infragestellung seines Arbeitswerts ergibt sich wie folgt: Mar-

ti zweifelt zwar zu Recht an der Wirtschaftlichkeit des Geschäfts, ist selbst

aber nicht der eigentliche Grund für dessen Mängel. Zwar unterlaufen Mar-

ti immer wieder kleinere Fehler, dennoch erfüllt er seine Pflichten – zuge-

geben recht banale, wie Postgänge, Einkäufe, kleinere Schreibarbeiten – im

Großen und Ganzen gewissenhaft. Misslingt ihm etwas, so sind auch ande-

re daran schuld; ist Tobler unzufrieden, so liegt es nicht minder an dessen

cholerischem Gemüt. Dennoch ist Marti explizit nicht an der Produktion von

Gewinn beteiligt. Im Gegenteil gleicht fast jede Aufgabe einem Eintrag in die

Soll-Spalte des Toblerʼschen Geschäftsbuches: Jedes Mal, wenn er beim Ta-

bakwarenhändler 500 Zigarrenstumpen oder beim Buchbinder Gebrauchs-

gegenstände besorgt, »indem erʼs ›ins Buch aufschreiben ließ‹« (G 153) wächst

der Schuldenberg Toblers, den Marti auch mit den Anschreiben, in denen er

um Fristverlängerungen für die Rückzahlungen bittet, nicht abbauen kann.

Dabei zeigt sich auch der Charakter der Schrift und des Schreibens im Ro-

man: Sowohl die von Marti produzierten Schriftstücke als auch die Schrift

des Romans selbst bilden allesamt Verschuldung ab, obwohl die diegetische

Intention Wohlstandsakkumulation ist – so wird angeschrieben statt gutge-

schrieben.

Drittens: Natürlich ist Martis eigene Existenzabsicherung eng mit der

Toblers verbunden. Sein Vorgesetzter versorgt ihn zwar – auf Kosten seiner

Schuldiger –mit Kost und Logis, zahlt ihm allerdings kein Gehalt (vgl.G 146).

Anstatt dessen bezieht er zuweilen nebst einer »gute[n], deutsche[n] Zigar-

re« lediglich »fünf Mark Taschengeld« (G 32), bleibt aber bis zum Ende seiner

Anstellung ohne Entlohnung. Seine Leistungen sind demnach von einem kon-

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006 - am 14.02.2026, 18:06:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arbeit vs. Muße 99

kreten, allgemein anerkanntenWert abgekoppelt, was ihre Bedeutung selbst-

verständlich enorm unterminiert.

Daraus ergibt sich eine dreifache Unterminierung des titelgebenden Ar-

beitsverhältnisses: (1) Der Angestellte denkt, er kann seine Aufgaben nicht be-

wältigen, er besitze nicht genug »Kopf«; (2) das schwache Geschäftsmodell

seines Arbeitgebers zeigt, dass er gar nicht erfolgreich arbeiten kann, weil je-

ner selbst über zuwenig »Kopf« verfügt; (3) auch beflissene Tätigkeit zahlt sich

nicht aus, weil die Entlohnung jeder wirtschaftlichen Basis entbehrt. Weder

Tobler noch Marti arbeiten tatsächlich, im Sinne einer Tätigkeit, die mate-

rielle Lebensgrundlagen absichert. Die Romangeschichte kreist vielmehr um

einen Aktionismus, der die Arbeit als vordergründig wichtigste Tätigkeit der

erzählten Welt immer wieder neu entwertet, und damit als Praxis des Nichts-

tuns erscheint.

Diese Verschränkung von Arbeit und Nichtstun produziert im Roman-

text zwei weitere Unverhältnismäßigkeiten. Zum einen werden konventionel-

le und logische Verhältnisse von Arbeit undMuße umgekehrt, sodass es zu ei-

ner strukturellen Unverhältnismäßigkeit kommt. Dieses, vor allem Tobler betref-

fende, Phänomen zeigt sich an der ›ostentativen‹ Darstellung von ›Muße‹, die

den gesellschaftlichen Status des arbeits-aversiven Ingenieurs sichern soll,

aber nicht kann. In dieser Unverhältnismäßigkeit offenbart sich das fehlende

ökonomische Fundament der Muße-Ostentation. Zum anderen kommt es,

komplementär zur Muße-Inszenierung, zu einer hyperbolischen Zurschau-

stellung von Arbeitsabläufen, die jedoch kein Produkt herstellen oder Gewinn

produzieren. Dabei handelt es sich um eine semiotische Unverhältnismäßigkeit

insofern hier das Zeichen ›Arbeit‹ von seinem kulturell bestimmten Referen-

ten abgetrennt wird – ein Phänomen, das ich in Anlehnung an die Theorie

Baudrillards ›Hyperarbeit‹ nenne.

Simulationen

Die im vorherigen Abschnitt aufgezeigten Unverhältnismäßigkeiten werfen

eine Reihe von Fragen auf. Wenn Arbeit im Roman kein ernstzunehmender

Wert ist, warum steht sie dann überhaupt im Vordergrund der Geschichte?

Die Antwort liegt in der Bedeutung von Arbeit für die soziale Identität der

Protagonisten. Als Variation von ›Herr‹ und ›Knecht‹ repräsentieren sie, wie

Michel Serres treffend sagt, die gesellschaftlichen Klassen, zu denen sie gehö-

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006 - am 14.02.2026, 18:06:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Nichtstun als politische Praxis

ren.35 In Walsers Roman treffen zwei Männer aufeinander, die einer höheren

Klasse angehören wollen als die, in der sie sich befinden. Tobler gehört dem

Bürgertum an, während er eigentlich zum Adelsstand gehören möchte.Marti

ist Angestellter, und befindet sich damit in einer mittleren Position zwischen

Arbeiterklasse und Bürgertum, will aber von ersterer nichts wissen und sich

stattdessen in ein bürgerliches Leben einfügen. Beide Protagonisten leiden

unter dem gleichen Problem: ihre tatsächliche gesellschaftliche Stellung erfor-

dert von ihnen, dass sie arbeiten, während in ihrer erwünschten Stellung die

Arbeit auf andere Personen ausgelagert oder – zumindest teilweise – vonma-

teriellem Luxus und freier Zeit ersetzt werden könnte.Die folgenden zwei Un-

terkapitel zeigen, dass beide Protagonisten dieselbe Lösung für ihr Problem

wählen: sie versuchen, die Anforderungen der Realität und die Verheißungen

ihrer Wünsche miteinander zu integrieren, d.h. gleichzeitig zu bewältigen

bzw. zu genießen. Dabei ist die Arbeit meist das Medium,während eigentlich

Muße im Vordergrund steht: Sie simulieren Arbeit, um ihre Muße zu recht-

fertigen; gelegentlich machen sie sogar ihre Arbeit zu einem müßigen Spiel.

Die Romangeschichte offenbart jedoch die Kurzlebigkeit dieser Praktiken des

Nichtstuns, indem sie das Fehlen ihres ökonomischen Fundaments durch den

Niedergang von Toblers Geschäft in den Vordergrund rückt.

Ostentative, unechte Muße

Eine signifikante Eigenschaft Toblers ist sein verdrehtes Verständnis des Ver-

hältnisses, in dem Muße und Arbeit zueinander stehen. Bevor er sich durch

eine Erbschaft selbstständig machen und eine bürgerliche Identität anneh-

men konnte, war er, ebenso wie Marti, einfacher Angestellter. Innerhalb die-

ser Beschäftigungsklasse ist das Verhältnis zwischen Arbeit und Muße klar

definiert: sie halten sich die Waage. Oder, in den Worten Hannah Arendts:

»Der Segen der Arbeit ist, daß Mühsal und Lohn einander […] [im] regelmä-

35 Michel Serres zufolge ist das Verhältnis zwischen Herr und Knecht immer ein reprä-

sentatives, in dem auch dasMachtverhältnis zwischen den Klassen gespiegelt wird. Es

sei »grundfalsch, das Verhältnis zwischen Herr und Knecht als ein Verhältnis zwischen

zwei einzelnen darzustellen[…]; ihr Verhältnis ist zumindest das zwischen dem einen

und den vielen, wenn nicht gar das zwischen dem einen und der Quasi-Totalität«. Mi-

chel Serres: Der Parasit. Übers. v. Michael Bischoff. Frankfurt a.M.: Suhrkamp (1987),

90f. Walsers Gehülfeweicht von diesemMachtverhältnis nur insofern ab, als Marti und

Tobler ähnliche Aufstiegssehnsüchte haben, was sie einander annähert und so die üb-

liche Distanz zwischen Herr und Knecht wesentlich mindert.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006 - am 14.02.2026, 18:06:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arbeit vs. Muße 101

ßigen Rhythmus folgen«.36 Tobler, nun ins Bürgertum aufgestiegen, verwirft

dieses Verhältnis in Folge und widmet sich verstärkt nicht der mühseligen Ar-

beit, sondern fast ausschließlich dem genussvollen Müßiggang. Er unterliegt

damit einem konzeptionellen Missverständnis, denn das Bürgertum, obwohl

es in der Klassengesellschaft eine Stufe über den Angestellten steht, zeich-

net sich nicht weniger durch die Ausführung von Arbeit aus. »The creation of

a culture of work has been, arguably, the greatest symbolic achievement of

the bourgeoisie as a class«, wie Franco Moretti postuliert.37 Tobler, vielleicht

aus dem Minderwertigkeitskomplex des ›nur‹ Neureichen heraus, ignoriert

dies, scheut sich vor der Arbeit und schwelgt im Luxus – als wäre er nicht nur

eine, sondern gleich zwei Gesellschaftsstufen aufgestiegen und lebe nun als

Aristokrat.

Für die Aristokratie gilt nämlich ein anderes Verhältnis zwischen Muße

und Arbeit: Die Muße ist von der Arbeit losgelöst – zumindest von der eige-

nen Arbeit; derWohlstand ermöglicht das Ausleben vonMuße ohne vorherige

Erarbeitung der dafür notwendigen finanziellen Mittel. Dieser Zusammen-

hang wird 1899 – nur wenige Jahre vor der Veröffentlichung des Gehülfen –

von Thorstein Veblen beschrieben. Die »superior pecuniary class«,38 erklärt

dieser, zeichnet sich durch die Ablehnung von Arbeit zugunsten von Muße

aus: »Abstention from labour is the conventional evidence of wealth and is

therefore the conventional mark of social standing ; and this insistence on the

meritoriousness of wealth leads to a more strenuous insistence on leisure.«39

Tobler hat also offensichtlich ein Abgrenzungsproblem, da er das Leben ei-

nes Adeligen mit den Mitteln eines nicht-arbeitenden Bürgers zu bestreiten

versucht. Der Roman spiegelt mit dieser fälschlichen Identifikation ein his-

torisches Phänomen, das Wolfgang Lepenies bereits ins 18. Jahrhundert da-

tiert: eine Spannung zwischen den Lebensnotwendigkeiten und Wünschen

eines neu entstandenen Bürgertums. Es »stoßen gerade im achtzehnten Jahr-

hundert, das – in Deutschland – den ökonomischen und politischen Aufstieg

des Bürgertums einleitet, der Wunsch und die Sehnsucht, den Adel nachzu-

ahmen, mit der Notwendigkeit zusammen, zu arbeiten, um erst einmal die

Grundlagen für hinreichende gesellschaftliche »Entlastung« zu schaffen«.40

36 Arendt: Vita activa, 126.

37 Franco Moretti: The Bourgeois. Between History and Literature. London: Verso (2014), 43.

38 Thorstein Veblen: The Theory of the Leisure Class. An Economic Study of Institutions. New

York: Random House (1934), 36.

39 Veblen: Leisure Class, 41.

40 Lepenies:Melancholie und Gesellschaft, 70.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006 - am 14.02.2026, 18:06:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Nichtstun als politische Praxis

Tobler widmet sich nicht der Grundlagenschaffung für die müßige »Ent-

lastung«, sondern der Nachahmung des Adels. Für diese Priorisierung, und

die Bequemlichkeit eines finanziell abgesicherten Lebens im Allgemeinen,

steht im Roman regelmäßig der Topos des Spiels ein. So berichtet der Er-

zähler von der Mode des Kartenspielens, die bei den »sogenannten besseren«

Frauen angekommen sei, »nämlich bei solchen, die nicht gar so streng zu

arbeiten brauchten, den Tag über, und das gerade sind ja die Besseren.« (G

48) Für Marti wird in der Anstellung bei Tobler das »recht[e]« Leben ganz von

einem arbeitsamen in ein freizeitliches umgewertet – »Josephmüsse das Kar-

tenspiel auch lernen, hieß es, es sei einer kein rechter Mann, wenn er dieses

Spiel nicht verstehe.« (G 87, Herv. meine)

Doch das Spiel ist nicht der einzige Ausdruck, den die von Veblen pos-

tulierte leisure annimmt, denn der Adelsstand zeichnet sich nicht nur durch

ein bequemliches Leben aus, sondern auch durch soziales Ansehen, das er

außerhalb der Berufsarbeit erlangen und erhalten muss. Zu diesem Zweck

übernimmt der finanziell abgesicherte Adlige unter anderem politische Auf-

gaben: »The normal and characteristic occupations of the [leisure] class […]

are government, war, sports and devout observances.«41 Tobler würde auch dies

gern tun, doch es ist ihm nicht möglich. Als neu Hinzugezogener ist es ihm

nicht erlaubt, sich im Dorf politisch zu engagieren, um seinen pseudo-aristo-

kratischen Status zu performieren.42 Zudem wird die Gegend um Bärenswil

vom handwerklichen Stand bewohnt, der den kapitalistischen Erfinder für

suspekt hält. Das zeigt sich unter anderem daran, dass die Bewohner des

Dorfes »an die gesunde Basis seiner technischen Unternehmungen nicht so

recht glauben wollen« (G 71). So kann Tobler durch seine tatsächliche bür-

gerliche Stellung und die Beschäftigung, der er in ihrem Rahmen nachgeht,

kein Ansehen erreichen. Die aristokratische Stellung, die er gerne einnehmen

würde, kann er auch nicht durch politisches Handeln performieren, da ihn

das Gesetz vorerst davon abhält. Er nutzt schließlich andere Möglichkeiten,

41 Veblen: Leisure Class, 40. Herv. meine.

42 Diese Beschränkung war in der Bundesverfassung von 1848 (Art. 41-42) festgelegt. Die

Niederlassung in einem neuen Kanton (wie der Kauf der Villa Abendstern sie wahr-

scheinlich erforderte) zog einen Ausschluss von der Partizipation in Gemeindeange-

legenheiten für bis zu zwei Jahren mit sich. Vgl. Regula Argast: Staatsbürgerschaft und

Nation. Ausschließung und Integration in der Schweiz 1848-1933. Göttingen: Vandenhoeck

&Ruprecht (2007), 106. Lokale Politik erforderte eine langjährige lokaleVerwurzelung,

die Tobler als Zugezogener nicht aufweisen kann.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006 - am 14.02.2026, 18:06:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arbeit vs. Muße 103

um seinem Geltungsdrang nachzukommen: das Zurschaustellen von Muße,

und die Auslagerung von Arbeit an andere.

Es ist charakteristisch für die Art des Wohlstandes, die Tobler zu imi-

tieren versucht, diesen nicht im Geheimen zu genießen, sondern ihn nach

außen zu präsentieren. »In order to gain and to hold the esteem of men it is

not sufficient merely to possess wealth or power[…]«, so Veblen, »[t]he wealth

or power must be put in evidence, for esteem is awarded only on evidence.«43 Er

prägte hierfür den Terminus der conspicuous leisure, einer auffällig-ostentati-

ven Muße, die unübersehbar ist.44 Diese Sichtbarkeit wird auf zwei Arten pro-

duziert: Zum einen durch die Zurschaustellung des eigenen Müßiggangs. So

veranstaltet Tobler, wie im ersten Abschnitt bereits beschrieben, zum Beispiel

gleich zu Beginn des Romans ein großes Fest, um den Schweizer Nationalfei-

ertag am 1. August zu feiern. Ein zentrales Anliegen Toblers bei diesem Fest

(sowie all den anderen, die er im Verlauf der Geschichte organisiert) ist es,

gesehen zu werden. Der Höhepunkt dieses Festes ist ein großes Feuerwerk,

bei dem es Tobler wichtig ist, früher und mehr »Raketen«, »Feuerteufel« und

»Glutschlangen« in den Himmel zu schicken als »[d]ie im Dorf« (G 66), die

er als »Schlappschwänze« bezeichnet (G 67). Ähnlich aufwendig lässt Tobler,

schon längst in einer finanziell schwierigen Lage, für »tausendfünfhundert

Mark, eine Summe, wie man sie in der Villa Tobler schon seit langer Zeit

nicht mehr beisammen gesehen hatte« (G 172), eine sogenannte Feengrotte in

seinem Garten errichten – eine Art aufwendig produzierte Laube (»ein höh-

lenartiges, mit Zement ausgeschlagenes und tapeziertes Ding«, G 172). Ihre

Fertigstellung nimmt er zum Anlass, erneut ein Fest zu feiern, bei dem er sei-

nen letztenWein auftischt, undmit aller Mühe versucht, sich nicht anmerken

zu lassen, dass ihm das Geld ausgeht (vgl. G 173-175).

Neben diesen Festen, den häufigen Wirtshausbesuchen und Freizeitak-

tivitäten seiner Familie, mit denen Tobler ostentativ seinen Reichtum und

Erfolg zur Schau stellen will, verfolgt er noch eine weitere Strategie: Er zeigt

ebenfalls ostentativ, dass er es sich leisten kann, andere Leute für sich ar-

beiten zu lassen. Auch das gehört Veblen zufolge zum angemessenen Ver-

halten eines »gentleman of leisure«: »he should find some means of putting

in evidence the leisure that is not spent in the sight of the spectators«, zum

Beispiel durch »the labour performed for the gentleman of leisure by handi-

43 Veblen: Leisure Class, 36. Herv. meine.

44 Vgl. Veblen: Leisure Class, 35-67.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006 - am 14.02.2026, 18:06:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Nichtstun als politische Praxis

craftsmen and servants in his employ«.45 Die ostentative Muße des Adels, die To-

bler nachzuahmen versucht, ist also eng mit der Auslagerung von Arbeit an

Dritte verbunden – an den Gärtner, die Köchin, die Handwerker, die die Fe-

engrotte errichten und die Helfer, die beim Augustfest bei der »Dekorierung

des Hauses« (G 60) mitwirken. So zeigt Tobler nicht nur Reichtum und unpro-

duktiven Zeitvertreib, wie es dem Adelsstand angemessen ist, sondern funk-

tionalisiert auch die Kontrolle fremder Arbeitskraft für die Darstellung seiner

Überlegenheit. Die Ausrichtung des Feiertagsfests und der Bau der pompö-

sen Feengrotte tragen seiner Verfügungsgewalt über Arbeitskräfte, d.h. sei-

ner Macht, Rechnung. Er schart arbeitende Helfer um sich, um »sein maß-

loses Geltungsbedürfnis zu befriedigen, um nach außen einen Reichtum zur

Schau zu stellen, über den er in Wirklichkeit gar nicht verfügt.«46 Die Ein-

stellung des Gehülfen ist ebenfalls ein wichtiger Teil dieser indirekten Muße-

Darstellung durch die Arbeit anderer. Deswegen wird er auch bei scheinbar

jeder Gelegenheit »in seiner Eigenschaft als »mein Angestellter« den Leuten

vorgestellt« (G 54).47 Seine Anwesenheit bestätigt den mehrfach erwähnten

»wohlhabenden Eindruck« (G 104) der Villa Abendstern.

Doch Martis Anstellung soll nicht nur Toblers Wunsch nach einer aris-

tokratischen Auslagerung von Arbeit befriedigen, und damit der indirekten

Darstellung von Muße dienen. Dieser wünscht sich nämlich den Respekt der

Gemeinschaft im Dorf Bärsenswil, die zwar nicht aus Aristokraten besteht,

allerdings einen durch Arbeit erwirtschafteten Reichtum aufweist. »In die-

sen Gegenden«, so heißt es im Roman, ist »der stolze Gewerbefleiß wirklich

zum alten Land- und Stadtadel zu zählen« (G 71). Durch die AnstellungMartis

will Tobler nicht nur Reichtum beweisen, sondern auch, dass sein Geschäft

in Sachen »Gewerbefleiß« (G 71) der Dorfgemeinschaft in nichts nachsteht.

Marti erfüllt so eine Doppelfunktion: Er attestiert nicht nur einen pseudo-

aristokratischen Wohlstand, sondern auch den Fleiß seines Vorgesetzten als

Vertreter des Bürgertums. Dieses Attest stellt sich jedoch, wie bereits ange-

kündigt, als Fälschung heraus. Denn diesem »wohlhabenden Eindruck« (s.o.,

G 104), der durch Toblers exorbitante Aufwendungen hervorgebracht wird,

fehlt »die gesunde ökonomische Basis, die bürgerlicher Repräsentation eigen

45 Veblen: Leisure Class, 43f. Herv. meine.

46 Rüsch: Ironie und Herrschaft, 34.

47 In Marti hat Tobler eben – in seiner Eigenschaft als mäßiger, aber stolz präsentier-

ter Angestellter, wie Marti selbst sagt – einen zwar »nicht ganz tüchtigen, wohl aber

brauchbaren und schmiegsamen Menschen« gefunden (G 201).

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006 - am 14.02.2026, 18:06:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arbeit vs. Muße 105

ist.«48 Die Erfolge des Toblerʼschen Unternehmens bleiben nämlich gänzlich

aus und stehen damit in frappantem Gegensatz zu seiner behaupteten Ge-

schäftigkeit. Den Respekt der anderen Bürger des Dorfes verdient er dadurch

nicht. Auch wenn seine ostentative Muße für sie zeitweilig Zerstreuung be-

deutet, so spricht sich doch schnell herum, dass er seine Rechnungen nicht

begleichen kann. Da sie ihn noch dazu selbst nie arbeiten sehen, halten sie

ihn für »prahlerisch« und »lächerlich« (G 174), für eine Fälschung eben. Toblers

Muße-Inszenierungen – vom Fest bis zum Angestellten – sind Ausgaben, für

die es an Einnahmen fehlt, sodass sich notgedrungen ein wirtschaftliches Un-

gleichgewicht ergibt: Es fließt stets mehr Kapital aus dem als in denHaushalt.

Die Aufrechterhaltung dieses Ungleichgewichts anstelle seiner Behebung –

auf der auch die dekadente Entwicklung des Romans gründet, der über die

rasant anwachsenden Schulden der zahlungsunfähigen Familie das Scheitern

des Ingenieursunternehmens erzählt –zeigt, wie wichtig die conspicuous leisu-

re für Toblers Selbstbild ist. Für dieses ökonomisch desaströse Festhalten an

einerMuße, dieman sich nicht leisten kann, hat Veblen ebenfalls einen Begriff

gefunden: er nennt sie »spurious« leasure, eine gefälschte, unechte Muße.49

Während in Veblens Sicht dieser Fehler nur dem abgestiegenen Adel unter-

läuft, der sich nicht von seinen lange gepflegten Gewohnheiten und Werten

trennen kann, zeigt der Roman anhand von Tobler, dass dies auch jemandem

passieren kann, der nie zum Adel gehört hat, sondern sich nur an seine Stelle

wünscht.

Durch die Figur Tobler wird im Roman eine Abweichung von dem Mo-

dell des homo oeconomicus generiert: Er ist kein idealtypischer »Unternehmer,

der alle Märkte und Börsen im Kopf vereinigt und sämtliche Entschlüsse an

diesem Wissen orientiert; der vollständig informierte, durch und durch ›ra-

tionale‹ Mensch«,50 sondern ein Unternehmer, der maßlos Geschäftserträ-

ge öffentlich zur Schau stellt, die er sich wünscht, tatsächlich aber gar nicht

verbucht. Die Idee des homo oeconomicus ist zwar von Ralf Dahrendorf (wie

von anderen) als unrealistisch verworfen worden,51 dennoch ist es eine Tat-

48 Wagner: Herr und Knecht, 90.

49 Veblen: Leisure Class, 42.

50 Ralf Dahrendorf: Homo Sociologicus. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften

(2006), 19.

51 Dahrendorf spricht vom homo oeconomicus nicht als realistischem Menschenbild, son-

dern als einem »höchst problematische[n]«, dem »wir in der Wirklichkeit unserer All-

tagserfahrung kaum je begegnen dürften.« Dahrendorf: Homo Sociologicus, 19. Auch

Bauer verweist auf die Fiktionalität und Simplifizierung, die demModell des vollkom-

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006 - am 14.02.2026, 18:06:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Nichtstun als politische Praxis

sache, dass das ihm zugeschriebene wirtschaftliche Verhalten in vielerlei Hin-

sicht dem der bürgerlichen Gesellschaft des frühen 20. Jahrhunderts eignet.

So verhält sich der Bürger Tobler durch die Priorisierung und Ostentation

der Muße nicht-klassenkonform – er ist vielmehr ein ökonomischer Parasit,

wie ihn Michel Serres beschreibt.52 Anstatt selbst zu produzieren, lebt er von

dem, was von anderen produziert wird. Das schließt eine gewisse Form des

Reichtums zwar nicht aus – bei »den Parasiten ist der Tisch stets gedeckt«,

schreibt Serres –,53 jedoch ist dieser durch das ewige Abhängigkeitsverhält-

nis nicht nur prekär, sondern eben auch endlich. Diese Endlichkeit wird zu-

dem durch Toblers Verausgabung verstärkt, die Georges Bataille zufolge den

reichen Klassen vorbehalten ist. Die bürgerliche Gesellschaft, der Tobler ja

tatsächlich angehört, tendiere eigentlich dazu, ihren Reichtum für sich zu be-

halten und bewahren – sie zwinge sich »in bezug auf die Verausgabung zur

Sterilität«, »ihrer buchführenden Vernunft gemäß«.54 Nur die reichen Klassen

seien zur Verausgabung, d.h. zum Luxus, geneigt, ja, geradezu verpflichtet:

»der ostentative Verlust [ist] überall mit dem Reichtum verbunden als seine

eigentliche Funktion.« Der soziale Rang, der mit dem Reichtum einhergeht,

so Bataille, sei immer geknüpft an die Bedingung, »daß das Vermögen teil-

weise für unproduktive soziale Ausgaben geopfert wird wie Feste, Schauspiele

und Spiele.«55 Am Topos der Muße im Roman zeigt sich also eine Inkongru-

enz zwischen dem, was Tobler ist, und dem, was er sein möchte. Diese klas-

senspezifische Inkongruenz zwingt ihn geradezu zu dem, was bis hierhin als

Praxis des Nichtstuns beleuchtet wurde: der Wunsch, sozial anerkannt zu wer-

den, bringt ihn dazu, etwas darzustellen, was er nicht sein kann. Er simuliert

eine Muße, an deren Stelle eigentlich Arbeit stehen muss, weil seine gesell-

schaftliche Stellung ihm das Nichtstun nicht erlaubt.

Hyperarbeit

Der Gehilfe Toblers, Joseph Marti, unterliegt im Prinzip demselben parasitä-

ren Problem wie sein Vorgesetzter. Veblen hat in seiner Studie die »servants«

men rational wirtschaftendenMenschen zugrunde liegen.Manuel Bauer:Ökonomische

Menschen. LiterarischeWirtschaftsanthropologie des 19. Jahrhunderts. Göttingen: V&R uni-

press (2016), 26-28.

52 Serres: Der Parasit, 14.

53 Serres: Der Parasit, 13.

54 Georges Bataille: Die Aufhebung der Ökonomie. Übers. v. Gerd Bergfleth. München: Ro-

gner und Bernhard (1975), 24.

55 Bataille: Die Aufhebung der Ökonomie, 21.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006 - am 14.02.2026, 18:06:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arbeit vs. Muße 107

der »gentleman of leisure« nicht viel beachtet,56 doch auch sie sind nicht da-

gegen immun, Muße nicht nur als angenehm, sondern auch als Merkmal ei-

ner hohen sozialen Stellung zu verstehen. Die Literaturgeschichte zeigt eine

Neigung des Dieners, die Verhaltensweisen ihrer Herren zu übernehmen –

das gilt auch und vor allem für deren Nichtstun.57 Roland Barthes vermerkte

in seiner Vorlesung »Comment vivre ensemble« aus den 1970er-Jahren zum

Verhältnis zwischen Herren und Bediensteten, es handele sich dabei um eine

»Struktur der Nachbildung, Nachahmung, Anamorphose, Verdoppelung: die

Herren kehren in den Domestiken wieder, jedoch in unvollständiger Gestalt,

als Karikatur.«58 Und tatsächlich schätzt Marti die Muße nicht weniger wert

als Tobler; man könnte sogar sagen, er wird von Tobler diesbezüglich in die

Schule genommen – die Einschätzung der Toblers, Marti würde nur durch

das Kartenspiel ein »rechter Mann« (G 87) werden, bezeugt dies.

Dass Marti Lust und Freude an dieser parasitären59 Muße empfindet,

liegt nicht nur daran, dass er durch seine Stellung als Gehilfe Glück vor-

nehmlich durch Muße finden kann, wie Nietzsche in seinen Überlegungen

zur Herren- und Sklavenmoral vermutet. Zum Thema Agens innerhalb die-

ser Hierarchie führt Nietzsche aus, dass die aktive Tat nur den Herren zuzu-

ordnen ist, während dem Unterlegenden (dem »Sklaven«) eine passive Verhal-

tensweise eignet, er sei höchstens im reaktiven Sinne ›tätlich‹. Das Tätigsein

würde bei den Herren »mit Notwendigkeit ins Glück hineingerechnet«, im

Gegensatz dazu trete das Glück »auf der Stufe der Ohnmächtigen […] wesent-

lich als Narkose, Betäubung, Ruhe, Frieden, »Sabbat«, Gemüts-Ausspannung

und Gliederstrecken, kurz p a s s i v i s c h auf«.60 Glaubt man dieser These in

Bezug auf Marti, so ließe sich seine generelle Affinität zur Muße (die »um-

fangreiche Portion Ruhe«,mit der er geboren wurde,G 55) aus seiner Stellung

heraus erklären. Doch der Roman bildet eine kompliziertere Konstellation ab:

Martis Muße-Genuss ist sicher durch seine gesellschaftlich niedrige Stellung

als Angestellter determiniert, doch im selben Zug verehrt er die Arbeit, die

das Bürgertum notwendigerweise definiert. Denn er erkennt, dass »work has

56 Veblen: Leisure Class, 43f.

57 Man denke an Sachar in Gontscharows Oblomow, oder Soliman, den Diener Arnheims

in Musils Der Mann ohne Eigenschaften.

58 Roland Barthes:Wie zusammen leben, 138.

59 Vgl. neben Serresʼ Der Parasit auch Bauer: Ökonomische Menschen, 274.

60 Friedrich Nietzsche: SämtlicheWerke. Bd. VII. Zur Genealogie der Moral. Stuttgart: Kröner

(1964), 265.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006 - am 14.02.2026, 18:06:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Nichtstun als politische Praxis

become the new principle of legitimation of social power«,61 wie Franco Moretti

über die Bourgeoisie sagt.

Er sieht, zumindest zu Beginn des Romans, dass Tobler als arbeitender,

bürgerlicher Ingenieur im Dorf Respekt entgegengebracht wird. Er selbst be-

wundert ihn schließlich auch – für seine »stattliche Figur« (G 15), sein »statt-

liches Haus« (G 27) und seine »Bürgersfrau von echtester Abstammung« (G

28). Diese soziale Anerkennung färbt auf ihn als seinen Mitarbeiter ab. Er

will arbeiten und etwas leisten, um sich diese Annehmlichkeiten ehrlich zu

verdienen. »Dulde du nur keine Trägheit in dir«, sagt er sich selbst, »[m]an

spaziert nicht immer, man leistet auch einmal etwas« (G 141). Diese Vereh-

rung der Arbeit, die ihm den Verbleib in einem bürgerlichen Haus garantiert,

mischt sich im Roman allerdings mit einer Nachahmung der aristokratischen

spurious leisure, die sein Chef Tobler ihm vorlebt. In dessen inszenierterMuße-

Illusion ist die Unterstützung des Ingenieur-Büros durch den Gehilfen ei-

gentlich nicht nötig, weil es dort aufgrund von Toblers eigener Untätigkeit

gar keine Arbeit zu verrichten gibt. Die Hilfe, die der Gehilfe geben soll, ist

nicht selten selbst müßig – zum Beispiel, als Tobler ihn auffordert, er »soll

kommen und ihm helfen, den Rest Rotwein noch auszutrinken« (G 46).

So sieht sich Marti einerseits mit der Erwartung konfrontiert, irgendet-

was zu arbeiten, um Toblers gewünschte Außenwirkung zu erzielen, während

er gleichzeitig die Möglichkeit hat, seine Zeit ebenfalls müßig zu gestalten.

Das verleitet ihn dazu, Arbeit und Muße auch selbstständig zusammenzule-

gen: Angenehme Tätigkeiten wie das gelegentliche Rasensprengen oder das

Begleiten der Familie auf Gondelfahrten (G 49-54) legt er sich als Arbeit aus.

Die wenige Arbeit hingegen, die im Büro zu erledigen ist, betrachtet er als

Spiel. So findet er in jedem Fall einen Weg, stets sowohl zu arbeiten als auch

müßig zu sein. Darin bewahrheitet sich die von Betiel Wasihun über Jakob

von Gunten getroffene Feststellung auch in Bezug auf den Gehülfen: »ein voll-

kommener Diener muss die Kunst des Schauspiels beherrschen.«62 Er wird

implizit nur deshalb beschäftigt, um denselben Schwindel wie Tobler zu trei-

ben.

61 Moretti: The Bourgeois, 30.

62 Betiel Wasihun: Nichtstun und dennoch Haltung beobachten – RobertWalser und Sa-

muel Beckett. In: Muße – Faulheit – Nichtstun: Fehlende und fehlschlagende Handlungen

in der russischen und europäischen Literatur seit der Aufklärung. Hg. v. Sonja Koroliov u.a.

Frankfurt a.M.: Peter Lang (2017), 223.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006 - am 14.02.2026, 18:06:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arbeit vs. Muße 109

Analog zur Toblers ›unechter‹ Muße ist Martis Arbeit keine ›wirkliche‹ Ar-

beit. Auch sie wird nicht ›einfach so‹ vollzogen, sondern inszeniert, d.h. sie

ist durch den Modus des als ob charakterisiert. Darin zeigt sich die semioti-

sche Unverhältnismäßigkeit im Topos der Arbeit: Das ›Lebenserhaltende‹ in der

Semantik des Arbeitsbegriffs kommt nicht tatsächlich zur Geltung (in Form

von Lohn bzw. Gewinn), sondern wird nur als Zeichen verwendet, das den

Anschein eines wohlhabenden, funktionierenden Haushalts aufrechterhalten

und weitere luxuriöse Ausgaben legitimieren soll. Normalerweise stehen, wie

oben bereits ausgeführt, in der Klasse der Angestellten wie auch im Bürger-

tum Arbeit und Muße in einem bestimmten Verhältnis zueinander: ersteres

bedingt letztes, und diese Kausalität kann nicht aufgehoben werden. Ebenso

wenig können diese beiden in einer Tätigkeit zusammenfallen; die gängigen

Arbeitstheorien, so schreibt Arendt, würden »nahezu einstimmig die Arbeit

im Gegensatz zum Spiel definieren«.63 Während diese beiden Tätigkeitsfor-

men –Arbeit und Spiel bzw.Muße – normalerweise entweder Antipoden dar-

stellen oder mindestens durch eine abwechselnde Abfolge ihre Gleichzeitig-

keit ausgeschlossen ist, fallenArbeit undSpiel in diesemRoman jedoch zusam-

men. Dieser Zusammenfall ist zum Beispiel durch die semantische Überla-

gerung von Schreib- und Küchentisch angezeigt, deren unverhältnismäßige

Größe ich eingangs beschrieben habe.64 Nach der EingewöhnungsphaseMar-

tis im Hause Toblers (nach ungefähr einem Drittel der Erzählung) wird sein

Sonntag wie folgt beschrieben:

Später ging er ins Bureau hinunter. Es war ja nicht viel zu machen da un-

ten, aber er setzte sich trotzdem, angezogen von einem beinahe lieblichen

Gewohnheitsgefühl, an den Schreibtisch, der wie ein Küchentisch aussah, und

korrespondierte. Ach, es war heute das reine Tändeln mit der sonst so ernst-

haften Feder. Das Wort »telephonische Unterredung« erschien ihm ebenso

sonntäglich geputzt wie das Wetter und die Welt draußen. Die Redewen-

dung »und gestatte ich mir« war blau wie der See zu Füßen der Villa Tobler,

und das »hochachtungsvoll« am Schluss des Schreibens schien nach Kaffee,

Sonne und Kirschenmarmelade zu duften. (G 90, Herv. meine)

In dieser Passage wird die gegenseitige Abhängigkeit von Arbeit und Muße

deutlich. Für jemanden in Martis Stellung kann es ideell keinen Genuss ohne

Arbeit geben. Doch die alltägliche Arbeit in Toblers Büro ist ja bereits durch

63 Arendt: Vita activa, 151.

64 Vgl. den Abschnitt »Unverhältnismäßigkeiten der Arbeit« in diesem Kapitel.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006 - am 14.02.2026, 18:06:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Nichtstun als politische Praxis

einen häufigenGenuss definiert, zumBeispiel wennMarti zumKartenspielen

angehalten wird, die Familie mit einer Gondel über den See fährt (vgl.G 49f.),

oder wenn er Zigarrenstumpen bei der Arbeit raucht. ImUmkehrschluss wird

deshalb seine freie Zeit mit der Arbeit verschränkt: Er geht auch am Sonntag

ins Büro, empfindet die vormals als unterschiedlich groß beschriebenen Ti-

sche (zum Arbeiten respektive Dinieren) als einander ähnlich, und verbindet

synästhetisch den Anblick seiner Schreibarbeit mit dem Duft eines Garten-

Frühstücks.

Diese Verschränkung von Arbeit und Muße als Praxis des Nichtstuns er-

klärt auch die Festigkeit der gegenseitigen Bindung zwischen Tobler undMar-

ti trotz der kuriosen Ausklammerung der Lohn- und Leistungsthematik. Als

Parasiten in gegenseitiger Abhängigkeit profitieren sie vielfach voneinander.

Marti genießt die Verhaltensweise, die sich aus der Überlagerung von Arbeit

und Nichtstun ergibt, und die man Arbeits-Spiel nennen könnte – d.h. nicht

zu arbeiten, sondern sich so zu verhalten, als ob er arbeiten würde, während

er tatsächlich nichts tut. Im Romantext ist dieses Spiel zu erkennen, weil die

Reflexionen über die Arbeit, ebenso wie die Konditionen ihrer Verrichtung,

mehr Erzählraum einnehmen als die Arbeit selbst:

Im Bureau! Erst ein bißchen auf und ab gehen, das gehörte doch schließlich zur

Sache, so fing einer immer an, wenn er zu arbeiten sich vornahm. Gehörte Joseph

zu den Menschen, die mit Ausschnaufen ein Geschäft beginnen und erst

nach Beendigung desselben, das heißt, nach halber Beendigung energisch

werden, das heißt wiederum, nur dazu energisch, um sich über irgendeinen

billigen Genuß herzumachen? Er zündete langsam einen der wohlbekann-

ten Stumpen an, die ihm jeweilen den Gedanken an die beginnende Arbeit

so sehr versüßten, und rauchte drauf los wie das Mitglied eines Rauchklubs.

Und dann setzte er sich wieder einmal an seinen Schreibtisch, und fing an,

sich nützlich zu erweisen. (G 144, Herv. meine)

Der Beginn »Im Bureau!« wirkt wie eine Regieanweisung, und verleiht der Si-

tuation eine theatrale Note.Wie diese Passage zeigt, ist der Eintritt in das Bü-

ro bzw. auf die Bühne nicht mit einem sofortigen Beginn der Arbeit verbun-

den, sondern mit einem Gedankenmonolog, der sich liest wie die Überlegun-

gen eines Schauspielers, der nach einer Geste sucht, die ambesten den Beginn

der Arbeit konnotiert. Bemerkenswert ist bereits hier, dass Marti nur auf ein

Zeichen (= das Rauchen) fokussiert, was auf die Arbeit verweist, nicht jedoch

auf die Arbeit selbst, von der er selbst nur ungenau spricht. Die grammati-

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006 - am 14.02.2026, 18:06:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arbeit vs. Muße 111

scheUnbestimmtheit der Versicherung, es gehöre »zur Sache« (welcher?), und

dass »einer« (wer?) immer so anfange, »wenn er zu arbeiten sich vornahm«,

markiert eine Distanz zur Arbeit. Der Gedankengang offenbart, dass Martis

Verhalten Gehabe ist, und mehr mit der Darstellung von Arbeit beschäftigt als

mit der Arbeit selbst.

Dieses Phänomen wird in fast jeder Szene, die im Büro spielt, irgend-

wie abgewandelt erzählt. Marti scheint immer nach passenden Gesten oder

den richtigen Worten zu suchen, um sich selbst als genuin arbeitend darzu-

stellen. Wenn Tobler etwas sagt, wovon er nichts versteht, so antwortet er

dennoch: »natürlich! als sei er bereits jahrelang im Geschäft tätig gewesen«,

weil er es für »passend« (G 62) hält. Der Text offenbart immer wieder, dass

Martis Verhalten im Büro zu großen Teilen dem Kalkül folgt, arbeitend aus-

zusehen. Im Roman werden so Zeichen geschaffen, die zwar auf Arbeit und

ein florierendes Geschäft verweisen, ohne diese innerhalb der Diegese jedoch

tatsächlich ›ehrlich‹ zu bezeichnen. Die Gleichung lautet also so: Die Kombi-

nation von a) Abneigung gegen die Arbeit (von sowohl Marti als auch Tobler)

mit b) der Unterminierung der geleisteten Arbeit Martis ergibt nicht einfach

c) eine Negation, sondern eher d) eine Simulation derselben. Im Modus des

Spiels simulieren beide Arbeit, indem sie kompensatorische, prokrastinieren-

de Aktivitäten theatralisch aus- bzw. auf führen.65

65 Es gibt bereits ähnliche Argumentationslinien bei Jochen Greven und Karl Wag-

ner, allerdings unter der (mir unverständlichen) Ausklammerung der Arbeit. Wagner

schreibt zum Beispiel, Marti würdemit »seinen körperlichen Aktivitäten« wie dem Ra-

sensprengen sein »Versagen« und »seine permanente Kopflosigkeit« kompensieren.

Wagner räumt zwar ein, dass Marti den »Sinn der Büroarbeit gar nie begriffen hat

und auch gar nicht begreifen konnte«, lastet das aber der fehlenden IntelligenzMartis

an, anstatt darin eine strukturelle Beschaffenheit der Arbeit zu sehen, die sich eben

grundlegend durch müßige Handlungen definiert. Wagner: Herr und Knecht, 44f. Gre-

ven hingegen argumentiert ganz anders, und zwar sieht er in den Kompensationen –

insbesondere in den Hausarbeiten, dem Rasensprengen sowie dem Schwimmen und

Spazierengehen – eine Flucht vor der eigenen, mit Vorwürfen überladenen Selbstre-

flexion und den Versuch, sich so »wirklichmit seiner Umwelt [dem »real Seienden«] zu

verbinden«. Jochen Greven: Existenz,Welt und reines Sein imWerk RobertWalsers. Versuch

zur Bestimmung von Grundstrukturen. Paderborn: Fink (2009), 57. Greven hat insofern

Recht als Marti das Schauspiel der hyperbolischen und anderen Verhaltensweisen im

Büro für Tätigkeiten unterbricht, die dem Funktionieren des Haushaltes dienen (und

durch die Entlohnung derHaushälterin Pauline auchmehr geschätzt werden), und da-

mit dem tatsächlichenWunsch, etwas zu leisten, Ausdruck verleihen.Wiederholt wird

versucht, die Illusion (des scheinbaren Leistens) zur Realität (eineswirklichen Leistens)

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006 - am 14.02.2026, 18:06:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Nichtstun als politische Praxis

Mit dieser ›Theatralität‹ geht eine Statusveränderung einher, d.h. es wird

für den Bereich der Handlung vollzogen, was John L. Austin in Bezug auf

Sprechakte einen Szenenwechsel (»sea-change«) nennen würde: Marti agiert

wie ein Schauspieler, und das, was er tut, ist »in a peculiar way hollow or void

if said by an actor on the stage«.66 Austin beschreibt den Modus solcher In-

szenierungen als erkennbar unernst und parasitär, in stetiger Abhängigkeit

von ihremWirt – der ›eigentlichen‹ Bedeutung der gesprochenenWorte oder

vollzogenen Handlungen. Umgekehrt beschreibt auch Michel Serres in Le pa-

rasite das Parasitäre als »Störung der Kommunikation«, die nur aufgrund ih-

rer Abhängigkeit zur Kommunikation (ohne die sie nicht wahrnehmbar wäre)

existiert.67 Die Verschränkung von veränderter, entrückter Kommunikation

und dem Parasitären nähert diese Art des theatralen Verhaltens und Spre-

chens, die man bei Marti beobachten kann, auch prinzipiell der Figur des

Nichtstuers (/Müßiggängers/Taugenichts/Faulpelzes etc.) an. Von dieser be-

hauptet Manuel Bauer nämlich, sie habe »zwangsläufig eine Stellung zum

Wirtschaftsleben, die sich aber zumeist nur ex negativo erschließt […] und in

vielen Fällen in parasitärem Egoismus mündet«.68

Marti arbeitet, wie gesagt, eben nicht selbst, lebt aber davon, dass an-

dere dies tun (so die Händler, die Tobler unbezahlt weiter beliefern und die

Familie ernähren) – und ebenso verhält es sichmit seiner ›Performance‹.Mar-

tis Handlung in diesem Passus verweist lediglich auf das Ritual des Arbeits-

beginns, ohne dass sich tatsächliche Arbeit anschließt. Man erfährt nämlich

nicht, wie sich Marti »nützlich« erweist, sondern nur vom Eintreten Toblers,

der, selbst nicht arbeitend, auch Marti von der Arbeit ablenkt und so erneut

seine Unfähigkeit zur Geschäftsführung beweist. Beschwingt von vornächt-

licher Zecherei trifft er spät im Büro ein, verwickelt Marti in ein Gespräch –

dazu noch über sein bisher ausbleibendes Gehalt –, nur um ihm Faulheit vor-

zuwerfen:

So zeigen Sie auch, Teufel noch einmal, daß Sie imstande sind, etwas zu leis-

ten. Bis jetzt habe ich noch wenig davon bemerkt. Ein großes Maul macht

noch keine nennenswerte Leistung, haben Sie das verstanden? (G 145)

umzukehren, doch dafür fehlt der Organisation (des Geschäfts und der Familie) die

wirtschaftliche Grundlage.

66 John L. Austin: How to do Things with Words. The William James Lectures delivered at Har-

vard University in 1955. Oxford: Clarendon Press (1962), 22.

67 Serres: Der Parasit, 11.

68 Bauer: Ökonomische Menschen, 273.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006 - am 14.02.2026, 18:06:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arbeit vs. Muße 113

Trotz des offensichtlichen Widerspruchs, der zwischen Toblers Benehmen

und seinen Erwartungen besteht, benennt er dennoch die programmatische

Losung der Gehülfen-Geschichte – das »große Maul« ohne »nennenswerte

Leistung«. Oder eben »Zeichen« ohne »Referenten«, analog zu Baudrillards

Vorstellung einer simulierten Realität. »La simulation n’est plus […] d’un être

référentiel, d’une substance« erklärt dieser; »[e]lle est la génération par les

modèles d’un réel sans origine ni réalité : hyperréel.«69 Unter dieser »Hy-

perrealität« versteht Baudrillard die Kopie von etwas Realem, was von der

›tatsächlichen‹ Realität losgelöst ist, und als ›neue‹ Realität wahrgenommen

wird.70 Diese Theorie verkompliziert unweigerlich die Idee eines Wahrheits-

gehalts, denn die Kopie bezeichnet ›Uneigentliches‹, ist also in gewisser Wei-

se Lüge. Es sei damit »unmöglich geworden«, führt er an anderer Stelle aus,

»daß ein Sinn zurückverfolgt werden kann.«71 Ganz ähnlich verhält es sich

mit der Unbestimmtheit des »so fing einer immer an, wenn er zu arbeiten

sich vornahm«: Marti imitiert hier nicht direkt eine Arbeit, sondern die Vor-

stellung einer Arbeit, deren Ursprung vollkommen unklar ist. Somit kann die

Sinnhaftigkeit des Auf-und-Ab-Gehens als Arbeitsbeginn nicht (mehr) nach-

vollzogen werden. Auch Tobler agiert so; er habe, wie seine Frau kurz vor dem

Bankrott sagt, »nur den Ton dieser pfiffigen und schlauen [Geschäfts-]Leu-

te angenommen, das äußere Betragen, die Manieren, nicht aber zugleich die

Fähigkeiten.« (G 246, Herv. meine)

Die im Roman beschriebenen ›hyperrealen‹ Handlungen, die Arbeit auf

diese Art und Weise simulieren, können analog dazu als Hyperarbeit verstan-

den werden. Das hier entwickelte Konzept derHyperarbeit ist im Kern bereits

bei Baudrillard angelegt, da er den Simulationsmechanismus –wie im einlei-

tenden Abschnitt dieses Kapitels bereits beschrieben wurde – überhaupt erst

aus einer post-marxistischen Betrachtung moderner Arbeitsmarktentwick-

lung herleitet: Anstelle des von Marx erhofften Schwindens der Herrschaft

des Kapitals hätte sich Arbeit von einer »Produktivkraft« zu einem »Produkt«

69 Jean Baudrillard: Simulacres et simulation. Paris: Galilée (1981), 10.

70 Fred Jameson führt als Beispiel für das Simulacrum – der individuelle Baustein der all-

gemeinen Hyperrealität – den Photorealismus der 1960er und 70er Jahre an, deren

Bilder (z.B. jene von Chuck Close) keine ›Realien‹, sondern Photographien als Refe-

renten hatten. Die reale Welt, so Jameson, ist »transformed into images, of which the

»realism« of the photorealist painting is now the simulacrum«. Fredric Jameson: Post-

modernism, or, The Cultural Logic of Late Capitalism. Durham: Duke UP (1991), 31.

71 Jean Baudrillard:Das Jahr 2000findet nicht statt. Übers. v. Peter Geble u.a. Berlin:Merve

(1990), 9.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006 - am 14.02.2026, 18:06:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Nichtstun als politische Praxis

gewandelt, es ist nur mehr ein »Zeichen unter Zeichen«.72 Daraus folgt die –

in bezeichnender Weise auf Walsers Gehülfen von 1907 ebenso wie auf den

frühen Postmoderne-Diskurs Baudrillards zutreffende – These, Arbeit leiste

nichts als die Kreation eines Abbilds ihrer selbst. Sie sei damit eine Funktion

des Imaginären: »[S]ie ist nur noch der Spiegel der Gesellschaft, ihr Imaginä-

res, ihr phantastisches Realitätsprinzip«.73

Natürlich gelten im Roman andere Prämissen als die von Baudrillard be-

schriebenen: Der Grund für die Hyperarbeit liegt weder in der gesteigerten

Effektivität industrieller Produktion, die menschliche Arbeitskraft abwertet,

noch liegt ihr Ziel in der politischen Drosselung gesellschaftlicher Kräfte, die

durch ›tote Arbeit‹ (oder »bullshit jobs« in David Graebers Terminologie)74 be-

schäftigt und ermüdet werden. Im Gehülfen überspielt Hyperarbeit zunächst

lediglich ein dysfunktionales System (Toblers Unternehmen), indem sie ei-

nen Abstand zu diesem System schafft und sich darin theatralisch produ-

ziert. Eben wegen dieser ›Entrücktheit‹ und der gesellschaftlichen Kritik, die

sie auch impliziert, sollte man die Hyperarbeit, die aus dieser Simulation ent-

steht, nicht nur als simple Kopie betrachten. Die Simulation als Verfahren im

Roman kopiert die Arbeit immerhin nicht perfekt, sondern zeigt Abweichun-

gen und Störungen auf, die sich mit normaler Arbeit gar nicht vereinbaren

lassen. Dabei entsteht nicht nur eine zweite, andere Arbeit, sondern eine Ar-

beit anderer Ordnung. Die Simulation als parasitäre Kommunikation im Sin-

ne Serresʼ bringt also ein neues Phänomen hervor, sie ist eine »Störung,welche

die Ordnung verändert«: »Die neue Ordnung erscheint durch den Parasiten,

der die Nachricht stört. Er verwirrt die alte Reihe, die Folge, die Botschaft,

und er komponiert eine neue.«75

Diese Hyperarbeit, die normale Arbeit simuliert und sich dabei von ihr

entfernt, zeigt Ambivalenzen innerhalb des Gegensatzes zwischen Muße und

Arbeit im Gehülfen auf. Das obige Beispiel illustriert die angenehme Seite der

Hyperarbeit: Das ›Simulations-Spiel‹ eröffnet den Arbeitsdiskurs, und legiti-

miert damit zum Beispiel den Genuss des Rauchens, da die Zigarren Toblers

Anweisung gemäß nur »während der Arbeit« (G 13, Herv.meine) geraucht wer-

72 Baudrillard: Der Symbolische Tausch, 50, 23.

73 Baudrillard: Der Symbolische Tausch, 28.

74 Graeber: Bullshit Jobs, xvi.

75 Serres: Der Parasit, 282f.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006 - am 14.02.2026, 18:06:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arbeit vs. Muße 115

den dürfen.76 Dieser positiv konnotierte Aspekt wird im Laufe der Erzählung

immer wieder aufgegriffen, besonders gehäuft aber zu Beginn des Arbeits-

verhältnisses. Da bereitet Marti das Spielen der Rolle des Angestellten, trotz

der Ahnung eines Problems, noch große Freude:

Was hatte es zu bedeuten, daß zwei Wechsel zu je vierhundert Mark nicht

bezahlt wurden. Man schob den Verfalltag dieser Billetts einfach auf einen

Monat hinaus, es war sogar riesig nett für Joseph, an den Aussteller der Ak-

zepte schreiben zu dürfen: »Bitte, haben Sie noch Geduld. Die Finanzierung

meiner Patente läßt nur noch kurze Zeit auf sich warten. Bis dahin wird es

mir möglich geworden sein, die fälligen Verpflichtungen prompt einzulö-

sen.«

Er hatte mehrere solcher Briefe zu schreiben, und er freute sich über die

Leichtigkeit, mit der er den gesamten kaufmännischen Stil beherrschte. (G

31f.)

Das Simulationsphänomen ist allerdings nicht ausschließlich lustvoll, inso-

fern es nicht selten bei der Überbrückung heikler Situationen hilft, so zum

Beispiel bei der Interaktion Martis mit einem der vielen Gläubiger Toblers.

Dort zeichnet sich die Arbeitssimulation Martis, der den Gläubigern nichts

entgegenzusetzen hat, durch überschüssige Bewegungen aus, die diese Un-

fähigkeit kaschieren sollen:

Der Kassenbote der Bärenswiler Sparbank trat ein.

»Natürlich einWechsel«, dachte Joseph. Er stand von seinemPlatz auf, nahm

das Formular in die Hand, besah es von allen Seiten, schüttelte es hin und

her, prüfte es auf das Genaueste, machte ein zugleich nachdenkliches und

wichtiges Gesicht und sagte dann zu dem Boten, es sei gut, man werde vor-

beikommen.

DerMannnahmdenWechselwieder zu sich und ging, Joseph nahmsogleich

die Feder zur Hand, um brieflich den Aussteller des Wechsels zu ersuchen,

noch einen Monat Geduld zu haben. (G 74)

Das Entgegennehmen des Wechsels könnte natürlich auch durch einen ein-

zigen Handgriff erledigt werden. Stattdessen vollzieht er, wie schon Tobler,

die Darstellung großer Gesten, die überschüssig wirken, weil ihre Funktion

76 Dazu gehört ebenso die imZitat vorgenommeneAbwertung der Gewohnheit, sich erst

nach der Arbeit »irgendeine[m] billigen Genuß« als Belohnung hinzugeben, anstatt

sich vor der Arbeit dadurch auf sie einzustimmen.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006 - am 14.02.2026, 18:06:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Nichtstun als politische Praxis

uneindeutig ist. In diesem Fall sind sie verantwortlich für die Aufrechterhal-

tung der Illusion, Toblers Geschäft sei einerseits liquide – was das Aufkom-

men eines Wechsels unwahrscheinlich oder zumindest selten macht – und

andererseits ökonomisch, d.h. in beiden Fällen hochmotiviert zur genauesten

Prüfung eines Wechsels. Die Übertriebenheit dieser Gesten – das Besehen,

das Hin-und-Her-Schütteln, das genauste Prüfen, die mehrdeutige Mimik –

produziert eine Komik, an der sich die Verschleierungs-Taktik abzeichnet,

die den Misserfolg Toblers verdecken soll. Beide Anstrengungen Martis, die

Begleichung der Schuld um jeweils einen Monat zu verschieben, verweisen

auf leere Referenten: Eine erfolgreiche, finanziell uneingeschränkte Zukunft.

Ohne ernstzunehmende Hoffnungsträger ist dies nichts als eine Wunschvor-

stellung, und der Verweis darauf wird damit gleichsam Simulation.

Die logische Konsequenz aus einer konstanten Arbeits-Simulation, die

sich im Text durchgängig nachweisen lässt, ist Baudrillard zufolge die Gleich-

setzung der Arbeit mit ihrem Gegenteil, der Nicht-Arbeit bzw. dem Nichts-

tun. Da die Arbeit »keine Kraft« mehr ist, sondern nur »Zeichen unter Zei-

chen«, lässt sie sich »mit der Nicht-Arbeit, der Freizeit vertauschen, mit der

sie völlig äquivalent ist, sie läßt sich verwandeln in alle anderen Teilbereiche

des Alltagslebens«; sie ist, »wie die meisten Tätigkeiten, nur noch ein En-

semble von Beschreibungsvorgängen.«77 Dies bedeutet aber gerade nicht die

erwartete Ausklammerung der Leistungsthematik, wie sie sich in dem oben

beschriebenen Diskurs über Martis Leistungsunfähigkeit andeutet.

Tatsächlich ist Marti selbst sehr auf die Qualität seiner Leistung bedacht.

Nur bezieht sich dieser Fokus mehr auf die Abbildung von Leistungsbildern,

als auf das tatsächliche Leisten. Dabei gilt in analoger Weise, was Bourdieu

und Passeron über Studenten schreiben, die sich den Habitus des Intellektu-

ellen aneignen, ohne bereits selbst intellektuell zu arbeiten: Gerade die »Ver-

richtung von Tätigkeiten« in der »Art des ›So-tun-als-ob‹« ist »eine der Be-

dingungen für die Übernahme der Werte«, die die intellektuelle Welt beherr-

schen – oder eben die Welt der Arbeit.78 Auch das So-tun-als-ob funktioniert

77 Baudrillard: Der Symbolische Tausch, 23.

78 Pierre Bourdieu u. Jean-Claude Passeron: Die Erben. Studenten, Bildung und Kultur.

Übers. v. Stephan Egger u.a. Konstanz: UVK (2007), 62. Die Autoren gehen soweit,

das »Erlernen« eines solchen »Spiels und doppelten Spiels« als »Vorbereitung auf den

Beruf« zu betrachten, da so relevante »Techniken« erworben werden können (ebd.) –

nicht zu vergessen ist dabei, dass Bourdieu und Passeron in dieser Schrift die Univer-

sität als eine Institution kritisieren, die Scheinhaftigkeit belohnt.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006 - am 14.02.2026, 18:06:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arbeit vs. Muße 117

im Gehülfen im Rahmen der von Weber postulierten protestantischen Leis-

tungsethik.79 Der springende Punkt in Webers Verständnis der Arbeitsethik

sei nämlich, so Matthew Finkin, dass sich diese Ethik unabhängig davon ent-

wickelt, worin diese Arbeit besteht. »Manche Arbeit ist für sich schon Beloh-

nung,« schreibt er weiter, »Spiel oder Freude für die, die sie leisten«.80 Man

kann es auch leicht verschoben betrachten: eine Arbeit, die nur zum Spiel ge-

macht wird, kann ebenso belohnend sein und zumMehr-Leisten anregen wie

eine ›echte‹ Arbeit.

Gemeinschaft und Illusion

Die im vorherigen Kapitel beschriebenen Simulationen – die ostentative, un-

echte Muße ebenso wie die Hyperarbeit – sind im Roman ohne Zweifel als

›lustvoll‹ konnotiert. Sie bereiten den Protagonisten Freude, weil sie luxuriö-

se Verausgabung und müßiges Schauspiel involvieren, und weil sie einen Le-

bensstandard vortäuschen, den sie sich eigentlich nicht leisten können. Für

Marti hat dieses schöne Leben auch einen großen sozialen Wert, denn er

findet in der Familie Tobler eine bedeutsame Bindung und ein Zugehörig-

keitsgefühl, das ihm lange abhandengekommen war. Er ist, so sagt er selbst,

»erschreckt […] darüber, daß ihm einfachere und näherliegende Beziehungen

vollständig mangeln« (G 93). Die Familie Tobler gleicht diesen Mangel aus.

Die These, Marti würde die unbezahlte Anstellung im Tausch für eine quasi-

Mitgliedschaft bei der Familie Tobler hinnehmen, ist in derWalser-Forschung

bereits etabliert.81 Diese versteht, in Anlehnung an eine Passage vom Beginn

des Romans,Marti als ›Heimatlosen‹, der in der Familie Tobler eine neue Hei-

mat zu finden sucht.82 Tatsächlich werden in Marti durch die Familie Tobler

79 Werner Deich stellt nach der Auswertung von fast 70 Angestelltenromanen aus dem

deutschsprachigen Raum um die Jahrhundertwende (den Gehülfen inbegriffen) fest,

dass sich diese Berufsgruppe in ihrer literarischen Darstellung durch ein stark ausge-

prägtes Leistungs- und Pflichtbewusstsein auszeichnet. Vgl. Werner Deich: Der Ange-

stellte im Roman. Zur Sozialgeschichte des Handlungsgehilfen um 1900. Köln: Grote (1974),

176-178.

80 Matthew Finkin: Arbeit, Arbeitsrecht undWissenschaft.Webers Frage. Übers. v. Rudolf

Buschmann. In: Arbeit und Recht 55 (12), 2007, 410.

81 Vgl. Rüsch: Ironie und Herrschaft, 128f.; Wagner: Herr und Knecht, 33f.

82 So werden die Blicke der Kinder, als sie Marti das erste Mal sehen, wie folgt beschrie-

ben: »Diese ungeniert fragenden und forschenden Blicke entmutigten ihn. Solche Bli-

cke erinnern eben an die Angeflogenheit an etwas Fremdes, an die Behäbigkeit dieses

Fremden, das für sich eine Heimat darstellt, und an die Heimatlosigkeit desjenigen,

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006 - am 14.02.2026, 18:06:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Nichtstun als politische Praxis

Erinnerungen an sein eigenes »bürgerliche[s] Familienhaus« (G 102) geweckt.

Auch seine Familie befand sich in einer »Misere« (G 102) – in was für einer,

weiß man nicht. Auch seine Mutter ist, wie Frau Tobler, häufig krank und

schwach, aber dennoch gütig und schön (vgl.G 101f. und G 227f.). Doch Marti

assoziiert seine Familie, trotz dieser Probleme, vor allem mit der Muße und

dem Spiel aus seiner Kindheit, die er bei der Familie Tobler wieder aufnehmen

kann. Im Roman wird Martis Kindheit nur wenige Male erwähnt, immer je-

doch in Momenten der Muße und des Genusses. Das erste Mal erinnert sich

Marti, wenige Tage nach seinem Einzug bei den Toblers, beim Trinken des

Nachmittagskaffees, eines seiner liebsten Genussmittel: »Warum denke ich

an zu Hause, an die Kindheit, wenn ich diesen sonderbaren Kaffee trinke?« (G

29). Eine weitere, bezeichnende Erinnerung überkommtMarti ebenfalls in ei-

nem besonders von Muße bestimmten Moment. An einem Sonntagsspazier-

gang nach einem Bad im See legt er sich in eine moosbewachsene Schlucht

und tagträumt von einem ähnlichen Tag seiner Jugendzeit: »Es war auch an

einem Sommersonntag[…]. Die Kinder waren vorausgesprungen, Spiele erfin-

dend und betreibend, hinterher kamen die Eltern« (G 100, Herv. meine).

Der Protagonist Marti verbindet seine Kindheit mit dem Spiel, und

nimmt die Toblers als Ersatzfamilie her, weil er sich dort fast vollständig dem

Spiel widmen darf, sei es am Kartentisch oder im Büro. Die Muße, die Marti

bei Toblers genießt, ermöglicht diese gedankliche Verbindung auch erst. So

schreibt Gaston Bachelard über die Träumerei, sie entstehe aus der Muße, in

der man nicht denken muss: »c’est moi qui suis heureux de rêver ma rêverie,

c’est moi qui suis heureux du loisir où je n’ai plus la tâche de penser«.83 Die

zumindest zeitweilige Befreiung von Anstrengungen, die Marti im Hause

Tobler zum ersten Mal in seiner elenden Karriere erlebt, führt ihn direkt

in seine Kindheit zurück – »l’enfance […], l’archétype du bonheur simple«,

schreibt Bachelard –,84 in der er ähnlich befreit war.

Die Vorstellung einer idealen Gemeinschaft, die sich in der Geschichte an

der Figur Marti abbildet, ist die einer im Spiel und Muße begriffenen Fami-

lie. Diese Art der Gemeinschaft wird im Roman in einen scharfen Kontrast zu

der nun so dasitzt und die Pflicht hat, sich möglichst rasch und guten Willens in das

behagliche fremde Bild heimatlich einzufügen.« (G 13)

83 Gaston Bachelard: La Poétique de la Rêverie. Paris: Presses Universitaires de France

(1960), 20. Herv. meine. Bachelard möchte in dieser Passage auf die Bewusstheit des

Tagträumens hinaus.

84 Bachelard: La Poétique de la Rêverie, 106.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006 - am 14.02.2026, 18:06:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arbeit vs. Muße 119

solchen Gemeinschaftsformen gesetzt, deren Fundament die Arbeit ist. Die-

se andere Art der Gemeinschaft wird durch den Sozialismus versinnbildlicht,

den Marti ideologisch entschieden ablehnt.85 Diese Ablehnung bezieht sich

auf die sozialistische Idealisierung von Arbeit, auf die sich seiner Meinung nach

keine Gemeinschaft aufbauen lässt. Die Idee einer sozialistischen Arbeiterge-

meinschaft wird im Roman im Rahmen eines Wiedersehens zwischen Marti

und seiner Jugendfreundin Klara demontiert. Beide hätten zwar einmal an

den Sozialismus geglaubt, heißt es dort, hätten diesen Glauben jedoch auf-

gegeben, da diese Bewegung nichts als Schall und Rauch gewesen sei:

Es war damals eine sonderbare Welt und Zeit gewesen. Unter dem Na-

men »Sozialismus« hatte sich, einer üppigen Schlingpflanze ähnlich, eine

zugleich befremdende und anheimelnde Idee in die Köpfe und um die

Körper der Menschen[…] geworfen[…]. Die Arbeiter und ihre Interessen nahm

man damals allgemein mehr geräuschvoll als ernst. Es wurden häufig Umzüge

veranstaltet, an deren Spitze auch Frauen schritten, blutigrote oder schwar-

ze Fahnen hoch in der Luft daherschwenkend. Was nur immer mit den

Verhältnissen und Ordnungen der Welt unzufrieden war, schloß sich dieser

leidenschaftlichen Gedanken- und Gefühlsbewegung hoffnungsvoll und

zufrieden an, und was die Abenteuerlust einer gewissen Sorte von Schrei-

bern, Krakeelmachern und Schwätzern vermochte, die Bewegung einesteils

prahlerisch hochzuheben und anderteils in die Gemeinheit des Tages her-

abzuziehen, das bemerkten die Feinde dieses »Gedankens« mit einer Art

vergnüglichen Hohnlächeln. Die ganze Welt, Europa und die übrigen Erd-

teile, so hieß es damals unter den jungen und halbreifen Geistern, verbände

und vereinige diese Idee zu einer fröhlichen Menschenversammlung, aber

nur wer arbeite, sei berechtigt usw.

Joseph und Klara waren damals ganz und gar von diesem vielleicht ed-

len und schönen Feuer ergriffen worden[…]. Sie liebten beide, wie es damals

Mode war, die »Menschheit«. (G 134f., Herv. meine)

85 Der Sozialismus war in der Schweiz des späten 19. und frühen 20. Jahrhunderts sowie-

so von einer gemäßigteren Ausprägung und insgesamt weniger populär als im Rest

Europas. Die Gründe für diese historische Entwicklung lagen in der Stärke und Eta-

bliertheit der repräsentativenDemokratie, die Interessenverbünde vonArbeitern zwar

nicht überflüssig, aber zumindest weniger notwendigmachten. Vgl. Volker Reinhardt:

Geschichte der Schweiz. München: Beck (2014), 104f.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006 - am 14.02.2026, 18:06:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Nichtstun als politische Praxis

Die Hervorhebung der Worte, die auf den Sozialismus oder seine Kernge-

danken hinweisen (»›Sozialismus‹«, »›Gedankens‹«, »›Menschheit‹«) markiert

ein zitierendes, d.h. distanziertes Sprechen, welches das sozialistische Pro-

gramm nicht ernsthaft in Erwägung zieht. Dies zeigt sich ebenfalls in der

skeptischen Formulierung des Erzählers, bei der Leidenschaft für diese Idee

handele es sich um ein nur »vielleicht edle[s] und schöne[s] Feuer« (s.o., Herv.

meine). Damit wird die emphatische Gutheißung dieses Projekts, ganz ab-

seits von der Legitimität der sozialistischen Agenda, in Frage gestellt. Als

Grund für diese Infragestellung dient die Scheinhaftigkeit der Bewegung: die

Anteilnahme an den Lebensumständen der ArbeiterInnen sei nur oberfläch-

lich, denn sie werde »mehr geräuschvoll als ernst« genommen. Der Sozialis-

mus postuliere ein anderes, überhöhendes Verständnis von Arbeit, wodurch

er es verfehle, die Lebensrealität der Arbeitenden zu erfassen. Er stellt somit

lediglich eine Illusion dar.

Die sozialistische Ideologie fungiert hier demnach nicht weniger als hy-

perreales Zeichen als die Arbeit Martis, beide sind eine ›Waise‹ ohne Referen-

ten. Die »Krakeelmacher[…] und Schwätzer[…]« heben die Bewegung prah-

lerisch hoch – ganz getreu der oben erwähnten Toblerʼschen Losung ›großes

Maul ohne Leistung‹ (G 145). Den Grund dafür, dass sowohl Klara als auch

Marti den »›Sozialismus‹« letztlich ablehnen, lernt man implizit aus diesem

Verweis auf die ›Falschheit‹ seiner Proklamationen. Die, so kann man an-

nehmen, die Arbeit als Art der Mitgliedschaftskondition anpreisen und da-

mit auch idealisieren, ohne jedoch die unverhältnismäßigen Belastungen der

Arbeit wirklich beseitigen zu wollen. Klaras Äußerung, sie sei »jetzt öfters

unwohl und unfähig, das Erwerbsleben, das sie so lange geführt habe, zu

ertragen«, und dass sie »zu schwach geworden« sei (G 137), ist wichtigstes

Ausschlusskriterium für ihre Mitwirkung im »›Sozialismus‹«, denn »nur wer

arbeite, sei berechtigt, usw«. Zudem habe sie, als alleinerziehende Mutter,

ihre Aufmerksamkeit von der Masse auf das Einzelwesen gerichtet bzw. rich-

ten müssen: »[v]on da an liebte sie nicht mehr die »Menschheit«, sondern sie

betete ihr Kind an.« (G 136)

Die oben zitierte Passage zeigt klar den Standpunkt Martis zum Thema

Gemeinschaft: Die Teilnahme und -habe an der Gemeinschaft darf nicht an

die Voraussetzung der Arbeit gekoppelt sein. Zum einen zerstört sie den Kör-

per und macht den Menschen, wie Klara selbst sagt, schwach. Dies war Han-

nah Arendt zufolge für die längste Zeit die hauptsächliche Konnotation der

Arbeit: die Bedeutung des Wortes schließe »seit eh und je »Mühe und Plage«,

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006 - am 14.02.2026, 18:06:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arbeit vs. Muße 121

Anstrengung und Schmerz, ja eine Verunstaltung des Körpers« ein.86 Eine

so herbeigeführte Schwäche kann der Gemeinschaft nicht zuträglich sein, sie

würde dem Menschen nur die soziale Energie rauben. Zum anderen scheint

die Arbeit eine zu allgemeine Gemeinsamkeit zu sein, als dass man darauf ei-

ne Gemeinschaft gründen könne. Da fast jeder Mensch arbeitet oder arbeiten

muss, bestünde eine solche Gemeinschaft aus der ganzen Menschheit – und

das ist sowohl für Klara als auch fürMarti nicht zu schaffen. Beide lehnen die-

se große Gemeinschaft ab. Über Joseph heißt es, er spräche »kein Wort mehr

von der »Menschheit«. Das war längst vorüber. Je schwerer es einem wurde,

ein »rechter Mensch« zu werden, desto weniger mochte man große Worte in

den Mund nehmen, und schwer war es, »recht« zu bleiben, das empfand man

jeden Tag deutlicher.« (G 137, Herv. meine) Am Beispiel Klaras erkennt man,

dass das große Wort »Menschheit« und die große Gemeinschaft zugunsten

einer greifbaren Realität abgewählt werden: der Familie. Ihre Liebe richtet

sich kurz auf die Menschheit, dann nur noch auf ihr Kind. Gemeinschaft, so

wird hier mit größter Stärke suggeriert, kann mit der Arbeit selbst nichts zu

tun haben.

Aus diesem Zusammenhang ergibt sich die besondere Ironie, dass Mar-

ti den Sozialismus und seine Fixierung auf die Arbeit ablehnt, weil dessen

humanistische und gemeinschaftsstiftende Funktion nur Illusion sei, obwohl

seine Gemeinschaft mit Toblers rund um den simulierten Luxus ebenso illu-

sorisch ist. Wie durch die Phänomene der ostentativen Muße und der Hyperar-

beit verdeutlicht ist, sind Martis Arbeits- und Freizeittätigkeiten fundamen-

tal von illusionsbildenden Prozessen abhängig. Der Umstand, dass Marti den

Sozialismus ablehnt, obwohl er prinzipiell die Stärkung der arbeitenden Be-

völkerung zum Ziel hat, deutet darauf hin, dass Marti selbst einer Illusion

im Marxʼschen Sinne erliegt – der Illusion nämlich, es gehe ihm gut. Marx

verwendet den Begriff der Illusion sowohl für ein durch Religion produzier-

tes, ›falsches‹ Glück, das den Menschen an der Verbesserung seiner Lebens-

umstände hindere,87 als auch im Sinne einer ideologischen Regressivität der

herrschenden Klasse, die sich an die geschichtlich bedingte, gesellschaftliche

86 Arendt: Vita activa, 60f.

87 »Die Aufhebung der Religion als des illusorischen Glücks des Volkes ist die Forderung

seines wirklichen Glücks. Die Forderung, die Illusionen über seinen Zustand aufzuge-

ben, ist die Forderung, einen Zustand aufzugeben, der der Illusionen bedarf. Die Kritik der

Religion ist also im Keim die Kritik des Jammerthales, dessen Heiligenschein die Religion

ist.« Karl Marx: Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. In: Deutsch-Französische

Jahrbücher. Hg. v. Dems. u.a. Paris: Bureau der Jahrbücher (1844), 72.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006 - am 14.02.2026, 18:06:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Nichtstun als politische Praxis

Veränderung geistig noch nicht anpassen konnte.88 Aus Marx’ Sicht ist die

Überwindung solcher Illusionen und eine kritische Betrachtung der Welt –

und damit die Bewusstwerdung über die Wirklichkeit – eine zentrale Vor-

aussetzung für die Befreiung der Arbeit und die Etablierung des Kommunis-

mus.89 Die Aufgabe des Sozialismus ist die Dekonstruktion dieser Illusion.

Die Tatsache, dass die sozialistische Bewegung von Marti selbst als Illusion

kritisiert wird, obwohl sie sich als Instanz sieht, die eigentlich die Kritik an

anderen illusorischen Zuständen befördern will, zeugt von Martis eigener il-

lusorischer Gefangenheit.

Das passt zu der Inkompatibilität von Angestelltenschaft und der mar-

xistischen Ideologie, die Siegfried Kracauer 1929/30 beschrieben hat. »Es ist

eine der Pointen von Kracauers Studie«, so Michael Gamper, »dass sie zu

zeigen vermochte, wie Arbeitssituation und soziale Lage der Angestellten

sich allmählich denjenigen des Proletariats annäherten, die Betroffenen aber

kein dieser Deklassierung entsprechendes Bewusstsein entwickelten.«90

Schon 1912 betonte der Soziologe Emil Lederer, die Privatangestellten be-

fänden sich in einer »Zwischenstellung, zwischen den Klassen«.91 Kracauer

setzte dem hinzu, die Angestellten »möchten Unterschiede bewahren, deren

Anerkennung ihre Situation verdunkelt; sie frönen einem Individualismus,

der dann allein sanktioniert wäre, wenn sie ihr Geschick noch als einzelne

88 »Je mehr die normale Verkehrsform der Gesellschaft und damit die Bedingungen

der herrschenden Klasse ihren Gegensatz gegen die fortgeschrittenen Produktivkräfte

entwickeln, je größer daher der Zwiespalt in der herrschenden Klasse selbst und mit

der beherrschten Klasse wird, desto unwahrer wird natürlich das dieser Verkehrsform

ursprünglich entsprechende Bewusstsein[…], desto mehr sinken die früheren überlie-

ferten Vorstellungen dieser Verkehrsverhältnisse[…] zu bloß idealisierenden Phrasen,

zur bewußten Illusion, zur absichtlichen Heuchelei herab.« Karl Marx u. Friedrich En-

gels: Historisch-Kritische Gesamtausgabe. 1. Abt., Bd. 5. Deutsche Ideologie. Hg. v. Vladimir

Adoratskij. Glashütten: Auvermann (1970), 271.

89 Richard Bernstein bemerkt zu Marx’ Position: »[C]riticism […] has the power not of de-

lineating some utopian ideal which is to be striven for, but of revealing tomen a critical

understanding of what they are suffering.« Bernstein: Praxis and Action, 54.

90 Michael Gamper: Masse lesen, Masse schreiben. Eine Diskurs- und Imaginationsgeschichte

der Menschenmenge 1765 – 1930. München: Fink (2007), 488f. Wagner zufolge sei der

Wirtschaftsgeist der späten Schweizer Gründerzeit so ausgeprägt, dass es zu einer

regelrechten »Proletarisierungsangst des Kleinbürgertums« kam. Wagner: Herr und

Knecht, 98.

91 Emil Lederer: Die Privatangestellten in der modernen Wirtschaftsentwicklung. Tübingen:

Mohr Siebeck (1912), 25.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006 - am 14.02.2026, 18:06:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arbeit vs. Muße 123

gestalten könnten.«92 Obwohl Kracauers Analyse mehr als 20 Jahre nach

dem Erscheinen von Der Gehülfe entsteht, erklärt sie den Grund für die Ver-

blendung Martis passgenau. Die Parallelen zu Martis Situation sind evident:

Martis Abneigung gegen die »Menschheit«, ebenso wie Klaras neu verla-

gerter Fokus von eben dieser auf ihr eigenes Kind, verleihen der Sehnsucht

nach einer individuell gestalteten Erfahrung anstelle einer Zugehörigkeit

zur Masse Ausdruck. Die abwertende Haltung spiegelt geradezu Gustave Le

Bons negatives Urteil über die Masse in Psychologie der Massen (1895), in dem

der Masse sowohl der Verlust von Individualität als auch Unvernünftigkeit

attestiert wird.93 Was die Masse in Le Bons und Martis Denken symbolisiert,

passt nämlich gar nicht zusammen mit der inhärenten Sehnsucht nach

Bürgerlichkeit, die Kracauer den Angestellten unterstellt,94 und die sich in

Martis Fall so deutlich an der enthusiastischen Imitation des Toblerʼschen

Habitus in ostentativer Muße und Hyperarbeit abzeichnet. Im Vergleich zu

den Aktivitäten des Proletariats ist Toblers Habitus nämlich hochindividuell,

und wenn auch nicht per se vernüftig, so imitiert er immerhin vernünftige

Wesenszüge des Bürgertums. Dass Marti daran glaubt, einer höheren Klasse

anzugehören, bringt ihn auch dazu, sich im Gegensatz zu der Köchin, die

zur Arbeiterklasse gehört, von der Familie Tobler ausbeuten zu lassen:

Pauline erhielt ihren Lohn regelmäßig ausbezahlt, dagegen setztemanbeim

Gehülfen Verständnis und Takt genug voraus, die Lage zu begreifen, wort-

los, und sich in dieselbe zu schicken. Joseph war ein Mann, Pauline ein un-

berechenbares Kind aus dem Volk. Einem Mann durfte man Entsagungen

92 Siegfried Kracauer:Die Angestellten.Aus demneuestenDeutschland. Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp (1971), 279f.

93 »In der Gemeinschaftsseele verwischen sich die Verstandesfähigkeiten und damit

auch die Persönlichkeit der einzelnen. […] Eben die Vergemeinschaftlichung der ge-

wöhnlichen Eigenschaften erklärt uns, warum die Massen niemals Handlungen aus-

führen können, die eine besondere Intelligenz beanspruchen.« Gustave Le Bon: Psy-

chologie der Masse. [Übers. v. Rudolf Eisler.] Stuttgart: Kröner (1953), 15f.

94 Kracauer spricht von »spießbürgerlich[en]« Idealen junger, weiblicher Angestellter

und von der Neigung, sich »durch irgendeinen Rang von der Menge abzuheben«, die

eine »im bürgerlichen Deutschland ausgeprägte Sucht« sei. Kracauer: Die Angestellten,

268f., 281. AuchWerner Deich postuliert, dass der Angestelltenroman umdie Jahrhun-

dertwende von der Erwartung geprägt gewesen sei, dass ein Angestellter aufsteigen

und sich selbstständig machen, d.h. bürgerlich werden wird. Vgl. Deich: Der Angestell-

te im Roman, 178-182.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006 - am 14.02.2026, 18:06:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Nichtstun als politische Praxis

zutrauen, einem Kind aus den niederen Schichten des Volkes niemals, und

der Angestellte begriff das. (G 164f.)

Die Verwendung des Verbs ›begreifen‹ ist hier sarkastisch. Marti begreift ja

gerade nicht, dass seine Arbeitssituation der des Proletariats nicht nur nä-

her rückt, sondern sich bereits in einem schlechteren Zustand befindet. Dass

er die Ungerechtigkeit der Situation als angemessen ›begreift‹, unterstreicht

nur die von Gamper hervorgehobene Tatsache, dass er über »kein dieser De-

klassierung entsprechendes Bewusstsein« (s.o.) verfügt.

Doch obwohl Krakauers Hypothese klar auf Marti zutrifft, gibt es den-

noch einen grundlegenden Unterschied zwischen den jeweiligen Situationen:

ihre Illusionen haben nicht den gleichen Ursprung. Krakauer zufolge produ-

ziere die Unterhaltungsindustrie diese Illusionen, und unterstütze damit die

Grenzziehung der Angestellten zum Proletariat. Die Partizipation an Mas-

senkulturphänomenen wie Sportveranstaltungen oder Kinovorstellungen sei

eine Kompensationsmethode der Angestellten, in der sie »durch äußere Ab-

lenkung die innere Leere« zu zerstreuen suchten.95 In seinem Verständnis

schafft insbesondere das Kino einen schönen Schein, der prekäre Realitäten

überspielen soll. Filme der Gegenwart, so Kracauer, sind zwar »Spiegel der

bestehenden Gesellschaft«, doch sie »färben die schwärzesten Einrichtungen

rosa« und sind deshalb letztlich »Blendungsversuche«.96 Zwar sei auch die

Arbeiterklasse anfällig dafür, doch der Gegenwartsfilm bündele viele gerade

für »Angestellte produzierte[…] Illusionen«.97

Martis Illusion allerdings hat einen anderen Ursprung: die Arbeit. Er geht

nicht ins Kino, doch eine geradezu filmische Illusion gibt es in seinem Le-

ben trotzdem: die, die er selbst in der Hyperarbeit ›erspielt‹. Durch das ›Spie-

len‹ von Arbeit simuliert er, selbst bürgerlich, oder gar affluent zu sein. Auch

Nagi Naguib spricht in dieser Hinsicht vonMartis »Schauspielern[…] mit sich

selbst«.98 Der Unterschied zu Kracauers These ist freilich, dass der von ihm

95 Gamper:Masse lesen, 490.

96 Siegfried Kracauer: Die kleinen Ladenmädchen gehen ins Kino. In: Ders.:DasOrnament

der Masse: Essays. Frankfurt a.M.: Suhrkamp (1977), 279, 280, 281.

97 Kracauer: Die Angestellten, 220. Bezeichnenderweise publiziert Freud im selben Jahr,

1930, einen Aufsatz, der ebenfalls die Illusion des Kunstwerks als Abwehrmechanis-

mus des Menschen ausweist. Dort heißt es, die Realität sei »die Quelle alles Leids«,

von der der Mensch sich durch Illusionen unabhängig macht, die er aus seiner Phan-

tasie oder den »Werken der Kunst« schöpft. Vgl. Freud: Das Unbehagen in der Kultur, 47.

98 Naguib: Studien, 49.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006 - am 14.02.2026, 18:06:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arbeit vs. Muße 125

beschriebe »Glanz« nicht an der Zerstreuung haftet, sondern an der Arbeit, je-

doch ohne dass Marti von dem Glauben abrückt, »dass ein zerstreutes Dasein

zugleich das höhere sei.«99 Immerhin heißt es ja, dass die Zerstreuung des

Kartenspiels, in welches Marti bei Tobler eingeführt wird, den »sogenannten

besseren« vorbehalten sei, »die nicht gar so streng zu arbeiten brauchten den

Tag über« (s.o.,G 48); außerdem fallen, wie oben gezeigt wurde, in Martis An-

gestelltentätigkeit Arbeit und Freizeit meistens zusammen. So zum Beispiel

in der Gondelfahrt-Episode, in der er als »richtiger Mann für alles« (G 49)

sowohl rudert als auch die »Genugtuung« der spätabendlichen Stille genießt

und sich seinen »Einbildungen« überlässt (G 53f.). Klassenfragen beiseite ge-

nommen, kann man bei Walsers Gehülfen von einer doppelten Illusion spre-

chen: Die Hyperarbeit, die den Müßiggang legitimiert einerseits; der Müßig-

gang andererseits, der den »Schein wahre[…], zur bürgerlichen Gesellschaft

zu gehören«,100 obwohl es dafür überhaupt keine ökonomische Grundlage

gibt. Die Illusion Martis gewinnt also an Festigkeit, weil sie an einer mit Mu-

ße verschmolzenen Arbeit hängt.Weil die spielerische Arbeit und die unechte

Muße ihm außerdem die Gemeinschaft bieten, die er sich wünscht, und sich

zusätzlich wie ein Klassenaufstieg ausnehmen, denkt Marti gar nicht daran,

sich diese Illusion nehmen zu lassen. Die Beschuldigung des Sozialismus als

Illusionsmaschine ist eine Strategie, die ihn von seiner eigenen Illusion ab-

zulenken versucht. Es ist eine Projektion seines eigenen Problems auf einen

anderen Sachverhalt, der ebenfalls die Arbeit im Zentrum hat. Der Roman

zeigt mit Marti eine Hauptfigur, die mit allen Kräften für die Aufrechterhal-

tung ihrer Illusion kämpft.

Doch obwohl Marti aufgrund eben dieser starken Illusionsbindung in der

Walser-Forschung fehlendes Klassenbewusstsein und dem Roman die Insze-

nierung einer ausbleibenden Dialektik des historischen Materialismus attes-

tiert wurde,101 gibt es in der Geschichte auch Momente, in denen sich der

99 Kracauer: Die Angestellten, 289. Folgt man Nietzsches Ausführungen zur Herren- und

Sklavenmoral aus Jenseits von Gut und Böse, die für die Dynamik zwischen Tobler und

Marti einschlägig ist, so ist Martis affirmative Haltung zur Muße bzw. zumMüßiggang

symptomatisch für »das Verlangen nach Freiheit« und den »Feinheiten des Freiheits-

Gefühls«, die »notwendig zur Sklaven-Moral« gehören. Friedrich Nietzsche: Sämtliche

Werke. Bd. VII. Jenseits von Gut und Böse. Stuttgart: Kröner (1964), 204.

100 Kracauer: Die Angestellten, 291.

101 Einen »leidenschaftlichen Angriff auf die bestehenden Verhältnisse« suche man bei

Marti vergeblich, so zum Beispiel Holona. Marian Holona: Arbeit, Mediocritas, Müssig-

gang. Zur Sozialethik in RobertWalsers Kleinprosa. Warschau: Wydawnictwa Uniwersyte-

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006 - am 14.02.2026, 18:06:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Nichtstun als politische Praxis

Simulationscharakter der Muße wie der Arbeit auch Marti aufdrängt und ihn

an der ›Echtheit‹ seiner Anstellung zweifeln lässt. So fragt sichMarti zuweilen

recht unvermittelt, ob er seine Rolle als Angestellter korrekt ausführt, oder ob

er überhaupt dafür geeignet ist. Zum Beispiel bei der oben kurz skizzierten

Szene, in derMarti souverän auf Toblers Aussagen im Büro reagierenmöchte,

ohne diese allerdings zu verstehen. Nachdem er auf dessen Erzählung zwei

Mal »natürlich!« und dann »selbstverständlich!« geantwortet hatte, weil es

ihm »passend« erschien, »gutmütige Töne und Gebärden an den Tag zu le-

gen«, stellt er die so angezeigte wohlwollende Eingeweihtheit ins Geschäft in

Frage: »Glaube ich eigentlich an das, was ich da sage?« (G 62f.) Diese sorgende

Frage begleitet die Arbeitssimulation Martis fast von Beginn der Geschichte

an, und gibt Anlass zu langen Gedankenmonologen, in denen die Nähe von

Muße und Arbeit reflektiert und problematisiert wird:

»Was leiste ich eigentlich? Ich kann mich da, wenn ich will, sogleich unge-

stört zu Bett legen, um in einen sehr wahrscheinlich gesunden und tiefen

Schlaf zu versinken. Ich bekomme in Biergärten Bier zu trinken. Ich kannmit

Frau und Kindern Gondel fahren, ich habe zu essen. Die Luft hier oben ist ei-

ne ausgezeichnete, und was die Behandlung betrifft, so wäre ich ein Lügner,

wenn ich sie tadelte. Licht und Luft und Gesundheit. Aber was gebe nun ich

dafür? Ist das etwas Reelles und Gewichtiges, was ich zu bieten vermag? Bin

ich klug und gebe ich das Maß meiner Klugheit auch wirklich voll her? Was

sind das für Dienste, die ich bis zum heutigen Tage Herrn Tobler bereits ge-

leistet habe? Alles was recht und gut ist, aber ich bin felsenfest davon über-

zeugt, daß mein Herr und Meister noch wenig Nutzen durch mich davonge-

tragen hat. Sollten mir der Schneid, die Initiative, die Begeisterungsfähig-

keit fehlen? Das ist möglich, denn in der Tat, ich bin mit einer merkwürdig

umfangreichen Portion Ruhe ausstaffiert zur Welt gekommen. Aber scha-

det denn das etwas? Freilich schadet es, denn die Unternehmungen Toblers

verlangen leidenschaftlicheAnteilnahme, unddieRuheder Seele ähnelt bis-

weilen der trockenen Gleichgültigkeit. Das Schicksal der Reklame-Uhr zum

tu Warszawskiego (1980), 51. Marti, der sich selbst als gleichgültig beschreibt (vgl. G

55) weise Hong zufolge so gar keine Tendenz zur gesellschaftlichen Umwälzung auf,

sodass er auch die »›Geschichte‹« nicht vorantreiben könne. Kil-Pyo Hong: Selbstrefle-

xion von Modernität in Robert Walsers Romanen »Geschwister Tanner«, »Der Gehülfe« und

»Jakob von Gunten«.Würzburg: Königshausen & Neumann (2002), 156. Wer wie Marti

Ausbeutung widerstandslos hinnimmt, der kann nicht zum Revoluzzer werden, lautet

die marxistische Deutung.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006 - am 14.02.2026, 18:06:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arbeit vs. Muße 127

Beispiel, hat es mich wirklich auch an allen Fasern meines Ichs angepackt?

Bin ichdavonerfüllt? Ichmußgestehen, ichdenkenur allzu oft anganz ande-

re Dinge. Das aber, mein bester Herr Gehülfe, ist Verrat. Tauche jetzt endlich

mal stramm unter in die Angelegenheiten Fremder, du ißt ja auch Fremder

ihr Brot, gehst mit Fremder ihren Frauen und Kindern auf dem See schiffah-

ren, liegst in Fremder Kissen und Betten und trinkst Fremder Rotwein aus.

Kopf hoch jetzt, und vor allen Dingen den Kopf sauber gehalten. Ich meine,

wir sind hier bei Toblers nicht deshalb, daß wir es nur schön haben. Es ist

eine Ehre, es sich auch ein bißchen sauer zu machen. Hopp!« (G 55f.)

In dieser in Gänze zitierten Passage grübelt Marti über das Phänomen der

Kongruenz von Muße und Arbeit nach. Der Umstand, dass im Hause Tobler

»Mühsal und Lohn einander« gerade nicht im »regelmäßigen Rhythmus fol-

gen«,102 wie Hannah Arendt die Tätigkeit der Arbeit beschreibt, ruft in ihm

Zweifel an seinem Verhalten hervor. Er zählt all die Aspekte der Muße und

Freizeit auf, die er genießt – »gesunden und tiefen Schlaf«, in »Biergärten

Bier zu trinken«, »mit Frau und Kindern Gondel fahren«, »ausgezeichnete

[…] Licht und Luft und Gesundheit« – und zweifelt daran, ob er diesen »Lohn«

auch durch »Mühsal« erarbeitet hat, weil so gut wie jeder Aspekt seines Le-

bens ihm wie »Lohn« erscheint. »Aber was gebe nun ich dafür? Ist das etwas

Reelles und Gewichtiges, was ich zu bieten vermag?«, fragt er. Der Begriff

des »Reellen« in seinem Monolog deutet darauf hin, dass er den Spielcharak-

ter seiner Arbeit erahnt, auch wenn er ihn nie erkennt. Anstatt diese Ahnung

jedoch zum Anlass zu nehmen, seine Illusion zu durchbrechen, spornt sie ihn

dazu an, sich noch tiefer in sie zu versteigen.

Der simulative Charakter seiner Arbeit verleitet ihn dazu, sie konzeptuell

anzuzweifeln. Das führt ihn allerdings nicht zu einer Entlarvung Toblers als

Regisseur dieser umfassenden Muße- und Arbeitssimulation, sondern im Ge-

genteil dazu, sich selbst als das Problem zu betrachten. Die Frage, ob auch

wirklich »alle Fasern« seines Ichs angepackt wurden, ob sein Ich von der Ar-

beit erfüllt sei, die Aufforderung, »stramm« in die »Angelegenheiten Frem-

der« unterzutauchen, und die Versicherung, es sei »eine Ehre, es sich auch

ein bißchen sauer zu machen« – all diese Gedanken zeigen eine unverhält-

nismäßige Fixierung auf die Arbeit an, die das Übergewicht der Muße im

Hause Tobler kompensieren soll. Weil Marti in der Hyperarbeit keine »Müh-

sal« haben kann, schafft er sie sich in Gedanken, und bemüht sich zudem

102 Arendt: Vita activa, 126.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006 - am 14.02.2026, 18:06:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Nichtstun als politische Praxis

umso mehr um die Gunst von Herrn und Frau Tobler. Dies passiert in beson-

deremMaße dann, wenn er auf seine Ausbeutung aufmerksam wird. So zum

Beispiel, wenn der Verwalter des Stellenvermittlungsbüros, durch den Marti

seine Anstellung bekommen hat, ihn nach seinem Gehalt fragt. Marti gesteht

ihm, dass er noch kein Gehalt ausbezahlt bekommen hat, und dass dies zu

den »Punkten« gehört, die ihm »nicht recht gefallen« (G 185). Auf diese Punk-

tierung seiner Illusion hin reagiert er allerdings nicht mit Entrüstung oder

Selbstbehauptung. Er wirft sich stattdessen in die Arbeit – die Hausarbeit,

denn sie ist wegen der Stasis im Ingenieursbüro die einzige Möglichkeit zur

Beschäftigung –, sodass sich Frau Tobler über seinen »feurigen Diensteifer«

(G 187) wundert. Er steigert sichmit einer Obsession in die Arbeit rein, die ein

Rezensent der englischen Übersetzung des Gehülfen als »as zealous as a reli-

gious fanatic’s« bezeichnet, »even though no hint of religion appears in the

text«.103 Die Verbindung zur Religion, die hier etabliert wird, verweist einmal

mehr auf eine Art von Verblendung, die auch Karl Marx beschäftigt hat, der

die Religion bekanntlich als »illusorische[s] Glück« bezeichnet hat.104 Nur ist

Martis Opium eben nicht die Religion, sondern die Arbeit selbst, die Marx so

heilsgeschichtlich aufgeladen hat.

Martis Illusion wird am Ende des Romans – allerdings nur vermeintlich –

aufgehoben. Am Bankrott von Toblers Geschäft zeigt sich, dass Martis Vor-

stellungen von einer Gemeinschaft, die nur auf Freiheit, Spiel und Muße auf-

baut,mit der Realität nicht kompatibel sind. Das Scheitern des Geschäfts und

der Familie, die Martis neue ›Heimat‹ sein sollten, bewegt ihn dazu, eine Ge-

meinschaft durch Arbeit erneut in Betracht zu ziehen. Dies ergibt sich aus ei-

ner Begegnungmit dem ehemals bei Tobler angestellten HerrWirsich. Dieser

wurde aufgrund von Alkoholismus entlassen, kehrt allerdings immer wieder

zurück, um weiterhin, ebenfalls parasitär, am Wohlstand der Toblers teilzu-

haben. Marti entwickelt zum Ende des Romans eine Freundschaft zu dem

lange stellenlosen und trinkfreudigen Wirsich, der ebenso große Schwierig-

keit mit der Arbeit hat wie Tobler und Marti. Sobald er wieder eine Stelle hat,

kommt er Marti besuchen und schlägt vor, »in die nächstbeste Wirtschaft zu

treten und eins auf den Durst hinauf zu nehmen« (G 253), und verliert die

Stelle dann geradewegs wieder. Innerhalb dieser Freundschaft zeigt Marti

eine neugefundene Solidarität mit dem »Kollegen« (G 289). Denn nachdem

103 John McCormick: Review: Ambiguous Immediacy. The Assistant by Robert Walser. In:

The Sewanee Review 116 (4), 2008, lxxxviii.

104 Marx: Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie, 72.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006 - am 14.02.2026, 18:06:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arbeit vs. Muße 129

er den Tag vor seiner Kündigung (er kündigt, nicht Tobler ihm) mit Wirsich

trinkend und redend verbracht hat, koppelt er sich gedanklich von seiner bis-

herigen Situation, und damit auch von der Gemeinschaft der Nichtstuer ab.

Als er,Wirsich im Schlepptau, am Abend zuhause einkehrt, bezeichnet er sich

Frau Tobler gegenüber als »Arbeiter« (G 287) des Hauses, wohingegen er vor-

her imRoman immer als »Angestellter« bezeichnet wurde und auch selbst von

sich als »Angestelltem« sprach.Dies weist auf eine veränderte Selbstwahrneh-

mung hin, und darüber hinaus auf eine Bewusstwerdung des Rechts auf eine

gerechte Behandlung. Denn im Romanverlauf kommt die Eigenbezeichnung

als »Arbeiter« sonst nur ein einziges Mal vor, und zwar als er bei einer frü-

heren Auseinandersetzung mit Tobler darauf besteht, respektvoll behandelt

zu werden. Als er trotz ausbleibenden Lohns zum Dank für seine angenehme

Kost und Logis angehalten wird, wehrt er sich wie folgt:

Was muten Sie mir zu, wenn Sie glauben, Ursache zu haben, mir den natür-

lichen Aufenthalt und Genuß, den ich hier oben bei Ihnen habe, in einem

fort vorwerfen zu müssen? Bin ich ein Bettler oder ein Arbeiter? Ruhig, Herr

Tobler. Bitte, ich mache hier keine Szene, ich setze ganz einfach etwas für

unser gegenseitig notwendiges Verständnis auseinander. Ich möchte fest-

gestellt haben dreierlei. Erstens weiß ich Ihnen für alles, was Siemir ›bieten‹,

Dank, zweitenswissen Sie das, denn Sie konnten dasmeinembisherigen Be-

tragen ruhig entnehmen, und drittens leiste ich etwas, ein Beweis für dieses

Letztere ist die Tatsache, daß mein Gewissen und Ihre Klugheit mich immer

noch hier beschäftigt sehen. (G 146f., Herv. meine)

ImGegensatz zu einigen anderen zentralen Stellen imRoman, in denenMarti

sich ungeeignet fühlt, oder, wiederum anders, vollkommen in der Vorstellung

aufgeht, seine Rolle perfekt zu spielen, zeigt sich an dieser Stelle eine sehr rea-

listische Einschätzung seiner Situation, die allerdings nicht verstetigt wird,

sondern sofort wieder hinter der Illusion zurücktritt. Am Ende des Romans

kündigt sich jedoch eine Rückkehr dieser Haltung an, wennMarti sich wieder

als einen »Arbeiter« (G 287) sieht. Gleich darauf fordert er von Tobler die Aus-

zahlung seines »versprochenen Lohns« (G 291), kündigt nach der Ablehnung

desselben und verlässt zusammen mit Herrn Wirsich die Familie.

Was durch die Verwendung des Wortes »Arbeiter« und das Bestehen auf

seine Rechte aussieht wie eine Re-Solidarisierungmit der Arbeiterschaft, und

damit mit dem Sozialismus, ist jedoch nichts weiter als eine Fortführung der

Illusion Martis. Denn Wirsich fühlt sich genauso wenig als Arbeiter wie Mar-

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006 - am 14.02.2026, 18:06:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Nichtstun als politische Praxis

ti, er wünscht sich nur den »angenehmen Lebensaufenthalt« (G 254) in einem

bürgerlichen Haushalt, und möchte eigentlich »den halben und den ganzen

Tag betrunken« sein (G 284). Auch er ist im Grunde ein Nichtstuer, der keine

Arbeit halten kann und auf der Suche nach Muße ist. Das ist der eigentliche

Grund, aus dem Marti sich mit ihm verbündet: um eine neue Gemeinschaft

der Nichtstuer zu gründen, nun, da der alten das Geld ausgegangen ist. Am

Schluss des Romans scheint Marti so an die Idee der humanen Kollektivität

in der Sozialismus-Episode anzuknüpfen – einer »fröhlichen Menschenver-

sammlung« voller Menschheitsliebe (G 135) – ist aber immer noch nicht ge-

neigt,wirklich zu arbeiten.Er übernimmt nur die auf Arbeit basierendeGrup-

penidee, um sie allerdings mit Muße zu füllen, so wie er es zuvor mit dem

Angestelltenverhältnis zu Tobler mittels der Hyperarbeit auch gemacht hat.

Der Roman zeichnet so das Bild einer Gesellschaft, in der eine Gemeinschaft

ohne die Grundlage der Arbeit undenkbar ist, sodass alle Gemeinschaften –

auch die, die auf anderen Werten (wie dem Nichtstun) beruhen – nur unter

dem Deckmantel der Arbeit existieren können.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006 - am 14.02.2026, 18:06:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

