
2. Konvivialität72

2.3 Konvivialität als normative Kategorie

Konvivialität ist nicht nur ein analytischer Begriff. Schon in der Wortbedeutung – 
darauf weist, wie bereits erwähnt, auch Boisvert hin – beinhaltet er eine normati-
ve Komponente, ein ethisches Ziel. Konvivialität als normativer Begriff antwortet 
auf die Frage: „Wie wollen wir zusammenleben angesichts der Tatsache, dass alles 
Leben miteinander verbunden ist?“ 

2.3.1 Bezogene Freiheit

„I consider conviviality to be individual freedom realized in personal interdepen-
dence and, as such, an intrinsic ethical value.“ (Illich 1973: 11) Was bedeutet dieser 
zunächst einfach erscheinende Satz von Ivan Illich, wenn man ihn „auspackt“? 
In welchem Verhältnis stehen Konvivialität und Freiheit? Dazu existiert ein sehr 
pointierter Vorschlag aus der feministischen Literatur. Die Wissenschaftlerin 
Joan Tronto schreibt, dass im liberalen Kontext Freiheit folgendermaßen verstan-
den wurde und wird: „[F]reedom means not having to care.“18 (Tronto 2013: 92) 
Im Gegensatz dazu plädiert sie für eine „Caring Democracy“, in der Freiheit eine 
andere Bedeutung erlange: „A truly free society makes people free to care.“ (Tron-
to 2013: 170) Das entspricht in etwa der obigen Formulierung von Ivan Illich über 
das Wesen der Konvivialität: Konvivialität bedeute, individuelle Freiheit im An-
gewiesensein auf den anderen zu erleben. Anknüpfend an Illich spricht auch die 
Erziehungswissenschaftlerin Marianne Gronemeyer in diesem Sinne von Freiheit, 
wenn sie die positive und negative Wertung von Selbst- und Fremdbestimmung 
umdreht: Selbstbestimmung als neoliberaler Imperativ der Selbst-Optimierung 
innerhalb äußerlicher Zwänge, die unsichtbar gemacht würden; Fremdbestim-
mung als Freiheit, sich von einem Gegenüber be-rufen zu fühlen und dem Ruf 
nachzukommen (Gronemeyer 2012). 

Wie aber kann der Verwirrung entgangen werden, die mit zwei Freiheitsbe-
griffen, die sich gegenseitig ausschließen, einhergeht? Der Philosoph Raymond D. 
Boisvert regt an, zwischen „liberty“ und „autonomy“, also Freiheit und Autonomie, 
zu unterscheiden (Boisvert 2010: 59, 65). Diese Idee findet sich bei Nowicka und 
Vertovec wieder, wenn sie Konvivialität „as an alternative to ‚autonomy‘“ inter-
pretieren: „[I]t points towards considering individuals through the meanings of 
their interrelatedness.“ (Nowicka / Vertovec 2014: 342) Im Eintrag zu „Konviviali-
tät“ im Degrowth-Handbuch (Alisa et al. 2016) nimmt Mario Deriu (2016), der sich 
vor allem auf Ivan Illich bezieht, diese Trennung nicht vor. Im Gegenteil wird dort 
Autonomie als Ziel konvivialer Werkzeuge betont: „Ohne konviviale Werkzeuge 
ist für Illich die Verwirklichung von Autonomie – verstanden als die Macht, die 
Verwendung von Ressourcen zu kontrollieren und die eigenen Bedürfnisse zu er-

https://doi.org/10.14361/9783839453544-008 - am 12.02.2026, 19:47:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.3 Konvivialität als normative Kategorie 73

füllen – nicht möglich.“ (Deriu 2016: 158) Diese Interpretation Derius steht jedoch 
im Gegensatz zu Illichs oben zitierter Formulierung, in der dieser Konvivialität 
als „individual freedom realized in personal interdependence“ bestimmt. Damit 
wollte Illich meines Erachtens gerade darauf hinweisen, dass es unmöglich ist, 

„die Macht“ zu haben, die eigenen Bedürfnisse19 autonom (also auf sich alleine ge-
stellt) zu befriedigen. Vielmehr, so lese ich Illich, muss es um die Befreiung von 
jenen „radikalen Monopolen“ gehen, die die Freiheit, sich dem Gegenüber zuzu-
wenden oder gemeinsam für-einander zu sorgen, beschneiden (Illich 1973). Die-
ses Sorgen ist nicht frei-willig im Sinne von optional, sondern (lebens)notwendig, 
und es ist unvermeidlich, um Verbindungen herzustellen und aufrechtzuerhalten; 
darauf weist die Wissenschaftstheoretikerin María Puig de la Bellacasa hin: 

„Caring and relating thus share conceptual and ontological resonance. In worlds 
made of heterogenous inderdependent forms and processes of life and matter, to 
care about something, or for somebody, is inevitably to create relation. In this way 
care holds the peculiar significance of being a ‚non-normative obligation‘ (Puig 
de la Bellacasa, 2010): it is concomitant to life – not something forced upon living 
beings by a moral order; yet it obliges in that for life to be liveable it needs to be fos-
tered. This means that care is somehow unavoidable.“ (Puig de la Bellacasa 2012: 198)

Konviviale Freiheit ist dann die Freiheit, das jetzt Notwendige tun zu können, um 
Verbindungen herzustellen und aufrechtzuerhalten.20 David Graeber unterstützt 
dieses Verständnis, das Freiheit an die Möglichkeit, Verbindungen einzugehen, 
koppelt, indem er über den Wandel des Begriffes „frei“ in der römischen Antike 
Folgendes schreibt:

„Wie überall in der antiken Welt bedeutete ‚frei‘ zu sein zuallererst, kein Sklave zu 
sein. Da Sklaverei vor allem die Auslöschung sozialer Bindungen bedeutet sowie 
der Fähigkeit, solche Bindungen aufzubauen, stand Freiheit für die Fähigkeit, mit 
anderen moralische Bindungen einzugehen und aufrechtzuerhalten. Das engli-
sche Wort ‚free‘ beispielsweise hat eine deutsche Wurzel, die ‚Freund‘ bedeutet, 
denn frei zu sein hieß auch, dass man imstande war, Freunde zu finden, Zusagen 
einzuhalten und in einer Gemeinschaf t Gleichberechtigter zu leben.“ (Graeber 
2012: 214)

Ina Praetorius prägte für diesen Zusammenhang von Freiheit und Verbindun-
gen den Begriff der „bezogenen Freiheit“: „[Wer] Freiheit und Abhängigkeit nicht 
mehr als unvereinbar, sondern als zusammengehörig [...][versteht,] braucht Be-
ziehungen zu anderen Menschen, die sich als Verschiedene außerhalb vorgefer-
tigter Identitäten in bezogener Freiheit zu orientieren und immer neu zu orga-
nisieren wissen.“ (Praetorius 2015: 68) In Anlehnung an Hannah Arendt nennt 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-008 - am 12.02.2026, 19:47:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Konvivialität74

Praetorius diese Freiheit auch „Freiheit, das eigene Leben wie einen ‚Faden in ein 
Gewebe zu schlagen, das man nicht selbst gemacht hat‘“ (Praetorius 2015: 68; Zi-
tat: Arendt 1985: 174). 

2.3.2 Konvivialität als Gabe

Im konvivialistischen Manifest werden Fürsorglichkeit und Gabe in einen nicht 
näher erläuterten Zusammenhang gebracht: „Die Fürsorglichkeit und die Gabe 
sind die konkrete und unmittelbare Umsetzung der allgemeinen Abhängigkeit 
des Menschen in die Praxis.“ (Les Convivialistes 2014: 57) Auch Illich rekurriert 
auf die Gabe: „Der Übergang von der Produktivität zur Konvivialität ist der Über-
gang von der Reproduktion des Mangels zur Spontaneität der Gabe.“ (Illich 1975: 
32) Ist Konvivialität also das Gleiche wie eine Gabe? Oder: Welche Funktion im Ga-
bentausch kann mit Konvivialität bezeichnet werden? Inwiefern kann Konviviali-
tät dazu beitragen, dass ein Gabenzyklus (im Sinne Mauss’ und Caillés) entsteht?
Alain Caillé hat die seiner Ansicht nach grundlegenden Beziehungen im Gaben-
tausch skizzenhaft bzw. grafisch auf bereitet (s. Abbildung unten).

Formen der Gabe. 

Grafik: Caillé 2008: 205.

Caillés Modell enthält neben der Gabe auch ihr Gegenteil, genauer gesagt das 
Gegenteil der „positive[n] Gabe“, die im Geben, Annehmen und Erwidern von 
Dingen bestehe, die von den Beteiligten als gut, sinnvoll oder nützlich angese-
hen würden (Caillé 2010: 203  ff.). Das Gegenteil der Gabe existiert für Caillé in 
zwei Formen: in der „negative[n] Gabe“ und in der Verweigerung der Gabe. Die 
negative Gabe bezeichnet einen Gabenzyklus aus Geben, Annehmen und Erwi-
dern von als Übeln empfundenen Dingen wie Streitigkeiten, Krieg oder Gewalt 

– man könnte auch von einem Teufelskreis sprechen. Die Verweigerung der Gabe 
entspricht einem Abbrechen des Zyklus: Es wird nur genommen, nichts gegeben. 

Geben und
Nehmen

(negative Gabe)

Weder Geben noch
Nehmen
(Handel)

Geben
(positive Gabe)

Nehmen
(absoluter Krieg)

SS

PS

https://doi.org/10.14361/9783839453544-008 - am 12.02.2026, 19:47:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.3 Konvivialität als normative Kategorie 75

Während Caillé Gabenzyklus und Teufelskreis als „primäre Sozialität“ bezeich-
net, nennt er die Formen der Gabenverweigerung „sekundäre Sozialität“ (Caillé 
2010: 205). Wo nun lässt sich die Konvivialität in dieser Grafik verorten? Kann sie 
als ein Bereich der Gabe eingezeichnet werden? Ich behaupte21: ja. Konvivialität 
erhält ihren normativen Gehalt demnach dadurch, dass sie sich auf den Zyklus 
des positiven Gabentauschs bezieht (s. Abbildung unten). Wie oben beschrieben, 
kann Freiheit als Freiheit verstanden werden, sich um den Auf bau und den Erhalt 
von Verbindungen zu sorgen – anders gewendet, um den Auf bau und Erhalt eines 
positiven Gabenzyklus.

Gabe und Care. 

Grafik nach Caillé 2008: 205; Veränderungen: A.V.

Konvivialität entsteht also durch das Sich-Kümmern um Gabe und Gegengabe, 
durch die Verbindung, die sich dadurch etabliert.22 

Sorgearbeit wird in der Literatur bislang nicht als existenziell für das Entste-
hen und Bestehen von Konvivialität genannt. Das ist nicht weiter verwunderlich. 
Denn Care ist in den modernen Ideologien des Liberalismus, des Sozialismus, des 
Kommunismus und des Anarchismus (auf die sich beispielsweise das erste konvi-
vialistische Manifest positiv bezieht) lediglich als Hintergrundrauschen präsent 
und bleibt unbenannt. Das gilt erst recht für die Wirtschaftswissenschaften: 
Die Fürsorgetätigkeiten, die die Reproduktion des Lebendigen erst möglich ma-
chen, werden in der Ökonomie nicht erwähnt, sie werden bestenfalls als Außen 
des Wirtschaftens wahrgenommen (Biesecker 2000; Madörin 2010). Dabei ist es 
die Fürsorgearbeit, die instabile Konstellationen temporär stabilisiert (Mol et al. 
2011), es ist die Fürsorgearbeit, die den Fortbestand der positiven gegenüber der 
negativen Gabe und der sekundären Sozialität überhaupt erst möglich macht: Sie 
stabilisiert den positiven Gabenzyklus. Dass Fürsorgearbeit auch und gerade für 
Technik konstitutionell ist, brachten Mol et al. 2010 auf den Punkt: „Technologies, 

Fürsorge/Care 
  Konvivialität

(Sekundäre Sozialität)

(Primäre Sozialität)

Geben und
Nehmen

(negative Gabe)

Weder Geben noch
Nehmen
(Handel)

Geben
(positive Gabe)

Nehmen
(absoluter Krieg)

SS

PS

https://doi.org/10.14361/9783839453544-008 - am 12.02.2026, 19:47:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Konvivialität76

what is more, do not work or fail in and of themselves. Rather, they depend on 
care work. On people willing to adapt their tools to a specific situation while adap-
ting the situation to the tools, on and on, endlessly tinkering.“ (Mol et al. 2010: 15) 
Vorschläge, wie ein fürsorglicher positiver Gabenzyklus konkret ausgestaltet sein 
kann, sind unter anderem in der Praxis und Forschung zu Commons zu finden. 
Die Commons-Expertin Silke Helfrich entwickelte in Anlehnung an die Wirt-
schaftsnobelpreisträgerin Elinor Ostrom Muster für das Commoning, also für 
das Sorgen um den Auf bau und Erhalt eines Gemeingutes (Helfrich et al. 2015; 
Ostrom 2009). Elemente dieses Fürsorge-Musters sind: gemeinsame Entschei-
dungen; abgestufte Sanktionen; Grenzen; Anerkennung; Konf liktlösungsmecha-
nismen. Die Konzepte Commoning und Konvivialität weisen an dieser Stelle gro-
ße Ähnlichkeiten auf. Das folgende Zitat des Biologen und Philosophen Andreas 
Weber verdeutlicht dies: 

„Die Perspektive der Commons beschreibt demnach eine sowohl ökonomische als 
auch ökologische Ontologie der Bezogenheit. Sie betont einen Prozess der Trans-
formation und Identitätsbildung aus einer materiellen und emotional erlebten 
Gegenseitigkeit. Dieser Prozess umfasst, was jüngst von Alain Caillé et al. als ‚Kon-
vivialität‘ beschrieben wurde.“ (Weber 2015: 357) 

2.3.3 Das konviviale Kollektiv

Die Überlegungen zur Figur relational wo*man lassen eine große Frage offen: Was 
ist mit den nicht-menschlichen Wesen? Im konvivialistischen Manifest heißt es 
dazu:

„Die Menschen können sich nicht länger als Besitzer und Herren der Natur be-
trachten. Weit davon entfernt, ihr entgegenzustehen, sind sie vielmehr ein Teil 
von ihr, und sie müssen, zumindest metaphorisch, zu einer Beziehung von Gabe 
und Gegengabe mit ihr zurückfinden. Um in der Gegenwart eine ökologische Ge-
rechtigkeit und den künf tigen Generationen ein geschütztes natürliches Erbe zu 
ermöglichen, müssen sie deshalb der Natur ebenso viel oder mehr zurückgeben, 
als sie ihr entnehmen oder von ihr erhalten.“ (Les Convivialistes 2014: 67)

Ist es möglich, Gabe und Gegengabe so zu denken, dass Menschen Teil eines posi-
tiven Gabenzyklus aus Menschen und Nicht-Menschen sind? Nimmt man die 
oben ausgeführte ontologische Bedeutung von Konvivialität ernst, ist eine Per-
spektive der Konvivialität, die festhält an der Dichotomie Natur vs. Kultur – wie 
sie sich im europäischen Denken als ontologische Grundlage entwickelt hat (De-

https://doi.org/10.14361/9783839453544-008 - am 12.02.2026, 19:47:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.3 Konvivialität als normative Kategorie 77

scola 2002) –, kaum denkbar. Stattdessen lässt sich Konvivialität verknüpfen mit 
Konzepten wie „naturecultures“, wie es Donna Haraway (1993) nennt, oder „Kol-
lektive“, in den Worten von Buno Latour (2008); beide gründen auf der Annahme, 
dass die Grenzen zwischen den einzelnen Wesen/Dingen nicht eindeutig gezogen 
werden können, dass sie variabel und kontextabhängig sind, unabhängig von der 
stoff lichen Qualität dieser Wesen/Dinge. Wir alle – Mensch, Tier, Pf lanze, Arte-
fakt – sind interdependente Wesen, und je nach Erkenntnisinteresse kann man 
uns, wie bei einem Fraktal, im ganz Kleinen oder ganz Großen betrachten: als 
Beziehungsnetz aus Atomen und Molekülen, als Teil eines Beziehungsnetzes zwi-
schen Menschen, Artefakten, Tieren und Pf lanzen einer Region, als Teil eines Be-
ziehungsnetzes zwischen verschiedenen Ökosystemen (Weber 2014). 

Ob es wohl so etwas wie konviviale Kollektive gibt? Besteht ein qualitativer 
Unterschied zwischen solchen Kollektiven, die sich im Kreislauf aus Geben, Neh-
men und Erwidern befinden, und solchen, die in der negativen Gabe oder gar der 
sekundären Sozialität verweilen? Lassen sich mithilfe des Adjektivs „konvivial“ 
diejenigen Relationen/Kollektive herausfiltern, die dazu führen, dass der Klima-
wandel voranschreitet, die Böden übersäuern, die Tiere aussterben (alles wiede-
rum spezifische Zustände von bzw. Prozesse in Kollektiven)? Eine These dazu ist, 
dass ein Kollektiv dann in die Negativität gleitet, sich also aus dem konvivialen 
Bereich herausbewegt, wenn einzelne Elemente des Kollektivs nicht mehr dem 
Zyklus des Gebens, Annehmens und Erwiderns von Wohltaten folgen (ausführ-
licher dazu s. Kap. 5.8, 6.8 und 7.1). Auch große Ereignisse wie der Klimawan-
del lassen sich auf diese Weise sehr anschaulich beschreiben: Dem menschlichen 
Umgang mit der Atmosphäre ist die Konvivialität abhanden gekommen, zu viel 
toxische CO2-Emissionen führen zu einem Teufelskreislauf der negativen Gabe. 
Oder die Ressourcenausbeutung: Es wird aus der Erde entnommen, ohne etwas 
zurückzugeben – das ist die sekundäre Sozialität des ausschließlichen Nehmens, 
des Krieges. 

Als nicht sehr brauchbar für derlei Überlegungen erweisen sich die Intentio-
nen der Gabe, die Caillé gelistet hat: Interesse, Verpf lichtung, Vergnügen und 
Spontaneität. Wie soll anders als spekulativ auf die Intention eines Ef fektiven 
Mikroorganismus (EM) geschlossen werden? Welche Intention hat der Kompost-
haufen, wenn er sich im Inneren auf eine fast kochende Temperatur auf heizt? Mir 
scheint die Frage nach der Intention für meine Untersuchung nicht hilfreich zu 
sein, daher lege ich sie zunächst einmal beiseite. Es geht mir darum zu zeigen, 
wie Konvivialität – genauer: konviviale Technik – in bestimmten Kontexten ent-
steht. Ich verstehe Konvivialität als emergente Eigenschaft einer Relation oder 
eines Kollektivs, die jedoch nicht von selbst entsteht und sich stabilisiert, sondern 
für die gesorgt werden muss: Konvivialität benötigt die Fürsorge einzelner Ele-
mente des Kollektivs (s.o.), damit der Zyklus der positiven Gabe sich nicht zu dem 
einer negativen Gabe oder aus der Gabe heraus entwickelt. In den Kapiteln 5 und 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-008 - am 12.02.2026, 19:47:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Konvivialität78

6 zur Komposttoilette bzw. zum Lastenrad werde ich auf verschiedene solcher 
Fürsorge-Muster konvivialer Techniken eingehen und danach fragen, welche zu 
größerer Stabilität neigen.23

2.3.4 Konvivialität und Pluriversalismus

Normativität wird in der Konvivialität jenseits von Essentialismus und Univer-
salität gedacht – als Pluriversalismus (Nowicka / Vertovec 2014: 342, Kothari et 
al 2019). 

In der Forschung finden sich dabei zwei sehr verschiedene Arten, Pluriversa-
lität mit Konvivialität zu verbinden. Die eine besteht darin, Konvivialität in hyb-
riden urbanen Settings der Metropolen zu verorten, diesen Weg verfolgen Gilroy 
(2004) sowie Nowicka und Vertovec (2014). Es bietet eine Möglichkeit, über zu-
fällige Alltagsbegegnungen und Freundlichkeit in einem Setting hoher Diversität 
zu sprechen:

„The concern with optimal settings for conviviality is thereby tied to the condition 
of ethnic plurality. Arizpe’s (1998) postulate for more ‚experiencing life together‘ 
instead of living side by side in a plural society, for example, is grounded in the 
notion of convivència as a mode of peaceful coexistence that mythically typified 
Christians, Jews and Muslims in medieval Spain. Arizpe’s convivial kind of ‚com-
patible living‘ of all humans with nature is a call for inter-generational and inter-
ethnic solidarity.“ (Nowicka / Vertovec 2014: 345)

„Conviviality emerges in the debate as an alternative to multiculturalism and cos-
mopolitanism. For many authors, it of fers a new vocabulary to speak of a collective 
without referring to fixed categories of ethnicity.“ (Nowicka / Vertovec 2014: 346 f.)

Konvivialität wird hier also als Alternative zu Multikulturalismus und Kosmopo-
litanismus ins Spiel gebracht. Den Blick auf Konvivialität zu richten, bedeutet in 
diesem Sinne nicht, Herrschaftsverhältnisse auszublenden oder (neo-)koloniale 
Strukturen zu übersehen. Indem aber das Augenmerk auf Konvivialität – trotz 
nicht-konvivialer Umstände, auch unter widrigen Bedingungen – gelegt wird, er-
öffnet sich ein Möglichkeitsraum, Positives zu beschreiben.

Der zweite Ansatz besteht darin, Konvivialität mit „Vernakularität“ zu verbin-
den, wie es Illich getan hat, also damit, Traditionen und Muster in ihrer Verschie-
denheit zu respektieren; in diesem Fall wird Konvivialität vor allem in Subsistenz-
praktiken verortet (Illich 1973; Sachs 1993; Esteva 2015). Zu den beiden Begriffen 
Konvivialität und Vernakularität24 wurde er von einheimischen bäuerlich leben-

https://doi.org/10.14361/9783839453544-008 - am 12.02.2026, 19:47:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.3 Konvivialität als normative Kategorie 79

den Menschen im Mexiko der 1970er Jahre inspiriert, das betont Gustavo Esteva 
in einem Rückblick: 

„My fascination with Ivan was born out of the fact that his ideas, his words, his wri-
tings, were a brilliant and articulated presentation of ordinary people’s discourse. 
He was describing ways of living and being that I encountered all the time at the 
grassroots, in my Zapotec grandmother’s world; the world of other indigenous 
peoples; the world of campesinos or marginales. ‚Vernacular‘ and ‚convivial‘, two 
words that are central to Ivan’s work, were magnificent symbols for my people’s 
worlds. I heard them there first, not in reading Ivan. All those pre-Illich years, I felt 
and sensed and smelled and touched and experienced those words and what they 
symbolized, in the villages, at the grassroots. […] His was neither a new theory nor 
an ideology for them. In my conversation with peasants or marginals, each time I 
shared Ivan’s ideas, they showed no surprise. I began to call their comfortable fa-
miliarity with Illich’s ideas the ‚A ha Ef fect‘. ‚A ha!‘, they said, every time I quoted 
Ivan. Yes, they knew, better yet, understood by the seat of their pants, what he was 
articulating. No surprise there. But hearing their own experiences and ideas so 
well articulated in Ivan’s words held up for them a magnificent mirror af firming 
what they already knew from common sense. Ivan once said, ‚People can see what 
scientists and administrators can’t‘. And he said something more: that the peop-
le in our countries, rather than the dissident elite in the advanced ones, were the 
ones implementing the political inversion he conceived in Tools for Conviviality.“ (Es-
teva 2015: 76 f.) 

Konvivialität im Sinne Illichs kann gegen den industriellen „Fortschritt“ – sowohl 
in seiner realsozialistischen als auch in seiner kapitalistischen Form – in Anschlag 
gebracht werden. Esteva schlägt vor, Illichs Gedanken im ökonomischen Sinne als 
Weg, der Commons bzw. des Commonismus, zu lesen (Esteva 2015). Dafür spricht, 
dass Illich selbst Anfang der 1980er Jahre in Deutschland die Essay-Sammlung 
Das Recht auf Gemeinheit (Illich 1982) veröffentlichte, in der es um die Allmenden 
bzw. die Commons geht – Illich nennt sie „Gemeinheiten“, den mittelalterlichen 
Gebrauch des deutschen Wortes „gemein“ für „gemeinsam“ reaktivierend. 

Dieser zweite Ansatz wird besonders deutlich in der auch von Illich inspirier-
ten ökonomischen Post-Development-Debatte, die den Entwicklungsimperativ 
für die Länder des Globalen Südens ablehnt (Escobar 2012; Rahnema / Bawtree 
1997; Sachs 2010; Ullrich 1992). Eine spezifisch lateinamerikanisch-andine Art, 
Konvivialität in diesem Sinne zu artikulieren, ist das Konzept Buen Vivir, das sich 
aus Post-Development-Ansätzen und andiner indigener Kosmologie entwickelt 
hat (Acosta 2015). Daraus können sich durchaus auch juristische Strukturen ent-
wickeln: Die Natur hat in dieser Konzeption eigenes Gewicht als Rechtssubjekt, 
und Pluriversalismus, das heißt das anerkennen verschiedener „Nationen“ inner-

https://doi.org/10.14361/9783839453544-008 - am 12.02.2026, 19:47:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Konvivialität80

halb eines Landes, erhält Verfassungsrang (wie in Bolivien). In der Verbindung 
von Konvivialität mit dem Vernakulären besteht die Notwendigkeit, sich gegen 
rechtspopulistische oder ethnopluralistische Sichtweisen abzugrenzen, die das 
Beharren auf dem „eigenen“ betonen und eine starre, unveränderliche Kultur als 
Bezugsrahmen setzen. Gustavo Esteva nutzt für eine solche offene Verbindlich-
keit den Begriff der „localization“, als Alternative zu „localism“ und „globaliza-
tion“:

„All these movements [Indignados, Occupy Wallstreet, Zapatistas, Anm. A.V.] 
don’t share a new political design or have a ready-made answer for their questi-
ons. They are involved in a variety of initiatives, many of which are called forms of 
localization as an alternative to both globalization and localism. They are rooting 
and af firming themselves more than ever in their own physical and cultural places, 
resisting the mortal wave of global forces, but at the same time opening their arms, 
minds and hearts to others like them, to create wide coalitions of the discontents 

– in a process that is transforming their resistance into liberation.“ (Esteva 2015: 87)

Autor*innen aus der Degrowth-Bewegung prägten den Begriff „offener Lokalis-
mus“ („open localism“), um rechtspopulistischen Strömungen ein linkes Ver-
ständnis von Lokalität entgegen zu setzen: 

„Localism does not need to be closed. Within degrowth we talk about the import-
ance of supporting, practicing and theorizing the so-called ‚open-localism‘, or ‚cos-
mopolitan localism‘. Open-localism has been mentioned several times since the 
development of degrowth as movement and political proposals. It means a type 
of localism which does not create frontiers, which cherishes diversity and multi-
level thinking while promoting the creation of open and integrative local projects 
as well as slow travels.“ (Schneider / Sekulova 2014: 2)

Ein so verstandener pluriversaler, konvivialistischer Ansatz bezieht sich nicht 
ausschließlich auf den Globalen Süden, sondern bietet gerade auch für Europa 
eine Perspektive – auch und gerade der Kontinent, auf dem europatriarchale (Sa-
lami 2021) kolonialistische Konzepte entstanden sind, hat Dekolonisierungsbewe-
gungen nötig: 

„Plus les recherches sur le phénomène colonial se développent, plus nous consta-
tons en ef fet que l’impérialisme occidental s’est aussi organisé à partir de la coloni-
sation de l’intérieur, en Europe même.“(Martins 2013: 417)

„[L]a Critique postcoloniale ou décoloniale ne se limite pas aux seules revendica-
tions identitaires d’intellectuels nés dans les anciennes colonies. La colonisation 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-008 - am 12.02.2026, 19:47:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.4 Konvivialität als politische Kategorie 81

du savoir est un processus de domination patriarcale plus élargi qui s’est réalisé 
à travers la colonisation de la planète et, au même moment, en Europe, à travers 
la soumission des populations aux hiérarchies coloniales de sexe, d’ethnicité, de 
travail, de culture, de religion etc.“ (Martins 2013: 405)

Martins argumentiert weiter, dass die Dekonstruktion des Eurozentrismus so-
wohl einer dekolonialen als auch einer anti-utilitaristischen Kritik bedürfe: „que 
la déconstruction de l’eurocentrisme nécessite une critique à la fois décoloniale 
et anti-utilitariste“ (Martins 2013: 405, Hervorh. i.O.). Es braucht also eine Deko-
lonisierung des Imaginären (s. Kap. 1), wie sie Latouche als ganz entscheidende 
Grundlage einer Degrowth-Gesellschaft fordert (Latouche 2009).25 Dass ich Kom-
posttoiletten und Lastenfahrräder zu den zentralen Protagonisten dieser Arbeit 
mache, folgt diesem Anliegen der Dekolonisierung des Imaginären; denn klassi-
scherweise werden beide als minderwertige Technologien betrachtet, bestenfalls 
als appropriate technologies für Länder des Globalen Südens. Im Sinne eines pluri-
versalistischen Blickes ist es höchste Zeit, nach dem Nutzen angepasster Technik 
für den Globalen Norden zu fragen. 

2.4 Konvivialität als politische Kategorie

So wie aus einer relationalen Erkenntnistheorie heraus Normativität unaus-
weichlich ist, ist aus dem Blickwinkel einer normativen und kritischen Theorie 
politische Einmischung notwendig. Dabei gibt es zwei unterschiedliche Vorschlä-
ge, wie Konvivialität politisch gedacht werden kann: 1. das Konzept des Konvi-
vialismus, 2. das der konvivialen Keimform. Bei Ersterem wird eine Ideologie, 
also eine Zielvorstellung, für eine Postwachstumsgesellschaft entworfen, in Ab-
grenzung zu den politischen Ideologien des Liberalismus, des Sozialismus, des 
Kommunismus und des Anarchismus. Letzterer Vorschlag, das Konzept der kon-
vivialen Keimform, fokussiert auf die Transformation hin zu einer konvivialen 
Gesellschaft und darauf, wie sich durch Fürsorgearbeit konviviale Nischen aus-
breiten können. 

2.4.1 Konvivialismus als politische Ideologie einer 
         Postwachstumsgesellschaft

Konvivialismus ist das Nachdenken darüber, welche gesellschaftlichen Rahmen-
bedingen Konvivialität befördern (vgl. Adloff / Heins 2015). Das konvivialistische 
Manifest macht sich auf die Suche nach diesen Bedingungen, und dafür beschäf-

https://doi.org/10.14361/9783839453544-008 - am 12.02.2026, 19:47:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

