12

2. Konvivialitat

2.3 Konvivialitat als normative Kategorie

Konvivialitit ist nicht nur ein analytischer Begriff. Schon in der Wortbedeutung -
darauf weist, wie bereits erwihnt, auch Boisvert hin — beinhaltet er eine normati-
ve Komponente, ein ethisches Ziel. Konvivialitit als normativer Begriff antwortet

auf die Frage: ,Wie wollen wir zusammenleben angesichts der Tatsache, dass alles

Leben miteinander verbunden ist?*

2.3.1Bezogene Freiheit

,1 consider conviviality to be individual freedom realized in personal interdepen-

dence and, as such, an intrinsic ethical value.“ (Illich 1973: 11) Was bedeutet dieser
zundichst einfach erscheinende Satz von Ivan Illich, wenn man ihn ,auspackt“?
In welchem Verhiltnis stehen Konvivialitit und Freiheit? Dazu existiert ein sehr
pointierter Vorschlag aus der feministischen Literatur. Die Wissenschaftlerin
Joan Tronto schreibt, dass im liberalen Kontext Freiheit folgendermaflen verstan-
den wurde und wird: ,[F]reedom means not having to care.“”* (Tronto 2013: 92)
Im Gegensatz dazu plidiert sie fiir eine ,Caring Democracy*, in der Freiheit eine
andere Bedeutung erlange: , A truly free society makes people free to care.“ (Tron-
to 2013: 170) Das entspricht in etwa der obigen Formulierung von Ivan Illich iiber
das Wesen der Konvivialitit: Konvivialitit bedeute, individuelle Freiheit im An-
gewiesensein auf den anderen zu erleben. Ankniipfend an Illich spricht auch die
Erziehungswissenschaftlerin Marianne Gronemeyer in diesem Sinne von Freiheit,
wenn sie die positive und negative Wertung von Selbst- und Fremdbestimmung
umdreht: Selbstbestimmung als neoliberaler Imperativ der Selbst-Optimierung
innerhalb duflerlicher Zwinge, die unsichtbar gemacht wiirden; Fremdbestim-
mung als Freiheit, sich von einem Gegeniiber be-rufen zu fithlen und dem Ruf
nachzukommen (Gronemeyer 2012).

Wie aber kann der Verwirrung entgangen werden, die mit zwei Freiheitsbe-
griffen, die sich gegenseitig ausschlief3en, einhergeht? Der Philosoph Raymond D.
Boisvert regt an, zwischen , liberty“und , autonomy*, also Freiheit und Autonomie,
zu unterscheiden (Boisvert 2010: 59, 65). Diese Idee findet sich bei Nowicka und
Vertovec wieder, wenn sie Konvivialitit ,as an alternative to ,autonomy‘“ inter-
pretieren: ,[I]t points towards considering individuals through the meanings of
their interrelatedness.“ (Nowicka / Vertovec 2014: 342) Im Eintrag zu ,Konviviali-
tat“im Degrowth-Handbuch (Alisa et al. 2016) nimmt Mario Deriu (2016), der sich
vor allem auf Ivan Illich bezieht, diese Trennung nicht vor. Im Gegenteil wird dort
Autonomie als Ziel konvivialer Werkzeuge betont: ,,Ohne konviviale Werkzeuge
ist fir Illich die Verwirklichung von Autonomie - verstanden als die Macht, die
Verwendung von Ressourcen zu kontrollieren und die eigenen Bediirfnisse zu er-

12.02.2026, 19:47:38.


https://doi.org/10.14361/9783839453544-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Konvivialitat als normative Kategorie

fiillen — nicht moglich. (Deriu 2016: 158) Diese Interpretation Derius steht jedoch
im Gegensatz zu Illichs oben zitierter Formulierung, in der dieser Konvivialitit
als ,individual freedom realized in personal interdependence* bestimmt. Damit
wollte Illich meines Erachtens gerade darauf hinweisen, dass es unmdoglich ist,
,die Macht* zu haben, die eigenen Bediirfnisse autonom (also auf sich alleine ge-
stellt) zu befriedigen. Vielmehr, so lese ich Illich, muss es um die Befreiung von
jenen ,radikalen Monopolen“ gehen, die die Freiheit, sich dem Gegeniiber zuzu-
wenden oder gemeinsam fiir-einander zu sorgen, beschneiden (Illich 1973). Die-
ses Sorgen ist nicht frei-willig im Sinne von optional, sondern (lebens)notwendig,
und es ist unvermeidlich, um Verbindungen herzustellen und aufrechtzuerhalten;
darauf weist die Wissenschaftstheoretikerin Maria Puig de la Bellacasa hin:

,Caring and relating thus share conceptual and ontological resonance. In worlds
made of heterogenous inderdependent forms and processes of life and matter, to
care about something, or for somebody, is inevitably to create relation. In this way
care holds the peculiar significance of being a ,non-normative obligation‘ (Puig
de la Bellacasa, 2010): it is concomitant to life — not something forced upon living
beings by a moral order; yet it obliges in that for life to be liveable it needs to be fos-
tered. This means that care is somehow unavoidable.“ (Puig de la Bellacasa 2012:198)

Konviviale Freiheit ist dann die Freiheit, das jetzt Notwendige tun zu kénnen, um
Verbindungen herzustellen und aufrechtzuerhalten.?® David Graeber unterstiitzt
dieses Verstindnis, das Freiheit an die Moglichkeit, Verbindungen einzugehen,
koppelt, indem er iiber den Wandel des Begriffes ,frei“ in der romischen Antike
Folgendes schreibt:

LWie tiberall in der antiken Welt bedeutete ,frei zu sein zuallererst, kein Sklave zu
sein. Da Sklaverei vor allem die Ausldschung sozialer Bindungen bedeutet sowie
der Fahigkeit, solche Bindungen aufzubauen, stand Freiheit fiir die Fahigkeit, mit
anderen moralische Bindungen einzugehen und aufrechtzuerhalten. Das engli-
sche Wort ,free' beispielsweise hat eine deutsche Wurzel, die ,Freund’ bedeutet,
denn frei zu sein hiefd auch, dass man imstande war, Freunde zu finden, Zusagen
einzuhalten und in einer Gemeinschaft Gleichberechtigter zu leben.“ (Graeber
2012: 214)

Ina Praetorius prigte fir diesen Zusammenhang von Freiheit und Verbindun-
gen den Begriff der ,bezogenen Freiheit“: ,[Wer] Freiheit und Abhingigkeit nicht
mehr als unvereinbar, sondern als zusammengehérig [...][versteht,] braucht Be-
ziehungen zu anderen Menschen, die sich als Verschiedene aulerhalb vorgefer-
tigter Identititen in bezogener Freiheit zu orientieren und immer neu zu orga-
nisieren wissen.“ (Praetorius 2015: 68) In Anlehnung an Hannah Arendt nennt

12.02.2026, 19:47:38.

73


https://doi.org/10.14361/9783839453544-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74

2. Konvivialitat

Praetorius diese Freiheit auch , Freiheit, das eigene Leben wie einen ,Faden in ein
Gewebe zu schlagen, das man nicht selbst gemacht hat (Praetorius 2015: 68; Zi-
tat: Arendt 1985: 174).

2.3.2 Konvivialitat als Gabe

Im konvivialistischen Manifest werden Fiirsorglichkeit und Gabe in einen nicht
niher erliuterten Zusammenhang gebracht: ,Die Fiirsorglichkeit und die Gabe
sind die konkrete und unmittelbare Umsetzung der allgemeinen Abhingigkeit
des Menschen in die Praxis.“ (Les Convivialistes 2014: 57) Auch Illich rekurriert
auf die Gabe: ,Der Ubergang von der Produktivitit zur Konvivialitit ist der Uber-
gang von der Reproduktion des Mangels zur Spontaneitit der Gabe.“ (Illich 1975:
32) Ist Konvivialitit also das Gleiche wie eine Gabe? Oder: Welche Funktion im Ga-
bentausch kann mit Konvivialitit bezeichnet werden? Inwiefern kann Konviviali-
tit dazu beitragen, dass ein Gabenzyklus (im Sinne Mauss’ und Caillés) entsteht?

Alain Caillé hat die seiner Ansicht nach grundlegenden Beziehungen im Gaben-
tausch skizzenhaft bzw. grafisch aufbereitet (s. Abbildung unten).

Formen der Gabe.

PS _ngen
(positive Gabe)

Geben und Weder Geben noch
Nehmen Nehmen
(negative Gabe) (Handel)
Nehmen SS

(absoluter Krieg)

Crafik: Caillé 2008: 205.

Caillés Modell enthilt neben der Gabe auch ihr Gegenteil, genauer gesagt das
Gegenteil der ,positive[n] Gabe“, die im Geben, Annehmen und Erwidern von
Dingen bestehe, die von den Beteiligten als gut, sinnvoll oder niitzlich angese-
hen wiirden (Caillé 2010: 203 ff.). Das Gegenteil der Gabe existiert fiir Caillé in
zwei Formen: in der ,negative[n] Gabe“ und in der Verweigerung der Gabe. Die
negative Gabe bezeichnet einen Gabenzyklus aus Geben, Annehmen und Erwi-
dern von als Ubeln empfundenen Dingen wie Streitigkeiten, Krieg oder Gewalt
- man kénnte auch von einem Teufelskreis sprechen. Die Verweigerung der Gabe
entspricht einem Abbrechen des Zyklus: Es wird nur genommen, nichts gegeben.

12.02.2026, 19:47:38.


https://doi.org/10.14361/9783839453544-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Konvivialitat als normative Kategorie

Wihrend Caillé Gabenzyklus und Teufelskreis als ,primire Sozialitit“ bezeich-
net, nennt er die Formen der Gabenverweigerung ,sekundire Sozialitit“ (Caillé
2010: 205). Wo nun lisst sich die Konvivialitit in dieser Grafik verorten? Kann sie
als ein Bereich der Gabe eingezeichnet werden? Ich behaupte®: ja. Konvivialitit
erhilt ihren normativen Gehalt demnach dadurch, dass sie sich auf den Zyklus
des positiven Gabentauschs bezieht (s. Abbildung unten). Wie oben beschrieben,
kann Freiheit als Freiheit verstanden werden, sich um den Aufbau und den Erhalt
von Verbindungen zu sorgen — anders gewendet, um den Aufbau und Erhalt eines

positiven Gabenzyklus.

Gabe und Care.
Fu'lvsovg_i{ (are
7 Kowvivialitat ™
PS Geben
(Primare Sozialitat) ( (positive Gabe) \1
~— /

Geben und Weder Geben noch
Nehmen Nehmen
(negative Gabe) (Handel)
Nehmen SS
(absoluter Krieg) (Sekundare Sozialitat)

Grafik nach Caillé 2008: 205; Veranderungen: A.V.

Konvivialitit entsteht also durch das Sich-Kimmern um Gabe und Gegengabe,
durch die Verbindung, die sich dadurch etabliert.”

Sorgearbeit wird in der Literatur bislang nicht als existenziell fiir das Entste-
hen und Bestehen von Konvivialitit genannt. Das ist nicht weiter verwunderlich.
Denn Care ist in den modernen Ideologien des Liberalismus, des Sozialismus, des
Kommunismus und des Anarchismus (auf die sich beispielsweise das erste konvi-
vialistische Manifest positiv bezieht) lediglich als Hintergrundrauschen prasent
und bleibt unbenannt. Das gilt erst recht fiir die Wirtschaftswissenschaften:
Die Firsorgetitigkeiten, die die Reproduktion des Lebendigen erst méglich ma-
chen, werden in der Okonomie nicht erwihnt, sie werden bestenfalls als Auflen
des Wirtschaftens wahrgenommen (Biesecker 2000; Madérin 2010). Dabei ist es
die Fiirsorgearbeit, die instabile Konstellationen temporir stabilisiert (Mol et al.
2011), es ist die Fiirsorgearbeit, die den Fortbestand der positiven gegeniiber der
negativen Gabe und der sekundiren Sozialitit ilberhaupt erst moglich macht: Sie
stabilisiert den positiven Gabenzyklus. Dass Fiirsorgearbeit auch und gerade fiir
Technik konstitutionell ist, brachten Mol et al. 2010 auf den Punkt: , Technologies,

12.02.2026, 19:47:38.

75


https://doi.org/10.14361/9783839453544-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76 2. Konvivialitat

what is more, do not work or fail in and of themselves. Rather, they depend on
care work. On people willing to adapt their tools to a specific situation while adap-
ting the situation to the tools, on and on, endlessly tinkering.“ (Mol et al. 2010: 15)
Vorschlige, wie ein fursorglicher positiver Gabenzyklus konkret ausgestaltet sein
kann, sind unter anderem in der Praxis und Forschung zu Commons zu finden.
Die Commons-Expertin Silke Helfrich entwickelte in Anlehnung an die Wirt-
schaftsnobelpreistragerin Elinor Ostrom Muster fiir das Commoning, also fir

das Sorgen um den Aufbau und Erhalt eines Gemeingutes (Helfrich et al. 2015;
Ostrom 2009). Elemente dieses Fiirsorge-Musters sind: gemeinsame Entschei-
dungen; abgestufte Sanktionen; Grenzen; Anerkennung; Konfliktlosungsmecha-
nismen. Die Konzepte Commoning und Konvivialitit weisen an dieser Stelle gro-
e Ahnlichkeiten auf. Das folgende Zitat des Biologen und Philosophen Andreas

Weber verdeutlicht dies:

,Die Perspektive der Commons beschreibt demnach eine sowohl 6konomische als

auch 6kologische Ontologie der Bezogenheit. Sie betont einen Prozess der Trans-
formation und Identitdtsbildung aus einer materiellen und emotional erlebten

Cegenseitigkeit. Dieser Prozess umfasst, was jiingst von Alain Caillé et al. als ,Kon-
vivialitat' beschrieben wurde.“ (Weber 2015: 357)

2.3.3 Das konviviale Kollektiv

Die Uberlegungen zur Figur relational wo*man lassen eine groRe Frage offen: Was

ist mit den nicht-menschlichen Wesen? Im konvivialistischen Manifest heifst es
dazu:

,Die Menschen kénnen sich nicht ldnger als Besitzer und Herren der Natur be-
trachten. Weit davon entfernt, ihr entgegenzustehen, sind sie vielmehr ein Teil
von ihr, und sie missen, zumindest metaphorisch, zu einer Beziehung von Gabe
und Gegengabe mit ihr zuriickfinden. Um in der Gegenwart eine ¢kologische Ge-
rechtigkeit und den kiinftigen Generationen ein geschiitztes natiirliches Erbe zu
ermoglichen, miissen sie deshalb der Natur ebenso viel oder mehr zuriickgeben,
als sie ihr entnehmen oder von ihr erhalten.“ (Les Convivialistes 2014: 67)

Ist es moglich, Gabe und Gegengabe so zu denken, dass Menschen Teil eines posi-
tiven Gabenzyklus aus Menschen und Nicht-Menschen sind? Nimmt man die
oben ausgefithrte ontologische Bedeutung von Konvivialitit ernst, ist eine Per-
spektive der Konvivialitit, die festhilt an der Dichotomie Natur vs. Kultur — wie
sie sich im europdischen Denken als ontologische Grundlage entwickelt hat (De-

12.02.2026, 19:47:38.


https://doi.org/10.14361/9783839453544-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Konvivialitat als normative Kategorie

scola 2002) —, kaum denkbar. Stattdessen lisst sich Konvivialitit verkniipfen mit
Konzepten wie ,haturecultures“, wie es Donna Haraway (1993) nennt, oder , Kol-
lektive“, in den Worten von Buno Latour (2008); beide griinden auf der Annahme,
dass die Grenzen zwischen den einzelnen Wesen/Dingen nicht eindeutig gezogen
werden konnen, dass sie variabel und kontextabhingig sind, unabhingig von der
stofflichen Qualitit dieser Wesen/Dinge. Wir alle — Mensch, Tier, Pflanze, Arte-
fakt - sind interdependente Wesen, und je nach Erkenntnisinteresse kann man
uns, wie bei einem Fraktal, im ganz Kleinen oder ganz Grofien betrachten: als
Beziehungsnetz aus Atomen und Molekiilen, als Teil eines Beziehungsnetzes zwi-
schen Menschen, Artefakten, Tieren und Pflanzen einer Region, als Teil eines Be-
ziehungsnetzes zwischen verschiedenen Okosystemen (Weber 2014).

Ob es wohl so etwas wie konviviale Kollektive gibt? Besteht ein qualitativer
Unterschied zwischen solchen Kollektiven, die sich im Kreislauf aus Geben, Neh-
men und Erwidern befinden, und solchen, die in der negativen Gabe oder gar der
sekundiren Sozialitit verweilen? Lassen sich mithilfe des Adjektivs ,konvivial
diejenigen Relationen/Kollektive herausfiltern, die dazu fiihren, dass der Klima-
wandel voranschreitet, die Boden iibersiuern, die Tiere aussterben (alles wiede-
rum spezifische Zustinde von bzw. Prozesse in Kollektiven)? Eine These dazu ist,
dass ein Kollektiv dann in die Negativitit gleitet, sich also aus dem konvivialen
Bereich herausbewegt, wenn einzelne Elemente des Kollektivs nicht mehr dem
Zyklus des Gebens, Annehmens und Erwiderns von Wohltaten folgen (ausfithr-
licher dazu s. Kap. 5.8, 6.8 und 7.1). Auch grofRe Ereignisse wie der Klimawan-
del lassen sich auf diese Weise sehr anschaulich beschreiben: Dem menschlichen
Umgang mit der Atmosphire ist die Konvivialitit abhanden gekommen, zu viel
toxische CO,-Emissionen fithren zu einem Teufelskreislauf der negativen Gabe.
Oder die Ressourcenausbeutung: Es wird aus der Erde entnommen, ohne etwas
zuriickzugeben — das ist die sekundire Sozialitit des ausschlieRlichen Nehmens,
des Krieges.

Als nicht sehr brauchbar fiir derlei Uberlegungen erweisen sich die Intentio-
nen der Gabe, die Caillé gelistet hat: Interesse, Verpflichtung, Vergniigen und
Spontaneitit. Wie soll anders als spekulativ auf die Intention eines Effektiven
Mikroorganismus (EM) geschlossen werden? Welche Intention hat der Kompost-
haufen, wenn er sich im Inneren auf eine fast kochende Temperatur aufheizt? Mir
scheint die Frage nach der Intention fiir meine Untersuchung nicht hilfreich zu
sein, daher lege ich sie zunichst einmal beiseite. Es geht mir darum zu zeigen,
wie Konvivialitit — genauer: konviviale Technik — in bestimmten Kontexten ent-
steht. Ich verstehe Konvivialitit als emergente Eigenschaft einer Relation oder
eines Kollektivs, die jedoch nicht von selbst entsteht und sich stabilisiert, sondern
fur die gesorgt werden muss: Konvivialitit benétigt die Fiirsorge einzelner Ele-
mente des Kollektivs (s.0.), damit der Zyklus der positiven Gabe sich nicht zu dem
einer negativen Gabe oder aus der Gabe heraus entwickelt. In den Kapiteln 5 und

12.02.2026, 19:47:38.

71


https://doi.org/10.14361/9783839453544-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

2. Konvivialitat

6 zur Komposttoilette bzw. zum Lastenrad werde ich auf verschiedene solcher
Firsorge-Muster konvivialer Techniken eingehen und danach fragen, welche zu
groflerer Stabilitit neigen.”

2.3.4 Konvivialitat und Pluriversalismus

Normativitit wird in der Konvivialitit jenseits von Essentialismus und Univer-
salitdt gedacht — als Pluriversalismus (Nowicka / Vertovec 2014: 342, Kothari et
al 2019).

In der Forschung finden sich dabei zwei sehr verschiedene Arten, Pluriversa-
litat mit Konvivialitit zu verbinden. Die eine besteht darin, Konvivialitit in hyb-
riden urbanen Settings der Metropolen zu verorten, diesen Weg verfolgen Gilroy
(2004) sowie Nowicka und Vertovec (2014). Es bietet eine Maoglichkeit, iiber zu-
fillige Alltagsbegegnungen und Freundlichkeit in einem Setting hoher Diversitit
zu sprechen:

,The concern with optimal settings for conviviality is thereby tied to the condition

of ethnic plurality. Arizpe’s (1998) postulate for more ,experiencing life together
instead of living side by side in a plural society, for example, is grounded in the
notion of convivéncia as a mode of peaceful coexistence that mythically typified
Christians, Jews and Muslims in medieval Spain. Arizpe’s convivial kind of ,com-
patible living* of all humans with nature is a call for inter-generational and inter-
ethnicsolidarity. (Nowicka / Vertovec 2014: 345)

,Conviviality emerges in the debate as an alternative to multiculturalism and cos-
mopolitanism. For many authors, it offers a new vocabulary to speak of a collective
without referring to fixed categories of ethnicity. (Nowicka / Vertovec 2014: 346 f.)

Konvivialitit wird hier also als Alternative zu Multikulturalismus und Kosmopo-
litanismus ins Spiel gebracht. Den Blick auf Konvivialitit zu richten, bedeutet in
diesem Sinne nicht, Herrschaftsverhiltnisse auszublenden oder (neo-)koloniale
Strukturen zu tibersehen. Indem aber das Augenmerk auf Konvivialitit — trotz
nicht-konvivialer Umstinde, auch unter widrigen Bedingungen — gelegt wird, er-
offnet sich ein Moglichkeitsraum, Positives zu beschreiben.

Der zweite Ansatz besteht darin, Konvivialitit mit ,Vernakularitit“ zu verbin-
den, wie es Illich getan hat, also damit, Traditionen und Muster in ihrer Verschie-
denheit zu respektieren; in diesem Fall wird Konvivialitit vor allem in Subsistenz-
praktiken verortet (Illich 1973; Sachs 1993; Esteva 2015). Zu den beiden Begriffen
Konvivialitit und Vernakularitit®* wurde er von einheimischen biuerlich leben-

12.02.2026, 19:47:38.


https://doi.org/10.14361/9783839453544-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Konvivialitat als normative Kategorie

den Menschen im Mexiko der 1970er Jahre inspiriert, das betont Gustavo Esteva
in einem Riickblick:

,My fascination with lvan was born out of the fact that his ideas, his words, his wri-
tings, were a brilliant and articulated presentation of ordinary people’s discourse.
He was describing ways of living and being that | encountered all the time at the
grassroots, in my Zapotec grandmother’s world; the world of other indigenous
peoples; the world of campesinos or marginales. Vernacular' and ,convivial, two
words that are central to lvan’s work, were magnificent symbols for my people’s
worlds. I heard them there first, notin reading Ivan. All those pre-lllich years, | felt
and sensed and smelled and touched and experienced those words and what they
symbolized, in the villages, at the grassroots. [..] His was neither a new theory nor
an ideology for them. In my conversation with peasants or marginals, each time |
shared Ivan’s ideas, they showed no surprise. | began to call their comfortable fa-
miliarity with lllich’s ideas the ,A ha Effect’. ,A ha!, they said, every time | quoted
Ivan. Yes, they knew, better yet, understood by the seat of their pants, what he was
articulating. No surprise there. But hearing their own experiences and ideas so
well articulated in Ivan’s words held up for them a magnificent mirror affirming
what they already knew from common sense. Ivan once said, ,People can see what
scientists and administrators can’t’. And he said something more: that the peop-
le in our countries, rather than the dissident elite in the advanced ones, were the
ones implementing the political inversion he conceived in Tools for Conviviality.“ (Es-
teva 2015: 76 f))

Konvivialitit im Sinne Illichs kann gegen den industriellen , Fortschritt“ — sowohl
in seiner realsozialistischen als auch in seiner kapitalistischen Form - in Anschlag
gebracht werden. Esteva schligtvor, Illichs Gedanken im dkonomischen Sinne als
Weg, der Commons bzw. des Commonismus, zu lesen (Esteva 2015). Dafiir spricht,
dass Illich selbst Anfang der 1980cer Jahre in Deutschland die Essay-Sammlung
Das Recht auf Gemeinheit (Ilich 1982) veroffentlichte, in der es um die Allmenden
bzw. die Commons geht — Illich nennt sie ,Gemeinheiten, den mittelalterlichen
Gebrauch des deutschen Wortes , gemein® fir ,,gemeinsam“ reaktivierend.

Dieser zweite Ansatz wird besonders deutlich in der auch von Illich inspirier-
ten 6konomischen Post-Development-Debatte, die den Entwicklungsimperativ
fiir die Linder des Globalen Siidens ablehnt (Escobar 2012; Rahnema / Bawtree
1997; Sachs 2010; Ullrich 1992). Eine spezifisch lateinamerikanisch-andine Art,
Konvivialitit in diesem Sinne zu artikulieren, ist das Konzept Buen Vivir, das sich
aus Post-Development-Ansitzen und andiner indigener Kosmologie entwickelt
hat (Acosta 2015). Daraus kénnen sich durchaus auch juristische Strukturen ent-
wickeln: Die Natur hat in dieser Konzeption eigenes Gewicht als Rechtssubjekt,
und Pluriversalismus, das heifdt das anerkennen verschiedener ,Nationen“ inner-

12.02.2026, 19:47:38.

79


https://doi.org/10.14361/9783839453544-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

2. Konvivialitat

halb eines Landes, erhilt Verfassungsrang (wie in Bolivien). In der Verbindung
von Konvivialitit mit dem Vernakuldren besteht die Notwendigkeit, sich gegen
rechtspopulistische oder ethnopluralistische Sichtweisen abzugrenzen, die das
Beharren auf dem ,eigenen” betonen und eine starre, unverinderliche Kultur als
Bezugsrahmen setzen. Gustavo Esteva nutzt fiir eine solche offene Verbindlich-
keit den Begriff der ,localization®, als Alternative zu ,localism* und ,globaliza-
tion®:

LAll these movements [Indignados, Occupy Wallstreet, Zapatistas, Anm. AV]
don’t share a new political design or have a ready-made answer for their questi-
ons. They are involved in a variety of initiatives, many of which are called forms of
localization as an alternative to both globalization and localism. They are rooting
and affirming themselves more than ever in their own physical and cultural places,
resisting the mortal wave of global forces, but at the same time opening theirarms,
minds and hearts to others like them, to create wide coalitions of the discontents

—ina process that is transforming their resistance into liberation.” (Esteva 2015: 87)

Autor*innen aus der Degrowth-Bewegung prigten den Begriff ,offener Lokalis-
mus“ (,open localism“), um rechtspopulistischen Strémungen ein linkes Ver-
stindnis von Lokalitit entgegen zu setzen:

,Localism does not need to be closed. Within degrowth we talk about the import-
ance of supporting, practicing and theorizing the so-called ,open-localism’, or ,cos-
mopolitan localism‘. Open-localism has been mentioned several times since the
development of degrowth as movement and political proposals. It means a type
of localism which does not create frontiers, which cherishes diversity and multi-
level thinking while promoting the creation of open and integrative local projects
as well as slow travels.“ (Schneider / Sekulova 2014: 2)

Ein so verstandener pluriversaler, konvivialistischer Ansatz bezieht sich nicht
ausschliefilich auf den Globalen Siiden, sondern bietet gerade auch fiir Europa
eine Perspektive — auch und gerade der Kontinent, auf dem europatriarchale (Sa-
lami 2021) kolonialistische Konzepte entstanden sind, hat Dekolonisierungsbewe-
gungen notig:

,Plus les recherches sur le phénomene colonial se développent, plus nous consta-
tons en effet que I'impérialisme occidental s’est aussi organisé a partir de la coloni-
sation de I'intérieur, en Europe méme.“(Martins 2013: 417)

J[L]a Critique postcoloniale ou décoloniale ne se limite pas aux seules revendica-
tions identitaires d’intellectuels nés dans les anciennes colonies. La colonisation

12.02.2026, 19:47:38.


https://doi.org/10.14361/9783839453544-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.4 Konvivialitat als politische Kategorie

du savoir est un processus de domination patriarcale plus élargi qui s’est réalisé
a travers la colonisation de la planéte et, au méme moment, en Europe, a travers
la soumission des populations aux hiérarchies coloniales de sexe, d’ethnicité, de
travail, de culture, de religion etc.“ (Martins 2013: 405)

Martins argumentiert weiter, dass die Dekonstruktion des Eurozentrismus so-
wohl einer dekolonialen als auch einer anti-utilitaristischen Kritik bediirfe: ,que
la déconstruction de l'eurocentrisme nécessite une critique d la fois décoloniale
et anti-utilitariste“ (Martins 2013: 405, Hervorh. i.0.). Es braucht also eine Deko-
lonisierung des Imagindren (s. Kap. 1), wie sie Latouche als ganz entscheidende
Grundlage einer Degrowth-Gesellschaft fordert (Latouche 2009).”* Dass ich Kom-
posttoiletten und Lastenfahrrider zu den zentralen Protagonisten dieser Arbeit
mache, folgt diesem Anliegen der Dekolonisierung des Imaginiren; denn klassi-
scherweise werden beide als minderwertige Technologien betrachtet, bestenfalls
als appropriate technologies fiir Linder des Globalen Siidens. Im Sinne eines pluri-
versalistischen Blickes ist es hochste Zeit, nach dem Nutzen angepasster Technik
fiir den Globalen Norden zu fragen.

2.4 Konvivialitat als politische Kategorie

So wie aus einer relationalen Erkenntnistheorie heraus Normativitit unaus-
weichlich ist, ist aus dem Blickwinkel einer normativen und kritischen Theorie
politische Einmischung notwendig. Dabei gibt es zwei unterschiedliche Vorschli-
ge, wie Konvivialitit politisch gedacht werden kann: 1. das Konzept des Konvi-
vialismus, 2. das der konvivialen Keimform. Bei Ersterem wird eine Ideologie,
also eine Zielvorstellung, fiir eine Postwachstumsgesellschaft entworfen, in Ab-
grenzung zu den politischen Ideologien des Liberalismus, des Sozialismus, des
Kommunismus und des Anarchismus. Letzterer Vorschlag, das Konzept der kon-
vivialen Keimform, fokussiert auf die Transformation hin zu einer konvivialen
Gesellschaft und darauf, wie sich durch Firsorgearbeit konviviale Nischen aus-
breiten kénnen.

2.4.1 Konvivialismus als politische Ideologie einer
Postwachstumsgesellschaft

Konvivialismus ist das Nachdenken dariiber, welche gesellschaftlichen Rahmen-
bedingen Konvivialitit beférdern (vgl. Adloff / Heins 2015). Das konvivialistische
Manifest macht sich auf die Suche nach diesen Bedingungen, und dafiir beschaf-

12.02.2026, 19:47:38.

81


https://doi.org/10.14361/9783839453544-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

