
262 Das Papier spricht – Der Körper zeichnet – Die Hand denkt

Die Plastizität der Sprache241 drückt sich bei Walther ganz besonders in den WZ und

den Wortwerken aus. Dabei gleitet er jedoch, Wieczorek zufolge, nie »in rein konzep-

tuelle Formen des Sprachgebrauchs [ab], für die [er] die anschauliche Metapher vom

Knochengerüst ohne Fleisch schuf. [So] lässt sich das schriftbildliche Werk Walthers

weder von der Konzeptkunst noch von der Visuellen – oder Konkreten Poesie verein-

nahmen.«242 Nichtsdestotrotz ist sein Œuvre von diversen Einflüssen wie die »surrea-

listische, konkrete Poesie«243 geprägt.

Es fällt auf, dass die Diskussionen um die Stärken und Schwächen von Text und

Bild oft polarisierend ausfallen. Die Rezeption heterogener Verfahren wird bei Walther

positiv gewertet, denn es geht um die Vermählung von Ratio und Emotio, einem struk-

turierenden und einem eher fließenden Element. Damit bleibe dasWerk »unscharf«, so

der Künstler, und wird »in Bewegung gehalten.«244 Das Zusammenleben sehr diverser

Systeme und Gegensatzpaare ist der Schlüssel zum Werkverständnis Walthers.

3.5 Form für Körper (# 29, 1967)

Die Tortenform, die Walther in seinem Manifestdiagramm zum anderen Werkbegriff

zeichnerisch zum Ausdruck bringt (vgl. 2.1.8), wird in dem Handlungsstück Form für

Körper (Abb. 77a–b) skulptural umgesetzt. Das Werkstück besteht aus einem lichten

Segeltuch, das zu einem Kegelmantel genäht ist und in der Aktion als Kreisviertelseg-

ment auf dem Boden aufliegt. Bei der Benutzung liegt der Handelnde rücklings auf

dem Stoff, so dass die gespreizten Beine den Diagonalkanten folgen und in die unteren

Ecken reichen; die über dem Kopf zusammengelegten Hände hingegen strecken sich

dem Mittelpunkt des fragmentarischen Kreises entgegen und führen dicht an die

Spitze des Winkels. Diese anstrengende Lage wird nach einer Weile gegen eine ent-

spannende Haltung vertauscht. Der Körper dreht sich um 360 Grad, die Füße weisen

nun in den engen Formteil zur Spitze, die Arme hingegen können sich im weiten

Formteil waagrecht ausstrecken. Diese Kehre kann mehrmals erfolgen. Der Benutzer

macht damit metaphorisch, so meine Interpretation, die Werkgrundlagen des anderen

Werkbegriffs zur Körpersache. Es wird hier in der Körperform selbst bildhaft auf eine

Formel gebracht, was Walther theoretisch formuliert.

3.5.1 Werkzeichnungen zu Form für Körper

DasWerkstück Form für Körper verdeutlicht ganz besonders, was es bedeutet, wenn DER

KÖRPER ALS MATERIAL verstanden wird, wie es rechts oben auf der Rückseite derWZ

Widmung von 1967/68 (Abb. 78a–b) heißt. Der Benutzerkörper befindet sich zunächst

in einem Zustand der Anspannung (rot), dann der Entspannung (blau). Auf allen im

241 Zur Materialität der Sprache in der Kunst des 20 Jh.s, vgl. Weiß 1984, S. 55-56 u. Ströbel 2013,

S. 13-49.

242 Wieczorek 1990, S. 210.

243 Walther in: Schreyer 2016b.

244 Walther 1997b, S. 52.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-021 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Hand denkt 263

Folgenden besprochenenWZ ist einmal die rote Tortenstückform und einmal die blaue

zu sehen, d.h. es sind immer beide Körperpositionierungen sichtbar. Beide Lagen gehen

in einer Handlung ineinander über. Dieser Vorgang wird auf der schriftfreien Blattseite

am linken Rand malerisch durch einen Farbverlauf dargestellt. Ein schmaler Streifen

beinhaltet eine dreiteilige Skala, deren oberer Bereich zunächst rot ist und dann ins

Blaue übergeht. Dabei vermischen sich die Farben an der Übergangsschwelle, die auf

der Höhe der unteren Formspitze liegt. Die beiden farbigen Kegel, die parallel zum

linken Farbstreifen übereinander stehen, sind durch einen Bleistiftrand voneinander

getrennt (der sich überschneidet), die Farbflächen berühren sich jedoch nicht. Auf den

drei ausgewählten Zeichnungen zu diesem Werkstück sieht man diesen 2 cm breiten

Saum oder Freiraum, der die farbigen Konen umfasst. Walther erklärt, dass dieser Hof

außen herum einer Körpererfahrung entspricht, die sich immer wieder einstellt. Es

handelt sich um die Empfindung der Expansion, einen Umraum der Projektion.

Man kann das schwer beschreiben, aber wenn man es handelnd erlebt, kann man es

leicht nachvollziehen. Hier stellt sich schon die Frage:Wie beschreibe ich eine Empfin-

dung?Wenn ich das sprachlich mache, wird das banal […]. Hier wird […] projiziert, also

habe ich diese simple Form gewählt und die lässt wieder vieles offen zur Deutung. In

diesem Raum bewegt sich dann etwas.245

Auf der Vorderseite sind mit roten und blauen geometrischen Geraden die Körperhal-

tungen wiedergegeben. An der Stelle, an der der Farbbalken auf der Rückseite einge-

zeichnet ist, sehen wir die Wörter ANSPANNUNG in Rot, ENTSPANNUNG in Blau. Die

Schnittmenge beider Zustände – im Balken farblich akzentuiert – wird auf dieser Sei-

te durch die Überschneidung der End- und Anfangsbuchstaben G und E ausgedrückt.

Es gibt immer eine Transitzone, eine Schwelle, wo sich die Spannung langsam in die

Entspannung entlädt. In der oberen linken Blattecke ist zu lesen: auch hier das Prinzip

der verlorenen Form. Wie beim Werkstück # 26 verändert sich hier die Form, die durch

den Übergang in der Handlung und der imaginären Ergänzung der Gesamtanlage zum

Kreis etwas Fließendes erhält. Oben rechts auf dem Blatt heißt es weiter: der Körper baut

das WERK leibliche Begegnung. Diese körperlich affizierende Begegnung wird unter an-

derem durch eine Auswahl der in großen Bleistiftbuchstaben untereinander genannten

Künstler aus verschiedenen Epochen stimuliert: PHIDIAS MYRON POLYKLET SKOPAS

PRAXITELESLYSIPPOSDONATELLOMICHELANGELOVEITSTOSSRIEMENSCHEIDER

GRASSER LEONARDO BERNINI RODIN LEHMBRUCK POLLOCK NEWMAN. Die expli-

zite Referenz auf eine bestimmte Person taucht innerhalb der WZ eher selten auf. In

einem Brief erläutert Walther seine Assoziationen zu den Namen:

Unter anderen tauchen diese Künstler vormeinen Augen auf, wenn ich an körperbezo-

gene Werke denke. Die beeindruckende Beherrschung des Bildhauerhandwerks der

Griechen der klassischen Zeit, deren Umsetzung der Körperrealität in Idealformen.

Gerne denke ichmir dabei die bunte Bemalung derMarmorskulpturenweg. ImMittel-

alter das dann wieder Primitivwerden der Formen. Dann der Neubeginn bei Donatello

und die große Formwucht des Michelangelo. Das plastische Raumkonzept Berninis.

245 Walther 1997b, S. 52.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-021 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264 Das Papier spricht – Der Körper zeichnet – Die Hand denkt

Die suggestive Bildhaftigkeit bei Veit Stoss, Riemenschneider und Grasser. Die plas-

tische Präsenz bei Rodin am Ende des 19. Jahrhunderts. Lehmbrucks ausdrucksstarke

Körperabstraktionen vor dem Hintergrund des deutschen Expressionismus. Und nach

1945 Jackson Pollocks Körpereinsatz bei seinen ›Drippings‹, dann Barnett Newmans

Konzeption des Körperbezugs zu seinen Farbflächen, die körperliche Konfrontation

des Betrachters mit dem Bild.246

Mit den genannten Künstlern sind vielschichtige Assoziationen verbunden. Der Rezipi-

ent mit kunstgeschichtlichem Hintergrund ist besonders gefordert, die Namen sowohl

mit jeweiligen Werken als auch im Verhältnis zu Walthers Arbeit zu denken. Wie der

Künstler zugibt, muss das Gesagte fragmentarisch bleiben und soll lediglich Anstöße

zum Weiterdenken geben. Das Zitat macht deutlich, wie sehr Walthers Werk auf der

Geschichte aufbaut. Es wird außerdem klar, dass es sich um eine europäische Vergan-

genheit mit dem Dreh- und Angelpunkt im Renaissance-Humanismus handelt, und

diese Tradition wird in besonderem Maße in den WZ sichtbar. An dieser Stelle sei an

Kosuth erinnert, der dieWZ als zu europäisch (vgl. 2.2.9) bezeichnet hat und als Ame-

rikaner einen ganz anderen Begriff von Geschichte hat.

Wenden wir uns derWZHandlungsgefüge von 1967/69 (Abb. 79a–b) zu. Auf der einen

Blattseite sind die beiden ›Kuchenstücke‹ versetzt neben-, unter- und ineinander zu se-

hen.Mit Bleistift ist eine oben stehende Figur in das beige-kolorierte Stück gezeichnet,

im Schritt sowie im Zwischenraum von Kopf/Ohren und gestreckten Unterarmen sind

die Spannungszonen mit roten gebogenen Linien markiert. Die Kegelseite erweitert

sich zu einer prismenartigen rot eingefassten Form, die am Blattrand in der rechten

oberen Bildecke endet, aber sich ins Unendliche nach außen zu verlängern scheint. Auf

der Prismenfläche, die dem Betrachter zugewandt ist, steht in Druckbuchstaben das

Wort WERKZONE, darunter in Schreibschrift innen gebaut. Der angrenzende Kegel, in

dem eine blau aquarellierte Figur im Entspannungsmodus liegt bzw. kopfsteht, berührt

die angespannte Figur am Unterschenkel. Beide Formen sind gleich groß und hell. Die

Umrandung fehlt der oberen Form, in der unteren ist der Projektionsraum dunkelgrau

gehalten und erzeugt einen Höhleneffekt. Von der Höhe der Füße und einer Hand der

blauen Figur geht ein blaues Feld aus, das sich am Rand leicht mit der oberen roten

Fläche überschneidet und ein weiteres Mal die Handlungsschwelle markiert. Die obe-

re Spitze des unteren Kegels ragt in das rote Feld hinein. Von ihrer Spitze ausgehend

ist eine Gerade in den roten Bereich eingezeichnet. Es bildet sich eine Überlagerung

disparater Elemente, eine Spannungszone. Auf der Rückseite füllt ein Kegel den Groß-

teil der Bildfläche aus, er nimmt die Form des größeren Kegels der Vorderseite auf.

Im Kegelkern überlagern sich zwei kleine Kegel in ihren gegenläufigen Lagen, wobei

die beiden menschlichen Figuren, die hier übereinanderliegen, sich in vertikaler Rich-

tung verschieben. Sowohl die Spannungs- als auch Entspannungsmomente sind wieder

durch rote und blaue Linien markiert. In roten Antiquaminuskeln können wir am obe-

ren Bildrand lesen: innen gebaut. Darunter sind drei Wörter mit weißer Farbe verdeckt,

man kann nur noch Buchstabenfragmente erkennen.

246 Ders. in einem Brief an Schreyer am 8. Feb. 2018.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-021 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Hand denkt 265

Nicht nur wegen des Liniennetzwerkes, sondern auch aufgrund des Zeichenstils

drängt sich bei den ineinanderverhakten Figuren die Assoziation zu Leonardos vitru-

vianischem Menschen auf, der in vielerlei Hinsicht in Bezug auf Walthers Œuvre ein

Ahnherr ist. Der (ideale) Mensch als Maß der Dinge, wie er aus den Proportionszeich-

nungen da Vincis oder Dürers bekannt ist, die auf der antiken Lehre des Vitruv auf-

bauen, ist im Werk Walthers in Erinnerung gebracht – aber hier wird er auf die realen

Beine gestellt. Es ist der Körper des Künstlers, der den Stoffkleidern ihr Maß und ihre

Proportion gibt: anhand vonKörpergröße und -volumen, Spannweite der Arme, Schritt,

Fußlänge oder Handbreite. Walther bemerkt hierzu:

[I]ch verstehe unterMaß etwas, das auf denMenschen bezogen und allein von ihmher

gedacht ist. Aber nicht in der bekannten Weise, daß seine äußerliche Gestalt für die

Gestaltung das Maß abgibt, sondern seine inneren Vorstellungen und Empfindungen

bestimmend sind. Umdas Innere und Äußere zu einemGanzen zu fügen, bedarf es […]

keines Menschenbildes, sondern des menschlichen Maßes. Maßvoll ist das, wohinein

sich der Mensch in einem umfassenden Sinn einfühlen kann, wozu er sich geistig und

sinnlich in ein adäquates Verhältnis setzen kann. […] DasMaß beruht auf einer inneren

Architektur des Menschen. Für mich wichtig ist, daß durch diesen Begriff des Maßes

die übermächtige Rolle des Sehens in der Kunst sehr relativiert wird. […] Habe ich [ein

Bauwerk] nicht nur gesehen, sondern [mich] in [ihm] bewegt, dann bekomme ich eine

Empfindung für die Maße dieser […] [Architektur]247.

Walthers Auffassung von Maß hat also nicht allein mit messbaren Daten zu tun, son-

dern umfasst weitreichendere Faktoren, die sich auch auf das innereMaßdesMenschen

erstrecken. Growe erinnert daran, dass in der Renaissance »die Vorstellung einer Ana-

logie der Proportionen des Mikrokosmos Mensch und des Makrokosmos das Konzept

von Werkeinheit und Werkrelationen«248 bestimmt hat. Für die Weiterentwicklung des

Menschen ist es unumgänglich, dass alte Maßstäbe verlorengehen, formuliert es der

Künstler treffend. Der »Mensch wird immer wieder für abenteuerliche Erkundungen

sein altes Gehäuse verlassen, weil er weiterhin auf der Suche nach seinem Bild ist. Doch

in seinem Abbild wird er es wohl kaum noch einmal finden.«249 Die Handlungen mit

dem Instrumentarium des 1. WS sowie die Reflexionsebene derWZ bieten diverse Pfa-

de an, die den herkömmlichen Kunstbetrachter von seinen gewohnten Wegen auf ein

neues Terrain führen. Er kann die Entscheidungen, bestimmte Richtungen zu gehen,

aktiv körperlich und geistig steuern.

Auf der Vorderseite derWZDer Körper entwickelt die Begriffe von 1968/69 (Abb. 80a–b)

stehen die beiden Kegel mit ihren Spitzen der Bildmittelsenkrechten folgend aufein-

ander. In der oberen Skizze mit der rot gezeichneten Figur läuft entlang dem Kör-

perumriss folgender Satz: FÜR HERAKLIT LASSENWIR ALLES F[L]IESSEN250 DIE UM-

WANDLUNG OHNE STILLSTAND. Auf der rechten Schrägseite des Kegels steht in An-

tiquamajuskeln das Wort KÖRPER. Heraklits panta rhei – alles fließt – ist für die Aus-

247 Walther in: Lingner 1990, S. 389.

248 Growe 1990, S. 121.

249 Walther in: Lingner 1990, S. 392.

250 Das »L« wurde in dem Fall ergänzt, da es im Original fehlt.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-021 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266 Das Papier spricht – Der Körper zeichnet – Die Hand denkt

einandersetzung mit Walther bedeutsam. Der griechische Philosoph sieht die Welt als

einen natürlichen Prozess des beständigen Werdens und Wandels. Diese Auffassung,

dass »alles fließend bleibt und sich nichts verfestigt«251, teilt Walther im künstlerischen

Bereich. Das Werkstück Form für Körper behandelt den Wandel, das Fließen von einer

Körperhaltung in die nächste. Die Metapher des Flusses kann allgemein auch auf die

fließenden Übergänge von einer Werkgruppe in die nächste übertragen werden. Auch

Walthers Verwendung von flüssigen Substanzen in denWZ und in den frühenMaterial-

prozessen zeugt von der Bedeutsamkeit des Fließenden, Prozessualen in seinemWerk.

Dabei bewegt sich das Flüssige nicht gestaltlos und unkontrolliert, es fügt sich in eine

Fassung, wie im menschlichen Körper. Und schließlich: »der Plastik- und Skulpturen-

begriff wurde verflüssigt«252.

Eine weitere Gemeinsamkeit zwischen Walther und Heraklit liegt im Interesse für

Gegensätze. Der Philosoph sieht diese als spannungsgeladene Einheit. Er macht darauf

aufmerksam, so die Worte von Jürgen-Eckhard Pleines,

daß selbst in der Wesensfrage Selbigkeit und Andersheit ebenso wie Fließendes und

Beharrendes unauflöslich zusammengehören. Denn wa[s] wäre Sein ohne [W]er-

den? – eine unerkennbare, gestaltlose Masse ohne Struktur und Leben; und was wäre

Werden ohne Sein? – eine unerkennbare Bewegung ohne Richtung und Zweck, eine

Veränderung von nichts zu nichts. Dagegen sind Veränderung, Wechsel und Bewe-

gung nur innerhalb eines Systems zu denken, das sich noch im Wandel zu sich selbst

verhält.253

Auch Walther fasst, wie bereits erwähnt, Gegensätze nicht antagonistisch, sondern

komplementär auf. In Form für Körper geht es um die zwei Spannungsfelder An- und

Entspannung und um deren fließenden Übergang. Walther fügt in die WZ nun als

Gegenpol den Namen eines weiteren griechischen Philosophen ein. Um den unteren

blauen Menschenkörper, der kopfsteht, kann man in Blockbuchstaben lesen: NICHT

DASWERDEN NICHT DAS GEWORDENE FÜR PARMENIDES SOLL NUR DAS SEIENDE

SEIN NICHT. Parmenides vertritt eine ruhende Position: Er bestreitet die Bewegung

und Veränderung, das Seiende sei vollendet und gänzlich unveränderbar.254 Er schließt

ein Werden aus: »Wie aber könnte dann Seiendes vergehen? Wie könnte es werden?«255

Denn: »Wenn es nämlich wurde, ist es nicht; […] So ist Werden ausgelöscht und ver-

schollen der Untergang.«256 Das Sein ist also nach Parmenides wie ein gleichartiges

Ganzes zu verstehen, dessen Vollkommenheit man mit einer Kugel vergleichen kann.

Diese Auffassung steht in Kontrast mitWalthers offenem und fragmentarischemWerk-

begriff:

Das Fließende war für mich in der Anspannung. Das geht durch den ganzen Körper

durch, das konnte ich nicht als etwas Ruhendes, Stilles beschreiben. Die beiden Philo-

251 Walther 1987a, S. 180.

252 Ders. in: Baumann 2020, S. 10.

253 Pleines 2002, S. 80f.

254 Vgl. Parmenides 1986, S. 17ff.

255 Ebd., S. 21.

256 Ebd., S. 23.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-021 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Hand denkt 267

sophen habe ich als junger Mensch gelesen, ich habe sie aus dem Gedächtnis zitiert.

[…] [D]u kannst so oder so auf dieWelt gucken. […] Je nachdemwie dein Blick oder dei-

ne Befindlichkeit ist. Und jeder würde behaupten, alles fließt, aber ich kann genauso

gut ›das Seiende ist‹ in derWirklichkeit entdecken.UndWidersprüche, Gegensätze, die

habe ich nicht nur da gefunden, sondern in vielen anderen Dingen, in der Skulptur, wo

etwas ruht oder sich bewegt. In der Malerei habe ich immer das Fließende betont, das

Prozessuale. Das ›Sein‹ in derMalerei hatmich immer gelangweilt, wie z.B. Ingres’ oder

Dürers ausgeführte Zeichnungen, die sind perfekt. Die skizzenhaften Zeichnungen bei

Dürer wiederum haben etwas Prozessuales. Grünewalds Zeichnungen finde ich noch

faszinierender, oder das prozessuale Zeichnen bei Rembrandt, die würde ich allemal

den Zeichnungen von Raffael vorziehen. Das sind jetzt große zeitliche Sprünge, aber

in der Sprache sind sie ähnlich. Ich war immer von dem Vorläufigen, Improvisierten

angezogen. Die Sehnsucht kann auch eine sein nach Dauer. Bei Cézanne ist das wun-

derbar ausgeglichen, die Malprozesse sind prozessual, aber wenn er ein Bild schafft,

ist es so fest, alsoman hat ein Gefühl von Dauer, das ist ein wunderbarerWiderspruch,

für den er eine Gleichung gefunden hat.

Walthers Werk ist zwischen diesen gegensätzlichen Polen angesiedelt, von denen hier

die Rede ist. Es kommt immer auf die Perspektive an, von der aus man etwas beur-

teilt. In den WZ zu Form für Körper sind beide Zustände (ruhig/still/Entspannung-be-

wegt/fließend/Anspannung) enthalten. Auf der rechten Schrägseite des unteren Kegels

der Vorderseite der WZ Der Körper entwickelt die Begriffe steht in Antiquamajuskeln das

Wort BAU, das Walther zufolge mit dem Ruhemoment zu tun habe:

Die Begriffe Körper und Bau beziehen sich spielerisch auf diese beiden Körpersituatio-

nen. Bei denWerkstückenwird mit dem Körper gehandelt, das ist real, keine abstrakte

Idee. Der Begriff Bau ist eine reine Idee, die kann in so einer angespannten Situation

nicht gedacht werden, […]. Und beides, obwohl das fließend ist, bezieht sich auf Skulp-

turvorstellungen, die gehen für mich weit in die Geschichte zurück. Deswegen habe

ich die Antiquaschrift benutzt, sie ist in der klassischen Römischen Zeit entstanden.

Ich verwende sie also nicht aus grafischen, sondern aus inhaltlichen Gründen. […] Die

Ruheposition kann ich nicht in Antiqua schreiben, das wäre formalistisch, deswegen

verwende ich eine geschriebene Groteskschrift.

Auf der Rückseite der Zeichnung ist der roten Tortenform das rote Wort PLASTIK, der

blauen das blaue Wort SKULPTUR zugeordnet. Beide drücken sich auf die Vorderseite

durch. Walther erklärt die Begriffe hinter diesen beiden Ausdrücken:

In Verbindung mit dieser Anspannung, diesem Fließenden, verwende ich den Begriff

Plastik, weil das sehr körperlich ist. Das ist prozessual wie [bei derModellierung,] beim

Tonantragen. […] Plastik wird dabei generell als etwas Zusätzliches […] verstanden, das

Material kann man beliebig weiter auftragen oder auch wieder wegnehmen. Bei der

Skulptur kannst du nichts mehr dazusetzen, was weg ist, ist weg.257

257 Walther in: Schreyer 2016b.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-021 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268 Das Papier spricht – Der Körper zeichnet – Die Hand denkt

Vor diesem Hintergrund können die beiden Kunstbegriffe mit dem Heraklitisch-Flie-

ßenden und dem Parmenidisch-Festen übertragen werden. In den folgenden Ausfüh-

rungen sollen beide Motive in Bezug auf die WZ selbst und auf ihre schriftbildlichen

Verfahren diskutiert werden. Im Anschluss soll unter Rekurs auf die Phänomenologie

dargelegt werden, wie der Körper, der sich in das ›triadische Bild‹ einfügt, starre Di-

chotomien auflösen kann. Betrachten wir die zwei changierenden Positionen in der

Werkhandlung, ergibt sich ein Bild der Zusammenführung: Die durch die weit ausein-

andergespreizten Beine ausgedrückten Polaritäten werden einmal durch die zusam-

menführende Armhaltung pfeilartig in eine gemeinsame Richtung gebracht. Bei der

Ruheposition sind es die Arme, die auseinanderdriften, und die Beine, die die Teilung

in der Spitze zusammenführen.

3.5.2 Handlungsfluss – Festschreibung

In den Werkhandlungen geht es allgemein um das Herstellen eines Gleichgewichts.

Unter den Teilnehmern kann dieses nur entstehen, wenn alle eine gemeinsame Ba-

lance finden, d.h. eine Position, in der das jeweilige Werkstück in Spannung gehalten

wird. Walthers ›Akteure‹ reagieren auf die gegebene Handlungssituation, sie sind ge-

und verbunden: einerseits mit den Werkstoffen, andererseits mit anderen Handeln-

den, die entweder direkt oder indirekt wahrgenommen werden. Es geht darum, sich

aufeinander zu verlassen, einander zu vertrauen, um das jeweilige Körpergewicht aus-

zugleichen und nicht umzufallen. Jede Bewegung hat Auswirkungen auf die anderen

Teilnehmer,man handelt im Kollektiv. So wird die Situation ständig adjustiert und aus-

tariert, um zu einer Art gemeinsamen Schwingung zu kommen.Durch den produktiven

Einsatz des Körpers soll eine ebenso schöpferische Aktivität und Ausgeglichenheit im

Geist entstehen. Auch Dewey appelliert an »ein aktives Eingreifen«, um denMangel des

Menschen auszugleichen, der sich »aufgrund einer unzureichenden Anpassung an die

Umwelt [ergibt], die zu einem unstabilen Gleichgewicht führt.«258 Form entstehe, wenn

eine Handlung abgeschlossen ist und ein stabiles Gleichgewicht in der Interaktion er-

reicht ist. Mit Form wird die Struktur des Erfahrungsprozesses beschrieben, nämlich

als geordnet und rhythmisch. Dewey zufolge gebe es keinen Rhythmus,

wo nicht ein Wechsel von Verdichtungen und Entspannungen erfolgt. Ein Widerstand

verhindert eine unmittelbare Entladung und speichert Spannung, die starke Energie

bindet. Sie wird aus diesem Zustand der Ballung freigelassen und nimmt notwendig

die Form einer aufeinander folgenden Ausdehnung an.259

Der Mensch habe also das Bedürfnis nach dem Übergang von Wandel in Ruhe und

Abschluss, von Zerstreutem in Ganzheitliches. Deweys Formbegriff zeigt sich in Walt-

hers Arbeit durch ein ständiges Wechselspiel von Offenheit/Fluss (Heraklit) und Ge-

schlossenem (Parmenides). Dabei geht es um die Herstellung einer Art Ordnung, ei-

nes Rahmens, um die chaotische Materie zu fassen. Der Bewegungsfluss wird in den

258 Dewey 1980, S. 169.

259 Ebd., S. 209.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-021 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Hand denkt 269

WZ durch Organisation rhythmisiert und in eine Form gebracht. Einerseits struktu-

rieren sie die ephemeren Handlungserfahrungen, andererseits geben sie dem Gerüst

der Handlung (Knochen) zusätzlichen Halt, Kontur und Stabilität (Fleisch).Walther be-

schreibt dieWZ als einen »unendlich lange[n] Fluß« aus »Werkumschreibungen,Werk-

umrisse[n], Werkbenennungen, Werkbefestigungen, Werkformen, Werkmanifestatio-

nen. Dabei sind zahllose Notationen entstanden, die eine Verkörperung verlangten.«260

Mit diesen Blättern unternehme Walther Versuch, so Busche, »einer nur durch das

Tun zu erlebenden, sich ständig verändernden Erfahrung eine zweidimensionale, feste

Form zu geben.«261 Die Vorstellungs- und Assoziationsbreite der Handlungssituation

ist, wie Lingner anmerkt, »auch abhängig von der sprachlichen Bewältigung der Er-

fahrung«262. Die Handlung in Gruppen regt zum Sprechen an. In einer Einzelsituation

kann, wie Walther aus Erfahrung weiß, »die physische Präsenz eines Werksatzteiles so

stark werden«, dass es, »um den Kontakt zur eigenen Person aufrechtzuerhalten, eines

stummen Selbstgespräches […] bedarf, der das physische und das psychische Gleichge-

wicht stabilisiert.«263 Sprache hat bei Walther, wie auch bei Dewey, eine ausgleichende

Funktion.264 Je mehr sich der Künstler das Werk durch die WZ zu vergegenwärtigen

sucht, desto wichtiger wird Geschriebenes gegenüber Gesprochenem. Da das geschrie-

bene Wort eine sichtbare Form annehmen kann, empfindet es Walther als stärker. Die

Sprache diene dem Gedanken, die Schrift kann als Gussform, gleichsam noch Rohstoff,

Gestalt annehmen.265 In die jeweilige Form des Stückes, so Boehm, »schießt doch ge-

rade der ›Stoff‹ [handelnder Mensch] ein[,] wie das flüssige Metall in einen Model«. Die

Werkstücke bieten »Widerstand und Grenze«, sie geben »dem Fluss der Erfahrung eine

Form«266. Gesprochenes befindet sich im Fluss, während es die sprachliche Fixierung

in denWZ Form werden lässt.

Dabei haben sich zentrale Begriffe267 entwickelt (Ort, Zeit, Raum), die zugleich auch

Werkmaterial bei den Handlungen sind. Es lässt sich daher mit Richardt annehmen,

dass es eine Wechselbeziehung zwischen begrifflicher Etablierung und Materialvor-

stellungen gibt. In dem Moment, so Walther, wo dem Begriff durch die Schrift eine

Form und durch die Zeichnung ein bestimmter Ort verschafft wird, wirke dies auf die

Vorstellung des Künstlers (ergänzend: Akteur/Betrachter) zurück: Im »Umgang mit der

zeichnerischen und sprachlichen Formulierung« entsteht ein »Rückfluß«, der »eine Be-

deutungsänderung im Sprachgebrauch zur Folge« hat.

260 Walther 2011, S. 20.

261 Busche 1990, S. 298.

262 Lingner 1985, S. 46.

263 Wieczorek 1990, S. 195.

264 Zum Thema Sprache, Zeit und Fluss, siehe auch dasWerkstück Ummantelung (# 3, 1964): Walther

legt sich in diese schotenförmige Stoffhülle für zwei Stunden an den Rhein undwiederholt analog

zum Flusslauf in dieser Zeitspanne dieWorte: der Rhein, der Rhein, der Rhein … (zunächst gespro-

chen, dann geflüstert, gemurmelt, gedacht). Die Sprachhandlung stelle »eine sowohl konkrete als

auch metaphorische Verbindung zwischenWortfluß, Flußlauf und Zeitfluß her.« Wieczorek 1990,

S. 196.

265 Vgl. Walther in: Schreyer 2016b.

266 Boehm 1985, S. 15.

267 Zu den zentralen Begriffen in Walthers Werk, vgl. Richardt 1997, S. 177-181.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-021 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270 Das Papier spricht – Der Körper zeichnet – Die Hand denkt

DieBegriffe sind ja nicht statisch, sondern sie haben innerhalbmeinerWerkgeschichte

Wandlungen durchgemacht, sie sind immer im Fluß, auch weil sie ständig bearbeitet

werden. Durch den Umgang damit sind mir diese Begriffe sozusagen an den Leib ge-

wachsen.268

Eine bezeichnende Aussage, da sie gängigen Polarisierungen (Geist versus Körper) aus-

hebelt.Wenn das geschriebeneWort eine derartigeWichtigkeit besitzt, kannman nicht

mehr sagen, dass die WZ allein von den Werkhandlungen abhängen, die Gleichung

gilt dann auch umgekehrt. Durch das Wort bekommt das immaterielle Werk eine Fas-

sung. Kerns Frage, wie man sich Denken in Walthers Œuvre vorstellen kann und seine

Sprachbeispiele aus denWZ, stechen durch ihre fließende Metaphorik heraus: »›Projek-

tionsströme‹«, »›Bewußtseinsströme‹«, »›Gedankenverflüssigung‹«, »›Blutkreislauf ‹«269. Walt-

her erklärt:

Ich möchte diese Bilder gern […] festhalten mit Sprache. Denn diese Erfahrungen sind

in dem Moment des Geschehens im Fluss. […] Und das ist auch der Grund, warum es

so viele Zeichnungen gibt, […] das ist in Verwandlung. In den [WZ] fließen viele Dinge

ineinander: visuelle Vorstellungen und Projektionen und eben auch Begriffe. Oft kann

ich gar nicht unterscheiden, ist da ein Begriff entstanden oder ist das ein Bild? Oder

eine Form?270

Tatsächlich, die Wörter geben den fließenden Prozessen eine sichtbare Gestalt, die ih-

rerseits zu fließendenDenkbewegungen anregen.Doch die Frage der Aufzeichnung der

Werkhandlungen muss sich zwangsläufig mit dem Problem der Festschreibung dersel-

ben auseinandersetzen und sich eingestehen, dass dieses Unterfangen zum Scheitern

verurteilt ist. Denn mit Mersch kann man sagen: »Als Nie-Feststehendes […] verwehrt

sich das Ereignis der Bestimmung, […]. [Begriffe] verwandeln dasWerden in Still-Stän-

de und machen aus dem Geschehen ein Faktum, einen Gegenstand«. Übertragen auf

die WZ kann man jedoch davon ausgehen, dass ihr offener Charakter, ihre unzähli-

gen Möglichkeiten der Interpretation und ›Reanimierung‹ sie nie zu etwas Statischen

werden lassen.

Mersch schlägt außerdem vor, die Beschreibung des Performativen anstelle von Prä-

dikaten eher an Verben zu binden, denn sie rauben »den Begriffen ihr Statisches und

verflüssigen ihre Identität«271. Die Verwendung von Verben in einigen WZ deutet auf

diesen Aspekt des Werdens hin. Heraklits Leitspruch ›Alles fließt‹ benutzt eines der

beweglichsten Verben, um diesen Zustand der ständigen Erneuerung auszudrücken.

Heraklit steht für die offene Ereignisästhetik, während Parmenides als Vertreter ei-

ner geschlossenen Werkästhetik gesehen werden. In einem Brief an Newman schreibt

Walther: »Ich glaube nicht an feste Formen, obwohl ich die Vorstellung von Dauer lie-

be.«272 Das Ereignis fließt, es lässt sich imGegensatz zu einem statischenWerk weniger

greifen. Die WZ spielen mit dieser Unzulänglichkeit der (sprachlichen und bildlichen)

268 Walther in: Dies. 1997, S. 137.

269 Kern 1976, S. 22.

270 Walther in: Schreyer 2016b.

271 Mersch 2002, S. 248f.

272 Götz 1980, S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-021 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Hand denkt 271

Erfassung eines Gegenstands. An dieser Stelle sollen auch Fiedlers Überlegungen be-

achtet werden. Er stellt sich gegen die dualistische Auffassung von Geist und Körper,

demgegenüber er die durchgängige Abhängigkeit geistiger und körperlicher Prozesse

geltend macht. Dem liegt die Einsicht zugrunde, »daß wir ein Wirkliches immer nur

als Resultat eines Vorganges besitzen können, dessen Schauplatz wir selbst als empfin-

dende, wahrnehmende, vorstellende, denkende Wesen sind«273.

Reißen wir uns nun los von der Annahme einer außer uns […] verharrenden Welt und

richten wir unseren Blick […] auf unser eigenesWirklichkeitsbewußtsein […]. Der Blick

in die innereWerkstatt, in der die Bestandteile desWeltbildes erst entstehenmüssen,

wenn sie ein Sein für uns gewinnen sollen, läßt uns nicht einen festenBesitz an fertigen

Gestalten gewahren274.

Walther liefert gewissermaßen Werkzeuge für diese innere Werkstatt, die immer wei-

ter ausgebaut wird. Fragen der Bedeutung von Kunst werden am eigenen Leib erfahren

und in einfachen Übungen, bei denen unterschiedliche Körpersinne beansprucht wer-

den, wird das Wahrnehmungsrepertoire erweitert. Bezüglich der Frage, ob Sprache ein

Mittel sein kann, die Wirklichkeit zu bezeichnen, kann man mit Fiedler antworten: Es

ist »ein rastloses Werden und Vergehen, […] ohne daß das flüchtige, sich immer erneu-

ernde Material je zu festen, unveränderlichen Formen erstarrte […]. Wir brauchen den

ewigen Fluß der Dinge nicht außer uns zu suchen; er ist in uns«. In dem Moment in

dem sich die psychophysischen Vorgänge zu einem sprachlichen Ausdruck verdichten,

unterliegen sie einer Verwandlung. Es entschwinde das, was man zu erfassen suchte.275

Mit diesen Aussagen reiht sich der Kunsthistoriker in eine Traditionslinie mit Heraklit,

der die Wirklichkeit als etwas Pulsierendes und sich ständig Veränderndes ansieht. Auf

dieWZ übertragen: Je mehr sie versuchen sich der Handlung repräsentativ zu nähern,

desto mehr entfernen sie sich von ihr. Man erkennt mit Fiedler, »daß alles Denken und

Erkennen einer großen, ausWorten und Begriffszeichen gewobenen Decke gleicht, un-

ter der das Leben der Wirklichkeit fortpulsiert«. So gesehen habe es der Mensch immer

nur mit einer bestimmten Form der Wirklichkeit zu tun. Es besteht eine »Kluft« zwi-

schen Denken und sinnlicher Erfahrung, »aller theoretischer Wirklichkeitsbesitz [ist]

Wortbesitz«276.

Walther weiß, dass der Realitätsersatz via Sprache oder Bild bereits eine neue Form

hervorbringt: In dem Augenblick, wo »ein Ding anhand der Sprache bezeichnet wird,

ersetzt es diese Sache. Das Wort gewinnt an Volumen.«277 Man meint Fiedler heraus-

zuhören, der die Transformation der Wirklichkeit durch das Wort mit einer Blüte oder

Frucht vergleicht, die aus sich heraus etwas entwickle, was sie selbst nicht mehr ist.278

In den WZ kommen sozusagen die Handlungserfahrungen aus dem Umgang mit den

Werkstücken zur Blüte. Sie sind Teil ein und derselben Pflanze, entwickeln sich aber zu

273 Fiedler 1991, S. 117f.

274 Fiedler 1991, S. 118f.

275 Vgl. ebd., S. 119f.

276 Ebd., S. 125f.

277 Walther in: Schreyer 2009.

278 Vgl. Fiedler 1991, S. 120.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-021 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


272 Das Papier spricht – Der Körper zeichnet – Die Hand denkt

etwas Eigenständigem. Sie stimulieren die sinnliche Vorstellung, die Fiedler als »flie-

ßende Bewußtseinszustände«279 beschreibt. Die WZ rufen die körperliche Erfahrung

der Handlung wieder ins Gedächtnis und regen zu neuen ungreifbaren Gedanken an.

So halten sichWZ undWS in einem ständigen Fluss.

3.5.3 Leib als Brücke

Vor dem Hintergrund von Walthers Betonung des Körpers in der Wahrnehmung von

Kunst sollen im Folgenden Denker herangezogen werden, die der Leiblichkeit beson-

dere Aufmerksamkeit schenkten, namentlich Merleau-Ponty und Hermann Schmitz.

Walthers Einsatz des Körpers als Werkzeug, so meine These, schlägt spielerisch ei-

ne Brücke zur Überwindung der tradierten Dichotomie von Subjekt und Objekt, Körper

und Geist, Rezipient und Kunstwerk. Merleau-Ponty entwickelt in seiner Phänomenolo-

gie derWahrnehmung eine Dialektik »des leiblichen In-der-Welt-Seins«280. Er beschäftigt

sich mit der phänomenologischen Raumerfahrung, um schließlich die Betrachterrolle

definieren zu können. »Sein Denken richtet sich gegen die Leib- und Vermittlungs-

vergessenheit einer philosophischen Tradition, die dem Bewußtsein zuviel, dem Sein

zuwenig zutraut«281. Der Phänomenologe sieht entgegen der polarisierenden Auffas-

sung Descartes’, der die Trennung von Körper und Geist proklamiert, im Leib des Ein-

zelnen eine Instanz und Einheit all dessen.282 So versucht er, auf eine nicht-dualisti-

sche und nicht-transzendentalistische Weise zwischen Leib und Seele, Sinnlichem und

Unsinnlichem zu vermitteln. Sein phänomenologisches Erkenntnismodell besagt, dass

sich das körperliche Bewusstsein in der Welt und im Raum, aufgrund der Interaktion

zwischen dem Menschen und seiner Umwelt entwickelt hat.283 In Bezug auf Walthers

Kunsttheorie, die Gegensätze überwindet und die er handelnd insWerk setzt, ist dieser

Punkt anschlussfähig. Der ›Leibvergessenheit‹ wird bei Walther abgeholfen, indem er

den menschlichen Körper ins Zentrum der Kunstwahrnehmung setzt. Auch Merleau-

Ponty geht von der Werkbeteiligung des Betrachters aus: »Vollendet ist ein Werk al-

so nicht, wenn es an sich existiert wie ein Ding, sondern wenn es seinen Betrachter

berührt, ihn auffordert, die Geste wieder aufzunehmen, die es geschaffen hat«284. Un-

ser Leib bewohne den Raum; Handeln sei Ausdrucksbewegung unseres Denkens. Die

Frage der sinnlichen und reflexiven Wahrnehmung trifft den Kern der Überlegungen

Walthers. Ihm geht es wie Merleau-Ponty darum, für das zu sensibilisieren, was es

bedeutet, »als ein inkarniertes Wesen«285 zu handeln. Die »wahrgenommenen Dinge«

seien »keine vollkommenen Wesen wie etwa die geometrischen Objekte«. Es hande-

le sich vielmehr »um offene und unerschöpfliche Mannigfaltigkeiten«. Unsere Welt sei

279 Ebd., S. 131.

280 Vgl. Schürmann 2005, S. 267.

281 Ebd. S. 268.

282 Vgl. Mühleis 2005, S. 15f.

283 Merleau-Ponty 2003, S. 300.

284 Ebd., S. 128.

285 Bermes 2003, XIII.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-021 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Hand denkt 273

»ein ›unvollendetesWerk‹« und jedes inkarnierte Subjekt »wie ein offenes Register, des-

sen künftige Eintragungen nicht im Voraus erkannt werden können«286. Im Anschluss

an Walthers Œuvre gilt es die darin enthaltenen offenen Stellen zu kultivieren, denn

sie sind ausschlaggebend für den Skulpturbegriff des Künstlers, bei dem der Betrach-

ter einen Platz in der Werkkonstitution findet. Damit sind seine Werke zeitlos, weil

diese Rolle immer wieder von neuem eingenommen werden kann. Walther benutzt

das Denkbild des ›Fleisches‹ (vergleichbar mit Merleau-Pontys chair) in Abgrenzung

zur Konzeptkunst (vgl. 2.2.9). Metaphorisch ausgedrückt verleiht Walther dem ›kno-

chigen‹ Konzeptualismus ein ›fleischiges‹ Kostüm, damit dieser beweglich wird. Idea-

lismus und Materialismus verbinden sich.287

1951 schreibt Merleau-Ponty in Der Mensch und die Widersätzlichkeit der Dinge: »Un-

ser Jahrhundert hat die Trennungslinie zwischen dem ›Körper‹ (corps) und dem ›Geist‹

(esprit) ausradiert und sieht das menschliche Leben als durch und durch geistig und

körperlich […] an den zwischenmenschlichen Beziehungen beteiligt.«288 Die Dualismen

weichen einer Kommunikation zwischen dem Objekt und dem Subjekt. Damit solle ein

Ausweg aus der dichotomischen Beziehung gefunden werden.289 Der Leib ist zugleich

sehend und sichtbar. Er gerät zwischen die Dinge, hat »eine Vorder- und eine Rück-

seite, eine Vergangenheit und eine Zukunft«290. Nach Merleau-Ponty ist die Ich-Du-

Bezogenheit gekennzeichnet durch eine Lücke: »Was mir fehlt, das ist jenes Ich, das

du siehst.«291 Damit sind wir immer ein Fragment und können uns nur im Dialog mit

dem komplementären Anderen vervollständigen. Diese Beidseitigkeit, Komplementa-

rität und auch Gegensätzlichkeit, die jeden Menschen auszeichnet, thematisiert Walt-

her sehr früh mit seinen diversen Bildkörpern und besonders durch den Vorder- und

Rückseitenbezug in denWZ. JedesWerkstück ist bei Walther, wie es der Ausdruck schon

besagt, ein Fragment. Zur Werkvollendung ist der Akteur vonnöten, der sich handelnd

in dasWerk hineinbegibt. Diese symbiotische, komplementäre Beziehung ist auch zwi-

schen den Werkgruppen, insbesondere zwischen demWS und denWZ erkennbar.

Im Folgenden soll auf die Theorie von Hermann Schmitz, dem Begründer der Neu-

en Phänomenologie, eingegangen werden; sie soll mit Walthers ›Leibarbeit‹ in Verbin-

dung gebracht werden. Schmitz beobachtet, dass die charakteristischen Bewegungs-

anmutungen (Gestaltverläufe) und die durch Sehen und Tasten als körperlich wahr-

genommenen Kunstwerke ebenso im Gegenstandsbereich des eigenleiblichen Spürens

vorkommen.292 Jeder Mensch könne »ohne merkliche Vermittlung durch Sinneswerk-

zeuge«293 etwas von sich spüren – z.B. in Form von Angst, Schmerz,Hunger,Durst oder

Müdigkeit. Dabei sei der »sicht- und tastbare Körper mit dem spürbaren Leib nicht

286 Merleau-Ponty 2003, S. 102f.

287 Diese Auffassung ähnelt der Schellings, wenn er sagt: »Idealismus ist die Seele der Philosophie;

Realismus ist ihr Leib; nur beide zusammen machen ein lebendiges Ganzes aus.« Schelling zit. in:

Gamm 1997, S. 7.

288 Merleau-Ponty 2003, S. 75.

289 Vgl. ebd., S. 51 u. 239.

290 Ebd., S. 280.

291 Valéry zit. in: ebd., S. 82.

292 Vgl. Schmitz 1966, S. X.

293 Ebd., S. 8.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-021 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


274 Das Papier spricht – Der Körper zeichnet – Die Hand denkt

identisch«294: Das eigenleibliche Spüren sei nach außen hin unsichtbar295, es zeichnet

sich aus durch

vielerlei Leibesinseln: ein diskretes Gewoge verschwommener Inseln, besetzt mit den lo-

kal verteilten leiblichen Regungen […]. […] Diese Inseln befinden sich in beständiger

[…]Wandlung; […]. Sie bilden die Urelemente des Körperschemas, die in diesem durch

optische und taktile Vorstellungsbilder gleichsam gestützt […] werden, so daß sich ein

beharrliches System räumlicher Orientierung am eigenen Körper ergibt.296

Heraklits Metapher des panta rei, die noch mitschwingt, lässt sich mit Schmitz’ Aus-

drucksweise verknüpfen. Da jeder Mensch am eigenen Leib diese Erfahrung des konti-

nuierlichen Flusses und der Wandlung spüren kann, kann dieser das ideale Instrument

sein, starre Dichotomien zum Fließen zu bringen.297 Die Gegensatzpaare, die im WS

und den WZ verhandelt werden, lösen einander ab, die Spannungspunkte sind in den

Handlungen fühl-, in den WZ sichtbar. Die Leibempfindungen Spannung – Entspan-

nung, Einheit – Zerfall oder Enge – Weite spielen in einigenWerkstücken eine wichtige

Rolle. In den meisten Fällen muss der Handelnde den Stoff spannen und damit ge-

gen dessen materielle Eigenschaften steuern, damit er nicht in sich zusammenfällt.

Schmitz erklärt, dass die Aktivität des menschlichen Leibes genau durch solch antago-

nistische Paare in Spannung gehalten wird: »Jedes leibliche Befinden ist eingebettet

in eine Dimension, die zwischen Enge und Weite ausgebreitet ist, und neigt als En-

gung zur Enge oder als Weitung zur Weite, mitunter auch nach beiden Richtungen zu-

gleich.«298 Die Empfindungen Dichte/Enge und Weite werden in Walthers Werkhand-

lungen und Zeichnungen gleichermaßen ausgehandelt. Sind dieWerkstücke eingefaltet,

ist ihr Potential verdichtet. Durch das Ausfalten kann der Raum erobert werden, der

Blick in die Ferne schweifen. Dem Künstler gelingt in denWZ, was der Phänomenologe

zu beschreiben versucht, nämlich das, was sich im eigenleiblichen Spüren präsentiert,

in das dinglich-körperliche Kunstwerk so hineinzuprojizieren, »daß es dort vom se-

henden und tastenden Beobachter wieder deutend herausgefunden werden kann«299.

Der tätige Umgang mit den WZ kann zum Verständnis der Werkhandlungen führen,

dank des Echos im eigenen Körper.Die Zeichnungenmachen Erfahrungsqualitäten, die

Mischung aus Gefühl und strukturierendem Denken während der Handlung farblich,

textlich undmithilfe der verwendeten Bildsubstanzen fühl- und sichtbar. Dabei wird in

Schichten gearbeitet, Raum verdichtet sich, ebenso unterschiedliche Reflexionsebenen

oder Handlungszustände. Durch das Lesen/Betrachten kann sich ihr Potential im Kopf

entfalten. Erst in der Benutzung entsteht aus der Enge der Schichtung eineWeite. Auch

in den Handlungsstücken können Gefühle wie Weite und Enge ausgelöst werden. Nun

verhalten sich diese gegensätzlichen Empfindungen im Leib Schmitz zufolge so zu-

einander: »Die Engung wird zur Spannung, die Weitung zur Schwellung, indem beide

294 Ebd., S. 19.

295 Vgl. ebd., S. 14.

296 Schmitz 1966, S. 13.

297 Zum dialektischen Umgang mit Gegensatzpaaren, siehe auch Didi-Huberman 1999, S. 62.

298 Schmitz 1966, S. 20.

299 Ebd., S. 5.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-021 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Hand denkt 275

Impulse antagonistisch mit einander konkurrieren, so daß jeder auf ein Übergewicht

über den anderen hindrängt, wobei sie aber gerade vermöge dieser Konkurrenz ein-

ander fördern«300. Die leibliche Intensität erweise sich als der beständige Kampf von

Spannung und Schwellung des Leibes, sie schwinde, »sobald der Verband der konkur-

rierenden Impulse aufgelöst wird.«301 Des Weiteren gibt es

noch die sukzessive, rhythmische [Konkurrenz]. Diese gehört zum Wesen der beiden

mit einander konkurrierenden Impulse, weil jeder von ihnen, indemer […] das Überge-

wicht gewinnt, den anderen dazu antreibt, die Gewichte wieder zu verlagern, so daß

sich ein oszillierendes Spiel, ein beständiges Auf und Ab der Gewichtsverteilung er-

gibt302.

Diese Dynamik stellt sich auch in Walthers Werkhandlungen ein, insbesondere wenn

mehrere Personen agieren und die eigene Schnelligkeit, Gewichtsverlagerung und Ges-

tik mit den anderen abgestimmt werden. DieWZ stehen vor der anspruchsvollen Auf-

gabe, diese Bewegungen und Rhythmen einzufangen, der leiblichen Erfahrung anhand

der Linienauffassung eine gestalthafte Entsprechung zu geben. Eine bogige Form z.B.

sei Schmitz zufolge von gleitendem Schwung durchzogen.303 Das ermögliche ein leibli-

ches Mitschwingen, weil sie durch die »Wandlung ihrer Richtung die […] Grundformen

leiblichen Befindens – Engung,Weitung, Richtung, Spannung, Schwellung, Intensität,

Rhythmik, […] – dazu einlädt, an ihrem Gestaltverlauf teilzunehmen«304. Gerade For-

men hingegen eignen sich, so Schmitz, »mehr als die krummen […] zum Maßstab der

Entfernung«305 und für die Bestimmung von Richtungen und Lagen. Diese Unterschei-

dung fällt auch bei Walther auf. Wird mit einemWerkstück gesammelt oder gewandert,

tauchen in denWZ gebogene Linien auf. Stößt man auf gerade Strecken, wird tatsäch-

lich meistens ein Abstand berechnet oder es handelt sich um eine zielgerichtete Bewe-

gung.Worum es Schmitz geht, undwas sich auch bei der Betrachtung derWZ einstellen

soll, ist eine Art »Angestecktwerden des eigenen Leibes, zu dessen eventuell enthusi-

astischemMitgehen […] mit der vom Objekt ausstrahlenden Bewegungssuggestion«306.

Ihm zufolgewäre daher besser von »Einleibung«307 die Rede.Die Zeichnung stehe durch

ihre Linienhaftigkeit in einer permanenten »Dialektik von Grenze und Nichtgrenze, bei

der ›das Zeichen die Ausbreitung der Materie eindämmt‹«308. Dieses Phänomen kann

man in denWZ als einen ständigen Gegensatz zwischen demWuchern der Materie und

dem Begrenzen durch den Umriss oder durch Schrift beschreiben.

Abschließend lässt sich sagen, dass sich dieses Wechselspiel zwischen Offenheit

und Geschlossenheit, Form und Unform, Materie und Immateriellem oder Innen und

300 Ebd., S. 7.

301 Ebd., S. 27.

302 Schmitz 1966, S. 29.

303 Vgl. ebd., S. 45.

304 Ebd., S. 51.

305 Ebd., S. 52f.

306 Ebd., S. 25. Vgl. in diesemZusammenhang auch die von Robert Vischer begründete, und von Theo-

dor Lipps ausgearbeitete, Einfühlungsästhetik. Vischer u. Lipps in: ebd., S. 90.

307 Schmitz 1966, S. 91.

308 Ebd., S. 181.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-021 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


276 Das Papier spricht – Der Körper zeichnet – Die Hand denkt

Außen einerseits in den Werkhandlungen in der Beziehung zwischen dem eingren-

zenden, aber dehnbaren Stoff, sowie der stofflichen Verbundenheit mit den anderen

Teilnehmern und andererseits in der Offenheit der körperlichen Bewegung und Wahl-

möglichkeit niederschlägt. In denWZwerden diese opponierenden Bewegungen durch

den malerischen und zeichnerischen Stil (vgl. 3.3.2) schriftbildlich zum Ausdruck ge-

bracht. Auch das Verhältnis zwischenWS undWZ ist durch dieses Spiel der Gegensätze

geprägt und zeugt einmal mehr von der Komplementarität beider Werkgruppen. Nicht

dieWZ sind allein vomWS abhängig – die Gleichung gilt genauso umgekehrt – in ihrer

jeweiligen Eigenheit bereichern und stützen die Werkgruppen einander. Mit dem Kör-

per bzw. Leib des Rezipienten, der sowohl beimWS als auch in denWZ aktiv eingesetzt

wird, und der innere wie auch äußere, psychische wie physische Faktoren enthält, kann

das dichotomische Gegensatzdenken dialektisch aufgelöst werden.

3.6 Zusammenfassung

So wie sich derWS aus der künstlerischen FrühgeschichteWalthers entwickelt hat, sind

die WZ aus dem Umgang mit den Werkstücken entstanden. Dennoch sind sie keines-

wegs als bloße Anhängsel desWS zu sehen, auch wenn sie oft so behandelt werden. Ihr

Gestaltungsreichtum und Interpretationsspielraum, die in Kapitel 3 ausgeschöpft wur-

den, haben bewiesen, dass sie komplexe Ausuferungen und Kondensate des erweiterten

WerkbegriffsWalthers sind, gleichzeitig aber auch Autonomie beanspruchen.DieThese

hat sich besonders im letzten Kapitel bestätigt, da dieWZ über denWS hinaus wichtige

Werkkonzepte eigenständig vermitteln. Unabhängig von ihrer Funktionalität und Ver-

pflichtung gegenüber dem WS, besitzen sie eine eigene Ästhetik anhand derer sie auf

Phänomene bezüglich des übergeordneten und schließlich nicht genau lokalisierbaren

Werkes hinweisen können. Die ausführliche Analyse und Interpretation derWZ hat ge-

zeigt, wie wichtig die Zeichnung im Ausdruck derWerkessenz ist, die ohne diese Ebene

nicht auf solch tiefsinnige Weise kommunizierbar wäre. Der Rezipient, der sich dieser

Zeichnungen annimmt, hat eine maßgebliche Rolle für die Schaffung des eigentlichen

Werkes.

Das Stirnstück und die damit zusammenhängenden WZ haben vor Augen geführt,

wie in Walthers Werk der Übergang vom Bild zur Handlung vonstatten geht, nämlich

mit der Verlagerung der Wahrnehmung über das Auge auf die Stirn, den Sitz des Geis-

tes, die durch die Berührung auf den Körpersinn ganz allgemein verweist. Weiterhin

ging es um die Frage der Beziehung zwischen Sehen und Wissen. In den WZ werden

die vomWerkstück gestellten Fragen intellektuell begleitet, dabei stellte sich heraus, dass

es bei diesem Schwellengang auch um die Transformation der Handelnden geht, eine

Veränderung ihrer Erwartung an Kunst sollte eintreten. Wie in einem Ritual führte

das erste Werkstück in diesen Umwandlungsprozess ein. Die Schwelle steht für einen

Übergang; Gegensätze stehen sich nicht wie bei einer Grenze voneinander getrennt ge-

genüber, es gibt vielmehr einen Austausch, einen Fluss zwischen den dichotomischen

Polen.

Die Ausführungen zum Gehstück, Sockel und den dazugehörigenWZ haben den er-

weiterten Skulpturbegriff Walthers behandelt. Die WZ erzählen von den Veränderun-

https://doi.org/10.14361/9783839454909-021 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

