76

Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen«

75). Einerseits z3hlt dazu das Erlernen der praktischen Fihigkeiten zur Selbstre-
gierung, wie Tocqueville es in den Notizen zu seiner Amerikareise auf den Punkt
bringt: »Each man learns to think and to act for himself without counting on the sup-
port of any outside power« (Tocqueville 1960: 45). Bei der »Erziehung zum Biirger«
handelt es sich jedoch zugleich um eine Disziplinierung.*' Die mifligende Wirkung
lokaler politischer Institutionen auf die leidenschaftlich vorgetragenen Forderun-
gen der Menschen gegeniiber der Zentralregierung soll von ihnen internalisiert wer-
den und damit in die »habits of the heart« Eingang finden (vgl. Schneck 1992: 292f.).

Dass es ihm bei der politischen Partizipation in den Gemeinden nicht in erster
Linie um die Ausiibung von Volkssouverinitit geht, zeigt die Bedeutung, die Toc-
queville der Zentralregierung in diesem Zusammenhang zuschreibt. Ihr falle eben-
falls eine disziplinierende Aufgabe zu, denn auch der mifigenden Wirkung der lo-
kalen Selbstregierung sei letztendlich nicht zu trauen. Die Zentralregierung solle
den Lokalregierungen der Gemeinden deshalb von oben Disziplin lehren, ohne die
diese kleinen Korperschaften mit ihrer umfassenden Erméglichung von Partizipa-
tion selbst »tyrannische« Tendenzen entwickeln wiirden (vgl. Schneck 1989: 652f.).#*
Dieser Aspekt schrinket die Effektivitit der lokalen Partizipation noch weiter ein.
Es handelt sich bei Tocquevilles in den lokalen politischen Institutionen zur An-
wendung kommenden Erziehungskonzept damit um ein zutiefst konservatives Ele-
ment, das »im Sinne einer die Gesellschaft stabilisierenden politischen Ordnung«
(Hereth 2004: 56) fungiert. Diesem konservativen Grundgedanken entspricht Toc-
quevilles Skepsis gegeniiber dem Vorhaben, die »Bildung des Volkes iiber eine ge-
wisse Stufe emporzuheben« (DA: 226). Umso wichtiger ist es fiir ihn, dass es noch
weitere politische Institutionen der »Bildung« im Sinne der Disziplinierung gibt.
Die zentrale Rolle spielen dabei die juristischen Institutionen und insbesondere die
Geschworenengerichte (vgl. Blattler 1995: 57f.).

8 Politische Institutionen der Rechtsprechung

Bereits bei der Frage nach der Ausbildung und Zusammensetzung der Parlaments-
abgeordneten habe ich deutlich gemacht, wie sehr Tocqueville fir das demokrati-
sche Zeitalter auf die Figur des Rechtsgelehrten setzt, die seiner Auffassung nach in
der Demokratie »die erste Rolle spielen« (DA: 304) sollte. Durch ihre Ausbildung und

41 Dass die von Tocqueville beschriebenen Gemeinden Neuenglands die Menschen zu den am
sozialen Frieden interessierten Biirgern erziehen konnten, lag nicht zuletzt am puritanischen
Geist, der diese durchzog (vgl. Schneck 1989: 650, ausfiihrlich dazu Allen 1998).

42 Eine entscheidende Rolle bei dieser Disziplinierung spielt fiir Tocqueville auch die Religion,
die hier nicht naher betrachtet werden kann, da sie nicht als »politische« Institution zu be-
greifen ist. Fiir eine vertiefende Auseinandersetzung mit der Rolle von Religion fiir die de-
mokratische Politik bei Tocqueville siehe Kahan (2015: 68—93) und Hidalgo (2006: 305-364).

https://dolorg/10:14361/9783830409954-014 - am 13.02.2028, 01:56:48. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409954-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Alexis de Tocqueville

ihre praktischen Erfahrungen wiirden die Rechtsgelehrten einige Vorziige aufwei-
sen, die sie im demokratischen Zeitalter fiir die Rolle einer neuen »Elite« pradesti-
nieren (vgl. DA: 305: vgl. Jorke 2017b: 106). Dazu gehéren fur Tocqueville ihr durch
das Gesetzesstudium erlernter Sinn fiir Ordnung sowie eine »unwillkiirliche Lie-
be fiir klare Gedankenfolge«, was sie zum natiirlichen Gegner fiir Revolutionen und
die »uniiberlegten Leidenschaften der Demokratie« (DA: 304) mache. IThren Status
und ihr Selbstbewusstsein als Elite erfahre diese Klasse schon in ihrem Arbeitsall-
tag: »[I[1Thre Gewohnbheit, die blinden Leidenschaften der Prozef8parteien auf das Ziel
zu richten, erfiillt sie mit einer gewissen Verachtung fiir das Urteil der Menge« (DA:
304). Aus dieser Charakterisierung der Klasse der Rechtsgelehrten geht vor allem
ein Urteil iiber den Rest der Bevolkerung hervor: Rechtsstreitigkeiten sind bei Toc-
queville nicht etwa Resultat des Aufeinandertreffens individueller oder kollektiver
Interessen, sondern Resultat »blinder Leidenschaften« in der Bevolkerung, weshalb
ihm die Verachtung der Juristen fiir das Urteil der Menge nicht nur folgerichtig, son-
dern als »aristokratische[r] Wesenszug [...] im Geist der Rechtskundigen« (DA: 307)
auch lobenswert erscheint. Dass die Institutionen der Judikative fiir ihn die effek-
tive Partizipation dieser Menge in erster Linie einschrinken sollen, wird auf zwei
Ebenen deutlich: dem Schutz vor wohlfahrtsstaatlichem »demokratischem Despo-
tismus« durch die Verfassungsgerichtsbarkeit und der erzieherischen und diszipli-
nierenden Funktion der Geschworenengerichte.

In Bezug auf die Verfassungsgerichte spricht Tocqueville von einem der »stirks-
ten Bollwerke, das man je gegen die Tyrannei der politischen Versammlungen er-
richtet« (DA: 117) habe. Wenngleich die Judikative in den USA nicht zu politischem
Handeln in der Lage sei (vgl. DA: 112),* stellt er fest, dass ihr eine bisher beispiellose
politische Macht zugesprochen wurde, indem man ihr erlaubte, sich auf die Ver-
fassung anstatt nur auf Gesetze zu berufen: So konne die Ablehnung eines Geset-
zes durch das Verfassungsgericht nur zu zwei Folgen fithren — entweder zur Ver-
fassungsinderung oder zur Authebung des Gesetzes durch die Legislative (vgl. DA:
114f.). Zugleich hebt Tocqueville aber auch hervor, dass die Macht des Gerichts be-
schrankt sei, da es nur aktiv werden konne, sobald es angerufen werde (vgl. DA:115).
Es bestehe daher keine Gefahr, dass es seine Macht missbrauchen kénnte. Um diese
Unabhingigkeit des Gerichtes von dem Urteil der Menge zu gewihrleisten, spricht
Tocqueville sich an verschiedenen Stellen fir spezielle institutionelle Vorkehrungen
aus: So solle stets gewihrleistet sein, dass die Richter nicht, etwa aus politischen
Griinden, absetzbar seien (vgl. E: 260, DA: 159) und ebenso wenig von einer poten-
ziell tyrannischen Mehrheit des Parlaments gewahlt werden diirften (vgl. Tocque-
ville 2006b: 170, DA: 159). Auf diese Weise sei garantiert, dass der Supreme Court in
den USA die jeweiligen Triger der Volkssouverinitit, wie etwa die Institutionen der

43 So kritisiert Tocqueville ebenso das »politische« Gerichtsurteil in den USA, das durch den Se-
nat ausgelibt werden kénne (vgl. DA: 125).

https://dolorg/10:14361/9783830409954-014 - am 13.02.2028, 01:56:48. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

77


https://doi.org/10.14361/9783839409954-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

78

Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen«

Einzelstaaten, in die Schranken weisen kénne (vgl. DA:170). Wie Tocqueville im Ver-
gleich zu einem europiischen Staat wie der Schweiz deutlich macht, sei die Judika-
tive der »wahre MiaRiger der amerikanischen Demokratie« (Tocqueville 2006b: 178).

Diese MaRigung werde nicht nur durch den politischen Einfluss auf die ande-
ren Staatsgewalten, sondern auch im Kleinen durch die Einwirkung auf das Ver-
halten der Biirger vollzogen. Diese Aufgabe fillt in den USA, wie Tocqueville zu-
stimmend berichtet, den Geschworenengerichten zu, bei denen zu diesem Zweck
eine breite Partizipation der Biirger erfolgen soll. Tocqueville versteht darunter »ei-
ne bestimmte Anzahl von zufillig ausgewihlten und voritbergehend mit richterli-
cher Befugnis ausgestatteten Biirgern« (DA: 314) und hebt den »republikanischen
Wesenszug« hervor, dass hier nicht die Regierenden, sondern die Regierten die Ur-
teile sprechen. Es geht ihm bei seiner Betrachtung des Geschworenengerichts nicht
um die juristische Funktion, denn fiir Tocqueville ist es »vor allem eine politische
Einrichtung« (DA: 316). Fiir seine politische Funktion werde sich die Eigenschaft zu-
nutze gemacht, dass es die gesamte Gesellschaft durchdringend »bis in die unters-
ten Schichten hinab[steige]« (DA: 311) und dort dafiir sorge, dass das Volk seine Sit-
ten, Gewohnheiten und Urteile dem der Gerichtsbeamten anpasse — die Macht der
Rechtskundigen wiirde auf diese Weise die gesamte Gesellschaft umfassen (vgl. DA:
311). Die verpflichtende, per Los bestimmte** Partizipation an der Rechtsprechung
der Geschworenengerichte »lehrt die Menschen, sich in Rechtlichkeit zu iiben« (DA:
317). Fir Tocqueville ist es damit erstrebenswert, dass zumindest ein Teil der posi-
tiven Eigenschaften, die er den Rechtskundigen zuschreibt, auf das Volk iibergeht.
Das Geschworenengericht ist in seinen Augen »eines der wirksamsten Hilfsmittel
zur Erziehung des Volkes« (DA: 318).

Viel entscheidender ist aber eine andere erzieherische Funktion des Geschwo-
renengerichts, die sich aus der besonderen Rolle des Richters als Autorititsfigur
ergibt. Denn obwohl die Geschworenen bei der Urteilsfindung eine entscheiden-
de Rolle spielen, haben sie nur einen begrenzten Entscheidungsspielraum, der vom
Richter festgelegt wird:

»Die Geschworenen blicken mit Vertrauen und héren mit Ehrfurcht auf ihn; denn
hier beherrscht sein Geist den ihrigen vollig. Er ist es, der vor ihnen die verschie-
denen Beweisgriinde ausbreitet, mit denen man ihr Gedachtnis ermidete, und er
nimmt sie bei der Hand, um sie durch die Umwege des Verfahrens zu geleiten; er
umgrenzt ihnen genau den Tatbestand und belehrt sie iiber die Antwort, die sie
auf die Rechtsfragen zu geben haben. Sein Einfluf auf sie ist fast unbegrenzt.«
(DA: 318)

44  Siehe zur Bedeutung der Anwendung des Losverfahrens an dieser Stelle Buchstein (2009:
341ff).

https://dolorg/10:14361/9783830409954-014 - am 13.02.2028, 01:56:48. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409954-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Alexis de Tocqueville

Die Erhabenheit des Richters soll den Geschworenen nicht nur den Sinn des Rechts,
sondern vor allem eine Autorititshorigkeit einfléf3en. Wenngleich Tocqueville also
viel daran liegt, dass die Menschen sich zur Losung ihrer Probleme zu Vereinigun-
gen zusammenschlieRen, um diese selbstindig zu lésen, soll ihnen durch die In-
stitution des Geschworenengerichts klar gemacht werden, dass sie sich dabei stets
an Personen hoheren Ranges zu orientieren hitten. Die Autoritit des Richters rei-
che daher weit iiber den Gerichtssaal in alle politischen Bereiche hinaus. Mit der
gesamten Elite der Rechtskundigen, die er reprisentiert, werde sein Geist als itber-
legen anerkannt (DA: 319). Die von Tocqueville so gelobte »immer offene Schule« der
Demokratie trigt schlussendlich dazu bei, dem Drang der Biirger, ihr Schicksal in
die eigenen Hinde zu nehmen - oder mit anderen Worten: ihre Partizipation auch
effektiv zu machen — ein weiteres Hindernis in den Weg zu stellen.

9 Zwischenfazit

Tocqueville hat keine eigene Theorie politischer Institutionen entwickelt: Weder ver-
fiigte er iiber einen ausgearbeiteten Begriff der Institution, noch glaubte er daran,
dass sie fiir die Aufgaben, vor denen er sich und seine Zeitgenossen stehen sah,
die entsprechende Losung bereitstellen konnten. Das bedeutet jedoch nicht, dass
er sich keine Gedanken tber die institutionelle Ausgestaltung demokratischer Po-
litik gemacht hat oder ihre Bedeutung herunterspielt. Wenn auch jeweils nicht das
entscheidende Element, sind Institutionen fiir ihn ein wichtiger Bestandteil der De-
mokratie, wie seine Analysen im ersten Band von Uber die Demokratie in Amerika zei-
gen. Obwohl er nicht davon ausgeht, dass die Zukunft der Demokratie in erster Li-
nie eine Frage ihrer Institutionalisierung ist, hat er umfassende Uberlegungen dazu
angestellt, wie sie zumindest einen Beitrag zu einer in seinen Augen positiven Ent-
wicklung leisten konnten. Tocqueville legt damit den liberalen Entwurf der institu-
tionenpolitischen Ausgestaltung der defensiven Demokratisierung vor.

Die historische Entwicklung, so macht er deutlich, kénne nicht mehr hinter die
Etablierung der Demokratie, wie er sie erst in den USA und dann auch in Euro-
pa diagnostiziert, zuriickfallen. Obwohl Tocqueville vielen Elementen des fiir ihn
unwiederbringlich vergangenen aristokratischen Zeitalters mit Wehmut hinterher-
blickt - man denke an die sozialen Bande der aristokratischen Gesellschaft oder die
Regierung durch »grofRe«, moralisch integre Personlichkeiten - ist es fiir ihn keine
Option, diese wiederherzustellen. Seine Uberzeugung und Strategie ist es, die his-
torische Ankunft der Demokratie moglichst sanft zu gestalten. Aus seiner Perspek-
tive eines Politikers und politischen Schriftstellers aristokratischer Herkunft heif3t
das, die nach seinem Verstindnis gefihrlichen Folgen der Demokratisierung best-
moglich abzufedern. Da mit dem Siegeszug der Demokratie fiir ihn auch das Prin-
zip der Volkssouverdnitat unhintergehbar geworden ist, erklirt er sich mit vielen

https://dolorg/10:14361/9783830409954-014 - am 13.02.2028, 01:56:48. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

79


https://doi.org/10.14361/9783839409954-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

