
76 Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen« 

75). Einerseits zählt dazu das Erlernen der praktischen Fähigkeiten zur Selbstre
gierung, wie Tocqueville es in den Notizen zu seiner Amerikareise auf den Punkt 
bringt: »Each man learns to think and to act for himself without counting on the sup
port of any outside power« (Tocqueville 1960: 45). Bei der »Erziehung zum Bürger« 
handelt es sich jedoch zugleich um eine Disziplinierung.41 Die mäßigende Wirkung 
lokaler politischer Institutionen auf die leidenschaftlich vorgetragenen Forderun
gen der Menschen gegenüber der Zentralregierung soll von ihnen internalisiert wer
den und damit in die »habits of the heart« Eingang finden (vgl. Schneck 1992: 292f.). 

Dass es ihm bei der politischen Partizipation in den Gemeinden nicht in erster 
Linie um die Ausübung von Volkssouveränität geht, zeigt die Bedeutung, die Toc
queville der Zentralregierung in diesem Zusammenhang zuschreibt. Ihr falle eben
falls eine disziplinierende Aufgabe zu, denn auch der mäßigenden Wirkung der lo
kalen Selbstregierung sei letztendlich nicht zu trauen. Die Zentralregierung solle 
den Lokalregierungen der Gemeinden deshalb von oben Disziplin lehren, ohne die 
diese kleinen Körperschaften mit ihrer umfassenden Ermöglichung von Partizipa
tion selbst »tyrannische« Tendenzen entwickeln würden (vgl. Schneck 1989: 652f.).42 
Dieser Aspekt schränkt die Effektivität der lokalen Partizipation noch weiter ein. 
Es handelt sich bei Tocquevilles in den lokalen politischen Institutionen zur An
wendung kommenden Erziehungskonzept damit um ein zutiefst konservatives Ele
ment, das »im Sinne einer die Gesellschaft stabilisierenden politischen Ordnung« 
(Hereth 2004: 56) fungiert. Diesem konservativen Grundgedanken entspricht Toc
quevilles Skepsis gegenüber dem Vorhaben, die »Bildung des Volkes über eine ge
wisse Stufe emporzuheben« (DA: 226). Umso wichtiger ist es für ihn, dass es noch 
weitere politische Institutionen der »Bildung« im Sinne der Disziplinierung gibt. 
Die zentrale Rolle spielen dabei die juristischen Institutionen und insbesondere die 
Geschworenengerichte (vgl. Blättler 1995: 57f.). 

8 Politische Institutionen der Rechtsprechung 

Bereits bei der Frage nach der Ausbildung und Zusammensetzung der Parlaments
abgeordneten habe ich deutlich gemacht, wie sehr Tocqueville für das demokrati
sche Zeitalter auf die Figur des Rechtsgelehrten setzt, die seiner Auffassung nach in 
der Demokratie »die erste Rolle spielen« (DA: 304) sollte. Durch ihre Ausbildung und 

41 Dass die von Tocqueville beschriebenen Gemeinden Neuenglands die Menschen zu den am 
sozialen Frieden interessierten Bürgern erziehen konnten, lag nicht zuletzt am puritanischen 
Geist, der diese durchzog (vgl. Schneck 1989: 650, ausführlich dazu Allen 1998). 

42 Eine entscheidende Rolle bei dieser Disziplinierung spielt für Tocqueville auch die Religion, 
die hier nicht näher betrachtet werden kann, da sie nicht als »politische« Institution zu be
greifen ist. Für eine vertiefende Auseinandersetzung mit der Rolle von Religion für die de
mokratische Politik bei Tocqueville siehe Kahan (2015: 68–93) und Hidalgo (2006: 305–364). 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-014 - am 13.02.2026, 01:56:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Alexis de Tocqueville 77 

ihre praktischen Erfahrungen würden die Rechtsgelehrten einige Vorzüge aufwei
sen, die sie im demokratischen Zeitalter für die Rolle einer neuen »Elite« prädesti
nieren (vgl. DA: 305: vgl. Jörke 2017b: 106). Dazu gehören für Tocqueville ihr durch 
das Gesetzesstudium erlernter Sinn für Ordnung sowie eine »unwillkürliche Lie
be für klare Gedankenfolge«, was sie zum natürlichen Gegner für Revolutionen und 
die »unüberlegten Leidenschaften der Demokratie« (DA: 304) mache. Ihren Status 
und ihr Selbstbewusstsein als Elite erfahre diese Klasse schon in ihrem Arbeitsall
tag: »[I]hre Gewohnheit, die blinden Leidenschaften der Prozeßparteien auf das Ziel 
zu richten, erfüllt sie mit einer gewissen Verachtung für das Urteil der Menge« (DA: 
304). Aus dieser Charakterisierung der Klasse der Rechtsgelehrten geht vor allem 
ein Urteil über den Rest der Bevölkerung hervor: Rechtsstreitigkeiten sind bei Toc
queville nicht etwa Resultat des Aufeinandertreffens individueller oder kollektiver 
Interessen, sondern Resultat »blinder Leidenschaften« in der Bevölkerung, weshalb 
ihm die Verachtung der Juristen für das Urteil der Menge nicht nur folgerichtig, son
dern als »aristokratische[r] Wesenszug […] im Geist der Rechtskundigen« (DA: 307) 
auch lobenswert erscheint. Dass die Institutionen der Judikative für ihn die effek
tive Partizipation dieser Menge in erster Linie einschränken sollen, wird auf zwei 
Ebenen deutlich: dem Schutz vor wohlfahrtsstaatlichem »demokratischem Despo
tismus« durch die Verfassungsgerichtsbarkeit und der erzieherischen und diszipli
nierenden Funktion der Geschworenengerichte. 

In Bezug auf die Verfassungsgerichte spricht Tocqueville von einem der »stärks
ten Bollwerke, das man je gegen die Tyrannei der politischen Versammlungen er
richtet« (DA: 117) habe. Wenngleich die Judikative in den USA nicht zu politischem 
Handeln in der Lage sei (vgl. DA: 112),43 stellt er fest, dass ihr eine bisher beispiellose 
politische Macht zugesprochen wurde, indem man ihr erlaubte, sich auf die Ver
fassung anstatt nur auf Gesetze zu berufen: So könne die Ablehnung eines Geset
zes durch das Verfassungsgericht nur zu zwei Folgen führen – entweder zur Ver
fassungsänderung oder zur Aufhebung des Gesetzes durch die Legislative (vgl. DA: 
114f.). Zugleich hebt Tocqueville aber auch hervor, dass die Macht des Gerichts be
schränkt sei, da es nur aktiv werden könne, sobald es angerufen werde (vgl. DA: 115). 
Es bestehe daher keine Gefahr, dass es seine Macht missbrauchen könnte. Um diese 
Unabhängigkeit des Gerichtes von dem Urteil der Menge zu gewährleisten, spricht 
Tocqueville sich an verschiedenen Stellen für spezielle institutionelle Vorkehrungen 
aus: So solle stets gewährleistet sein, dass die Richter nicht, etwa aus politischen 
Gründen, absetzbar seien (vgl. E: 260, DA: 159) und ebenso wenig von einer poten
ziell tyrannischen Mehrheit des Parlaments gewählt werden dürften (vgl. Tocque
ville 2006b: 170, DA: 159). Auf diese Weise sei garantiert, dass der Supreme Court in 
den USA die jeweiligen Träger der Volkssouveränität, wie etwa die Institutionen der 

43 So kritisiert Tocqueville ebenso das »politische« Gerichtsurteil in den USA, das durch den Se
nat ausgeübt werden könne (vgl. DA: 125). 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-014 - am 13.02.2026, 01:56:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


78 Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen« 

Einzelstaaten, in die Schranken weisen könne (vgl. DA: 170). Wie Tocqueville im Ver
gleich zu einem europäischen Staat wie der Schweiz deutlich macht, sei die Judika
tive der »wahre Mäßiger der amerikanischen Demokratie« (Tocqueville 2006b: 178). 

Diese Mäßigung werde nicht nur durch den politischen Einfluss auf die ande
ren Staatsgewalten, sondern auch im Kleinen durch die Einwirkung auf das Ver
halten der Bürger vollzogen. Diese Aufgabe fällt in den USA, wie Tocqueville zu
stimmend berichtet, den Geschworenengerichten zu, bei denen zu diesem Zweck 
eine breite Partizipation der Bürger erfolgen soll. Tocqueville versteht darunter »ei
ne bestimmte Anzahl von zufällig ausgewählten und vorübergehend mit richterli
cher Befugnis ausgestatteten Bürgern« (DA: 314) und hebt den »republikanischen 
Wesenszug« hervor, dass hier nicht die Regierenden, sondern die Regierten die Ur
teile sprechen. Es geht ihm bei seiner Betrachtung des Geschworenengerichts nicht 
um die juristische Funktion, denn für Tocqueville ist es »vor allem eine politische 
Einrichtung« (DA: 316). Für seine politische Funktion werde sich die Eigenschaft zu
nutze gemacht, dass es die gesamte Gesellschaft durchdringend »bis in die unters
ten Schichten hinab[steige]« (DA: 311) und dort dafür sorge, dass das Volk seine Sit
ten, Gewohnheiten und Urteile dem der Gerichtsbeamten anpasse – die Macht der 
Rechtskundigen würde auf diese Weise die gesamte Gesellschaft umfassen (vgl. DA: 
311). Die verpflichtende, per Los bestimmte44 Partizipation an der Rechtsprechung 
der Geschworenengerichte »lehrt die Menschen, sich in Rechtlichkeit zu üben« (DA: 
317). Für Tocqueville ist es damit erstrebenswert, dass zumindest ein Teil der posi
tiven Eigenschaften, die er den Rechtskundigen zuschreibt, auf das Volk übergeht. 
Das Geschworenengericht ist in seinen Augen »eines der wirksamsten Hilfsmittel 
zur Erziehung des Volkes« (DA: 318). 

Viel entscheidender ist aber eine andere erzieherische Funktion des Geschwo
renengerichts, die sich aus der besonderen Rolle des Richters als Autoritätsfigur 
ergibt. Denn obwohl die Geschworenen bei der Urteilsfindung eine entscheiden
de Rolle spielen, haben sie nur einen begrenzten Entscheidungsspielraum, der vom 
Richter festgelegt wird: 

»Die Geschworenen blicken mit Vertrauen und hören mit Ehrfurcht auf ihn; denn 
hier beherrscht sein Geist den ihrigen völlig. Er ist es, der vor ihnen die verschie
denen Beweisgründe ausbreitet, mit denen man ihr Gedächtnis ermüdete, und er 
nimmt sie bei der Hand, um sie durch die Umwege des Verfahrens zu geleiten; er 
umgrenzt ihnen genau den Tatbestand und belehrt sie über die Antwort, die sie 
auf die Rechtsfragen zu geben haben. Sein Einfluß auf sie ist fast unbegrenzt.« 
(DA: 318) 

44 Siehe zur Bedeutung der Anwendung des Losverfahrens an dieser Stelle Buchstein (2009: 
341ff.). 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-014 - am 13.02.2026, 01:56:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Alexis de Tocqueville 79 

Die Erhabenheit des Richters soll den Geschworenen nicht nur den Sinn des Rechts, 
sondern vor allem eine Autoritätshörigkeit einflößen. Wenngleich Tocqueville also 
viel daran liegt, dass die Menschen sich zur Lösung ihrer Probleme zu Vereinigun
gen zusammenschließen, um diese selbständig zu lösen, soll ihnen durch die In
stitution des Geschworenengerichts klar gemacht werden, dass sie sich dabei stets 
an Personen höheren Ranges zu orientieren hätten. Die Autorität des Richters rei
che daher weit über den Gerichtssaal in alle politischen Bereiche hinaus. Mit der 
gesamten Elite der Rechtskundigen, die er repräsentiert, werde sein Geist als über
legen anerkannt (DA: 319). Die von Tocqueville so gelobte »immer offene Schule« der 
Demokratie trägt schlussendlich dazu bei, dem Drang der Bürger, ihr Schicksal in 
die eigenen Hände zu nehmen – oder mit anderen Worten: ihre Partizipation auch 
effektiv zu machen – ein weiteres Hindernis in den Weg zu stellen. 

9 Zwischenfazit 

Tocqueville hat keine eigene Theorie politischer Institutionen entwickelt: Weder ver
fügte er über einen ausgearbeiteten Begriff der Institution, noch glaubte er daran, 
dass sie für die Aufgaben, vor denen er sich und seine Zeitgenossen stehen sah, 
die entsprechende Lösung bereitstellen könnten. Das bedeutet jedoch nicht, dass 
er sich keine Gedanken über die institutionelle Ausgestaltung demokratischer Po
litik gemacht hat oder ihre Bedeutung herunterspielt. Wenn auch jeweils nicht das 
entscheidende Element, sind Institutionen für ihn ein wichtiger Bestandteil der De
mokratie, wie seine Analysen im ersten Band von Über die Demokratie in Amerika zei
gen. Obwohl er nicht davon ausgeht, dass die Zukunft der Demokratie in erster Li
nie eine Frage ihrer Institutionalisierung ist, hat er umfassende Überlegungen dazu 
angestellt, wie sie zumindest einen Beitrag zu einer in seinen Augen positiven Ent
wicklung leisten könnten. Tocqueville legt damit den liberalen Entwurf der institu
tionenpolitischen Ausgestaltung der defensiven Demokratisierung vor. 

Die historische Entwicklung, so macht er deutlich, könne nicht mehr hinter die 
Etablierung der Demokratie, wie er sie erst in den USA und dann auch in Euro
pa diagnostiziert, zurückfallen. Obwohl Tocqueville vielen Elementen des für ihn 
unwiederbringlich vergangenen aristokratischen Zeitalters mit Wehmut hinterher
blickt – man denke an die sozialen Bande der aristokratischen Gesellschaft oder die 
Regierung durch »große«, moralisch integre Persönlichkeiten – ist es für ihn keine 
Option, diese wiederherzustellen. Seine Überzeugung und Strategie ist es, die his
torische Ankunft der Demokratie möglichst sanft zu gestalten. Aus seiner Perspek
tive eines Politikers und politischen Schriftstellers aristokratischer Herkunft heißt 
das, die nach seinem Verständnis gefährlichen Folgen der Demokratisierung best
möglich abzufedern. Da mit dem Siegeszug der Demokratie für ihn auch das Prin
zip der Volkssouveränität unhintergehbar geworden ist, erklärt er sich mit vielen 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-014 - am 13.02.2026, 01:56:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

