
Berichte und Kommentare

Anmerkungen zur Vereinnahmung
von Maori-Tätowierungen
in einem europäischen Spielfilm

Eine ethnologische Kritik

Georg Schifko

Insbesondere in Frankreich ist die auf wahren Be-
gebenheiten beruhende Geschichte über die “Bes-
tie” von Gévaudan allgemein bekannt. Sie handelt
von einer enigmatischen Bestie, die in den Jahren
1764–1767 über hundert Kinder und Frauen auf
sehr brutale Weise tötete (Louis 2000: 9f.). König
Ludwig XV. sah sich sogar gezwungen, Soldaten
und Jäger in die besagte Region zu schicken, um
dem Spuk endlich ein Ende zu bereiten. Obgleich
am 21. September 1765 von einem königlichen Jä-
germeister ein sehr großer Wolf erlegt wurde und
zunächst tatsächlich keine Toten mehr zu bekla-
gen waren, kamen nach nur zwei Monaten wieder
Menschen auf blutige Weise um. Erst nachdem ein
Bauer namens Jean Chastel am 19. Juni 1767 einen
weiteren Wolf getötet hatte, kehrte wieder Frieden
in Gévaudan ein.

Da die wahre Identität des Urhebers (oder der
Urheber) dieser Tötungsdelikte nie mit absoluter
Sicherheit ermittelt werden konnte, bleiben die
in Gévaudan vorgefallenen Ereignisse bis heute
ein mysteriöses und legendenumwobenes Rätsel.
Mehrheitlich vermutet man, daß eine Gruppe von
Wölfen, die von der einfältigen Bevölkerung zu
einem schrecklichen Monstrum verklärt wurde, für
den Tod dieser Menschen verantwortlich war. Doch
ebenso ging man auch schon von besonders grau-
samen Morden aus, die mit Tierfellen bekleide-
te Menschen begangen haben sollen (Louis 2000:
194–197).

Die Aufsehen erregenden Ereignisse aus Gévau-
dan bilden den Stoff für den französischen Spiel-
film “Die Bestie der alten Berge” (2003).1 Dieser
Film ist aus ethnologischer Perspektive von be-

sonderem Interesse, da er sich durch eine eigen-
willige Rezeption der Maori-Tätowierungen (mo-
ko)2 auszeichnet, die einer eingehenderen imagolo-
gischen3 Analyse bedarf. Im Verlauf der Filmhand-
lung stellt nämlich der gründlich recherchierende
Arzt Pierre Rampal fest, dass nicht alle Tötungs-
delikte ausschließlich tollwütigen Wölfen anzulas-
ten sind, sondern dass auch ein gewisser Comte de
Morangiès – in Wolfsfell gekleidet und mit einer
aufgemalten Maori-Gesichtstätowierung (Abb. 1) –
viele Menschen auf bestialische Weise umbringt
und die begangenen Morde dabei als Wolfsüberfäl-
le tarnt.

Im Film wird letztlich nur die Abwandlung eines
altbekannten Topos gezeigt, demzufolge sich im
Antlitz eines Menschen dessen Lasterhaftigkeit wi-
derspiegeln soll. In “Die Bestie der alten Berge”
liegt insofern eine Variation dieses – schon in be-
rühmten Romanen wie “Dr. Jekyll und Mr. Hyde”
oder “Das Bildnis des Dorian Gray” aufgegriffenen
– Themas vor, als sich der verwerfliche Charakter
des Protagonisten hier nicht in Form einer Verän-
derung der Physiognomie bemerkbar macht, son-
dern anhand eines Gesichts-moko angezeigt wird,

1 Im französischen Original heißt der Film “La Bête du Gé-
vaudan” (2002).

2 In Neuseeland entwickelte sich die Tätowierkunst (ta mo-
ko) zu einer Hochblüte. Dort kam auch eine Methode zur
Anwendung, die nirgendwo sonst praktiziert wurde. Anstatt
die Tätowierfarbe mit einem kammähnlichen Instrument in
die Haut zu stechen, schnitt man nämlich in Neuseeland die
Haut mit einem dechselartigen Gerät (uhi) auf und trug die
Farbe in die Wunden ein. Während Maori-Frauen sich zu-
meist nur Teile des Gesichts wie Kinn und Lippen tätowieren
ließen, war das Antlitz der Männer oftmals zur Gänze mit Li-
nien, Spiralen und einem besonderen als koru bezeichneten
Motiv durchzogen.

3 Die Imagologie kann salopp mit “Fremdenbildkunde”
(Harth 1994: 7) umschrieben werden. Da der hier zur Dis-
kussion stehende Film französischer Provenienz ist, könnte
man auch Manfred Kremsers (1981: 79) etwas enger ge-
fasste Definition heranziehen, der zufolge es sich bei der
Imagologie um einen Wissenschaftszweig handelt, der “das
Eingeborenenbild des Europäers in verschiedenen Epochen
[studiert]”.

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-561 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:02:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-561


562 Berichte und Kommentare

Abb. 1: Der Comte/ de Morangiès mit einer aufgemalten Maori-
Gesichtstätowierung (Standbildaufnahme aus Die Bestie der al-
ten Berge [2003]; Le Sabre-RTBF-K2).

das sich der Comte de Morangiès immer dann auf-
malt, wenn er seinem triebhaften Drang zum Tö-
ten nachgibt. Somit greift ein perverser Sadist, der
“barbarische Morde begeht, die jedem Sittengesetz
spotten” (Die Bestie der alten Berge 2003), aus-
gerechnet bei der Durchführung seiner schändli-
chen Taten auf eine für die Indigenen Neuseelands
sehr bedeutungsvolle kulturelle Manifestation zu-
rück. Die Tätowierungen, welche man sogar schon
als das “most characteristic race-emblem of old
Maoridom” (Cowan 1921: 245) bezeichnet hat und
deren Anbringung ein tabuisierter Akt war, sind
von den Maori nämlich mit Prestige und Würde
in Verbindung gebracht worden. Männer deren Ge-
sicht kein moko aufwies, wurden in früheren Zeiten
als “nackt” angesehen (Cowan 1910: 189f.). Ein
weiterer Hinweis auf die immense Bedeutung, die
diesen Tätowierungen in den Augen der Maori zu-
kam, liegt ebenso in Form einer alten Prophezeiung
vor, die zumeist als Hinweis für den zukünftigen
Niedergang ihrer eigenen Kultur gedeutet wurde:
“Behind the tattooed face, a stranger stands. He will
inherit this world – he is white” (Te Rangi 1962:
537).4 Hierin wird deutlich, welch hohen Stellen-

4 Er bietet auch eine weitere, weniger düstere Auslegung des
ursprünglichen Maori-Textes an (Te Rangi 1962: 537).

wert die Gesichtstätowierung eingenommen haben
muss, wenn sie als pars pro toto in der besagten
Weissagung für die gesamte Maori-Kultur stehen
kann.

Entgegen dieser pessimistischen Prophezeiung
hat die Maori-Kultur bis heute überdauert und er-
lebt zur Zeit sogar eine bemerkenswerte Renais-
sance, die sich insbesondere im Wiederaufleben der
Tätowierungen manifestiert. Zwar werden die or-
namentalen Muster nicht mehr mit traditionellen
Instrumenten, sondern mit westlichen Tätowierma-
schinen angebracht, doch gelten sie noch immer
als sichtbares Symbol einer Maori-Identität (Gath-
ercole 1988: 171) und das moko wird von den Indi-
genen Neuseelands geradezu als Verkörperung ih-
rer Kultur wahrgenommen (Gathercole 1988: 175).
Von einer besonderen Wertschätzung zeugen auch
Aussagen heutiger Maori wie z. B.: “Mein moko
steht für Mut, Tapferkeit und Schlauheit” oder “Für
viele von uns bedeutet die Wiedergeburt von moko,
daß wir unsere rangatiratanga (Souveränität) . . .
wahrnehmen” und “Ich bin stolz darauf und hoffe,
mehr Maori mit moko zu sehen” (Neleman 1999:
127–129). Manche von ihnen bringen dieser kul-
turellen Manifestation eine derart große Ehrfurcht
und Achtung entgegen, dass sie sich sogar gegen
das Anbringen eines Gesichts-moko aussprechen,
da das Tragen eines solchen immer noch tapu (ta-
bu) sei (Neleman 1999: 127). Aus ähnlichen Grün-
den wehrt sich auch die bekannte Maori-Sängerin
Moana Maniapoto in einem ihrer Lieder5 gegen
die, aus ihrer Sicht, nivellierende und trivialisieren-
de Gleichsetzung des moko mit einem westlichen
Tattoo.

Es wäre daher nicht sonderlich verwunderlich,
wenn sich die Maori bei Kenntnis der Filmhand-
lung darüber empört zeigen würden, dass in einem
europäischen Spielfilm das moko ausschließlich
in Verbindung mit einem Mörder gebracht wird,
der “Verbrechen begeht, die eine Schande für die
Menschheit” (Die Bestie der alten Berge 2003) dar-
stellen. Bezeichnenderweise haben manche Indige-
ne Neuseelands z. B. auch schon ihren Unmut dar-
über geäußert, dass ausgerechnet der wegen Verge-
waltigung verurteilte Boxweltmeister Mike Tyson
sich auf das Gesicht eine Tätowierung hat anbrin-
gen lassen, deren Gestaltung unverkennbar an tra-
ditionelle Maori-Muster angelehnt ist (Anonymus
2003).

Im Spielfilm kommt es durch das Tragen eines
Gesichts-moko des sadistisch veranlagten Comte de
Morangiès zu einer unglücklichen Gleichsetzung
von psychopathischem Verhalten mit einem für die

5 Lied “Moko” aus dem Album “Moana” (2003).

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-561 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:02:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-561


Berichte und Kommentare 563

Abb. 2: Der Arzt Pierre Rampal
betrachtet die Portraits der beiden
Maori Ihaka Whanga und Tamati
Waka Nene (Standbildaufnahme
aus Die Bestie der alten Berge
[2003]; Le Sabre-RTBF-K2).

Abb. 3: Gottfried Lindauers Por-
traits von Ihaka Whanga (links)
und Tamati Waka Nene (rechts)
(aus Graham 1977: 51 und 97).

Maori besonders wichtigen Bestandteil ihrer tradi-
tionellen Kultur. Und als ob die gezeigten Bilder
nicht für sich alleine sprechen würden, ist es aus-
gerechnet Pierre Rampal, der Held des Filmes, der
mit dem tendenziösen Hinweis, dass der Mörder
ein Mann sei, “der sich von fremden Kulturen das
Grausamste [!] zu eigen gemacht hat” (Die Bestie
der alten Berge 2003), diese unterschwellig ver-
mittelte Botschaft explizit auch noch verbal ver-
deutlicht. Die einzige, allerdings auch nicht wirk-
lich überzeugende Relativierung erfolgt durch eine
Filmfigur namens Françounette, die beim Anblick
des “tätowierten” Comte lapidar feststellt: “Sie sind
viel grausamer als die, deren Aussehen Sie nach-
ahmen” (Die Bestie der alten Berge 2003). Für die

hier im Film erfolgte Vereinnahmung der Maori-
Tätowierungen kann man auch nicht die Ausre-
de gelten lassen, dass sie bloß die Ansichten des
18. Jahrhunderts wiedergäbe. Die Filmhandlung
spielt nämlich im Jahre 1767, also zu einem Zeit-
punkt, als der englische Seefahrer James Cook
von seiner ersten Südseereise noch gar nicht zu-
rückgekommen war und Kunde von den bis dahin
in Europa unbekannten Maori-Tätowierungen brin-
gen konnte.6 Es wird hier also ganz willkürlich eine

6 Obgleich der Holländer Abel Tasman schon 1642 als erster
Europäer Neuseeland entdeckte, geht er in seinen Aufzeich-
nungen mit keinem einzigen Wort auf die Tätowierungen der
Maori ein (Wernhart 1970: 350).

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-561 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:02:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-561


564 Berichte und Kommentare

kulturelle Manifestation des indigenen Neuseeland
zum sichtbaren Kennzeichen für grausames Verbre-
chertum uminterpretiert.

Erfreulicherweise haben zumindest die Masken-
bildner des Filmes für die “Tätowierungen” des
Comte de Morangiès nicht das moko einer ganz
konkreten Person als Vorlage herangezogen, was
einen furchtbaren Fauxpas dargestellt hätte. Bei
den Maori ist nämlich die Gesichtstätowierung un-
trennbar mit der Identität jener Person verbunden,
die sie trägt. Daher konnten die Indigenen Neu-
seelands auf Verträgen Nachbildungen ihres moko
oder zumindest Teile davon als bindende Unter-
schrift verwenden (Schifko 2005a: 182). Allerdings
werden im Film auch die Portraits zweier berühm-
ter Maori gezeigt (Abb. 2), für die man offensicht-
lich zwei historische Gemälde des altösterreichi-
schen Malers Gottfried Lindauer als Vorlage be-
nutzt hat (Abb. 3).7 Bei den beiden abgebildeten
Maori handelt es sich um Ihaka Whanga und Ta-
mati Waka Nene, und zumindest ersterer wird in
einer vorausgegangenen Filmszene sehr wohl in ei-
nen pejorativen Zusammenhang gebracht. In besag-
ter Szene gelangt nämlich der Arzt Pierre Ram-
pal beim Durchblättern eines ethnographischen Bu-
ches, in dem er auf eine Illustration von Ihaka
Whanga stößt, zur Überzeugung, dass der Mörder
ein “intelligentes und perverses Wesen [sei], des-
sen Gesicht tätowiert ist wie bei diesen sogenann-
ten Menschenfresserstämmen” (Die Bestie der al-
ten Berge 2003). Zweifel sind durchaus berechtigt,
ob die Angehörigen von Ihaka Whanga sich bei
Kenntnis dieser Filmszene darüber freuen würden,
das Antlitz ihres tipuna (Vorfahren) ausgerechnet
in solch einem Kontext verwendet zu wissen.

Es soll keineswegs ausgeschlossen werden, dass
die hier erfolgte unsensible Vereinnahmung der
Maori-Tätowierungen zum Teil auch auf Unwis-
senheit der Filmemacher in kulturellen Belangen
zurückzuführen ist. Für solch ungewollte Entglei-
sungen könnte man speziell im Zusammenhang mit
der Maori-Kultur noch weitere Beispiele anfüh-
ren. So hat z. B. eine texanische Künstlerin namens
LeaAnn McConnel sehr realistische mokomokai-
Imitationen8 im Internet zum Verkauf angeboten.

7 Allerdings wurde bei beiden Bildern der Hintergrund ver-
ändert. Ebenso wurde die von Tamati Waka Nene gehaltene
tewhatewha-Langkeule nicht korrekt wiedergegeben.

8 Bei den mokomokai handelt es sich um mumifizierte Men-
schenköpfe, die in den Augen der Europäer sehr begehrte
Sammelobjekte darstellten und in vielen Museen ausgestellt
wurden (Schifko 2005b: 384f.). Gegen solch eine Zurschau-
stellung der mokomokai begannen sich die Maori bereits im
19. Jahrhundert mit rechtlichen Schritten zu wehren (Schif-
ko 2004: 43f.).

Der potentielle Kunde konnte vor der Auslieferung
sogar die Haarfarbe und die Haarlänge bestimmen.
In ihrer Homepage wurde auch noch der folgende,
wenig schmeichelhafte, Text beigefügt: “The Maori
were a seafaring Polynesian folk who took a wrong
turn and landed in New Zealand . . . Making the
best of the situation they set up housekeeping and
commenced eating the neighbours” (nach Schifko
2002: 24). Zu ihrer großen Verwunderung wurde
sie von Maori über E-Mail beschimpft und teil-
weise sogar bedroht. In den Schreiben wurde sie
des Rassismus und der kulturellen Ausbeutung be-
zichtigt. Die Künstlerin rechtfertigte sich mit der
Erklärung, sie habe im Glauben gehandelt, dass
die Maori-Kultur wie die der Wikinger schon aus-
gestorben sei (Schifko 2002: 24). Ebenso sah sich
auch in Amsterdam ein Restaurantbesitzer, der aus
Begeisterung für Neuseeland und die Kultur der
Maori sein Lokal “Moko” benannt hatte, mit ei-
nem Vorwurf seitens der Maori konfrontiert, dass er
das Tabu (tapu), welches mit dem moko verbunden
ist, geschändet habe (Eberhard 2005: 152).9 Viel-
leicht wäre es in Die Bestie der alten Berge (2003)
nicht zu solch einer, in den Augen der Maori wenig
einnehmenden Form einer moko-Rezeption gekom-
men, wenn man besser über die Maori-Kultur und
deren Renaissance Bescheid gewusst hätte.

Die imagologische Analyse von Fremdenbil-
dern und Fremdendarstellungen rückt im Zeital-
ter der Globalisierung immer mehr in den Mittel-
punkt ethnologischer Arbeiten. Es handelt sich bei
solch einer Auseinandersetzung keineswegs um ei-
ne im Elfenbeinturm stattfindende “intellektuelle
Nabelschau”, sondern vielmehr um einen Beitrag
zur Völkerverständigung, den die Ethnologie (So-
zialanthropologie) als Fachwissenschaft erbringen
kann. Das Bild, welches sich ein Volk von einer an-
deren Kultur macht, geht nämlich implizit auch mit
einer moralischen Bewertung dieser Fremdkultur
einher. Im englischen Sprachraum bringt der in die-
sem Zusammenhang gebrauchte Begriff einer “rep-
utational ethnography” (Fischer 1998: 76) sehr gut
zum Ausdruck, dass die – z. T. sehr viele Stereoty-
pen beinhaltenden – Fremdenbilder sich sehr wohl
auf den Ruf bzw. die Reputation der betrachteten
Kultur auswirken. Die Ethnologie leistet daher ei-
nen Beitrag zur Konfliktminimierung, wenn sie der-
artige Klischeevorstellungen aufdeckt und als sol-

9 In der Vorstellungswelt der Maori konnte das tapu eines
Gegenstandes oder einer Person durch das Zusammenbrin-
gen mit Nahrungsmittel aufgehoben werden (Best 1982: 20–
23). Es galt daher z. B. auch als große Beschimpfung und
Erniedrigung, wenn man Teile von jemandes moko auf eine
Süßkartoffel (kumara) einritzte (King 1975: 438).

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-561 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:02:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-561


Berichte und Kommentare 565

che transparent macht. Indem die Sozialanthropo-
logie einen weiterführenden interkulturellen Dialog
fördert, der zum gegenseitigen “Respekt vor Men-
schen und deren kulturellen Manifestationen[10]

führen soll” (Wernhart 1999: 23), erfüllt sie nicht
nur einen gesellschaftspolitischen Auftrag sondern
weist sich zudem als “Kulturwissenschaft mit Pra-
xisbezug” (Wernhart 1999: 23) aus.

Ich möchte mich bei Prof. Hermann Mückler (Institut
für Ethnologie, Wien) für die Durchsicht und Diskussion
des Manuskripts bedanken. Ebenso gebührt Hanni Knoll,
Peter Kostal, Dr. Thomas Schmuck, Ronald C. Pernecker,
Heinz Gratzer, Mag. Herwig Steiner und Mag. Frank
Suppan für ihre Hilfestellungen mein Dank.

Zitierte Literatur

Anonymus
2003 Tyson’s Moko Offends. The New Zealand Herald

(22. 02. 2003): A3.

Best, Elsdon
1982 Maori Religion and Mythology II. Dominion Museum

Bulletin 11: 3–682.

Cowan, James
1910 The Maoris of New Zealand. Christchurch: Whitcombe

and Tombs.
1921 Maori Tattooing Survivals. Some Notes on Moko. The

Journal of the Polynesian Society 30: 241–245.

Die Bestie der alten Berge
2003 Die Bestie der alten Berge. (Film unter der Regie von

Patrick Volson.) Le Sabre-RTBF-K2.

Eberhard, Igor
2005 “We Are Māori and We Are Proud” – Zwischen kulturel-

ler Renaissance und kirituhi. Untersuchungen zu Iden-
titätskonstrukten am Beispiel von Tätowierungen der
Māori (tā moko). Mitteilungen der Anthropologischen
Gesellschaft in Wien 134/135: 151–163.

Fischer, Hans
1998 Feldforschung. In: H. Fischer (Hrsg.), Ethnologie. Ein-

führung und Überblick; pp. 73–92. Berlin: Dietrich Rei-
mer Verlag. [4. überarbeitete Aufl.]

Gathercole, Peter
1988 Context of Maori Moko. In: A. Rubin (ed.), Marks

of Civilization. Artistic Transformations of the Human
Body; pp. 171–177; 272–273. Los Angeles: Museum of
Cultural History.

Graham, J. C. (ed.)
1977 Maori Paintings. Pictures from the Partridge Collection

of Paintings by Gottfried Lindauer. Wellington: A. H. &
A. W. Reed. [3d rev. ed.]

Harth, Dietrich
1994 Fiktion des Fremden. Vorbemerkungen des Herausge-

bers. In: D. Harth (Hrsg.), Fiktion des Fremden. Erkun-

10 Wie z. B. den Maori-Tätowierungen.

dung kultureller Grenzen in Literatur und Publizistik;
pp. 7–12. Frankfurt: Fischer Verlag.

King, Michael
1975 Moko and C. F. Goldie. The Journal of the Polynesian

Society 84: 431–440.

Kremser, Manfred
1981 Das Bild der “menschenfressenden Niam-Niam” in den

Berichten deutscher Forschungsreisender des 19. Jahr-
hunderts. Wiener Ethnohistorische Blätter 21: 77–111.

Louis, Michel
2000 La Bête du Gévaudan. L’innocence des loups. Paris:

Perrin.

Neleman, Hans
1999 Moko – Maori Tattoo. Zürich: Edition Stemmle.

Schifko, Georg
2002 Maori-Rezeption und Imagologie. Eine Untersuchung

zum Bild der Maori in Europa. Wien. [Unveröffentlichte
Diplomarbeit an der Universität Wien]

2004 Überlegungen zur unterschiedlichen Präsentation von
Andreas Reischeks anthropologischer Sammeltätigkeit
in Sterbende Welt (1924) und Weißer Häuptling der
Maori (1955) – Ein Beitrag zur Biographieforschung.
Baessler-Archiv 52: 37–46.

2005a Das Moko im Spiegel von Jules Vernes Romanen – Ein
Beitrag zur ethnographischen Rezeption und Imagologie
der Maori in der Literatur. Mitteilungen der Anthropolo-
gischen Gesellschaft in Wien 134/135: 177–190.

2005b Die mokomokai im Spiegel von Jules Vernes Werken –
Eine Untersuchung zur europäischen Rezeption der mu-
mifizierten Menschenköpfe aus Neuseeland. Ethnogra-
phisch-Archäologische Zeitschrift 46: 379–389.

Te Rangi, Hiora
1962 The Coming of the Maori. Christchurch: Whitcombe &

Tombs. [5th rev. ed.]

Wernhart, Karl R.
1970 Zwei frühe Bildquellen von Neuseeland. Mitteilungen

der Anthropologischen Gesellschaft in Wien 100: 346–
358.

1999 Ethnologie: Wissenschaft vom Menschen für den Men-
schen. Dialogische Kulturwissenschaft und Praxisbe-
zug. In: W. Dostal, H. A. Niederle und K. R. Wernhart
(Hrsg.), Wir und die Anderen. Islam, Literatur und Mi-
gration; pp. 23–27. Wien: WUV-Univ.-Verlag. (Wiener
Beiträge zur Ethnologie und Anthropologie, 9)

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-561 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:02:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-561

