Berichte und

Anmerkungen zur Vereinnahmung
von Maori-Téatowierungen
in einem européischen Spielfilm

Eine ethnologische Kritik

Georg Schifko

Insbesondere in Frankreich ist die auf wahren Be-
gebenheiten beruhende Geschichte iiber die “Bes-
tie” von Gévaudan allgemein bekannt. Sie handelt
von einer enigmatischen Bestie, die in den Jahren
1764—-1767 iiber hundert Kinder und Frauen auf
sehr brutale Weise totete (Louis 2000: 9f.). Konig
Ludwig XV. sah sich sogar gezwungen, Soldaten
und Jédger in die besagte Region zu schicken, um
dem Spuk endlich ein Ende zu bereiten. Obgleich
am 21. September 1765 von einem koniglichen J&-
germeister ein sehr grofer Wolf erlegt wurde und
zundchst tatsdchlich keine Toten mehr zu bekla-
gen waren, kamen nach nur zwei Monaten wieder
Menschen auf blutige Weise um. Erst nachdem ein
Bauer namens Jean Chastel am 19. Juni 1767 einen
weiteren Wolf getotet hatte, kehrte wieder Frieden
in Gévaudan ein.

Da die wahre Identitidt des Urhebers (oder der
Urheber) dieser Totungsdelikte nie mit absoluter
Sicherheit ermittelt werden konnte, bleiben die
in Gévaudan vorgefallenen Ereignisse bis heute
ein mysterioses und legendenumwobenes Ritsel.
Mehrheitlich vermutet man, dafl eine Gruppe von
Wolfen, die von der einféltigen Bevolkerung zu
einem schrecklichen Monstrum verkliart wurde, fiir
den Tod dieser Menschen verantwortlich war. Doch
ebenso ging man auch schon von besonders grau-
samen Morden aus, die mit Tierfellen bekleide-
te Menschen begangen haben sollen (Louis 2000:
194-197).

Die Aufsehen erregenden Ereignisse aus Gévau-
dan bilden den Stoff fiir den franzdsischen Spiel-
film “Die Bestie der alten Berge” (2003).! Dieser
Film ist aus ethnologischer Perspektive von be-

Anthropos 102.2007

Kommentare

sonderem Interesse, da er sich durch eine eigen-
willige Rezeption der Maori-Tétowierungen (mo-
ko)?* auszeichnet, die einer eingehenderen imagolo-
gischen?® Analyse bedarf. Im Verlauf der Filmhand-
lung stellt nimlich der griindlich recherchierende
Arzt Pierre Rampal fest, dass nicht alle Tétungs-
delikte ausschlieBlich tollwiitigen Wolfen anzulas-
ten sind, sondern dass auch ein gewisser Comte de
Morangies — in Wolfsfell gekleidet und mit einer
aufgemalten Maori-Gesichtstidtowierung (Abb. 1) —
viele Menschen auf bestialische Weise umbringt
und die begangenen Morde dabei als Wolfsiiberfil-
le tarnt.

Im Film wird letztlich nur die Abwandlung eines
altbekannten Topos gezeigt, demzufolge sich im
Antlitz eines Menschen dessen Lasterhaftigkeit wi-
derspiegeln soll. In “Die Bestie der alten Berge”
liegt insofern eine Variation dieses — schon in be-
riihmten Romanen wie “Dr. Jekyll und Mr. Hyde”
oder “Das Bildnis des Dorian Gray” aufgegriffenen
— Themas vor, als sich der verwerfliche Charakter
des Protagonisten hier nicht in Form einer Verin-
derung der Physiognomie bemerkbar macht, son-
dern anhand eines Gesichts-moko angezeigt wird,

1 Im franzosischen Original heiffit der Film “La Béte du Gé-
vaudan” (2002).

2 In Neuseeland entwickelte sich die Tatowierkunst (ta mo-
ko) zu einer Hochbliite. Dort kam auch eine Methode zur
Anwendung, die nirgendwo sonst praktiziert wurde. Anstatt
die Tatowierfarbe mit einem kamméhnlichen Instrument in
die Haut zu stechen, schnitt man namlich in Neuseeland die
Haut mit einem dechselartigen Gerit (1hi) auf und trug die
Farbe in die Wunden ein. Wihrend Maori-Frauen sich zu-
meist nur Teile des Gesichts wie Kinn und Lippen tiatowieren
lieBen, war das Antlitz der Méanner oftmals zur Géinze mit Li-
nien, Spiralen und einem besonderen als koru bezeichneten
Motiv durchzogen.

3 Die Imagologie kann salopp mit “Fremdenbildkunde”
(Harth 1994: 7) umschrieben werden. Da der hier zur Dis-
kussion stehende Film franzosischer Provenienz ist, konnte
man auch Manfred Kremsers (1981:79) etwas enger ge-
fasste Definition heranziehen, der zufolge es sich bei der
Imagologie um einen Wissenschaftszweig handelt, der “das
Eingeborenenbild des Europiers in verschiedenen Epochen
[studiert]”.

218.73.216.60, am 23.01.2026, 01:02:57. @ Inhatt.
Inhalts Im

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-561

Abb. 1: Der Comte/ de Morangiés mit einer aufgemalten Maori-
Gesichtstitowierung (Standbildaufnahme aus Die Bestie der al-
ten Berge [2003]; Le Sabre-RTBF-K2).

das sich der Comte de Morangiés immer dann auf-
malt, wenn er seinem triebhaften Drang zum To-
ten nachgibt. Somit greift ein perverser Sadist, der
“barbarische Morde begeht, die jedem Sittengesetz
spotten” (Die Bestie der alten Berge 2003), aus-
gerechnet bei der Durchfiihrung seiner schindli-
chen Taten auf eine fiir die Indigenen Neuseelands
sehr bedeutungsvolle kulturelle Manifestation zu-
riick. Die Tdtowierungen, welche man sogar schon
als das “most characteristic race-emblem of old
Maoridom” (Cowan 1921: 245) bezeichnet hat und
deren Anbringung ein tabuisierter Akt war, sind
von den Maori ndmlich mit Prestige und Wiirde
in Verbindung gebracht worden. Ménner deren Ge-
sicht kein moko aufwies, wurden in fritheren Zeiten
als “nackt” angesehen (Cowan 1910: 189f.). Ein
weiterer Hinweis auf die immense Bedeutung, die
diesen Tédtowierungen in den Augen der Maori zu-
kam, liegt ebenso in Form einer alten Prophezeiung
vor, die zumeist als Hinweis fiir den zukiinftigen
Niedergang ihrer eigenen Kultur gedeutet wurde:
“Behind the tattooed face, a stranger stands. He will
inherit this world — he is white” (Te Rangi 1962:
537).4 Hierin wird deutlich, welch hohen Stellen-

4 Er bietet auch eine weitere, weniger diistere Auslegung des
urspriinglichen Maori-Textes an (Te Rangi 1962: 537).

Berichte und Kommentare

wert die Gesichtstitowierung eingenommen haben
muss, wenn sie als pars pro toto in der besagten
Weissagung fiir die gesamte Maori-Kultur stehen
kann.

Entgegen dieser pessimistischen Prophezeiung
hat die Maori-Kultur bis heute tiberdauert und er-
lebt zur Zeit sogar eine bemerkenswerte Renais-
sance, die sich insbesondere im Wiederaufleben der
Tétowierungen manifestiert. Zwar werden die or-
namentalen Muster nicht mehr mit traditionellen
Instrumenten, sondern mit westlichen Tdtowierma-
schinen angebracht, doch gelten sie noch immer
als sichtbares Symbol einer Maori-Identitit (Gath-
ercole 1988: 171) und das moko wird von den Indi-
genen Neuseelands geradezu als Verkorperung ih-
rer Kultur wahrgenommen (Gathercole 1988: 175).
Von einer besonderen Wertschitzung zeugen auch
Aussagen heutiger Maori wie z. B.: “Mein moko
steht fiir Mut, Tapferkeit und Schlauheit” oder “Fiir
viele von uns bedeutet die Wiedergeburt von moko,
daB} wir unsere rangatiratanga (Souverinitét) ...
wahrnehmen” und “Ich bin stolz darauf und hoffe,
mehr Maori mit moko zu sehen” (Neleman 1999:
127-129). Manche von ihnen bringen dieser kul-
turellen Manifestation eine derart grole Ehrfurcht
und Achtung entgegen, dass sie sich sogar gegen
das Anbringen eines Gesichts-moko aussprechen,
da das Tragen eines solchen immer noch fapu (ta-
bu) sei (Neleman 1999: 127). Aus dhnlichen Griin-
den wehrt sich auch die bekannte Maori-Séngerin
Moana Maniapoto in einem ihrer Lieder’ gegen
die, aus ihrer Sicht, nivellierende und trivialisieren-
de Gleichsetzung des moko mit einem westlichen
Tattoo.

Es wire daher nicht sonderlich verwunderlich,
wenn sich die Maori bei Kenntnis der Filmhand-
lung dariiber emport zeigen wiirden, dass in einem
europdischen Spielfilm das moko ausschliellich
in Verbindung mit einem Morder gebracht wird,
der “Verbrechen begeht, die eine Schande fiir die
Menschheit” (Die Bestie der alten Berge 2003) dar-
stellen. Bezeichnenderweise haben manche Indige-
ne Neuseelands z. B. auch schon ihren Unmut dar-
iiber geduBert, dass ausgerechnet der wegen Verge-
waltigung verurteilte Boxweltmeister Mike Tyson
sich auf das Gesicht eine Tédtowierung hat anbrin-
gen lassen, deren Gestaltung unverkennbar an tra-
ditionelle Maori-Muster angelehnt ist (Anonymus
2003).

Im Spielfilm kommt es durch das Tragen eines
Gesichts-moko des sadistisch veranlagten Comte de
Morangies zu einer ungliicklichen Gleichsetzung
von psychopathischem Verhalten mit einem fiir die

5 Lied “Moko” aus dem Album “Moana” (2003).

Anthropos 102.2007

218.73.216.60, am 23.01.2026, 01:02:57. @ Inhatt.
Inhalts Im

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-561

Berichte und Kommentare

Abb. 2: Der Arzt Pierre Rampal
betrachtet die Portraits der beiden
Maori IThaka Whanga und Tamati
Waka Nene (Standbildaufnahme
aus Die Bestie der alten Berge
[2003]; Le Sabre-RTBF-K2).

g
-

A
i p\

Abb. 3: Gottfried Lindauers Por-
traits von Thaka Whanga (links)
und Tamati Waka Nene (rechts)
(aus Graham 1977: 51 und 97).

Maori besonders wichtigen Bestandteil ihrer tradi-
tionellen Kultur. Und als ob die gezeigten Bilder
nicht fiir sich alleine sprechen wiirden, ist es aus-
gerechnet Pierre Rampal, der Held des Filmes, der
mit dem tendenziosen Hinweis, dass der Morder
ein Mann sei, “der sich von fremden Kulturen das
Grausamste [!] zu eigen gemacht hat” (Die Bestie
der alten Berge 2003), diese unterschwellig ver-
mittelte Botschaft explizit auch noch verbal ver-
deutlicht. Die einzige, allerdings auch nicht wirk-
lich liberzeugende Relativierung erfolgt durch eine
Filmfigur namens Francounette, die beim Anblick
des “tiatowierten” Comte lapidar feststellt: “Sie sind
viel grausamer als die, deren Aussehen Sie nach-
ahmen” (Die Bestie der alten Berge 2003). Fiir die

Anthropos 102.2007

Erlaubnls Ist

563

hier im Film erfolgte Vereinnahmung der Maori-
Tatowierungen kann man auch nicht die Ausre-
de gelten lassen, dass sie bloB die Ansichten des
18. Jahrhunderts wiedergibe. Die Filmhandlung
spielt ndmlich im Jahre 1767, also zu einem Zeit-
punkt, als der englische Seefahrer James Cook
von seiner ersten Siidseereise noch gar nicht zu-
riickgekommen war und Kunde von den bis dahin
in Europa unbekannten Maori-Tétowierungen brin-
gen konnte.® Es wird hier also ganz willkiirlich eine

6 Obgleich der Holldnder Abel Tasman schon 1642 als erster
Europider Neuseeland entdeckte, geht er in seinen Aufzeich-
nungen mit keinem einzigen Wort auf die Tidtowierungen der
Maori ein (Wernhart 1970: 350).

218.73.216.60, am 23.01.2026, 01:02:57. @ Inhatt.
Inhalts Im 0

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-561

564

kulturelle Manifestation des indigenen Neuseeland
zum sichtbaren Kennzeichen fiir grausames Verbre-
chertum uminterpretiert.

Erfreulicherweise haben zumindest die Masken-
bildner des Filmes fiir die “Tdtowierungen” des
Comte de Morangi¢s nicht das moko einer ganz
konkreten Person als Vorlage herangezogen, was
einen furchtbaren Fauxpas dargestellt hitte. Bei
den Maori ist nimlich die Gesichtstitowierung un-
trennbar mit der Identitét jener Person verbunden,
die sie trigt. Daher konnten die Indigenen Neu-
seelands auf Vertrigen Nachbildungen ihres moko
oder zumindest Teile davon als bindende Unter-
schrift verwenden (Schifko 2005a: 182). Allerdings
werden im Film auch die Portraits zweier beriihm-
ter Maori gezeigt (Abb. 2), fiir die man offensicht-
lich zwei historische Gemilde des altosterreichi-
schen Malers Gottfried Lindauer als Vorlage be-
nutzt hat (Abb. 3).” Bei den beiden abgebildeten
Maori handelt es sich um Thaka Whanga und Ta-
mati Waka Nene, und zumindest ersterer wird in
einer vorausgegangenen Filmszene sehr wohl in ei-
nen pejorativen Zusammenhang gebracht. In besag-
ter Szene gelangt ndmlich der Arzt Pierre Ram-
pal beim Durchblittern eines ethnographischen Bu-
ches, in dem er auf eine Illustration von IThaka
Whanga stoBt, zur Uberzeugung, dass der Morder
ein “intelligentes und perverses Wesen [sei], des-
sen Gesicht titowiert ist wie bei diesen sogenann-
ten Menschenfresserstimmen’ (Die Bestie der al-
ten Berge 2003). Zweifel sind durchaus berechtigt,
ob die Angehorigen von Thaka Whanga sich bei
Kenntnis dieser Filmszene dariiber freuen wiirden,
das Antlitz ihres tipuna (Vorfahren) ausgerechnet
in solch einem Kontext verwendet zu wissen.

Es soll keineswegs ausgeschlossen werden, dass
die hier erfolgte unsensible Vereinnahmung der
Maori-Tétowierungen zum Teil auch auf Unwis-
senheit der Filmemacher in kulturellen Belangen
zuriickzufiihren ist. Fiir solch ungewollte Entglei-
sungen konnte man speziell im Zusammenhang mit
der Maori-Kultur noch weitere Beispiele anfiih-
ren. So hat z. B. eine texanische Kiinstlerin namens
LeaAnn McConnel sehr realistische mokomokai-
Imitationen® im Internet zum Verkauf angeboten.

7 Allerdings wurde bei beiden Bildern der Hintergrund ver-
andert. Ebenso wurde die von Tamati Waka Nene gehaltene
tewhatewha-Langkeule nicht korrekt wiedergegeben.

8 Bei den mokomokai handelt es sich um mumifizierte Men-
schenkdpfe, die in den Augen der Européer sehr begehrte
Sammelobjekte darstellten und in vielen Museen ausgestellt
wurden (Schifko 2005b: 384f.). Gegen solch eine Zurschau-
stellung der mokomokai begannen sich die Maori bereits im
19. Jahrhundert mit rechtlichen Schritten zu wehren (Schif-
ko 2004: 43f1.).

Berichte und Kommentare

Der potentielle Kunde konnte vor der Auslieferung
sogar die Haarfarbe und die Haarlidnge bestimmen.
In ihrer Homepage wurde auch noch der folgende,
wenig schmeichelhafte, Text beigefiigt: “The Maori
were a seafaring Polynesian folk who took a wrong
turn and landed in New Zealand ... Making the
best of the situation they set up housekeeping and
commenced eating the neighbours” (nach Schifko
2002: 24). Zu ihrer groflen Verwunderung wurde
sie von Maori iiber E-Mail beschimpft und teil-
weise sogar bedroht. In den Schreiben wurde sie
des Rassismus und der kulturellen Ausbeutung be-
zichtigt. Die Kiinstlerin rechtfertigte sich mit der
Erkldrung, sie habe im Glauben gehandelt, dass
die Maori-Kultur wie die der Wikinger schon aus-
gestorben sei (Schifko 2002: 24). Ebenso sah sich
auch in Amsterdam ein Restaurantbesitzer, der aus
Begeisterung fiir Neuseeland und die Kultur der
Maori sein Lokal “Moko” benannt hatte, mit ei-
nem Vorwurf seitens der Maori konfrontiert, dass er
das Tabu (tapu), welches mit dem moko verbunden
ist, geschiindet habe (Eberhard 2005: 152).° Viel-
leicht wire es in Die Bestie der alten Berge (2003)
nicht zu solch einer, in den Augen der Maori wenig
einnehmenden Form einer moko-Rezeption gekom-
men, wenn man besser iiber die Maori-Kultur und
deren Renaissance Bescheid gewusst hiitte.

Die imagologische Analyse von Fremdenbil-
dern und Fremdendarstellungen riickt im Zeital-
ter der Globalisierung immer mehr in den Mittel-
punkt ethnologischer Arbeiten. Es handelt sich bei
solch einer Auseinandersetzung keineswegs um ei-
ne im Elfenbeinturm stattfindende “intellektuelle
Nabelschau”, sondern vielmehr um einen Beitrag
zur Volkerverstindigung, den die Ethnologie (So-
zialanthropologie) als Fachwissenschaft erbringen
kann. Das Bild, welches sich ein Volk von einer an-
deren Kultur macht, geht ndmlich implizit auch mit
einer moralischen Bewertung dieser Fremdkultur
einher. Im englischen Sprachraum bringt der in die-
sem Zusammenhang gebrauchte Begriff einer “rep-
utational ethnography” (Fischer 1998: 76) sehr gut
zum Ausdruck, dass die — z. T. sehr viele Stereoty-
pen beinhaltenden — Fremdenbilder sich sehr wohl
auf den Ruf bzw. die Reputation der betrachteten
Kultur auswirken. Die Ethnologie leistet daher ei-
nen Beitrag zur Konfliktminimierung, wenn sie der-
artige Klischeevorstellungen aufdeckt und als sol-

9 In der Vorstellungswelt der Maori konnte das tapu eines
Gegenstandes oder einer Person durch das Zusammenbrin-
gen mit Nahrungsmittel aufgehoben werden (Best 1982: 20—
23). Es galt daher z. B. auch als grofe Beschimpfung und
Erniedrigung, wenn man Teile von jemandes moko auf eine
SiiBkartoftel (kumara) einritzte (King 1975: 438).

Anthropos 102.2007

218.73.216.60, am 23.01.2026, 01:02:57. @ Inhatt.
Inhalts Im

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-561

Berichte und Kommentare

che transparent macht. Indem die Sozialanthropo-
logie einen weiterfiihrenden interkulturellen Dialog
fordert, der zum gegenseitigen ‘“Respekt vor Men-
schen und deren kulturellen Manifestationen!!0!
fiihren soll” (Wernhart 1999: 23), erfiillt sie nicht
nur einen gesellschaftspolitischen Auftrag sondern
weist sich zudem als “Kulturwissenschaft mit Pra-
xisbezug” (Wernhart 1999: 23) aus.

Ich mochte mich bei Prof. Hermann Miickler (Institut
fiir Ethnologie, Wien) fiir die Durchsicht und Diskussion
des Manuskripts bedanken. Ebenso gebiihrt Hanni Knoll,
Peter Kostal, Dr. Thomas Schmuck, Ronald C. Pernecker,
Heinz Gratzer, Mag. Herwig Steiner und Mag. Frank
Suppan fiir ihre Hilfestellungen mein Dank.

Zitierte Literatur

Anonymus
2003 Tyson’s Moko Offends. The New Zealand Herald
(22.02.2003): A3.

Best, Elsdon
1982 Maori Religion and Mythology II. Dominion Museum
Bulletin 11: 3—-682.

Cowan, James

1910 The Maoris of New Zealand. Christchurch: Whitcombe
and Tombs.

Maori Tattooing Survivals. Some Notes on Moko. The
Journal of the Polynesian Society 30: 241-245.

1921

Die Bestie der alten Berge
2003 Die Bestie der alten Berge. (Film unter der Regie von
Patrick Volson.) Le Sabre-RTBF-K2.

Eberhard, Igor

2005 “We Are Maori and We Are Proud” — Zwischen kulturel-
ler Renaissance und kirituhi. Untersuchungen zu Iden-
titdtskonstrukten am Beispiel von Tétowierungen der
Maori (ta@ moko). Mitteilungen der Anthropologischen
Gesellschaft in Wien 134/135: 151-163.

Fischer, Hans

1998 Feldforschung. In: H. Fischer (Hrsg.), Ethnologie. Ein-
fiihrung und Uberblick; pp. 73-92. Berlin: Dietrich Rei-
mer Verlag. [4. tiberarbeitete Aufl.]

Gathercole, Peter

1988 Context of Maori Moko. In: A. Rubin (ed.), Marks
of Civilization. Artistic Transformations of the Human
Body; pp. 171-177;272-273. Los Angeles: Museum of
Cultural History.

Graham, J. C. (ed.)

1977 Maori Paintings. Pictures from the Partridge Collection
of Paintings by Gottfried Lindauer. Wellington: A. H. &
A.W. Reed. [3d rev. ed.]

Harth, Dietrich
1994  Fiktion des Fremden. Vorbemerkungen des Herausge-
bers. In: D. Harth (Hrsg.), Fiktion des Fremden. Erkun-

10 Wie z. B. den Maori-T4towierungen.

Anthropos 102.2007

Erlaubnls Ist

565

dung kultureller Grenzen in Literatur und Publizistik;
pp. 7—12. Frankfurt: Fischer Verlag.

King, Michael
1975 Moko and C.F. Goldie. The Journal of the Polynesian
Society 84: 431-440.

Kremser, Manfred

1981 Das Bild der “menschenfressenden Niam-Niam” in den
Berichten deutscher Forschungsreisender des 19. Jahr-
hunderts. Wiener Ethnohistorische Bldtter 21: 77—111.

Louis, Michel
2000 La Béte du Gévaudan. L’innocence des loups. Paris:
Perrin.

Neleman, Hans
1999 Moko — Maori Tattoo. Ziirich: Edition Stemmle.

Schifko, Georg

2002 Maori-Rezeption und Imagologie. Eine Untersuchung

zum Bild der Maori in Europa. Wien. [Unveroffentlichte

Diplomarbeit an der Universitit Wien]

Uberlegungen zur unterschiedlichen Prisentation von

Andreas Reischeks anthropologischer Sammeltitigkeit

in Sterbende Welt (1924) und Weifler Hduptling der

Maori (1955) — Ein Beitrag zur Biographieforschung.

Baessler-Archiv 52: 37—-46.

2005a Das Moko im Spiegel von Jules Vernes Romanen — Ein
Beitrag zur ethnographischen Rezeption und Imagologie
der Maori in der Literatur. Mitteilungen der Anthropolo-
gischen Gesellschaft in Wien 134/135: 177-190.

2005b Die mokomokai im Spiegel von Jules Vernes Werken —
Eine Untersuchung zur europdischen Rezeption der mu-
mifizierten Menschenkopfe aus Neuseeland. Ethnogra-
phisch-Archdologische Zeitschrift 46: 379-389.

Te Rangi, Hiora
1962 The Coming of the Maori. Christchurch: Whitcombe &
Tombs. [Sth rev. ed.]

Wernhart, Karl R.

1970 Zwei frithe Bildquellen von Neuseeland. Mitteilungen
der Anthropologischen Gesellschaft in Wien 100: 346—
358.

Ethnologie: Wissenschaft vom Menschen fiir den Men-
schen. Dialogische Kulturwissenschaft und Praxisbe-
zug. In: W. Dostal, H. A. Niederle und K. R. Wernhart
(Hrsg.), Wir und die Anderen. Islam, Literatur und Mi-
gration; pp. 23—27. Wien: WUV-Univ.-Verlag. (Wiener
Beitridge zur Ethnologie und Anthropologie, 9)

2004

1999

218.73.216.60, am 23.01.2026, 01:02:57. @ Inhatt.
Inhalts Im 0

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-561

