
3. Religion – Mythos – Kunst

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Katharina Mommsen

Zu einem Altersspruch Goethes über
Wissenschaft, Kunst und Religion

Die ehrenvolle Einladung zur Beteiligung an einer Festschrift für Kurt
Hübner war der Verfasserin dieses Beitrags umso willkommener, als
die Goetheforschung dem verehrten Jubilar eine ebenso behutsame
wie ergebnisreiche Klärung von Goethes Verhältnis zu Spinoza ver-
dankt, dessen Ethik bekanntlich für des Dichters persönliche Religiosi-
tät von zentraler Bedeutung war.1 Hinzu kam das unvermutete Auf-
tauchen einer seit langem verschollenen Reinschrift Goethes von
einem Spruch, in dem es um die wechselseitigen Bezüge von Wissen-
schaft, Kunst und Religion, also um ganz zentrale Fragen geht. So lag
es nahe, diesen Spruch hier zu präsentieren, selbst auf das Risiko hin,
kontroverse Reaktionen zu erwecken, wie schon Goethe sie erwartet zu
haben scheint, als er beschloss, ihn bei Lebzeiten zu sekretieren. Doch
eine redliche Auseinandersetzung damit im 21. Jhdt. hätte ihn gewiss
gefreut, zumal in der Festschrift für einen hochangesehenen Philoso-
phen, mit dessen philosophischer Haltung freimütige Diskussionen im
Einklang sind.

165

1 Vgl. das Kapitel Goethe und Spinoza in: Kurt Hübner: Glaube und Denken. Dimen-
sionen der Wirklichkeit, Tübingen 2001, S. 418–449.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wer Wissenschaft und Kunst besitzt,
Hat auch Religion;
Wer jene beyden nicht besitzt,
Der habe Religion.

Die hier abgebildeten Verse in der Reinschrift des Dichters zu erwer-
ben, glückte der Verfasserin vor kurzem, als die Vorbesitzerin sie um
ein Gutachten bat. An der Echtheit des Autografs besteht kein Zweifel,
auch wenn vom Verbleib der Handschrift bisher nichts verlautete. Das
144 mm�95 mm formatige Blättchen wurde vermutlich von Goethes
Schwiegertochter Ottilie verschenkt oder verkauft, nachdem Ecker-
mann eine Abschrift davon genommen hatte, die als Druckvorlage zur
Erstveröffentlichung in der Quartausgabe von 1836 diente.2 Jedenfalls
lag unser Autograf den Editoren der historisch-kritischen Weimarer
Ausgabe (WA) nicht mehr vor, als sie 1893 den Spruch publizierten.3

Die Handschrift befand sich also damals schon nicht mehr in Goe-
thes Weimarer Nachlass, der den Herausgebern der WA zugänglich
war.4 An wen das Autograf im 19. Jhdt. zunächst gelangte, ist ebenso
unbekannt, wie in wessen Besitz es sich bis in die 1930er Jahre hinein
befand. Fest steht nur, dass es durch deutsche Emigranten, die von den
Nazis ihres Vermögens beraubt, beim Verlassen des Landes fast nichts
an Wert mitnehmen durften, in die USA kam. Sich von dem heimlich
geretteten Schatz trennen zu müssen, blieb ihnen dadurch erspart, dass
sie sich bald eine neue Existenz aufbauen konnten. So bewahrten sie im
Exil pietätvoll das kostbare Blatt von Goethes Hand, ehe sie es einer
jüngeren, gleichfalls in Deutschland geborenen, hilfreichen Freundin
schenkten, die es jahrzehntelang unter Glas und Rahmen in Ehren
hielt, bis sie es 2010 an die Mommsen Foundation for the Advance-
ment of Goethe Research verkaufte, um damit dessen Rückkehr nach
Weimar zu gewährleisten.

166

Katharina Mommsen

2 Erstdruck von »Wer Wissenschaft und Kunst besitzt …« in: Goethe’s poetische und
prosaische Werke in Zwei Bänden (in 4 Teilen), Bd. I, 1. Stuttgart/Tübingen 1836,
S. 144.
3 In WA I 5.1, S. 134: Nachlaß. Zahme Xenien IX. Abtheilung. Der Lesartenband von
1910 (WA I 5. 2, S. 272) verweist auf ein Oktavblatt H245 , das diesen Spruch zusammen
mit dem Spruch »Du sagst gar wunderliche Dinge« enthielt, den Goethe selber in der
Ausgabe letzter Hand in Zahme Xenien IV. Abt. veröffentlichte.
4 Die Hss. waren seit 1885 in der Obhut des Goethe-Archivs, seit 1893 Goethe-Schiller-
Archiv (GSA).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Für das Entstehungsdatum des Blattes gibt es keine direkten An-
haltspunkte. Goethes Praxis, gewisse ungedruckte Gedichte als ›Parali-
pomena‹ zurückzulegen, um sie evtl. später zu veröffentlichen, ist seit
1807 nachweisbar. Er sammelte sie in Mappen, ordnete sie von Zeit zu
Zeit neu und bestimmte die ihm jeweils geeignet erscheinenden zum
Druck.5 Anfang Mai 1822 begann er erneut die Paralipomena zu sich-
ten und im Hinblick auf die Ausgabe letzter Hand zu entscheiden, wel-
che Gedichte aufzunehmen und welche ›Incommunicabilien‹ weiterhin
zurück zu halten seien. Um Missstimmungen zu verhüten, vermied er
es, allzu provokative Gedichte zu publizieren,6 denn wie schon Spinoza
vor ihm wollte auch Goethe nicht die öffentlich anerkannte Religion
stören.7 So legte er, um kein Tabu zu durchbrechen, den Spruch zu

167

Zu einem Altersspruch Goethes über Wissenschaft, Kunst und Religion

5 Darüber berichten – mit Bezug auf das Jahr 1822 – die Tag- und Jahres-Hefte 1821
(WA I 36, S. 186): »Ich faßte […] die Paralipomena wieder an. Unter dieser Rubrik
verwahre ich mir verschiedene Futterale, was noch von meinen Gedichten ungedruckt
oder ungesammelt vorhanden sein mag. Sie zu ordnen, […] pflegte ich von Zeit zu Zeit,
indem eine solche Arbeit in die Länge nicht anziehen kann.« Dass sich dieser Passus auf
1822 bezieht, ermittelte schon H. G. Gräf, dem M. Mommsen u. W. Hagen zustimmten.
6 Entsprechend hieß es bereits 1819 in den Noten und Abhandlungen zum West-öst-
lichen Divan (WA I 7, S. 139) über das Buch des Unmuts: »Schon jetzt hätte dieß Buch
viel stärker und reicher sein sollen; doch haben wir manches, um alle Mißstimmung zu
verhüten, bei Seite gelegt. Wie wir denn hierbei bemerken, daß dergleichen Äußerun-
gen, welche für den Augenblick bedenklich scheinen, in der Folge aber, als unverfäng-
lich, mit Heiterkeit und Wohlwollen aufgenommen werden, unter der Rubrik Paralipo-
mena künftigen Jahren aufgespart worden.« – Goethes Tagebuch enthält seit Anfang
Mai 1822 zahlreiche Eintragungen, die sich auf seine Aussonderungsmaßnahmen be-
ziehen, z.B. heisst es am 17. Mai 1822: »Kräuter [G.’s Sekretär] zeigte vor, wie weit er
mit Ordnung der Papiere gekommen. Über die Incommunikabilien unter den Paralipo-
menen […] Paralipomena angesehen und überdacht.« (WA III 8, S. 197f.). Damals ent-
stand der kleine Aufsatz Über die Incommunicabilien unter den Paralipomenen, in dem
es u.a. heißt (WA I 42.2, 54 f.): »Unter den zurück gebliebenen oder vielmehr zurück
gehaltenen Gedichten ist eine bedeutende Anzahl, welche vielleicht niemals öffentlich
erscheinen zu lassen räthlich ist […] Mögen meine Freunde künftighin darüber ent-
scheiden […]«
7 Vgl. Joh. Chr. Kestner in seiner Schilderung des 23-jährigen Goethe: »Er ist nicht, was
man orthodox nennt. Jedoch nicht aus Stolz oder Kaprice oder um etwas vorstellen zu
wollen. Er äußert sich auch über gewisse Hauptmaterie gegen wenige; stört andere nicht
gern in ihren ruhigen Vorstellungen […] Vor der christlichen Religion hat er Hoch-
achtung, nicht aber in der Gestalt, wie sie unsere Theologen vorstellen.« – Es gibt viele
Zeugnisse für Spinozas Wunsch, die öffentl. anerkannte Religion nicht zu stören, lehnte
er doch sogar deshalb den ehrenvollen Ruf an die Universität Heidelberg ab, der seine
Existenz gesichert hätte; vgl. seinen Brief vom 30. März 1673 an den Kurfürstlichen Rat
und Prof. a. d. Univ. Heidelberg, J. Ludwig Fabritius, zur Begründung seiner Ablehnung:

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


postumer Veröffentlichung zurück. Er wusste, Zeitgenossen denen ihre
Religion heilig war, hätten sich durch Verse beleidigt fühlen können,
die bei oberflächlicher Betrachtung nichts anderes zu sagen schienen,
als dass Religion durch Wissenschaft und Kunst ersetzbar und darum
nur noch für ganz schlichte Gemüter nötig sei. Doch wie so oft bei
Goethe zeichnen sich hinter der vordergründigen Deutung weitere
Verständnisebenen ab. Aber Goethe war es leid, sich noch im hohen
Alter wegen seiner Dichtungen Anklagen auszusetzen, nachdem er seit
den Leiden des jungen Werther, dessen Echo ihn Jahrzehnte lang ver-
folgte, immer erneut Beschuldigungen hatte erdulden müssen, die zu-
meist auf Missverständnissen und Begriffsstutzigkeit beruhten. Ent-
sprechend musste er auch bei diesem Spruch mit Anfeindungen von
Lesern rechnen, die zu fairer Beurteilung außerstande waren, weil sie
keine Ahnung davon hatten, welche religiöse Bedeutung Wissenschaft
und Kunst für ihn besaßen und daher auch gar nicht ermessen konn-
ten, was sich mit diesen Versen an Lebenserfahrungen und Gedanken-
gängen verband.

Die Tatsache, dass Goethe seinen Namen unter die Reinschrift des
Spruches setzte und das Blatt, statt es der Vernichtung preiszugeben,
zur postumen Veröffentlichung aufbewahrte, deutet auf seine Hoff-
nung, bei künftigen Lesern mehr Verständnis zu finden, wenn die Zeit
dafür reif war. Schließlich waren auch diese Verse, wie der vollendete
Faust und die letzten fünf Bücher von Dichtung und Wahrheit,
»Bruchstücke einer großen Konfession«,8 mit deren Gehalt es ihm
Ernst war. Deutlich bekundet die Reinschrift des scharfgeschliffenen
Spruches Goethes eigene Wertschätzung. Den Nachlassverwaltern sig-
nalisierte das Blatt jedenfalls, wie lieb dem Dichter selber der Vier-
zeiler war.

Eckermann und Riemer veröffentlichten ihn 1836 – wohl auf-
grund unserer einzig diesen Spruch enthaltenden Reinschrift – in der
Quartausgabe innerhalb einer von ihnen Religion und Kirche betitel-

168

Katharina Mommsen

»… Dann habe ich das Bedenken, dass ich nicht weiss, in welche Grenzen die Freiheit zu
philosophieren einzuschliessen ist, damit ich nicht den Anschein erwecke, als wolle ich
die öffentlich anerkannte Religion stören …« (Die Ethik, Schriften, Briefe, hrsg von
Friedrich Bülow. Stuttgart 1976. S. 206f.).
8 Gemäß dem bekannten Ausspruch in Dichtung und Wahrheit Buch 7 (WA I 27, 110):
»Alles was daher von mir bekannt geworden, sind nur Bruchstücke einer großen Con-
fession …«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten neuen Rubrik, die 15 Gedichte aus verschiedenen Lebensepochen
umfasste.9 Ein weiterer Abdruck erfolgte, außer in den bloßen Text-
bänden des Cotta-Verlags, in der wissenschaftlichen, seit 1868 er-
scheinenden Ausgabe des Hempel-Verlags in Berlin. Durch sie wurde
der evangelische Theologe und Religionsphilosoph David Friedrich
Strauß aufmerksam auf den Spruch, der ihn so stark beeindruckte,
dass er ihn zum Leitgedanken seines bahnbrechenden, beträchtliche
Berühmtheit erlangenden Buches Der alte und der neue Glaube von
1872 machte.10

Die Goetheforschung hat sich von jeher gescheut, heikle Themen
zu behandeln.11 Deshalb fehlt der Spruch in zahlreichen Editionen;
oder er blieb unkommentiert wie noch in der Frankfurter Ausgabe
von 1988. Als erster erläuterte Eduard von der Hellen ihn kurz und
plausibel: »Religiöse Gesinnung, d. h. ruhige Verehrung des Uner-
forschlichen und des Schönen, ist eine notwendige Folge eines der Wis-
senschaft und der Kunst ernst gewidmeten Lebens; wer ohne den Ge-
nuß dieser Güter dahinlebt, muß seinen Trost in der traditionellen
Religion suchen.«12 Ähnlich einfühlsam ist Gisela Henckmanns Kom-
mentar in der Münchner Ausgabe von 1997: »Die wissenschaftliche
wie die künstlerische Tätigkeit sind bei G. verbunden mit Ehrfurcht
vor der Natur und der sich darin manifestierenden göttlichen Ver-
nunft. In diesem Sinne sind sie religiös und haben eine Anbindung an
eine Institution nicht nötig.«13 Mehr hat die Goetheforschung, soweit
ich sehe, bisher über den Vierzeiler nicht verlauten lassen.

Es mag verwundern, dass Goethe in dem Vierzeiler mit Bezug auf
Wissenschaft und Kunst zweimal den Ausdruck »besitzt« benutzt, bei
dem man für gewöhnlich an materielle Güter denkt. Doch verwendete
Goethe das Wort ›besitzen‹ auch, wenn es um ein innerliches Sich-zu-
eigen-machen des Werts und Gehalts einer Sache, um ein konkretes

169

Zu einem Altersspruch Goethes über Wissenschaft, Kunst und Religion

9 Vgl. oben Anm. 2.
10 Hinweis von Robert Petsch in: Goethes Werke. Festausgabe, Bd. 2, Leipzig 1926,
S. 492. Aus Raumgründen kann hier auf das Buch von D. F. Strauß nicht näher einge-
gangen werden.
11 Das hervorragendste Beispiel für diese Scheu bietet die Rezeptionsgeschichte des
West-östlichen Divan.
12 Goethe: Sämtliche Werke in 40 Bänden. Jubiläumsausgabe, Bd. 4, Stuttgart 1902,
S. 308.
13 Münchner Ausgabe Bd. 18.1, S. 507. Ebd. ergänzend: »Siehe auch G.’s Brief an Carl
Ernst Schubarth vom 21. April 1819 und dessen Reflexionen (WA IV 31, S. 345f.).«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Haben und Gebrauchen ideeller Besitztümer oder um ein Innehaben
geistiger Kompetenzen ging.14

Dass bei der Deutung des Spruches »alles auf die Auslegung des
Begriffes Religion« ankommt, versteht sich.15 Während man im Euro-
pa des 18. Jhdts. unter ›Religion‹ im allgemeinen ausschließlich den
christlichen Glauben verstand, galt das für Goethe schon seit seiner
Jugend nicht mehr. Zunächst wirkten Protestantismus und orthodoxes
Luthertum auf ihn ein, doch lernte er früh auf eigenen Wunsch Hebrä-
isch und setzte sich selbstständig mit der alttestamentlich-jüdischen
Religion auseinander, während gleichzeitig die antike Mythologie mit
ihrer Götterwelt tief auf ihn einwirkte. Er identifizierte sich mit meh-
reren ihrer Gestalten, bezeichnenderweise mit extrem entgegengesetz-
ten, so einerseits dem sich vom höchsten Gott liebend umfangen füh-
lenden Ganymed und andererseits mit dem rebellisch gegen die Götter
aufbegehrenden Prometheus. Die kritische Auseinandersetzung mit
bestimmten biblischen Texten lenkte Goethes Aufmerksamkeit auf
die Problematik jeglicher Überlieferung, auf Kirchen- und Ketzer-
geschichte, den Pelegianismus, die Arianer, Calvinisten, Pietisten, de-
ren hermetische Traditionen usw. In Straßburg sorgte Herder vollends
dafür, dass verschiedene Weltreligionen und deren geschichtliche Ent-
wicklungen ins Blickfeld des jungen Goethe gerieten, so dass er sich um
nähere Kenntnis des Islam bemühte, den Koran studierte und dort

170

Katharina Mommsen

14 Faust-Leser erinnern sich an das zum geflügelten Wort gewordene Diktum: »Was du
ererbt von deinen Vätern hast/ Erwirb es um es zu besitzen.« (Faust v. 683f.; WA I 14,
S. 39). Das Goethe-Wörterbuch, Bd. 2, Stuttgart 1989, Sp. 491ff. gibt zahlreiche Belege
für ›besitzen‹ im Hinblick auf geistige Güter; z.B. heißt es mit Bezug auf Wissenschaft
in der Einl. zur Morphologie, wo Goethe seine täglichen Unterhaltungen mit Herder
über die Ur-Anfänge der Erde erwähnt: »unser wissenschaftlicher Besitz [wurde] durch
wechselseitiges Mittheilen und Bekämpfen, täglich geläutert und bereichert.« (WA II 6,
S. 20 f.). Gleichfalls im Zusammenhang mit Herder schildert Goethe in Dichtung und
Wahrheit, wie er »zum Besitz einer wahrhaft poetischen Welt gelangt« sei. (WA I 27,
S. 346). – Mehr darüber erfährt man in einem späteren Essay, in dem er über seine
»gegenständliche Dichtung« sagt: »Mir drückten sich gewisse große Motive, Legenden,
uraltgeschichtlich Überliefertes so tief in den Sinn, daß ich sie vierzig bis fünfzig Jahre
lebendig und wirksam im Innern erhielt; mir schien der schönste Besitz solche werthe
Bilder oft in der Einbildungskraft erneut zu sehen.«. (WA I 11, S. 60). – »Das wahre
dichterische Genie«, so behauptet Goethe, »besitzt die höhere innere Form, der doch
am Ende alles zu Gebote steht.« – Vom »Besitz« einer Kunst wie der Musik spricht
Goethe in Versen für einen Pianisten, Dirigenten und Komponisten: »Ein Talent, das
jedem frommt | Hast du in Besitz genommen …« (An Ferdinand Hiller; WA I 4,276).
15 Dieser naheliegende Hinweis schon bei Robert Petsch; s. oben Anm. 10.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schon damals manches seinem eigenen Denken und Fühlen Verwandte
entdeckte. So traten nach und nach immer mehr Religionen und deren
Sekten in Goethes Gesichtskreis, während die ihm innewohnende Na-
turfrömmigkeit ihre Bestätigung durch Spinoza fand und als pantheis-
tisches Daseinsgefühl eigener Prägung eine Konstante seines Lebens
bildete, die sich beflügelnd und befruchtend auf seine gesamte Naturer-
forschung auswirkte. Ihn faszinierten die »tausendfältigen Religio-
nen«16 als ›Manifestationen des Göttlichen‹, doch empfand er die gro-
ßen Kunstwerke und Erkenntnisse der Wissenschaft gleichfalls als
solche. Noch als Mittsechziger widmete Goethe den islamischen Schi-
iten, Sunniten und Wahhabiten ein eifriges Studium, gleichzeitig ori-
entierte er sich über den Parsismus, dessen ursprüngliche Impulse ihm
so sympathisch waren, dass er sich mit den Sonnen- und Feueranbetern
identifizierte. Der Hinduismus beschäftigte ihn ebenfalls, und es be-
steht kein Zweifel, dass Seelenwanderung und Wiedergeburt ihn an-
muteten, weil sie seinen eigenen Vorstellungen entgegenkamen. So
wiederholte es sich im Verlaufe seines Lebens oft, dass er ohne dabei
seine Identität einzubüßen, ihm Einleuchtendes aus verschiedenen Re-
ligionen aufnahm, während er alles, was ihm nicht zusagte, einfach
beiseite ließ oder ausdrücklich von sich abwies, je nachdem ob er sich
dadurch in seinem eigenen Daseinsgefühl bestätigt fand oder nicht.
Dabei waren es stets die Ursprünge der Religionen, für die er sich
erwärmte, während ihn die später aus didaktischen Zwecken von lei-
denschaftlich parteiischen Nachfolgern eingeführten Zeremonien,
Dogmen und Überzeugungsbekenntnisse mit ihrer Tendenz zur In-
toleranz kalt ließen; er empfand sie als Erstarrungsprozesse. So kam
es, dass er trotz lebenslänglicher Beschäftigung mit ›Religion‹ sich doch
niemals zu einem bestimmten Dogma bekannte. Darüber legte er als
81-Jähriger einem befreundeten gläubigen Katholiken das folgende
Geständnis ab: Kein Mensch könne sich des »religiosen Gefühls erweh-
ren«, doch er selber hätte »von Erschaffung der Welt an, keine Kon-
fession gefunden«, zu der er sich »völlig hätte bekennen mögen«. Halb
ernsthaft, halb scherzend, fährt Goethe fort:

»Nun erfahr ich aber in meinen alten Tagen von einer Secte der Hypsistarier,
welche, zwischen Heiden, Juden und Christen geklemmt, sich erklären, das
Beste, Vollkommenste, was zu ihrer Kenntniß käme, zu schätzen, zu bewun-

171

Zu einem Altersspruch Goethes über Wissenschaft, Kunst und Religion

16 Goethes Ausdruck gegenüber Joh. Kaspar Lavater im Brief vom 4. Okt. 1782 (WA IV
6, S. 66).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dern, zu verehren und, insofern es also mit der Gottheit im nahen Verhältniß
stehen müsse, anzubeten. Da ward mir auf einmal aus einem dunklen Zeit-
alter her ein frohes Licht, denn ich fühlte, daß ich Zeitlebens getrachtet hatte,
mich zum Hypsistarier zu qualifizieren …«17

Kein Zweifel, Goethes ›Religion‹ ist ein ›weites Feld‹. Verdienstvoll-
erweise hat Hans-J. Simm in Goethe und die Religion die meisten Äu-
ßerungen des Dichters zum Thema Religion gesammelt und kurz kom-
mentiert. Resümierend schreibt er darüber im Vorwort:18

»Religionsfragen hatten für Goethe immer zentrale Bedeutung. Zeitlebens
hat er sich mit der Bibel auseinandergesetzt. […] Das ›summum bonum‹
bestand für ihn in der individuellen Entfaltung des Göttlichen. […] Unver-
lierbar war ihm religiöse Erfahrung, zu der ihm die Weltreligionen reichlich
Stoff boten. […] Die Elemente der verschiedenen Religionen wurden zu we-
sentlichen Komponenten seiner Weltanschauung, seiner Poesie, seines Le-
bens, seiner Lebenskunst. […] Seine Religiosität war nicht dogmatisch, und
sie sollte nicht schulbildend sein. Sie kannte keinen transmundanen Gott, sie
war diesseitig orientiert, sie war humanistisch und ethisch geprägt: Die Gött-
lichkeit des Menschen bestehe in seiner Humanität. Man könne zu einer
eigenen Religion gelangen, wenn man sein Leben nach dem Guten ausrichte,
war sein Credo. […] Religion […] galt ihm als eine besondere Sicht auf die
Welt, auf den Menschen und auf die Natur. | Goethe hat die Religion, das
Nachdenken über Religion, in einzigartiger Weise in sein Werk und in seine
Sprache integriert. […] Die lebenslange Beschäftigung mit der Religion, mit
den Religionen der Welt und mit kontroversen theologischen Interpretatio-
nen zeigt sich nicht nur im Werk, sie bestimmt Goethes Leben insgesamt.
[…] Daß Goethes Kunst und Ästhetik ohne Religion nicht denkbar sind, be-
legen die zahlreichen Bemerkungen, die den Zusammenhang aussprechen.«

Dieser auf hunderten von Zitaten basierenden Zusammenfassung ist
voll beizupflichten. Überdies enthält die Sammlung Goethe und die
Religion viele Zitate, die es ermöglichen, Goethes Vierzeiler seinen
Intentionen gemäß auszulegen. Außerdem lohnt es sich, dem vor-
trefflichen Hinweis von Gisela Henckmann auf einen etwaigen Zu-
sammenhang mit einem Aufsatz-Entwurf von K. E. Schubarth »über

172

Katharina Mommsen

17 An Sulpiz Boisserée, 22. März 1831 (WA IV 43, S. 156). Die Hypsistarer waren eine
im 4. Jhdt. in Kappadozien entstandene religiöse Gruppe, die ihren Gott als »Pantokra-
tor« = Allherrscher verehrten, vermutlich eine Synthese des griech. antiken Zeus und
des hebr. Jahwe – doch kein Vatergott.
18 Hans-Joachim Simm (Hrsg.): Vorwort, in: Goethe und die Religion. Aus seinen Wer-
ken, Briefen, Tagebüchern und Gesprächen, Frankfurt a.M./Leipzig 2000, S. 10 f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Verhältnis von Poesie, Theologie und Wissenschaft untereinander«
nachzugehen,19 der auch eine tentative Datierung ermöglicht.

Karl Ernst Schubarth (1796–1861) hatte 1818 ein Büchlein Zur
Beurtheilung Goethes veröffentlicht.20 Seine enthusiastische Einfüh-
lung tat Goethe wohl, so dass er bekannte: »Die Neigung womit er
meine Arbeiten umfaßt hatte, mußte mir ihn lieb und werth ma-
chen.«21 Seitdem war Schubarth ihm »ein junger Freund«, dessen Be-
urteilung er »in jedem Sinne zu schätzen und dankbar anzuerkennen«
hatte.22 Jüngerhaltung und »geistreiche Behandlung« Schubarths ver-
anlassten Goethe, diesem jungen Philologen manches zu sagen, was
ihm förderlich sein konnte. So auch als Schubarth ihm im April 1819
mit der Inhaltsangabe der erweiterten Fassung von Zur Beurtheilung
Goethes die erwähnte Skizze über ›das Verhältnis von Poesie, Theo-
logie und Wissenschaft unter einander‹ mit den Begleitzeilen sandte:

»Ich habe die Elemente eines Aufsatzes versammelt, in dem ich mir Rechen-
schaft über das Verhältnis von Poesie, Theologie und Wissenschaft unter ei-
nander zu geben versuche. Dass Hauptresultat ist, dass ich der Poesie die
Darstellung dessen nach aussen zuweise, was der Mensch theologisch nach
innen besitzt. Da nun dieses Theologische im Menschen ein Überschwäng-
liches, ja eigentlich ein Unergründliches ist, so erklärt sich der erhöhte Aus-
druck der Poesie von selbst, die uns in eine Sphäre hierdurch einführt, welche
in Verhältnis zu dem, was wir gewöhnliche Wirklichkeit nennen, ein Unbe-
rechenbares darbietet. Und eben hierdurch nun unterscheidet sich die Poesie
von der Wissenschaft, welche es nicht mit einer überschwänglichen, unbe-
rechbaren Wirklichkeit zu thun hat, sondern eben, wenn sie nicht in Verwir-

173

Zu einem Altersspruch Goethes über Wissenschaft, Kunst und Religion

19 Vgl. oben Anm. 13.
20 Karl Ernst Schubarth: Zur Beurtheilung Göthe’s, Breslau 1818, S. 140. – 2. Aufl.
u.d.T.: Zur Beurtheilung Goethe’s, mit Beziehung auf verwandte Litteratur und Kunst,
2 Bd., 1820, XVI, S. 365 S., IV, S. 522.
21 Tag- und Jahres-Hefte 1820 (WA I 36, S. 178). Damals machte Goethe »dessen per-
sönliche Bekanntschaft«, die ihm »höchst angenehm war […] seine sinnige Gegenwart
lehrte mich ihn noch höher schätzen …«
22 Antik und Modern (WA I 49.1, S. 149). Vgl. auch Goethes Kennzeichnung Schub-
arths als »ein junger Freund, den ich gern über mich und andere reden höre« in: Über
Kunst und Alterthum, III 1(1821) S. 85 f.: Olfried und Lisena. (WA 41.1, S. 252). Den
Ausdruck »geistreich« verwendete Goethe wiederholt zu Schubarths Charakterisierung,
z.B. in den Tag- und Jahres-Heften 1821 (WA I 36, 190): »Schubarths Ideen über Homer
wurden laut, seine geistreiche Behandlung […] erregte neues Interesse«. Ebd. S. 195:
»Wie man an Schubarth sehen kann, der sich eine ganze Weile in meinem Bezirk ent-
hielt und sich dadurch nur gestärkt fand, nunmehr die schwierigsten Probleme des Al-
terthums anzugreifen und eine geistreiche Lösung zu bewirken.«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rung und Schwanken gerathen soll, sich auf dem Felde lediglich zu halten hat,
wo ihr die vollkommenste Berechnung und Ergründung möglich ist. Dadurch
aber ist die Wissenschaft sowohl der Theologie als der Poesie entgegen-
gesetzt.«23

Aus der Feder des jungen Autors, der gerade dabei war, sein Buch Zur
Beurtheilung Goethes wesentlich zu erweitern, musste die Behaup-
tung, die Wissenschaft sei »sowohl der Theologie als der Poesie ent-
gegengesetzt«, alarmierend auf Goethe wirken, da eine solche ›main-
stream‹ Auffassung von Wissenschaft seiner eigenen völlig konträr
war, denn Wissenschaft, wie er sie auffasste und praktizierte, war für
ihn ein Weg, um Gott näher zu gelangen. Zu einer umständlichen Wi-
derlegung fehlte die Zeit, weil Goethe damals alle Energien an die
Noten und Abhandlungen zum West-östlichen Divan wendete, die
dringend abgeschlossen werden mussten. So schuf er ad hoc einen
aphoristischen »schematischen Text«, dessen »Absicht« es war, dass
Schubarth ihn »sich selbst auslegen und ausführen« möge, damit sein
»zarter, guter Sinn auch gerecht werde gegen Wissenschaft«.24 Um das
zu erreichen, wandte sich der damals in seinem 70. Lebensjahr stehen-
de Goethe an den jungen, in christlicher Tradition aufgewachsenen
Schubarth mit der feierlich beschwörenden Erklärung:

Auf
Gl a ub e L i e be H o f fnung

ruht de s G o t tb e g üns t i g t e n M e nsche n
Re l ig i o n Kuns t Wi sse nscha f t
d i e s e nä hre n und b e f r i e d i g e n

d a s B e d ür f n i ß
a nz ube t e n he rv o rz ub r i ng e n z u sc ha ue n

a l l e d r e i s i nd e i ns
v o n Anf a ng und a m End e

w e n n g l e i ch i n d e r M i t t e g e t re n n t . 2 5

174

Katharina Mommsen

23 Goethe empfing Schubarths Brief vom 12. April am 16. April 1819 (WA IV 31,
S. 345f.).
24 Goethe an K. E. Schubarth, 21. April 1819 (WA IV 31, S. 136f.): »Das übersendete
Heft folgt hier mir Dank zurück; es freut mich, daß Sie das einmal gewählte Feld so
eifrig und treulich bebauen, leider kann ich gegenwärtig nicht umständlich, wie ich wohl
wünschte, erwidern, doch lege einen schematischen Text bei, den Sie sich selbst auslegen
und ausführen werden.| Es ist die Absicht, daß Ihr zarter, guter Sinn auch gerecht werde
gegen Wissenschaft …«
25 Diesen Text zitiert in veränderter Form ohne Stellenhinweis das Goethe-Taschen-
lexikon. Begründet von Heinrich Schmidt neu bearbeitet von Karl Justus Obenauer,

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese Briefbeilage hat im gesamten Goetheschen Oeuvre nichts Ver-
gleichbares, es sei denn, man geht bis 1773 zurück, als er anonym, in
der Rolle eines Geistlichen, den Brief des Pastors zu *** und Zwo bib-
lische Fragen veröffentlichte.26 Nirgends sonst hat Goethe ein so nach-
drückliches Bekenntnis abgelegt wie hier, als es ihm darum ging, dem
jungen Schubarth begreiflich zu machen, dass Wissenschaft ihm nicht
weniger heilig war als Kunst und Religion. Vom Einfühlungsvermögen
Schubarths, der sich diesen Text ›selbst auslegen und ausführen‹ muss-
te, hingen für die erweiterte Fassung des Buches Zur Beurtheilung
Goethes und seine Einschätzung von Goethes Überzeugungen als For-
scher und religiöser Mensch wesentliche Folgerungen ab.

Auch uns bleibt nichts übrig, als selbst auszulegen und auszufüh-
ren, was Goethe hier mit gesetzgeberischer Autorität verkündet. Im
Text für Schubarth wie in dem Vierzeiler geht es um Probleme, die
Goethe als Wahrheitssucher sein Lebtag umgetrieben haben. ›Religion‹
war für ihn der Glaube, dass es einen Gott geben muss, eben weil das
›Bedürfnis‹ danach als tiefe Gottessehnsucht in ihm angelegt war. Was
›Religion Kunst Wissenschaft‹ aus Goethes Sicht miteinander ver-
knüpfte, war ihr Vermögen, edle Menschenbedürfnisse zu ›nähren
und befriedigen‹ – die Religionen das Bedürfnis ›anzubeten‹,27 die
Künste das Bedürfnis ›hervorzubringen‹, die Wissenschaften das Be-
dürfnis zu ›schauen‹ (= zu erkennen).

Eben dadurch erschienen ihm Religion, Wissenschaft und Kunst
als »eins«, weil Gott ihm außer in seinen Werken der Sinnenwelt nicht
mehr greifbar war. Aus Goethes tiefer Sehnsucht nach dem verborge-
nen, ihm unbegreiflichen Gott erklärt sich sein Antrieb als Erforscher
der Natur, seine Hoffnung den Gedanken der göttlichen Natur, des

175

Zu einem Altersspruch Goethes über Wissenschaft, Kunst und Religion

Stuttgart 1955, S. 285 mit dem Zusatz (Schema): »Religion, Kunst und Wissenschaft
befriedigen das dreifache Bedürfnis des Menschen anzubeten, hervor zu bringen, zu
schauen; alle drei sind eins, zu Anfang und am Ende, wenn gleich in der Mitte immer
getrennt.« Das Zitat kann nur der obigen Briefbeilage an Schubarth entnommen sein, da
es sich nirgends sonst findet.
26 Vgl. Brief des Pastors zu *** an den neuen Pastor zu *** (WA I 37, S 152–173) und
Zwo wichtige bisher unerörterte biblische Fragen zum erstenmal gründlich beantwortet
von einem Landgeistlichen in Schwaben (ebd. S. 175–190); bes. Andre Frage. Was heißt
mit Zungen reden? (ebd. S. 186), wo Goethe sich aus eigener Erfahrung zu Themen
äußert wie: »Vom Geist erfüllt, in der Sprache des Geists, des Geists Geheimnisse ver-
kündigen …«
27 In Geistesepochen spricht Goethe von dem »Menschenbedürfnis ein Oberstes anzu-
erkennen«.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


›deus sive natura‹, auf die Spur zu kommen, um sich ihm dadurch zu
nähern.28 Doch wusste Goethe auch: »Die Kunst ist eine Vermittlerin
des Unaussprechlichen«29 und: »Wem die Natur ihr offenbares Ge-
heimnis zu enthüllen anfängt, der empfindet eine unwiderstehliche
Sehnsucht nach ihrer würdigsten Auslegerin, der Kunst.«30 »Poesie
deutet auf die Geheimnisse der Natur und sucht sie durchs Bild zu
lösen.«31 Alle diese Aphorismen, die ohne weiteres durch analoge Ver-
lautbarungen zu vermehren wären, bekunden inwiefern Religion, Wis-
senschaft und Kunst Goethe als »eins« erschienen. Dass Goethe sich
mit dieser Auffassung von vielen seiner Zeitgenossen unterschied,
war ihm natürlich bewusst.

Auch wenn er von »des Gottbegünstigten Menschen« Religion
Kunst Wissenschaft spricht, die er auf edle Menschenbedürfnisse zu-
rückführt, so ist dabei nicht von Krethi und Plethi die Rede, sondern
von denen, die sich wie er selber als ›Gottbegünstigte‹ betrachten durf-
ten, also Propheten, große Entdecker und Künstler.32 Ebenso verstand

176

Katharina Mommsen

28 In diesem Sinne schrieb Goethe am 9. Juni 1785 aus Ilmenau an F. H. Jacobi: »… das
Daseyn ist Gott […] Vergieb mir daß ich so gerne schweige wenn von einem göttlichen
Wesen die Rede ist, das ich nur in aus den rebus singularibus erkenne, zu deren nähern
und tiefern Betrachtung niemand mehr aufmuntern kann als Spinoza […] Hier bin ich
auf und unter Bergen, suche das göttliche in herbis et lapidibus.« (WA IV 7, S. 62 ff.)
29 Max Hecker (Hrsg.): Maximen und Reflexionen, Frankfurt/Main 1980, 384. Nach
den Handschriften des Goethe- und Schiller-Archivs, Weimar 1907, 82. Die Künste er-
halten in Wilhelm Meisters Wanderjahre nahezu religiöse Funktion, so auch in der
lyrischen Einlage vom Dezember 1816: »Wie Natur im Vielgebilde | Einen Gott nur
offenbart, | So im weiten Kunstgefilde |Weht ein Sinn der ew’gen Art; | Dieses ist der
Sinn der Wahrheit, | Der sich nur mit Schönem schmückt | Und getrost der höchsten
Klarheit | Hellsten Tags entgegenblickt.|| Wie beherzt in Reim und Prosa | Redner, Dich-
ter sich ergehn, | Soll des Lebens heitre Rose | Frisch auf Mahlertafel stehn; | Mit Ge-
schwistern reich umgeben, | Mit des Herbstes Frucht umlegt, |Daß sie von geheimem
Leben | Offenbaren Sinn erregt. || Tausendfach und schön entfließe | Form aus Formen
deiner Hand, | Und im Menschenbild genieße, | Daß ein Gott sich hergewandt. |Welch
ein Werkzeug ihr gebrauchet, | Stellet euch als Brüder dar; | Und gesangweis flammt und
rauchet| Opfersäule vom Altar.«
30 Maximen und Reflexionen 201 (Hecker 35).
31 Maximen und Reflexionen 1009. (Hecker 210).
32 Vgl. Dichtung und Wahrheit Buch 4 (WA I 26, S. 212): »Eine besondre Religion, eine
von den Göttern diesem oder jenem Volk geoffenbarte, führt den Glauben an eine be-
sondre Vorsehung mit sich, die das göttliche Wesen gewissen begünstigten Menschen,
Familien, Stämmen und Völkern zusagt.« Als ›begünstigter Mensch‹ wußte Goethe
wovon er sprach, als er zur Frage Was heißt mit Zungen reden? schrieb (WA I 37,
S. 168): »Vom Geist erfüllt, in der Sprache des Geists, des Geists Geheimnisse verkün-

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


es sich für ihn von selbst, dass seine ›Religion‹ nicht mit derjenigen
anderer Menschen identisch sein konnte; schon Dichtung und Wahr-
heit berichtet davon, dass er von Jugend an »oft genug hatte sagen
hören, jeder Mensch habe am Ende doch seine eigene Religion«, des-
halb kam ihm nichts natürlicher vor, als dass er sich auch seine »eigene
bilden könne.«33

Gewiss durchlitt Goethe stärker als die meisten Zeitgenossen das
Problem des modernen Individuums, nicht mehr glauben zu können,
weil Gott sich ihm verhüllt – im Gegensatz zu den Epochen des Glau-
bens, wie etwa der griechischen Antike oder auch des christlichen Mit-
telalters, in denen der Glaube im Einklang war mit dem Wissen, der
Poesie und den Künsten, die den Menschen das Numinose glaubhaft
vor Augen führten.34 Doch in Europa klaffte seit der Renaissance zwi-
schen den Weltdeutungen der Theologen und der Wissenschaftler eine
sich ständig erweiternde Kluft, so wie sich auch in zunehmendem Ma-
ße die Künste von ihrem ehemals religiösen Inhalt entfernten oder der
Glaubwürdigkeit entbehrten, wie z. B. die von Goethe kritisierten sog.
Nazarener, die ihre mittelalterlichen Vorbilder im 19. Jhdt. zu imitie-
ren suchten. Ein Zurück zum Mittelalter, wie so manche Romantiker es
anstrebten, war für Goethe unakzeptabel. Dazu war er selber zu sehr
Wissenschaftler, und schon längst vermochte die Wissenschaft nicht
mehr zu bestätigen, was die Theologie lehrte. Infolgedessen verselbst-
ständigte sich auch in zunehmendem Maße die schon auf ihrem Weg
zum l’art pour l’art befindliche Kunst. Als wachsamer Augenzeuge des
Auseinanderdriftens von Wissenschaft, Kunst und Religion in seiner
Epoche reagierte Goethe auch vielfach auf diese Prozesse in der von

177

Zu einem Altersspruch Goethes über Wissenschaft, Kunst und Religion

digen.« Vgl. auch Römer 8, 14: »Denn welche der Geist Gottes treibt, die sind Gottes
Kinder.« Ebd. 16: »Derselbe Geist gibt Zeugnis unserm Geist …«
33 Vgl. Dichtung und Wahrheit Buch 8 (WA I 27, S. 217). Dazu das Distichon Mein
Glaube.Welche Religion ich bekenne? Keine von allen, /Die du mir nennst! »Und wa-
rum keine?« Aus Religion.
34 Etwa gleichzeitig mit der Briefbeilage für Schubarth schrieb Goethe in den Noten und
Abhandlungen zum Divan, Kap. Israel in der Wüste (WA I 7, S. 157): »Das eigentliche,
einzige und tiefste Thema der Welt- und Menschengeschichte, dem alle übrigen unter-
geordnet sind, bleibt der Konflikt des Unglaubens und Glaubens. Alle Epochen, in wel-
chen der Glaube herrscht, unter welcher Gestalt er auch wolle, sind glänzend, herzerhe-
bend und fruchtbar für Mitwelt und Nachwelt. Alle Epochen dagegen, in welchen der
Unglaube, in welcher Form es sei, einen kümmerlichen Sieg behauptet, und wenn sie
auch einen Augenblick mit einem Scheinglanze prahlen sollten, verschwinden vor der
Nachwelt, weil sich niemand gern mit Erkenntniß des Unfruchtbaren abquälen mag.«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihm 1816 bis 1827 herausgegebenen Zeitschrift Über Kunst und Alter-
tum.

Bei seinem emphatischen Bekenntnis zum Einssein von Wissen-
schaft, Kunst und Religion ließ Goethe sich durch die heilige Dreizahl
inspirieren, die zu den ›symbolischen, poetischen‹ Zahlen gehört, wel-
che als Wesenheiten die Ordnung des Kosmos und der Kunst repräsen-
tieren.35 Doch nicht von der göttlichen Dreifaltigkeit, Vater, Sohn und
Heiligem Geist, ist hier die Rede, sondern Goethe spielt auf die Paulus-
Botschaft an: »Nun aber bleibet Glaube, Hoffnung, Liebe, diese drei;
aber die Liebe ist die größte unter ihnen.«36 Goethe veränderte aller-
dings die Reihenfolge so, dass zwar der Glaube auch am Anfang steht,
aber die Liebe nun die Mitte bildet, während am Ende die Hoffnung
bleibt. Alle von Goethe angeführten Dreiheiten können zu besserem
Verständnis des kryptischen Vierzeilers helfen:

Glaube Liebe Hoffnung
Religion Kunst Wissenschaft

anbeten hervorbringen schauen
Anfang Mitte Ende

Denn wenn ›Religion Kunst Wissenschaft‹ auf ›Glaube Liebe Hoff-
nung‹ ruhen, wenn sie von Anfang und am Ende ›eins‹ sind, dann bildet
in allen drei Fällen der Glaube den Anfang, während am Ende die Hoff-
nung steht, womit auch allen atheistischen Auslegungen des Spruches
der Boden entzogen wird, denn »Glaube ist Liebe zum Unsichtbaren,
Vertrauen aufs Unmögliche, Unwahrscheinliche«,37 während Hoff-

178

Katharina Mommsen

35 »Mehrere runde, heilige, symbolisch, poetisch zu nennende Zahlen kommen in der
Bibel sowie in anderen altertümlichen Schriften vor«, schrieb Goethe etwa gleichzeitig
in den Noten und Abhandlungen zum Divan, Kap. Israel in der Wüste (WA I 7, S. 179).
36 1. Korinther 13, 13. – Hier und im Folgenden wird die Bibel zitiert nach der deutschen
Übersetzung D. Martin Luthers. Evangelische Haupt-Bibelgesellschaft zu Berlin 1955.
37 Goethe, Maximen und Reflexionen 815. Zum Glauben erklärt Goethe in Dichtung
und Wahrheit Buch 14: »Der Streit zwischen Wissen und Glauben war noch nicht an der
Tagesordnung, allein die beiden Worte und die Begriffe die man damit verknüpft, ka-
men wohl auch gelegentlich vor, und die wahren Weltverächter behaupteten, eins sei so
unzuverlässig als das andere. Daher beliebte es mir, mich zu Gunsten beider zu erklären,
ohne jedoch den Beifall meiner Freunde gewinnen zu können. Bei’m Glauben, sagte ich,
komme alles darauf an, daß man glaube; was man glaube, sei völlig gleichgültig. Der
Glaube sei ein grosses Gefühl von Sicherheit für die Gegenwart und Zukunft, und diese
Sicherheit entspringe aus dem Zutrauen auf ein übergroßes, übermächtiges und uner-
forschliches Wesen. Auf die Unerschütterlichkeit dieses Zutrauens komme alles an: wie
wir uns aber dieses Wesen denken, dieß hänge von unsern übrigen Fähigkeiten, ja von

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nung »auf Gott vertrauen« bedeutet.38 Dass bei Goethe die Hoffnung
am Ende erscheint, lässt an die Schlussstrophe von Urworte. Orphisch
denken, wo sie gleichfalls das tröstliche Ende bildet.39

Sind aber Religion, Kunst und Wissenschaft darin »eins«, dass der
Glaube den Anfang bezeichnet und die Hoffnung das Ende, so ist es
sinnfällig, wenn abweichend von 1. Korinther 13,13, der Bereich der
›Liebe‹ die ›Mitte‹ bildet. In diesem Bereich – »wenn gleich in der Mitte
getrennt« – liegt all das, was Religion, Kunst und Wissenschaft von-
einander trennt. So die Anstrengungen und Leistungen unterschied-
lichster Art im Bereich von Religion, Kunst und Wissenschaft, die Goe-
the zufolge nur durch die ›Liebe‹ bewältigt werden, die deshalb bei ihm
die »Mitte« einnimmt.

Über Anfang, Mitte und Ende aller bedeutenden Phänomene Klar-
heit zu gewinnen, war ein für Goethe charakteristisches Bestreben, von
dem er wiederholt mit Bezug auf Kunst und Wissenschaft sprach.40

179

Zu einem Altersspruch Goethes über Wissenschaft, Kunst und Religion

den Umständen ab, und sei ganz gleichgültig. Der Glaube sei ein heiliges Gefäß, in
welches ein jeder sein Gefühl, seinen Verstand, seine Einbildungskraft, so gut als er
vermöge, zu opfern bereit stehe. Mit dem Wissen sei es gerade das Gegenteil …« (WA
I 32, S. 269f.).
38 Vgl. Wilhelm Meisters Wanderjahre Buch III Kap. 13: »Warum hofft der Mensch
nur in die Nähe? Da muß er handeln und sich helfen, in die Ferne soll er hoffen und
Gott vertrauen« (WA I 25.1, S. 255); vgl. auch den Schlussvers des Gedichts Symbolum:
»Wir heissen euch hoffen.« (WA I 3, S. 62).
39 In den 1817 geschaffenen Versen personifizierte Goethe die Hoffnung als ein engel-
haftes, den Menschen empor hebendes Wesen: ELPIS. Hoffnung. »… Ein Wesen regt
sich leicht und ungezügelt: Aus Wolkendecke, Nebel, Regenschauer/ Erhebt sie uns, mit
ihr, durch sie beflügelt./ Ihr kennt sie wohl, sie schwärmt durch alle Zonen – / Ein
Flügelschlag! Und hinter uns Äonen.« (WA I 3, S. 96).
40 z.B. hielt er sich beim Verfassen eines dramatischen Werks vor Augen: »Am Ende soll
die Empfindung, in der Mitte die Vernunft, am Anfang der Verstand vorwalten.« (Ma-
ximen und Reflexionen 1052). – Rückblickend heißt es in Dichtung und Wahrheit
Buch 10 im Zusammenhang mit Herders Schrift Über den Ursprung der Sprache (WA
I 27, 309): »ich war noch zu sehr in der Mitte der Dinge befangen, als daß ich hätte an
Anfang und Ende denken sollen.« – Als Naturforscher bekannte Goethe: »Wie wir Men-
schen in allem Praktischen auf ein gewisses Mittlere gewiesen sind, so ist es auch im
Erkennen. Die Mitte, von da aus gerechnet, wo wir stehen, erlaubt wohl auf- und ab-
wärts mit Blick und Handeln uns zu bewegen, nur Anfang und Ende erreichen wir nie,
weder mit Gedanken noch Thun, daher es räthlich ist, sich zeitig davon loszusagen. |
Ebendieß gilt von der Geognosie: das mitttlere Wirken der Welt-Genese sehen wir leid-
lich klar und vertragen uns ziemlich darüber; Anfang und Ende dagegen […] werden
uns ewig problematisch bleiben.« (D’Aubuisson de Voissins’ Geognosie; WA II 9.
S. 224.)

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Die Furcht des Herrn ist der Weisheit Anfang«, schrieb er schon als
Zwanzigjähriger an einen Freund, ein Bekenntnis, das er viele Jahre
später gegenüber Charlotte v. Stein wiederholte.41 Als Wissenschaftler
bekannte er noch kurz vor seinem Tode: »Es ist ein großer Fehler des-
sen man sich bey der Naturforschung schuldig macht, wenn wir hoffen,
ein complicirtes Phänomen als solches erklären zu können […] Denn
das Einfache verbirgt sich im Mannichfaltigen, und da ist’s, wo bey mir
der Glaube eintritt, der nicht der Anfang sondern das Ende alles Wis-
sens ist.«42 Hier also trat der ›Glaube‹ ans Ende, war also quasi aus-
wechselbar mit der ›Hoffnung‹. An diesen Aussprüchen erkennt man,
dass Anfang und Ende allen Wissens für Goethe dem religiösen Bereich
angehörte, was auch erklärt, warum sein Text für Schubarth mit Glau-
be Liebe Hoffnung beginnt.

Zu Goethes Behauptung von ›Religion Kunst Wissenschaft‹ : »alle
drei sind eins|von Anfang und am Ende|wenn gleich in der Mitte ge-
trennt«, sei noch angeführt, dass Goethe aus eigener Erfahrung spricht,
wenn er den ›Anfang‹ betreffend, vom Propheten wie vom Poeten er-
klärt: »beide sind von Einem Gott ergriffen und befeuert«,43 oder wenn
er von der Bibel als der ältesten Sammlung »orientalischer Poesie«
spricht.44 So nahe verwandt erschien ihm die ›hohe Poesie‹ mit der
religiösen Botschaft, dass er sie als »weltliches Evangelium« bezeich-
nete.45 Der Ergriffenheit von Oben verdankte Goethe aber auch die
Impulse zu seiner Naturforschung, durch die er der göttlichen Natur,

180

Katharina Mommsen

41 An J. C. Limprecht, 13.4.1770 (WA IV 1, S. 232); an Ch. v. Stein, 3.7.1783 (WA IV 6,
S. 176).
42 An S. Boisserée, 25.2.1832 (WA IV 49, S. 250); vgl. Über den Regenbogen (WA II
5.1,S. 443).
43 Noten und Abhandlungen zum West-östlichen Divan, Kap. Mahomet (WAI 7, S. 32).
Dieses Thema hatte schon den jungen Goethe beschäftigt in Zwo biblische Fragen (WA I
37, S. 186): Was heißt mit Zungen reden? »Vom Geist erfüllt, in der Sprache Geists; des
Geists Geheimnisse verkündigen …«
44 Noten und Abhandlungen zum West-östlichen Divan, Kap. Hebräer (WA I 7, S. 7).
45 Vgl. Dichtung und Wahrheit Buch 13: »Die wahre Poesie kündet sich dadurch an, daß
sie, als ein weltliches Evangelium, durch innere Heiterkeit, durch äußeres Behagen uns
von den irdischen Lasten zu befreien weiß, die auf uns drücken. Wie ein Luftballon hebt
sie uns mit dem Ballast, der uns anhängt, in höhere Regionen und läßt die verwirrten
Irrgänge der Erde in Vogelperspektive vor uns entwickelt daliegen. Die muntersten wie
die ernstesten Werke haben den gleichen Zweck, durch eine glückliche geistreiche Dar-
stellung so Lust als Schmerz zu mäßigen.« (WA I 28, S. 213f.).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem deus sive natura, immer näher zu kommen suchte. Glückte ihm
nach langer Mühe eine erhoffte Entdeckung, dann brach er ›am Ende‹
selber in quasi religiöse Ekstase aus.46

Dass dazwischen – »in der Mitte« – alles Trennende liegt, lässt sich
gleichfalls plausibel dadurch erklären, dass bei Kunstwerken, ob Poesie,
Tonkunst oder den bildenden Künsten, zwischen dem inspirierten An-
fang und dem hoffnungsvollen Ende ›in der Mitte‹ die lange Mühsal
der verschiedenartigen schöpferischen Prozesse liegt, was mutatis mu-
tandis gleichfalls für die Wissenschaft mit ihren oft langwierigen For-
schungsprozessen gilt, die zwischen dem ersten Impetus und dem Er-
reichen des Ziels liegen.

Mit Bezug auf die Religion(en) mag Goethe an all das Trennende
gedacht haben, was nach den ursprünglichen Eingebungen der Prophe-
ten und Religionsstifter anschließend ›in der Mitte‹ geschieht, wenn
sich die jeweilige Religion von ihren eigenen Anfängen entfernt und
auch bewusst von anderen Religionen ›trennt‹. Mit solchen kirchen-
geschichtlichen Prozessen hatte Goethe sich jahrzehntelang beschäftigt
und viele Betrachtungen darüber angestellt.47 Dass er »Anfang und
Ende« lieber verknüpft sah, zeigt sich u.a. in den Noten und Abhand-
lungen zum Divan, wo er den Monotheismus des Islam als eine »ein-
fache Gottesverehrung« gegenüber dem indischen Polytheimus rühmt,
um anschließend die der Griechen und Römer als »reinere Vielgötte-
rei« zu erwähnen und bemerkenswerterweise unter der gleichen Ru-
brik die christliche Kirche anzuführen, der er ausdrücklich dafür
rühmt, dass ihr ›reiner edler Ursprung‹ sich ›immer wieder hervortut‹ :

»Dagegen gebührt der christlichen das höchste Lob, deren reiner edler Ur-
sprung sich immerfort dadurch betätigt, daß nach den größten Verirrungen,
in welche sie der dunkle Mensch hinein zog, eh’ man sich’s versieht sie sich in
ihrer ersten lieblichen Eigentümlichkeit, als Mission, als Hausgenossen- und

181

Zu einem Altersspruch Goethes über Wissenschaft, Kunst und Religion

46 Z. B. wenn er Herder im März 1784 nach Entdeckung des Zwischenkieferknochens
verkündet: »Nach Anleitung des Evangelii muß ich dich auf das eiligste mit einem Glü-
cke bekannt machen, das mir zugestoßen ist. Ich habe gefunden – weder Gold noch
Silber, aber was mir eine unsägliche Freude macht – das os inter rmaxillare am Men-
schen! […] es ist wie der Schlußstein zum Menschen, fehlt nicht, ist auch da! Aber
wie!« (WA IV 6, S. 258).
47 So noch innerhalb der Noten und Abhandlungen zum West-östlichen Divan z.B.
ausführlich mit Bezug auf die Parsische Religion der Feueranbeter im Kap. Ältere Perser
(WA I 7, S. 19–24).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Brüderschaft, zu Erquickung des sittlichen Menschenbedürfnisses, immer
wieder hervorthut.«48

Hier fällt wiederum das für den humanen Goethe so wichtige Stich-
wort des sittlichen ›Menschenbedürfnisses‹, ein Ausdruck, mit dem
Goethe eine unabdingbare Grundlage zur Wesensverwirklichung als
Voraussetzung eines menschenwürdigen Daseins bezeichnete. Für ihn
gehörte auch das ›Einssein‹ von Religion Kunst und Wissenschaft dazu.
Er wusste: »Jedes Bedürfnis dessen wirkliche Befriedigung versagt ist,
nötigt zum Glauben«.49

Die Vermutung liegt nahe, dass Schubarths Aufsatzentwurf vom
April 1819, der Goethe beschäftigte, als er gerade dabei war, die Noten
und Abhandlungen zum besseren Verständnis des West-östlichen Di-
vans druckfertig zu machen, nicht nur den ›schematischen Text‹ für
Schubarth, sondern auch den Vierzeiler ausgelöst hat. Jedenfalls wäre
es durchaus im Einklang mit Goethes Beschäftigungen im April 1819,
eine etwa gleichzeitige Entstehung der Verse anzunehmen. Dass dort
auffälligerweise Wissenschaft an erster Stelle steht, erklärt sich wo-
möglich als Reaktion auf Schubarths ›leidenschaftlichen, heftigen
Widerstand gegen Wissenschaft‹, den dieser übrigens nach Goethes
Entgegnung aufgab und eine ›eigentliche, wahre, wohlgegründete Wis-
senschaft‹ anerkannte.50

182

Katharina Mommsen

48 Noten und Abhandlungen zum West-östlichen Divan, Kap. Mahmud von Gasna
(WA I 7, S. 43 f.).
49 Die Wahlverwandtschaften II. Kap. 18 (WA I 20, S. 413).
50 Am 27. April 1819 antwortete Schubarth: »Den leidenschaftlichen, heftigen Wider-
stand gegen Wissenschaft bemerken Ew. Excellenz selbst. Hier werde ich nun freilich
Unrecht behalten müssen, da eigentlich, wie ich mir selbst gestehen mus, diese Anfein-
dung des Wissens bei mir ihren Ursprung nicht von der eigentlichen, wahren, wohl-
gegründeten Wissenschaft, als von der Philosophie her hat.« – Für die freundlich zur
Verfügung gestellte Arbeitstranskription aus der Regestausgabe Briefe an Goethe im
GSA, Weimar (GJA 28/830 Bl. 16-Bl. 22, Mappe 6/1650) sei Frau Dr. Silke Henke ver-
bindlichst gedankt.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stephan Grätzel

Daseinsschuld und Versöhnung

Daseinsschuld: der Bezug des Lebens zum Tod

Die mit dem vorliegenden Band verbundene Ehrung des großen Wis-
senschaftlers, Denkers und Mythenforschers unserer Tage, Kurt Hüb-
ner, möchte ich verbinden mit der Erinnerung an den in Vergessenheit
geratenen Meister der Mythologie, Karl Meuli. Als Inhaber des
2. Lehrstuhls für Klassische Philologie widmete er seinem Baseler Kol-
legen Peter von der Mühll in einer Festschrift zu dessen 60. Geburtstag
eine umfassende, nahezu monografische Abhandlung zu den grie-
chischen Opferbräuchen.1

Trotz der Neuauflage der Werke Meulis in den von Thomas Gel-
zer herausgegebenen Gesammelten Schriften2 ist dieser bedeutende
Aufsatz weitgehend unbeachtet geblieben. Das gilt auch für andere
Werke von Karl Meuli, die sich mit antiker und gegenwärtiger Volks-
kunde, vor allem mit den Maskenbräuchen, befassen. Diese Arbeiten
sind von besonderem Wert, weil sie durchweg der Erforschung des To-
tenglaubens zu unterschiedlichen Zeiten und an unterschiedlichen Or-
ten gewidmet sind.

Die untersuchten Riten und Bräuche, die im Zusammenhang mit
dem Tod und dem Töten stehen, werden von Meuli unter der Perspek-
tive des schuldhaften Bezugs zu den Toten, aber auch zum Töten be-
trachtet. Der Bezug zu den Toten und Getöteten enthüllt die Logik
einer besonderen Schuld, die im alltäglichen Leben nicht oder nicht
mehr in Erscheinung tritt. Es handelt sich dabei um die Schuld, die an
das bloße Leben gebunden ist. In Anlehnung an die von Heidegger in
Sein und Zeit herausgestellte Schuld kann sie ›Daseinsschuld‹ genannt

183

1 Gigon Olof/Karl Meuli/Willy Theiler/Fritz Wehrli/Bernhard Wyss: Phyllobolia, für
Peter von Mühll zum 60. Geburtstag, Basel 1946, S. 185–288.
2 Thomas Gelzer (Hrsg.)/Karl Meuli: Gesammelte Schriften, Basel 1975, S. 907–1021.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden.3 Daseinsschuld ist schon bei Heidegger die Schuld gegenüber
der von ihm so genannten ›Geworfenheit‹. Die Geworfenheit gibt auch
in der von Heidegger gegebenen anonymen und vor allem absoluten
Form (ohne Werfer) den Bezug zur Vergangenheit zu erkennen.

Auch wenn Heidegger nicht von einer Schuld gegenüber den To-
ten und Getöteten, sondern nur von einer Schuld gegenüber dem ›ge-
worfenen Grund‹ spricht4 , so ist dieses Nicht-zurück-können zum
Grund oder vor den Grund gleichsam die ontologische Formulierung
– aus der Perspektive von Meulis Forschung – für die Schuld gegenüber
den Ahnen und Getöteten, die das Dasein ermöglicht und dafür ein
Opfer gebracht haben. Der ›Grund‹ ist nur die neutralisierte und ano-
nymisierte Formulierung für die Urheber und Erhalter des eigenen
Lebens. Heideggers Begriff der Daseinsschuld ist eine präzise, aber ver-
kürzte Formulierung für diesen Bezug der Lebenden zu Ihren Urhe-
bern und Erhaltern.

Daseinsschuld ontologisch: das Sein-zum-Tode

Die Daseinsschuld tritt im Töten und im Totenglauben hervor. Sie be-
stimmt den Totenglauben als schuldhaften Bezug zu den Ahnen und
Getöteten. Der ontologische Charakter des schuldhaften Bezugs zum
Grund, zu den Toten und Getöteten wird jedoch nicht durch eine per-
sönliche Verfehlung bestimmt (wobei ein solcher Umstand durchaus
noch dazu kommen kann, etwa im schlechten Gewissen, Verstorbene
während ihres Lebens ungerecht behandelt zu haben). Das Rechts-
gefühl und die Gerechtigkeit, welche in Zusammenhang mit der Da-
seinsschuld auftreten, entstammen vielmehr dem Bewusstsein, das Da-
sein erhalten zu haben, ohne dafür ›verantwortlich‹ zu sein. Für
Heidegger ist das der Grund für den Ruf des Gewissens.5 Der im Ge-
wissen ergangene ›Ruf‹ fordert zur nachträglichen Übernahme der Ver-
antwortung auf. Heidegger spricht in Sein und Zeit von dem »Nach-
holen einer Wahl«.6 Durch die Tatsache, nicht vor den Grund zurück
zu können, bleibt diese Nachträglichkeit aber immer unvollkommen

184

Stephan Grätzel

3 Martin Heidegger: Sein und Zeit. Gesamtausgabe, Bd. 2, Frankfurt 1977, S. 371ff.
4 Ebd., S. 377.
5 Ebd., § 56, S. 362ff.
6 Ebd., S. 356.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oder schuldhaft. Deshalb ist »Dasein als solches schuldig«.7 Der Ver-
such des Gutmachens und Aufwiegens dieser Schuld im Nachholen der
Wahl führt für Heidegger zum »eigentlichen Selbstseinkönnen«8 . ›Es‹
begibt sich auf die Suche nach dem ›Wer‹ seines Selbst. Diese Suche
bringt das Dasein vor die »Unheimlichkeit, die das vereinzelte In-der-
Welt-sein im Grunde bestimmt.«9 Heidegger verbindet durch diesen
Befund den Ruf des Gewissens, die Schuld und Unheimlichkeit mit
dem Tod, genauer gesagt: mit dem eigenen Tod.10

Der eigene Tod als Ende des Lebens, als eigene »Möglichkeit der
Unmöglichkeit« wie Heidegger sagt11 und damit als die Ermöglichung
der Eigentlichkeit eines ›Seins-zum-Tode‹, ist aber eine ontologische
Konstruktion, die schon eine grundlegende Veränderung eines mytho-
logischen Bezugs durchgemacht hat. Diese Veränderung liegt in der
Vorstellung und im Begriff vom Tod. Die heutige Vorstellung, dass
der Tod das Ende des persönlichen Lebens ist und die Zerstörung der
Existenz bedeutet, steht im Widerspruch zur mythologischen Bedeu-
tung des Todes. Der Mensch scheidet durch den Tod zwar aus der leib-
haftigen Gemeinschaft aus, er bleibt aber in der Sprachgemeinschaft
erhalten. Ein Ausscheiden aus der Sprachgemeinschaft ist unmöglich,
solange diese Gemeinschaft die Sprache spricht, die von den Ahnen
gebildet und geformt wurde.

Erst eine technische Begrifflichkeit von der Sprache als einem Zei-
chen- und Kommunikationssystem hat die abwegige Vorstellung ge-
schaffen, man könne sich aus der Sprache ausklinken wie aus einem
Telefongespräch. Selbst eine Theorie wie die vom ›kulturellen Ge-
dächtnis‹12 leidet an der ›technik-orientierten‹ Vorstellung, Gedächtnis
und Erinnerung seien als Behälter, Reservoirs oder abrufbare Daten-
speicher zu verstehen. Die ›Gefangenheit‹ in der Sprache lässt einen
außersprachlichen Zustand nicht zu. Der Mensch bleibt auch im
Schweigen oder im Reden über Sprache (bzw. deren wissenschaftlicher
Erforschung) in der Sprache. Deshalb war und ist den Menschen über-
all dort, wo noch kein technisch verbildetes Verhältnis zur Sprache vor-
liegt, die Anwesenheit der Toten und das Weiterleben nach dem Tod

185

Daseinsschuld und Versöhnung

7 Ebd., S. 378f.
8 Ebd., S. 355.
9 Ebd., S. 367.
10 Ebd., §62, S. 404ff.
11 Ebd., S. 348ff.
12 Jan Assmann: Das kulturelle Gedächtnis, München 1999, S. 22.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine Selbstverständlichkeit. Im Selbstbezug des ›vereinzelten In-der-
Welt-seins‹ verliert sich diese Selbstverständlichkeit, weil der sprach-
lich-dialogische Bezug hier nur mit sich selbst geführt wird.

Der sprachliche Bezug zum Tod kann heute nur aus Bräuchen und
Riten um das Töten und Sterben heraus verständlich werden. In ihnen
zeigt sich, dass die Angst vor dem Tod die Angst vor den Toten ist.
Diese Angst drückt sich im mythologischen Bezug der Lebenden zu
den Toten oder zur Unterwelt aus. Dieser Bezug ist auch im vereinzel-
ten Dasein gegenwärtig, wenngleich mythologisch unverstanden. Die
Toten sind noch da, aber nicht mehr im sprachlichen Miteinander des
Wir und Du, sondern im ›anonymen‹ Es. »Es ruft« ist die von Heideg-
ger richtig erkannte aber falsch gedeutete Sprechhandlung.13 Das Es ist
nicht das Alter Ego, sondern das nicht mehr selbst sprechende Gegen-
über im Dialog. Im Dialog mit dem Es ist der Dialogpartner nur ver-
stummt, aber nicht ausgeschieden. Der Ruf ertönt ja auch – wie Hei-
degger zu Recht feststellt – im ›Modus des Schweigens‹14 . Doch ist
dieser Modus vielberedt, denn er öffnet die Ohren für die Geschichte.
Im Modus des Schweigens reden die Toten, sie sprechen über das, was
sie hinterlassen haben und sind somit sprachlich anwesend.

Daseinsschuld mythologisch: das Sein der Toten

Die Daseinsschuld tritt mythologisch in Erscheinung, wenn die Erfah-
rung des Übergangs von einer Lebensphase zur anderen (vor allem bei
Geburt, Reife, Hochzeit und Tod) gemacht wird. Diesem Zusammen-
hang ist Karl Meuli in seinen Untersuchungen fast ausschließlich nach-
gegangen15 . Dabei hat er herausgestellt, dass die Erfahrung des Todes
nicht den eigenen Tod, sondern das Miterleben des Todes von Anderen
und vor allem das Töten anderen Lebens betrifft. Der Mensch steht im

186

Stephan Grätzel

13 Heidegger: Sein und Zeit, S. 366.
14 Ebd., S. 363.
15 Fritz Graf: Rezension der Gesammelten Schriften Karl Meulis, in: Gnomon 51, Mün-
chen1979, S. 209–216: »Trotz ihrer inhaltlichen Diversität und des immensen Reich-
tums an Einzelinformationen haben fast alle Arbeiten M.s Wurzel und Fluchtpunkt in
seiner lebenslangen Beschäftigung mit Totenglauben und Totenritual, die er auf mög-
lichst weit gefasster komparatistischer Basis in den Griff zu bekommen suchte, räumte
er ihnen doch eine Schlüsselstellung bei der Entstehung von Religion überhaupt zu.«,
S. 209.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Konflikt, leben zu müssen aufgrund anderen Lebens, also aufgrund
eines freiwillig oder unfreiwillig erbrachten Opfers von anderen Lebe-
wesen. Daseinsschuld ist damit genauer gesagt die Schuld der Leben-
den gegenüber den dafür geopferten anderen Lebenden. Dazu muss
aber das Leben als Wert erkannt werden. Der Wert des Lebens wird
einerseits in den Riten gespiegelt, die sich mit den Übergängen, den
großen Krisen des Lebens befassen oder befasst haben. Andererseits
tritt der Wert in Bräuchen hervor, die sich aus dem Umgang mit ande-
rem Leben beim Töten bei Jagd und Schlachtung und beim Ernten ent-
wickelt haben. Diese Riten waren das besondere Forschungsfeld von
Karl Meuli.

Meulis Arbeit beschäftigt sich also zentral mit diesem in der mo-
dernen Kultur völlig verloren gegangenen Bezug zu den Toten. Dieser
Bezug ist ein mythologischer. Denn Mythologie ist nicht nur die Wis-
senschaft, welche sich mit dem Mythos beschäftigt, sondern sie ist auch
und vor allem die Gesamtheit der mythischen Überlieferungen eines
Volkes. Solche Überlieferungen sind wiederum an das Erzählen ge-
knüpft. Ist der Mythologe auch Wissenschaftler – wie es bei großen
Mythologen wie Karl Kerényi der Fall ist –, dann nimmt er eine be-
trachtende und bewertende Position gegenüber seinem Erzählen ein. Er
tritt damit aus seiner Erzählhaltung heraus und hört auf, Mythologe
im strengen Sinn zu sein. Im Unterschied zum ›Wissenschaftler vom
Mythos‹ ist der Erzähler des Mythos in die Erzählung integriert. Er ist
Teil der Erzählung. Seine Vermittlerfunktion liegt darin, dass er die
Worte der Toten überbringt. Zwar verliert er damit die vom Wissen-
schaftler geforderte objektive Haltung, er gewinnt aber die mythologi-
sche, die den Kontakt mit der Unterwelt aufnimmt.

Der Mythos muss erzählt werden, er ist an die Sprechhandlung
und die ihm folgenden Formen der Präsentation gebunden. Schon die
schriftliche Niederlegung bedeutet einen schwerwiegenden Eingriff,
erst recht die wissenschaftliche, vielleicht sogar empirische Auswer-
tung mythologischer Erzählung. Der Grund liegt darin, dass Sprache
– wie in Sprachphilosophie und Sprachwissenschaft weitgehend ver-
kannt wird – dialogisch ist. Sprache ist nicht die Handlung eines Spre-
chers, der in eine Welt hinein oder zu einem anderen Sprecher hin
spricht. Sprache ist das jedem Sprecher und jeder ›Sprachhandlung‹
vorausgehende Medium, das zunächst Hörer ausbildet, die sich erst
aufgrund ihres Hörerseins zu Sprechern entwickeln. Diese Ordnung
der Abfolge: erst Hörer, dann Sprecher, ist kein nebensächliches Detail.

187

Daseinsschuld und Versöhnung

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sie – und nicht Ernst Haeckels asozialer Biologismus – begründet die
Ontogenese und Phylogenese des Menschen und macht ihn zum Hörer
des Wortes, dem er sich zwar widersetzen, nicht aber entziehen kann.

Die Besonderheit der Mythologie in der vom Wort geprägten
Welt des Menschen liegt im Dialog mit den Toten, sie stellt eine Ver-
bindung mit der Welt der Toten her. Vermittler der beiden Welten ist
der Mythologe, der Mythen-Erzähler. Walter Benjamin hat in seinem
bemerkenswerten Aufsatz über den ›Erzähler‹ festgestellt, dass die Ur-
form des Erzählers der Sterbende ist.16 Am Ende seines Lebens und mit
Blick auf sein Ende erzählt der Sterbende den Nachkommenden von
seinem Leben. Aus dieser Erzählsituation leitet sich für Benjamin die
Autorisierung der Erzählung überhaupt ab.17 Der Blick auf den Tod ist
aber,– streift man den existentialistischen Zug Benjamins ab – der Blick
auf die Toten, also jene, die in der Situation des Sterbens voraus ge-
gangen sind.

Die Erzählung des Sterbenden ist die Rückgabe seines gelebten
und nunmehr abgelebten Lebens an die Toten, die ihm einst das Leben
gegeben haben. Die Erzählung greift und wirkt damit in zwei Zeitfel-
der hinein. Sie richtet sich an die Lebenden, die am Totenbett stehen
und die das Leben in die Zukunft führen. Sie richtet sich in dieser
Situation aber auch an die Toten und gibt ihnen das einst empfangene
Leben in Form einer vollendeten Lebensgeschichte zurück. Der Erzäh-
ler als Mythologe verbindet die Welt der Toten mit der Welt der Un-
geborenen, er ist der Mittler der Welten.

Karl Meuli ist deshalb nicht nur ein Mythenforscher, er ist auch
ein Mythologe, weil er seine Forschung ganz in den Dienst dieser Ver-
bindung gestellt hat. Er redet nicht nur von Bräuchen, sondern er stellt
ihren Lebensbezug her: die Verbindung zur Heiligkeit des Lebens. Die-
ser Wert ist wissenschaftlich nicht mehr nachweisbar oder gar beweis-
bar, er kann nur erzählt werden. Deshalb erzählt Meuli in seinem Auf-
satz Griechische Opferbräuche vom Wild, das sich nur töten lässt,
wenn es seinen Jäger liebt.18 Er erzählt von den Unschuldskomödien,
den Buphonien, bei denen sich der ›Stiermörder‹ (Buffo) als Un-

188

Stephan Grätzel

16 Walter Benjamin: Der Erzähler. Betrachtungen zum Werk Nikolai Lesskows, in: Tie-
demann/Schweppenhäuser (Hgg.): Gesammelte Schriften, Bd. II,2., Frankfurt/Main
1977, S. 438–465.
17 Benjamin: Der Erzähler, S. 450.
18 Meuli: Gesammelte Schriften, S. 950, 982.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schuldslamm geriert und die Schuld für das Töten auf die Schlacht-
werkzeuge schiebt.19 Er erzählt von den Jagd- und Schlachtbräuchen
und dem damit verbundenen Tanzritus bei dem man ins Fell der getö-
teten Tiere gehüllt tanzte, um das »Tier zu tanzen«,20 also sein Leben
weiterzuführen und sich so mit ihm zu versöhnen. Die Grundlage die-
ser Bräuche ist für Meuli »leicht zu sehen: der Jäger hat die Tötung
gesühnt, das Tier zufrieden gemacht; sein Gewissen ist nun wieder
rein, er fühlt sich unbeschwert und sicher, und einem solchen wird das
Jagdglück weiterhin hold sein.«21

Alle diese Aussagen sind mythologischer Art, sie fühlen sich in
die Tierwelt hinein und vermitteln zwischen dem getöteten Tier und
dem Jäger. Ihre philosophische Grundlage muss gar nicht gesucht wer-
den, Meuli gibt sie selbst an einer Stelle zu erkennen. Sie liegt in der
Bedeutung des Mitleids, für die er Schopenhauer als Referenz be-
nennt.22 Er sieht darin den »Grundstein aller Sittlichkeit und Moral«
und den »Urquell echter religiöser Werte«.23 Der ›Blick‹ des Sterben-
den und Toten erregt Mitleid und erzeugt ein Gefühl von Schuld, das
zur tiefen Besinnung, Ergriffenheit und Wandlung führt.24 Zu Recht
behauptet er, dass diese Grundlage nicht die herrschende Lehre in
Theologie und Philosophie sei.25 Dies gilt insbesondere für die Erklä-
rung solcher Riten, bei denen es nicht nur um das Töten von Tieren,
sondern auch um das Ernten geht. Die Erntebräuche haben die gleichen
Züge der Schuldverweisung und Sühne, wie die Jagd- und Schlacht-
riten. Meuli zeigt in einem anderen Aufsatz, dass die Tötung des
›Korndämons oder der ›Roggenalten‹ eine Schuld erzeugt, die rituell
abgetragen werden muss.26 Die Scheu vor dem Töten deckt sich also
nur zum Teil mit heutigen Vorstellungen von Vegetarismus oder Ve-
ganertum. Sie hat einen anderen Ursprung und ein anderes Motiv und
ist allein im Totenglauben angesiedelt.

189

Daseinsschuld und Versöhnung

19 Ebd., S. 1004ff.
20 Ebd., S. 969.
21 Ebd., S. 963.
22 Ebd., S. 978f.
23 Ebd., S. 979.
24 Damit schließt Meuli aber nicht nur an Schopenhauer, sondern auch an Richard Wag-
ners Parsifal an.
25 Meuli: Gesammelte Schriften, S. 979.
26 Ebd., S. 52ff.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Daseinsschuld tragisch: Versöhnung mit den Toten

Meuli hat als ein akribischer Forscher und Sammler volkskundlicher
Dokumente diesen für uns unverständlich gewordenen Totenglauben
an den Jagd-, Schlacht- und Ernteriten, aber auch an anderen Bräuchen
zu belegen versucht. Sie zeigen, wie das Töten und Ernten, das nicht
immer schon und für alle Menschen ein Verbrechen war,27 zu einem
Konflikt geworden ist. Dieser Konflikt ist die Urform des tragischen
Konflikts.

Die tragische Schuld des Menschen, die in der antiken Tragödie bei
Aischylos, Sophokles und Euripides literarisch geworden ist, wird mitt-
lerweile selbst von den Fachleuten in ihrer die Generationen übergrei-
fenden Form nicht mehr erkannt, sondern für eine Charakterschwäche
der Protagonisten gehalten.28 Im nicht-wissenschaftlichen, allgemei-
nen Verständnis ist das anders. Hier ist es selbstverständlich und wird
moralisch-ethisch beachtet, dass der Mensch durch sein bloßes Leben
in einen tragischen Konflikt gerät. Der Konflikt liegt in der unumgäng-
lichen Notwendigkeit, andere Lebewesen, anderes Leben zu brauchen,
zu verbrauchen, zu verzehren und zu vernichten, um selbst am Leben
zu bleiben. Damit nun der Gebrauch (uti) auch zum Genuss (frui) wer-
den kann, muss die Einseitigkeit und Schuld dieser Vernichtung nicht
nur erkannt, sondern getilgt werden. Die Jagd-, Schlacht und Ernte-
riten dienen der Aufhebung dieser Einseitigkeit, indem sie gewisser-
maßen eine Wiederherstellung des Lebens inszenieren.

Der Gebrauch und auch zum Teil die Bedeutung solcher Riten –
als Beschwörung oder Heilung – bleiben erhalten, auch wenn ihr Sinn
unverständlich geworden ist. Meuli schreibt in Sinn und Ursprünge
der Maskenbräuche:

»Es ist nun der Glaube vieler Völker, dass zu bestimmten Zeiten des Jahres
die Unterwelt sich öffne und diese Ahnen – die Seelen, die Toten – für genau
bemessene Fristen zur Oberwelt entlasse. Ihnen gehört während dieser un-
heimlichen Tage die Welt, ihr Recht gilt; zürnend und alles Unrecht rächend
schweifen sie umher und heischen Verehrung, Opfer und Buße. Jeder nimmt
die Strafen oder Rügen, die ihr Geistergericht verhängt, demütig und angst-
voll entgegen – wer wüsste sich frei von jeglicher Schuld! –, und mit reich-

190

Stephan Grätzel

27 Ebd., S. 979, FN 2.
28 Michael Lurje: Die Suche nach der Schuld. Sophokles’ Oedipus Rex, Aristoteles’
Poetik und das Tragödienverständnis der Neuzeit, München/Leipzig 2004. Lurje setzt
sich mit solchen Interpretationen auseinander und kritisiert sie äußerst gründlich.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lichen Opfermahlzeiten sucht man die Zürnenden zu versöhnen. Ist dann der
Sturm vorüber und das Unrecht gerächt, sind die Unheimlichen, beruhigt
und gesättigt, mit der Verheißung weiterer Gnade in ihr Reich zurück-
gekehrt, so ist das schuldbeladene Herz entlastet, der Himmel geklärt, und
Glück und Segen kehren wieder ein. Die Welt ist für einmal wieder ent-
sühnt.«29

Für eine genau bemessene Zeit öffnet sich die Unterwelt, die Toten
kehren zurück. Während ihres Besuchs ist es charakteristisch, dass sie
heischen, strafen und segnen. Meuli nennt eine große Zahl unter-
schiedlicher Feste, die als ›Besuchsfeste‹ gelten können. Eine Figur die-
ser Besuchsfeste, der Harlekin wird von Meuli ausgiebig behandelt.
Schon die Etymologie zeigt ihn als Totenfürsten, als harilo-king,
›Heerkönig‹, der die Heere der Toten und des Totenreiches als König
der Toten anführt. Mit seinem ›wilden Heer‹, der familia Herlechini
oder maisnie Hellequin zieht er zu den festgelegten und immer einge-
schränkten Zeiten der Übergangsfeste durch die Welt.

Interessant ist nun, dass der Totenfürst zum Possenreißer Harle-
kin wurde, konkret in der Comedia dell’arte in Paris: »Gegen Ende des
16. Jahrhunderts endlich erobert der zum akrobatischen Tänzer und
Possenreisser gewordene Harlequin mit Hilfe italienischer Komödia-
nten die Pariser Bühne und von da aus als Narr die Welt. Welch eine
Entwicklung vom grausen König des Totenheeres zur komischen Mas-
ke! Wie ist das möglich?«30 In der Comedia dell’arte sind ja die Rollen
und Figuren festgelegt, die Geschichte dagegen wird improvisiert. Der
Kern der Truppe besteht aus Pantalone (einem Kaufmann aus Vene-
dig), sowie dem Dottore (einem Gelehrten aus Bologna), die mit ihren
zwei Dienern Harlekin aus Bergamo und Pulcinella aus Neapel auftre-
ten. Gerade die Namen der Diener kennt man bis heute. Sie spielen die
gleiche Rolle, die Mephisto in Goethes Faust einnimmt, das Alter Ego
oder den Schatten.31 Auch Mephisto wird im Zweiten Teil der Tragödie
in der ›Klassischen Walpurgisnacht‹ zeitweilig zum Narren, bleibt aber
auch dabei der unheimliche und mächtige Schatten von Faust, der aber
nach Fausts Tod der christlichen Versöhnung unterliegt.

191

Daseinsschuld und Versöhnung

29 Meuli: Gesammelte Schriften, S. 210.
30 Ebd., S. 227.
31 In wieweit der Schatten auch schon der Totengeist, die psyche ist, kann hier nicht
weiter verfolgt werden. Siehe dazu: Walter Otto: Die Manen oder von der Urform des
Totenglaubens, 2. Aufl. Darmstadt 1983. (Siehe auch Stephan Grätzel: Dasein ohne
Schuld, Göttingen 2004, S. 219ff.)

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie konnte aber aus dem Herrn des Totenreiches, aus dem Toten-
fürsten, ein Possenreißer werden? Die vorchristliche Bedeutung des
Besuchs der Ahnen, die heute noch an den Bräuchen bei Silvester oder
Halloween zu erkennen ist, gibt einen Hinweis. Der ursprüngliche
Sinn dieser Besuchsfeste liegt in der Weiterführung und Erneuerung
des Lebens. Durch die Mischung aus Unheimlichem und Segnendem
und dem glücklichen Ausgang dieser Besuche in der Weiterführung
des Lebens werden die Gäste und sogar der Totenfürst selbst komisch.
Die Wirkung der Besuchsfeste und ihres positiven Ausganges hat et-
was Heiteres, Freudiges, Erlösendes. Sowohl der bacchantische Taumel
und die Komik solcher Feste als auch die Unheimlichkeit der Masken
drücken dies aus. Meuli bleibt aber bei dem volkskundlichen Material,
eine philosophische Vertiefung dieser Ambivalenz gibt er nicht:

»Viele Masken Afrikas, Melanesiens und Amerikas sind komisch, wollen
nichts als komisch sein und die Leute nur zum Lachen bringen; bei uns lässt
sich diese Entwicklung am eindrücklichsten verfolgen bei Herlechinus-Arle-
quin. Wir antworten also nur mit dem Hinweis auf Tatsachen; das weitere ist
mehr Aufgabe des Philosophen und des Psychologen als des Volkskundlers.
Immerhin haben wir alle die Erfahrung gemacht, dass das Unheimliche und
Schreckende auch aus unsern Masken nie ganz verschwunden ist.«32

Hier sei ein Hinweis auf Friedrich Nietzsche gestattet. Er schreibt in
seiner Geburt der Tragödie, in den antiken Tragödien sei immer nur das
Leiden und die Auferstehung von Dionysos als Protagonist der gesam-
ten Tragödie gefeiert worden:

»Es ist eine unanfechtbare Überlieferung, daß die griechische Tragödie in
ihrer ältesten Gestalt nur die Leiden des Dionysos zum Gegenstand hatte,
und daß der längere Zeit hindurch einzig vorhandene Bühnenheld eben Dio-
nysos war. Aber mit der gleichen Sicherheit darf behauptet werden, daß nie-
mals bis auf Euripides Dionysos aufgehört hat, der tragische Held zu sein,
sondern daß alle die berühmten Figuren der griechischen Bühne, Prome-
theus, Ödipus usw. nur Masken jenes ursprünglichen Helden Dionysos
sind.«33

Nietzsches Feststellung kann auch für die volkstümlichen Bräuche gel-
ten. Auch hier sind es die Masken des Dionysos, welche die Lebenden

192

Stephan Grätzel

32 Meuli: Gesammelte Schriften, S. 297.
33 Friedrich Nietzsche: Sämtliche Werke, Kritische Studienausgabe. Hg. v. Colli/Monti-
nari, München/Berlin 1980, S. 71.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit der Unterwelt verbinden und so die Kontinuität des Lebens garan-
tieren.

Nicht nur die Masken, die den Totenfürsten repräsentieren, auch
die Riten des Schenkens und der Bescherung in den Nikolaus- und
Weihnachtsbräuchen weisen auf die Rolle der Fruchtbarkeit hin:

»Ihre Gaben kommen durch die Luft geflogen: […] Nüsse, Feigen, Nasch-
werk bei den dionysischen Maskenzügen des klassischen Athen. Oder die
Geistergeschenke fallen durch den Kamin herunter, kollern unversehens
durch die Tür in die Stube […], oder herrliche Dinge finden sich am Morgen
nach der unheimlichen Nacht in geheimnisvoller Weise auf dem ausgelegten
Teller, im bereitgestellten Schuh […], im aufgehängten Strumpf. Vieles der-
art ist im Kindergebrauch lebendig geblieben. Im Deutschen gibt es für diese
geheimnisvoll überraschende Art des Schenkens das Wort ›bescheren‹ ;
Haupt-›Bescherungs‹-Fest für die Kinder im klassischen Athen waren die
Anthesteria, jenes berühmte Fest mit dem Janus-Antlitz, des Grauens und
des tollen Übermuts, in welchem Furcht vor den zurückkehrenden Toten
und Totenverehrung sich verbanden mit ausgelassenem Maskentreiben.«34

Wie die Fastnacht, so haben also auch die Bescherungsfeste ihren Ur-
sprung in den Besuchsfesten der Toten. Unterschiedlich ist nur die
Gewichtung von Heische, Strafe und Segen. Während die Besche-
rungsfeste eher den Segen zu erkennen geben, steht bei den Fast-
nachtsbräuchen vor allem das Heischen und Strafen im Vordergrund.
Auch die legale Anarchie während der Besuchsfeste hat einen archai-
schen und tragischen Hintergrund. Sie zeigt sich in dem Kult der ge-
fesselten Götter, der auch dionysischen Hintergrund hat. Dionysos
wird zeitweilig gefesselt, ebenso wie seine ›Maske‹ Prometheus, wel-
cher als der bekannteste der gefesselten Götter oder Halbgötter gilt.
Für Meuli hat die Fesselung nicht nur die mythologische Bedeutung
der rhythmischen Wiederkehr der Götter. Sie steht auch für eine be-
fristete Vereinigung des Reiches der Lebenden mit dem Reich der To-
ten, der Unterwelt. Die Besuchsfeste und die Kulte der Entfesselung
sonst gefesselter Götter haben also dieselbe Bedeutung. Während der
gefürchteten, aber auch herbeigesehnten Zeit steht die Unterwelt, die
Quelle allen Reichtums und der Wiedererneuerung des Lebens, offen.
Wenn im sprichwörtlichen Sinn der ›Teufel los ist‹, ist die Zeit des
Gerichts, aber auch der Versöhnung und des Segens gekommen:

193

Daseinsschuld und Versöhnung

34 Meuli: Gesammelte Schriften, S. 291.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Gefesselte Götter sind morphologisch ein sehr altes Phänomen. Ihr Kult
hängt meist – nicht immer – zusammen mit dem Kult der Toten und der
Ahnen. Die religiösen Vorstellungen, welche mit den gefesselten Göttern
verbunden sind, finden ihren Ausdruck im Ritual bestimmter Feste. Wäh-
rend des ganzen Jahres sind die Standbilder dieser Götter gefesselt; einmal
im Jahr werden sie losgebunden, am Besuchsfest der Ahnen, wenn die Toten
auf die Erde zurückkommen. Für die Zeit dieses Festes sind dann auch die
Lebenden von allen Bindungen befreit. […] Bei den gefesselten Göttern zeigt
sich der Zusammenhang von Leben und Tod, von Glück und Grauen; sie sind
böse und gefährlich, darum bindet man sie mit Ketten fest; und sie sind, wenn
ihnen die Fesseln gelöst sind, gnädig und gütig und schenken den Menschen
das Glück.«35

Auch wenn die mythologische Bedeutung verschwunden zu sein
scheint, so haben die Bräuche bei Besuchs- und Bescherungsfesten
immer noch die Wirkung der Erneuerung, des Wiederanfangs und der
vollständigen Reinigung. Die Verbindung von Bräuchen und Riten mit
der Daseinsschuld und ihrer Entsühnung bleibt auch in säkularisierten
Kulturen erhalten und findet sich in ihren Jahres- und Übergangs-
festen.

Deshalb haben die Untersuchungen von Karl Meuli große Bedeu-
tung: Sie zeigen nicht nur, wie in diesen Bräuchen Reste einer antiken
Kultur erhalten geblieben sind. Auch die damit verbundene Ethik einer
Ehrfurcht vor dem Leben und dem Tod, den Lebewesen, den Toten und
Getöteten wird in Meulis Ausführungen erkennbar. Auch wenn die
heutige Spaßkultur die in den Bräuchen selbst vorkommende Komik
ihrer mythologischen Bedeutung beraubt und sie damit entwertet hat,
so bleiben diese Reste an Kultur und Ethik ein Material, das jederzeit
wieder lebendig werde kann, weil es – in Meulis Augen, aber nicht nur
für ihn – den Urglauben der Menschheit bewahrt.

194

Stephan Grätzel

35 Ebd., S. 1043. (Im Original kursiv von Thomas Gelzer)

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Bargatzky

›Wir haben keine Religion,
wir haben den Tenno‹

Über Mythos, Religion und ›Religion‹

Kurt Hübners wissenschaftstheoretisch begründete Rekonstruktion der
nichtcartesianischen Ontologie des Mythos als Arena rationalen Han-
delns war und ist für meine Arbeit als Ethnologe von immenser Bedeu-
tung, da sie mir die begrifflichen Instrumente zur Hand gibt, unter dem
Begriff ›Urproduktive Gesellschaft‹ die ›Verfassung‹ vormoderner und
periwestlicher1 Gesellschaften aus ihren eigenen Voraussetzungen he-
raus freizulegen. Hübners Trennung von mythischem Polytheismus
und monotheistischer Offenbarungsreligion wollte ich andererseits
lange nicht akzeptieren, denn ich sah in beiden jeweils nur Spielarten
der transkulturellen Universalie ›Religion‹. In dem vorliegenden Bei-
trag zu dieser Festschrift möchte ich darlegen, warum ich Hübners
Unterscheidung heute für grundsätzlich richtig halte und mich ihm
auch in dieser Hinsicht verwandt und verbunden fühle. – Im folgenden
setze ich ›Religion‹ in einfache Anführungszeichen, wenn ich mich auf
den wissenschaftlichen Begriff beziehe, der zur Bezeichnung der pos-
tulierten transkulturellen Universalie dient. Ohne Anführungszeichen
dient das Wort zur Bezeichnung monotheistischer Offenbarungsreli-
gion.

Einleitung: Eine Begegnung im Hörsaal und ein Streit um ›Religion‹

Vor nicht allzu langer Zeit sagte mir eine Hörerin aus Japan im An-
schluss an eine Vorlesung etwa Folgendes: ›In Japan haben wir keine

195

1 Samuel P. Huntington (1996: 58) hat, völlig zu Recht, darauf hingewiesen, dass nicht-
westliche Gesellschaften sich zwar modernisieren, aber nicht verwestlichen wollen. Sie
repräsentieren somit eine den Westen umgehende – periwestliche – kulturelle Alterna-
tive gleichzeitiger Andersartigkeit, die sie der westlichen ›One World‹-Arroganz ent-
gegensetzen.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Religion, wir haben den Tenno. Der Tenno ist Gott‹. Einschränkend
fügte sie hinzu: Heute gebe es zwar schon Religionen in Japan, und
der Tenno sei auch nicht mehr Gott im Sinne früherer Zeiten, aber
auf frühere Zeiten treffe ihre Behauptung zu.

Noch vor knapp zehn Jahren hätte mir diese Äußerung Probleme
bereitet. Einerseits hätte ich meiner Hörerin nicht offen widersprechen
wollen – nicht nur der Höflichkeit wegen, sondern weil sie die ›authen-
tische Einheimische‹ ist und ich Japan nur aus der Literatur kenne.
Andererseits, weil ich aus der scheinbar überlegenen Position des ver-
gleichenden Kulturwissenschaftlers ›gewußt‹ hätte, dass es auch in Ja-
pan selbstverständlich ›Religion‹ gibt. Als Ethnologe wurde ich in einer
Denktradition geschult, die Mythos, Polytheismus und Monotheismus
unter einem Oberbegriff – ›Religion‹ – zusammenfasst. So zählt bei-
spielsweise der Ethnologe George Peter Murduck »religious rituals« zu
den Dingen, die in jeder Kultur vorhanden sind, über die Ethnologie
und Geschichtswissenschaft Kenntnisse besitzen (Murdock 1945:124).
In den Religionswissenschaften scheint eine Übereinstimmung darü-
ber zu bestehen, ›Religion‹ als Oberbegriff für eine Vielzahl höchst
unterschiedlicher und wesenmäßig verschiedener Glaubens- und Über-
zeugungssysteme beizubehalten, weil der Terminus nun einmal ein-
geführt ist (vgl. Bianchi 1994). Auch aus der Sicht der philosophischen
Anthropologie erscheint die Annahme, ›Religion‹ sei eine transkultu-
relle Universalie, durchaus plausibel, wenn wir beispielsweise Arnold
Gehlen folgen: Gerade weil es kein spezialisiertes ›religiöses Organ‹
gibt,2 »sondern weil die religiöse Motivation in fast jedes irgendwie
orientierte menschliche Verhalten eingehen kann … eben deswegen
gehört sie, zwischen den unähnlichsten Handlungen desselben und ver-
schiedener Menschen eine Chance des inneren Übergangs herstellend,
zu den großen, potentiell ›integrierenden‹ Mächten des sozialen Le-
bens, zu den Zusammenhang und Einheit stiftenden, so wie die Spra-
che und die Arbeit« (Gehlen 1957:99).

Solch eine Sicht hat auch lange Zeit meinen eigenen Standpunkt
bestimmt. In einem Zeitschriftenartikel versuchte ich beispielsweise
im Anschluss an Kurt Hübner darzulegen, dass der Mythos gleichsam
der Nährboden der ›Religion‹ sei und dass es daher ›Religion‹ nicht

196

Thomas Bargatzky

2 Gehlen argumentiert hier im Anschluss an A. N. Whiehead: Religion in the Making,
Cambridge 1926.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ohne Mythos gebe, wohl aber Mythos ohne ›Religion‹ (Bargatzky
2003). Hübner, der bis dato die ontologischen Grundlagen des Mythos
(Hübner 1985) und den Logos der Offenbarung und damit der mono-
theistischen Religion freigelegt hatte (Hübner 2001), nahm in einem
Kommentar meine Zustimmung zu seiner These zwar mit Wohlgefal-
len zur Kenntnis, kritisierte aber zugleich den meinen Ausführungen
zugrundeliegenden Religionsbegriff, mit dem ich seinerzeit das Chris-
tentum als monotheistischen Sonderfall in die allgemeine Religions-
geschichte einordnete. Dieser unscharfe Religionsbegriff, so Hübner,
mache es mir nicht möglich, den fundamentalen Unterschied zwischen
polytheistischem Mythos und monotheistischer Religion zu erkennen,
daher hätte ich auch die revolutionäre Bedeutung des augustinischen
Religionsbegriffs nicht erfasst (vgl. Hübner 2003:30; Absatz 3).

Ausgangspunkt des damaligen Dissenses zwischen Hübner und
mir ist die heutzutage wohl weithin akzeptierte antik-römische Grund-
bedeutung von religio als ›peinlich genaue Beachtung überkommener
Riten‹ (vgl. Irmscher 1994). Welche Konsequenzen hat dieser Befund
jedoch für die These der Universalität von Religion? Hübners Stand-
punkt sei hier ausführlich zitiert, um des besseren Verständnisses des
Kontextes willen:

»Cicero leitet das Wort Religion aus relegere ab, also ›wieder lesen‹, womit
die beständige Wiederholung der mythischen Ursprungsgeschichten gemeint
ist (zu denen für Cicero insbesondere auch der Ahnenkult gehört), während
für Augustin darin das religare zu erkennen ist, nämlich die Rückbeziehung
des Menschen auf den einen, und transzendenten Gott. Es geht hier Augustin
also nicht darum, wie Bargatzky meint, für das gläubige Individuum eine
vertiefte Frömmigkeit und Verinnerlichung zu finden, sondern es geht ihm
um einen radikalen Bruch mit der bisher alles umfassenden, mythischen Im-
manenz. So empfiehlt es sich der begrifflichen Klarheit wegen, den Mythos
als etwas rein Immanentes mit dem Polytheismus zu verbinden, denn die
Götter sind ja nur durch die in der Erfahrung sich zeigenden Numina gege-
ben, die Religion dagegen mit dem Monotheismus, denn mit dem Transzen-
denten ist zugleich das Absolute und damit dessen notwendige Einheit ge-
setzt. Auch kann vom Transzendenten nur durch Offenbarung etwas
gewußt werden, während der Mythos eine besondere Form immanenter Er-
fahrung ist« (ebd.).

In meiner Replik hielt ich an der Subsumierung von mythischem Poly-
theismus und geoffenbartem Monotheismus unter den Oberbegriff
›Religion‹ fest:

197

›Wir haben keine Religion, wir haben den Tenno‹

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Als Ethnologe oder Religionswissenschaftler hat man es … stets mit meh-
reren Binnenperspektiven zu tun, denen man deskriptiv genügen muß … der
Preis eines unscharfen Religionsbegriffs … scheint mir nicht zu hoch zu sein,
wenn ich durch ihn polytheistische und monotheistische Glaubens- und
Kultformen unter dem Dach des Begriffs Religion vereinen kann. Das scheint
mir auch der Binnenperspektive jener Völker zu entsprechen, mit denen ich
… vertraut bin« (Bargatzky 2003a: 62; Absatz 11).

In der vorliegenden Abhandlung möchte ich darlegen, dass Hübner
recht hatte, ich dagegen unrecht. Weder entspricht unser moderner
Religionsbegriff der Binnensicht jener außereuropäischen Völker, mit
denen Ethnologen und Religionswissenschaftler sich beschäftigen,
noch sind mythischer Polytheismus und monotheistische Transzen-
denzreligion nur einfach Spielarten von ›Religion‹, sondern sie sind
jeweils grundverschiedene Dinge, deren Unterschiede durch die Sub-
sumierung unter den Oberbegriff ›Religion‹ verschleiert werden. Die
kulturhistorisch und religionsphänomenologisch greifbaren Manifes-
tationen beider Systeme verführen freilich zu dieser Unterordnung.
Polytheistischer Mythos und monotheistische Religion verbergen
gleichsam ihre wesensmäßige Andersartigkeit unter dem Mantel der
Epiphanie, denn auch die monotheistische Transzendenzreligion ist,
wie der mythische weltimmanente Polytheismus, auf die Epiphanie
angewiesen. Im Anschluss an Kurt Hübners (1985; 1986) Freilegung
der nichtcartesianischen, mythischen Ontologie wurden von mir in
verschiedenen Arbeiten unter dem Begriff ›Urproduktive Gesellschaft‹
die Manifestationen dieser Epiphanie hergeleitet (Bargatzky 1994;
1996; 1997; 1999; 2000; 2007). Darunter verstehe ich einen in allen
Kulturstadien auftretenden Komplex von Handlungs- und Denkgestal-
ten, in denen die Vergegenwärtigung der von numinosen Wesen voll-
brachten Urstiftungstaten (Hübners Archái) im Kultus und teilweise
auch im Alltagshandeln eine für den sozialen und politischen Zusam-
menhalt wichtige Rolle spielt.

Gerade wegen des empirisch-phänomenologischen Kontinuums
beider Systeme ist ihre systematische Unterscheidung umso wichtiger,
wofür der von Hübner (2001) herausgearbeitete Begriff Logos der Of-
fenbarung eine unverzichtbare Handreichung bietet. Damit deutlich
wird, worin der fundamentale Unterschied zwischen Mythos und Re-
ligion besteht, ist es nötig, den Begriff ›Religion‹ selber auf den Prüf-
stand zu stellen.

198

Thomas Bargatzky

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wort und Begriff ›Religion‹3

Der Begriff ›Religion‹ mit seinem derzeitigen Bedeutungsfeld ist erst
aus der neuzeitlichen abendländischen Kultur, aus der christlichen Re-
ligion und Theologie heraus, erwachsen. Die moderne Bedeutung als
umfassender Oberbegriff besaß der Terminus ›religio‹ weder in der
Antike noch im Mittelalter. Auch im Griechischen gab es keinen ent-
sprechenden Oberbegriff. Die Übernahme des Wortes ›Religion‹ in die
deutsche Sprache vollzog sich erst im 16. Jahrhundert (vgl. Schmitz
1996:25).

Die Klärung der Bedeutung dieses Sachverhalts für den Kul-
turenvergleich wird durch den Umstand erschwert, dass das lateinische
religio eine Tugend bezeichnet – sowohl im profanen gesellschaftlich-
politischen, als auch im sakralen götterdienstlichen Sinn. Die Grund-
bedeutung dieses Tugendbegriffs ist: Scheu, Bedenken, Gewissenhaf-
tigkeit, das den Eltern, Älteren, Vorgesetzten und zuletzt den Göttern
bzw. (monotheistisch) Gott geschuldete ›rechte Verhalten‹. Diese spezi-
fische antik-römische Bedeutung behielt der Terminus religio bis in das
18. Jahrhundert bei (vgl. Feil 1986; 1995; 2003). Eines der Verdienste
Kurt Hübners für die kulturvergleichende Forschung besteht daher
meines Erachtens in der Klarstellung, dass der christliche Monotheis-
mus durch den Logos der Offenbarung des transzendenten Gottes
erfasst werden muss (vgl, Hübner 2001), der polytheistische Mythos
dagegen auf der weltimmanenten Erfahrbarkeit des Wirkens der Gott-
heiten beruht. Bei aller historisch-phänomenologischen Kontinuität
des mit dem Terminus religio verbundenen Handlungskomplexes bis
in das 18. Jahrhundert hinauf, worauf ja Ernst Feil immer wieder hin-
weist, besteht zwischen beiden Denk-, Orientierungs-, Sinnstiftungs-
und Handlungsgefügen ein fundamentaler Unterschied.

Die Christen, wie auch andere Glaubensgemeinschaften, galten
bis in die frühchristliche Zeit als eine ›Gefolgschaft‹ (›secta‹, von *se-
quor). Tertullian (um 200) unterscheidet Christen als ›crucis religiosi‹
(Verehrer des Kreuzes) von den nichtchristlichen Römern als den An-
hängern der ›religio castrensis‹ – den Verehrern der Feldzeichen (vgl.

199

›Wir haben keine Religion, wir haben den Tenno‹

3 Die folgenden Ausführungen stützen sich auf die Darstellungen von Ernst Feil (1986;
1995), Bertram Schmitz (1996), Peter Antes (1978), Johannes Irmscher (1994) und Kurt
Rudolph (1994). Vgl. auch Bargatzky (2007:213–235) für weitere Ausführungen und
Verweise.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schmitz 1996: 79 f.). Ernst Feil zufolge (z. B. 1986:29; 1995) dient der
Terminus ›Religion‹ erst in der Neuzeit als Oberbegriff, um alle Vor-
stellungen, Einstellungen und Handlungen gegenüber jener Wirklich-
keit zu bezeichnen, die als Mächte oder Macht, als Geister oder Dämo-
nen, als Götter oder Gott, als das Heilige oder Absolute oder schließlich
als Transzendenz angenommen oder benannt werden (vgl. Schmitz
1996:79).

Auch in außereuropäischen Sprachen gibt es vor dem Kontakt mit
Europa keine Entsprechungen zum modernen Oberbegriff ›Religion‹,
wie Bertram Schmitz (1996:79 ff. u. passim) in einer sprachverglei-
chenden Untersuchung anhand von ca. 200 lebenden und toten Spra-
chen überzeugend nachgewiesen hat. Mit anderen Worten: Es lassen
sich keine Lexeme angeben, deren Bedeutung derjenigen des modernen
Begriffs ›Religion‹ entspricht. Zum Teil werden in außereuropäischen
Sprachen sogar Wörter kreiert, die dazu dienen sollen, diesen moder-
nen westlichen Religionsbegriff wiederzugeben. Nehmen wir China als
Beispiel: Auch dort existiert kein Begriff, der dem semantischen Feld
des europäischen Religionsbegriffs entspricht. Die Worte Zong Jiao
sollen den modernen europäischen Religionsbegriff wiedergeben.
›Zong‹ bedeutet etwa: ›Ahnen‹, ›Ahnenlinie‹, ›Überlieferung‹. Zu-
nächst wurde ›Zong Jiao‹ auf das Christentum bezogen, später auf in-
stitutionalisierte Religionen überhaupt. Frei übersetzt, bedeutet dieser
Begriff: ›Fremde Lehre (nichtstaatlich) bezüglich des letztendlich Er-
reichbaren.4

Nach der Freilegung der Gebundenheit des modernen Religions-
begriffs an die europäische Moderne und seiner daraus folgenden
Nichtanwendbarkeit auf außereuropäische bzw. perimoderne Lagen
soll im folgenden Abschnitt das Verhältnis zwischen polytheistischem
Mythos und monotheistischer Religion am Beispiel von römischem
Götterkult und christlichem Glaube behandelt werden. Auf dieser
Grundlage wird Kurt Hübners These ihrer wesensmäßigen Verschie-
denheit gestützt.

200

Thomas Bargatzky

4 Vortrag des Sinologen Prof. Dr. Joachim Gentz, Universität Bayreuth, am 21.01.2008
zum Thema: »Gibt es wirklich Religion in China?«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Polytheistischer Mythos und monotheistische Religion im
Vergleich: Orthopraxis versus Orthodoxie

Im polytheistischen Mythos ist die kosmische Ganzheit der Bereich all
dessen, was wächst, hervortritt, sich zeigt und wieder vergeht. Sie ist
also nicht nur quantitativ, sondern auch qualitativ bestimmt.5 Der Kos-
mos wurde nicht geschaffen, er war schon immer vorhanden, wurde
aber in seine gegenwärtige und für die Menschen normativ verbind-
liche Gestalt durch bestimmte gestaltende Urstiftungshandlungen
(Archái) numinoser Wesen gebracht. Der Mensch ist damit beauftragt,
periodisch oder zu bestimmten Krisenzeiten, aber auch im Alltag diese
Archái durch sein Handeln welterneuernd gegenwärtig zu setzen.

Aus diesen Grundbestimmungen folgt die Weltimmanenz des
Numinosen. Die Seinsbereiche, die wir in Göttliches, Natürliches und
Menschliches unterteilen, besitzen ein gemeinsames Substrat. Sakral
und Profan unterscheiden sich daher nicht per se qualitativ voneinan-
der, sondern markieren, je nach Situation, unterschiedlich ausgeprägte
Qualitäten eines Kontinuum. Was jeweils, und in welchem Umfang,
mehr oder weniger sakral ist, ist vom Kontext abhängig. Der Polytheis-
mus als weltimmanente Erfahrung göttlicher Urstiftungstaten ist der
›theologische‹6 Niederschlag dieser Weltanschauung: Durch mensch-
liches Handeln im Kultus, aber auch im Alltag, werden göttliche Ur-
stiftungshandlungen (Hübners Archái) gegenwärtig gesetzt. Dadurch
wird ›mythische Substanz‹ innerweltlich erfahrbar – es gibt kein ›jen-
seits‹. Die Gottheiten sind übermenschliche Personen in der Welt, die
sie mit anderen menschlichen und nichtmenschlichen Personen teilen.
Der Mensch ist, im Verein mit den Gottheiten, Mitarbeiter am kos-
mischen ›Welthaus‹.7 Im mythischen Polytheismus geht es daher nicht

201

›Wir haben keine Religion, wir haben den Tenno‹

5 In diesem Punkt konvergieren die Mythostheorien von Kurt Hübner und Georg Picht
(1989:56), ohne wohl dass ein direkter Kontakt beider Autoren vorgelegen hat (Gesprä-
che Kurt Hübner mit dem Autor, TB).
6 Die Anführungszeichen wurden hier gesetzt, da es eine Theologie im Sinne einer mit
den abstrakten Begriffen der Philosophie arbeitenden Gotteslehre unter den Bedingun-
gen der Ontologie des Mythos gar nicht gibt. Es gibt Urstiftungserzählungen realprä-
sentischen Charakters – Hübners Archái.
7 Mit ›Welthaus‹ bezeichne ich die Summe aller makro-, meso- und mikrokosmischen
Ausdrucksgestalten in einem sinnhaft aufgebauten Kosmos vor dem Hintergrund einer
nichtcartesianischen (mythischen) Ontologie. Der Terminus wurde von Werner Müller
(1970) im Anschluss an die Weltanschauung der Sioux entwickelt und dient primär zur
Bezeichnung der Spiegelung des Makrokosmos im Kulthaus.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


um einen Glauben im Sinne eines Für-Wahr-Haltens bestimmter Dog-
men – die Existenz der Gottheiten steht außer Zweifel. Es geht viel-
mehr um die traditionslegitimierte Pflicht, sich gegenüber Eltern, dem
Gemeinwesen, den Gottheiten korrekt zu verhalten. Nicht die Existenz
von Göttern ist das Problem, sondern die Frage, wie man sich ihnen
gegenüber richtig verhält. Diese Haltung ist keineswegs auf die vor-
staatlichen Gesellschaften beschränkt; schon Cicero hat sie mit einer
Form der religio in Zusammenhang gebracht, die er von relegere her-
leitet: Diejenigen, die alles, was mit der Verehrung der Götter zu tun
hatte, gleichsam immer wieder erwogen und sorgfältig ausübten, wur-
den religiosi genannt (De natura deorum II, 72). Das Verhältnis zwi-
schen Menschen und Gottheiten wird durch Gegenseitigkeit geprägt:
Der Mensch hat sich gegenüber den Gottheiten – dazu zählen oft auch
seine Vorfahren – kultisch korrekt zu verhalten und etwa die vor-
geschriebenen Riten zu vollziehen. Dafür darf er aber von den numi-
nosen Mächten Gegenleistungen erwarten: Gesundheit, Regen, Jagd-
glück, Fruchtbarkeit von Boden, Mensch und Tier, Erfolg im Krieg.
Bleibt die Gegenleistung aus oder entspricht sie nicht den Erwartun-
gen, dann sucht man die Ursache in der Regel in eigenen fehlerhaften
Handlungen beim Vollzug der Riten. An der Existenz der Götter wird
nicht, kann gar nicht gezweifelt werden. Wir zweifeln, im übertrage-
nen Sinne, ja auch nicht an der Existenz des elektrischen Stromes,
wenn die Glühbirne kaputt geht.

Der von uns ›Natur‹ genannte Seinsbereich umfasst, nach all-
gemeinem modernen Wortverständnis, die Gesamtheit des Belebten
und Unbelebten, die aus den Naturgesetzen von selbst erwächst und
von der Kultur deutlich geschieden ist. Weltwirklichkeiten und Welt-
wirksamkeiten elementischer, pflanzlicher, tierischer oder mensch-
licher Art sind jedoch im Horizont mythischer Ontologie Gestalten
göttlicher Gegenwärtigkeit. Daher gibt es im mythisch geprägten
Weltverständnis keinen Begriff für Natur.8

Die Vorstellung der Weltschöpfung aus Wort und Wille eines
Gottes heraus und seine Selbstoffenbarung gegenüber den Menschen
durch das Wort bzw. die Schrift ist hingegen ein Kennzeichen der gro-
ßen monotheistischen Religionen. Christentum, Islam und jüdische

202

Thomas Bargatzky

8 Daher ist es auch deplaziert, die sogenannten ›Naturvölker‹ als ursprüngliche Natur-
schützer zu verklären. Zur Kritik der geistigen Grundlagen der Umweltbewegung, vgl.
Theobald (2003).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Religion gründen ihr Selbstverständnis auf Dogmen und das Prinzip
der Orthodoxie: Dogmen sind Glaubensüberzeugungen, die von diesen
Religionsgemeinschaften – bzw. verschiedenen Konfessionen und Sek-
ten innerhalb dieser Gemeinschaften – als verbindlich für ihre Mitglie-
der festgelegt werden.9 ›Jesus Christus ist der Sohn Gottes‹ ist ein Dog-
ma christlicher Kirchen. Wer sich nicht zu ihm bekennt – ›daran glaubt‹
– kann kein Christ sein. Dogmen bestimmen den ›rechten Glauben‹.
Man kann nicht an Christus und zugleich an die Göttin Aphrodite
glauben, als Katholik darf man aber die Jungfrau Maria als Gottes-
mutter verehren. So verfügt jede monotheistische Kirche oder Konfes-
sion über einen Grundbestand an Dogmen. Mitglied zu sein heißt, sich
zu ihnen zu bekennen, beispielsweise durch das Beten des Apostoli-
schen Glaubensbekenntnisses. Eine Orthodoxie folgt dem monotheti-
schen Prinzip der Bestimmung der Mitgliedschaft in einer Glaubens-
gemeinschaft. Alle Mitglieder stimmen u.a. im Idealfall darin überein,
dass sie sich zu dem Dogmenbestand ihrer Glaubensgemeinschaft be-
kennen. Eine Orthodoxie dient daher auch der Abgrenzung der eigenen
von anderen Glaubensgemeinschaften. Zur Herausbildung ihres mo-
nothetischen Charakters hat gewiss die Existenz Heiliger Schriften we-
sentlich beigetragen, die als das Wort Gottes gelten.

Orthodoxe-monotheistische-Religionen sind ihrem Selbstver-
ständnis monothetisch, in der Theorie ist jedoch der monothetische
Charakter einer monotheistischen Religion viel stärker ausgeprägt, als
in der Praxis. Selbstverständlich ist es keiner Glaubensgemeinschaft je
gelungen, jede einzelne Glaubensüberzeugung jedes einzelnen Mit-
glieds zu kontrollieren. Varianten hat es immer gegeben. Darüber hi-
naus ändert sich das Dogmeninventar einer Kirche im Laufe der Zeit.
Ein bekanntes Beispiel ist die Zahl der Sakramente, die auch in der
Katholischen Kirche nicht immer gleich war.

Anhand des Beispiels des römischen Polytheismus und seiner
›theologischen‹ Korrelate kann man die Umsetzung der mythischen
Weltimmanenz in das kultische Handeln vortrefflich illustrieren und
zugleich den fundamentalen Unterschied zur monotheistischen Religi-
on offenlegen. Der Polytheismus der Griechen und Römer war nicht
monothetisch. Die Priester Roms unternahmen keinen Versuch, ihre
Glaubensüberzeugungen im monothetischen Sinn zu systematisieren,

203

›Wir haben keine Religion, wir haben den Tenno‹

9 Für die folgenden Ausführungen stütze ich mich, wenn nicht anders angegeben, auf
eine Abhandlung von Charles King (2003).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


um auf diese Weise ein Inklusions- und Exklusionskriterium bezüglich
der Zugehörigkeit zur römischen ›Religion‹ zu gewinnen. Als die Rö-
mer anderen Völkern begegneten, errichteten sie keine Barrieren zwi-
schen ihren eigenen Göttern und Glaubensüberzeugungen und denen
der anderen. Römer verehrten oft die lokalen Gottheiten, wenn sie sich
in fremden Gebieten aufhielten. Sie identifizierten die fremden Gott-
heiten mit den eigenen und führten fremde Kulte in Rom ein. Die
›Römische Religion‹ war daher kein durchstrukturiertes und von ande-
ren ›Religionen‹ abgegrenztes Gefüge mit einem monothetischen Satz
von Dogmen, deren Anerkennung für ihre Anhänger Pflicht war, sie
kann vielmehr als Aggregat unterschiedlichster Glaubensüberzeugun-
gen und Handlungen bezeichnet werden, die im Verlauf der Geschichte
gleichzeitig nebeneinander existierten. Das Organisationsprinzip hin-
ter solch einer Art der Zusammenstellung von Glaubensüberzeugung
ist nicht monothetisch, sondern polythetisch. Höchst unterschiedliche
Glaubensüberzeugungen können in solch einem Glaubenssystem ne-
beneinander bestehen, sogar in bezug auf die gleiche Gottheit. So wa-
ren die Laren für Ovid (Fasti 2.597–616) die Kinder einer Nymphe
namens Lara, Festus (108L) dagegen bezeichnete sie als Manifestatio-
nen der Verstorbenen (vgl. King 2003:286). Entscheidend ist jedoch
dieses: Für die Teilnahme an einer Kultfeier für die Laren war es keine
Vorbedingung, gewisse Glaubenssätze bezüglich Art und Herkunft der
Laren miteinander zu teilen! Die einzelnen Römer hatten ganz unter-
schiedliche Glaubensüberzeugungen. Eine verordnete Orthodoxie gab
es nicht. Mit dem einen Nachbarn konnte man diese, mit dem anderen
Nachbarn jene Überzeugungen teilen, die Überzeugungen dieser bei-
den Nachbarn konnten dabei ganz verschieden voreinander sein. Neue
Glaubensüberzeugungen konnten sich ausbreiten oder zurückgewiesen
werden, altes neben neuem weiter bestehen. Entscheidend war, dass
man überhaupt an die Existenz der Götter und ihre Macht glaubte
und dass man davon überzeugt war, dass die Götter Opfer verlangten
und dass die Oper auf die richtige Weise durchgeführt werden sollten.
– Die Natur der Götter war ferner polymorph, d. h. Götter konnten
ganz unterschiedliche Eigenschaften und Aufgabenbereiche besitzen.

Der Polythetik in der Organisation der Glaubensüberzeugungen
entsprach die Orthopraxis. Es gab durchaus Streit um religiöse Fragen,
diese bezogen sich aber nicht auf dogmatische Probleme, auch nicht auf
die polymorphe Natur der Götter, sondern auf Fragen der korrekten
rituellen Praxis. Die gleichen Riten konnten von Römern durchgeführt

204

Thomas Bargatzky

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden, die ansonsten durchaus unvergleichbare Glaubensüberzeu-
gungen vertraten. Der Staat forderte nicht Konformität bezüglich des
Glaubens ein, sondern Konformität bezüglich des Kultus. Die Behör-
den stellten sich zwar gegen bestimmte Sekten, aber nicht, weil deren
Mitglieder Glaubensüberzeugungen vertraten, die nicht mit denen
eines – nicht vorhandenen – orthodoxen Kanons übereinstimmten,
sondern wenn die Zuständigkeit der Priesterschaft für die Regulierung
und die Durchführung des Kultus in Frage gestellt wurde. Auch die
Christenverfolgung fügt sich bekanntlich in dieses Muster ein: Chris-
ten wurden als Staatsfeinde gesehen, die die Ordnung untergruben. Sie
galten als überwiegend arme Leute, die sich in der Mitte der Nacht
trafen, eigene Anführer hatten und sich weigerten, die allen Römern
vorgeschriebenen Opfer zu vollziehen. Sie entzogen sich somit der
Kontrolle durch Roms politische oder priesterliche Autoritäten; man
betrachtete sie als Bedrohung der öffentlichen Ordnung und Sicher-
heit. Die Römer konnten einen sehr großen Varietätenreichtum an un-
terschiedlichsten Glaubensüberzeugungen tolerieren, aber nicht den
Austausch ganzer Ritualkomplexe oder ganzer Priesterschaften und
damit die Infragestellung der staatlichen Ordnung.(vgl. Berner 1992).

Die Entstehung des Monotheismus des einen unsichtbaren Gottes
war Arnold Gehlen zufolge eine »kulturgeschichtlich unendlich fol-
genreiche Tatsache« (1986:139) für die menschliche Außen- und In-
nenwelt, da langfristig die Außenwelt heilsneutral gemacht, d.h.
gleichsam ›entmythologisiert‹ wurde. Lassen wir Gehlen selber zu
Wort kommen, da die Folgen dieser Tatsache in ihrer Knappheit kaum
besser beschrieben werden können. Der Monotheismus

»konnte dem archaisch-rituellen Verhalten die Außenstützen wegschlagen,
weil er die Menschen auf den Weg nach innen, den des Glaubens verwies.
Zugleich humanisierte er die Religion in jedem Sinne, vor allem in dem, daß
er sie entnationalisierte, womit das ethische Verhalten zu jedem beliebigen
anderen Menschen als solchem, in seiner Menschlichkeit, heilsbedeutsam
wurde. Der Mensch fand sich erhöht, die nicht-menschliche Natur erniedrigt.
Die Tiergötter und Naturdämonen verschwanden. Dies bedeutete … die Ein-
grenzung sozialer Verhaltensweisen auf den menschlichen Bereich, die ›Ent-
sozialisierung‹ der Natur. Dieser Zug ist nicht archaisch, sondern hochkultu-
rell« (S. 139).

Die Kulturwende zum Monotheismus hat ein inneres Gegenstück im
ethisierten Innenleben.

205

›Wir haben keine Religion, wir haben den Tenno‹

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Wird die Seele selbst und an erster Stelle ein Göttliches, die Außenwelt also
heilsneutral, dann muß sich die Religion wie in einem Brennpunkt konzen-
trieren, nämlich in dem Glauben an den unsichtbaren Gott und seine Forde-
rungen an den Menschen, mithin in der dauernden Motivkontrolle schon der
eigenen Antriebsregungen, ob sie dem Ideal einer habituellen Gesinnung der
Heiligkeit entsprechen. Die Seele selbst wird Darstellungsbereich mit der
Folge, daß die Kontinuitätskerne des Bewußtseins in den Glauben rücken,
aber nicht mehr in dem Verspannungsfeld von Außenwelt, Sprache, Vorstel-
lung, und Handlungsartikulation liegen … Noch die Sumerer haben leidvolle
politische Schicksale nicht im Sinne einer Bestrafung der ethisch-religiösen
Verfehlungen eines Volkes gedeutet, und nirgends findet sich etwa bei In-
dern, Griechen oder Römern (also auf der Stufe des voll entwickelten Poly-
theismus) die Verpflichtung, die eigene Seele dem Bilde des Göttlichen nach-
zubilden« (Gehlen 1986: 144 f.).

In Christentum und Islam verbreitete sich der Monotheismus über die
Welt, ohne deswegen den Polytheismus verdrängen zu können, mit
dem er sich vielfach auf höchst unterschiedliche Weise verbunden hat
und noch immer verbindet. Der Grund für die vielfältige empirische
Verwobenheit von mythischem Polytheismus und monotheistischer
Transzendenzreligion ist dem Dilemma geschuldet, dass der Mensch
mit dem Transzendenten nur immanent, »nur in dieser ihm erfahr-
baren Welt kommunizieren (kann). Gott muß in ihr in Erscheinung
treten und sich auf menschliche Weise offenbaren, wie es hauptsächlich
im Kult und in den Sakramenten geschieht – dieser Bereich aber ist es,
der in der mythischen Ontologie wurzelt, z.B. als Einheit des Ideellen
und Materiellen im Brot und im Wein der Eucharistie« (Hübner 2003:
30, Absatz 7). Noch allgemeiner kennzeichnet Hübner die grundlegen-
de ontologische Verschiedenheit von Mythos und Offenbarung bei
ihrer gleichzeitigen phänomenologischen Verwiesenheit aufeinander
in folgenden Zeilen:

»Der Logos der Offenbarung liegt primär im Wort, denn die Epiphanie, so
unerläßlich sie den Logos anschaulich stützt, ist doch nur durch ihn das, was
sie ist, nämlich Gotteserkenntnis. Epiphanie ist eine sinnliche Erscheinung
und bleibt als solche unverstanden, wenn wir nicht das Wort hören, das sie
uns vermittelt. Bei einem mythischen Gott die Erzählung, die sich um ihn
rankt, bei Gott und seinem Sohn die Verkündigung, wer jener und wer dieser
ist« (Hübner 2001: 22).

206

Thomas Bargatzky

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nachwort: Eine Begegnung im Zuni-Pueblo und eine Reflexion
über politische Korrektheit in der Wissenschaft

Mit der Schilderung einer persönlichen Begegnung habe ich diese Aus-
führungen begonnen, mit einer anderen, die knapp zehn Jahre davor
stattfand, möchte ich sie schließen. Im Oktober 2001 hielt ich mich zu
Forschungszwecken im Südwesten der USA auf. Am 11. Oktober führ-
te ich im Pueblo Zuni etliche Gespräche, u. a. mit Vertretern des
Stammesrates und der Katholischen Kirche, um mich über die Mög-
lichkeiten einer ethnologischen Feldforschung zu informieren. Zwi-
schenzeitlich besuchte ich eine kleine einheimische Snack Bar, um
einen Kaffee zu trinken. Den servierte man zwar nicht, aber der sehr
freundliche jüngere Mann, der dort bediente, bereitete mir aus freien
Stücken eine Tasse zu. Wir kamen schnell ins Gespräch, und nach et-
was ›small talk‹ nahm unsere Unterhaltung im Anschluss an seine Fra-
ge, was ich denn glaube, woher er komme, eine substantiellere Wen-
dung. Er war ein palästinensischer Moslem und hielt sich bereits seit
rund sechs Monaten in Zuni auf. Natürlich kamen wir auch auf ›9/11‹
zu sprechen – es war ja, auf den Tag genau, ein Monat seit dem Angriff
auf die ›Twin Towers‹ in New York vergangen. Er fragte mich des wei-
teren, ob ich einer Religion angehöre und als ich ihm versicherte, Ka-
tholik zu sein, nahm er diese Antwort mit einem leichten Kopfnicken
auf.

Was mir unser Gespräch jedoch unvergesslich macht, war seine
Frage, was ich denn von der Kultur der Zuni halte. Diese Frage ver-
blüffte mich ein wenig, denn als Ethnologe war ich dazu konditioniert,
mich fremden Kulturen zunächst strikt kulturrelativistisch zu nähern.
Die hochkomplexe Zuni-Kultur mit ihrem komplizierten Kultus zählt
gleichsam zu den ›Kronjuwelen‹ der Ethnologie und so war es für mich
selbstverständlich, nicht anders als mit Hochachtung über sie zu spre-
chen. Umso schockierender war für mich die im Gegenzug zutagetre-
tende unverblümte Geringschätzung, mit der sich mein Gesprächspart-
ner über die Zuni äußerte. Diese Menschen hätten keine Kultur, sie
wüssten nicht einmal, welcher Religion sie angehörten. Als Beispiel
führte er eine Unterhaltung mit einer jungen Frau an, die er einmal
gefragt hatte, welche Religion sie habe. Daraufhin hätte sie geantwor-
tet. ›Ich weiß nicht – ich bin eine Zuni‹. ›Du und ich, wir wissen, was
für eine Religion wir haben. Diese Leute hier wissen es aber nicht‹, zog
mein Gesprächspartner sein Fazit.

207

›Wir haben keine Religion, wir haben den Tenno‹

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Seinerzeit war ich noch nicht bereit, die Meinung dieses jungen
Palästinensers in den Rahmen einer richtigen wissenschaftlichen Deu-
tung des Phänomens ›Religion‹ zu stellen. Ich erkannte darin nur die aus
der Position des entschiedenen islamischen Monotheismus abgeleitete
Geringschätzung des Polytheismus, dem der Besitz von Religion abge-
sprochen wird. Den Gedanken, dass der junge Muslim vielleicht einen
fundamentalen Aspekt des Unterschiedes zwischen Polytheismus und
Monotheismus beleuchtet haben könnte, ließ ich vor mir selber nicht zu.

Auch heute kann ich natürlich seinem Urteil über die Zuni-Kultur
nicht zustimmen. Aber ich gebe gerne zu, dass er, besser als ich, das
Wesen des Monotheismus verstanden hatte. Mein Unverständnis sei-
nerzeit geht jedoch, wie ich zu meiner Entlastung anführen möchte,
wohl auch auf meine Sozialisation in einer Fachkultur zurück, in der
die Anerkennung der ›Religion‹ als einer transkulturellen Universalie
zu den – auch ›politisch korrekten‹ – Selbstverständlichkeiten gehört.
So erinnere ich mich an die Warnung eines Professors, in meiner frü-
hen Studentenzeit, vor einem Buch Günter Tessmanns mit dem Titel
»Menschen ohne Gott« (vgl. Tessmann 1928). Es sei eurozentrisch,
evolutionistisch und daher moralisch verwerflich, Menschen anderer
Kulturen ›Religion‹ abzusprechen.

Ethnologen vermögen oft nicht, zwischen Moral und wissen-
schaftlicher Systematik zu unterscheiden. Man kann den Ethnozentris-
mus zu Recht ablehnen und zugleich der Tatsache Rechnung tragen,
dass die begrifflichen Werkzeuge wissenschaftlicher Analyse einem
abendländisch geprägtem Erbe entstammen und deshalb nicht a priori
auch auf ganz anders geartete Lagen vormoderner und periwestlicher
Kulturen anwendbar sind – so wie eben auch der Begriff ›Religion‹. Die
Ethnologie ist daher oft genug die Gefangene einer von ihr selbst ver-
schuldeten Aporie: Einerseits ist sie nach ihrem Selbstverständnis als
›Wissenschaft vom kulturell Fremden‹ angetreten, andererseits sank-
tioniert sie jeden Versuch, dieses Fremde zu kennzeichnen, also auf den
Begriff zu bringen, als ›ethnozentrisch‹, ›eurozentrisch‹, wenn nicht
gar ›rassistisch‹. Die Kultur der anderen darf eben doch nicht zu fremd
sein und so läuft eben alles darauf hinaus, dass das, was wir haben, auch
dort zu finden ist. Eben auch ›Religion‹. Kurt Hübners vortreffliche
Analyse der mythischen Ontologie als Grundlage einer nichtcartesia-
nischen, aber dennoch rationalen Weltanschauung böte ihr den Aus-
weg aus diesem Dilemma. Dass sie ihn nicht gehen möchte, beschädigt
nicht Hübners Ansatz, wohl aber sie selber.

208

Thomas Bargatzky

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literatur

Antes, Peter
1978. ›Religion‹ einmal anders. Temenos 14:184–197.

Bargatzky, Thomas
1994. Introduction. In: Thomas Bargatzky u. Rolf Kuschel (Hgg.), The Inventi-
on of Nature, S. 9–25. – Frankfurt am Main etc.: Peter Lang.

Ders. 1996. Embodied Ideas: An Essay on Ritual and Politics in Pre-Capitalist So-
ciety. In: Henri J. M. Claessen u. Jarich G. Oosten (Hgg.), Ideology and the For-
mation of Early States, S. 298–320. – Leiden etc.: E. J. Brill.

Ders. 1997. Ethnologie. Eine Einführung in die Wissenschaft von den urprodukti-
ven Gesellschaften. – Hamburg: Helmut Buske.

Ders. 1999. Die Ethnologie und die Urproduktive Gesellschaft. Eine Wissenschaft
und ihr Gegenstand. Sociologia Internationalis 37 (1): 91–113.

Ders. 2000. Menschliche Natur und Kulturkritik – Anmerkungen zur Universali-
tät der Religion. Universitas 5 (645): 266–274.

Ders. 2003. Orare est laborare – Das religiöse Vermächtnis der Urproduktiven
Gesellschaft. Erwägen Wissen Ethik 14 (1):3–16.

Ders. 2003a. »Mythos semper vivus«. Eine Replik. Erwägen Wissen Ethik 14 (1).
61–73.

Ders. 2007. Mythos, Weg und Welthaus. Erfahrungsreligion als Kultus und Alltag
(bayreuther forum TRANSIT, 2). – Münster: Lit.

Berner, Ulrich
1992. Religio und Superstitio. Betrachtungen zur römischen Religionsgeschich-
te. In: Theo Sundermeier (Hg.), Den Fremden wahrnehmen. Bausteine für eine
Xenologie, S. 45–64. – Gütersloh: Gerd Mohn.

Bianchi, Ugo (Hg.)
1994. The Notion of ›Religion‹ in Comparative Research. Selected Proceedings
of the XVIth Congress of the International Association for the History of Reli-
gions. – Roma: »L’Erma« di Bretschneider.

Feil, Ernst
1986. Religio. Die Geschichte eines neuzeitlichen Grundbegriffs vom Frühchris-
tentum bis zur Reformation (Forschungen zur Kirchen- und Dogmengeschichte,
36). – Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Ders. 1995. Zur Bestimmungs- und Abgrenzungsproblematik von ›Religion‹.
Ethik und Sozialwissenschaften 6 (4): 441–455.

Ders. 2003. »Mythos« ohne »Religion« – »Religion« ohne »Mythos«. Erwägen
Wissen Ethik 14 (1): 17–18.

Gehlen, Arnold
1957. Die Seele im technischen Zeitalter. Sozialpsychologische Probleme in der
industriellen Gesellschaft. – Hamburg: Rowohlt.

Ders. 1986. Urmensch und Spätkultur. Philosophische Ergebnisse und Aussagen
(5. Auflage). – Wiesbaden: Aula-Verlag.

Hübner, Kurt
1985. Die Wahrheit des Mythos. – München: Beck.

209

›Wir haben keine Religion, wir haben den Tenno‹

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ders. 1996. Kritik der wissenschaftlichen Vernunft (3., verbesserte Auflage). –
Freiburg (Breisgau) etc.: Karl Alber.

Ders. 2001. Glaube und Denken. Dimensionen der Wirklichkeit. – Tübingen:
Mohr Siebeck.

Ders. 2003. Zur Frage der Definition von Religion. Erwägen Wissen Ethik 14 (1):
30–31.

Huntington, Samuel P.
1996. The Clash of Civilizations and the Remaking of World Order. – New York:
Simon & Schuster.

Irmscher, Johannes
1994. Der Terminus Religion und seine antiken Entsprechungen. In: Ugo Bian-
chi (Hg.), The Notion of ›Religion‹ in Comparative Research, S. 63–73. – Roma:
»L’Erma« di Bretschneider.

King, Charles
2003. The Organization of Roman Religious Beliefs. Classical Antiquity
22(2):275–312.

Müller, Werner
1970. Glauben und Denken der Sioux. Zur Gestalt archaischer Weltbilder. –
Berlin: Dietrich Reimer.

Murdock, George Peter
1945. The Common Denominator of Cultures. In: Ralf Linton (Hg.), The Sci-
ence of Man in the World Crisis, S. 123–142. – New York: Columbia University
Press.

Picht, Georg
1989. Der Begriff der Natur und seine Geschichte. – Stuttgart: Klett-Cotta.

Rudolph, Kurt
1994. Inwieweit ist der Begriff ›Religion‹ eurozentrisch? In: Ugo Bianchi (Hg.),
The Notion of ›Religion‹ in Comparative Research, S. 131–139. – Roma: »L’Er-
ma« di Bretschneider.

Schmitz, Bertram
1996. »Religion« und seine Entsprechungen im interkulturellen Bereich. – Mar-
burg: Tectum-Verlag.

Tessmann, Günter
1928. Menschen ohne Gott. Ein Besuch bei den Indianern des Ucayali. – Stutt-
gart: Strecker und Schröder.

Theobald, Werner
2003. Mythos Natur. Die geistigen Grundlagen der Umweltbewegung. – Darm-
stadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

210

Thomas Bargatzky

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rüdiger Görner

Mythos und Musik

Versuch einer Verhältnisbestimmung

In Rom hörte Ingeborg Bachmann wie ein bleich gewordener Geiger
einen Takt lang aussetzte.1 Aus dieser Hörbeobachtung hätte sich eine
Geschichte entwickeln können. Vermutlich aber ist es wichtiger, dass
daraus keine Erzählung wurde, nur eben eine Reflexion über das Ver-
halten des Publikums bei Musikveranstaltungen, das in der Garderobe
das Gehör abgebe, wie Bachmann schrieb, von den »nackten Schultern
der Frauen« zu schweigen, die sich empfänglich gemacht haben für die
»Musikkaskaden«, die demnächst auf sie einströmen werden. In der
Arena, notierte sie, warte man auf Raubtiere, »aber herein kommen
Trompeten« – in Rom oder Verona.

»Viele Instrumente kommen aus den Wäldern«, notiert Bach-
mann weiter und möchte spürbar gerne ins Erzählen überwechseln,
wobei sie die Ränder des Mythos streift: »[…] die Herkunft ist ihnen
noch anzusehen an Haut, Darm und Holz.« Naturtöne also. »Die
Schlagzeuge haben auf den Geröllhalden das Klingen gelernt, und das
Blech ist in den Schmieden im Tönen und Schmettern unterwiesen
worden.« Hephaistos als Toningenieur. »Aus einer rauhen, vorzeitli-
chen Gesellschaft sind sie mit der Zeit alle in die feinere des Publikums
geraten.«2 Die Perspektiven des Mythos ergeben sich aus seinen Nar-
rativen.

Auch Marsyas, der Satyr, kam aus tiefer Natur, und als Apollo ihn,
an einen Baum gebunden, zur Strafe, weil er die Aulos-Flöte geblasen,
häutete3 , wurde aus seiner, des Waldmenschen Haut der erste Dudel-
sack gefertigt. Wurde damit das Instrument zu seiner zweiten Identi-

211

1 In: Ingeborg Bachmann, Werke 4., herausgegeben von Christine Koschel, Inge von
Weidenbaum, Clemens Münster. 2. Aufl. München, Zürich 2010, S. 30.
2 Ebd., S. 45 (»Die wunderliche Musik«).
3 In: P. Ovidius Naso, Metamorphosen. Übers. und hrsg. von Hermann Breitenbach mit
einer Einleitung von L. P. Wilkinson, Stuttgart 2008, S. 195 (Sechstes Buch, V. 385–
400).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tät? (»Was willst du mich selber mir abziehn?«). War es Hybris, dass
sich dieser Barbar aus den phrygischen Wäldern an den Harmonien
Apollons vergreifen konnte? Oder hat er, der sprichwörtlich Hässliche,
gar die Doppelflöte erfunden, um den Schrei musikfähig zu machen?
Denn der Aulos imitiert den Todesschrei der Gorgo, wagt die ungeheu-
erliche Dissonanz, konfrontiert den Hörer mit dem Entsetzen. Das aber
bedeutet, dass Marsayas, indem er den Aulos blies, seinen eigenen
Qualen präludierte.

Martin Mosebach hat diesen Mythos als »Klage der vergewaltig-
ten Natur« interpretiert, die Häutung aber auch als eine »Befreiung des
Satyrs aus den Fesseln seiner niedrigen Existenz.« Er gab zu bedenken,
dass die Haut des Marsyas die Maske eines Gottes war.4

Doppelflöten bringen keine Eindeutigkeit hervor. Musik, auch die
harmonisch geläuterte, kann nur mehrdeutig erklingen. Vergreift sich
deswegen die mythische Erzählung, die ihrerseits auf Vieldeutigkeit
angelegt ist, immer wieder an der Musik?

Oder hat Athene den Aulos erfunden und erschrocken über seinen
Missklang zu Boden geworfen und Marsyas mit Drohgebärde davor
gewarnt, ihn aufzuheben? Mosebach glaubt, und dafür spricht vieles,
dass die Athene des Myron so bewegungslos nicht sei, sondern eine »in
Bewegung Begriffene«, und zwar auf den Marsyas aus den Vatika-
nischen Museen hin. Daraus ließe sich schließen, der Marsyas-Mythos
gilt der Frage nach dem ›Besitz‹ der Musik, nach der Verfügungsgewalt
über die Klänge – und seien sie auch noch so dissonant. Vielleicht lautet
der Hinweis ja, dass gerade die Kakophonie eine gefährliche Macht
darstelle, die nicht in die falschen Hände fallen dürfe.

Die Überlieferungsumstände wollten es so: Marsays hat keine
Hände mehr, nicht auf dem »Alberici«-Sarkophag im Frankfurter Lie-
bighaus am Main, nicht als Skulptur in den Vatikanischen Museen, der
auch beide Arme fehlen. Marsyas, der in jedem Sinne Ergriffene, gar
Gefesselte, Geschundene, kann selbst nicht mehr greifen. Mit seinem
Körper, seiner Haut, bürgt er für ein Naturinstrument, eine Neuheit,
deren Ursprünge einen das Grausen lehren sollen. Seltsam genug, ich
erinnere einen Besuch im sanft gewellten Park von Hever Castle, in der
Grafschaft Kent, in der Nachbarschaft von Churchills Landsitz, als der
Alberici-Sarkophag noch auf dem Triton’s Lawn stand, so als hätten ihn

212

Rüdiger Görner

4 Martin Mosebach: Mein Marsyas. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung Nr. 78 vom
3. April 2010.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Wellen des Meeres hierher getragen, bevor sie sich begrünt verfes-
tigten und zur Landschaft wurden. Die Marsayas-Gestalt, so verwittert
sie war, erinnerte an einen ob dieser Tatsache entsetzten Fährmann,
dass ihm die ganze Gesellschaft der spöttischen Göttinnen und Götter
folgte, oder an einen Odysseus, dessen Gefolge sich weigert nach der
Sirenen-Episode ihn wieder vom Masten loszubinden.

Angesichts solcher (narrativer) Möglichkeiten scheint es uns viel
sagend genug, dass der späte Schelling, als er daran ging, eine sein
Denkwerk abschließende Grundlegung einer Philosophie der Mytho-
logie zu entwickeln (1842) bereits in seiner ›Ersten Vorlesung‹ zu die-
sem Themenkomplex an einer entscheidenden Stelle, jener nämlich, an
welcher er den Übergang vom »Wunderbaren« zum »Natürlichen« in
der Entwicklung der Mythologie zeigen wollte, einen musikalischen
Vergleich einführte:

»In der That aber sey dieß die eigentlichste Beschreibung der Mythologie, die
uns mit dem Anklang eines tieferen Sinnes täusche und immer wieder ver-
locke, ohne uns jemals Rede zu stehen. Oder wem sey es gelungen, jene ver-
lorenen, unbestimmt irrenden Töne je in einen wirklichen Einklang zu brin-
gen? Sie seyen denen der Windharfe zu vergleichen, die ein Chaos von
musikalischen Vorstellungen in uns anregen, aber die sich nie zu einem Gan-
zen vereinigen.«5

Schelling beschreibt an dieser Stelle die Mythologie gleichsam als
einen strukturlosen, eher dumpfen basso continuo, auf den man sich
immer wieder beziehe, ohne dass er sich fassen ließe. Sie gleiche einem
akustischen Bezugsfeld, auf dem wir jedoch so beziehungslos bleiben
wie die »unbestimmt irrenden Töne«, aus denen kein eigentlicher
Klang werden kann. Die ›Windharfe‹, jenes in die Natur gestellte In-
strument, überlässt einem der vier Elemente, der Luft, das Spiel, das
jedoch keine Regeln kennt. Mit einem synästhetischen Begriff aus-
gedrückt, die Natur-Töne irrlichten. Die durch die Äolsharfe erzeugten
diffusen Tonwerte des Luftzuges bilden einen absoluten Kontrast zur
vermuteten Sphärenharmonie. Coleridges und Mörikes Windharfen-
Gedichte umspielen gleichsam Schellings sprachliches Denkbild.

Apollons Leier oder Kithara wäre die Entsprechung zur Windhar-
fe, nur dass diese höchste Kunstfertigkeit fordert. Bogen und Leier sind

213

Mythos und Musik

5 Manfred Frank (Hrsg.): Friedrich Wilhelm Joseph von Schelling, Ausgewählte Schrif-
ten, Bd. 5., Frankfurt/Main 1985, S. 23.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seine Embleme, wobei vorstellbar ist, dass die Saiten der Kithara auch
als Sehnen für seinen Bogen dienen (können).

Rilke forderte bekanntlich in den Sonetten an Orpheus, dass der
Bogen die Sehne zu bestehen habe, ihr gerecht werden müsse durch die
Art seines Fluges und seiner Zielsicherheit oder Treffergenauigkeit.
Diese Mythologie nun setzt den Hörer akustisch mit einem Raum in
Beziehung, etwa jenen den der vom Saiten-Bogen schnellende Pfeil
durchmisst. Zu dieser im Sinne Schellings »musikalischen Vorstellung«
kann auch jene von den Klangsäulen als einer akustischen Architektonik
gehören, die sich etwa in den Orgelpfeifen verwirklicht – ein Bild, das bis
in die Cäcilien-Legende (und damit erzählerisch bis Kleist) wirke.

Der Mythos weiß von der Scham des Apollon angesichts seiner
Bestrafung des Marsyas. Sie drückt sich darin aus, dass er seine Kithara
zerstört und deren Saiten zerreißt. Ein harmonischeres Gegenbild ent-
wirft Carl Frosch in seiner Titelblattvignette zu E. T. A. Hoffmanns
Fantasiestücken in Callot’s Manier (1814), die er als »Blätter aus dem
Tagebuche eines reisenden Enthusiasten« bezeichnet, eine Art moder-
ner Apollon, von dessen Göttlichkeit der Zustand der Begeisterung und
von dessen Allgegenwärtigkeit das Bedürfnis nach ständigem Reisen,
nach Bewegung übrig geblieben ist. Die Vignette zeigt einen Reisen-
den, der scheinbar im Gehen auf einer für diese Zwecke zu großen
Kithara spielt, die sich zu einer kleinen, mit Engelskopf verzierten Har-
fe ausgewachsen hat. Er trägt ein kurzes altdeutsches Gewand mit Ba-
rett und drei übergroßen Federn, die den beiden dreiblättrigen Pflanzen
an den Ecken des Sockels entsprechen, auf dem eine Sphinx ruht; es
könnte auch ein Grab sein, das die Sphinx bewacht. Ein mythisches
Bild oder Fantasiegebilde, in dem sich die Reise in eine andere Welt
mit zeitgenössischer Tracht und einem zeitlosen Instrument verbinden.

Bei Hoffmann spielt die Dämonisierung des Musikalischen eine
bekanntermaßen entscheidende Rolle, weniger ihre Mythisierung.
Diese lässt sich eher am Beispiel von Hans Christian Andersens auto-
biografischem Roman Nur ein Spielmann verfolgen, da der Erzähler
die mythisch begründeten Deutungsansätze der Musik ausdrücklich
benennt, sie aber auch als Kritik der Genie-Ideologie einsetzt.6 Die
folgenden Auszüge mögen dies belegen: »Wie gewöhnlich war die

214

Rüdiger Görner

6 Hans Christian Andersen: Nur ein Spielmann. Roman. Aus dem Dänischen von Bernd
Kretschmer. Mit einem Nachwort von Johan de Mylius, Frankfurt/Main 2005. (Alle
Seitenangaben im Text beziehen sich auf diese Ausgabe.)

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Haustür geschlossen, aber von drinnen ertönte eine Geige. Jeder, des-
sen Ohr für Töne empfänglich war, würde beim Hören dieser Klänge
gestutzt haben. Es war jenes melodische Klagen, das die Sage von Pa-
ganinis Geige ins Leben rief, der seine Mutter getötet habe und deren
Seele nun durch die Saiten bebe.« (36)

Es folgt der Traum des Protagonisten Christian, den das Hören
von bedeutendem Gesang auf die »dünne Grenze« zwischen »Begeis-
terung« und »Wahnsinn« verweist. In Analogie zur Lage seines zwi-
schen Dilettantismus und Kunst oszillierenden Protagonisten schaltet
der Erzähler den Mythos vom Herzog von Reichstadt ein, dem Sohn
Napoleons, von dem man wisse, »dass er als Totgeburt zur Welt« ge-
kommen, aber durch Kanonendonner ins Leben gerufen worden sei.
Auf Christian bezogen, liest sich dies so:

»Auch er war eine Leiche, eine neugeborene Leiche, bei der zerschlagenen
Fensterscheibe schon auf den Tisch gelegt; da ertönten von draußen Flöten
und Geigen herumwandernder Musikanten; eine Frauenstimme erklang,
wehmütig, stark, und der Kleine schlug die Augen auf, bewegte das Händ-
chen. Ob es die Töne waren, die die Seele zurücktrieben, um hier auf der Erde
zu wirken, oder war es nur Zufall, dieses salomonische Schwert der Vernunft-
menschen?« (54)

Für Christian wird die Geige zu einer »Aladin-Lampe« werden, »die
Geister beherrschte, die mächtigen Geister der Töne.« (108)

Mythisches Erzählen braucht die Allegorie, die Metapher, den me-
tonymisch verwendeten Begriff. Je dringlicher Christians Verlangen
nach ›reinem‹ Künstlertum wird, je umgreifender, ja ›kosmischer‹ fal-
len die Vergleiche aus:

»Die Töne klangen in ihrer ganzen Fülle immer noch in seinen Ohren, das
ganze Spiel stand ihm immer noch lebendig vor Augen; so wie das Sternbild
noch lange vor dem menschlichen Auge steht, nachdem es längst aufgehört
hat zu scheinen. Jetzt begriff er, dass es noch etwas Höheres, etwas Edleres
gab als die Beschäftigung des Alltagsmenschen. Die Töne hatten in ihm das
Genie geweckt, und dieses strebte nach Verwirklichung. Er erahnte die Perle
in seiner Seele, die heilige Perle der Kunst; er wusste aber nicht, dass diese
wie die Perle im Meer auf den Taucher, auf jemanden warten musste, der sie
an das Licht hebt, oder dass sie sich an Muscheln und Austern der Schirm-
herrschaft festkleben muss, um so zur Geltung zu gelangen.« (126/127)

Aus der Konfrontation des überhöhten und durch die Begabung nicht
begründbaren künstlerischen Anspruchs mit der vermeintlich seichten

215

Mythos und Musik

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alltagswirklichkeit bezieht dieser Roman sein Bewegungsmoment.
Christian betreibt Kunstreligion, wogegen seine sinnliche, ihm uner-
reichbare Gegenspielerin, Naomi, die Libertinage vergöttlicht. An
einem Ort, im Pariser Tivoli, findet Beides zusammen: alltägliche Un-
terhaltung, Kunstausübung und mythische Anklänge. Die Plakate, die
zu Lustbarkeiten verlocken, werden nun in den Augen des Erzählers zu
»taubstummen Sirenen«. Dreifarbige Raketen machen mit dem ›feu
d’artifice‹ die Nacht zum Tag. Die profanierte Dreieinigkeit kehrt in
den »dreifarbigen Lampen« wieder, die einen »falschen Regenbogen-
schimmer« auf die Szene werfen, wo sich die Schwestern der Lais und
Aspasia, die berühmtesten Hetären des antiken Athen, tummeln. (320)
Terpsichore herrscht; Marie Taglioni, die Paganina des Tanzes, bezau-
bert; und auf dem Père Lachaise haust Meyerbeers Robert le Diable.
Zum »Gesang der Dämonen drehten sich die Töchter des Staubes mit
den Söhnen des Blutes wirbelnd im Tanz«. (32)

Diese Szenen wirken orientalisch, alttestamentlich und doch
durch ihren Versatzstückcharakter modern; der Glaube an die Sinne
scheint zu obsiegen. Und doch widerstreiten die Perspektiven. Der Er-
zähler kommentiert mit Blick auf Naomis beträchtliches intellektuelles
Vermögen, das an kritischer Einsicht jenes der männlichen Protagonis-
ten, Christian und Ladislaus erheblich übertrifft:

»Die Elastizität des menschlichen Gedankens kennt keine Grenzen; sie ist so
unermesslich wie der Weltraum, dessen Ausdehnung uns die Astronomen als
unbegrenzt nachgewiesen haben; die Geistesgrößen erweitern uns den Ge-
sichtskreis der Gedanken, aber auch Leiden, große Momente im Leben haben
die gleiche Kraft; und so schweben wir mit dem Gedanken in einen Himmel
oder in eine Hölle. Naomi sah mit dem Blick eines Newton, aber sie schaute
in eine diabolische Tiefe.« (259)

Hören wir ähnlich ›elastisch‹ ? Versagt das Echolot vor den ›diaboli-
schen Tiefen‹ ? Wenn die Aufklärung an Verblendung zu leiden be-
ginnt, greift das mythische Denken ein, kehrt das Dunkle, Unzugäng-
liche wieder. Mythologien sind geistige Wiederholungstaten, die dem
Grauen das letzte Wort einräumen, wie Joseph Conrad, dessen sterben-
der Held in Heart of Darkness wiederholt das Wort ›horror‹ hervor-
stößt. Ihm verwandt ist in dieser Hinsicht auch der Minotaurus in Har-
rison Birtwistles Oper Minotaur, der angesichts seiner Lage im
Labyrinth sprachlos wurde, zuletzt aber ›Nothing‹ sagt, als versuchte
er dadurch an den letzten Macbeth-Monolog anzuschließen.

216

Rüdiger Görner

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Man erinnere sich hierbei aber auch ›klassischer‹ Kompositionen,
die mit mythischen Stoffen arbeiteten, etwa Beethovens Ballettmusik
Die Geschöpfe des Prometheus. Mit den avanciertesten musikalischen
Ausdruckmitteln seiner Zeit griff Beethoven einen archaischen Stoff
auf, eine ästhetisch reizvolle Konstellation, die sich mit jeder künstleri-
schen Bearbeitung eines archaischen Mythos wiederholt, es sei denn er
veranlasst Künstler dazu, betont einfache Kunstmittel einzusetzen.
Beethoven schuf mit dieser Komposition in jedem Sinne ›Tonplastiken‹,
die durch das musikalische Material in Bewegung geraten. Der mit dem
Prometheus-Stoff arbeitende Künstler gibt dabei das Signal, selbst Pro-
metheus zu sein und mythisch zu wirken. Beethoven erklärt sich kom-
ponierend mit Prometheus solidarisch und unterstreicht damit die my-
thische Qualität oder Dimension künstlerischen Schaffens.

Mythen antworten gemeinhin auf Mangelerfahrungen im intel-
lektuellen Diskurs, auch wenn dieser wiederum oft vorgibt, Mythen
erschöpfend analysieren oder im philosophischen Denken aufgehen
lassen zu können. Durch Symbole und Riten, auch durch Musik, blei-
ben sie erfahrbar, sinnlich (nach-) vollziehbar. Pessimismus und Er-
lösungsverlangen widerstreiten in mythischen Erzählungen. Nicht
umsonst benannte Nietzsche in seiner grundlegenden Mythenanalyse
Die Geburt der Tragödie aus dem Geist der Musik ›Griechentum und
Pessimismus‹ als signalhaften (meist jedoch vergessenen oder unter-
schlagenen) Untertitel. Die Entstehung der Tragödie, als eine poetisch-
dramatisch gewordene Form des Mythos, verstand Nietzsche als Folge
einer musikalischen Stimmung, wie dies auch Schiller empfunden hat-
te. Das bedeutet, Nietzsche stellte eine kausale Verhältnisbestimmung
zwischen Musik und (tragischem) Mythos her. Damit verlagerte er die
Schöpfung (und die Schöpfungsmythen) ins Musikalische zurück.
›Musik‹ meint hier auch eine ursprünglich (oder zum Ursprünglichen
erklärte) musiké, also rhythmische Bewegtheit und Gestimmtheit, die
freilich keinen ›Pessimismus‹ artikuliert sondern Lebensbejahung, die
notwendig sei, um den unvermeidlichen ›Pessimismus‹ verarbeiten zu
können. Der wichtigste der Sinne ist dabei das Hören. Aus dem Hören
entstehe das Empfinden, so Nietzsche, wobei das spezifische Kulturbe-
wusstsein (›Griechentum‹) mit einer (negativen) Einstellung zur Welt
korrespondiere, die sich aber unbedingter Wahrhaftigkeit verschrieben
habe. Nietzsche substituiert die christliche Heilsgeschichte durch eine
Leidensgeschichte der Kunst, die der Mythenzauberer Richard Wagner
in der Oper zelebrierte.

217

Mythos und Musik

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Führt Harrison Birtwistle in seinen Mythenopern The Mask of
Orpheus, Gawain, Minotaur und The second Mrs Kong nicht Ver-
gleichbares vor, nur eben dass hier weder von Pessimismus noch Opti-
mismus die Rede sein kann? Und von Erlösung schon gar nicht; zu
schrill endet die Oper, wenn Theseus den Minotaurus tötet. Belcanto
steht dem Stiermenschen nur dann zu, wenn er träumt, von Ariadne
wohl. Ansonsten herrscht der Diskant vor; der Einsatz von Aulosflöten
wäre gerechtfertigt gewesen.

Schelling hatte in Philosophie und Religion (1804) argumentiert,
»der Ursprung der Sinnenwelt« sei »nur als ein vollkommenes Abbre-
chen von der Absolutheit, durch einen Sprung« denkbar.7 Der Mythos
versucht als Erzählung oder (in Musik gesetztes) Drama dieses ›Abbre-
chen‹ einerseits wieder aufzuheben; andererseits entlarvt er durch sei-
ne Unerschöpflichkeit den ihrerseits mythischen Charakter diskursiver
(also auch philosophischer) Systeme. Tonalen Systemen eignet gleich-
falls ein mythischer Charakter, spätestens seitdem Wagners und Liszts
Chromatik sie relativiert und Schönbergs Zwölftonsystem liquidiert
hatte. Die List des ästhetischen Scheins wollte es freilich so, dass
Schönberg ein ›System‹ durch ein anderes ablöste, das inzwischen sei-
nerseits längst zum Mythos geworden ist. Birtwistle etwa arbeitet im
Minotaur vorrangig mit eruptiv wirkenden, geradezu archaischen
Klangsequenzen oder Klangplastiken, die hörbar verformt werden oder
in Bewegung zu geraten scheinen. Das Ausdruckmaterial erweist sich
damit seinerseits als Mythem, als essentieller Stoff und eine eben sol-
che Form, die selbst mythenhaft sind und sich zur spezifischen Darstel-
lung mythischer Inhalte in der Musik eignen.

Mythos bedeutet: Zu Anfängen zurückkehren (ohne Artikel!), zu
Bestimmungsformen, die meist auch dem Bestimmen des Selbst die-
nen. Besinnen wir uns auch hier auf diesen Seiten auf ihren Ausgangs-
punkt: Was ich sah und hörte, in Rom; Gesang, schlicht die Sopran-
Koloratur der primadonna assoluta, namens Maria Callas, der sich
Ingeborg Bachmann mit einer Fragment gebliebenen »Hommage« nä-
hern wollte. Als die Dichterin »die Callas« schrieb, war sie selbst auf
dem Wege die Bachmann zu werden: Schreibend sehen und hören, was
mit einem selbst geschieht, das ist ein Sinn dieses kleinen, aber auf-
geladenen Textes. »Sie war das letzte Märchen, die letzte Wirklichkeit,
deren ein Zuhörer hofft, teilhaftig zu werden«, befand die Bachmann

218

Rüdiger Görner

7 Schelling: Schriften, Bd. 3, S. 48.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


über die Callas.8 Die Dichterin verstand die Sängerin als Beglückerin
und Opfer ihrer Zeit. Tränen habe sie geweint, »die der Callas gegol-
ten«; und sie fügt hinzu: »– sie waren so sinnlos nicht.« Gemeint waren
Tränen über die Tragik der Callas, auf der Bühne und im Leben, wobei
gerade sie beides nicht zu trennen vermochte. Bachmann weiter:
»[…] sie war immer die Ärmste, die Heimgesuchteste, die Traviata«9 ,
war Medea in Pasolinis Film (1969). Sie blieb (wie die Monroe) die im
Labyrinth der Medien Gefangene. Ihr Minotaurus war die Kunst, die
mehrgeschlechtliche, tödliche, faszinierende, auch auf Befreiung war-
tende Kunst.

Aus letzten Märchen werden erste Mythen einer jeweiligen Zeit.
In einer »Welt der Mediokrität und der Perfektion«, so Bachmann am
Ende ihres Entwurfs einer Würdigung oder genauer: Besichtigung
eines Mythos, in einer solchen Welt kann man nicht anders als nach
einer Ikone, einer Ariadne, einer Callas, einer das Andere Kündenden
suchen.

219

Mythos und Musik

8 Bachmann: Werke 4, S. 343.
9 Ebd.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Antonia Groll

Wissenschaft, Religion, Mythos:
Wirklichkeitsdimensionen bei Kurt Hübner und
die Erfahrung »absoluter« Wahrheit

Es war ein beruflicher wie persönlicher Höhepunkt für Kurt Hübner,
als er im August 2006 zu einer Privataudienz des Papstes geladen wur-
de: seine vielleicht wichtigste Reise (auf der ich ihn als seine Enkelin
begleiten durfte), der ein langer Weg vorausgegangen war.

Hübner ist bekannt vor allem für seine Wissenschaftstheorie und
Mythosforschung, die zu Recht immer wieder als revolutionär be-
zeichnet werden. Das Potential für Kirche und Glaube, das sein Spät-
werk birgt, ist hingegen gerade erst dabei, entdeckt zu werden. Es fin-
det sich darin der so wichtige philosophische Beitrag zur unermüdlich
von Papst Benedikt XVI. geforderten Anerkennung der Vernünftigkeit
des katholischen Glaubens. Der Heilige Vater hat diese Bedeutung er-
kannt und verfasste das Geleitwort zur zweiten Auflage Hübners gro-
ßen Werkes Glaube und Denken. Seine Verteidigungsschriften, dazu
zählt auch Das Christentum im Wettstreit der Weltreligionen, liefern
all jenen einen unverwechselbaren Schatz an Argumenten, die wie der
Papst den Glauben mit vernünftigen Argumenten zu verteidigen
suchen.

Ein Schlüsselterminus ist dabei der Begriff »Mythos«, dem ganz
selbstverständlich gewisse festgefahrene Konnotationen anhaften, wo-
durch es immer wieder auch zu Missverständnissen kommt. »Mythos«
in einem Atemzug mit dem Glauben zu nennen, kann doch nur auf
einen Verrat, vielleicht gar eine Dämonisierung des Christlichen hi-
nauslaufen? Wird es dadurch nicht in die Nähe der Fabelei und des
Aberglaubens, die wir gemeinhin der griechischen Mythologie zu-
schreiben, gerückt? Das Gegenteil ist der Fall, und Hübner geht sogar
noch weiter, als die Legitimität des Glaubens zu retten.

Dennoch stellte ich meinem Großvater einmal die Frage, ob es
nicht möglich wäre, auf den Mythos-Begriff zu verzichten und eine
»unverfänglichere« Terminologie zu wählen. Seine Antwort brauchte
ich nicht abzuwarten. Nicht nur die Konsistenz seiner Philosophie,

220

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch sein Lebensweg, der ihn von der Wissenschaftsphilosophie zur
Theologie führte, geben eine eindeutige Antwort.

1. Die Wurzeln1

Kurt Hübner wuchs auf in der blühenden Kultur Prags, als jüngstes
Kind einer katholischen und künstlerischen Familie: Sein Bruder wur-
de später Dirigent, Komponist und Musikschriftsteller, seine Schwester
Opernsängerin und Autorin, er selbst gab sich als Jugendlicher den
Werken Rilkes, Bachs und Wagners genauso hin wie seiner Leiden-
schaft für das Zeichnen und Porträtieren. Eine »Wende« in seinem
jungen Leben war die Begegnung mit den religiös-expressionistischen
Bildern des Prager Malers August Brömse. Durch die Kunst vertiefte
sich seine christlich-religiöse Prägung, gleichwohl die frühe Lektüre
Nietzsches einen Gegensatz »Zarathustra – Christus« zurückließ, der
noch lange unbewältigt in ihm fortwirken sollte.

Ein weiterer Gegensatz trat inmitten der Schrecken des Krieges
hinzu. Nach den Grauen der Winterschlacht in Russland 1942 wurde
der junge Soldat Hübner nach Athen abkommandiert und einer Kom-
panie zugeteilt, die sich auf den Transport nach Afrika vorbereitete. Der
junge interessierte Philosophiestudent verschaffte sich – nachdem ihn
eine Erkrankung zwang, auf einen späteren Transport zu warten – die
Erlaubnis, die klassischen Altertümer zu besichtigen. Die Eindrücke
überwältigten ihn. Täglich verweilte er stundenlang unter anderem an
der Akropolis, wobei ihm kaum ein Mensch begegnete. Erst später er-
fuhr er, dass er sich in diesen persönlichen Sternstunden großen Gefah-
ren aussetzte – besonders in Eleusis lauerten Partisanen. Wie er später
einmal beschrieb, sei hier alles in ihm lebendig geworden, was er am
humanistischen Gymnasium gelernt hatte. Er erlebte den griechischen
Mythos als eine – wenn auch den Menschen des 20. Jahrhunderts weit-
gehend verborgene – Wirklichkeit und hatte keine Erklärung dafür.
Jahre sollten vergehen, bis eine Zwangspause in Form einer erneuten
Krankheit ihm die Gelegenheit verschaffte, diesen Eindrücken philo-
sophisch auf den Grund zu gehen.

Nach der Rückkehr aus der amerikanischen Gefangenschaft folgte

221

Wissenschaft, Religion, Mythos

1 Vgl. im Folgenden den unveröffentlichten Aufsatz von Kurt Hübner: Wie kam ich von
der Wissenschaftstheorie zur Theologie?

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


er der Familie nach Rostock, wo seine kulturellen und religiösen Wur-
zeln zutiefst erschüttert wurden durch Kant. All das, wodurch Hübner
sich geprägt sah, musste im Lichte der kantischen Schriften wie
Schwärmerei erscheinen, bezeichnet Kant doch als »Afterdienst« den
Glauben, der sich auf Offenbarungsweisheiten stützt.2 Die »Kritik der
reinen Vernunft« aber prägte Hübner, wie Kant überhaupt das heutige
Verständnis von Wissenschaft und das existierende Weltbild auf irre-
versible Weise prägte. Danach wird »Objektivität« in der Naturwissen-
schaft bzw. durch die Physik insofern möglich, als die Vernunft zwar
nicht an die Dinge »an sich« hinreicht, die Wirklichkeit aber aufgrund
der apriorischen Bedingungen des menschlichen Erkenntnisapparates
zwingend gegeben ist.3 Kants Beweise schienen Hübner unwiderleg-
bar, er widmete ihm Doktorarbeit wie Habilitationsschrift. Als neue
Erkenntnisse der Physik jedoch zutage brachten, dass Kants für a priori
gehaltene Grundsätze und Raum-Zeitvorstellungen – die auf den klas-
sischen Vorstellungen der Newtonschen Physik beruhten, inzwischen
aber durch Einsteins Relativitätstheorie und Quantenmechanik abge-
löst worden waren – sich nur als historisch gültig erwiesen, fasste Hüb-
ner den Entschluss, Physik zu studieren. 1961 erhielt er einen Ruf an
den Philosophischen Lehrstuhl der Technischen Universität Berlin, wo
er zehn Jahre lang fernab seiner Frau und drei Kinder in Kiel lehrte und
studierte, bis er 1971 schließlich den Ruf nach Kiel bekam und ihm
folgte. Insgesamt 17 Jahre lang erforschte er die Grundlagen der exak-
ten Wissenschaften und der Geschichtswissenschaften, seine Ergebnis-
se gab er 1978 schließlich unter dem Titel Kritik der wissenschaftlichen
Vernunft (KwV) heraus.

2. Entzauberung der Wissenschaft

Seit der Veröffentlichung der ersten Auflage im Jahr 1978 ist die all-
gemeine »Wissenschaftsgläubigkeit« rund drei Jahrzehnte später be-
reits zurückhaltender geworden. Dies zeigt, wie richtig Hübner mit

222

Antonia Groll

2 Vgl. Immanuel Kant: Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft, viertes
Stück, zweiter Teil: Vom Afterdienst Gottes in einer statutarischen Religion, in: Sämt-
liche Werke, Bd. 3, Mundus Verlag 2000.
3 Vgl. Immanuel Kant: Vorrede der Kritik der reinen Vernunft, in: Sämtliche Werke.
Bd. 1, Mundus Verlag 2000.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seiner KwV lag und welchen Einfluss zum anderen dieses international
viel beachtete Buch nahm. Entgegen dem idealistischen Credo der Wis-
senschaft, als wahr könne nur gelten, was wissenschaftlich belegbar
bzw. konsistent ist, und erst die Wissenschaft sei es, die dem Menschen
Zugang zu Objektivität gewährleisten könne, wird wissenschaftliche
Erkenntnis von Hübner anhand einschlägiger Fallbeispiele entlarvt als
System, das auf einer Reihe apriorischer Festsetzungen beruht, nicht
aber auf Erfahrung. Die Ergebnisse hängen von den Voraussetzungen,
also den Apriori-Festsetzungen ab, die aber nicht durch so etwas wie
eine überzeitliche Vernunft zustande kommen, sondern sich im Laufe
der Geschichte wandeln.4 Somit sind auch die Naturgesetze keine wis-
senschaftlichen Erfahrungen, wie oft angenommen, sondern wir tragen
sie sozusagen an die Natur heran.5 Der Rahmen, innerhalb dessen wir
Wissenschaft betreiben, ist nicht absolut, sondern gesetzt, wenn auch
nicht willkürlich gesetzt, da diese Paradigmenwechsel auf rationalen
Begründungen in bestimmten historischen Situationen basieren.6 In-
sofern liegt der Wissenschaft und ihren Wandlungen eine fundamen-
tale Auffassung von Wirklichkeit zugrunde, ein Denk- und Erfah-
rungssystem, das Hübner als Ontologie bezeichnet, ein Ensemble von
Grundbegriffen, Kategorien und Anschauungsformen, die die all-
gemeinen Strukturen des Seins bestimmen.7 Bereits am Ende der
KwV vergleicht er sie mit der Ontologie, der Wirklichkeitsstruktur
des Mythos und kehrt somit – wie in vergleichbarer Weise vor ihm
nur Ernst Cassirer mit seiner Philosophie der symbolischen Formen –
zurück zu jener Epoche, aus deren Zerstörung der »Siegeszug« der
Wissenschaft überhaupt erst anheben konnte.

Hübners Mythosforschung begann erst, nachdem der Inhalt der
KwV skizziert war, er einmal mehrere Wochen ans Krankenhausbett
gefesselt war und sich in dieser Zeit an seine eindringlichen Erfahrun-
gen in Griechenland erinnerte. Bei der Lektüre W. F. Ottos Die Götter

223

Wissenschaft, Religion, Mythos

4 Vgl. Kurt Hübner: Kritik der wissenschaftlichen Vernunft, Aufl. 4 Freiburg/München
1986, S. 71 sowie 268ff.
5 Vgl. a. a.O., S. 22. Man denke etwa an Galileis Fallgesetz, das auf den apriorischen
Prinzipien der damaligen Metaphysik beruhte, derzufolge Gott nach einfachen Gesetzen
verfährt. Vgl. Kurt Hübner: Wer die Welt entzaubert, kann sie auch verzaubern, Zei-
tungsartikel in: DIE WELT, Nr. 95, 24.4.1982.
6 Vgl. Hübner: Kritik der wissenschaftlichen Vernunft, S. 207ff.
7 Vgl. Hübner: Das Nationale. Verdrängtes, Unvermeidliches, Erstrebenswertes, Graz/
Köln 1991, S. 279.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Griechenlands wurde ihm deutlich, dass der griechische Mythos viel
mehr war als Fabelei, als eine irrationale und ungeordnete Wirklich-
keitsvorstellung, sondern ebenfalls ein – mit der Wissenschaft ver-
gleichbares, wenn auch von ihr ganz und gar zu unterscheidendes –
Denk- und Erfahrungssystem. Einen übergreifenden Maßstab, an dem
wir Mythos und Wissenschaft beurteilen könnten, gebe es nicht, führt
er am Ende der KwV aus. Jede Beurteilung würde schon immer von
einem mythischen oder wissenschaftlichen Standpunkt ausgehen.8

Somit war der Grundstein gelegt für sein nächstes Werk, das 1985 für
Furore sorgte und 2011 neu aufgelegt wurde: Die Wahrheit des Mythos.

3. Aktualität des Mythos

Niemand, der sich ernsthaft mit Heidegger auseinandersetzt, kommt
umhin, selbstverständliche Begriffe wie »Angst« oder »Dasein« einer
Transformation zu unterziehen. Ähnlich verhält es sich mit dem Ter-
minus »Mythos« bei Hübner. Der Begriff ist strikt abzugrenzen von
der gängigen Bedeutung der »Mythologie«, von sagenhaften Geschich-
ten aus der Feder Homers, ebenso wie von jeder Form der Ideologie.
Beim »Mythos«, Hübner gebraucht ihn kurz für den griechischen My-
thos, geht es um das Denk- und Erfahrungssystem der damaligen Zeit,
gleichsam den Rahmen, innerhalb dessen der im Mythos Lebende die
Welt erlebte, empfand, erklärte und ordnete, vergleichbar mit unserem
heutigen, in erster Linie wissenschaftlich geprägten. Ontologien beru-
hen also nicht auf Erfahrung, wie Hübner betont und wie wir am Bei-
spiel der Wissenschaft sahen, sondern definieren als apriorische Kons-
truktionen erst, was unter dieser zu verstehen sei.9 Außerhalb ihrer ist
keine Erfahrung möglich. Wie impressionistische Bilder als Zeugen des
Impressionismus vor uns stehen, wie wissenschaftliche Erkenntnisse
erst möglich wurden, indem das wissenschaftliche Zeitalter aus der
Dämmerung des Mythos anbrach, so konnten die sagenhaften Ge-
schichten Homers überhaupt erst entstehen aus dem mythischen Welt-
empfinden. Gerade die Mythologie aber, gerade die Vergänglichkeit
ihres Zeitalters verleiten dazu, den Mythos als willkürlich, weil fern

224

Antonia Groll

8 Vgl. Hübner: Kritik der wissenschaftlichen Vernunft, S. 424.
9 Vgl. Kurt Hübner: Glaube und Denken. Dimensionen der Wirklichkeit, 2. Aufl. Tü-
bingen 2001, S. 4.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Wissenschaft, und überholt zu betrachten. Damit erheben wir uns
hochmütig und, wie Hübner zeigt, unwissend, über eine in der
Menschheitsgeschichte bedeutende Epoche, deren Besonderheiten und
klar definierten Gesetzmäßigkeiten – darin liegt die nächste revolutio-
näre Erkenntnis Hübners – uns bei näherem Hinsehen noch immer
vertraut sind. Seine »Wiedererweckung des Mythos« habe, wie er es
später einmal beschrieb, auch zum endgültigen Bruch mit Nietzsche
geführt. Dessen scheinbar mythische Daseinsverklärung, die Hübner
einst so bezaubert hatte, erkannte er als Schein, »hinter dem sich die
dem mythischen Denken vollkommen fremde Hybris des Übermen-
schen verbarg«10 .

Wir können die Unterschiede bzw. Parallelen zwischen Wissen-
schaft und Mythos wie folgt zusammenfassen: 1. Was wir unter einen
wissenschaftlichen Begriff fassen würden (Morgenröte, Donner,
Schönheit), entspricht bei den Griechen dem Wirken der Götter. Die
Natur ist gleichsam beseelt. Im Fall der Morgenröte etwa ist die Göttin
Eos tatsächlich anwesend. Daraus folgt: 2. Materielles ist im Mythos
immer mit Ideellem untrennbar verbunden. Die numinosen Wesen
sind zu verstehen als »mythische Substanzen, die sowohl materielle
wie ideelle Individuen darstellen, so dass überall, wo solche Substanzen
auftreten, das gleiche Individuum gegenwärtig ist.« Das Äquivalent
dazu sind in der Sprache der Wissenschaft die Allgemeinbegriffe.11

Der Grundgedanke der mythischen Substanz ist ein wichtiger Schlüs-
sel zum Verständnis zahlreicher Stellen in der Mythologie. Eines von
Hübners Beispielen ist der Streit um die Rüstung Achills nach dessen
Tod. Hier ging es nicht um den materiellen Wert, sondern die Kraft
Achills, die als numinose Substanz in der Rüstung als tatsächlich an-
wesend gedacht wurde.12

3. Im Mythos herrschen, vergleichbar wiederum mit der Wissen-
schaft, spezifische Raum-, Zeitvorstellungen. Generell lässt sich sagen,
dass ihnen jeweils eine profane wie eine heilige Dimension zueigen ist.
Anschaulich wird dies an den sogenannten Archaí, denen in der Wis-
senschaft die Naturgesetze entsprechen. Es handelt sich um Ur-
sprungsgeschichten wie den Raub der Persephone durch Hades, dem-
zufolge es Winter ist, solange sie bei ihm in der Unterwelt, und es

225

Wissenschaft, Religion, Mythos

10 Vgl. Hübner: Wie kam ich von der Wissenschaftstheorie zur Theologie?
11 Vgl. Hübner: Die Wahrheit des Mythos, S. 110–113.
12 Vgl. Ebd., S. 119f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Frühling wird, sobald sie zurückgekehrt ist. Die Arché ist nach Hübner
der heiligen Zeit zuzuordnen, in der es keinen Zeitfluss gebe, dort ist
diese Arché einzigartig und ewig. Abzählbar werden die Archái, wenn
sie in die profane Zeit eindringen und dort zur Erscheinung kommen. So
sind es immer wieder neue Blumen, die der Frühling gebiert, doch die
Arché bleibt identisch, es ist immer derselbe Frühling, der zurück-
kehrt.13 Somit müssen wir uns das mythische Zeitbild – anders als unser
lineares – als zyklisch vorstellen.14 Dies mag auf den ersten Blick merk-
würdig erscheinen. Verblüffend sind hierzu aber Hübners Ausführun-
gen, dass die Erklärungen der Wissenschaft unserem Alltagsverständnis
von Zeit im Großen und Ganzen gar nicht mehr entsprechen als die des
Mythos.15

4. Wie zwischen Ideellem und Materiellem gibt es auch zwischen
Subjekt und Objekt, Subjektivem und Objektivem, keine Trennung.
Beide durchdringen sich,16 so dass der Grieche die »objektive Wahr-
heit« seines Erlebens gar nicht infrage gestellt hätte.

Auch menschliche Reaktionen erklären sich im Mythos durch das
Einwirken der Götter, etwa finden wir in der griechischen Mythologie
zahlreiche Stellen, wo die Akteure durch Athene zur Einsicht bewogen
werden. Die tiefe »Sensibilität für die ungeheure Mannigfaltigkeit des
Lebens« des Mythos, dem nichts fremder sei als starre Abstraktion,17

beeindruckten Hübner. Die in unseren Augen abenteuerliche Götter-
welt gaben dem Erleben Struktur: »Mit den Göttern besaß der Grieche,
um mit Kant zu reden, das Alphabet, das ihm half, seine einzelnen
Erfahrungen zu buchstabieren«.18

Warum diese Epoche zu Ende und in die Wissenschaft überging,
bleibt nach Hübner unbeantwortbar, da jede Erklärung ja wiederum
nur innerhalb des Rahmens eines Denk- und Erfahrungssystems von-
statten gehen kann, etwa würden unter Anwendung geschichtlicher
Regeln diese ja bereits vorausgesetzt.19

226

Antonia Groll

13 Vgl. Ebd., S. 135–140.
14 Vgl. Ebd., S. 142–144.
15 Zum Beispiel lässt sich in der Physik eine Zeitumkehrung nicht ausschließen, in der
klassischen Mechanik gibt es überhaupt keine Zeitrichtung; in der Makrophysik exis-
tiert kein Jetzt oder Fluss der Zeit, und Zeit kann, wenn sie durch die Thermodynamik
bestimmt wird, auch zyklisch sein. Vgl. Kurt Hübner: Glaube und Denken, S. 41–46.
16 Vgl. Hübner, Die Wahrheit des Mythos, S. 23.
17 Ebd., S. 126f.
18 Ebd., S. 134.
19 Vgl. Ebd., S. 269.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ist aber der Mythos als geschlossene Ontologie auch Vergangen-
heit, so lebt er Hübner zufolge doch fort: Ist ein Sonnenuntergang für
uns die Brechung der Spektralfarben durch Luftmoleküle oder nicht
doch vielmehr etwas Beseeltes? Ist der ideelle Wert eines Gegenstandes
uns so unvertraut? Ein Haus, das wir lange bewohnten, ist es nicht auch
die vielen Erinnerungen? All dies sind Erfahrungen, die Hübner als
mythische bezeichnen würde. Auch die nationale Identifikation weist
ihm zufolge Strukturen des Mythos auf. Im Jahr 1991 floss dies in sein
Buch Das Nationale ein, mit dem er sich auf das Gebiet der politischen
Theorie begab. Hübner warnt davor, die Nation als Gottheit zu sehen,
doch sei die Nation eine »Personifikation und ein überzeitliches Indi-
viduum mit Allgemeinheitsbedeutung«, ihr Leben gehe über das vieler
Generationen hinaus, die sich wiederum mit dem Schicksal ihrer Na-
tion, ihrer Heimat, mit ihren Heiligtümern und ihrer Geschichte iden-
tifizieren und verbunden fühlen.20 Nur ein Europa sei von Dauer, das
im Sinne einer »Supranationalidee« diese Identifikation sowohl mit
der eigenen Nation wie mit Europa gewährleiste.21 Gerade im Hinblick
auf die Europäische Union erstaunt es, wie aktuell Hübners Bemerkun-
gen, wahre Identität und Identifikation seien kein aufkündbarer Akt
des Willens,22 20 Jahre später sind.

Mythisches Denken ist nach Hübner zusammenfassend also »kei-
neswegs notwendig an einen bestimmten Zyklus von Göttergeschich-
ten gebunden, es kann uns vielmehr überall begegnen, so in der Kunst
(die fast immer mythisch ist) und im täglichen Leben«.23 Der Kunst
widmete er 1994 das Buch Die zweite Schöpfung und entkräftet darin
Kant, nach dem Kunst lediglich bloße Nachahmung der Wirklichkeit
oder gar bloße Phantasie oder Fiktion sein konnte. Die Entrückung, die
eigentümliche Gestimmtheit, in die uns Kunst und Musik versetzen,
erklärt Hübner durch eben deren strukturelle Übereinstimmung mit
dem Mythos.24

227

Wissenschaft, Religion, Mythos

20 Vgl. Hübner, Das Nationale, S. 281f.
21 Vgl. Ebd., S. 302.
22 Vgl. Ebd., S. 270.
23 Ebd., S. 281.
24 Vgl. Kurt Hübner: Die zweite Schöpfung, München 1994, S. 125ff.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Das Christentum und die Vernunft der Offenbarung

Neben Wissenschaft, Mythos und Kunst gewann als eigene Wirklich-
keitsdimension die christliche Religion in Hübners Werk zunehmend
an Bedeutung. 2001 veröffentlichte er sein Hauptwerk, das gewisser-
maßen alles Vorherige in sich aufnimmt und so deutlich wie nie zuvor
die Möglichkeit absoluter Erfahrung legitimiert. Ihm folgten 2003 Das
Christentum im Wettstreit der Weltreligionen, in dem er das Verhält-
nis des Christentums zu den anderen Religionen sowie die so aktuelle
Frage der Toleranz aufgreift25 , und 2006 Irrwege und Wege der Theo-
logie in die Moderne, in dem sein Denken erstmals zu einer faszinie-
renden Zusammenführung mit der Theologie Papst Benedikts XVI.
findet.

Hübner hatte sich im bisher Ausgeführten im Bereich der Wissen-
schaftstheorie bewegt, ist doch die Erkenntnis von der Gleichberechti-
gung des wissenschaftlichen und des mythischen Erfahrungssystems
selbst eine wissenschaftstheoretische. Dass keine Ontologie der ande-
ren vorzuziehen sei, nennt Hübner das Erste allgemeine Toleranzprin-
zip.26

Jedoch kann von der Gleichberechtigung der Ontologien noch
nicht auf die absolute Erfahrung geschlossen werden, die Hübner für
das Christentum in Anspruch nimmt. Hierfür muss man wissen, dass
er in Glaube und Denken unterscheidet zwischen metasprachlicher
Außenbetrachtung und objektsprachlicher Innenbetrachtung. Gleich-
gesetzt mit anderen Ontologien seien Mythos und Religion nur bei
metasprachlicher Außenbetrachtung, da der Satz »Die Wirklichkeit
hat aspektischen Charakter« selbst ein ontologischer – wir können
auch sagen: wissenschaftlicher – sei.27 Die Innenbetrachtung aber
bringt zutage, dass für den innerhalb des Mythos und der Religion
Denkenden die Wirklichkeit nicht gesetzt, entworfen und damit be-
gründungsbedürftig sei. Es handelt sich vielmehr um »unwiderrufliche
Offenbarung numinoser Wirklichkeit«. Hübner leitet daraus das Zwei-
te Toleranzprinzip der allgemeinen Metatheorie ab: Nichtontologische
Wirklichkeitsauffassungen, also mythisches bzw. religiöses Erleben (in

228

Antonia Groll

25 Vgl. Kurt Hübner: Das Christentum im Wettstreit der Weltreligionen. Zur Frage der
Toleranz, Tübingen 2003.
26 Vgl. Hübner: Glaube und Denken, S. 5.
27 Vgl. Ebd., S. 6 f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


denen ja nicht begriffsontologisch verfahren wird, sondern Subjekt und
Objekt miteinander verschmelzen), mit ihren besonderen numinosen
Erfahrungen lassen sich ontologisch nicht widerlegen und müssen
folglich toleriert werden.28 Dieses Zugeständnis sei gerade vom wis-
senschaftlichen Standpunkt zwingend notwendig: bleibt doch das Be-
gründungsproblem der Wissenschaft, so dass sie letztlich immer hypo-
thetisch und auf eine bestimmte historische Situation bezogen ist.29 Es
wäre nach Hübner in höchstem Grade unwissenschaftlich, eine contra-
dictio in adjecto, ein Widerspruch in sich, würde die Wissenschaft die
ihr eigene Vernunft absolut setzen wollen.30

Die zur wissenschaftlichen Vernunft alternative Vernunft der Of-
fenbarung präzisiert Hübner in Irrwege und Wege der Theologie in die
Moderne unter dem Eindruck des Werkes Papst Benedikts XVI., in
dessen »Theologischer Prinzipienlehre«31 er ein sich mit seiner eige-
nen Philosophie ergänzendes Vernunftkonzept findet. So unterscheidet
Benedikt XVI. zwischen der vom Subjekt ausgehenden, spekulativen
Vernunft der Wissenschaft und einer sich vom Objekt dem Subjekt
vermittelten Vernunft, die beim Begreifen der Offenbarung tätig ist:
Gott teilt sich hier von sich aus mit, tritt von der Verborgenheit in die
Unverborgenheit (A-letheia), womit die Vernunft der Offenbarung für
Hübner »notwendig mit dem Anspruch auf eine absolute Wahrheit
verbunden« ist.32 »In einer solchen Offenbarung des Absoluten versin-
ken (…) alle subjektiven, hypothetischen und erdachten Bedingungen,
unter denen das Denken hybride versuchen mag, sich Gottes zu ver-
gewissern, und im Menschen ereignet sich reine Empfängnis.«33 Fern
sind hier alle hypothetisch bleibenden Denkprozesse der Wissenschaft,
es gehe um absolute Erfahrung, in der Gott absolut zu uns spricht.34

Dieses Absolute könnten die versuchten Gottesbeweise der Phi-
losophiegeschichte niemals fassen, die ja auf jenem Denken gründen,
das von subjektiven Erkenntnisbedingungen ausgehe und damit frag-

229

Wissenschaft, Religion, Mythos

28 Vgl. Ebd., S. 7–9.
29 Vgl. Kurt Hübner: Kritik der wissenschaftlichen Vernunft, S. 345.
30 Vgl. Hübner: Wie kam ich von der Wissenschaftstheorie zur Theologie?
31 Vgl. Benedikt XVI.: Theologische Prinzipienlehre. Bausteine zur Fundamentaltheo-
logie, Donauwörth, 2. Aufl. 2005, S. 71–77.
32 Kurt Hübner: Irrwege und Wege der Theologie in die Moderne, Augsburg 2006,
S. 283–285.
33 Hübner: Glaube und Denken, S. 478.
34 Vgl. Ebd., S. 22.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


würdig bleibe.35 Somit spricht Hübner von einem Scheitern der Meta-
physik,36 die letztlich immer die hypothetische Vernunft verabsolutier-
te und so mit ihrem Handwerk den Glauben vergeblich zu beweisen
oder widerlegen strebte. Indem er diesen Grundirrtum aufdeckt, rettet
Hübner die Legitimität des Glaubens philosophisch. Ob dieser jeman-
dem tatsächlich widerfährt, so betont er ausdrücklich, beruhe auf Gna-
de.37

Was lässt sich jedoch zur Vernünftigkeit der Inhalte der christ-
lichen Religion sagen? Hübner weist, wie wir sahen, die Rationalität
mythischer Strukturen und Gesetzmäßigkeiten aus. Das Christliche
aber nimmt das mythische Erbe in sich auf: So radikal neu auch ist,
was mit der Menschwerdung Gottes in die Welt kommt, bleibt doch
die mythische Erfahrung, die ja nicht etwas einer vergangenen Epoche
Zugehöriges, sondern immer noch in uns Lebendiges ist, wesentlicher
Bestandteil der christlichen Religion. Glaubensinhalte, die im Spiegel
der Wissenschaft entblößt wirken müssen, erscheinen in Anbetracht
ihres mythischen und damit rationalen Gehalts in einem anderen
Licht. Dazu gehören etwa Erbsünde, Kirche, Weihe, Taufe, Firmung,
Ehe, Buße, denen jeweils mythische Substanzen zugrunde liegen, nicht
im Sinne des Erscheinens eines antiken Gottes, sondern der Anwesen-
heit des Göttlichen durch das Ineins von Ideellem und Materiellem.
Besonders deutlich wird dies im Glauben an die tatsächliche Anwesen-
heit Gottes bei der Eucharistie, die gleichzeitig der Struktur der mythi-
schen »Arché« entspricht: Dem Letzten Abendmahl als Ursprungser-
eignis wird nicht bloß gedacht, sondern Gott tritt unmittelbar in die
Geschichte ein. Das Ursprungsereignis durchbreche den profanen Zeit-
fluss, was bei jeder Vergegenwärtigung dieses Ereignisses erneut ge-
schieht.38 Der Unterschied zu den genuin mythischen Archaí besteht
nach Hübner darin, dass sie zwar als sinnliche Erscheinungen diesseitig
erfahren werden, sich aber nicht im profanen Zeitverlauf vollziehen.
Das Christentum übersteige die mythische Dimension durch die Trans-
zendenz Gottes, während sich im Mythos alles innerweltlich ab-
spielt.39 So gibt es freilich fundamentale Unterschiede zwischen My-

230

Antonia Groll

35 Vgl. Ebd., S. 493.
36 Vgl. Ebd., S. 605. Hübner handelt die Geschichte dieses Scheiterns in der zweiten
Hälfte des Buches systematisch ab.
37 Vgl. Ebd., S. 23.
38 Vgl. Ebd., S. 101.
39 Ein weiterer fundamentaler Unterschied zum Mythos: Im Christentum ist es »nur

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


thos und Religion, allgemein lässt sich aber sagen: Wann immer Gott
sinnlich erscheint, geschieht dies in der Form des Mythischen, was
Hübner zu der These veranlasst: »Mythisches (…) kann auch ohne
Offenbarung bestehen, niemals aber Offenbarung ohne das Mythi-
sche«.40

5. Synthese von Christentum, Mythos und Naturwissenschaft

Das Erste Toleranzprinzip darf nicht verwechselt werden mit einer
Form des Relativismus, der ja nur dann bestünde, »wenn solche Syste-
me das gleiche nur auf verschiedene Weise interpretierten und es be-
liebig wäre, welche man wählt.« Hier aber handle es sich um unter-
schiedliche Dimensionen und Aspekte der Wirklichkeit, die einander
nicht widersprächen, sondern sich ergänzten, wie Hübner betont.41

Spannend und hochaktuell ist dabei die Frage: Wie kann der gläu-
bige Christ zu einer Welt stehen, die mehr denn je in Gottferne lebt?
Sicher vermögen ungelöste Rätsel in der Naturwissenschaft uns an
Mysterien heranzuführen.42 Doch wie soll der Christ mit den sich
ihm darbietenden Erklärungsversuchen etwa im Hinblick auf die Frage
nach dem Beginn der Welt umgehen? Hübner verweist darauf, dass es
keinen Grund gebe, die eine Ontologie der anderen vorzuziehen, da der
Urknall letztlich »Gegenstand einer durchaus fragwürdigen Hypothe-
se« sei, nicht aber – wie so oft geglaubt – wissenschaftliche Tatsache.43

Die Widersprüche zwischen den vermeintlich konkurrierenden Welt-
bildern lösten sich auf, erkenne man, »daß der Schöpfungsbericht in
der Genesis die Entstehung der Welt vor dem Sündenfall beschreibt,
die heutige Kosmologie und Evolutionstheorie aber die Welt nach dem
Sündenfall«.44 So erscheine das einstige Paradies nach dem Sündenfall

231

Wissenschaft, Religion, Mythos

ein Wesen«, in dem Gott Fleisch wurde; der mythisch Denkende kannte zudem nicht so
etwas wie ein »Wunder, war doch der Mythos nur eine Weise tagtäglicher Erfahrung.
Vgl. Hübner: Die Wahrheit des Mythos, S. 344. So sei etwa die Auferstehung Christi
nichts genuin Mythisches, sondern gehöre als Wunder in den Bereich der Religion. Vgl.
S. 328.
40 Hübner: Vorwort zu Glaube und Denken, XII.
41 Hübner: Das Nationale, S. 290.
42 Vgl. Hübner: Glaube und Denken, S. 609.
43 Vgl. Ebd., S. 47.
44 Hübner, Kurt: Evolution des Gefallenen, Die Tagespost, Nr. 45 / Nr. 15 ASZ,
16.4.2011.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»nun als entmythisierte, weil rein materielle Wirklichkeit«; das Uni-
versum als Objekt der Forschung entspreche dem verlorenen Paradies.
Insofern wird die Naturwissenschaft christlich als Essen vom Baume
der Erkenntnis betrachtet, das heißt aber auch: als integraler Bestand-
teil der Heilsgeschichte.45 Bei dieser Synthese von Naturwissenschaft
und Religion, die Hübner damit gelingt, gilt es wiederum, sich die Zeit-
gestalt des Mythos vor Augen zu halten: »Für Gott war die Welt immer
schon von ihm abgefallen und immer schon durch ihn selbst erlöst, und
es sind nur die irdisch-zeitlichen Bedingungen, unter denen uns Wirk-
lichkeit erkennbar und gegeben wird, die dies als eine Heilsgeschichte
erscheinen lassen«.46

Schluss: Nicht Zufall, sondern Fügung

Glaube und Denken erschien im neuen Jahrtausend. Auch wenn man
sich bei der Lektüre fragen mag, was dem noch hinzuzufügen sein soll:
Der Universaldenker Hübner wird immer, so lange Gott will, eine wei-
tere Station im Visier haben – im Moment ist es das wechselseitige
Verhältnis von Mythos und Religion mit der Literatur – so wie sein
Leben einen wunderlichen Aufbau von Denkepochen bildet, in dem
eine für ihn ganz selbstverständlich in die nächste überging und er in
die Naturwissenschaft ebenso vordrang wie in die Politik, die Kunst
und schließlich die Theologie. So war ihm, als er das Manuskript von
Glaube und Denken beendete, wie er einmal sagte, »als wäre ich heim-
gekehrt.« Er ist ein Mensch, der auch in kleinen Begebenheiten den
Willen Gottes walten sieht, und genau so blickt er auf sein Leben. Ob
er dabei das Glück im Sinn hat, dem er als Soldat sein Überleben ver-
dankte oder seinen philosophischen Werdegang, der auch mit so vielen
Begebenheiten in Zusammenhang steht: Nichts war dem Zufall über-
lassen.

Ein solches Leben ist Zeugnis davon, dass die Wissenschaft, der es
nicht gewährt ist, von Fügung zu sprechen, in unserem Erleben der

232

Antonia Groll

45 Glaube und Denken, S. 611ff. und S. 49: »Wie die Genesis die Entstehung des Para-
dieses beschreibt, so die Kosmologie das Universum, das aus diesem nach dem Fall ent-
standen ist und daher auch in adäquater Weise mit physikalischen Methoden untersucht
werden kann.«
46 Ebd., S. 110.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt, seiner ganzen unergründbaren Faszination, eben doch letztlich
nur eine von vielen Brillen ist, die wir aufsetzen können – aber, wie
die Geschichte zeigt – keine, die uns notwendigerweise mit auf den
Weg gegeben ist und keine, die uns die großen Rätsel dieser Welt zu
entschlüsseln vermag.

Die wichtigste Gefährtin Hübners war mehr als 60 Jahre lang, bis
zu ihrem Tod am Heiligen Abend 2009, seine geliebte Frau und immer
erste Leserin und Zuhörerin, die bekannte Ärztin und unvergleichlich
wunderbare Mutter und Großmutter, Dita Hübner-Roser. Ihr sei an
dieser Stelle, in Würdigung des Lebens und Schaffens von Kurt Hüb-
ner, in besonderer Weise und liebevoller Erinnerung gedacht.

Literatur

Bücher:

Kurt Hübner: Das Christentum im Wettstreit der Weltreligionen. Zur Frage der
Toleranz, Tübingen 2003.

Ders: Das Nationale. Verdrängtes, Unvermeidliches, Erstrebenswertes, Graz 1991.
Ders.: Die Wahrheit des Mythos, München 1985.
Ders.: Die zweite Schöpfung, München 1994.
Ders.: Glaube und Denken. Dimensionen der Wirklichkeit. 2. Aufl. Tübingen

2001.
Ders.: Irrwege und Wege der Theologie in die Moderne, Augsburg 2006.
Ders.: Kritik der wissenschaftlichen Vernunft, Aufl. 4 Freiburg/München 1986.

Zeitungsartikel:

Kurt Hübner: Evolution des Gefallenen, Die Tagespost, Nr. 45 / Nr. 15 ASZ,
16.4.2011

Kurt Hübner: Wer die Welt entzaubert, kann sie auch verzaubern, DIE WELT,
Nr. 95, 24.4.1982.

Unveröffentlichte Ausätze:

Kurt Hübner: Wie kam ich von der Wissenschaftstheorie zur Theologie?

233

Wissenschaft, Religion, Mythos

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Herbert Zeman

Die gläubige Schau des Künstlers –
Franz Schmidts (1874–1939) Vollendung1

Es irrt der Mensch, solang’ er strebt.

Ein guter Mensch in seinem dunklen Drange
Ist sich des rechten Weges wohl bewußt.

(Goethe: Faust, Prolog im Himmel)

Stefan Zweig und Richard Strauss legen der Gestalt des Morosus in der
Oper Die schweigsame Frau das Schlusswort in den Mund:

Wie schön ist doch die Musik, –
Aber wie schön erst, wenn sie vorbei ist!

Hier ist nicht nur bloß ironisch auf die der Musik folgenden, die Affek-
te lösende Stille gedeutet. Denn vielbezüglich erinnert Zweigs Wort an
zwei Spielarten musikalischer Vorstellungen – einerseits an den er-
innernden, jeweils im Gedächtnis des einzelnen Menschen aufbewahr-
ten Nachklang, anderseits an jenes Empfinden von Harmonie, das –
von irdischer Musik ausgehend – ins Universale weitergeträumt wer-
den kann als Zusammenklang der Gestirne. Der Somnium Scipionis
steigt aus der Erinnerung auf, in dem die Überzeugung ausgesprochen
wird, dass die höchste Musik Sphärenklänge seien. Das Abendland gibt
dieses antike, durch Cicero vermittelte Bild weiter. Von den Sphären-
harmonien spricht Johannes Kepler, und noch die »Sphärenklänge«

234

1 Ein kulturgeschichtliches Wesensbild Franz Schmidts existiert nicht. Dieser erste da-
hingehende Versuch ist aus den Quellen gearbeitet, die zum überwiegenden Teil von
Frau Dr. Carmen Ottner (Franz Schmidt-Gesellschaft / Wien) und Herrn Univ.-Prof. Dr.
Rudolf Scholz zur Verfügung gestellt und vom Verf. dankbar verwertet wurden. Die
Anregung zu dieser Arbeit gab Rudolf Scholz; sie wurde als Festvortrag zur Eröffnung
des 3. Internationalen Franz Schmidt-Orgelwettbewerbs Kitzbühel 2010 am Donners-
tag, dem 16. September 2010 im Festsaal des Rathauses zu Kitzbühel gehalten. Die Vor-
tragsform ist belassen, die Anmerkungen wurden hinzugefügt.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(Walzer op. 235) von Josef Strauss sind ein später Reflex des antiken
Erbes.2 Bemüht man in diesem Sinn nochmals die Strauss’sche Opern-
kunst mit der sich nun ergebenden Frage: Was ist denn das tiefste
Wesen von Musik? – so darf man das Textbuch der Oper Ariadne auf
Naxos von Richard Strauss und Hugo von Hofmannsthal als Kron-
zeugen bemühen. Dort lautet die Antwort mit Hofmannsthals Worten:

Musik ist heilige Kunst, zu versammeln alle Arten
von Mut wie Cherubim um einen strahlenden Thron!
Das ist Musik, und darum ist sie die heilige unter den Künsten!

Diese höchste, religiöse Kunst-Auffassung und – damit verbunden –
die Sendung des Künstlers, zeitgemäß entwickelt im Historismus des
späteren 19. Jahrhunderts, hat Franz Schmidt gleichsam von Jugend
auf als seelisch-geistiges Erbstück seiner Zeit in sein Leben einge-
schrieben erhalten. Tatsächlich fand in dieser Sphäre der Komponist
seine letzte künstlerische Bestimmung und Erfüllung. In solchem Sinn
erlebte er seine frühen künstlerischen Begegnungen. Hatte er als Kind
noch Franz Liszt in seiner Heimatstadt Pressburg spielen gehört, so
lernte er als junger Mann in Wien noch Anton Bruckner und Johannes
Brahms kennen. Selbst im Alltagsbetrieb des musikalischen Lebens
ging der ideelle, sakralisierende Aspekt von Musik nicht ganz verloren,
auch dann nicht, wenn Schmidt im Hader rivalisierender Strömungen
seinen Weg suchen musste und unter vielen Mühen fand.

Schmidt spielte im Hofopernorchester als Violoncellist (1896–
1911) unter Gustav Mahler und war seit 1901 Kollege von Richard
Heuberger am Konservatorium der Gesellschaft der Musikfreunde,
das ab 1909 zur staatlichen Akademie für Musik und darstellende
Kunst mutierte. Es zeigt Schmidts immense musikalische Expansion,
dass er an diesen Instituten als Cello-Lehrer begann, als bewunderter
Klavierpädagoge mit großartigem virtuos-musikalischem Können sei-
ne Laufbahn fortsetzte, um diese schließlich als Professor für Kontra-
punkt und Harmonielehre (ab 1922) zu beschließen (von 1925–27 war
er überdies Direktor, von 1927–31 Rektor an diesen Institutionen). Wie
Schmidt als Pädagoge lange Zeit ein Suchender blieb, um endlich und
vergleichsweise spät seine Bestimmung zu finden, so entsprach der

235

Die gläubige Schau des Künstlers – Franz Schmidts (1874–1939) Vollendung

2 Vgl. dazu Walter Salmen: Das Motiv der Sphärenharmonie in der österreichischen
Literatur des 19. Jahrhunderts, in: Herbert Zeman (Hrsg.): Die österreichische Literatur
– Ihr Profil im 19. Jahrhundert (1830–1880), Graz 1982, S. 711–715.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sukzessive Aufbau seines kompositorischen Werkes ebenfalls seinem
suchenden, sich selbst bildenden Wesen, das die letztgültige Richtung
im Orgelwerk, in der Symphonie und zuletzt im Oratorium Das Buch
mit sieben Siegeln (1938) seinen tiefsten Sinn erhielt. Schmidts Vierte
Symphonie ist bereits ein religiöser Nachgesang, – einerseits ein sym-
phonisches Requiem auf den frühen Tod der geliebten Tochter, ander-
seits ein Rückblick auf das eigene Leben. Hier offenbart sich ein innerer
Weg, der schließlich in dem Gott suchenden Oratorium mündet.

Franz Schmidt wird hineingeboren in eine gegen die Jahrhundert-
wende zu sich immer dynamischer entwickelnden Epoche. Allgemein
war man sich eines abendländischen Werteverfalls bewusst. Hatte man
noch wenige Jahre zuvor – getönt durch den zeitgemäßen Schopen-
hauerianismus – die utopischen Vorstellungen eines Erlösers der Welt
und des Menschen leidenschaftlich mit Richard Wagners Erlösungs-
dramen, Siegfried Lipiners Dichtungsentwürfen und Andreas Obsie-
gers literarischer, übersteigerter und seltsamer Schöpfung eines »Welt-
reformators des XIX. Jahrhunderts« propagiert, so wandte Richard von
Kralik dieses Lebensgefühl, in dem sich deutsche mit typisch öster-
reichischer Weltsicht vermischte, wieder zurück zum Christentum.
Spätestens seit den siebziger Jahren hielten Metaphysik und Religion
– ganz zu schweigen von den in den Kulturkampf hineingezogenen
christlichen Kirchen – dem Ansturm des Realismus, des Positivismus
und letztlich des Atheismus kaum stand. Künstler versuchten Halt zu
gewinnen durch Neubelebung religiöser Themen und Stoffe (Rilke,
Trakl, Hofmannsthal), durch das Wiederaufgreifen antiker Mythen
(Richard Strauss / Hugo v. Hofmannsthal) oder durch das Aufgehen
ihrer ästhetischen Ziele in der humanen Bewältigung des sozialen All-
tags im Realismus und Expressionismus. Mitunter blieb es beim Auf-
schrei der geschundenen Kreatur nach sozialer Gerechtigkeit oder nach
einem, nach ihrem Gott. Jedenfalls ist dieses Suchen nach Halt typisch
für die österreichische Kultur- und Kunstszene, die Franz Schmidt um
und nach 1900 miterlebte.

Dem gesellschaftlichen Zerfall in demokratisierende Einzelteile
schlossen sich die nationalen Zerfallserscheinungen Mitteleuropas an.
Und ganz ähnlich zerfielen die Künste in jene der Unterhaltungssphäre
und jene der höheren Ansprüche. Die Gültigkeit der traditionellen,
sinnlich leicht aufnehmbaren Gestaltungsformen des alten ästheti-
schen Kanons wurden in ihrer Gültigkeit bezweifelt und schließlich
abgelehnt. Besonders klar traten solche Scheidungen in der Musik auf:

236

Herbert Zeman

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hatten sich gegen Ende des 19. Jahrhunderts die Anhänger der Neu-
deutschen Musik (Liszt, Wagner, Wolf) und jene des älteren Regelka-
nons (Brahms, Hanslick) bekriegt, so drifteten alsbald die Sphären der
sogenannten U- und E-Musik auseinander, und letztlich fiel auch das
herkömmliche Ordnungssystem der Töne einem demokratisierenden
Prinzip von Klanganordnungen zum Opfer.

Anderseits lebte man noch im Abglanz der großen Kunst- und
Kulturepoche um 1800. Einer der in Wien führenden Theater- bzw.
Operndirektoren der Zeit um 1900, Rainer Simons (1869–1934), war
damals mit den meisten seiner Kollegen der Ansicht, dass das Theater
wie zuvor dem »Guten, Wahren und Schönen« zu dienen habe:

»Das Theaterpublikum […] muß zum Erkennen des Wahren, Schönen und
Guten in der dramatischen Kunst erzogen werden. […] Unter dem Theater-
publikum, wie unter dem Volke überhaupt, giebt [sic!] es so viele Analpha-
beten auf dem Gebiete der Kunst, wie es sie auf dem Gebiete des Elementar-
unterrichts geben würde, wenn dieser in das freie Ermessen des Volkes
gestellt wäre.«3

Es lag gleichsam in der Luft: Man wusste, dass die Quelle, die Basis und
das Ziel aller bedeutenden Kunst nur eine – wie immer geartete – be-
deutende Welt-Anschauung ist. Davon waren auch jene Künstler, die
aus dem Volk ihren Aufstieg nahmen, also gesellschaftlich gesprochen
»von unten« kamen, wie etwa Alfons Petzold, Josef Weinheber und
Franz Schmidt überzeugt. Und jeder dieser Künstler, die beiden Dichter
und der Musiker stellten sich diese Frage, jeder beantwortete sie auf
seine Art, nachdem er sie gesucht und schließlich gefunden hatte.

Franz Schmidt war in diesem Sinn ein Suchender – von Anfang an
und auf allen Gebieten seines Lebens. Immer wurde er auf seinen selbst
gewählten Wegen oder durch schicksalhafte Fügung auf sich selbst zu-
rückverwiesen. Nach gewissen familiären Turbulenzen, erreichte
Schmidt die Matura, schloss sie ab, und wandte sich sogleich dem prak-
tischen Musizieren und dem Studium der Musik zu.

Schmidts Bildungsgang haftet mit und seit seiner auf verschlun-
genen Wegen absolvierten Gymnasialbildung etwas Autodidaktisches
an. Kaum jemals erlangt er eine – für den Musiker (man vgl. die zeit-
genössischen Beispiele Brahms, Mahler, Hugo Wolf, Richard Strauss)
so entscheidende – einlässliche literarische Bildung.4 Und selbst als

237

Die gläubige Schau des Künstlers – Franz Schmidts (1874–1939) Vollendung

3 Rainer Simons: Braucht Wien ein Theater fürs Volk, Wien 1918, S. 36 f.
4 Schmidt besaß keine aus eigenem Antrieb aufgebaute literarische Bibliothek.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Instrumentalist erreicht er höchste Vollendung auf jenem Instrument,
das er am wenigsten systematisch-professionell studiert hatte: das Kla-
vier. Hier tobt er sich im eigentlichen Sinn des Wortes mit seiner im-
mensen Musikalität, Improvisationskunst und seinem legendären mu-
sikalischen Gedächtnis aus. Den Zeitgenossen, die ihn hören, gilt er als
der bedeutendste Klaviervirtuose seiner Zeit. Allein – er spielt nur im
privaten Zirkel oder auf Veranstaltungen, die mit seiner Tätigkeit als
Hochschullehrer zusammenhängen; sonst konzertiert er nicht. Auch
dies ist ein Zeichen seiner – oft gegen sich selbst gerichteten – Eigen-
willigkeit.

Die Musik, der sich Schmidt als Mitglied des Hofopernorchesters
– allerdings unter Spannungen mit Gustav Mahler – und der Wiener
Philharmoniker, als Lehrer, Kammermusiker und Virtuose hingab, ent-
schädigte ihn für vieles und war die große Trösterin in traurig-
schmerzlichen, ja tragischen Stunden seines Lebens – Schmidts erste
Frau endete im Wahnsinn; die einzige Tochter starb – in Württemberg
verheiratet – im Kindbett.

Schmidts musikalisches Leben ist ein einziger gewaltiger Kraftakt,
ein gegen die eigene Physis gerichtetes Ausleben des Suchens nach
künstlerischer Erfüllung, bei dem die geistig-seelische Bildung mit
der überdimensionierten musikalischen Begabung nicht Schritt halten
kann. – So wurde die frühe Neigung zur katholischen Kirche in Press-
burg bald abgelöst von dem Versuch, neue weltanschauliche und wohl
auch praktisch-gesellschaftliche Dimensionen kennenzulernen: dies
führte zur vorübergehenden Angehörigkeit der Freimaurerei. Zuletzt
münden diese auf seltsame Art rührend-unbeholfenen Orientierungs-
bestrebungen in der erneuten Hinwendung zu jener weltanschaulichen
Kraft, die das abendländische Bewusstsein so entscheidend mitgeprägt
hat: die Botschaft der Heiligen Schrift, vor allem des Neuen Testa-
ments mit den apokalyptischen Bildern und den trostvollen Verhei-
ßungen des Johannes.

* * *

Autodidakten – ähnlich wie Konvertiten – sind in ihren Meinungen
und Überzeugungen entschieden und scheuen, da sie mit Leidenschaft
ihren eroberten Standpunkt einnehmen, vor extremen Urteilen nicht
zurück, die sie allerdings mit großer Offenheit und oft beachtlicher
Überzeugungskraft von sich geben. Schmidt war leidenschaftlich und

238

Herbert Zeman

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ehrlich, er war bedingungslos offen und schonungslos, wenn es um
Musik ging. Alexander Wunderer, der langjährige Freund und Orches-
ter-Kollege erzählt: Er, Wunderer, hatte als junger Oboist im Wiener
Hofopernorchester seine frühe Liebe zu den leichten, ins Ohr gehen-
den französischen Opern entdeckt. Schmidt aber war Wagnerianer:

»Als ich – meine Jugendliebe noch im Herzen – im Jahre 1900 mit Schmidt
[nach einer Vorstellung] auf der Stadtbahn fuhr, zerschlug er unbarmherzig
und ohne es eigentlich zu wissen, alle meine Ideale durch wüstes Schimpfen
auf die süsslichen Opern, die wir damals noch spielten. Er nannte die ›Mar-
garethe‹ den Urin eines Zuckerkranken und urteilte über die anderen Compo-
nisten in ähnlicher Weise. Zuerst war ich verblüfft und ratlos. Als ich das
Gespräch aber auf jene Meister lenkte, die er schätzte, erkannte ich bald, dass
hinter den wüsten Reden eine gesunde Kunstanschauung verborgen lag.
Schmidt nahm mir Einbildungen und gab mir Tatsachen. Er machte mich
auf den Wert der Symphonien von Beethoven, Brahms und Bruckner auf-
merksam und dadurch bekam sein scheinbar immer negatives Urteil einen
positiven Wert für mich.«5

Derartig rigorose Urteile waren unter Musikern dieser Zeit durchaus
nicht unüblich. Eindrucksvolle Beispiele sind die Kritiken von Hugo
Wolf, wenn er leidenschaftlich die Musik von Liszt propagiert und jene
von Brahms ebenso engagiert ablehnt; Schmidt aber kam als Pianist
und Komponist aus der Tradition von Liszt.

Die kühnen Äußerungen des etwa dreißigjährigen Philharmoni-
kers und Komponisten sind symptomatisch für die Zeit, in der das
künstlerische »Farbebekennen« nicht nur ästhetische, sondern darüber
hinaus auch existentielle Bedeutung hatte, da die damals jungen Musi-

239

Die gläubige Schau des Künstlers – Franz Schmidts (1874–1939) Vollendung

5 Alexander Wunderer (1877–1955), Oboist der Wiener Philharmoniker, Professor für
Oboe etc. an der Wiener Musikakademie, Kollege und Freund Franz Schmidts, verfasste
zwei Texte Erinnerungen; eine kürzere Fassung datiert mit Herbst 1937, deren Typo-
skript-Abschrift 15 Seiten und eine bedeutend längere, datiert September 1941, deren
Typoskript-Abschrift 86 und weitere 27 extra gezählte Seiten umfassen. Die spätere,
ausführlichere Darstellung fußt auf der früheren. Sie ist für Wunderers jüdische Le-
bensgefährtin Helene Pessl, die das Los der Emigration in die U.S.A. traf, geschrieben.
Das Verhältnis der beiden Abhandlungen zueinander ist eindeutig. Die frühere und
kürzere ist völlig in der späteren und längeren aufgegangen. Nur einzelne Formulierun-
gen sind in der Fassung von 1937 konziser wie beispielsweise die oben zitierte Passage:
ähnliche Äußerungen über die französische Opern kehren in den Erinnerungen von
1941 zweimal wieder, wobei gerade die Ausführlichkeit seiner Arbeit Wunderer zu Wie-
derholungen verleitete. Alles in allem ist Wunderers Zusammenstellung jedoch eine
biographische Quelle ersten Ranges. Das vorliegende Zitat ist den Erinnerungen von
1937, Typoskript-Abschrift, S. 10 entnommen.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ker einer verwirrenden Fülle musikalischer Eindrücke und Gestal-
tungsmöglichkeiten gegenüberstanden. An widersprüchlichen Mei-
nungen mangelte es nicht. Das musikalische Streitgespräch war an der
Tagesordnung und die Wiener Stadtbahn (die Vorläuferin der heutigen
U-Bahn) ergab sich für die von der Staatsoper in Richtung Hietzing
fahrenden Kombattanten, zu denen Schmidt und seine Freunde am
Beginn ihrer Laufbahn zählten, als nächtlicher Austragungsort. Einmal
gesellte sich zu den Freunden Wunderer und Schmidt der Philharmo-
niker Strasky, der wie Schmidt in Hietzing / Ober St. Veit wohnte, und
somit das gleiche Endziel hatte. Die drei Herren fuhren nach der Ur-
aufführung von Schmidts I. Symphonie durch die Wiener Philharmo-
niker unter der Leitung Ferdinand Hellmesbergers (1903) nach Hause:

»Strasky sprach begeistert über die Symphonie. Schmidt war darüber längst
hinaus und mit der alten Schamhaftigkeit des Schaffenden bestritt er den
Wert seiner eigenen Arbeit und nannte sie eine Gymnasiastenarbeit. Er fügte
hinzu, wenn er einen Takt der Salome geschrieben hätte, würde er sie auf den
Misthaufen werfen. Strasky warf ihm eine krasse Undankbarkeit vor und es
entstand ein erhitztes Gespräch. Ich hörte belustigt zu, wie der ehrliche Stras-
ky mit Schmidt fast wild kämpfte, er verteidigte Schmidts I. Symphonie wie
ein Löwe und Schmidt kritisierte sein eigenes Werk in Grund und Boden. In
Schönbrunn stieg ich aus, ließ die beiden allein weiterkämpfen und ging la-
chend nach Hause. So konnte Schmidt sein, wenn ihn eine gegenteilige Mei-
nung reizte.«6

Das kompromisslose Gegeneinanderstehen, aus ideellen Gründen im
Aufbruch der Meinungen, oft aus verzweifeltem Engagement über die
Unmenschlichkeit Einzelner – Wunderer und Schmidt wussten da in
Bezug auf ihren Direktor Gustav Mahler ein Lied zu singen – oder
von Interessengruppen, ist ein Kennzeichen der Zeit, dessen literari-
scher Ausdruck im Werk von Karl Kraus kulminiert. Selbstverständlich
war Schmidt – vor allem in seinen jüngeren Jahren, um 1900 und kurz
danach – ein eifriger Leser der Fackel. Selbst immer wieder hin- und
hergeworfen vom Streit der Meinungen definierte Schmidt seine Hal-
tung mit dem Wort: »Ich widerspreche mir immer selber und darum
habe ich recht.«7

240

Herbert Zeman

6 Erinnerungen, s. Anm. 4, Erinnerungen 1941, ebd., S. 25. Da heißt es in Alexander
Wunderers Erinnerungen von 1937 (s. Anm. 4) bezeichnenderweise: »Schmidt schimpf-
te sich auf den Stadtbahnfahrten gründlich aus. Leider nicht nur mir gegenüber sondern
gegen Jedermann [sic!], der zuhörte.«
7 Ebd., S. 6.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Genre-Bild vom schimpfenden oder impulsiv übertrieben kri-
tisierenden Schmidt und das lokale Ambiente haben etwas Kleinbür-
gerlich-Enges an sich, das wohl die jüngeren Jahre des Komponisten
charakterisiert: Bei übergroßem musikalischen Talent darf man die
fehlende Weite des Horizonts aufgrund eines nur langsam fortschrei-
tenden und weitgehend »innermusikalisch« bleibenden Bildungsgangs
feststellen. Hierin liegt auch ein Grund für Schmidts mangelnde Tole-
ranz. Schmidt wusste darum. Seine Begeisterung für so gegensätzliche
Musiker wie Richard Strauss, aber auch Giacomo Puccini wurzelt da-
rin: an beiden erkannte er eine jeweils besondere »weltläufige« Souve-
ränität, die ihm fehlte und deren jeweils – natürlich völlig verschiedene
– Publikumswirksamkeit ihn faszinierte. Dabei ist festzuhalten, dass
Schmidt sich keineswegs von einem besinnungslosen Faszinosum hin-
reißen ließ. Ganz im Gegenteil: Er hatte durchaus ein gesundes Selbst-
bewusstsein und wusste sein künstlerisches Vermögen von geringeren
Begabungen durchaus abzuheben. Dazu eine kleine Anekdote: Schmidt
machte seinen Freund Wunderer auf eine Stelle in Wilhelm Kienzls
Oper Der Evangelimann aufmerksam, die aus einem Nocturne Cho-
pins stamme, und zwar bei Chopin wie bei Kienzl in Des-Dur stehe,
»was Schmidt damit begründete, dass Kienzl nicht imstande sei, sie in
eine andere Tonart zu transponieren. Im übrigen hatten wir den Kal-
fakter Kienzl persönlich ganz gerne, nur dass Schmidt, wenn wir Kienzl
begegneten beim Weitergehen den Satz aus Mignon Iten Akt zitierte:
Armer Greis, des Verstandes beraubt.«8 Auf dieser Ebene, nämlich dem
Opernschaffen, aber begegneten sich dennoch beide Komponisten.
Hatte der eine für seinen Evangelimann ein kleinbürgerliches Sujet,
erzählt von einem kleinbürgerlichen Autor, gewählt, so hatte sich auch
der andere für die Oper Notre Dame (1902–1904, UA 1914) zwar von
Victor Hugos gleichnamigem Roman den Stoff geborgt, doch von
einem kleinbürgerlichen Wiener Autor – Leopold Wilk (1876–1944),
einem liebenswürdigen Dilettanten – zum Libretto zurechtstutzen las-
sen. Wilk griff wohl nicht direkt auf Hugos Roman, sondern auf das
»Romantische Drama in sechs Tableaus« von Charlotte Birch-Pfeiffer,
Musik von Wilhelm Hermann Claepius zurück (1830 entstanden, Ur-
aufführung am 18. März 1835 am Königstädtischen Theater in Berlin).

241

Die gläubige Schau des Künstlers – Franz Schmidts (1874–1939) Vollendung

8 Erinnerungen 1941, s. Anm. 4, ebd., S. 43.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dieses Werk erschien 1836 im Druck und ist im ganzen 19. Jahrhun-
dert bis hin zur Ausgabe innerhalb der Gesammelten Werke9 sehr be-
kannt. Schon die Entstehungsgeschichte des Werkes lehrt, dass man
sich über die dramatisch-theatralischen Elemente der Vorlage hinweg-
täuschte. Der allererste Eindruck, unter dem die Arbeit entstand, war
eine Reise der Wiener Philharmoniker nach Paris. Die Stadt beein-
druckte Schmidt und seine Kollegen sehr. Der Roman von Victor Hugo
schließlich, der so ausführlich die mittelalterliche französische Metro-
pole beschreibt, begeisterte den Komponisten. Aber weder er noch sein
Textdichter konnten die Geschichte des Zigeunermädchens und des
buckligen Glöckners so theatralisch in den Griff bekommen, dass eine
auch menschlich überzeugende, dramaturgisch folgerichtige Handlung
entstand. Die Oper erreichte bei weitem nicht die Publikumswirksam-
keit des Kienzlschen Evangelimann. Gustav Mahler, der Schmidt auf-
forderte, ihm die Oper auf dem Klavier vorzuspielen, was Schmidt auch
tat, meinte bezeichnenderweise: »Sehr schön, aber ich vermisse in ihrer
Musik die grossen Ideen.« Dem Freund Alexander Wunderer erzählte
Schmidt von dieser Begegnung mit seinem damaligen Chef. Aber: Bei
allem verunglückten musikdramatischen Wollen, zeigt doch ein Stück
aus Notre Dame das Genialische am musikalischen Schaffen Schmidts.
Es ist das berühmte Zwischenspiel, das seinesgleichen in der ganzen
zeitgenössischen Opernliteratur sucht. Ähnliches an musikalischer In-
tensität und Leuchtkraft ist tatsächlich im ganzen Evangelimann nicht
zu finden.

Damit war das Schicksal des Komponisten auf dem Gebiet des
Opernschaffens besiegelt: Das Steckenbleiben im kleinbürgerlichen
Denken und Gestalten bestimmt die Arbeit und nur in einzelnen Mo-
menten tritt die geweckte große Schöpferkraft hervor. Dies gilt auch
für das zweite, noch unpopulärere Werk Fredigundis (1916–21, UA
1922; Libretto nach Felix Dahn von Bruno Warden, 1833–1954, und
Ignaz Wilhelm Welleminsky, 1882–1939). Man sieht: Vom kulturge-
schichtlichen Standpunkt aus gesehen fehlte Schmidt der literarische
Umblick, es fehlte die kulturell zutreffende »Aktualität« und auch der
entsprechende literarische Partner.

Fatal wirkte sich Schmidts literarische Unerfahrenheit und Naive-
tät am Ende seines Lebens aus. Der Komponist war zwar in der Lage

242

Herbert Zeman

9 Philipp Reclam Nr. 11, Leipzig 1867 und Universalbibliothek, Nr. 3050.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wirkungsvolle Texte von Karl Kraus oder Heinrich Heine oder die ein-
drückliche Sprache der Bibel zu erkennen, er war aber nicht in der Lage
den Geschmack und die Aussagehaltigkeit einer literarischen Gelegen-
heitsarbeit zu beurteilen, und er war es vor allem dann nicht, wenn sich
dieser Text mit der herrschenden Politik auseinandersetzte. So kam es,
dass nicht zuletzt Schmidts literarische Unsicherheit und das Unver-
ständnis, die momentane politische Lage beurteilen zu können, zu
einer falschen Entscheidung, die der eigenen Weltanschauung ent-
gegengesetzt war, führte: der auf den Tod kranke Komponist entschloss
sich, eine Kantate auf einen Text – wieder – eines (klein-) bürgerlichen
politisch begeisterten, den Anschluss Österreichs an Deutschland prei-
senden Autors zu schreiben. Die Arbeit erhielt letztlich den Titel Deut-
sche Auferstehung (1938). Der musikalische Abschluss des Werkes
wurde Dr. Robert Wagner, dem späteren Münsteraner Generalmusik-
direktor, überantwortet. Ähnlich wie bei Josef Weinheber mag hier po-
litische Naivität am Beginn der Hitler-Zeit mitbestimmend gewesen
sein, etwas zu tun, was nicht geschehen hätte dürfen, aber allgemeine
große Wirkung versprach. Der Textdichter, Dr. Oskar Dietrich, war der
ersten »Anschluss-Begeisterung« gefolgt und ließ es nicht bei all-
gemeinen nationalen Themen bewenden, sondern verknüpfte sie ta-
gespolitisch direkt mit einem Lobpreis des »Führers«. Hier war textlich
wieder ein Dilettant am Werk, der versuchte, plakativ mit großen
Schlagworten nationales Empfinden zu wecken, der aber das mit dem
Titel gestellte Thema in keiner Weise bewältigte. Ganz unabhängig
also von ideologischer Kritik ist festzuhalten, dass der Schmidt vor-
gelegene Text – selbst zur Zeit einer angenommenermaßen falschen
Hochstimmung – bereits künstlerisch unbrauchbar war. Schmidt hat
das offenbar durch seine Todeskrankheit und durch den Ehrgeiz einen
nochmaligen großen Erfolg zu erreichen, in seiner Aufnahmefähigkeit
getrübt, nicht erkannt. Darüber hinaus hat er die politische Aussage
unterschätzt und sich tragischerweise selbst verraten. Juden und Nicht-
Juden, allesamt Freunde Schmidts und Gegner des Regimes stellten
Schmidt in der Folge das beste Zeugnis im Sinne der zusammenfassen-
den Feststellung Alexander Wunderers aus:

»Zunächst will ich feststellen, dass der freche Versuch aus Franz Schmidt
einen nationalsozialistischen Komponisten zu machen in die Reihe der skru-
pellosen Geschichtsfälschungen der Nazi gehört, denn ich weiss besser als
alle anderen, dass er kein Nazi war, wenngleich er mit seinem letzten Werk

243

Die gläubige Schau des Künstlers – Franz Schmidts (1874–1939) Vollendung

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Hunden willkommenen Anlass gab, ihn für einen solchen auszuposau-
nen.«10

* * *

Schmidt blieb auch als Virtuose, was er ein Leben lang war: ein schlich-
ter Bürger. Er war ein musikalisches Phänomen, das das Klavier mit
einer Meisterschaft spielte, die selbst hervorragende Pianisten in fas-
sungsloses Erstaunen versetzte. Der damals weltberühmte Pianist Leo-
pold Godowsky antwortete auf die Frage nach den bedeutendsten Pia-
nisten – »es gibt nur zwei, der andere heißt Franz Schmidt!« Als
Schmidt hinwiederum die kritisierende Äußerung eines bekannten
Pianisten hinterbracht wurde, meinte er: »Dieser Kerl lebt nur, weil
ich nicht konzertiere.« Es darf noch einmal wiederholt werden, was
eingangs gesagt wurde: auch in dieser Sphäre avanciert Schmidt weder
zum Konzertstar und schon gar nicht zum Showman, sondern bleibt
der genialische, aber bescheidene Bürger. Daher erklärt sich auch sein
Hang zur Hausmusik. Dabei spielte er – je nach Bedarf – das Violon-
cello oder das Klavier.

Schmidts Klavierspiel setzte in Erstaunen, weil ihm nicht nur
technische Probleme unbekannt waren, sondern weil er über das Re-
produzieren hinaus ein Nachschaffender war. Einer seiner Schüler, der
in die U.S.A. emigrierte Prof. Walter Taussig berichtet: »Sein Ohr und
seine Klangphantasie waren einfach unheimlich. […] aber wie er ein-
mal eine Stelle aus einem Bach-Orgelwerk am Klavier demonstrierte –
und wir alle, wie gebannt hätten schwören können, eine r i c h t i g e
Orgel zu hören – das ist bis heute rätselhaft.«11

Als Walter Taussig diese transformierten Klänge – der stark kurz-
sichtige Franz Schmidt spielte meistens auswendig – hörte, hatte sich
Schmidt längst dem Schaffen für Orgel zugewandt. Es sollte ihn für
den Rest seines Lebens nicht mehr loslassen. In rascher Folge erschie-
nen von 1923–1939 größere und kleinere Orgelwerke von der Fantasie
und Fuge in D (1923) bis zur Fuga solemnis (1937).12

244

Herbert Zeman

10 Erinnerungen 1941, s. Anm. 4, ebd. S. 85.
11 Carmen Ottner: Quellen II zu Franz Schmidt, Briefe, Autographen, Aufzeichnungen
aus Privatbesitz. Erinnerungen, Wien 1987, S. 102.
12 Vgl. dazu Rudolf Scholz: Die Orgelwerke von Franz Schmidt, strukturelle und kom-
positionstechnische Untersuchungen an seinen Orgelwerken mit Fugen, Wien 1971.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Zuwendung zur Orgel wurde für Franz Schmidt zum musika-
lischen Schicksal. Die künstlerische Auseinandersetzung mit diesem
Instrument rührte – nach langen Jahren der miterlebten Dekadenz und
der fin de siécle-Stimmung – an Schmidts religiöses Empfinden. Nicht
alle Orgelwerke Schmidts sind religiös, sind christlichen Ursprungs
oder Ziels, aber wenigstens die Hälfte verleugnet nicht eine christliche
Haltung, – so etwa die vier Choralvorspiele (1926): »O Ewigkeit, du
Donnerwort«, »Was mein Gott will«, »O wie selig seid ihr doch, ihr
Frommen«, »Nun danket alle Gott«, das Choralvorspiel »Der Heiland
ist erstanden« (1934) und Präludium und Fuge in A-Dur, ein Weih-
nachtspastorale (1934).

Im Schaffen für und im Arbeiten mit den Ausdrucksmöglichkei-
ten der Orgel ist eine Erinnerung an die ursprüngliche liturgische
Funktion des Instruments erhalten, nämlich am sacrificium laudis teil-
zuhaben; insoweit galt diese Kunst als ein priesterliches Handeln im
Heiligen Geist. Und siehe da: Als der Komponist am Ende seines Le-
bens sich anschickte, sein sacrificium laudis anzustimmen, nämlich das
mächtige, herzerschütternde und -erhebende »Halleluja« im Oratori-
um Das Buch mit sieben Siegeln (1935–37, UA 1938), da griff er zu-
rück auf den aufschwingenden Klang des D-Dur-Präludiums und wie-
derholte es; jetzt allerdings verschmelzen die Töne der Orgel mit den
menschlichen Stimmen des Chores. Das Fugenthema des Orgelwerkes
aber rückt im Oratorium an die vordere Stelle und prägt die tröstliche
Verheißung des Herrn – »Ich will den Dürstenden geben von den Was-
serquellen des Lebens« – unmittelbar vor dem Halleluja.13

Die Briefe Schmidts an den Dirigenten Oswald Kabasta (1896–
1946),14 seinem Schüler und dem musikalischen Leiter der Urauffüh-
rung des Oratoriums Das Buch mit sieben Siegeln, geben Einblick in
den Fortgang der Arbeit, die im Jahr 1935 einsetzte. Franz Schmidt

245

Die gläubige Schau des Künstlers – Franz Schmidts (1874–1939) Vollendung

13 Die folgenden Gedanken schließen an drei Veröffentlichungen an – Albert Arbeiter:
Studien zum Vokalwerk von Franz Schmidt, Wien 1954; Franz Blasl: »Das Buch mit
sieben Siegeln« von Franz Schmidt, eine Werkbetrachtung, in: Musikerziehung, Jg. 18,
Wien 1964/65, S. 63–67, 107–115, 157–164 und 210–215. Herbert Zeman: Kultur ist
Widerstand – ist Widerstand Kultur? Johann Sebastian Bach, Joseph Haydn und Franz
Schmidt im »Widerstand« – Kulturpolitische Aspekte österreichischer und deutscher
Oratorienkuns, in: Rainer Bischof (Hrsg.): Ein Jahrhundert Wiener Symphoniker, Wien
2000, S. 251–276.
14 Vgl. Carmen Ottner, unter Mitarbeit von Heinz Georg Kamler: Briefe und Komposi-
tionen Franz Schmidts in Privatbesitz – Die Autographensammlung Dr. Heinz-Georg
Kamler, in: Studien zur Musikwissenschaft, Bd. 38, Tutzing 1987, S. 215–241.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hatte sich entschlossen, die Offenbarung des Johannes, also den letzten
Abschnitt, »das prophetische Buch«, des Neuen Testaments in Musik
zu setzen. Der Ich-Erzähler Johannes steht im Mittelpunkt eines durch
Schmidt selbst für den ausgewogenen Aufbau seines Oratoriums wohl-
proportionierten Textes. Schmidt schrieb für die Uraufführung am
15. Juni 1938 im Großen Musikvereinssaal zu Wien einige Bemerkun-
gen zum Text seines Werkes. Sie sind nichts anderes als eine glänzende
Einführung in den Stil, den Aufbau und den Gehalt des Werks, sie
geben Rechenschaft über Schmidts Arrangement der biblischen Dich-
tung und erläutern diese:

»Mit Ausnahme des Umstandes, daß ich die Briefe des Johannes an die sieben
Gemeinden zu einer Begrüßungsansprache [sie dient im gleichen Wortlaut
und in der gleichen Tonsprache als Schlussansprache und Verabschiedung]
vereinigte, hielt ich mich zunächst ganz an das Original; die Berufung des
Johannes durch den Herrn, sein Erscheinen vor dem Thron, die Huldigungs-
zeremonie, das Buch in der Hand des Herrn, die Vision des Lammes, das
Entgegennehmen des Buches durch das Lamm, all dieses ist beinahe im Wort-
laut dem Original nachgebildet. Der anschließende kurze Dankgottesdienst
rundet den Akt zu einem »Prolog im Himmel« ab.«15

Man erkennt unschwer, dass Schmidt – abgesehen von den erzähleri-
schen Momenten – szenische Bilder vor Augen hat. Daraufhin konzen-
triert er seine Auswahl aus dem biblischen Text, der für die musika-
lische Präsentation dadurch an Plastizität, an Eindrücklichkeit gewinnt.
Ähnlich gestaltet Schmidt den nun erst folgenden ersten Teil des Ora-
toriums: die Lösung der ersten sechs Siegel mit den Bildern vom wei-
ßen Reiter (Jesus Christus) und den folgenden drei apokalyptischen
Reitern sowie den verheerenden Folgen göttlicher Strafen. Der zweite
Teil setzt mit einer gegenüber dem Original verknappten Erzählung
des Johannes vom endgültigen Sieg des wahren Glaubens, der mit der
Geburt des Heilands gegeben ist, gegen die Anhänger des Teufels und
deren falschen Lehren ein. Die sieben Posaunenengel sind aufgerufen,
das Jüngste Gericht anzukündigen, von dem Johannes berichtet: eine
Weltenwende ist angebrochen. Den geläuterten Menschenkindern of-

246

Herbert Zeman

15 Zit. nach dem Programmheft der Franz Schmidt-Woche 6.–13. Februar 1944, Gesell-
schafts-(Chor-)Konzert, Mittwoch, den 9. Februar 1944, 19 Uhr, Grosser Musikvereins-
saal. Es spielte das »Stadtorchester Wiener Symphoniker«, es sangen der Singverein der
Gesellschaft der Musikfreunde, Julius Patzak (Johannes), Erika Rokyta (Sopran), Elisa-
beth Höngen (Alt), Peter Klein (Tenor), Georg Hann (Baß), Franz Schütz (Orgel).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fenbart sich der Herr und verheißt ihnen ein Leben mit ihm, dem gött-
lichen Vater. Die Menschen stimmen den Lobgesang Gottes an: ein
mächtiges, von der Orgel mitgetragenes »Halleluja« bildet den ab-
schließenden Höhepunkt des zweiten Teils, dem nur noch die Schluss-
ansprache des Johannes folgt. Schmidts außerordentliche Leistung
betrifft nicht nur die faszinierende Tonsprache, sondern auch die lite-
rarische Dimension des aus originalen Elementen errichteten Textauf-
baus. Schmidts Schlüsselsatz für die Mit- und Nachwelt aber lautet:
»Ich habe mich also [mit Ausnahme der Textraffung im zweiten Teil]
genau an das Original gehalten und habe zu dem Werk einzig vom
Standpunkte des tiefreligiösen Menschen und des Künstlers aus Stel-
lung genommen.«16

Zum ersten Mal in seiner Laufbahn als Komponist war Schmidt
nicht von einem unterdurchschnittlichen Librettisten abhängig und
zum ersten Mal wird die dem Oratorium zugrundeliegende Dichtung
von einem die Jahrtausende überdauernden Glauben, der christlichen
Welt-Anschauung getragen. Nun hat auch Franz Schmidt jenen
Durchbruch erreicht, der ihn und das Werk hinaushebt über die enge-
ren (sozialen) Bedingtheiten seines Lebens und zum Weltbürger wer-
den lässt.

Zwei Versionen der Heiligen Schrift dienten dem Künstler als
Vorlage: die Luther-Bibel und die katholisch approbierte Fassung. Die
Verwendung der einen oder der anderen Variante hing nicht von theo-
logischen Fragestellungen ab. Den Ausschlag für die entsprechende
Textwahl gab immer der literarische Gesichtspunkt: das bildkräftigere,
das poetischere Wort wurde gewählt.

Ungescheut hat Franz Schmidt sein künstlerisch-religiöses Glau-
bensbekenntnis abgelegt. Er konnte im Jahre 1938 nicht ahnen, dass
sein Oratorium sechs Jahre später zu einem Werk des Widerstands
gegen die zeitgenössische Unmenschlichkeit des Zweiten Weltkrieges
werden würde: Am 9. Februar des Jahres 1944 erklingt anlässlich der
Franz Schmidt-Woche (6.–13. Februar 1944) Schmidts Oratorium Das
Buch mit sieben Siegeln. Ein erlesenes Solistenensemble musiziert mit
den Wiener Symphonikern und dem Wiener Singverein unter der Lei-
tung Oswald Kabastas. Julius Patzak singt die Eröffnungsworte aus der
»Offenbarung« des Johannes: »Gnade sei mit euch und Friede von dem,
der da ist und der da war und der da kommt«. Dann zieht das große

247

Die gläubige Schau des Künstlers – Franz Schmidts (1874–1939) Vollendung

16 Ebd.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Menschheitsdrama von Mord und Krieg, ungerechter Verfolgung und
Untergang, Not und Verzweiflung, in einem grandiosen dichterisch-
musikalischen Bild als der Menschheit furchtbares Erbteil am Zuhörer
vorüber, ehe die tröstende Stimme des Herrn Erlösung verheißt: »Seht,
ich mache alles neu! Und wer überwindet, soll es zum Erbe empfangen
und ich werde sein Gott sein und er wird mein Sohn sein.« Georg
Hann, der großartige Bassist, singt die Verheißung des Herrn, ehe Ju-
lius Patzak, selbst einst Schüler von Franz Schmidt und nun unver-
gleichlicher Interpret der Musik seines Lehrers mit den Worten
schließt »Bewahret die Weissagung! Und die Gnade Gottes, des Herrn,
sei mit euch allen! Amen!« Wie muss es den Zuhörern im Großen
Wiener Musikvereinssaal, wie muss es den Mitwirkenden zumute ge-
wesen sein, solches zu hören und eben dieses Grauenvolle in der his-
torischen Wirklichkeit mitzuerleben: und dann die Tröstung zu ver-
nehmen, von der man im Jahr 1944 noch weit entfernt war!

In solchem Zusammenhang war Schmidts Oratorium ein künst-
lerischer Aufruf, gläubig nach dem Geist der Heils- und Gnaden-
botschaft des Herrn zu leben und in solchem Sinn sich zur abend-
ländisch-christlichen Humanität zu bekennen und zu bilden. Der
Komponist beschließt seine »Bemerkungen« (s. Anm. 12) mit einem
engagierten Satz, der das Ethos des Musikers in wenig hoffnungsvol-
ler Zeit berührend zum Ausdruck bringt: »[…] wenn es meiner Ver-
tonung gelingt, diese beispiellose Dichtung, deren Aktualität jetzt,
nach achtzehneinhalbhundert Jahren so groß ist, wie am ersten Tage,
dem Hörer von heute innerlich nahe zu bringen, dann wird dies mein
schönster Lohn sein«.17 Die Unbeirrbarkeit, mit der der Komponist zu
seinem gläubigen Bekenntnis steht, bezeichnet hier den Widerstand
gegenüber der vorherrschenden geistigen Situation um 1940, die das
Religiöse und ganz besonders den Glauben der christlichen Tradition
in Frage stellt.

Um die Menschen des 20. Jahrhunderts zu ergreifen, wendet sich
Schmidt in der Not später Zivilisation und dem zu seiner Zeit immer
wieder konstatierten Werte- und Sprachzerfall an die Wurzeln der
abendländischen Kultur. Von dort bezieht er die unverfälschte Reinheit
des Gedankens und des (religiösen) Gefühls. In verwirrter Zeit, die zu
verwirrtem Handeln drängt, verbietet es sich dem Künstler, eine Deu-
tung des Daseins mit dem dichterischen Wort der Gegenwart zu su-

248

Herbert Zeman

17 Ebd.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


chen. Nur mehr der lautere Schrifttext, der mit zeitloser Klarheit das
Wohl und Wehe der Menschheit für alle Zeiten aufbewahrt und ein für
allemal die wortprägenden Maßstäbe setzt, taugt hier. Nicht einmal für
eine moderne Ausdeutung des in der Heiligen Schrift Gesagten ist hier
Raum. Die literarische Gegenwart hat angesichts des hohen, großen
Themas nichts mehr zu sagen. Franz Schmidt, der selbst dem deutsch-
national gestimmten Bürgertum des alten Österreich entstammt, wen-
det sich »widerständig« zurück zur christlichen Quelle des Abendlan-
des, zur religiösen Dichtung des jüdischen Sehers und Dichters
Johannes.

Schmidts Zugang zu seiner antiken Textvorlage ist kein historis-
tischer, sondern ein aktualisierend-vergegenwärtigender. Das ist eine
besondere und – vom kulturgeschichtlichen Standpunkt einer Endzeit-
lichkeit aus gesehen – erschütternde Art, Widerstand gegen den dro-
henden Untergang von Glauben, Hoffnung und Liebe zu verwirk-
lichen.

Sozialgeschichtlich gesehen steht Das Buch mit sieben Siegeln am
Ende der bürgerlichen Kultur Mitteleuropas. Franz Schmidt, der selbst
diesem Bürgertum angehört, nimmt dessen Krisis wahr. Er will den
Mitbürgern mit seinem Werk den Blick öffnen auf das Unvergängliche,
das jenseits der Grenzpfähle und Schranken des Lebens im früheren
20. Jahrhundert liegt, jenseits der Nationalismen, des parteipolitischen
Lagerdenkens und der gesellschaftlichen Zwänge.

Franz Schmidt steht am Ende des Traditionszusammenhangs
abendländischer Kunst und sucht gerade deshalb dessen Anfänge auf:
seine Musik folgt der Archetypik der Textvorlage; sie gibt deshalb die
überlieferte Tonsprache nicht auf, sondern führt sie an die äußersten
Ausdrucksgrenzen einerseits und an »archaisierende« Akkorde ande-
rerseits heran. Text und Musik leiten zurück zu den einstigen Einsich-
ten, von denen der Mensch des 20. Jahrhunderts sich weit entfernt hat,
denen aber nach wie vor seine Sehnsucht gilt oder gelten sollte. Das ist
der ethische Funke, an dem sich Schmidts musikalische Inspiration ent-
zündete und starke, den Zuhörer ergreifende Bilder schuf. Und so er-
reicht der Künstler am Ende seines Lebens jene Werk-Vollendung, um
die er gerungen hatte, wie kaum ein anderer Musiker seiner Zeit. Er
konnte mit Genugtuung sagen: »Ich erachte mein Lebenswerk mit dem
›Buch mit sieben Siegeln‹ für abgeschlossen.«

249

Die gläubige Schau des Künstlers – Franz Schmidts (1874–1939) Vollendung

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163 - am 24.01.2026, 02:43:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Zu einem Altersspruch Goethes über Wissenschaft, Kunst und Religion
	Daseinsschuld und Versöhnung
	Daseinsschuld: der Bezug des Lebens zum Tod
	Daseinsschuld ontologisch: das Sein-zum-Tode
	Daseinsschuld mythologisch: das Sein der Toten
	Daseinsschuld tragisch: Versöhnung mit den Toten

	’Wir haben keine Religion, wir haben den Tenno’
	Einleitung: Eine Begegnung im Hörsaal und ein Streit um ›Religion‹
	Wort und Begriff ›Religion‹
	Polytheistischer Mythos und monotheistische Religion im Vergleich: Orthopraxis versus Orthodoxie
	Nachwort: Eine Begegnung im Zuni-Pueblo und eine Reflexion über politische Korrektheit in der Wissenschaft
	Literatur

	Mythos und Musik
	Wissenschaft, Religion, Mythos: Wirklichkeitsdimensionen bei Kurt Hübner und die Erfahrung »absoluter« Wahrheit
	1. Die Wurzeln
	2. Entzauberung der Wissenschaft
	3. Aktualität des Mythos
	4. Das Christentum und die Vernunft der Offenbarung
	5. Synthese von Christentum, Mythos und Naturwissenschaft
	Schluss: Nicht Zufall, sondern Fügung
	Literatur
	Bücher:
	Zeitungsartikel:
	Unveröffentlichte Ausätze:


	Die gläubige Schau des Künstlers – Franz Schmidts (1874–1939) Vollendung

