
Entrée

»Es gibt nichts, was mich die Natur ausdrücklicher lehr te, 

als dass ich einen Körper habe […], der Speise und Geträn-

ke braucht, wenn ich Hunger oder Durst leide und derglei-

chen. Ich darf demnach nicht zweifeln, dass hierin etwas 

Wahres liegt.« 

René Descartes

»Wer heute Philosophie lehrt, gibt dem anderen Speisen, 

nicht weil sie ihm schmecken, sondern um seinen Ge-

schmack zu ändern.«

Ludwig Wittgenstein

Eigentlich beschäftigt es uns permanent, das meiste der menschlichen Verrich-
tungen dient seinem Zweck; selbst Dinge, die auf den ersten Blick nichts damit zu 
tun haben, unterliegen seinem allmächtigen Einfluss: Essen. Wer über das Essen 
nachdenkt und über den eigenen Tellerrand hinausblickt, stößt sofort auf vielerlei 
Weltbezüge, die mit diesem Tun untrennbar verbunden sind. Indem wir essen, 
machen wir uns nicht nur satt, sondern verhalten uns zu vielen Dingen, die wir 
dabei mitessen: Sicherlich die Pflanzen, die Äcker und die Erde, aber auch die 
Bauern und ihre Höfe, die Landwirtschaft und die Weltagrarpolitik sowie die Land-
schaft und die Kultur, von der wir leben; wir essen zugleich die Straßen, die Meere, 
die Schiffe, die Transporter samt ihrer Fahrer, welche das Essen von überall nach 
überall verfrachten; außerdem essen wir mit jedem Bissen das Lebensmittelrecht, 
die Produktionsprozesse der Nahrungsindustrie, die Werbung, die Food-Giganten 
und Einkaufszentren, die Regale und Gefriertruhen, die Verpackungsmaterialien 
samt Einkaufstüten, die meistens aus Plastik sind, das Ladenpersonal und die Park-
plätze; zugleich essen wir Restaurants und Imbisslokale und sogar Kühlschränke, 
Haushaltsgeräte, Herde, Esstische, Geschirr: überhaupt unsere gesamte Küche, 
ihre Künste oder ihre Abwesenheit, also auch das Alleinsein oder die Mitessenden, 
die Hast oder das Vergnügen der Mahlzeit; nicht weniger essen wir den Inhalt des 
Gegessenen, das Verdaute und Unverdauliche, Lebenskräfte wie Schadstoffe, das 
Diäthalten oder Dickwerden, die Allergene und alle anderen Risiken und Neben-

https://doi.org/10.14361/9783839434369-002 - am 14.02.2026, 11:50:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens56

wirkung des Nahrungsgeschehens. Alles das und vieles mehr essen wir, wenn wir 
essen – auf die eine oder andere Art. 

Wie aber essen wir die Welt und unser Selbst als Essende? Auf welche Art und 
Weise leben wir die vielfältigen Selbst- und Weltbezüge unserer Ess-existenz? Soll-
te man nicht, um alle relevanten Welt- und Selbstbezüge unseres essenden, sich 
ernährenden Wesens begrifflich zu markieren, von der menschlichen Essistenz spre-
chen? Warum denken wir und erst recht die Philosophen nicht über die mensch-
liche Essistenz, über das Essen als eine essentielle Dimension der menschlichen 
Existenz nach? Weshalb dringt die philosophische Wissbegierde nicht bis zu dieser 
unbezweifelbaren Wahrheit vor?

So liegt der Anfangsgrund dieses Buches in einem Dickicht von Fragen oder, viel-
leicht sollte man zutreffender sagen, in einem geistigen Hunger. Kann man über-
haupt ohne Wissen essen? Oder wäre nicht umgekehrt anzunehmen, dass zu 
essen schlechterdings heißt, zu wissen. Sicherlich: Eingefleischte Denkgewohn-
heiten trennen den essenden Körper vom wissenden Geist. Aber warum sollten wir 
nicht doch ein Mal unseren Geist nutzen, um zu fragen: Welches Wissen über das 
Essen verleiben wir uns bei jedem Mahl ein, ohne dabei über dessen Wahrheiten 
nachzudenken? Warum lässt man sich dieses unbewusste, undurchdachte und be-
denkenlose Essen schmecken, das sich in der naturwissenschaftlich distanzierten 
Rede von ›der Ernährung‹ zusätzlich sicheren Abstand von sich selbst verschafft? 
Denn alltagsweltlich gesprochen, ›ernähren‹ wir uns nicht: wir ›essen‹ – kaufen 
Essen, machen Essen, gehen Essen, genießen Essen, überlegen, was es zu essen 
gibt und fragen uns, ob uns das Essen gut geschmeckt hat und wieso man dieses 
oder jenes essen sollte. Wer über globale Ernährung und das menschliche Nah-
rungsgeschehen philosophiert, redet besser – wie der Volksmund – vom Essen, 
im weitesten Sinne, um den umgangssprachlichen Bezug zur alltäglichen Praxis 
zu wahren.

Überblickt man die gegenwärtige Literatur zum Thema, fällt auf, dass in allen 
Wissensgebieten der Philosophie das Essen systematisch vergessen oder sogar ver-
achtet wird. Diese Verachtung und Essensvergessenheit ist durchaus nicht selbst-
verständlich. Es existieren diverse fachwissenschaftliche, kulturgeschichtliche und 
journalistische Sachbücher, literarische Feinschmecker-Schmöker und kulinarische 
Almanache, massenhafte Gourmet-Zeitschriften und Kochbücher jeder Art. – Was 
es bei alledem nicht gibt, ist eine philosophische Theorie und Ethik des Essens, eine 
aktuelle Philosophie der menschlichen Essistenz; was fehlt, ist eine Gastrosophie. 

Die Erfindung des Begriffs Gastrosophie – in Absetzung zu dem geläufigen 
Terminus Gastronomie – geht auf Eugen von Vaersts gleichnamige Schrift aus 
dem Jahre 1852 zurück. Der Herausgeber dieses ebenfalls in Vergessenheit gerate-
nen Werkes systematisiert einige Forschungsfelder einer solchen philosophischen 
Wissenschaft des Essens. Danach beinhalte eine Gastrosophie: »1) Die Lehre von 
der Freuden der Tafel. 2) Theorie und Praxis der Kochkunst. 3) Die Ästhetik der 
Esskunst. 4) Physiologie und Chemie aller essbaren Substanzen und Wesen sowie 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-002 - am 14.02.2026, 11:50:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Entrée 57

der meisten Getränke. 5) Die Prinzipien des (guten) Benehmens bei Tisch. 6) Das 
Studium der Diätetik, eine kritische Kasuistik der Magersucht und der Fettleibig-
keit. 7) Und ex cathedra die streng verschärfte Kontrolle sämtlicher sozialen und 
ökonomischen Pflichtleistungen, wie Viehzucht, Gartenkultur, Fischfang, Acker-
bau, Jagd. usw., welche nicht nur für den Fortbestand der auf Nahrung angewiese-
nen Menschheit notwendig sind, sondern auch dem Wohl jedes einzelnen dienen, 
dem seine Mahlzeit ein Fest und die Einverleibung schön zubereiteter Speisen 
und edler Getränke die schöpferische Erfüllung eines metaphysischen Bedürfnis-
ses ist.«1 

Es kommt nicht darauf an, diesen Systematisierungsvorschlag im Einzelnen 
zu akzeptieren; was diese Aufzählung deutlich macht, ist jedoch, dass das gas-
trosophische Denken versucht, die globale Reichweite nicht weniger als die all-
täglichen Kleinigkeiten des Nahrungsgeschehens der Menschheit in den Blick zu 
nehmen. Es versucht, jene Weltbezüge zu reflektieren, welche an der scheinbaren 
Belanglosigkeit und Trivialität des Essens das Philosophische hervortreten lassen. 
Eine Gastrosophie versteht sich nicht nur als eine interdisziplinäre Wissenschaft 
des Welt-Essens. Sie ist auch eine normative Theorie. Eine Gastrosophie, die sich 
als Philosophie ihres ursprünglichen Selbstverständnisses verpflichtet fühlt – der 
Weisheit (sophia) freund (philos) zu sein –, zielt auf die erstrebenswerte Weisheit 
eines ethisch guten Essens. 

Das ist ihr eigentliches Anliegen: Eine Ethik des guten Essens als einer Praxis-
form eines ethisch guten Lebens denkbar zu machen. Dass die Frage, wie wir essen, 
keine bloße Privatsache, sondern eine schlechterdings universelle, moralische Frage 
ist und die Moralphilosophie nicht drumherum kommt, sich damit zu beschäftigen, 
wird am vehementesten im Pro und Contra der Pflicht zum Fleischverzicht erkenn-
bar – worauf bereits Nietzsche hinwies. Diese Frage hat sich seither noch verschärft 
und zählt mit Blick auf die Welternährung sowie auf eine globale Ethik sicherlich zu 
den entscheidenden Dingen der weltgesellschaftlichen Zukunft. Indessen will sich 
die Gastrosophie nicht an der moralinen Frage des Fleischessens festbeißen: Statt 
sich in einer weltanschaulich geführten und ernährungsphilosophisch verengten 
Vegetarismus-Debatte zu zerfleischen, geht es der gastrosophischen Theorie um 
eine phantasievolle Erweiterung des Speiseplans und um einen philosophischen 
Blick aufs Ganze. Es geht um die umfassende Idee einer politischen Ethik des Es-
sens, die das individuelle Handeln in einen globalen Zusammenhang stellt. 

Die Praxis eines ethisch guten Essens ist von der gastrosophischen Erkenntnis 
getragen, dass die eigene Ernährungsweise über das Leben und Wohl Anderer mit 
entscheidet, weil sie über die unzähligen, aber theoretisch genau zu analysieren-
den Glieder der Nahrungskette auf die Welt einwirkt. Deshalb geschieht im Essen 
nicht nur die tagtägliche Erfüllung jenes Guten, welches dem ewig wiederkehren-
den Hunger und dem größten Übel, dem Tod, entgeht. Wenn wir es uns schme-

1 | Kramberg, Die Sprache der Gastrosophie; vgl. Vaerst, Gastrosophie oder Lehre von den 

Freuden der Tafel

https://doi.org/10.14361/9783839434369-002 - am 14.02.2026, 11:50:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens58

cken lassen, essen wir die Welt gut oder weniger gut. Was aber wäre ein ethisch 
gutes Essen, das eine entsprechende Welt kultiviert? Wenn es möglich sein sollte, 
dieses Gute tatsächlich gastrosophisch zu bestimmen und zu begründen, dann 
ließe sich Gutes – essen.

Um sich mit diesem ungewöhnlichen Gedanken vertraut zu machen, unter-
nimmt das vorliegende Buch erste Schritte, indem es auf eine große – und wie ich 
hoffe auch erlebnisreiche – Entdeckungsreise in die vergessenen Kontinente phi-
losophischer Ess-kenntnisse geht. Sie wird jene mächtige Tradition der abendlän-
dischen Metaphysik und der rationalistischen Anthropologie durchschreiten (und 
schließlich hinter sich lassen), welche Vieles erdacht hat, um den ebenso schlich-
ten wie folgereichen Gedanken unmöglich zu machen, dass das Essen mit Ethik 
zu tun hat und die Ernährungspraxis eine tagtägliche Freiheitspraxis sein kann. 

Auf alle Fälle aber lohnt sich dieses Unternehmen: Es wird sich zeigen, dass 
durchaus und sogar über Jahrhunderte hinweg über die Fragen eines vernünfti-
gen Essens philosophiert wurde. Von Platon bis Nietzsche hat das Essen, dessen 
Tugenden und Laster, die Philosophen des Abendlandes intensiver beschäftigt, als 
man heute annimmt: Das ist vielleicht die größte Überraschung dieser gastrotou-
ristischen Abenteuerreise.

Zu den eher vertrauten Dingen des philosophischen Kanons gehört beispielsweise 
das cogito ergo sum des Descartes. Die ›Ich denke, also bin ich‹-Weltformel der Mo-
derne radikalisiert die rationalistische Anthropologie der klassischen Metaphysik. 
Allzu selbstverständlich bleibt dabei unerwähnt, dass die cartesischen Meditatio-
nen und methodischen Zweifel noch eine ganz andere Gewissheit zu Bewusst-
sein bringen, die diesem Buch als Motto vorangestellt wurde. »Es gibt nichts«, 
stellt Descartes fest, »was mich die Natur ausdrücklicher lehrte, als dass ich einen 
Körper habe […], der Speise und Getränke braucht, wenn ich Hunger oder Durst 
leide und dergleichen. Ich darf demnach nicht zweifeln, dass hierin etwas Wah-
res liegt.«2 – Sapio ergo sum: Ich schmecke, also bin ich. Mit dieser weisen Einsicht 
stößt Descartes auf den zweifellosen Grund des menschlichen Seins, auf die wahre 
Grundlage der Philosophie und auch auf den ersten Grundsatz einer gastrosophi-
schen Anthropologie. Diese Gründe, die die fundamentale Bedeutung des Essens 
markieren, will der bewusstseinsphilosophische Idealismus nicht wahrhaben. Das 
cartesische sapio ergo sum blieb eine der unbekanntesten Wahrheiten der westli-
chen Philosophie. Doch, folgen wir Descartes’ eigener Philosophie, obwohl das 
res cogitans in einem hungrigen Körper wohnt, der ihm diesen unbezweifelbaren 
Hunger zu denken gibt, lässt das ›denkende Ding‹ Descartes diese Wahrheit seiner 
selbst als ›schmeckendes Ding‹ – lässt der Homo sapiens sich selbst als res sapiens, 
als schmeckendes Wesen – gleichsam unter den Esstisch fallen. Was übrig bleibt, 
ist allgemein bekannt: »Ich bin also genau nur ein denkendes Wesen, d.h. Geist, 
Seele, Verstand, Vernunft«. (Ebd., 47) 

2 | Descartes, Meditationen über die Grundlagen der Philosophie, 145.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-002 - am 14.02.2026, 11:50:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Entrée 59

Diese Geistesbesessenheit hat dem Phantasma Vorschub geleistet, dass das 
wahre Wesen der Menschen ein körperloses Denken sei – der reine Geist, der nie-
mals speist – und dass Seele, Verstand und Vernunft nichts mit leidlichem Hun-
ger und wohlvollem Essen zu tun hätten. So ist die Arbeit in Angriff zu nehmen, 
die Genealogie dieser die menschliche Essistenz wegdenkenden und vergessen-
machenden Philosophie zu ergründen und einer gastrosophischen Alternativen 
den Weg zu bahnen. Dafür werden zwei Theoriestränge zu unterscheiden sein, in 
denen philosophisch über das Essen nachgedacht wurde: der diätmoralische Dis-
kurs und der gastrosophische Diskurs. 

Die Ernährungslehre, die ich die Diätmoral nenne und die eindeutig die Ent-
wicklung der westlichen Philosophie dominiert, entwickelt sich von Platon über 
das Christentum bis zu Kants Sittenlehre und kulminiert in der kompletten er-
nährungstheoretischen »Enthaltsamkeit« (Habermas) der Gegenwartsphiloso-
phie. Deren diätmoralischer Geist sorgt für eine wirkungsmächtige Degradierung 
der menschlichen Essistenz. Dabei kommt eine paradoxe Bewegung in Gang: Die 
Diätmoralisten problematisieren das Nahrungsgeschehen moralisch und sprechen 
darüber, um zu rechtfertigen, warum es für die Philosophie nicht der Rede wert 
sei. So erklärt sich, warum das Essen – trotz dessen metaphysischen Entwertung 
und dessen moraltheoretischen Herabwürdigung im Denken von Platon, Aristote-
les, Seneca, Jesus, Augustinus und Kant – gleichwohl omnipräsent bleibt. In dieser 
Paradoxie entsteht die fundamentale Gestörtheit einer diätmoralischen Mentalität, 
die sich aufs Essen nur bezieht, um es gering zu schätzen. Doch erst nach Kant – 
zeitlich und sachlich – wird im Kanon der Moraltheorie gar nicht mehr über das 
Essen nachgedacht: In der totalen Essensvergessenheit der heutigen Philosophie 
kommt die über zweitausendjährige Wirkungsgeschichte einer ernährungsphilo-
sophischen Tendenz zum endgültigen Abschluss.

Der esskulturellen Vorherrschaft oder genauer der ideologischen Vormund-
schaft eines diätmoralischen Diskurses stelle ich den Widerstand eines gastroso-
phischen Denkens gegenüber. Von Sokrates über Epikur und die verschiedenen 
Reflexionsstadien des epikureischen Hedonismus bei Platina und Rousseau bis zu 
Feuerbach und Nietzsche sowie einigen anschlussfähigen Ansätzen bei Horkhei-
mer, Adorno, Marcuse und Foucault wird eine Genealogie der gastrosophischen 
Vordenker zu entdecken und nachzuzeichnen sein. Ihnen allen ist gemeinsam, dass 
in ihrer Philosophie eine Ethik des guten Essens als konstitutive Praxisform eines 
guten Lebens zumindest ansatzweise entwickelt wird. Die Entdeckung dieser gast-
rosophischen Vordenker bietet Erkenntnisse und Kriterien für die systematischen 
Gründe und normativen Argumente, warum das Essen ein genuin philosophisches 
Thema ist, in welchem sich viele Problemfelder und Wissensgegenstände der Philo-
sophie praxisorientiert bündeln und in welchem sich die essistenzielle Frage nach 
dem Guten (oder Unguten) ebenso weltläufig wie lebensnah reflektieren lässt.

Einem möglichen Einwand möchte ich gleich vorweg entgegnen: Dem Ein-
wand nämlich, dass die frontale Gegenüberstellung von Diätmoral und Gastro-
sophie zu schematisch sei. Dem ist im Prinzip Recht zu geben. Es handelt sich 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-002 - am 14.02.2026, 11:50:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens60

um einen idealtypischen Gegensatz, der immer wieder durch Überlagerungen 
und Querungen entschärft wird. Doch durch diese programmatische Gegenüber-
stellung beabsichtigt die vorliegende Arbeit, eindeutig Position zu beziehen: Sie 
versteht sich strikt als eine gastrosophische Revision der abendländischen Philo-
sophie und ihrer ernährungstheoretischen Gedankengänge, ihrer zwei ›Haupt-
gänge‹. Daher lassen sich die einzelnen Stücke, in denen jeweils verschiedene 
Kostproben von namhaften Philosophien des Essens vorgestellt werden, primär 
von einem systematischen Interesse an der Sache und weniger von der historisch-
philologischen Absicht einer getreuen Doxographie leiten. 

Zum Abschluss dieses hoffentlich im wahrsten Sinne des Wortes erlesenen 
Zwei-Gänge-Menüs aus zahlreichen Geschmacksrichtungen – und Leckerbissen 
oder gefundenem Fressen – erfahren meine Gäste einiges über die Rezepte der 
dargebotenen Speisen und Zutaten. Als Ingredienzen einer kritischen Theorie des 
guten Essens verraten die zuletzt, dafür aber explizit, deklarierten Zusätze etwas 
über die gastrosophische Begriffsküche und deren Kunstgriffe.

Das gastrosophische Denken beherzigt eine Einsicht von Ludwig Wittgenstein, 
die diesem Entrée als weiteres Motto vorangestellt wurde: »Wer heute Philosophie 
lehrt, gibt dem anderen Speisen, nicht weil sie ihm schmecken, sondern um sei-
nen Geschmack zu ändern.« – Wittgenstein hätte damit gleich bei sich anfangen 
können. Dem großen Denker war es zuwider, mit einer Veränderung seines Ge-
schmacks konfrontiert zu werden. Er begnügte sich über lange Zeit hinweg mit 
einer nahezu unveränderten Diät aus Käse und Brot oder Cornflakes. 

Mit einer solchen Philosophie des Essens kann Wittgenstein geradezu als Mus-
terbeispiel für die diätmoralische Denkweise angeführt werden, die mit größter 
Selbstverständlichkeit gastrosophische Fragen zu moralisch gleichgültigen Dingen 
des Alltagslebens degradiert. Er erweist sich mit diesem mäßigen Geschmack, wie 
wir sehen werden, als guter Platoniker und noch besserer Stoiker – oder eben als 
ganz normaler Zeitgenosse. Die traditionelle Diätmoral hat sich – unterstützt durch 
das essensvergessene Schweigen der heutigen Philosophen – zur allzu selbstver-
ständlichen Alltagspraxis eines vernunftlosen Essens normalisiert: Der Zeitgeist 
ernährt sich diätmoralisch, ohne explizit diese eigene Philosophie des Essens und 
ihre historischen Hintergründe, ihre theoretischen Grundlagen, ihre normativen 
Wertevorstellungen und ihre physischen Wirkungen kritisch zu reflektieren. 

Diese Popularität der Diätmoral bietet die unüberschätzbare Chance, durch ein 
anderes Denken – durch eine gastrosophische Kritik und Ethik – eine Änderung 
des ernährungsphilosophischen Selbstverständnisses und dadurch auch eine an-
dere Alltagspraxis zu erwirken. Also noch einmal mit Wittgenstein gegen Witt-
genstein: Wer eine Philosophie des Essens lehrt, gibt den Anderen Speisen, nicht 
weil diese Speisen ihm persönlich schmecken, sondern um ihren wie den eigenen 
Geschmack zu ändern.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-002 - am 14.02.2026, 11:50:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

