Entrée

»Es gibt nichts, was mich die Natur ausdricklicher lehrte,
alsdassich einen Korper habe [...], der Speise und Getran-
ke braucht, wenn ich Hunger oder Durst leide und derglei-
chen. Ich darf demnach nicht zweifeln, dass hierin etwas
Wahres liegt.«

René Descartes

»Wer heute Philosophie lehrt, gibt dem anderen Speisen,
nicht weil sie ihm schmecken, sondern um seinen Ge-
schmack zu andern.«
Ludwig Wittgenstein

Eigentlich beschiftigt es uns permanent, das meiste der menschlichen Verrich-
tungen dient seinem Zweck; selbst Dinge, die auf den ersten Blick nichts damit zu
tun haben, unterliegen seinem allmichtigen Einfluss: Essen. Wer iiber das Essen
nachdenkt und iiber den eigenen Tellerrand hinausblickt, st6f3t sofort auf vielerlei
Weltbeziige, die mit diesem Tun untrennbar verbunden sind. Indem wir essen,
machen wir uns nicht nur satt, sondern verhalten uns zu vielen Dingen, die wir
dabei mitessen: Sicherlich die Pflanzen, die Acker und die Erde, aber auch die
Bauern und ihre Héfe, die Landwirtschaft und die Weltagrarpolitik sowie die Land-
schaft und die Kultur, von der wir leben; wir essen zugleich die Strafen, die Meere,
die Schiffe, die Transporter samt ihrer Fahrer, welche das Essen von iiberall nach
iiberall verfrachten; auflerdem essen wir mit jedem Bissen das Lebensmittelrecht,
die Produktionsprozesse der Nahrungsindustrie, die Werbung, die Food-Giganten
und Einkaufszentren, die Regale und Gefriertruhen, die Verpackungsmaterialien
samt Einkaufstiiten, die meistens aus Plastik sind, das Ladenpersonal und die Park-
platze; zugleich essen wir Restaurants und Imbisslokale und sogar Kiihlschrinke,
Haushaltsgerite, Herde, Esstische, Geschirr: tiberhaupt unsere gesamte Kiiche,
ihre Kiinste oder ihre Abwesenheit, also auch das Alleinsein oder die Mitessenden,
die Hast oder das Vergniigen der Mahlzeit; nicht weniger essen wir den Inhalt des
Gegessenen, das Verdaute und Unverdauliche, Lebenskrifte wie Schadstoffe, das
Diithalten oder Dickwerden, die Allergene und alle anderen Risiken und Neben-

https://dol.org/10.14361/9783830434368-002 - am 14.02.2026, 11:50:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (=) IEEI=EN


https://doi.org/10.14361/9783839434369-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Ethik des Essens

wirkung des Nahrungsgeschehens. Alles das und vieles mehr essen wir, wenn wir
essen — auf die eine oder andere Art.

Wie aber essen wir die Welt und unser Selbst als Essende? Auf welche Art und
Weise leben wir die vielfiltigen Selbst- und Weltbeziige unserer Ess-existenz? Soll-
te man nicht, um alle relevanten Welt- und Selbstbeziige unseres essenden, sich
erndhrenden Wesens begrifflich zu markieren, von der menschlichen Essistenz spre-
chen? Warum denken wir und erst recht die Philosophen nicht iiber die mensch-
liche Essistenz, iiber das Essen als eine essentielle Dimension der menschlichen
Existenz nach? Weshalb dringt die philosophische Wissbegierde nicht bis zu dieser
unbezweifelbaren Wahrheit vor?

So liegt der Anfangsgrund dieses Buches in einem Dickicht von Fragen oder, viel-
leicht sollte man zutreffender sagen, in einem geistigen Hunger. Kann man tiber-
haupt ohne Wissen essen? Oder wire nicht umgekehrt anzunehmen, dass zu
essen schlechterdings heifdt, zu wissen. Sicherlich: Eingefleischte Denkgewohn-
heiten trennen den essenden Korper vom wissenden Geist. Aber warum sollten wir
nicht doch ein Mal unseren Geist nutzen, um zu fragen: Welches Wissen tiber das
Essen verleiben wir uns bei jedem Mahl ein, ohne dabei tiber dessen Wahrheiten
nachzudenken? Warum lisst man sich dieses unbewusste, undurchdachte und be-
denkenlose Essen schmecken, das sich in der naturwissenschaftlich distanzierten
Rede von »der Ernihrung« zusitzlich sicheren Abstand von sich selbst verschafft?
Denn alltagsweltlich gesprochen, »ernihren< wir uns nicht: wir »essen< — kaufen
Essen, machen Essen, gehen Essen, genieflen Essen, iiberlegen, was es zu essen
gibt und fragen uns, ob uns das Essen gut geschmeckt hat und wieso man dieses
oder jenes essen sollte. Wer iiber globale Erndhrung und das menschliche Nah-
rungsgeschehen philosophiert, redet besser — wie der Volksmund — vom Essen,
im weitesten Sinne, um den umgangssprachlichen Bezug zur alltiglichen Praxis
zu wahren.

Uberblickt man die gegenwirtige Literatur zum Thema, fillt auf, dass in allen
Wissensgebieten der Philosophie das Essen systematisch vergessen oder sogar ver-
achtet wird. Diese Verachtung und Essensvergessenheit ist durchaus nicht selbst-
verstindlich. Es existieren diverse fachwissenschaftliche, kulturgeschichtliche und
journalistische Sachbiicher, literarische Feinschmecker-Schméker und kulinarische
Almanache, massenhafte Gourmet-Zeitschriften und Kochbiicher jeder Art. — Was
es bei alledem nicht gibt, ist eine philosophische Theorie und Ethik des Essens, eine
aktuelle Philosophie der menschlichen Essistenz; was fehlt, ist eine Gastrosophie.

Die Erfindung des Begriffs Gastrosophie — in Absetzung zu dem geldufigen
Terminus Gastronomie — geht auf Eugen von Vaersts gleichnamige Schrift aus
dem Jahre 1852 zuriick. Der Herausgeber dieses ebenfalls in Vergessenheit gerate-
nen Werkes systematisiert einige Forschungsfelder einer solchen philosophischen
Wissenschaft des Essens. Danach beinhalte eine Gastrosophie: »1) Die Lehre von
der Freuden der Tafel. 2) Theorie und Praxis der Kochkunst. 3) Die Asthetik der
Esskunst. 4) Physiologie und Chemie aller essbaren Substanzen und Wesen sowie

https://dol.org/10.14361/9783830434368-002 - am 14.02.2026, 11:50:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (=) IEEI=EN


https://doi.org/10.14361/9783839434369-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Entrée

der meisten Getrinke. 5) Die Prinzipien des (guten) Benehmens bei Tisch. 6) Das
Studium der Diitetik, eine kritische Kasuistik der Magersucht und der Fettleibig-
keit. 7) Und ex cathedra die streng verschirfte Kontrolle simtlicher sozialen und
Skonomischen Pflichtleistungen, wie Viehzucht, Gartenkultur, Fischfang, Acker-
bau, Jagd. usw., welche nicht nur fiir den Fortbestand der auf Nahrung angewiese-
nen Menschheit notwendig sind, sondern auch dem Wohl jedes einzelnen dienen,
dem seine Mabhlzeit ein Fest und die Einverleibung schon zubereiteter Speisen
und edler Getrinke die schopferische Erfiillung eines metaphysischen Bediirfnis-
ses ist.«!

Es kommt nicht darauf an, diesen Systematisierungsvorschlag im Einzelnen
zu akzeptieren; was diese Aufzihlung deutlich macht, ist jedoch, dass das gas-
trosophische Denken versucht, die globale Reichweite nicht weniger als die all-
taglichen Kleinigkeiten des Nahrungsgeschehens der Menschheit in den Blick zu
nehmen. Es versucht, jene Weltbeziige zu reflektieren, welche an der scheinbaren
Belanglosigkeit und Trivialitit des Essens das Philosophische hervortreten lassen.
Eine Gastrosophie versteht sich nicht nur als eine interdisziplinire Wissenschaft
des Welt-Essens. Sie ist auch eine normative Theorie. Eine Gastrosophie, die sich
als Philosophie ihres urspriinglichen Selbstverstindnisses verpflichtet fiihlt — der
Weisheit (sophia) freund (philos) zu sein —, zielt auf die erstrebenswerte Weisheit
eines ethisch guten Essens.

Das ist ihr eigentliches Anliegen: Eine Ethik des guten Essens als einer Praxis-
form eines ethisch guten Lebens denkbar zu machen. Dass die Frage, wie wir essen,
keine blof3e Privatsache, sondern eine schlechterdings universelle, moralische Frage
ist und die Moralphilosophie nicht drumherum kommt, sich damit zu beschiftigen,
wird am vehementesten im Pro und Contra der Pflicht zum Fleischverzicht erkenn-
bar — worauf bereits Nietzsche hinwies. Diese Frage hat sich seither noch verschirft
und zihlt mit Blick auf die Welterndhrung sowie auf eine globale Ethik sicherlich zu
den entscheidenden Dingen der weltgesellschaftlichen Zukunft. Indessen will sich
die Gastrosophie nicht an der moralinen Frage des Fleischessens festbeiflen: Statt
sich in einer weltanschaulich gefiithrten und ernihrungsphilosophisch verengten
Vegetarismus-Debatte zu zerfleischen, geht es der gastrosophischen Theorie um
eine phantasievolle Erweiterung des Speiseplans und um einen philosophischen
Blick aufs Ganze. Es geht um die umfassende Idee einer politischen Ethik des Es-
sens, die das individuelle Handeln in einen globalen Zusammenhang stellt.

Die Praxis eines ethisch guten Essens ist von der gastrosophischen Erkenntnis
getragen, dass die eigene Ernihrungsweise iiber das Leben und Wohl Anderer mit
entscheidet, weil sie {iber die unzihligen, aber theoretisch genau zu analysieren-
den Glieder der Nahrungskette auf die Welt einwirkt. Deshalb geschieht im Essen
nicht nur die tagtigliche Erfullung jenes Guten, welches dem ewig wiederkehren-
den Hunger und dem gréften Ubel, dem Tod, entgeht. Wenn wir es uns schme-

1 | Kramberg, Die Sprache der Gastrosophie; vgl. Vaerst, Gastrosophie oder Lehre von den
Freuden der Tafel

https://dol.org/10.14361/9783830434368-002 - am 14.02.2026, 11:50:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (=) IEEI=EN

57


https://doi.org/10.14361/9783839434369-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Ethik des Essens

cken lassen, essen wir die Welt gut oder weniger gut. Was aber wire ein ethisch
gutes Essen, das eine entsprechende Welt kultiviert? Wenn es moglich sein sollte,
dieses Gute tatsichlich gastrosophisch zu bestimmen und zu begriinden, dann
lieRRe sich Gutes — essen.

Um sich mit diesem ungewo6hnlichen Gedanken vertraut zu machen, unter-
nimmt das vorliegende Buch erste Schritte, indem es auf eine grofe — und wie ich
hoffe auch erlebnisreiche — Entdeckungsreise in die vergessenen Kontinente phi-
losophischer Ess-kenntnisse geht. Sie wird jene michtige Tradition der abendlin-
dischen Metaphysik und der rationalistischen Anthropologie durchschreiten (und
schlieflich hinter sich lassen), welche Vieles erdacht hat, um den ebenso schlich-
ten wie folgereichen Gedanken unméglich zu machen, dass das Essen mit Ethik
zu tun hat und die Ernihrungspraxis eine tagtigliche Freiheitspraxis sein kann.

Auf alle Fille aber lohnt sich dieses Unternehmen: Es wird sich zeigen, dass
durchaus und sogar iiber Jahrhunderte hinweg iiber die Fragen eines verninfti-
gen Essens philosophiert wurde. Von Platon bis Nietzsche hat das Essen, dessen
Tugenden und Laster, die Philosophen des Abendlandes intensiver beschiftigt, als
man heute annimmt: Das ist vielleicht die gréfte Uberraschung dieser gastrotou-
ristischen Abenteuerreise.

Zu den eher vertrauten Dingen des philosophischen Kanons gehort beispielsweise
das cogito ergo sum des Descartes. Die >Ich denke, also bin ich«Weltformel der Mo-
derne radikalisiert die rationalistische Anthropologie der klassischen Metaphysik.
Allzu selbstverstindlich bleibt dabei unerwihnt, dass die cartesischen Meditatio-
nen und methodischen Zweifel noch eine ganz andere Gewissheit zu Bewusst-
sein bringen, die diesem Buch als Motto vorangestellt wurde. »Es gibt nichts«,
stellt Descartes fest, »was mich die Natur ausdriicklicher lehrte, als dass ich einen
Kérper habe [...], der Speise und Getrianke braucht, wenn ich Hunger oder Durst
leide und dergleichen. Ich darf demnach nicht zweifeln, dass hierin etwas Wah-
res liegt.«* — Sapio ergo sum: Ich schmecke, also bin ich. Mit dieser weisen Einsicht
stof3t Descartes auf den zweifellosen Grund des menschlichen Seins, auf die wahre
Grundlage der Philosophie und auch auf den ersten Grundsatz einer gastrosophi-
schen Anthropologie. Diese Griinde, die die fundamentale Bedeutung des Essens
markieren, will der bewusstseinsphilosophische Idealismus nicht wahrhaben. Das
cartesische sapio ergo sum blieb eine der unbekanntesten Wahrheiten der westli-
chen Philosophie. Doch, folgen wir Descartes’ eigener Philosophie, obwohl das
res cogitans in einem hungrigen Kérper wohnt, der ihm diesen unbezweifelbaren
Hunger zu denken gibt, lisst das >denkende Ding« Descartes diese Wahrheit seiner
selbst als >schmeckendes Ding« — lisst der Homo sapiens sich selbst als res sapiens,
als schmeckendes Wesen — gleichsam unter den Esstisch fallen. Was iibrig bleibt,
ist allgemein bekannt: »Ich bin also genau nur ein denkendes Wesen, d.h. Geist,
Seele, Verstand, Vernunft«. (Ebd., 47)

2 | Descartes, Meditationen iiber die Grundlagen der Philosophie, 145.

https://dol.org/10.14361/9783830434368-002 - am 14.02.2026, 11:50:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (=) IEEI=EN


https://doi.org/10.14361/9783839434369-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Entrée

Diese Geistesbesessenheit hat dem Phantasma Vorschub geleistet, dass das
wahre Wesen der Menschen ein korperloses Denken sei — der reine Geist, der nie-
mals speist — und dass Seele, Verstand und Vernunft nichts mit leidlichem Hun-
ger und wohlvollem Essen zu tun hitten. So ist die Arbeit in Angriff zu nehmen,
die Genealogie dieser die menschliche Essistenz wegdenkenden und vergessen-
machenden Philosophie zu ergriinden und einer gastrosophischen Alternativen
den Weg zu bahnen. Dafiir werden zwei Theoriestringe zu unterscheiden sein, in
denen philosophisch iiber das Essen nachgedacht wurde: der didtmoralische Dis-
kurs und der gastrosophische Diskurs.

Die Ernihrungslehre, die ich die Diitmoral nenne und die eindeutig die Ent-
wicklung der westlichen Philosophie dominiert, entwickelt sich von Platon tiber
das Christentum bis zu Kants Sittenlehre und kulminiert in der kompletten er-
nihrungstheoretischen »Enthaltsamkeit« (Habermas) der Gegenwartsphiloso-
phie. Deren didtmoralischer Geist sorgt fiir eine wirkungsmichtige Degradierung
der menschlichen Essistenz. Dabei kommt eine paradoxe Bewegung in Gang: Die
Diitmoralisten problematisieren das Nahrungsgeschehen moralisch und sprechen
dariiber, um zu rechtfertigen, warum es fiir die Philosophie nicht der Rede wert
sei. So erklirt sich, warum das Essen — trotz dessen metaphysischen Entwertung
und dessen moraltheoretischen Herabwiirdigung im Denken von Platon, Aristote-
les, Seneca, Jesus, Augustinus und Kant — gleichwohl omniprisent bleibt. In dieser
Paradoxie entsteht die fundamentale Gestortheit einer diditmoralischen Mentalitit,
die sich aufs Essen nur bezieht, um es gering zu schitzen. Doch erst nach Kant —
zeitlich und sachlich — wird im Kanon der Moraltheorie gar nicht mehr tiber das
Essen nachgedacht: In der totalen Essensvergessenheit der heutigen Philosophie
kommt die tiber zweitausendjihrige Wirkungsgeschichte einer ernidhrungsphilo-
sophischen Tendenz zum endgiiltigen Abschluss.

Der esskulturellen Vorherrschaft oder genauer der ideologischen Vormund-
schaft eines didtmoralischen Diskurses stelle ich den Widerstand eines gastroso-
phischen Denkens gegeniiber. Von Sokrates tiber Epikur und die verschiedenen
Reflexionsstadien des epikureischen Hedonismus bei Platina und Rousseau bis zu
Feuerbach und Nietzsche sowie einigen anschlussfihigen Ansitzen bei Horkhei-
mer, Adorno, Marcuse und Foucault wird eine Genealogie der gastrosophischen
Vordenker zu entdecken und nachzuzeichnen sein. Ihnen allen ist gemeinsam, dass
in ihrer Philosophie eine Ethik des guten Essens als konstitutive Praxisform eines
guten Lebens zumindest ansatzweise entwickelt wird. Die Entdeckung dieser gast-
rosophischen Vordenker bietet Erkenntnisse und Kriterien fiir die systematischen
Griinde und normativen Argumente, warum das Essen ein genuin philosophisches
Thema ist, in welchem sich viele Problemfelder und Wissensgegenstinde der Philo-
sophie praxisorientiert biindeln und in welchem sich die essistenzielle Frage nach
dem Guten (oder Unguten) ebenso weltliufig wie lebensnah reflektieren l4sst.

Einem moglichen Einwand mochte ich gleich vorweg entgegnen: Dem Ein-
wand nimlich, dass die frontale Gegeniiberstellung von Didtmoral und Gastro-
sophie zu schematisch sei. Dem ist im Prinzip Recht zu geben. Es handelt sich

https://dol.org/10.14361/9783830434368-002 - am 14.02.2026, 11:50:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (=) IEEI=EN

59


https://doi.org/10.14361/9783839434369-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

6o

Ethik des Essens

um einen idealtypischen Gegensatz, der immer wieder durch Uberlagerungen
und Querungen entschirft wird. Doch durch diese programmatische Gegentiber-
stellung beabsichtigt die vorliegende Arbeit, eindeutig Position zu beziehen: Sie
versteht sich strikt als eine gastrosophische Revision der abendlindischen Philo-
sophie und ihrer ernihrungstheoretischen Gedankenginge, ihrer zwei >Haupt-
ginge«. Daher lassen sich die einzelnen Stiicke, in denen jeweils verschiedene
Kostproben von nambhaften Philosophien des Essens vorgestellt werden, primir
von einem systematischen Interesse an der Sache und weniger von der historisch-
philologischen Absicht einer getreuen Doxographie leiten.

Zum Abschluss dieses hoffentlich im wahrsten Sinne des Wortes erlesenen
Zwei-Ginge-Meniis aus zahlreichen Geschmacksrichtungen — und Leckerbissen
oder gefundenem Fressen — erfahren meine Giste einiges tiber die Rezepte der
dargebotenen Speisen und Zutaten. Als Ingredienzen einer kritischen Theorie des
guten Essens verraten die zuletzt, dafiir aber explizit, deklarierten Zusitze etwas
uiber die gastrosophische Begriffskiiche und deren Kunstgriffe.

Das gastrosophische Denken beherzigt eine Einsicht von Ludwig Wittgenstein,
die diesem Entrée als weiteres Motto vorangestellt wurde: »Wer heute Philosophie
lehrt, gibt dem anderen Speisen, nicht weil sie ihm schmecken, sondern um sei-
nen Geschmack zu 4dndern.« — Wittgenstein hitte damit gleich bei sich anfangen
kénnen. Dem grofsen Denker war es zuwider, mit einer Verinderung seines Ge-
schmacks konfrontiert zu werden. Er begniigte sich {iber lange Zeit hinweg mit
einer nahezu unverinderten Diit aus Kise und Brot oder Cornflakes.

Mit einer solchen Philosophie des Essens kann Wittgenstein geradezu als Mus-
terbeispiel fuir die didtmoralische Denkweise angefithrt werden, die mit grofiter
Selbstverstindlichkeit gastrosophische Fragen zu moralisch gleichgtiltigen Dingen
des Alltagslebens degradiert. Er erweist sich mit diesem mifigen Geschmack, wie
wir sehen werden, als guter Platoniker und noch besserer Stoiker — oder eben als
ganz normaler Zeitgenosse. Die traditionelle Didtmoral hat sich — unterstiitzt durch
das essensvergessene Schweigen der heutigen Philosophen — zur allzu selbstver-
stindlichen Alltagspraxis eines vernunftlosen Essens normalisiert: Der Zeitgeist
ernihrt sich didtmoralisch, ohne explizit diese eigene Philosophie des Essens und
ihre historischen Hintergriinde, ihre theoretischen Grundlagen, ihre normativen
Wertevorstellungen und ihre physischen Wirkungen kritisch zu reflektieren.

Diese Popularitit der Didtmoral bietet die uniiberschitzbare Chance, durch ein
anderes Denken — durch eine gastrosophische Kritik und Ethik — eine Anderung
des ernihrungsphilosophischen Selbstverstindnisses und dadurch auch eine an-
dere Alltagspraxis zu erwirken. Also noch einmal mit Wittgenstein gegen Witt-
genstein: Wer eine Philosophie des Essens lehrt, gibt den Anderen Speisen, nicht
weil diese Speisen ithm persénlich schmecken, sondern um ihren wie den eigenen
Geschmack zu dndern.

https://dol.org/10.14361/9783830434368-002 - am 14.02.2026, 11:50:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (=) IEEI=EN


https://doi.org/10.14361/9783839434369-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

