
Nadja Meisterhans
Normativität und Narration.
Wie Unrechtsgeschichten den
Menschenrechtsdiskurs vorantreiben

Grenzen der Vernunft?

Die seit einigen Jahren prominent diskutierte Globalisierung von Recht und Po-
litik offenbart, dass die Möglichkeit einer universalen – insbesondere vernunft-
zentrierten – Begründung von Menschenrechten nach wie vor heftig umstritten
ist. Ein häufig geäußerter Einwand ist, dass die mit Vernunftgründen gerecht-
fertigten (Menschenrechts)Rechtskonzepte im Rahmen falscher Allgemeinheits-
postulate und Universalitätsannahmen eurozentrisch,1 wenn nicht gar restmeta-
physisch belastet sind.2

Ein Hintergrund dieses verschiedentlich geäußerten Bedenkens ist der Vorwurf,
dass ein Plädoyer für eine überstaatliche oder transnationale Menschenrechts-
praxis einen nicht vorhandenen (Vernunft)Konsens suggeriert, der grundlegende
Herrschaftsasymmetrien zwischen der sogenannten OECD-Welt und nicht-
westlichen Staaten verschleiert und mit einem fremdbestimmten Menschen-
rechtsimperialismus einhergeht, der hegemonialen Selbstermächtigungen im
Kontext von Interventionspolitiken Vorschub leistet.3

Auf der anderen Seite haben die mit der Globalisierung einhergehenden Dena-
tionalisierungsprozesse4 augenscheinlich zu einer Entgrenzung von Rechtsbe-
ziehungen geführt,5 die die traditionelle Sichtweise einer exklusiv auf Staaten
ausgerichteten Menschenrechtspolitik fraglich werden lassen. Ich möchte an die-
se Beschreibung anknüpfen und im Folgenden einen gesellschaftstheoretischen
Standpunkt einnehmen, der die Frage der Menschenrechte im Lichte eines auf
der transnationalen Ebene vollzogenen Konfliktlernens diskutiert. Das geht da-
mit einher, die Frage einer angemessenen normativen Rechtsbegründung im Ver-
hältnis zu gesellschaftlichen Strategien der Krisenbewältigungen zu diskutieren.
Von Relevanz ist in diesem Zusammenhang, dass gesellschaftliche Krisenbewäl-
tigungen über öffentliche Kommunikation betrieben werden und dabei die Ge-
stalt von wichtige Emanzipationsimpulse freisetzenden Erzählungen annehmen
können. Die Akzentuierung einer narrativen und gesellschaftlich vorangetrie-
benen Konfliktverarbeitung rechtfertigt sich m. E. dadurch, dass komplexe Ei-
gendynamiken der Menschenrechtsfortbildung in den Blick genommen werden
können, die im Horizont einer staatenzentrierten und ausschließlich rationalis-
tisch angelegten Analyse aus dem Blickfeld zu geraten drohen.

I.

1 H. Müller, Parlamentarisierung der Weltpolitik – Ein skeptischer Warnruf, in: R. Kreide/A. Niederberger
(Hrsg.), Nationale Demokratien im Kontext globaler Politik, 2008, S. 147.

2 A. Fischer-Lescano, Kritische Systemtheorie Frankfurter Schule, in: Calliess u.a. (Hrsg.), Soziologische
Jurisprudenz. Festschrift für Gunther Teubner, Berlin 2009, S. 50 (62); R. Rorty, Human Rights,
Rationality, and Sentiments, in: ders., Truth and Progress, Philosophical Papers, Vol. 3, Cambridge 2008,
S. 172.

3 I. Maus, Vom Nationalstaat zum Globalstaat oder: Der Niedergang der Demokratie, in: Lutz-Bachmann/
Bohman (Hrsg.), Weltstaat oder Staatenwelt: Für und wider die Idee der Weltrepublik, 2002, S. 249 (245).

4 M. Zürn, Komplexes Regieren jenseits des Nationalstaats, 1998, S. 30.
5 A. Matthias, Einleitung: Weltstaat und Weltstaatlichkeit, Neubestimmung des Politischen in der Weltge-

sellschaft, in: M. Albert/R. Stichweh (Hrsg.), Weltstaat und Weltstaatlichkeit. Beobachtungen globaler
politischer Strukturbildung, 2007, S. 15 f.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2010-1-22 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 16:08:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2010-1-22


Das Völkerrecht soll als Interaktionsphäre entfaltet werden, in der eine Vielzahl
von AkteurInnen über die mediale Inszenierung von Unrechtspraxen Herr-
schaftskonflikte thematisieren und als Teil einer Krisenbewältigungsstrategie in
Autonomieansprüche transformieren, die wiederum auf die Struktur des Rechts
bezogen werden. Ein universaler Menschenrechtsbegriff kann damit immanent
aus einer kulturenübergreifenden Praxis der narrativen Krisenbewältigung und
Unrechtsaufarbeitung abgeleitet werden, der im Falle einer gelungenen Krisen-
bewältigung die Gestalt eines universalen Codes provisorischer, rechtlicher An-
erkennung annimmt. Ein auf die Emanzipation von unterdrückenden Strukturen
ausgerichtetes rechtliches Konfliktlernen findet dabei seinen Anfang in der nar-
rativen Aufarbeitung von Emanzipationsimpulse lähmenden Unrechtserfahrun-
gen. Es spricht einiges dafür, dass es den Unrechtsbetroffenen im Horizont ihrer
Geschichten gelingen kann, nicht nur ihr eigenes Leid zu verarbeiten, sondern
auch bei nicht direkt betroffenen AkteurInnen Verständnis für ihre Situation zu
generieren, was m.E. eine wesentliche Grundlage für eine allgemeine und ratio-
nale Anerkennung von (wiedergutmachenden) Rechtsansprüchen bildet. Diese
Form der Konfliktverarbeitung verhält sich zu einer universal ausgerichteten
Vernunftargumentation damit nicht etwa antithetisch. Vielmehr ist sie ein Weg,
um spezifische Unrechtserfahrungen in einen allgemeinen politisch-rechtlichen
Anspruch transformieren zu können. Im Horizont dieser Sichtweise erfährt das
Recht seine normative Dignität gerade dadurch, dass es eine Plattform für ge-
sellschaftliche Lernprozesse bietet, in denen durch asymmetrische Herrschafts-
arrangements bedingte Traumatisierungen aufgearbeitet, thematisiert und in
handlungsermöglichende Rechtsperspektiven verwandelt werden können.

Die Geschichte der Opfer japanischer Zwangsprostitution

Während des Asien-Pazifik-Konflikts im Zweiten Weltkrieg wurden vor allem
in dem von Japan besetzten Indonesien, Korea und China junge Mädchen und
Frauen im Auftrag des Kaisers verschleppt und in Militärbordellen versklavt und
zwangsprostituiert. Ähnlich wie im deutschen Faschismus wurden die Militär-
bordelle im Auftrag des japanischen Heeresministeriums euphemistisch als Ein-
richtungen zur Krankheitsprävention und Hygiene bezeichnet, in denen die ver-
schleppten Mädchen und Frauen – in der Tätersprache zu so genannten Comfort-
Women (Trostfrauen) degradiert – sexuell ausgebeutet wurden. Dahinter verbarg
sich das ideologische Selbstverständnis einer männlich-chauvinistischen „Her-
renrasse“, in dessen Rahmen festgelegt wurde, dass die dem Kaiser ergebenen
Offiziere nicht nur einen Anspruch haben, mit Lebensmitteln und Munition
versorgt zu werden, sondern eben auch mit Frauen:
„Ihre Menschenrechte wurden vollkommen übergangen, sie wurden wie Mili-
tärgüter oder Verbrauchsmaterial behandelt. Schlimmer noch war es zum Ende
des Krieges, da wurden sie als Kriegsmittel benutzt: Entweder wurden sie zu
Empfängern von Kriegskugeln oder sie wurden zum Selbstmord gezwungen.
Damit sollte der Tatbestand des Systems der Trostfrauen verhehlt werden. Die
meisten von ihnen wurden allerdings auf den Schlachtfeldern zurückgelassen,
d.h. weggeworfen.“6

II.

6 M. Yoon, Die unverheilten Wunden der Opfer. Bericht über das sexuelle Versklavungsproblem des japa-
nischen Militärs und die Rolle des Korean Councils, in: B. Drinck/C.-H. Gross (Hrsg.), Zwangsprosti-
tution in Kriegs- und Friedenszeiten. Dokumentation der Tagung vom 11. Juni. Veranstaltet vom Ar-
beitsbereich „Geschlechterforschung in der Erziehungswissenschaft/ Gender Studies in Education“, am
Fachbereich Erziehungswissenschaft und Psychologie der FU Berlin, 2004, S. 21.

23

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2010-1-22 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 16:08:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2010-1-22


Viele Mädchen und Frauen wurden über Jahre auf brutalste Weise missbraucht,
viele überlebten die Torturen nicht, und die, die überlebten, blieben nach ihrer
Freilassung gesellschaftlich stigmatisiert und schwerst psychisch und physisch
traumatisiert. Noch heute warten die betroffenen Frauen darauf, dass die japa-
nische Regierung und vor allem Japans Oberster Gerichtshof anerkennt, dass sie
Opfer von Verbrechen gegen die Menschlichkeit sind.7

Dennoch ist es gelungen, ein globales Unrechtsbewusstsein herzustellen, das die
Grundlage weiterer nationaler und transnationaler Klage- und Protestbemühun-
gen bildet. Koreanische Frauen begannen in den 90er Jahren vor der japanischen
Botschaft in Seoul zu demonstrieren und trugen ihre Geschichte so in die Welt-
öffentlichkeit und in den völkerrechtlichen Diskurs.8 Dies ist trotz des bisherigen
Misserfolgs, was die Anerkennung der Kriegsverbrechen durch den japanischen
Staat betrifft, von kaum zu unterschätzender Bedeutung. Die Verbreitung dieser
Geschichten etwa durch das Asian Pacific NGO-Forum auf der Ebene der Welt-
konferenzen in Wien (1993) und Peking (1995), aber auch im Zusammenhang der
Sonderberichterstattung in der Kommission für Menschenrechte, hat nämlich
nicht nur bewirkt, dass über Kultur- und Staatsgrenzen hinaus eine genderbe-
zogene Unrechtsbewusstseinsbildung vollzogen wurde, die einen vorläufigen
Höhepunkt in der Resolution 1325 findet. Sie hat auch dazu beigetragen, dass die
vom Unrecht betroffenen Frauen überhaupt als politische Akteurinnen in Er-
scheinung treten konnten und zwischenzeitlich wenigstens ein auch mit Geldern
des japanischen Staats finanzierter asiatischer Frauenfond eingerichtet wurde.9

Es wird so ein Rollenwechsel vollzogen, mit dem es gelingen kann, den Opfer-
status in einen politisch-rechtlichen Status zu transformieren, in dem vom
(Un-)Recht Betroffene als autonome Autorinnen von Recht und Politik auftreten
können.10 Ein wesentlicher Grund für die Ausblendung spezifischer Gewaltfor-
men gegenüber Frauen ist ja gerade, dass sie bisher im traditionellen Völker-
rechtsdiskurs als politische und rechtliche Subjekte kaum in Erscheinung treten
konnten.11 Der Weg der Skandalisierung kann im Idealfall ein Mittel sein, um
exklusive Rechtsdiskurse aufzubrechen12 und das bisher unterdrückende Herr-
schaftsarrangement zu überwinden. Doch wie genau funktioniert eine universal
ausgerichtete, über Unrechtsgeschichten vorangetriebene Unrechtskommunika-
tion? Ist sie, wie Richard Rorty vermutet, auf ein globales Mitgefühl ausgerichtet
und verhält sich damit zur Denkfigur einer Vernunftbegründung antithe-
tisch?13 Damit ist das Verhältnis von Vernunftbegründung und Narration ange-
sprochen, weshalb es sich lohnt, einige Einwände, die gegen vernunftgeleitete
Rechtsbegründungen formuliert worden sind, noch einmal genauer zu betrach-
ten.

7 S. Buckel, Feministische Erfolge im transnationalen Recht. Die juridische Aufarbeitung des japanischen
Systems sexueller Sklaverei, Leviathan, 2008, S. 55 f. Siehe hierzu auch den Beitrag von Berenice Böhlo,
Festung Europa vor Gericht. Gesellschaftsgerichte nach Russel, in diesem Heft.

8 Yoon (Fn. 6), S. 22.
9 Der Fond ist im Jahr 2007 allerdings wieder aufgelöst worden, eben weil es sich hierbei nur um eine

moralische Wiedergutmachung handelte, die mit begrenztem Budget finanziert wurde. Vgl. http://
www.berlinonline.de/berliner-zeitung/archiv/.bin/dump.fcgi/2007/0503/seite3/0001/index.html (ab-
gerufen am 22.10.2009).

10 J. Habermas, Faktizität und Geltung. Beiträge zur Diskurstheorie des Rechts und des demokratischen
Rechtsstaats, 1998, Kap. 3.

11 H. Bielefeld, Frauenrechte im Menschenrechtsdiskurs. Eine Skizze konzeptioneller Entwicklungen,
Zeitschrift für Menschenrechte, 2009, S. 10.

12 A. Fischer-Lescano, Globalverfassung. Die Geltungsbegründung der Menschenrechte im postmoder-
nen ius gentium, 2005, S. 19-29.

13 R. Rorty, Philosophie als Kulturpolitik, 2008, S. 31 ff. (319).

24

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2010-1-22 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 16:08:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2010-1-22


Zum motivationstheoretischen Defizit rationaler
Menschenrechtsbegründungen

Ein gemeinsamer Nenner der Skepsis gegenüber einer an der Idee einer univer-
salen Vernunft ausgerichteten (Menschen)Rechtsbegründung ist die Akzentuie-
rung von kontextbedingten und vor allem inkommensurablen Sprachspielen,14

die die Vorstellung einer – über rationale Argumente vorangetriebenen – uni-
versalen Geltungsbegründung des Rechts zweifelhaft erscheinen lassen. Gegen
die antimetaphysisch begründete These einer generellen Inkommensurabilität
vernunftgeleiteter Sprachspiele spricht allerdings, bei aller berechtigten Vorsicht
gegenüber den Widerspruch negierenden Konsenspostulaten, dass es Menschen
aus verschiedenen Kontexten und Kulturen dennoch gelingen kann, etwa im
Rahmen von transnationalen Skandalisierungsprozessen, eine gemeinsame Ebe-
ne der Emanzipation ermöglichenden Kooperation zu finden.15 Eine grundle-
gende Skepsis gegenüber einer vernunftbegründeten Vorstellung zwingender
Argumente, wie sie etwa in der diskurstheoretischen Denkfigur einer „schwa-
chen Nötigung“16 zur Geltung kommt, verweist dennoch auf ein bisher unge-
löstes Problem.
Eine offene Frage ist nämlich, warum Menschen aus ganz unterschiedlichen
Kontexten motiviert sein sollten, Herrschaftskonflikte im Recht zu thematisie-
ren. Eine ausschließlich auf der Idee rationaler Konsense ausgerichtete Fundie-
rung scheint an dieser Stelle motivationstheoretisch unterbestimmt,17 da sie sich
sehr stark auf rationalistische Begründungen stützt,18 dabei aber die herrschafts-
relevante Frage nach den Voraussetzungen menschlicher Emanzipation aus-
klammert.19 Die Beantwortung dieser Frage kann sich m.E. nicht nur auf die
Vorstellung einer rationalen Begründung (von Rechtsansprüchen) beziehen, son-
dern sollte ebenso die Möglichkeit der narrativen Artikulation bisher unbewuss-
ter Emanzipationswünsche und ein Konzept der Empathie in den Blick nehmen.
Dementsprechend wären die über rechtliche Erzählungen vermittelten Aufar-
beitungsprozesse als ein Vorgang zu beschreiben, in dem verdrängte Emanzipa-
tionsimpulse an die Oberfläche treten können und zum Gegenstand von Rechts-
ansprüche begründenden Diskursen werden. Menschenrechtsdiskurse wären da-
mit eine Projektionsfolie für die narrative Thematisierung von durch unterdrü-
ckende Herrschaftsverhältnisse hervorgerufenen Traumatisierungen. Sowohl die
gelungene Krisenaufarbeitung als auch die empathische Vermittlung des Un-
rechts sind somit eine motivationale Voraussetzung dafür, dass sich AkteurInnen
auf die rational-formale Logik des Rechts einlassen und es vorantreiben können.
Das Recht wäre in dieser Blickrichtung als ein Medium der Erfahrungsstiftung
und Aufarbeitung20 zu entfalten, womit gemeint ist, dass jede Rechtskommuni-
kation immer auch mit latenten, aber noch nicht artikulierten Gehalten ausge-
stattet ist. Wesentlich ist in diesem Zusammenhang, dass auf diese latent einge-

III.

14 C. Taylor, Erläuterung und Interpretation in den Wissenschaften vom Menschen, 1975, S. 178 ff.; L.
Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, 1960, S. 116.

15 Fischer-Lescano (Fn. 12), S. 19 ff.; T. Hitzel-Cassagnes/N. Meisterhans, Konstitutionalisierung des
fragmentierten Weltrechts?, in: Soziale Welt, Sonderband, 2009, S. 168 ff.

16 J. Habermas, Erläuterungen zur Diskursethik, 1999, S. 191.
17 A. Honneth, Kampf um Anerkennung, 1992, S. 247 (261).
18 Dazu grundlegend: J. Habermas, Vorstudien und Ergänzungen zur Theorie des kommunikativen Han-

delns, 1984, S. 571-606.
19 Jürgen Habermas war in früheren Arbeiten durchaus an Fragen der onto- und philogenetischen Vo-

raussetzungen gesellschaftlicher Evolution interessiert. Dazu grundlegend: J. Habermas, Moralent-
wicklung und Ich-Identität, in: ders., Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus, 1976,
S. 63-91.

20 R. Kosellek, Begriffsgeschichten, 2006, S. 50.

25

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2010-1-22 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 16:08:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2010-1-22


lassenen Emanzipationsimpulse deshalb Bezug genommen werden kann, weil
Sprechakte per se nicht nur auf aktuelle und vergangene Ereignisse, sondern im-
mer auch auf zukünftige bezogen sind. Damit ergibt sich folgendes Bild: Die über
Unrechtsgeschichten vermittelte Bezugnahme auf das Recht kann als eine ge-
sellschaftliche Lernprozesse ermöglichende und universale Tätigkeit beschrieben
werden, in der permanent Metaphern produziert werden. Diese Metaphern sind
als Ausdruck vielfältiger Interpretationen selbst dynamisch. Sie werden im Mo-
ment ihrer Kreation und Artikulation bereits fortgeschrieben und fungieren in
diesem Sinne als dynamische Handlungsgrundlagen von konkreten Rechtsope-
rationen, die im Moment ihrer Anwendung immer auch auf die Fiktion einer
umfassenden Inklusion Bezug nehmen.
Dafür spricht auch eine psychoanalytisch inspirierte Überlegung, dass Prozesse
der gesellschaftliche und individuelle Autonomie ermöglichenden Krisenbewäl-
tigung nicht nur Resultate rationaler Konsense sind. Relevanz hat auch die Mög-
lichkeit der Bewusstmachung und Vermittlung von bisher verdrängten Emanzi-
pationsmotiven sowie die Aussicht, über traurige Unrechtsnarrationen21 ein das
Unrecht anerkennendes und über den eigenen gesellschaftlichen und kulturellen
Kontext hinausgreifendes Verständnis zu generieren. Damit knüpfe ich an die
feministische Kritik einer androzentrisch verkürzten Rationalität an,22 die den
Begriff der Empathie deshalb in den Vordergrund rückt,23 weil rationale Kon-
sense ohne die Freilegung Empathie ermöglichender Prozesse Gefahr laufen, re-
pressionsverdächtige Blindstellen im Recht unangetastet zu lassen. Rationalisti-
sche Konzepte sind allerdings nicht per se problematisch. Sie sind es nur, wenn
sie eine Verständnis generierende und noch nicht bewusste Motive vermittelnde
Erzählpraxis als irrational diskreditieren und damit quasi zwangsläufig eine Ak-
zentsetzung vornehmen, die dem Konzept eines empathiegeleiteten Denkens
entgegenstehen. Halten wir also zunächst fest: Was dafür spricht, das Konzept
der Empathie stärker zu systematisieren,24 ist, dass es als ein Schlüsselkonzept
erachtet werden kann, das zu erläutern vermag, warum Menschen trotz unter-
schiedlicher kultureller Herkunft motiviert sind, sich im Recht universell zu ver-
ständigen und anzuerkennen.
In Unrechtserzählungen können bisher verdrängte Motive deshalb bewusst ge-
macht werden, weil sie empathiegeleitete und Empathie fördernde Reflexions-
prozesse in Gang setzen. Dabei handelt es sich grundsätzlich um einen mehrdi-
mensionalen Prozess: Zum einen können durch die Thematisierung von Un-
rechtserfahrungen nicht nur die eigenen verdrängten Traumata bewusst gemacht
werden. Unrechtsgeschichten können auch für andere, von ungerechten Herr-
schaftsverhältnissen nicht betroffene AkteurInnen, eine aufklärende Wirkung
haben, da sie an die grundsätzliche Ambivalenz der herrschaftlichen Organisa-
tion des Sozialen erinnern, die jeder Mensch unabhängig vom spezifischen kul-
turellen Kontext erlebt: Soziale Strukturen können unterdrückend, aber auch
befreiend wirken, und in jeder Gesellschaft entstehen Emanzipations- und An-
passungskonflikte, die von ihren Mitgliedern bearbeitet werden müssen.25 Damit
ist nicht gesagt, dass die Konfliktbearbeitung immer die gleiche Form annimmt,

21 R. Rorty, Human Rights, Rationality, and Sentiments, in: ders., Truth and Progress, Philosophical
Papers, Volume 3, Cambridge (1998), S. 172.

22 Vgl. J. Butler, Kritik der ethischen Gewalt. Bürgerfreundschaft zur globalen Rechtsgenossenschaft,
2002, S. 61 ff.

23 M. Nussbaum, Toleranz, Mitleid und Gnade, in: R. Forst (Hrsg.), Toleranz. Philosophische Grundlagen
und gesellschaftliche Praxis einer umstrittenen Tugend, 2000, S. 152 ff.

24 G.H. Mead, Geist, Identität und Gesellschaft, 1973, S. 193 f. (196).
25 M. Erdheim, Die gesellschaftliche Produktion von Unbewusstheit. Eine Einführung in den ethnopsy-

choanalytischen Prozess, 1984, S. 205 ff. (433 ff.).

26

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2010-1-22 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 16:08:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2010-1-22


oder den gleichen Inhalt hat, sondern nur, dass es eine Struktur der Konfliktauf-
arbeitung gibt, die explizit auf Momenten der Selbst- und Fremdbeobachtung
beruht, die als empathiekonstitutive Prozesse beschrieben werden können. Ein
weiterer Gesichtspunkt ist, dass Menschen das Potential haben, empathisch zu
handeln, was freilich nicht bedeutet, dass sie es immer tun. Es ist vollkommen
unstrittig, dass AkteurInnen, die in absoluten und hegemonialen Machtstruktu-
ren agieren, wenig Anlass finden werden, Emanzipationskonflikte zu reflektieren
– entweder, weil sie ihre eigenen Anerkennungskämpfe verdrängt haben (oder
sie heroisieren) und/oder selbst aufgrund von egoistischen und strategischen
Motiven daran beteiligt sind, Emanzipationsakte von Unterdrückten zu verei-
teln.26 Die über die Narration angeregte Reflexion auf die menschliche Grund-
erfahrung, unter Bedingungen der Fremdbestimmtheit ein (mehr oder minder
autonomes) Selbst ausbilden zu wollen, bildet m.E. aber dennoch eine wesentli-
che motivationale Basis dafür, dass die AkteurInnen als vom Unrecht Betroffene
Anerkennung finden können. Die politische Inklusion der Unrechtsbetroffenen
ist einem empathievermittelten Lernprozess geschuldet, der anerkennt, dass zu-
künftiges Unrecht nur vermieden werden kann, wenn die bisher von der Herr-
schaft Ausgegrenzten einbezogen werden. Es bleibt allerdings anzufügen, dass
auch das Recht nicht per se emanzipativ und progressiv wirkt, sondern in seinen
Ambivalenzen betrachtet werden muss.27 Den Faden der bisherigen Argumen-
tation aufgreifend, scheint es plausibel, dass exklusorische Regressionen im ra-
tional-formal verfahrenden Recht immer dann vorliegen, wenn Empathie und
Emanzipation ermöglichende Unrechtsskandalisierungen28 ignoriert werden. In
diesem Fall hat man es mit einem hegemonial geschlossenen Recht zu tun, das
der legitimatorischen Grundidee des modernen Rechts widerspricht, d.i. die
Willkür, die aus partikularen bzw. asymmetrischen Herrschaftsarrangements re-
sultiert, zugunsten einer allgemeinen Anerkennung der herrschaftsbetroffenen
Rechtssubjekte29 zu überwinden.30 Ein weiterer Punkt ist, dass auch die Un-
rechtsnarration nicht per se emanzipativ ausgerichtet ist. Denn wie alle Krisen-
bewältigungsversuche können auch sie in regressives und repressives Verhalten
umschlagen und damit scheitern.31 Pathologische, d.h. selbstbezügliche Krän-
kungsreaktionen (auf vermeintliches Unrecht) können allerdings von Emanzi-
pationserzählungen insoweit unterschieden werden, als letztere nicht etwa Op-
feridentitäten und Sündenbockkonstruktionen, kurz pathologische Exklusions-
strukturen festschreiben, sondern konstruktive, den autonomen Spielraum er-
weiternde Handlungsperspektiven in Aussicht stellen. Von daher dürfte klar sein,
dass nur auf die Inklusion ausgerichtete Krisenverarbeitungen die Eigenschaft

26 J. Wirth, Narzissmus der Macht. Zur Psychoanalyse seelischer Störungen in der Politik, Gießen 2002,
S. 74 (91 ff.); K. Booth, Three Tyrannies, in: N. Wheeler/T. Dunne (Hrsg.), Human Rights in global
Politics, Cambridge 1999, S. 39.

27 S. Buckel, Subjektivierung und Kohäsion. Zur Rekonstruktion einer materialistischen Theorie des
Rechts, 2006, S. 247 (253 ff.).

28 Was freilich damit einhergeht, dass die AkteurInnen, die das Unrecht skandalisieren, ausgeschlossen
werden.

29 I. Kant, Schriften zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und Pädagogik 1, hrsg. von Wil-
helm Weischedel, Werkausgabe XI., 1996, S. 144.

30 Ein „Code universaler Anerkennung“ ist damit nicht hintergehbar in rechtliche Kommunikationen
eingelassen – selbst in solche hegemonial verzerrten Rechtspraktiken, die in faktischer Hinsicht dem
Allgemeinheitscharakter des Rechts (vorübergehend) widersprechen, was sich schon daran zeigt, dass
diese Anwendungen ihrerseits Anerkennungskonflikte provozieren, die wiederum das Substrat von
„allgemeinheitsbezogenen“ Anerkennungsforderungen bilden.

31 Auch kann das Erzählen der Unrechtsgeschichten sowohl im Gerichtssaal als auch im Rahmen der
politischen Skandalisierung bei den Opfern schwere Retraumatisierungen hervorrufen, was im Fall der
sogenannten Trostfrauen auch geschehen ist. Dennoch ist die Erzählung auch im Kontext der Trauma-
bewältigung ein erster wesentlicher Schritt. Siehe hierzu: Yoon (Fn. 6), S. 25.

27

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2010-1-22 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 16:08:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2010-1-22


besitzen, zur Kontexttranszendenz und in diesem Sinne rationalen Reflexion an-
zuregen. Mit Blick auf das Recht heißt das, das Unrechtsskandalisierungen dann
emanzipativ wirken, wenn sie dazu dienen, die Notwendigkeit einer allgemeinen
Anerkennungslogik empathisch zu vermitteln. Die (Menschen-)Rechtsevolution
kann entsprechend als ein kriseninduziertes Konfliktlernen qualifiziert werden,
in der die Bewusstmachung der bisher durch asymmetrische Herrschaftsarran-
gements verdrängten Emanzipationsimpulse Voraussetzung dafür ist, dass eine
kreativ-experimentelle Suche nach kontextspezifischen und globalen Lösungen
stattfinden kann.32 Zugespitzt lautet die These also, dass Rechtsdiskurse dann
normativ anerkennenswert sind, wenn sie eine unrechtsbedingte Traumata-Auf-
arbeitung ermöglichen und dadurch die autonome Handlungsperspektive der
Unrechtsbetroffenen im Kontext von Recht und Politik (wieder) herstellen.

Fazit

Fragmentierte und hegemonial verfasste Rechtsstrukturen und damit einherge-
hend exklusive Regelungsformen sind nach wie vor an der Tagesordnung. Die
der aktuellen Völkerrechtspraxis inhärenten wildwüchsigen und willkürlichen
Herrschaftsmomente provozieren aber ihrerseits wiederum neue (nichtstaatli-
che) Gegenrechtsbewegungen („Counter Legacies“) und zivilgesellschaftliche
Skandalierungsformen, die dazu beitragen, dass sich das Recht für bisher exklu-
dierte Ansprüche auf lange Sicht dennoch öffnen muss. Dies zeigt, wie zivilge-
sellschaftliche VertreterInnen das Recht als Plattform nutzen, um über Un-
rechtsgeschichten einen alternativen, aber dennoch universal ausgerichteten An-
erkennungscode herzustellen.33 In diesem Sinne waren die Proteste der Trost-
frauen erfolgreich, sie haben zwar (noch) keine rechtliche Wiedergutmachung
durch den japanischen Staat erhalten, aber ihnen ist es auf narrativem Wege den-
noch gelungen, Blindstellen im Recht zu markieren, da sie einen Bewusstseins-
wandel fördern, der über nationale und kulturelle Grenzen hinaus inkludie-
rend und solidarisierend wirkt. Rechtstheoretische Begründungsversuche sollten
sich von daher weniger an staatszentrierten Idealisierungen und Machbarkeitsil-
lusionen orientieren, sondern an der Idee einer (welt-)gesellschaftlichen Un-
rechtsaufarbeitung, die von einer Vielzahl von unterschiedlichen AkteurInnen
betrieben wird, in dem sie Exklusionen im Recht auf transnationalem Wege
skandalisieren.

IV.

32 Zur Idee der experimentellen Kreativität vgl. J. Dewey, Die Öffentlichkeit und ihre Probleme, 1996,
S. 37 (42 f.).

33 N. Meisterhans, Menschenrechte als weltgesellschaftliche Herrschaftspraxis, 2010, i. E.

28

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2010-1-22 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 16:08:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2010-1-22

