TEILIV
Die Zukunft gestalten



https://doi.org/10.5771/9783495999868-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

‘am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Die Etablierung gerechter Interspezies-
Gesellschaften als gesellschaftliche
Aufgabenstellung und Forschungsdesiderat

»Doch mit den Lebenshdfen findet das weitverbreitete Unbehagen iiber
die Lebens- und Todesumstinde der Nutztiere Ausdruck in einem rand-
standigen Ort, an dem sich bereits seit einiger Zeit die Utopie eines ganz
anderen Mensch-Tier-Verhdltnisses zu einer Heterotopie realisiert und
tagtiglich aufs Neue gelebt wird.« (Kurth 2019, 48)

Im vorangegangenen Kapitel wurden auf den Ebenen 5 (prioritare
Handlungsfelder) und 6 (prioritére Mafinahmen zur Implementie-
rung) bereits wichtige Mafinahmen ausgearbeitet, wie die in dieser
Arbeit konzipierte tierethische Theorie Nachhaltiger Entwicklung
(NE) umsetzbar werden kann und welche >Stellschrauben< dafiir
besonders relevant sind. All diese Mafinahmen hangen mit der For-
derung nach gerechten (menschlichen)!?3 Interspezies-Gesellschaf-
ten zusammen. Wie diese konkret konstituiert werden konnen und
welchen Platz empfindungsfahige nichtmenschliche (e.nm.) Tiere in
ihnen einnehmen konnen und sollen, sind ausstehende, tierethisch
sehr bedeutende Fragen, denen sich das abschlieffende Kapitel wid-
met. Die Etablierung gerechter Interspezies-Gesellschaften ist ein
interdisziplindr zu bearbeitendes, komplexes Forschungs- und Praxis-
feld, in dem es duflerst viele Forschungsdesiderata zu bearbeiten gibt.
Entsprechend stellt dieses Kapitel einen Ausblick darauf dar, was es
vertiefend an anderer Stelle weiter zu bearbeiten gilt. Dabei werden
sowohl erste Antworten auf die Frage gegeben, welche Moglichkeiten
fiir die Etablierung solcher Gesellschaften am tiberzeugendsten sind,
als auch bestehende Forschungsdesiderate benannt.

Da an dieser Stelle menschliche Interspezies-Gesellschaften
in den Blick genommen werden, fallen wildlebende Tiere nicht in
den Gegenstandsbereich dieser Untersuchung. Sobald diese ein Teil

193 Vgl. zu menschlichen Interspezies-Gesellschaften in Abgrenzung zu tierlichen
Interspezies-Gesellschaften Fufinote 117.

279

- am 18012026, 15:33:36.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Die Etablierung gerechter Interspezies-Gesellschaften

menschlicher Gesellschaft werden, ist davon auszugehen, dass sie der
Kategorie e.nm. Tiere in der Kontaktzone zuzuordnen sind. Gerechtig-
keit fiir wildlebende Tiere lasst sich durch eine sentientistische Natur-
schutzethik und -praxis verwirklichen, wie sie in Kapitel 6 gefordert
und umrissen wurde. Dabei kann auf Theorien und Praktiken der
Naturschutzbiologie und des Wildtiermanagements zuriickgegriffen
werden, die gegebenenfalls entsprechend einer sentientistischen
Ethik modifiziert werden miissen. Bei der Frage nach einem addquaten
Einbezug e.nm. Tiere in gerechte Interspezies-Gesellschaften werden
hier folglich domestizierte Tiere und e.nm. Tiere in der Kontaktzone
in den Blick genommen.

Dabei erscheint die Forderung nach Beziehungen auf Augen-
hohe und einem gerechten gesellschaftlichen Mit- und Nebeneinan-
der-Leben in Bezug auf sogenannte farmed animals'* am realitats-
fernsten und am schwierigsten verwirklichbar. Sogenannte Haustiere
gelten oftmals als Familienmitglieder, sie sind fiir die Menschen, bei
denen sie leben, haufig wichtiger als nicht-nahestehende Menschen.
Beziehungen auf Augenhthe mit ihnen erscheinen nicht utopisch.
Die wichtigste Stellschraube fiir ein anderes Mensch-Tier-Verhaltnis
ist hierbei die Auflosung von Besitzverhiltnissen, so dass, wie in
Eltern-Kind-Verhaltnissen, Vormundschaften bestehen, jedoch kein
Besitztum. Hieraus ergeben sich zahlreiche Forschungsdesiderate, wie
beispielsweise die Frage, wie e.nm. Tiere, mit denen man zuhause
zusammenlebt, in dieses Zuhause kommen. Miissen sie dies freiwillig
tun, also gewissermafen zulaufen, oder ist es zuldssig, sie mit- und
aufzunehmen, wenn Indizien dafiir bestehen, dass sie dadurch ein
besseres Leben fithren konnen, wie es gegenwartig bei sogenannten
Straflenhunden und -katzen iiblich ist?'> Dies ist nur eine von
zahlreichen Fragen, die es auszuloten gilt.

194 Als deutsche Ubersetzung fiir farmed animals wird der Begriff »Nutztier« verwen-
det. Dieser Begriffist — ganz abgesehen von der Problematik, dass durch ihn den Tieren
eine Wesenseigenschaft eingeschrieben wird, die ihrem Sein nicht gerecht wird —
undifferenziert, da mitihm diejenigen e.nm. Tiere gemeint sind, die fiir landwirtschaft-
liche Produktionszwecke genutzt werden. Genutzt werden andere >Kategorien< an
e.nm. Tieren, wie sogenannte Labor-, Zirkus- und Zootiere, jedoch auch. Aus diesem
Grund verwende ich im Folgenden den englischen Begriff, wenn landwirtschaftlich
genutzte Tiere gemeint sind.

195 Ein Ansatzpunkt, bei dem man zur Beantwortung dieser Frage ansetzen kann, ist
die Vorgehensweise, die in Bezug auf Familien fiir Pflegekinder besteht. Hier wird
sehr sorgfiltig und anhand bestimmter Kriterien ausgewahlt, wer ein Kind in Pflege
nehmen darf. Ahnlich handhaben es auch >ethisch zuléssig agierende< Tierheime,

280

- am 18012026, 15:33:36.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Die Etablierung gerechter Interspezies-Gesellschaften

E.nm. Tiere in der Kontaktzone stellen eine Schnittstelle zwi-
schen wildlebenden Tieren und sogenannten Haustieren dar. Bei
vielen von ihnen bestehen bereits positive Mensch-Tier-Beziehun-
gen, beispielsweise, wenn Singvogel im Winter gefiittert oder Igeln
Laubhaufen als Winterquartier bereitgelegt werden und diese e.nm.
Tiere, ebenso wie — zumindest die kleinen roten — Eichhdrnchen,
gern gesehene Giste in menschlichen Siedlungen sind.'® Andere,
wie Stadtflichse, Stadtkaninchen oder Stadtreiher leben mehr im fiir
die menschlichen Nachbarn Verborgenen und werden daher eher
wie wildlebende Tiere >gewertetc. So ldsst sich auch hier bei Uber-
legungen nach einem gerechten Zusammenleben auf Theorien der
Naturschutzbiologie oder des Wildtiermanagements zuriickgreifen.
Diese miissen sentientistisch angepasst werden, stellen dadurch in
ihrem Kern jedoch lediglich eine Modifikation dar und nicht, wie im
Fall sogenannter farmed animals notwendig, etwas Neuartiges.

In Bezug auf farmed animals miissen neue (Denk- und Praxis-)
Wege beschritten werden, um ein Zusammenleben auf Augenhdhe
mit ihnen zu gestalten. Auf Ideen der 6kologischen oder kleinbauerli-
chen Landwirtschaft kann hochstens in Bezug darauf zurtickgegriffen
werden, wie den e.nm. Tieren Lebensraum und/ oder fiir sie passende
Nahrung zur Verfligung gestellt werden kann. Grof3flichige Weiden
und offen zugingliche Stille als Schutz vor Nasse und Kailte stellen
sinnvolle Moglichkeiten dar (Vgl. unten). Da bzw. sofern sowohl
die meisten Formen 6kologischer wie auch kleinbauerlicher Landwirt-
schaft farmed animals allein zur Gewinnerzielung nutzen, sind ihre
Ansitze nicht anwendbar.1%7

die e.nm. Tiere erst in die Obhut von Menschen geben, nachdem gepriift wurde, ob
diese Menschen verantwortungsbewusst mit den e.nm. Tieren umgehen und ihnen ein
maglichst gutes Leben ermdglichen konnen. Solche Praktiken kénnen weiterbestehen,
sofern, wie im Falle von Pflegekindern, das in Obhut genommene e.nm. Tier nicht
ldnger als Besitz gilt.

196 Selbstverstdndlich sind nicht alle >Kulturfolger< gern gesehene Géste. Wild-
schweine in Stddten und Waschbiren, die sich auf der Suche nach Nahrung bis in
menschliche Kiichen vorwagen, sind weniger gern gesehen. Der Auslotungsprozess,
wie ein gelungenes Zusammenleben mit diesen gestaltet werden kann, unterscheidet
sich dennoch von dem, der in Bezug auf domestizierte Tiere ansteht, da Wildschweine
und Waschbaren fiir sich selbst sorgen konnen und ein eigenstindiges Leben fiihren.
197" Es kann argumentiert werden, dass in der Naturschutzbiologie und dem Wildlife-
management e.nm. Tiere ebenfalls nicht als selbstzweckhafte Individuen von Interesse
sind, sondern lediglich der Artenschutz im Fokus steht, weswegen eine sentientisti-
sche Ausrichtung dieser Theorien nicht lediglich eine Modifikation darstellt, sondern

281

- am 18012026, 15:33:36.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Die Etablierung gerechter Interspezies-Gesellschaften

Die Frage nach einem gerechten Zusammenleben mit farmed
animals unterscheidet sich unter anderem dahingehend von der Frage,
wie wir mit Katzen oder Stadtkaninchen zusammenleben wollen,
dass viele farmed animals kein eigensténdiges Leben fiihren konnen.
Bei zahlreichen e.nm. Tieren aus der landwirtschaftlichen Produktion
hat sich der sogenannte tierindustrielle Komplex in ihren Korpern
manifestiert, so dass sie selbst nach einem >Entnehmenc aus dieser
Produktion kein eigenstidndiges Leben fiihren konnen und in star-
ken Abhéngigkeitsverhaltnissen stehen. Paradigmatisch dafiir ist der
Puter Georg, den Markus Kurth (2019) als durch die sozialen Medien
prominent gewordenes Exempel fiir eben solch eine Manifestation
vorstellt. Georg kam aus der Intensivtierhaltungins »Land der Tiere,
einen Lebenshof (vgl. unten) in Mecklenburg-Vorpommern. Auf der
Facebook-Seite des »Land der Tiere«-Hofs konnte Georgs Schicksal
mitverfolgt werden. Auch wenn er in schonen Anekdoten als Indivi-
duum mit eigenem Charakter prasentiert wird, bleibt die Ziichtung
hin auf unverhaltnismafliges Brustfleisch-Wachstum bestehen, so
dass Georg am Ende nicht mehr in der Lage war, aufzustehen (Kurth
2019, 58-59). Obwohl er der Intensivtierhaltung und dem fiir ihn
vorgesehenen Tod im Schlachthaus entkommen war und auf dem Hof
angemessen versorgt wurde, wurde Georg lediglich zwei Jahre alt.
Truthithner (Meleagris gallopavo), die nicht-domestizierten Verwand-
ten des Haus-Truthuhns (Meleagris gallopavo domestica), auch Pute
genannt, konnen dagegen 10 bis 12 Jahre alt werden.

Wie Georg konnen sogenannte Qualzuchten nicht unabhangig
vom Menschen iiberleben. Beendet man, wie tierethisch gefordert,
ihre Ziichtung und verhindert eine eigenstdndige Reproduktion, wer-
den sie aussterben.!?8 Ob dies das anzustrebende Ziel sein sollte,
wird innerhalb der Tierethik und den Human-Animal Studies kon-

ebenfalls einen neuen (Denk- und Praxis-) Weg. Da diese Theorien jedoch zum Schutz
und der Uberlebenssicherung zumindest einiger (vor allem seltener und endemischer)
Tiere entwickelt wurden, sehe ich hier durchaus eine Differenz zu landwirtschaftlichen
Ansitzen, in denen alle nichtmenschlichen Tiere, die sie betreffen, einer Kommodifi-
zierung unterworfen werden.

198 Inwiefern verschiedene sogenannter Qualzuchten sich noch auf >natiirlichec
Weise fortpflanzen kénnen, wird hier nicht vertieft. Fiir die grundsitzliche Kontro-
verse, ob ehemalige farmed animals sich reproduzieren sollten oder nicht, vgl. unten.
Im Zusammenhang mit Qualzuchten wird in der Tierethik haufig diskutiert, ob diesen
durch die Qualzucht Schaden zugefiigt wird oder nicht (vgl. auch Fufinote 112), da sie
als konkretes Individuum ohne diese Form der Qualzucht nicht existieren wiirden.
Diskutiert wird das sogenannte Non-Identity-Problem (ng Fufinote 189).

282

- am 18012026, 15:33:36.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Die Etablierung gerechter Interspezies-Gesellschaften

trovers diskutiert. Sollte das Ziel sein, dauerhafte gerechte Interspe-
zies-Gesellschaften mit farmed animals zu etablieren oder sollten
diese lediglich fiir eine Zwischenzeit aufgebaut werden mit dem
langfristigen Ziel, alle Rassen heutiger farmed animals — also auch
diejenigen, die keine Formen von Qualzuchten darstellen — ausster-
ben zu lassen? Letzteres entspricht einer abolitionistischen Position,
wie sie zum Beispiel Gary Francione (2008) vertritt. Dagegen vertre-
ten beispielsweise Sue Donaldson und Will Kymlicka (2013; 2014;
2015;2016) die Auffassung, dass diese Tiere dauerhaftin menschliche
Gesellschaften integriert werden sollten. Donaldson und Kymlicka
(2013, 180) kritisieren am Abolitionismus, dass er unfahig ist, »sich
vom gelungenen Leben domestizierter Tiere ein Bild zu machenx.
Es wiirde davon ausgegangen, dass domestizierte Tiere bei Fortexis-
tenz weiter ausgebeutet wiirden, anstatt Szenarien zu erarbeiten, in
denen sie fern jeder unterdriickenden Verdinglichung leben konnen.
Donaldson und Kymlicka (2013, 181) gehen, wie auch Clare Palmer
(2010), davon aus, dass Menschen Wiedergutmachungspflichten
gegeniiber domestizierten Tieren haben, aus denen sich die Pflicht
ergibt, solche Szenarien zu erarbeiten und ihnen eine Weiterfithrung
des Lebens jenseits der landwirtschaftlichen (und anderen Formen
der) Tierhaltung zu ermoglichen.!”” Hierbei wird nicht das Weiter-
leben des einzelnen Individuums verhandelt, da Abolitionist_innen
wie Francione menschliches Toten e.nm. Tiere in den meisten Fillen
verurteilen. Kontrovers diskutiert wird, ob es weiterhin Individuen
domestizierter Tier-Rassen geben soll, auch wenn — wie gefordert
— die landwirtschaftliche Tierhaltung beendet wird. Es stellt sich
folglich die Frage, ob ehemaligen farmed animals in einer gerechten
Interspezies-Gesellschaft die Moglichkeit zur eigenstandigen Repro-
duktion eingerdumt werden muss oder nicht (vgl. unten), ob Men-
schen die Reproduktion zur Rasse-Erhaltung steuern sollen oder
ob das Aussterben der Rasse akzeptiert bzw. befiirwortet werden
sollte. Detailliertere Untersuchungen dieser Frage im Rahmen neuer,
gednderter Mensch-Tier-Verhaltnisse stehen aus.

199 Hiermit ist gemeint, dass es keine Losung sein kann, die farmed animals zu
sogenannten Haustieren zu machen oder sie in Zoologischen Géarten unterzubringen.
Streng genommen stellen auch Lebenshofe nach wie vor eine Form der Tierhaltung
dar, da die e.nm. Tiere nicht in Freiheit und in Vormundschaft von Menschen
leben. Wie diese Art der Vormundschaft zu bewerten ist, ist eines der zahlreichen
bestehenden Forschungsdesiderate.

283

- am 18012026, 15:33:36.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Die Etablierung gerechter Interspezies-Gesellschaften

Unabhéngig davon, ob man eine abolitionistische Position ver-
tritt oder nicht, stellt sich die Frage nach gednderten Mensch-Tier-
Verhiltnissen mit diesen e.nm. Tieren jedoch auf jeden Fall fiir
eine Zwischenphase, in der die farmed animals dem tierindustriellen
Komplex entzogen, aber als Individuen am Leben sind. Kurth (2019,
62) fiihrt fiir solche e.nm. Tiere den Begriff des »Post-Nutztiers« ein
und gibt folgenden Denkanstof8 zur Beantwortung der Frage:

»Das Ausloten von Mdglichkeiten im empathischen und lebendigen
Umgang mit Post-Nutztieren, das Respektieren und Fordern ihrer Agency
und das Experimentieren mit moglichen Formen des Zusammenlebens,
kénnen hilfreiche Hinweise fiir gerechtere Praktiken im Umgang mit
allen domestizierten Tieren geben. Und wo kénnen diese Praktiken besser
erprobt werden als auf einem Lebenshof?«

Lebenshofe stellen eine Mdglichkeit dar, ehemaligen farmed animals
ein Leben in menschlichen Gemeinschaften zu ermoglichen, welches
frei von Verdinglichung ist. Sie sind Orte, an denen ehemalige farmed
animals, sogenannte »Post-Nutztiere, ihr Leben bis zum natiirlichen
Tod verbringen konnen, ohne genutzt zu werden.?°0 Dabei wird
der Hof dennoch von Menschen betrieben. Die Mensch-Tier-Interak-
tion besteht nicht lediglich im Bereitstellen von Schutzhiitten und
gegebenenfalls Nahrung, sie ist deutlich stirker und facettenreicher,
wobei in den allermeisten Fillen davon ausgegangen werden kann,
dass »diese Menschen den Bediirfnissen und der jeweiligen Sub-
jektivitat der Lebenshoftiere moglichst umfassend gerecht werden«
mochten (ebd., 47). Je nach Aufbau der Hofe konnen hier zahlreiche
Interspezies-Beziehungen entstehen, sowohl zwischen Menschen
und e.nm. Tieren als auch zwischen e.nm. Tieren der gleichen Art
und unterschiedlicher Arten. Den e.nm. Tieren stehen in der Regel,
analog zu wirklich artgerechter 6kologischer Landwirtschaft, grofie
Weideflachen, Wiesen, aber auch Stille als Riickzugsort und Schutz
vor Nisse und Kalte zur Verfiigung. Solche Orte finden sich in
ruralen Gegenden. Es lassen sich Ideen konzipieren, wie diese in

200 Durch bestimmte Formen des story-tellings auf zum Beispiel den soziale Medien-
Plattformen der Lebenshofe werden die lebenshofbewohnenden Tiere dennoch zu
Botschafter_innen und Symbolen des tierindustriellen Komplexes gemacht (Donald-
son/Kymlicka 2015; Kurth 2019). Dies mit der Nutzung zu vergleichen, die ihnen
in demselben zugemutet wird, finde ich unhaltbar. Es stellt jedoch eine interessante
Diskussionsgrundlage dar, um tiber Moglichkeiten tierlicher Arbeit nachzudenken.
Das Einnehmen solcher Symbol-Funktionen kann als eine Art Dienstleistung (vgl.
unten) angesehen werden, die das e.nm. Tier erbringt.

284

- am 18012026, 15:33:36.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Die Etablierung gerechter Interspezies-Gesellschaften

die umliegenden Dorfgemeinschaften eingebunden werden kénnten,
so dass sie keine isolierten Raume darstellen, sondern Teil einer
Interspezies-Gesellschaft werden. Einige der Hofe konnen besucht
werden. Hierbei ist essentiell, dass kein Zoo-Charakter entsteht,
sondern dass, zur Verhinderung eines solchen Charakters, auch die
e.nm. Tiere die Méglichkeit bekommen, auf die ihnen eigene Art mit
menschlichen Besucher_innen zu interagieren oder sich zurtickzuzie-
hen, wenn keine Interaktion gewiinscht ist. Bei solchen Besuchen
kann bereits Kindern Respekt und Empathie anderen Lebewesen
gegeniiber nahegebracht werden bei dem gleichzeitigen Erleben, dass
es sich bei diesen um Individuen mit eigenen Priferenzen handelt, die
ein Leben fern menschlicher Gewinnerstrebungen fiihren sollten. Bil-
dung ist ein bedeutender Faktor, wie Lebenshofe zu gesellschaftlichen
Aufgaben beitragen konnen. Es sind zahlreiche Potentiale denkbar,
wie Lebenshofe hinsichtlich eines Bildungsauftrags fiir Jung und Alt
wirken konnen. Konkretere Aussagen sind schwer zu treffen, da im
deutschsprachigen Raum eine wissenschaftliche Auseinandersetzung
mit Lebenshofen noch aussteht (Kurth 2019, 47, FN 2). Kurths
Beitrag zum Post-Nutztier-Narrativ auf Lebenshofen ist ein wichtiger
Anfang, weitere wissenschaftliche Untersuchungen zu dieser Thema-
tik stellen im deutschsprachigen Raum ein Forschungsdesiderat dar.
Im englischsprachigen Raum wichst der Literaturkorpus diesbezlig-
lich langsam (ebd., 47), die dort behandelten farmed animal sanctua-
ries (FAS) unterscheiden sich von Einrichtung zu Einrichtung jedoch
stark, so dass auch die Frage, wie tibertragbar die Analyseergebnisse
jeweils sind, ein Desiderat darstellt. Die fiir die Human-Animal
Studies und Tierethik international wohl bedeutendste Auseinander-
setzung mit FAS wurde von Donaldson und Kymlicka (2015) im Rah-
men ihrer Entwicklung neuer Interspezies-Politiken erarbeitet, wobei
sie farmed animal sanctuaries als »Herz der Bewegung« bezeichnen
— einer Bewegung hin zu einem gerechten Miteinander zwischen
Menschen und e.nm. Tieren.

Ferner kann auf Lebeshofen die Moglichkeit bestehen, (durch-
aus reziproke) Interspezies-Freundschaften einzugehen, und dadurch
dem menschlichen Begehren nach solchen nachgekommen werden,
ohne dass sogenannte Haustiere im Eigenheim leben.

Auch in urbanen Gegenden sind solche Orte denkbar, wenn
auch kleinmaf3stablich(er). Daneben sind Stiadte vor allem fiir die
Etablierung von Mensch-Tier-Beziehungen auf Augenh6he mit e.nm.
Tieren in der Kontaktzone relevant. Die Tierutopien des Leipziger

285

- am 18012026, 15:33:36.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Die Etablierung gerechter Interspezies-Gesellschaften

Kiinstlers Hartmut Kiewert, auf denen er ehemalige farmed animals
als freilebende Individuen in Stddten zeichnet, geben (&sthetisch
auflerst ansprechende) Anstofle, um sich Gedanken zu machen tiber
den potentiellen Platz dieser e.nm. Tiere in einer >gemeinsamen
Zukunfts, die gepragt sein soll von Beziehungen auf Augenhohe.?01
Ob die konkreten Anordnungen, die sich in seinen Bildern wieder-
finden, das sind, was es anzustreben gilt, bleibt dabei eine offene
und auszulotende Frage. Anstatt solche Visionen aufgrund ihrer
momentan grofien Entfernung von der Realitdt auszuschliefien, soll-
ten sie auf ithre Machbarkeit evaluiert werden, was einen weiteren
Forschungsauftrag im Rahmen der Human-Animal Studies darstellt.
Gegenwirtig erscheint es mir erstrebenswerter, ehemaligen farmed
animals ein Leben in ldndlicheren Gebieten zu ermdglichen. Ein
Leben auf grofien Wiesen und Weideflichen mit moglichst grofien,
frei zuganglichen Stallen zum Riickzug scheint fiir viele dieser e.nm.
Tiere besser geeignet, um ein gutes Leben zu fithren, als ein Leben
in der Stadt. Welcher Lebensraum fiir ein gutes Leben tierlicher
Individuen geeignet ist, gilt es mindestens auf Art-Ebene intensiv
zu evaluieren, um die Etablierung gerechter Interspezies-Gesellschaf-
ten voranzutreiben.202

Trotz der groflen Bedeutung von Lebenshofen fiir die Etablie-
rung gerechter Interspezies-Gesellschaften arbeiten Donaldson und
Kymlicka (2015) Kritikpunkte an ihnen heraus, die sich als Warnung
vor potenziell problematischen Entwicklungen auf dem gesuchten
Weg verstehen lassen.

Kritisch kann es werden, wenn e.nm. Tiere auf Lebenshofen als
Fliichtlinge und Botschafter_innen wahrgenommen und reprasentiert
werden. Sie sollen in der Offentlichkeitsarbeit des jeweiligen Hofs als
Botschafter_innen der Grausambkeit des tierindustriellen Komplexes
dienen, um Menschen auf ebendiese aufmerksam zu machen. Das
lehnen Donaldson und Kymlicka als eine zu passivierte Reprisenta-
tion ab (vgl. aber Fufinote 200). Stattdessen sollten die Bewohnenden
eines solchen Hofs als »pioneers of a new intenitional community«
(Donaldson/Kymlicka 2015, 50) angesehen werden, mit der Freiheit
eine neue soziale Welt zu erschaffen.

201 Vgl. https://hartmutkiewert.de/werk/animal-utopia/ (zuletzt gepriift
am 26.02.2022).

202 Hieraus ergibt sich die Notwendigkeit einer engen interdisziplindren Zusam-
menarbeit zwischen (mindestens) den Disziplinen Politische Philosophie, Ethik,
Tierékologie und Tierphysiologie.

286

- am 18012026, 15:33:36.


https://hartmutkiewert.de/werk/animal-utopia
https://doi.org/10.5771/9783495999868-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://hartmutkiewert.de/werk/animal-utopia

7. Die Etablierung gerechter Interspezies-Gesellschaften

Auch konnen wir — in dem Fall Menschen aus westlichen Natio-
nen — uns gemaf} Donaldson und Kymlicka Lebenshofe deshalb so
gut als Alternativen zum bestehenden System vorstellen, weil sie
in gewisser Weise analog sind zu den idyllischen, realitdtsfernen
Bauernhofen, wie man sie in Kinderbtichern und Werbung antrifft.
Solange der tierindustrielle Komplex nicht iberwunden ist, besteht
die Gefahr, dadurch ckologische und kleinbauerliche Landwirtschaft
aus der Kritik zu nehmen und lediglich die Intensivtierhaltung als zu
{iberwindendes Ubel zu betrachten.203 AuBerdem werden durch diese
Analogie stereotype Annahmen dariiber reproduziert, wie e.nm. Tiere
sein sollten und wo sich ihr Platz befindet (ebd., 54).

Ein weiterer Kritikpunkt moniert, dass Lebenshofe den tierlichen
Bewohner_innen so enge Begrenzungen aufgeben, dass ihnen auf den
Hofen zwar eine sogenannte micro-agency zukommt, jedoch keine
macro-agency. Das bedeutet, dass der Umfang individueller Wahl-
moglichkeiten eher geringist, »it allows for day-to-day choices within
a pre-definded way of life« (Donaldson/Kymlicka 2015, 57). Diese
vordefinierte Lebensfiihrung ist eine Entscheidung, die jemand ande-
res fallt, in dem Fall ein Mensch fiir ein e.nm. Tier. Grundlegendere
Wahlmoglichkeiten beziiglich der eigenen Lebensfiihrung (macro-
agency), wie zum Beispiel, ob man eigenen Nachwuchs zeugen, mit
wem man Freundschaften eingehen oder wo man leben mochte,
kommt ihnen nicht zu. Daraus leitet sich Paternalismus-Kritik ab. Um
Lebenshofe auf eine Weise zu gestalten, dass die nichtmenschlichen
Bewohner_innen mehr macro agency ausleben konnen und paterna-
listische Entscheidungen reduziert werden, miissen folgende Aspekte
in Betracht gezogen werden:

—  Interspezies-Begegnungen und -Beziehungen miissen ermog-
licht werden, das heif3t die e.nm. Tiere sollten nicht nach Arten
separiert untergebracht werden. Vielféltige Beobachtungen zei-
gen, dass etliche e.nm. Tiere sehr gerne auch Beziehungen zu
Individuen anderer Arten eingehen, nicht ausschlieflich zu Indi-
viduen der eigenen Art.

—  Der Aufbau der Lebenshédfe sollte, sofern rdumlich moglich,
weniger analog zu Bauernhofen gestaltet sein, sondern mehr

203 Dabei soll nicht bestritten werden, dass Intensivtierhaltung e.nm. Tieren oftmals
deutlich grofleres Leid zufiigt als kleinbduerliche oder Gkologische Tierhaltung.
Wie bereits an anderer Stelle betont, kommodifizieren diese Betriebe e.nm. Tiere
jedoch ebenfalls.

287

- am 18012026, 15:33:36.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Die Etablierung gerechter Interspezies-Gesellschaften

Freiraum und Riickzugsorte unabhingig von menschlichen Fiir-
sorger_innen aufweisen.

-~ Die e.nm. Tiere brauchen Wahlmoglichkeiten zum Ausiiben von
Tatigkeiten. Es darf nicht der Fehler begangen werden, ehemalige
farmed animals von allen Tatigkeiten und Aufgaben fern zu
halten aus Angst, sie damit wieder einem Nutzungsverhaltnis
zu unterwerfen.

Der dritte Punkt der Tatigkeiten-Ausiibung wird in der jlingsten
tierethischen und Human-Animal Studies-Debatte unter dem Begriff
tierlicher Arbeit« aufgegriffen, wobei gegenwirtig dennoch wenig
wissenschaftliche Untersuchungen dazu bestehen (so die Sammel-
bande von Porcher/Estebanez 2019a und von Blattner et al. 2020a
sowie das Themenheft 1/2022 der Zeitschrift TIERethik).204 Ich
gehe davon aus, dass zahlreiche Moglichkeiten fiir ehemalige farmed
animals bestehen, bestimmte Rollen im Gesamtgefiige einzunehmen,
die unabhangig von menschlicher Nutzung funktionieren und die
notwendig sind, um zum Beispiel Langeweile vorzubeugen und ihnen
Freude zu bereiten. In manchen Féllen kann es sogar moglich sein,
dass Menschen einen Nutzen aus den Tatigkeiten der e.nm. Tiere
ziehen, ohne dass damit eine Verdinglichung und Macht-Asymmetrie
einhergeht. Es konnten Serviceleistungen wie die Tatigkeiten soge-
nannter Blindenhunde, Therapieassistenz-Tiere oder von Hunden
und Pferden beim Zoll, Militar und der Polizei gemafs menschlicher

204 Der Band Animal Labor von Porcher und Estebanez (2019a) bietet jedoch keine
nennenswerten neuen Einsichten fiir die Tierethik oder Human-Animal Studies, da sie
einen Arbeitsbegriff zugrunde legen, der auch das Auftreten in Zirkussen, Existieren
in Zoos und »Produzieren« von Fleisch als Arbeit ansehen (Porcher/Estebanez 2019b)
und damit bestehende Praktiken der Verdinglichung und gewaltvolle Mensch-Tier-
Verhiltnisse unter dem Arbeitsbegriff legitimieren. Auferst vielversprechend ist
dagegen der Band Animal Labour. A New Frontier of Interspecies Justice? von Blattner
etal. (2020a), dessen Arbeitshypothese lautet, dass »animal labour cannot and should
not be reduced to its purely descriptive content in a way that locks animals into their
current status as exploited beasts of burdens. Rather, its value as a new scholarly
and political paradigm rests on its normative content, and its potential to help create,
augment, and deepen human-animal relationships rooted in respect, rights, justice,
solidarity, and mutual flourishing.« (ebd., 11) Dabei untersuchen die Beitrdge des
Bandes unter anderem, welche Arten von Arbeit »humane Jobs« (ebd., 12) fiir e.nm.
Tiere darstellen konnen und wie ein Interspezies-Konsens sichergestellt werden kann,
der tierliche Selbstbestimmung bei den zu verrichtenden Arbeiten gewéhrleistet (ebd.,
15). Die Beitrdge des TIERethik-Themenheftes finden sich unter https://www.tieret
hik.net/ (zuletzt gepriift am 04.03.2022).

288

- am 18012026, 15:33:36.


https://www.tierethik.net
https://www.tierethik.net
https://doi.org/10.5771/9783495999868-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.tierethik.net
https://www.tierethik.net

7. Die Etablierung gerechter Interspezies-Gesellschaften

Berufe entlohnt werden (vgl. Blattner et al. 2020b, 2). Polizeihunde
bei der Polizei in Notthingham erhalten bereits seit ein paar Jahren
eine feste Pension (ebd., 2). Der Lohn muss dabei fiir das jeweilige
Individuum gewinnbringend und gewiinscht sein (vgl. zu dieser
komplexen Frage auch Donaldson/Kymlicka 2015; Gabardi 2017,
166; Meijer 2019, 86-89). Beispiele fiir solche Entlohnungen konnen
jedoch auch schlicht das Bereitstellen von Nahrung und ein Schutz
vor Fressfeinden sein, den e.nm. Tiere dafiir bekommen, dass sie
Dinge tun, von denen Menschen profitieren. So ist es eine wertvolle
Dienstleistung, wenn Schafe Kiistenschutz betreiben, indem sie Dei-
che bewohnen und diese durch ihren Tritt festigen. Dies ldsst sich
auf dhnliche Weise durchfiihren wie gegenwirtig, nur, dass man im
Beitrag fiir den Kiistenschutz der Schafe eine Dienstleistung sieht, fiir
die die Schafe mit Lebensraum, Nahrung und Schutz entlohnt werden,
anstatt Nutzen aus dem Verkauf ihres Fleisches und ihrer Wolle
zu generieren. Gleiches ist fiir aktuelle >Weidetiere« denkbar. Diese
betreiben durch das Offenhalten von Kulturlandschaften Kulturland-
schaftspflege, die ebenfalls als Dienstleistung gelten kann, fiir die die
e.nm. Tiere im Gegenzug Lebensraum, Nahrung und Schutz erhalten
(vgl. Kap. 6.6).29% Ich gehe davon aus, dass das Entgegennehmen und
entsprechende Entlohnen von Dienstleistungen fiir ein Mensch-Tier-
Verhiltnisse auf Augenhche sogar zielfiihrend sein kann, da damit
der Tatigkeit des Gegentibers ein gewisser Respekt entgegengebracht
wird (vgl. auch Blattner/Bossert 2022).

Dies sind bedeutende Punkte, die mit dieser Arbeit unterstrichen
und eingefordert werden. Dabei darf jedoch nicht vergessen werden,
dass nichtmenschlichen Tieren in der >freien Wildbahn« solch eine
macro agency auch hdufig nur auf den ersten Blick zukommt. Auch
dort entscheiden sie oftmals nicht selbst dartiber, wo sie leben und
ob und mit wem sie sich reproduzieren wollen, sondern der Status,
den sie innerhalb ihrer Intraspezies-Gemeinschaft einnehmen, ent-
scheidet dartiber. Im Fall ménnlicher Tiere entscheidet haufig die
blofle Korperkraft tiber beide Aspekte, da bei vielen Saugetieren, wie
zum Beispiel Hirschen, Moschusochsen oder auch Lowen, nur die
starksten Individuen ein bestimmtes Territorium mitsamt einigen

205 Ein gewisses Management der Schaf- bzw. Herbivoren-Herden wird zwar weiter-
hin notwendig sein, allerdings ldsst sich auch dieses auf eine Weise gestalten, dass
Beziehungen auf Augenhohe mit den e.nm. Tieren moglich sind. Ein Aspekt unter
vielen dafiirist, dass die e.nm. Tiere keine Besitzer_innen mehr haben sollten, sondern
Stellvertreter_innen oder jemanden, der eine Vormundschaft ausiibt.

289

- am 18012026, 15:33:36.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Die Etablierung gerechter Interspezies-Gesellschaften

weiblichen Tieren und Nachkommen bewohnen diirfen. Damit soll
auf keinen Fall ausgedriickt werden, dass dies in irgendeiner Weise
Einfluss auf die Etablierung menschlicher Interspezies-Gesellschaften
haben sollte. E.nm. Tiere stellen keine moralischen Akteure dar
(vgl. Kap. 4.3), ihr Verhalten in der >freien Wildbahn< kann kein
Vorbild sein fiir den Aufbau gerechter Gesellschaften, die durch
moralische Akteur_innen mitkonstituiert werden. Diese Anmerkung
soll allerdings zum Nachdenken dariiber anregen, dass auch (empfin—
dungsfahigen) nichtmenschlichen Tieren, die (relativ) unbeeinflusst
vom Menschen leben, kein Paradies auf Erden gegeben ist, und die
Ziele, die wir uns stecken, um gerechte Mensch-Tier-Verhaltnisse
zu etablieren, entsprechend realistisch sein sollen. Die Schaffung
einer moralisch gestalteten Interspezies-Gesellschaft sollte aber dazu
fithren, dass der Umgang, dem e.nm. Tiere ausgesetzt sind, weniger
roh ist als in der >freien Wildbahnc«.

Ein weiteres — bereits mehrfach angesprochenes — Forschungs-
desiderat besteht darin, ob ehemalige farmed animals sich reprodu-
zieren konnen sollten. Donaldson und Kymlicka (2013, 179; 2015,
59-60) fordern die Ermdglichung von Reproduktion und Sexualleben
ein. In den Regelwerken der nordamerikanischen Lebenshofe ist
Reproduktion dagegen explizit untersagt, damit der Hof als »ethischer
Lebenshof« gelten kann (vgl. Donaldson/Kymlicka 2015, 59, 70 EN
25). Die negativ zu bewertenden Konsequenzen einer unkontrollier-
ten Reproduktion von Hauskatzen zeigt Clare Palmer (2013) auf, mit
dem Zweck, die von Donaldson und Kymlicka in Zoopolis (2013)
geforderte Staatsbiirgerschaft fiir domestizierte Tiere wie Hauskatzen
in Frage zu stellen. In der Forderung nach Staatsbiirgerschaften fiir
ehemalige farmed animals liegt auch der Grund, weshalb es fiir
Donaldson und Kymlicka nur konsequent ist, Reproduktionsrechte
fiir diese Tiere einzufordern. Es wird hier nicht dafiir argumentiert,
e.nm. Tiere als Staatsbiirger_innen anzusehen (Mitglieder in unseren
politischen Gesellschaften stellen sie dennoch dar, vgl. Kap. 4.4;
Ladwig 2020, 10; 2021, 149).

Das Konzept der Staatsbiirgerschaft auf e.nm. Tiere in einer
Interspezies-Gesellschaft anzuwenden, erscheint mir nicht zielfiih-
rend. Der Verweis auf Kinder, denen man die Staatsbiirgerschaft
zuspricht, obwohl ihnen ebenfalls mit potentiell paternalistischem In-
Verantwortung-Treten begegnet wird, ist kein sinnvoller Vergleich.
Kinder benétigen in der Regel nur temporar Fiirsprecher_innen und

290

- am 18012026, 15:33:36.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Die Etablierung gerechter Interspezies-Gesellschaften

werden dann zu Staatsbiirger_innen, die die damit zusammenhén-
genden Aufgaben und Pflichten eigenstidndig erfiillen konnen.

Ist also der Vergleich mit kognitiv beeintrachtigten Menschen
naheliegend, die diese Aufgaben und Pflichten nie selbst erfiillen kon-
nen, stets Flirsprecher_innen benétigen und denen dennoch Staats-
biirgerschaften zukommen? Ist es arbitrdr bzw. speziesistisch, sie
ihnen zu gewidhren und e.nm. Tieren nicht? Dies ist nicht der Fall.
Mafinahmen sollten dazu beitragen, den einzelnen Individuen ein
gutes Leben in der fiir ihre Art typischen Gemeinschaft zu ermog-
lichen. Daher ist es fiir beeintriachtige Menschen sinnvoll, ihnen
wie ihren Artgenoss_innen die Staatsbiirgerschaft zukommen zu
lassen, damit sie in ihrer Gemeinschaft — die auch in einer Inter-
spezies-Gesellschaft vermutlich immer noch dominant aus anderen
Menschen konstituiert ist — diskriminierungsfrei leben konnen. Fiir
e.nm. Tiere erscheint dieser Ansatz nicht zielfiihrend fiir ein diskri-
minierungsfreies Leben zu sein. Die Vorteile, die sich aus Staats-
biirgerschaften ergeben, niitzen ihnen nicht. Es wire denkbar, dass
sich aus einer Staatsbiirgerschaft fiir ehemalige farmed animals, die
im Hoheitsgebiet eines Staates leben und Dienstleistungen erbrin-
gen, Anspriiche auf eine angemessene Entlohnung ergeben. Diesem
Aspekt konnen andere Ansitze jedoch gewiss ebenso bzw. auf {iber-
zeugendere Weise gentigen. Zudem verweist Gary Steiner (2017, 14)
auf einen wichtigen Aspekt in dieser Diskussion: »Um nichtmensch-
liche Tiere als Staats- [...] biirger zu behandeln, miissten wir sie
zwingen, sich nach unseren anthropozentrischen Lebensweisen, nach
unseren Werten und Vorgaben zu richten, anstatt sie einfach sein zu
lassen.« Steiners Zitat impliziert, dass es nicht arbitrar oder speziesis-
tisch ist, Konzepte, die speziell fiir die Bediirfnisse der Spezies Homo
sapiens sapiens entwickelt wurden, im Anwendungsbereich bei dieser
zu belassen. Bei allen Ahnlichkeiten zwischen den Spezies ist es auch
stets die Notwendigkeit eines gelungenen tierethischen Ansatzes, den
Differenzen, die zwischen den Individuen unterschiedlicher Arten
bestehen, ausreichend Rechnung zu tragen, auch wenn ihnen keine
Relevanz in Bezug auf direkte moralische Berticksichtigungswiirdig-
keit zukommt. Auch dies ist mit dem hier angewandten Ansatz der
sethischen Kontextsensitivitat< gemeint.

Eine vom Ansatz der Staatsbiirgerschaft fiir domestizierte Tiere
unabhéngige Forderung nach Etablierung von Lebenshofen fiir ehe-
malige farmed animals stellt in Bezug auf diese e.nm. Tiere folglich
einen sehr wichtigen Ansatzpunkt fiir Interspezies-Gerechtigkeit dar.

291

- am 18012026, 15:33:36.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Die Etablierung gerechter Interspezies-Gesellschaften

Die Gefahr des Paternalismus, die diesem Ansatz innewohnt, muss
ernst genommen werden, um wirklich gerechte Gesellschaften zu
etablieren. Sie stellt allerdings kein Gegenargument fiir die Sinnhaf-
tigkeit von Lebenshofen dar, da nicht jede Form von Paternalismus
ganzlich abgelehnt werden muss und auch fiir den Umgang mit
Vormundschaften iiberzeugende Grundsitze bestehen, wie sie bei-
spielsweise John Rawls ausgearbeitet hat (vgl. Kap. 5.2). Lebenshofe
sollen tierlichen Bewohner_innen einen wirklich guten Ort zum
Leben bieten, aber sie miissen und konnen nicht das >Paradies auf
Erdenc schaffen. Dennoch ist es unerlasslich, die Forderung nicht aus
dem Blick zu verlieren, die auch Martha Nussbaum (2010; vgl. Kap.
5.3) vehement stark macht: in einer gerechten Gesellschaft sollte
es stets um Inklusion statt um Bevormundung fiir diejenigen Indivi-
duen gehen, die auf Hilfe angewiesen sind. Dies gilt fiir intra- und
intergenerationelle Gerechtigkeit und wie in den vorangegangenen
Kapiteln aufgezeigt wurde, entsprechend auch und gerade in einer
tierethischen Theorie Nachhaltiger Entwicklung.

292

- am 18012026, 15:33:36.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Zusammenfassung

Die Arbeit ist in der akademischen Disziplin der anwendungsbezoge-
nen Ethik zu verorten und zeichnet sich durch eine interdisziplinére
Vorgehensweise aus, da sich {iberzeugende tierethische Positionen
nicht in einer einzigen Disziplin ausarbeiten lassen. In der Tierethik
muss empirisches und normatives Wissen aufeinander bezogen wer-
den, um plausible Argumente zu entwickeln — wie es in dieser Arbeit
im Hinblick auf die Empfindungsfahigkeit und gutes tierliches Leben
unternommen wird. Dabei miissen normative Forschungsergebnisse
mit Forschungsergebnissen der Zoologie, Tierokologie und Ethologie
verkniipft und auf Stimmigkeit tiberpriift werden, wobei keine dicho-
tome Trennung von Empirie und Normativitit angenommen wird,
sondern auch deren Wechselseitigkeit im Blick gehalten wird.

Empfindungsfahige nichtmenschliche (e.nm.) Tiere miissen in
die Debatte um Nachhaltige Entwicklung (NE) als direkt zu beriick-
sichtigende Individuen miteingeschlossen werden, da inter- und
intragenerationelle Gerechtigkeit die ethische Grundlage Nachhalti-
ger Entwicklung darstellt und im Sinne einer Tierethik, die empfin-
dungsfihige Lebewesen dem sogenannten scope of justice zurechnet,
diese nicht langer aus dieser Debatte ausgeschlossen werden konnen.
Von dieser Ausgangsthese ausgehend, hat sich die Arbeit entspre-
chend das Ziel gesetzt, eine NE-Theorie zu entwickeln, die e.nm.
Tiere inkludiert.

Zur Substantiierung der Ausgangsthese dienen der erste und
der zweite Teil der Arbeit. Der erste Teil verdeutlicht die Aktualitat
und Brisanz des Themas und zeigt, inwiefern e.nm. Tiere durch
NE-relevante Handlungen direkt betroffen sind. Der zweite Teil
expliziert, welches NE-Verstandnis vertreten, sowie welche Tierethik-
Position als tiberzeugend aufgefasst wird und entsprechend in der
NE-Debatte Berticksichtigung finden soll. Ferner zeigt dieser Teil,
dass eine Inklusion e.nm. Tiere in NE-Ansatze noch aussteht und dass
diese als moralisch direkt berticksichtigungswiirdig gelten sollten —
beide Aspekte verdeutlichen daher die Notwendigkeit des Vorhabens.
Der dritte Teil setzt sich mit NE-relevanten Gerechtigkeitstheorien

293

- am 18012026, 15:33:36.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Zusammenfassung

auseinander, die auf ihre Anwendbarkeit fiir die Tierethik gepriift wer-
den. Das stellt einen weiteren relevanten Schritt zur Entwicklung einer
tierethischen NE-Theorie dar, an den sich die inhaltliche Bestimmung
eines tierethisch orientierten Mehr-Ebenen-Modells einer NE-Theo-
rie anschlief3t. Der vierte Teil der Arbeit befasst sich mit wichtigen
Implikationen, die sich aus einer solchen Theorie ergeben, und wirft
einen ersten Blick auf mogliche Umgangsformen mit — im Zuge der
Implementierung — entstehenden Herausforderungen.

Das bestehende Mensch-Tier-Verhiltnis und der menschliche
Umgang mit e.nm. Tieren haben verheerende sozio-6kologische Fol-
gen mit globalem Ausmafl. Verantwortlich fiir die stark negativen
Konsequenzen ist unter anderem der sogenannte tierindustrielle
Komplex, das Zusammenspiel aller Bereiche und Dimensionen der
globalen Tierindustrie. Bisherige Versuche, dies zu andern und die
Drastik der Konsequenzen zu reduzieren, stammen vor allem aus
dem Bereich eines technischen Solutionismus. Die nichtmenschlichen
Tiere werden als »nachhaltiger< nutzbare >Produkte< geziichtet und
dabei nach wie vor als nicht-selbstzweckhafte sProdukte« verdinglicht
(Kap. 1).

Die anthropozentrische Ausrichtung der NE-Debatte, welche
sich seit der NE-Begriffsbestimmung des Brundtland-Berichts aus
dem Jahr 1987 stets findet, wird auch dadurch deutlich, dass
bestehende ethisch-philosophische NE-Ansitze (fast) ausschlieflich
anthropozentrisch argumentieren. Von den - trotz der Prominenz
des Begriffs — wenigen explizit ethisch-philosophischen NE-Ansétzen
wird die »Theorie starker Nachhaltigkeit« von Konrad Ott und Ralf
Doringals iiberzeugender als andere solcher Ansatze aufgefasst, da sie
mit dem Sentientismus auf konzeptioneller Ebene eine tierethische
Perspektive aufgreift, auch wenn sie diesen inhaltlich (noch) nicht
ganzlich tiberzeugend umsetzt. Auch Ott und Dorings Mehr-Ebenen-
Modell sowie ihre Konkretisierung von Gerechtigkeit durch Martha
Nussbaums Fahigkeitenansatz und John Rawls’ Differenzprinzip sind
iiberzeugend und werden fiir diese Arbeit modifiziert iibernommen.
Um einen geeigneten Maf3stab daftir zu finden, wie gerechte Gesell-
schaften konstituiert sein miissen, bendtigt es Wissen dariiber, was
Menschen (und gemaf dieser Arbeit auch e.nm. Tiere) fiir ein wirklich
gutes Leben benotigen. Nussbaums Fihigkeitenansatz bietet einen
gelungenen Ansatz, um diese Frage auszuloten (Kap. 2).

Die Annahme einer weitgehenden Komplementaritat von Natur-
bestanden zu Sachbestinden in Positionen starker NE ist fiir die

294

- am 18012026, 15:33:36.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Zusammenfassung

Inklusion nichtmenschlicher Tiere folgerichtig. Die meisten Naturbe-
stande dienen nichtmenschlichen Tieren als Habitat oder auf andere
Weise als Lebensgrundlage. Inkludiert man alle empfindungsfahigen
tierlichen Individuen in eine NE-Perspektive, wird die Moglichkeit
der Substitution von tierlichem Habitat durch Sachbestande duferst
fragwiirdig. Die Differenzierungin schwache, starke und intermediére
NE-Positionen — die sich in ihrer Positionierung beziiglich der Sub-
stituierbarkeit der natlirlichen Umwelt unterscheiden — bekommt
dadurch fiir eine tierethische NE-Perspektive eine gewisse Relevanz.
Ein Blick auf das unterschiedliche Verstandnis der Substituierungs-
moglichkeiten natiirlicher Besténde ist ebenfalls relevant, um zu
bestimmen, was es intra- und intergenerationell gerecht zu verteilen
gilt — eine der zentralen NE-Fragen, die sich ebenfalls bereits aus dem
Brundtland-Bericht und seiner breit rezipierten NE-Begriffsbestim-
mung ergibt. Die anthropozentrische Ausrichtung dieses Berichts
greift zu kurz, wenn e.nm. Tiere im scope of justice mitgedacht werden.
Deren Einbezug ist mit einem bestimmten Gerechtigkeits-Verstand-
nis vereinbar, in dem Gerechtigkeit — auch in Bezug auf Menschen
— nicht als etwas angesehen wird, das sich allein zu Vernunft befa-
higte Individuen gegenseitig schulden. Ein solches Gerechtigkeitsver-
standnis schliefst ebenfalls zahlreiche Menschen aus. Insofern ist ein
Zusammendenken von Nachhaltiger Entwicklung und tierethischen
Forderungen in der akademischen Untersuchung durchaus nahelie-
gend. Die wenigen akademischen Versuche, e.nm. Tiere als Individuen
(nicht als Ressourcen) in die NE-Debatte zu inkludieren, erarbeiten
jedoch keine ethischen Argumente fiir solch eine Inklusion, weshalb
diese Arbeit nach wie vor einem Forschungsdesiderat nachgeht (Kap.
2 und 3).

Da die Tierethik eine sehr umfassende und komplexe Bereichs-
ethik darstellt, ist eine Spezifizierung derselben notwendig, wenn
deutlich werden soll, welche tierethischen Annahmen in einer NE-
Perspektive aufgegriffen werden sollen. Hier wird ein egalitdrer
kontextueller Sentientismus vertreten. Nach diesem sind alle empfin-
dungsfahigen Lebewesen ohne moralische Hierarchisierungen direkt
moralisch berticksichtigungswiirdig. Die Empfindungsfahgikeit darf
jedoch nicht das einzige Kriterium sein, das moralische Beurteilungen
von Handlungen leitet, da auch Kontexte fiir bestimmte Handlungs-
bewertungen relevant sind. Gemaf} der — auf Clare Palmer aufbauen-
den — relationalen Pflichtenethik, die hier tierethisch zugrunde gelegt
wird, sind Kontexte und Beziehungen moralisch im Hinblick auf posi-

295

- am 18012026, 15:33:36.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Zusammenfassung

tive Pflichten relevant, welche entsprechend gegentiber unterschied-
lichen Individuen in unterschiedlicher Weise bestehen (konnen). Im
Hinblick auf negative Pflichten diirfen sie jedoch keine Rolle spielen,
diese bestehen gegeniiber allen Individuen der Moralgemeinschaft
gleich. Hierbei wird eine Kategorisierung e.nm. Tiere in domesti-
zierte Tiere, Tiere in der Kontaktzone (die umgangssprachlichen
Kulturfolger) und wildlebende Tieren vorgenommen. Diese dient
einer vereinfachenden Debatte der komplexen Frage nach positiven
Pflichten gegentiber e.nm. Tieren, soll jedoch nicht davon abbringen,
Individuen anstatt abstrakter Kategorien in den Blick zu nehmen
(Kap. 4).

Der sozialen und kontextuellen Einbettung aller Individuen wird
der hier vertretene Tierethikansatz dadurch gerecht, dass ihm kein
moralischer Individualismus zugrunde liegt, sondern — durch die
relationale Pflichtenethik — eine Position, die moralischen Individua-
lismus und Relationalismus verbindet. Neben Palmers relationaler
Pflichtenethik (die hier in leicht modifizierter Form vertreten wird),
bietet auch der Fahigkeitenansatz, den Nussbaum selbst auf e.nm.
Tiere erweitert hat, wichtige Aspekte fiir eine Tierethik, besonders im
Hinblick auf eine Zusammenfiihrung tierethischer Argumente und
einer NE-Perspektive. Auch wenn Nussbaum die hier so zentrale
Differenzierung im Hinblick auf bestehende Pflichten ablehnt, ist
der Fahigkeitenansatz in dieser Arbeit vor allem dafiir relevant, um
Antworten auf die — fiir Tier- und NE-Ethik sehr bedeutende —
Frage zu geben, was ein gutes tierliches Leben ausmacht. Als fiir solch
eine Bestimmung zugrunde gelegte Theorie, die es mit empirischen
Forschungsergebnissen zu kombinieren gilt, ist Nussbaums Fahigkei-
tenansatz zielfithrend. Ebenso wird er der tierethischen Forderung
gerecht, nicht ausschliellich Flirsprecher_innen fiir e.nm. Tiere zu
benennen, sondern ihnen auch selbst Raum zur Mitgestaltung zu
geben. Eine solche Gestaltungsbefahigung wird hier auch e.nm. Tie-
ren zugestanden. Ferner sollte jeder Sentientismus — wie jede Ausein-
andersetzung mit gutem tierlichem Leben — stets naturwissenschaft-
lich riickgebunden bleiben und empirische Forschungsergebnisse zum
Schmerzempfinden kontinuierlich miteinbeziehen. Sentientistische
Tierethik-Ansdtze miissen normative Annahmen und empirische
Ergebnisse dabei explizit ins Verhiltnis setzen (Kap. 4).

Die Untersuchung, ob bereits erfolgreich einer NE-Theorie
zugrunde gelegte Gerechtigkeitstheorien plausibel tierethisch erwei-
tert werden konnen und die gleichzeitige Evaluation ihres Anwen-

296

- am 18012026, 15:33:36.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Zusammenfassung

dungspotential fiir eine tierethische NE-Theorie, stellt einen weiteren
wichtigen Schritt zur Erarbeitung eben dieser dar. Sowohl die Theorie
der Gerechtigkeit von Rawls als auch der Fahigkeitenansatz von Nuss-
baum eignen sich fiir eine NE-Erweiterung auf e.nm. Tiere. Fiir Rawls
ergibt sich dabei eine Erweiterung des Differenzprinzips nicht nur
auf die globale Ebene — wie fiir NE nétig —, sondern zudem auch auf
e.nm. Tiere. Dieses internationale Interspezies-Differenzprinzip ist
fiir eine Gerechtigkeitstheorie bedeutend, da es aufzeigt, wo in gerech-
ten Gesellschaften die Grenzen von Ungleichheiten liegen sollten.
Ebenso zeigt sich, dass Rawls’ eigene Begriindung um nichtmensch-
liche Tiere aus seiner Gerechtigkeitstheorie auszuschlieflen, nicht
plausibel ist. Hierbei werden entweder bestimmte Menschen ebenso
ausgeschlossen, oder (da Rawls das vermeiden mochte) Argumente
konstruiert, die diese Menschen inkludiert und (empfindungsf'eihige)
nichtmenschliche Tiere dennoch exkludiert, welche mit fragwiirdigen
Implikationen versehen sind. Positiv an Nussbaums Fahigkeitenan-
satz wird hervorgehoben, dass er den Fokus auf Inklusion statt
Paternalismus legt. Wo inkludierende Mafinahmen jedoch schwer
moglich sind, stellen Rawls’ paternalistische Grundsétze eine wich-
tige Erganzung zum Fahigkeitenansatz dar. Der Fihigkeitenansatz
dient des Weiteren als geeignete Grundlage, um Aussagen tiber
gutes tierliches Leben treffen zu konnen, wobei die Arbeit neben
Nussbaums normativem Bestimmungsversuch von guten tierlichem
Leben auch empirische Bestimmungsversuche beleuchtet und beide
ins Verhiltnis setzt. Dabei wird der kritische Anthropomorphismus
hervorgehoben, welcher eine wichtige Methode darstellt, um sich
einem Verstandnis von gutem tierlichen Leben anzundhern (Kap. 5).

Auf diesen erarbeiteten Grundbausteinen baut das Mehr-Ebe-
nen-Theorie-Modell auf. Die Ebenen (iibergeordnetes Prinzip, Kon-
zeption, Leitlinien, Prinzipien fiir Konfliktfdlle, prioritire Handlungs-
felder, prioritire Mafnahmen zur Implementierung) werden dabei
kohdrent und konsistent inhaltlich bestimmt und zu jeder Ebene eine
schliissige Position erarbeitet, die auf den theoretischen Ausarbeitun-
gen der vorangegangenen Kapitel aufbaut. Das tibergeordnete Prin-
zip ist intra- und intergenerationelle Gerechtigkeit. Auf Konzeptions-
Ebene leiten sich aus den Kapiteln davor folgende zugrunde gelegte
Positionen ab: starke Position Nachhaltiger Entwicklung, relationale
Pflichtenethik kombiniert mit tierethischem Fihigkeitenansatz, inter-
nationales Interspezies-Differenzprinzip, nichtmenschliche Tiere als

297

- am 18012026, 15:33:36.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Zusammenfassung

Gesellschaftsmitglieder, absoluter intra- und intergenerationeller Stan-
dard nach Nussbaums FA fiir Menschen und nichtmenschliche Tiere.

Als Leitlinien fiir eine tierethische NE-Theorie haben sich die
Entwicklung gerechter Interspezies-Gesellschaften und der Erhalt von
Okosystemen als zentral herausgestellt. Fiir die sich durch den Ein-
bezug von e.nm. Tieren in eine NE-Perspektive potenzierenden Kon-
fliktfélle dienen das Prinzip der Selbstverteidigung und das Prinzip des
minimalen Ubels als Handlungsorientierung.

Die letzten beiden Ebenen widmen sich der praktischen Umset-
zung und zeigen auf, was es fiir das Mensch-Tier-Verhaltnis und
fiir die NE-Debatte bedeutet, wenn e.nm. Tiere aus NE-Perspektive
als Individuen mitgedacht werden. Da zahlreiche NE-relevante Hand-
lungsfelder bestehen, die das Wohlergehen e.nm. Tiere betreffen,
werden diejenigen in den Blick genommen, welche sich explizit aus
einer tierethischen NE-Position ergeben und in anthropozentrischen
NE-Ansitzen bislang nicht adressiert wurden. Dabei zeigt sich, wie
ein sentientistisch ausgerichteter Naturschutz gestaltet werden sollte,
weshalb der Ausbau einer mdglichst tierfreundlichen Landwirtschaft
und damit einhergehend die Weiterentwicklung des bio-veganen Land-
baus vorangetrieben werden miissen und wie die Erzeugung regenera-
tiver Energie tierfreundlich(er) erfolgen kann (Kap. 6).

An diese Untersuchung moglicher Praxis-Implementierungen
schliefdt eine erste Anndhrung an ein nach wie vor bestehendes
Forschungsdesiderat an, welches sowohl in der Theorie als auch im
Hinblick auf die Umsetzungsmoglichkeiten weiter interdisziplinar
erforscht werden muss. Dabei handelt es sich um die Frage, wie
gerechte Interspezies-Gesellschaften konstituiert sein konnen und
welchen Platz e.nm. Tiere in ihnen einnehmen konnen und sollen. Die
notwendige Etablierung solcher Gesellschaften ergibt sich klar aus der
hier erarbeiteten tierethischen NE-Perspektive, sie findet sich deutlich
artikuliert in der ersten Leitlinie. Um ihr den gegenwirtig bestehen-
den >Utopie-Charakter< zu nehmen, sind nach wie vor zahlreiche
Schritte zu gehen und etliche Fragen auszuloten. Zentrale Fragen
dabei sind zum Beispiel, ob e.nm. Tiere in solchen Gesellschaften
Dienstleistungen erbringen konnen, von denen Menschen und e.nm.
Tiere profitieren, ob (allen) e.nm. Tieren in Interspezies-Gesellschaf-
ten die Moglichkeit freier Reproduktion eingeraumt werden sollte
und welche konkreten Formen des Zusammenlebens iiberzeugend
sind. Zur Beantwortung der letzten Frage werden in jiingeren Human-
Animal Studies sogenannte Lebenshofe diskutiert, die als potentiell

298

- am 18012026, 15:33:36.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Zusammenfassung

geeignete Form auch hier in den Blick genommen werden und viel-
versprechende Moglichkeiten fiir Interspezies-Gerechtigkeit bieten
(Kap. 7).

Das Desiderat einer fehlenden Verkniipfung von Nachhaltiger
Entwicklung mit den Forderungen tierethischer Positionen, empfin-
dungsfahige nichtmenschliche Tiere als moralisch direkt berticksich-
tigungswiirdige Individuen in die NE-Debatte zu integrieren, behebt
diese Arbeit. Sie leistet damit einen Beitrag zu einer Zusammenfiih-
rung der beiden bisweilen getrennt voneinander beforschten und
diskutierten Bereiche. Dabei mochte sie einen Anstofd bewirken
auf einen anderen Blick und gednderten Umgang mit drdngenden
sozio-Okologischen Problemen, welche einem guten menschlichen
und tierlichen Leben auf diesem Planeten im Weg stehen — damit eine
lebenswerte Zukunft, einhergehend mit einer im moralischen Sinne
lebenswerten Gegenwart fiir alle Menschen und empfindungsfahigen
nichtmenschlichen Tiere gestaltet werden kann. Dies diirfte auch allen
anderen Lebensformen unseres Planeten zugute kommen.

299

- am 18012026, 15:33:36.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

‘am 18.01.2026, 15:33:38.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	7. Die Etablierung gerechter Interspezies-Gesellschaften als gesellschaftliche Aufgabenstellung und Forschungsdesiderat
	8. Zusammenfassung

