Uber die Lust an der Krise

Bericht vom 37. Kongress der Deutschen Gesellschaft fiir Soziologie,
6.-10. Oktober 2014 in Trier

Von Heike Delitz

Krisen der Routine, Routinen der Krisen — das Motto des DGS-Kongresses ist das der Sozio-
logie als solcher. Immer erneut ruft sie sowohl die Krise ihres Gegenstandes als auch die der
Disziplin aus, potenziert also nun 2014 in Trier. Es entfaltete sich dort ein einerseits program-
matisches, ernsthaftes, andererseits auch inflationdres Krisengerede, zumal die Vorgabe der
Trierer Veranstalter (der doppelte Kongresstitel) von vielen Vortrdgen, Sektionssitzungen und
Ad hoc Gruppen allenfalls leicht variiert tibernommen wurde, und dies vermutlich nicht allein
um der Aufnahme in das Hauptprogramm Willen. Natiirlich war sich der Veranstalter — Martin
Endref3 — dessen gewahr. Fiir ihn indes ist die Soziologie nichts anderes als die Krisenwissen-
schaft, da auf eine gesellschaftliche Moderne bezogen, welche per se krisenhaft sei, so wie
Reinhart Koselleck die Krise als ,,strukturelle Signatur der Neuzeit* sah. Die Voraussetzung
der Disziplin sei, dass es in einer enttraditionalisierten, sdkularisierten, marktdynamischen
Vergesellschaftung per definitionem permanent und ubiquitdr Krisen gébe, und die Aufgabe
des Soziologen zu verstehen, warum es dennoch weiter geht. Wie ist soziale Ordnung in
modernen Gesellschaften moglich, was sind die Mechanismen, die das Soziale dennoch
zusammenhalten, gegeniiber der wahrscheinlicheren Unordnung, dem Auseinanderfallen? Die
Kritik an diesem Selbstverstdndnis der Soziologie (oder an dieser Formulierung ihres Bezugs-
problems) hat in Trier am scharfsten Ulrich Beck formuliert, in seiner Laudatio fiir Zygmunt
Bauman: Fiir eine sich so verstehende Wissenschaft der modernen Gesellschaft ist alles und
damit nichts wirklich krisenhaft. Man sprach auf dem Kongress tatsachlich recht unterschieds-
los vom Sport in ,der* Krise, von der Krise des Gedéchtnisses, der Methoden und sogar der
Daten, von der Krise der menschlichen Fortpflanzung und des Alterns, vom kriselnden
Gesundheitssystem, der Krise der Kindheit, von derjenigen der Religion und zugleich der
Sakularitét; von der Bildung in Zeiten der ,Dauerkrise und von allgemeinen Zeiten der Krise.
Ebenso sprach man auch iiber die Krise des Faches, die Theoriekrise, die Offentlichkeitskrise
—und so fort. Was eine ,Krise® ist, ist offensichtlich eine Frage der Definition, die Ausrufung
einer Krise indes stets eine suggestive Angelegenheit. Jede Soziologin kennt die von der
Soziologie unldsbare Tradition der Modernekritik, jeder kennt Durkheims anomische Selbst-
morder, Webers Fachmenschen, Simmels kulturell iiberforderte Subjekte. Und so ist Heinz
Budes Ergénzung des Kongressthemas vollig mitzutragen: Die ,,Klage tiber die Vereinzelung
der Individuen, die Verddung der gemeinschaftlichen Rdume oder die Vereinsamung in der
Masse gehoren zum Gepéck der Soziologie™.

Dabei hat das lateinisch-griechische krisis, crisis bzw. kpioig eine prazise Bedeutung, und
zwar eine zunéchst wertneutrale. Die Krise ist zunédchst lediglich eine Situation der Zuspitzung
oder der Entscheidung, sie bezeichnet den Zeitpunkt, an dem es entweder bergab oder bergauf
geht, in unserem Fall mit der Gesellschaft. Und in der Ubernahme des lateinischen Begriffes
in moderne europdische Sprachen gewann der Begriff der ,Krise® genauer eine medizinische
Bedeutung: ndmlich die einer plotzlichen Verdnderung des Gesundheitszustandes, welche als
akutes Aufflammen, Schock oder Anfall auftritt, und von der nicht von vornherein ausgemacht
ist, ob sie negativ oder positiv endet. ,,Die Krise bei den Krankheiten ist, wenn sich die Krank-
heiten verstirken, nachlassen, in eine andere Krankheit umschlagen oder aufhoren®, heiit es
im corpus hippocraticum. Die ausschlieflich negative Konnotation des Begriffs im soziolo-
gischen Sprachgebrauch hingt dann offensichtlich (auch) mit der Moderneskepsis beider
zusammen, mit dem soziologisch wie gesellschaftlich oft dominanten Diskurs der Pathologi-

Soziale Welt 66 (2015), S. 95—103

1P 21673.216.118, , 09:35:44. Inhalt.
Inbatts ir i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0038-6073-2015-1-95

96 Heike Delitz

sierung dieser unserer Gesellschaftsform. Gegentiber diesem Krisenbegriff und seinem infla-
tiondren Gebrauch war in Trier wohl durchaus dreierlei konsequent: die Soziologie explizit als
Krisenwissenschaft zu reflektieren; sich des Kongressthemas schlicht zu entziehen; oder
,wirkliche® Krisen soziologisch zu thematisieren: Entscheidungssituationen des gesellschaft-
lichen Lebens hierzulande wie anderswo.

,Krisen‘ und Krisen

Was sind aktuell ,wirkliche® gesellschaftliche Krisen, in denen sich Grundlegendes in der Art
der Vergesellschaftung, in den Modi der kollektiven Existenz zu entscheiden scheint? Die
brachialsten, die wir bereits in Trier und noch immer tiglich in den Nachrichten verfolgen
miissen, hat Zygmunt Baumann und mit ihm der schon erwéhnte Ulrich Beck (der, niemand
konnte es ahnen, zum letzten Mal auf einem Soziologentag sprach) thematisiert: all jene
gewaltvollen sozialen Bewegungen unter der Flagge des Islam. Uber Bauman, der einmal mehr
iiber das geschichtliche ,, Interregnum “ sprach, in dem sich die gesellschaftliche Welt befinde,
und dessen Lebenswerk ausgezeichnet wurde, sagte Beck in seiner Festrede Folgendes: ,,Zyg-
munt Bauman ist kein gewdhnlicher Mensch, Zygmunt Bauman ist kein gewdhnlicher Sozio-
loge*, und zwar, weil er immer erneut die Negativitdt der Moderne ausspreche, die spezifisch
moderne gesellschaftliche Fahigkeit, ,,Destruktivitit und Inhumanitét effizient zu organisie-
ren, oder die ,,rationale Destruktivitit™ und ,,destruktive Rationalitdt* dieser unserer Gesell-
schaftsform. Wahrend also die Soziologen und Soziologinnen in Trier im Oktober 2014 iiber
allerlei Krisen plauderten, werden andere ,,Regionen der Welt von fundamentalistischer
Gewalt tiberrollt™, und zwar einer Gewalt, die von ,unseren‘ militdrischen Reaktionen nur
umso mehr gendhrt werde. Deswegen erschien es Beck als keineswegs heroisch oder auch nur
angemessen, vielmehr als {iberaus ,,idyllisch®, wenn sich die Soziologie die Frage nach der
Krise stelle — da man doch wie Bauman von einer Situation sprechen miisse, in der soziale
Ordnungen tatséchlich radikal zusammenbrechen, in der die Gesellschaftsgeschichte mit
Wucht ,,zuriickkehre®. Was die Soziologie zu interessieren hitte, ist diese unsere Gegenwart,
die schmerzlich kenntlich macht, dass die Geschichte unvorhersehbar und unkontrollierbar
verlduft. Ist demgegeniiber eine ,Krise® etwas per se zu Besédnftigendes (wie Beck dem sozio-
logischen Krisenbegriff unterstellt), so muss die Soziologie ihren spezifischen Gegenstand,
die moderne Art der Vergesellschaftung, prinzipiell verharmlosen. Auf wen bezieht sich diese
Kritik? Auf nicht weniger als die beiden soziologischen Grofnarrative: Rationalisierung und
funktionale Differenzierung als Kennzeichen und Bewegungstendenz moderner Kollektive.
Die dominante soziologische Theorie mache die Soziologie geschichtsblind — blind fiir die
»Wiederkehr der Gesellschaftsgeschichte*.!

In der Tat gibt es nicht viele soziologische Theorien, die einen unvorhersehbaren Wandel
des Sozialen zu denken erlauben; in der Tat tendieren viele soziologische Theorien dazu, das
soziale Werden evolutiondr, als einlinigen sozialen Wandel zu denken, in dem es einige Aus-
nahmen (Krisen) geben mag, aber keine grundlegende Zasur, keine ,,gesellschaftshistorische
Verwandlung der Welt“. Zwar sprach man in Trier iiber ,,disruptiven sozialen Wandel“, im
Titel eines Plenums; aber inhaltlich erorterte gerade dieses Plenum tatsachlich keine Konzepte
unvorhersehbaren, plotzlichen sozialen Wandels. Vielmehr wurde auch hier zumeist evolu-
tiondr gedacht. Man sprach allerdings durchaus iiber jene Thematik, die Bauman und Beck zur
Kritik an der Soziologie schlechthin motiviert hatte: iiber ,,Gewalt und Krieg“.? Durchaus
diskutiert also war jenes Phinomen, das in unserem Kulturkreis wie auch in anderen Kulturen

1 Ulrich Beck: Sinn und Wahnsinn der Moderne, in: taz 14.10.2014.

2 Die weiteren Plenen drehten sich um die ,, Soziologie der Krise*, um die ,,Krise (in) der Offentlichkeit*,
um die ,,Eurokrise®, um ,,Akteure (in) der Krise*, um ,,Zeitstrukturen und Zeithandeln im Wandel®,
um ,,normative Subjektperspektiven und um die ,,Krise des MittelmaBes*.

1P 21673.216.118, , 09:35:44. Inhalt.
pineag) i @ U

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0038-6073-2015-1-95

Uber die Lust an der Krise 97

persemit einer Gesellschaftskrise verbunden wird, eben Gewalt. Barbara Kuchler etwa brachte
die ,,durchgesetzte politische Inklusion* der Nationalstaaten seit dem 17. Jahrhundert mit einer
ambivalenten Gewaltdynamik in Verbindung. ,,Wenn Personen vom Inklusionsradius des
politischen Systems erfasst werden, geraten sie auch systematischer in den Destruktionsradius
von Kriegen®, zugleich werden sie verstarkt geschiitzt. Koloma Beck verstand den Biirgerkrieg
in Angola (1975-2002) als eine eigene ,,Normalitit* erzeugend. Thomas Kron arbeitete sich
an der Unvorhersehbarkeit von Terrorakten ab, sich an der Chaosforschung orientierend, um
,den‘ Terrorismus als ein ,,politisch, 6konomisch, religios und solidarisch energetisch voran-
getriebenes* Phdnomen zu verstehen — entwindet sich doch dessen ,,ursdchliche Komplexitat*
und Eigendynamik den Annahmen namentlich von Theorien der rationalen Wahl, des homo
oeconomicus. Gesa Lindemann versuchte, Gewalt als ordnungsbildend zu begreifen statt als
dasjenige, was soziale Beziehungen zerstort oder aber fiir diese instrumentalisiert wird. Frithjof
Nungesser pladierte angesichts der Aktualitdt der Folter fiir eine Ent-Harmonisierung von
Soziologie und Anthropologie: Das ,,Antisoziale® sei genauso wenig ,,asozial“ wie ,,unmensch-
lich*, sondern ,,intrinsisch sozial*.

Was sind also aus deutschsprachiger soziologischer Sicht die ,wirklichen® Krisen? Einig
war man sich in den gerade angesprochenen Veranstaltungen tiber die politische Krise der
Gegenwart in Gestalt des Terrorismus und der Umbriiche im Nahen Osten. Randall Collins
klassifizierte in diesem Zusammenhang Revolutionen — die paradigmatischen Flle disruptiven
sozialen Wandels —, um auszuloten, welche Revolution eine Gesellschaft stirkt, welche allen-
falls einen seichten Wandel erzeugt und welche in Kriege miindet, hierbei an die arabischen
Revolutionen der letzten Jahre denkend. In der Krise sind zweifellos auch die Menschen-
rechte, namentlich in Gestalt des Fliichtlingsvolkerrechts, und zwar gerade auch hierzulande.

Kamen hinsichtlich der politischen Krisen mit Gewalt und Krieg die Zivilisationstheoretiker
zum Zuge, so hinsichtlich der 6konomischen Krise des Kapitalismus die Kapitalismustheore-
tiker, die sich einig waren: Die ,,europdische Gesellschaftsgeschichte der vergangenen fiinf
Jahre* sei zentral durch ,,Finanzmarkt-, Staatsschulden- und Eurokrise* geprégt, sowie durch
eine dadurch ausgeldste politische Krise, so Stephan Lessenich als Vorsitzender der Deutschen
Gesellschaft fiir Soziologie; und weit fatalistischer noch Wolfgang Streeck: Seit den 1970ern
befinde sich ,der Kapitalismus® in einer Krisensequenz von sinkendem Wachstum, steigender
Ungleichheit und Verschuldung, kollabierenden ,,Regulierungsregimes™ und destruierten
egalitir-demokratischen Institutionen®, womit unsere Gesellschaft so prekdr wie nie seit 1945
sei. In diesem Zusammenhang der Analyse unserer Wirtschaftsform fielen — jenseits der Kri-
senthematik —auch zeitsoziologische Arbeiten auf, also Arbeiten zur ,,Zeitstruktur. Sie fiigten
der Frage nach der Krisenhaftigkeit oder -resistenz des aktuellen Kapitalismus neue oder
zumindest zentrale Aspekte hinzu. Jens Beckert erklérte sich die ungebrochene Dynamik
unseres Wirtschaftssystems mit einem ,,zu wenig beleuchteten Aspekt®, eben seiner Zeitstruk-
tur, die aber auch Cornelius Castoriadis bereits als zentral fiir den Kapitalismus verstanden
hatte: Es handele sich hier um jene Wirtschafts- und Gesellschaftsform, in der sich die Ein-
zelnen einer offenen, unvorhersehbaren Zukunft gegeniibersehen, und in der die Zeit zugleich
als ,,effektive”, unendliche, kumulative Zeitlichkeit instituiert ist (Castoriadis 1984[1975]:
349ff). Andere verstanden die ,,Allgegenwart des Potentiellen” oder das ,,gesellschaftliche
Potentialitdtsregime™ als Zeitstruktur des aktuellen Kapitalismus, in dem die ,,Zukunft als
zugleich vielversprechend und alles vernichtend* erscheine, und die Potentialitdt menschlichen
Lebens eine ,,quasi-monetire* Gestalt angenommen habe. Klaus Dorre hat seine These der
Dynamik kapitalistischer Gesellschaft als Folge von ,,Landnahmen* zur Diskussion gestellt.
Der aktuelle Kapitalismus ,betreibe® die Integration der ,.,kapitallosen Klassen® im Inneren nur,
um im europdischen Raum umso dominanter zu sein. Es handele sich um einen ,.kooperativen
Kapitalismus®“ oder eben um die ,,Landnahme des Sozialen“ zwischen ,,innerer und duf3erer
Expansion®. Andere erdrterten in weniger dogmatischem Vokabular das Vertrauen als Basis

1P 21673.216.118, , 09:35:44. Inhalt.
pineag) i @ U

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0038-6073-2015-1-95

98 Heike Delitz

kapitalistischer Aktivitdten, insbesondere der Finanzmirkte. In diesen Debatten iiber die
Gegenwartsgesellschaft, zentriert um die Finanzkrise von 2008, gehort auch das Phanomen
des Selbstvermessers (Quantified Self-Netzwerke), die offenbar ihren eigenen Korper ebenso
wie die Psyche ,kalkulativ* behandeln, um ihr ,,Gliick zu machen* (Uwe Vormbusch).

Dariiber hinaus beschéftigte man sich mit den Krisen der menschlichen wie auffermensch-
lichen Natur, etwa kreisend um die ,,Dekarbonisierung™ der modernen Gesellschaft, welche
weniger die soziologische Analyse von Innovationen als die des soziotechnischen Riickbaus
erfordere (des ,,Regimes des Verbrennungsmotors®, Sebastian Hoffmann, Jessica Longen,
Johannes Weyer). Infrastrukturen, mithin die groflen, fiir sesshafte Gesellschaften der Stadte
konstitutiven Artefakte, waren iiberhaupt ein Thema, etwa auch als Katalysatoren politischen
Wandels (die kanadische Eisenbahn, Adrian Itschert). Krisen der Natur sind auch die der
menschlichen Natur: Durchaus bemerkenswert prasent war der gesellschaftliche Umgang mit
den Fakten des Alterns und Sterbens. Natiirlich ging es auch um Genderthemen, etwa um die
Schwangerschaft als biographische Krise (u.a. Stefan Hirschauer). Und es ging um das Anthro-
pozén.

Istdie Krise des sozialen Bandes eine ,wirkliche‘ Krise oder gehort sie schlicht zum Diskurs
der Soziologie? Zwar scheint, so Heinz Bude, der Gebrauch dieser soziologischen Metapher
erschopft, weil das klassische Konzept ,,zentristisch auf Gesellschaft, kognitivistisch auf
Argumentation und humanistisch auf Personen bezogen* war. Die ,,Dezentrierung der Gesell-
schaftstheorie durch die Netzwerktheoretiker, die Erweiterung der Kognitionstheorien durch
Affekttheorien und die Offnung der Akteurskonzepte fiir das Mitspielen magischer Dinge und
komplexer Maschinen haben der Frage nach dem sozialen Band [...] eine geradezu fundamen-
talontologische Wendung gegeben®. In der Antwort auf die Frage, worauf die verbindenden
Aktivititen des Alltags sich griinden, tauchen ,,Konzepte wie Viralitit, Korporalitdt und Mate-
rialitdt* auf. Aber die Fragen bleiben gleichwohl durkheimianisch: ,,Worauf beziehen sich die
Einzelnen in Krisen der Routine? Was heilt den sozialen Zusammenhang, der durch Gewalt
zerstort worden ist? Welche Erfahrung individuellen Verschuldens vermittelt ihnen einen Sinn
fiir gemeinschaftliche Verpflichtung?* Andere fassten diese klassische Frage soziologischer
Theorie auch mit dem modischen Begriff der ,,Resilienz* von Gesellschaften, oder versuchten,
die soziale Kohision, das soziale Band, die ,Klebekraft® (Luhmann) zu messen.

Und die Krise des Faches, die man seit und mit Niklas Luhmann (welcher im Ubrigen auf
diesem Krisenkongress des Kapitalismus, in der Marx-Geburtsstadt Trier viel présenter als
marxistische Ansdtze war) ausruft? Auch dies ist wohl eher ,,Routine der Krise* als ,,Krise der
Routine*. Denn in welchem Sinn kann von einer , Krise des Faches® die Rede sein? Man muss
Luhmanns drive, eine Einheitstheorie gegen die ,, Theoriekrise®, d.h. die in der Soziologie nicht
vorhandene Theorie-Einheit, nicht teilen — dass es viele Theorien gibt, hat sich viel eher als
produktiv denn als destruktiv erwiesen, als Theorien- und damit Perspektivengenerator.
Immerhin hatte aber Luhmann noch ein gemeinsames Bezugsproblem der Disziplin gesehen,
némlich die bereits angesprochene Frage der Moglichkeit sozialer Ordnung. Selbst dies scheint
nun weggebrochen. Besteht eigentlich (noch?) ein Konsens, dass es ,,Aufgabe der Soziologie
sei, die Gesellschaft zu beschreiben und zu verdndern®, wie Roland Walkow meinte — und
wenn nein, wire dies wirklich eine Krise des Faches?

Theorien und Konzepte

Was waren Theoriedebatten? Wie erwihnt debattierte man iiber die Luhmannsche System-
theorie. Die einen wollten diese gegen den Verdacht der Ordnungstheorie schiitzen. Luhmann
konne sehr wohl auch ,,Widerspruch und Konflikt* in sozialen Systemen denken, aus ihm lasse
sich gar eine ,,Theorie parasitdrer Sozialsysteme* basteln, so Wolfgang L. Schneider. Andere
schlugen vor, die Theorie und damit das Fach in einen neuen Dialog mit Biologie, Neurologie

1P 21673.216.118, , 09:35:44. Inhalt.
Inbatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0038-6073-2015-1-95

Uber die Lust an der Krise 99

und Psychologie zu bringen, und zwar mittels eines recht radikalen Umbaus der Theorie, so
Dirk Baecker: Der ,,soziale Kontakt®, der von Luhmann als System begriffen wird, sei ndmlich
recht verstanden als jenes ,,komplexe Ereignis“ zu fassen, an dem ,,Korper, Gehirn, Bewusst-
sein und soziale Umwelt* gleichermaf3en teilhaben. Der ,,Organismus-in-seiner-Umwelt* wird
hier zum ,,System*®, und die Systemtheorie zur ,,Soziologie sozialer Umwelten“. Auch gab es
Vorschldge, Luhmann als Kritischen Theoretiker zu lesen. Sven Opitz suchte dazu, Luhmann
mit Foucault zu vermihlen, dessen ,,Techniken des Selbst* an Stelle von Luhmanns ,,rudi-
mentdr ausgearbeiteter* sozialer Person setzend —als Techniken, die mit Erwartungshorizonten
brechen, neue Moglichkeiten des Wirtschaftens, Wahr-Sprechens, Erziehens, Entscheidens
oder Liebens aktualisierend. Die zu analysierende Kritik wire dann die ,,gesellschaftsweit
verstreute Praxis“ der ,,Einfithrung eines Potentialititsexzesses™ in das Anschlussgeschehen.
Und Sina Farzin erinnerte an jenen Luhmann-Satz, dass es zur eigenen Theorie-Uberraschung
in modernen Gesellschaften offenbar doch ,,Exklusionen gibt, und zwar massenhaft und in
einer Art von Elend, die sich der Beschreibung entzieht” (Luhmann 1996: 227). Joachim
Fischer wiederum suchte Luhmann mit Plessner zu vermédhlen, um eine zweite originére Tra-
ditionslinie deutschsprachiger ,,Kritischer Theorie* zu zeichnen. Von Helmuth Plessners
Grenzen der Gemeinschaft. Eine Kritik des sozialen Radikalismus (Plessner 1924) iiber dessen
Beitrag als Président der DGS zum Soziologen-Tag 1959, auf dem er die junge bundesrepu-
blikanische Soziologie als ,,institutionalisierte Dauerkontrolle gesellschaftlicher Verhiltnisse*
verstand, die sich ,,allein gegeniiber einer offenen Gesellschaft rechtfertige (Plessner 1959),
bis zu Luhmanns ,,Schliisselartikel” ,Gesellschaft® in der Enzyklopédie ,,Sowjetsystem und
demokratische Gesellschaft (Luhmann 1968) ziehe sich eine alternative deutschsprachige
,.kritische Theorie der modernen Gesellschaft* hindurch, welche die Gesellschaft auf die Ach-
tung der Komplexitét respektive Unergriindlichkeit des Einzelnen in der Umwelt funktionaler
Differenzierung sozialer Systeme verpflichte. Uwe Schimank hingegen wollte aus der Sys-
temtheorie eine 6konomistische Theorie der Gesellschaft machen, um das ,,Kritikpotential
einer akteurtheoretisch fundierten Betrachtung der funktional differenzierten modernen
Gesellschaft* zu retten — die faktischen gesellschaftlichen Dynamiken an der Idee funktionaler
Differenzierung messend, auf eine Aufklarung der modernen Gesellschaft zielend: Diese wolle
Unvereinbares, ndmlich die Produktivitdt der kapitalistischen Wirtschaft und die Autonomie
der Teilsysteme einer funktional differenzierten Gesellschaft.

Andere haderten mit der Frage, inwiefern Soziologie generell (noch oder gerade wieder)
Gesellschafts-Kritik sein konne oder miisse, und zwar humanistische Kritik, gegeniiber der
soziologischen Dekonstruktion des Humanismus. Oft erwéhnt war hier die ,,neue* oder ,,post-
durkheimianische® Moralsoziologie (Boltanski und Thévenots Soziologie der Kritik). Jens
Grevert sah diese Kritische Theorie wie auch alle anderen (Axel Honneth, Raphael Jaeggi,
Robin Celikates, Hartmut Rosa) in der ,,Dauerkrise®, da es ihnen prinzipiell nicht gelinge, ihre
Kritik der Gesellschaft zu rechtfertigen. Diverse Vorschldge lauteten dann, sich stattdessen der
Kritiken der Beforschten anzunehmen und ihnen dieselbe Dignitédt wie der Soziologie zuzu-
sprechen. In diesen Zusammenhang passt der Vorschlag, diese selbst zu einer Agentin ,,dis-
ruptiven sozialen Wandels“ zu machen (Tanja Bogusz, Martin Reinhart), um nicht nur Gegen-
wart und Vergangenheit, sondern die gesellschaftliche Zukunft zum ,,soziologischen Geschaft™
zu machen. Soziologie hitte dann die Aufgabe, technologische Innovationen und soziokultu-
relle Bewegungen zeitnah zu analysieren, um sie mitzugestalten — in einer Art ,.kollaborativer
Transformationsforschung® nach dem Vorbild von Deweys ,,demokratischem Experimenta-
lismus®. Soziologie wiirde erst dann in ,,eigentlichem® Sinn Teil der Gesellschaft sein (und
nicht mehr deren Beobachtungsbeobachtung). Sie wiirde sich als Gesellschafts-Experimenta-
torin beschiftigen! Haben wir dies recht verstanden?

Neben Luhmann und den ,,Soziologien der Kritik* war auch Latour vergleichsweise haufig
anwesend — als ANT-Praktiker, als ,,relationale Soziologie“, als ,,postsozialer” Ansatz, als

1P 2167321618, , 0@:35:44. Inhalt.
Inbatts ir i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j der



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2015-1-95

100 Heike Delitz

Autor der fiinfzehn ,,Existenzweisen” (Latour 2014). Tobias Schlechtriemen las Latours
Gesamtwerk als darin motiviert, ein anderes Bild der Moderne zu zeichnen, uns unsere tiu-
schenden Trennungen (zwischen Gesellschaft, Natur, Technik), unsere Vorliebe fiir radikale
Briiche, historische Einschnitte, unsere damit verursachten Krisen und (Natur-)Katastrophen
unverhiillt vor Augen zu halten. Welche Rolle haben diese letzteren im Werk Latours? Nicht
zuletzt in Gestalt der Erde als entscheidender Akteurin der Gegenwart, in einer neuen, séku-
laren ,,Naturreligion* (Latour 2013). Und das neue Werk zu den Existenzweisen? Man kann
es als Moralsoziologie lesen (so Ute Tellmann), die Kalkulation als ,,moralischen Akt* ver-
steht, namlich als den Akt, Mittel und Zwecke festzulegen, Zuteilungen vorzunehmen und zu
bestimmen, was iiberhaupt Mittel und Zweck sein kann. Oder man sieht darin eine neue
Bemiihung, die Soziologie zur Politik zu machen (Lars Gertenbach). Latour selbst spricht von
einem ,,diplomatischen* Unternehmen, er wolle ausgehend von ,.differenzierungstheoreti-
schen Uberlegungen“ die Soziologie ,,als Diplomatie” formulieren, als ,,Neuentwurf der
,gemeinsamen Welt*“. Auch Sven Opitz liest Latours jiingstes Werk als Differenzierungs-
theorie. ,,Unter dem programmatischen Titel einer komparativen Anthropologie der Moderne
entfaltet Latour [...] ein Pluriversum unterschiedlicher Existenzweisen. Recht, Politik, Wis-
senschaft oder Religion werden als distinkte Formen der Konnektivitét vorgestellt, die jeweils
spezifische AuBerungsmodalitiiten aufweisen und in 6kologischen Nachbarschaftsverhltnis-
sen zueinander stehen“. Ebenso Jan-Hendrik Passoth, mit der entscheidenden Hinzufligung,
dass es sich dabei um eine ,,materialistische” Konzeption oder eine ,,Ontologie* sozialer Dif-
ferenzierung handle, statt die Sphéiren von Recht, Wissenschaft, Religion oder Politik als solche
,blofen Geredes™ jenseits der Artefakte und der vitalen Natur zu verstehen.

Das offnet den Link zu zwei weiteren Theoriedebatten: um den Neuen Materialismus einer-
seits, den Neuen Vitalismus andererseits. Diskutiert wurden im Zusammenhang mit Letzterem
Llebenssoziologische Konzepte* oder Theorien, in deren Traditionslinie auch der sogenannte
New Vitalism oder Neue Vitalismus (im Anschluss an Gilles Deleuze) steht. Es sind Konzepte,
die das menschliche wie auch nichtmenschliche Leben nicht nur als Objekt des Sozialen, son-
dern auch als dessen vitalen Tréger, als das Subjekt des Sozialen (einschlielich dessen sozio-
logischer Reflexion) anerkennen: die Philosophische Anthropologie (zentriert um das Konzept
der ,Exzentrizitdt‘); der amerikanische Pragmatismus (,,Aktivitdt) und eben der von franzo-
sischen Lebenstheorien, von Bergson-Deleuze inspirierte Neovitalismus (,,Intensitét). Unter
dem Titel Des Menschen Tage sind wie Gras sprach Wolfgang Ebach fiir eine Theorie des
Lebendigen vom pflanzlichen Leben her. Um lebenssoziologische Konzepte addquat zu ori-
entieren, miisse man die Konzepte etwa der Philosophischen Anthropologie in ihren Auffas-
sungen zum Pflanzenleben unterscheiden, ,,animalistische Engfiihrungen‘ der Konzepte sozia-
len Lebens vermeidend. Philosophische Anthropologie wére so gesehen der Versuch, den
Menschen als das ,exzentrische‘ ,,Subjekt-Objekt der Natur und der Kultur (H. Plessner) nicht
nur vom Tier, sondern auch von der Pflanze her sichtbar zu machen. Auch fiir den Pragma-
tismus sind Natur und Kultur nicht getrennte Sphéren, sondern ein Kontinuum, wobei er sich
allein fiir tierisches in Kontrast zu menschlichem Leben interessiert. Dessen umweltbezogene
Erfahrung nétigt die pragmatistische soziologische Handlungstheorie, nicht nur aktive, son-
dern auch affektiv-rezeptive Aspekte der Interaktion im Blick zu haben und jede Kognition
(einschlieBlich der soziologischen) als Aktivitit eines Lebewesens zu verstehen (Frank Adloff,
Alexander Antony). J. Fischer bilindelte Pragmatismus, Philosophische Anthropologie und
franzosische Lebenstheorie unter dem Stichwort des ,,vital turn® als ,,Superparadigma‘ (die
sukzessiven ,turns“ der soziologischen Theorie, die Wiedereintritte des Korpers, der Dinge,
der Affekte und der Imaginationen in sie vorwegnehmend). So anregend dies war, so umstritten
war es auch (Essbach, Adloff). Und der Neovitalismus? Andreas Folkers stellte das deleuzia-
nische Konzept des ,,Territoriums® als Raum des Lebens vor, der die Lebensform nicht deter-
miniert, sondern durch diese erzeugt wird. Tierisches wie menschliches Leben ist nicht in
einem Territorium, sondern vollzieht standig Aktivitdten der Territorialisierung und Deterri-

1P 21673.216.118, , 09:35:44. Inhalt.
pineag) i @ U

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0038-6073-2015-1-95

Uber die Lust an der Krise 101

torialisierung. Im Unterschied zu anderen Lebenssoziologien setzt der Neovitalismus keine
klare Trennung zwischen tierischem und menschlichem Leben voraus; er umgeht insbesondere
aber den ,,humanistischen Bias aller Lebens- oder Alltagswelttheorie® (der phdnomenologi-
schen Soziologie etwa), zumal ,Leben* fiir ihn zwischen belebten und unbelebten Materien
,verstreut existiert”. Er ist also auch ein neuer Materialismus: Entfaltet wird die Idee des
»anorganischen Lebens” im Sinne der Eigendynamik der Materie und damit der Artefakte. .
Latour iibrigens finde sich dann auf der Gegenseite zu dieser Konzeption des Sozialen, insofern
es ihm um stabilisierende Effekte des Materiellen gehe, nicht um die Dynamiken, das Leben
der Materie — so jedenfalls das Konzept der Ad hoc-Gruppe zum ,,Neuen Materialismus*
(Katharina Hoppe, Benjamin Lipp).

Was gab es dariiber hinaus konzeptuell Neues? Die Vermeldung einer neuen Klassikerin
der Soziologie (Nina Jakoby, Michaela Thonnes), Harriet Martineau (1802-1876), die uns als
erste Soziologin und als erste empirische Sozialforscherin vorgestellt wurde. Bereits 1838 hatte
sie eine eigenstdndige Wissenschaft der Gesellschaft gefordert, eine science of morals (Mar-
tineau 1988[1838]), was in der Tat exakt wie das Durkheimsche Projekt klingt.

Methoden und Gegenstinde

Wie simuliert man sowohl die ,,Evolution‘ als auch den ,,Zusammenbruch sozialer Ordnung*?
Dazu gab es neue Methodenvorschldge, zum Beispiel die des ,,Momentum-Projekts® an der
Ziiricher ETH, das in der Synthese verschiedener evolutionérer und spieltheoretischer Annah-
men eine ,,,social ecosystem* perspective entfaltet (Dirk Helbing), der Koevolution von indi-
vidueller wie sozialer Komplexitit. Wie misst man die ,,Qualitit” von Gesellschaften? Auch
dazu gab es Vorschlage, zur Messung der ,,Kohédsionskraft” (was {ibrigens sehr an Durkheims
Selbstmordstudie erinnert, der andererseits bis auf die Ad hoc-Gruppe zum ,,sozialen Band*
wenig anwesend war). Und es gab den Vorschlag von Bettina Heintz, den Vergleich zu einem
eigenstidndigen Untersuchungsobjekt zu machen, statt ihn ,nur® als Methode zu verstehen.
Neben der Soziologie der Konkurrenz, des Konflikts und der Imitation sei der tégliche indi-
viduelle wie kollektive Vergleich ein ,.konstitutives Moment sozialer Ordnung®, sei es in der
GroBenordnung gesellschaftsinterner sozialer Schichtung oder der Globalisierung. Das Umge-
kehrte gilt fiir das soziale Imagindre: Es gab Vorschldge, dieses nicht nur als noch zu wenig
beachteten Gegenstand, sondern auch als neue Methode der Soziologie zu entfalten (Ad hoc-
Gruppe Imaginire Spielrdume). Durch das Gastland Polen wurde die maritime Soziologie ein-
geflihrt— gegen die durchaus landléufige Vorstellung, die klassische Soziologie habe sich allein
auf die Analyse der terrestrischen Industrien (u.a. Bergbau und Metallurgie) gestiitzt, wurden
diverse Klassikerbeitrige zu einer maritimen Soziologie ausgegraben sowie eine polnische
Soziologie vorgestellt, die ganz um den "maritimen Faktor" kreist, also um die spezielle bio-
physische Umwelt des Meeres, insofern diese ihrerseits alle Sphéren des betreffenden sozialen
Lebens tangiert (Agnieszka Kotodziej-Durnas, Arkadiusz Kotodziej). ,,Marinisierung*
erscheint aus diesem Blick, der das Meer gesellschaftstheoretisch ernst nimmt, sogar als Par-
allelprozess zu Industrialisierung und Urbanisierung. Ferdinand Ténnies gilt als Griinder dieser
Maritimen Soziologie, da er die Arbeitsbedingungen sowie den Hamburger Hafenstreik von
1896/97 analysiert hatte; aber auch Norbert Elias wollte wohl, so wird berichtet, iiber Mee-
resprofessionen schreiben.

Zur Produktivitit der Krise — oder zur Problematik der Soziologie als
,Krisenwissenschaft*

,,Wie in einem unbeabsichtigten perversen Effekt kommt bei stdndigen Krisendiagnosen nach
und nach heraus, daf3 es sich gar nicht um Krisen handelt, sondern um die Gesellschaft selbst.
(Luhmann 1991: 148) Was aus Sicht der Berichterstatterin fehlte (oder ihr entgangen ist), war

1P 2167321618, , 0@:35:44. Inhalt.
Inbatts ir i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j der



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2015-1-95

102 Heike Delitz

eine Veranstaltung, die sich explizit dem positiven im Gegensatz zum negativen Gehalt von
Krisen-Konzepten und Krisenreflexionen widmete — iiber einzelne Sach-Beobachtungen
hinaus, dass etwa die Finanz- und Wirtschaftskrise ,,konstitutive Besonderheiten européischer
Vergesellschaftungsprozesse klarer als bisher hervortreten® lasse (ndmlich durch die Krise eine
europiische Offentlichkeit erzeugt werde). Vielleicht wire der Krisen-Kongress auch die
Gelegenheit gewesen, einmal den Status das (nach wie vor zentralen?) Bezugsproblems des
Faches zu diskutieren: der Frage nach der Moglichkeit sozialer Ordnung bei vorausgesetzt
wahrscheinlicherer Unordnung.’ Man hitte das Thema der Krise also einmal in anderem Sinn
diskutieren kdnnen, etwa entlang der Problematisierung dessen, dass die Soziologie fiir die
Beschreibung der modernen Gesellschaft ein medizinisches Vokabular benutzt, ndmlich ,,Dia-
gnosen” erstellt, ,,Pathologien oder ,,Krisen* aufspiirt, die es zu heilen gilt. Mit diesem domi-
nanten Diskurs, mit diesem soziologischem Vokabular setzt die soziologische Theorie die
Gesellschaft mit einem Organismus gleich, anstatt die Kiinstlichkeit, die Artifizialitit, den
Charakter der sozialen Erfindung zu betonen — so hat Georges Canguilhem bereits vor Jahr-
zehnten eingewandt. Man stellt damit die soziale Ordnung der permanent drohenden, latenten
Unordnung gegeniiber, als zwei grof3e sich ausschlieBende Blocke. Statt dessen gelte es — so
Canguilhems lebenssoziologisches Argument — doch einmal anzuerkennen, dass die Krise, die
Unordnung der ,,Normalzustand* jeder Gesellschaft ist, insofern es namlich das Wesen jedes
(sozialen) Lebens sei, permanent auf der Suche nach seiner Norm zu sein, nie hingegen in
einem Zustand der Ordnung, dem die Unordnung diametral gegeniiber steht (Canguilhem
1955: 110). Anders formuliert: Das Problematische an den Begriffen der Krise, Diagnose,
Pathologie und Anomie ist, dass die soziologische Theorie damit stindig analytische mit nor-
mativen Urteilen vermischt. Und mehr noch, geht es um nicht weniger als um die Frage, ob
das Bezugsproblem der soziologischen Theorie ,recht® gestellt ist. Wenn die Krise derart
omniprdsent im Fach ist, wie der Veranstalter setzt und viele Beitréige bestdtigen — ist dann
nicht nach wie vor die soziologische Grundfrage: wie ist soziale Ordnung in der Moderne
dennoch méglich, trotz stindiger Krisen, also drohender Unordnung? Und wenn dem so wire,
wenn wir uns stindig fragten, welche Mechanismen unsere Gesellschaft erfindet, um ihre
Ordnung gegen die stets latente Unordnung aufrechtzuerhalten —miisste man nicht doch fragen,
aus welchen Griinden die Unordnung stets als wahrscheinlicher als die Ordnung gilt? Das
Problem kann hier sicher nicht vertieft werden; es sei aber angedeutet, denn es hangt mit der
erwihnten Kritik Canguilhems zusammen und begriindet diese. Das Argument, das Canguil-
hem fiir die soziologische Theorie reformuliert, stammt von Henri Bergson, und es lduft darauf
hinaus, dass die ,Unordnung’ ein leerer Begriff sei, womit sich die Frage, wie Ordnung statt
Unordnung moglich sei, als Scheinfrage darstellt. Der Begriff der ,Unordnung* setze, so Berg-
son, bereits die Ordnung voraus, er enthalte die Ordnung und den Akt ihrer Subtraktion — eine
Unordnung als Abwesenheit von Ordnung sei ndmlich gar nicht denkbar. Der negative Begriff
der ,Unordnung* enthalte also mehr, und nicht weniger als der Begriff der Ordnung. Damit ist
zweierlei gesagt. Zundchst beruht die Vorstellung zweier sich symmetrisch gegeniiberstehen-
der Zustinde (Zusammenhalt vs. Krise, soziale Ordnung vs. Unordnung, Integration vs. Des-
integration usw.) auf einer dem sozialen Leben inaddquaten, weil statischen und dualistischen
Vorstellung des sozialen Seins. Zweitens ist die Rede von der drohenden Krise des Sozialen
eine, die den in sich wertsetzenden Charakter des sozialen Lebens verkennt. Wer ,Krise* sagt,
denkt nicht an ein produktives Potential, an ein ,normales‘ soziales Phinomen, sondern fasst
die Krise als das Sekundire, die Abweichung von der primdren Ordnung. Eine alternative
Behandlung des Krisenthemas wiirde den Begriff der Unordnung fallenlassen — sich fragend,
wie gesellschaftliche Ordnungen sich je etablieren, sowohl gegen die faktisch stets vorhan-
dene, als auch und zugleich auf Basis der ,Krise* im Sinne des stindigen Anderswerdens der

3 So bekanntlich das Fachversténdnis systemtheoretischer Provenienz (vgl. Luhmann 1981: 195ff), aber
auch weit dariiber hinaus.

1P 21673.216.118, , 09:35:44. Inhalt.
pineag) i @ U

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0038-6073-2015-1-95

Uber die Lust an der Krise 103

nie ganz geschlossenen Kollektive. Solche soziologischen Theorien* wiren keine Theorien

evolutiondren sozialen Wandels, sondern Theorien des unvorhersehbaren Werdens — wie sie
Ulrich Beck in den Rationalisierungs- und Differenzierungstheorien der Soziologie vergeblich
suchte. Allerdings wire hier der Krisenbegriff ein wertneutraler und erneut ein struktureller
(indes kein Moderne-spezifischer). Auch diese Wendung des Krisenthemas wére also wohl in
dessen Augen ,idyllisch® gewesen. Im Ubrigen gibt es zwischen den ,groBen‘ Soziologie-
Kongressen auch ,kleine‘, ndmlich die Studentischen Soziologiekongresse. 2013 hatte dieser
in Bamberg das Thema ,,Krisen, Prozesse, Potenziale*; 2015 geht es um ,,Denken tiberdenken®.
Und was ist das Thema des néchsten ,groen‘ DGS-Kongresses, der an die Bamberger Sozio-
logie vergeben wurde?

Literatur

Canguilhem, G. (2013[1955]): Das Problem der Regulation im Organismus und in der Gesellschaft, in:
Ders., Schriften zur Medizin, Ziirich, S. 90-113.

Castoriadis, C. (1984[1975]): Gesellschaft als imaginédre Institution, Frankfurt / Main.

Latour, B. (2013): Facing Gaia. A new inquiry into Natural Religion. A series of six lectures by Bruno
Latour, University Edinburgh Gifford Lectures, 18th — 28th February 2013.

Latour, B. (2014): Existenzweisen. Eine Anthropologie der Modernen, Frankfurt / Main.

Luhmann, N. (1968): Gesellschaft, in: Sowjetsystem und demokratische Gesellschaft: Eine vergleichende
Enzyklopédie, Bd. 2, Freiburg, Sp.959-972.

Luhmann, N. (1981): Wie ist soziale Ordnung méglich?, in: Ders., Gesellschaftsstruktur und Semantik 2.
Studien zur Wissenssoziologie der modernen Gesellschaft II, Frankfurt / Main, S. 195-285.

Luhmann, N. (1991): Am Ende der kritischen Soziologie, in: Zeitschrift fiir Soziologie 20 /2, S. 147-152.

Luhmann, N. (1996): Jenseits von Barbarei, in M. Miller/ H.-G. Soeffner (Hrsg.), Modernitdt und Barbarei,
Frankfurt / Main, S. 219-230.

Plessner, H. (2002[1924]): Grenzen der Gemeinschaft. Eine Kritik des sozialen Radikalismus, Frankfurt /
Main.

Plessner, H. (1959): Ansprache des Prasidenten der Gesellschaft, in: A. Busch (Hrsg.), Deutsche Gesell-
schaft fiir Soziologie (DGS)(Hrsg.), Soziologie und moderne Gesellschaft: Verhandlungen des 14.
Deutschen Soziologentages vom 20. bis 24. Mai 1959 in Berlin, Stuttgart, S. 8-16.

Martineau, Harriett (1988[1838]): How to observe Morals and Manners. Introduction by Michael R. Hill,
Piscataway / NJ.

Simondon, Gilbert (1995[1964]): L’ individu et sa genése physico-biologique; I’individuation a la lumiére
des notions de forme et d’information, Grenoble.

Simondon, Gilbert (2007[1964]): L’individuation psychique et collective: A la lumiére des notions de
Forme, Information, Potentiel et Métastabilité, Paris.

PD Dr. Heike Delitz

Professur fiir Allgemeine Soziologie und Gesellschaftstheorie (Vertr.)
Bergische Universitidt Wuppertal

Fachbereich G — Soziologie

GauBstr. 20

42119 Wuppertal

heike.delitz@uni-bamberg.de

4 Solche Konzepte des Sozialen jenseits der Dichotomie Unordnung/Ordnung, Krise/Zusammenhalt
usw. sind bei Laclau und Nancy zu finden (die ,Unméglichkeit® von Gesellschaft im Sinne sozialer
Ordnung); bei Bergson selbst, bei Canguilhem, Deleuze, oder Castoriadis.

1P 21673.216.118, , 09:35:44. Inhalt.
Erlaubnis ist j Inbatts ir o oder 1



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2015-1-95

