
Über die Lust an der Krise

Bericht vom 37. Kongress der Deutschen Gesellschaft für Soziologie,
6.-10. Oktober 2014 in Trier

Von Heike Delitz

Krisen der Routine, Routinen der Krisen – das Motto des DGS-Kongresses ist das der Sozio-
logie als solcher. Immer erneut ruft sie sowohl die Krise ihres Gegenstandes als auch die der
Disziplin aus, potenziert also nun 2014 in Trier. Es entfaltete sich dort ein einerseits program-
matisches, ernsthaftes, andererseits auch inflationäres Krisengerede, zumal die Vorgabe der
Trierer Veranstalter (der doppelte Kongresstitel) von vielen Vorträgen, Sektionssitzungen und
Ad hoc Gruppen allenfalls leicht variiert übernommen wurde, und dies vermutlich nicht allein
um der Aufnahme in das Hauptprogramm Willen. Natürlich war sich der Veranstalter – Martin
Endreß – dessen gewahr. Für ihn indes ist die Soziologie nichts anderes als die Krisenwissen-
schaft, da auf eine gesellschaftliche Moderne bezogen, welche per se krisenhaft sei, so wie
Reinhart Koselleck die Krise als „strukturelle Signatur der Neuzeit“ sah. Die Voraussetzung
der Disziplin sei, dass es in einer enttraditionalisierten, säkularisierten, marktdynamischen
Vergesellschaftung per definitionem permanent und ubiquitär Krisen gäbe, und die Aufgabe
des Soziologen zu verstehen, warum es dennoch weiter geht. Wie ist soziale Ordnung in
modernen Gesellschaften möglich, was sind die Mechanismen, die das Soziale dennoch
zusammenhalten, gegenüber der wahrscheinlicheren Unordnung, dem Auseinanderfallen? Die
Kritik an diesem Selbstverständnis der Soziologie (oder an dieser Formulierung ihres Bezugs-
problems) hat in Trier am schärfsten Ulrich Beck formuliert, in seiner Laudatio für Zygmunt
Bauman: Für eine sich so verstehende Wissenschaft der modernen Gesellschaft ist alles und
damit nichts wirklich krisenhaft. Man sprach auf dem Kongress tatsächlich recht unterschieds-
los vom Sport in ‚der‘ Krise, von der Krise des Gedächtnisses, der Methoden und sogar der
Daten, von der Krise der menschlichen Fortpflanzung und des Alterns, vom kriselnden
Gesundheitssystem, der Krise der Kindheit, von derjenigen der Religion und zugleich der
Säkularität; von der Bildung in Zeiten der ‚Dauerkrise‘ und von allgemeinen Zeiten der Krise.
Ebenso sprach man auch über die Krise des Faches, die Theoriekrise, die Öffentlichkeitskrise
– und so fort. Was eine ‚Krise‘ ist, ist offensichtlich eine Frage der Definition, die Ausrufung
einer Krise indes stets eine suggestive Angelegenheit. Jede Soziologin kennt die von der
Soziologie unlösbare Tradition der Modernekritik, jeder kennt Durkheims anomische Selbst-
mörder, Webers Fachmenschen, Simmels kulturell überforderte Subjekte. Und so ist Heinz
Budes Ergänzung des Kongressthemas völlig mitzutragen: Die „Klage über die Vereinzelung
der Individuen, die Verödung der gemeinschaftlichen Räume oder die Vereinsamung in der
Masse gehören zum Gepäck der Soziologie“.

Dabei hat das lateinisch-griechische krisis, crisis bzw. κρίσις eine präzise Bedeutung, und
zwar eine zunächst wertneutrale. Die Krise ist zunächst lediglich eine Situation der Zuspitzung
oder der Entscheidung, sie bezeichnet den Zeitpunkt, an dem es entweder bergab oder bergauf
geht, in unserem Fall mit der Gesellschaft. Und in der Übernahme des lateinischen Begriffes
in moderne europäische Sprachen gewann der Begriff der ‚Krise‘ genauer eine medizinische
Bedeutung: nämlich die einer plötzlichen Veränderung des Gesundheitszustandes, welche als
akutes Aufflammen, Schock oder Anfall auftritt, und von der nicht von vornherein ausgemacht
ist, ob sie negativ oder positiv endet. „Die Krise bei den Krankheiten ist, wenn sich die Krank-
heiten verstärken, nachlassen, in eine andere Krankheit umschlagen oder aufhören“, heißt es
im corpus hippocraticum. Die ausschließlich negative Konnotation des Begriffs im soziolo-
gischen Sprachgebrauch hängt dann offensichtlich (auch) mit der Moderneskepsis beider
zusammen, mit dem soziologisch wie gesellschaftlich oft dominanten Diskurs der Pathologi-

Soziale Welt 66 (2015), S. 95 – 103

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2015-1-95 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 09:35:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2015-1-95


sierung dieser unserer Gesellschaftsform. Gegenüber diesem Krisenbegriff und seinem infla-
tionären Gebrauch war in Trier wohl durchaus dreierlei konsequent: die Soziologie explizit als
Krisenwissenschaft zu reflektieren; sich des Kongressthemas schlicht zu entziehen; oder
‚wirkliche‘ Krisen soziologisch zu thematisieren: Entscheidungssituationen des gesellschaft-
lichen Lebens hierzulande wie anderswo.

‚Krisen‘ und Krisen
Was sind aktuell ‚wirkliche‘ gesellschaftliche Krisen, in denen sich Grundlegendes in der Art
der Vergesellschaftung, in den Modi der kollektiven Existenz zu entscheiden scheint? Die
brachialsten, die wir bereits in Trier und noch immer täglich in den Nachrichten verfolgen
müssen, hat Zygmunt Baumann und mit ihm der schon erwähnte Ulrich Beck (der, niemand
konnte es ahnen, zum letzten Mal auf einem Soziologentag sprach) thematisiert: all jene
gewaltvollen sozialen Bewegungen unter der Flagge des Islam. Über Bauman, der einmal mehr
über das geschichtliche „Interregnum“ sprach, in dem sich die gesellschaftliche Welt befinde,
und dessen Lebenswerk ausgezeichnet wurde, sagte Beck in seiner Festrede Folgendes: „Zyg-
munt Bauman ist kein gewöhnlicher Mensch, Zygmunt Bauman ist kein gewöhnlicher Sozio-
loge“, und zwar, weil er immer erneut die Negativität der Moderne ausspreche, die spezifisch
moderne gesellschaftliche Fähigkeit, „Destruktivität und Inhumanität effizient zu organisie-
ren“, oder die „rationale Destruktivität“ und „destruktive Rationalität“ dieser unserer Gesell-
schaftsform. Während also die Soziologen und Soziologinnen in Trier im Oktober 2014 über
allerlei Krisen plauderten, werden andere „Regionen der Welt von fundamentalistischer
Gewalt überrollt“, und zwar einer Gewalt, die von ‚unseren‘ militärischen Reaktionen nur
umso mehr genährt werde. Deswegen erschien es Beck als keineswegs heroisch oder auch nur
angemessen, vielmehr als überaus „idyllisch“, wenn sich die Soziologie die Frage nach der
Krise stelle – da man doch wie Bauman von einer Situation sprechen müsse, in der soziale
Ordnungen tatsächlich radikal zusammenbrechen, in der die Gesellschaftsgeschichte mit
Wucht „zurückkehre“. Was die Soziologie zu interessieren hätte, ist diese unsere Gegenwart,
die schmerzlich kenntlich macht, dass die Geschichte unvorhersehbar und unkontrollierbar
verläuft. Ist demgegenüber eine ‚Krise‘ etwas per se zu Besänftigendes (wie Beck dem sozio-
logischen Krisenbegriff unterstellt), so muss die Soziologie ihren spezifischen Gegenstand,
die moderne Art der Vergesellschaftung, prinzipiell verharmlosen. Auf wen bezieht sich diese
Kritik? Auf nicht weniger als die beiden soziologischen Großnarrative: Rationalisierung und
funktionale Differenzierung als Kennzeichen und Bewegungstendenz moderner Kollektive.
Die dominante soziologische Theorie mache die Soziologie geschichtsblind – blind für die
„Wiederkehr der Gesellschaftsgeschichte“.1

In der Tat gibt es nicht viele soziologische Theorien, die einen unvorhersehbaren Wandel
des Sozialen zu denken erlauben; in der Tat tendieren viele soziologische Theorien dazu, das
soziale Werden evolutionär, als einlinigen sozialen Wandel zu denken, in dem es einige Aus-
nahmen (Krisen) geben mag, aber keine grundlegende Zäsur, keine „gesellschaftshistorische
Verwandlung der Welt“. Zwar sprach man in Trier über „disruptiven sozialen Wandel“, im
Titel eines Plenums; aber inhaltlich erörterte gerade dieses Plenum tatsächlich keine Konzepte
unvorhersehbaren, plötzlichen sozialen Wandels. Vielmehr wurde auch hier zumeist evolu-
tionär gedacht. Man sprach allerdings durchaus über jene Thematik, die Bauman und Beck zur
Kritik an der Soziologie schlechthin motiviert hatte: über „Gewalt und Krieg“.2 Durchaus
diskutiert also war jenes Phänomen, das in unserem Kulturkreis wie auch in anderen Kulturen

1 Ulrich Beck: Sinn und Wahnsinn der Moderne, in: taz 14.10.2014.
2 Die weiteren Plenen drehten sich um die „Soziologie der Krise“, um die „Krise (in) der Öffentlichkeit“,

um die „Eurokrise“, um „Akteure (in) der Krise“, um „Zeitstrukturen und Zeithandeln im Wandel“,
um „normative Subjektperspektiven“ und um die „Krise des Mittelmaßes“.

96 Heike Delitz

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2015-1-95 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 09:35:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2015-1-95


per se mit einer Gesellschaftskrise verbunden wird, eben Gewalt. Barbara Kuchler etwa brachte
die „durchgesetzte politische Inklusion“ der Nationalstaaten seit dem 17. Jahrhundert mit einer
ambivalenten Gewaltdynamik in Verbindung. „Wenn Personen vom Inklusionsradius des
politischen Systems erfasst werden, geraten sie auch systematischer in den Destruktionsradius
von Kriegen“, zugleich werden sie verstärkt geschützt. Koloma Beck verstand den Bürgerkrieg
in Angola (1975-2002) als eine eigene „Normalität“ erzeugend. Thomas Kron arbeitete sich
an der Unvorhersehbarkeit von Terrorakten ab, sich an der Chaosforschung orientierend, um
‚den‘ Terrorismus als ein „politisch, ökonomisch, religiös und solidarisch energetisch voran-
getriebenes“ Phänomen zu verstehen – entwindet sich doch dessen „ursächliche Komplexität“
und Eigendynamik den Annahmen namentlich von Theorien der rationalen Wahl, des homo
oeconomicus. Gesa Lindemann versuchte, Gewalt als ordnungsbildend zu begreifen statt als
dasjenige, was soziale Beziehungen zerstört oder aber für diese instrumentalisiert wird. Frithjof
Nungesser plädierte angesichts der Aktualität der Folter für eine Ent-Harmonisierung von
Soziologie und Anthropologie: Das „Antisoziale“ sei genauso wenig „asozial“ wie „unmensch-
lich“, sondern „intrinsisch sozial“.

Was sind also aus deutschsprachiger soziologischer Sicht die ‚wirklichen‘ Krisen? Einig
war man sich in den gerade angesprochenen Veranstaltungen über die politische Krise der
Gegenwart in Gestalt des Terrorismus und der Umbrüche im Nahen Osten. Randall Collins
klassifizierte in diesem Zusammenhang Revolutionen – die paradigmatischen Fälle disruptiven
sozialen Wandels –, um auszuloten, welche Revolution eine Gesellschaft stärkt, welche allen-
falls einen seichten Wandel erzeugt und welche in Kriege mündet, hierbei an die arabischen
Revolutionen der letzten Jahre denkend. In der Krise sind zweifellos auch die Menschen-
rechte, namentlich in Gestalt des Flüchtlingsvölkerrechts, und zwar gerade auch hierzulande.

Kamen hinsichtlich der politischen Krisen mit Gewalt und Krieg die Zivilisationstheoretiker
zum Zuge, so hinsichtlich der ökonomischen Krise des Kapitalismus die Kapitalismustheore-
tiker, die sich einig waren: Die „europäische Gesellschaftsgeschichte der vergangenen fünf
Jahre“ sei zentral durch „Finanzmarkt-, Staatsschulden- und Eurokrise“ geprägt, sowie durch
eine dadurch ausgelöste politische Krise, so Stephan Lessenich als Vorsitzender der Deutschen
Gesellschaft für Soziologie; und weit fatalistischer noch Wolfgang Streeck: Seit den 1970ern
befinde sich ‚der Kapitalismus‘ in einer Krisensequenz von sinkendem Wachstum, steigender
Ungleichheit und Verschuldung, kollabierenden „Regulierungsregimes“ und destruierten
„egalitär-demokratischen Institutionen“, womit unsere Gesellschaft so prekär wie nie seit 1945
sei. In diesem Zusammenhang der Analyse unserer Wirtschaftsform fielen – jenseits der Kri-
senthematik – auch zeitsoziologische Arbeiten auf, also Arbeiten zur „Zeitstruktur“. Sie fügten
der Frage nach der Krisenhaftigkeit oder -resistenz des aktuellen Kapitalismus neue oder
zumindest zentrale Aspekte hinzu. Jens Beckert erklärte sich die ungebrochene Dynamik
unseres Wirtschaftssystems mit einem „zu wenig beleuchteten Aspekt“, eben seiner Zeitstruk-
tur, die aber auch Cornelius Castoriadis bereits als zentral für den Kapitalismus verstanden
hatte: Es handele sich hier um jene Wirtschafts- und Gesellschaftsform, in der sich die Ein-
zelnen einer offenen, unvorhersehbaren Zukunft gegenübersehen, und in der die Zeit zugleich
als „effektive“, unendliche, kumulative Zeitlichkeit instituiert ist (Castoriadis 1984[1975]:
349ff). Andere verstanden die „Allgegenwart des Potentiellen“ oder das „gesellschaftliche
Potentialitätsregime“ als Zeitstruktur des aktuellen Kapitalismus, in dem die „Zukunft als
zugleich vielversprechend und alles vernichtend“ erscheine, und die Potentialität menschlichen
Lebens eine „quasi-monetäre“ Gestalt angenommen habe. Klaus Dörre hat seine These der
Dynamik kapitalistischer Gesellschaft als Folge von „Landnahmen“ zur Diskussion gestellt.
Der aktuelle Kapitalismus ‚betreibe‘ die Integration der „kapitallosen Klassen“ im Inneren nur,
um im europäischen Raum umso dominanter zu sein. Es handele sich um einen „kooperativen
Kapitalismus“ oder eben um die „Landnahme des Sozialen“ zwischen „innerer und äußerer
Expansion“. Andere erörterten in weniger dogmatischem Vokabular das Vertrauen als Basis

Über die Lust an der Krise 97

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2015-1-95 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 09:35:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2015-1-95


kapitalistischer Aktivitäten, insbesondere der Finanzmärkte. In diesen Debatten über die
Gegenwartsgesellschaft, zentriert um die Finanzkrise von 2008, gehört auch das Phänomen
des Selbstvermessers (Quantified Self-Netzwerke), die offenbar ihren eigenen Körper ebenso
wie die Psyche „kalkulativ“ behandeln, um ihr „Glück zu machen“ (Uwe Vormbusch).

Darüber hinaus beschäftigte man sich mit den Krisen der menschlichen wie außermensch-
lichen Natur, etwa kreisend um die „Dekarbonisierung“ der modernen Gesellschaft, welche
weniger die soziologische Analyse von Innovationen als die des soziotechnischen Rückbaus
erfordere (des „Regimes des Verbrennungsmotors“, Sebastian Hoffmann, Jessica Longen,
Johannes Weyer). Infrastrukturen, mithin die großen, für sesshafte Gesellschaften der Städte
konstitutiven Artefakte, waren überhaupt ein Thema, etwa auch als Katalysatoren politischen
Wandels (die kanadische Eisenbahn, Adrian Itschert). Krisen der Natur sind auch die der
menschlichen Natur: Durchaus bemerkenswert präsent war der gesellschaftliche Umgang mit
den Fakten des Alterns und Sterbens. Natürlich ging es auch um Genderthemen, etwa um die
Schwangerschaft als biographische Krise (u.a. Stefan Hirschauer). Und es ging um das Anthro-
pozän.

Ist die Krise des sozialen Bandes eine ‚wirkliche‘ Krise oder gehört sie schlicht zum Diskurs
der Soziologie? Zwar scheint, so Heinz Bude, der Gebrauch dieser soziologischen Metapher
erschöpft, weil das klassische Konzept „zentristisch auf Gesellschaft, kognitivistisch auf
Argumentation und humanistisch auf Personen bezogen“ war. Die „Dezentrierung der Gesell-
schaftstheorie durch die Netzwerktheoretiker, die Erweiterung der Kognitionstheorien durch
Affekttheorien und die Öffnung der Akteurskonzepte für das Mitspielen magischer Dinge und
komplexer Maschinen haben der Frage nach dem sozialen Band [...] eine geradezu fundamen-
talontologische Wendung gegeben“. In der Antwort auf die Frage, worauf die verbindenden
Aktivitäten des Alltags sich gründen, tauchen „Konzepte wie Viralität, Korporalität und Mate-
rialität“ auf. Aber die Fragen bleiben gleichwohl durkheimianisch: „Worauf beziehen sich die
Einzelnen in Krisen der Routine? Was heilt den sozialen Zusammenhang, der durch Gewalt
zerstört worden ist? Welche Erfahrung individuellen Verschuldens vermittelt ihnen einen Sinn
für gemeinschaftliche Verpflichtung?“ Andere fassten diese klassische Frage soziologischer
Theorie auch mit dem modischen Begriff der „Resilienz“ von Gesellschaften, oder versuchten,
die soziale Kohäsion, das soziale Band, die ‚Klebekraft‘ (Luhmann) zu messen.

Und die Krise des Faches, die man seit und mit Niklas Luhmann (welcher im Übrigen auf
diesem Krisenkongress des Kapitalismus, in der Marx-Geburtsstadt Trier viel präsenter als
marxistische Ansätze war) ausruft? Auch dies ist wohl eher „Routine der Krise“ als „Krise der
Routine“. Denn in welchem Sinn kann von einer „Krise des Faches“ die Rede sein? Man muss
Luhmanns drive, eine Einheitstheorie gegen die „Theoriekrise“, d.h. die in der Soziologie nicht
vorhandene Theorie-Einheit, nicht teilen – dass es viele Theorien gibt, hat sich viel eher als
produktiv denn als destruktiv erwiesen, als Theorien- und damit Perspektivengenerator.
Immerhin hatte aber Luhmann noch ein gemeinsames Bezugsproblem der Disziplin gesehen,
nämlich die bereits angesprochene Frage der Möglichkeit sozialer Ordnung. Selbst dies scheint
nun weggebrochen. Besteht eigentlich (noch?) ein Konsens, dass es „Aufgabe der Soziologie
sei, die Gesellschaft zu beschreiben und zu verändern“, wie Roland Walkow meinte – und
wenn nein, wäre dies wirklich eine Krise des Faches?

Theorien und Konzepte
Was waren Theoriedebatten? Wie erwähnt debattierte man über die Luhmannsche System-
theorie. Die einen wollten diese gegen den Verdacht der Ordnungstheorie schützen. Luhmann
könne sehr wohl auch „Widerspruch und Konflikt“ in sozialen Systemen denken, aus ihm lasse
sich gar eine „Theorie parasitärer Sozialsysteme“ basteln, so Wolfgang L. Schneider. Andere
schlugen vor, die Theorie und damit das Fach in einen neuen Dialog mit Biologie, Neurologie

98 Heike Delitz

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2015-1-95 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 09:35:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2015-1-95


und Psychologie zu bringen, und zwar mittels eines recht radikalen Umbaus der Theorie, so
Dirk Baecker: Der „soziale Kontakt“, der von Luhmann als System begriffen wird, sei nämlich
recht verstanden als jenes „komplexe Ereignis“ zu fassen, an dem „Körper, Gehirn, Bewusst-
sein und soziale Umwelt“ gleichermaßen teilhaben. Der „Organismus-in-seiner-Umwelt“ wird
hier zum „System“, und die Systemtheorie zur „Soziologie sozialer Umwelten“. Auch gab es
Vorschläge, Luhmann als Kritischen Theoretiker zu lesen. Sven Opitz suchte dazu, Luhmann
mit Foucault zu vermählen, dessen „Techniken des Selbst“ an Stelle von Luhmanns „rudi-
mentär ausgearbeiteter“ sozialer Person setzend – als Techniken, die mit Erwartungshorizonten
brechen, neue Möglichkeiten des Wirtschaftens, Wahr-Sprechens, Erziehens, Entscheidens
oder Liebens aktualisierend. Die zu analysierende Kritik wäre dann die „gesellschaftsweit
verstreute Praxis“ der „Einführung eines Potentialitätsexzesses“ in das Anschlussgeschehen.
Und Sina Farzin erinnerte an jenen Luhmann-Satz, dass es zur eigenen Theorie-Überraschung
in modernen Gesellschaften offenbar doch „Exklusionen gibt, und zwar massenhaft und in
einer Art von Elend, die sich der Beschreibung entzieht“ (Luhmann 1996: 227). Joachim
Fischer wiederum suchte Luhmann mit Plessner zu vermählen, um eine zweite originäre Tra-
ditionslinie deutschsprachiger „Kritischer Theorie“ zu zeichnen. Von Helmuth Plessners
Grenzen der Gemeinschaft. Eine Kritik des sozialen Radikalismus (Plessner 1924) über dessen
Beitrag als Präsident der DGS zum Soziologen-Tag 1959, auf dem er die junge bundesrepu-
blikanische Soziologie als „institutionalisierte Dauerkontrolle gesellschaftlicher Verhältnisse“
verstand, die sich „allein gegenüber einer offenen Gesellschaft“ rechtfertige (Plessner 1959),
bis zu Luhmanns „Schlüsselartikel“ ‚Gesellschaft‘ in der Enzyklopädie „Sowjetsystem und
demokratische Gesellschaft“ (Luhmann 1968) ziehe sich eine alternative deutschsprachige
„kritische Theorie der modernen Gesellschaft“ hindurch, welche die Gesellschaft auf die Ach-
tung der Komplexität respektive Unergründlichkeit des Einzelnen in der Umwelt funktionaler
Differenzierung sozialer Systeme verpflichte. Uwe Schimank hingegen wollte aus der Sys-
temtheorie eine ökonomistische Theorie der Gesellschaft machen, um das „Kritikpotential
einer akteurtheoretisch fundierten Betrachtung der funktional differenzierten modernen
Gesellschaft“ zu retten – die faktischen gesellschaftlichen Dynamiken an der Idee funktionaler
Differenzierung messend, auf eine Aufklärung der modernen Gesellschaft zielend: Diese wolle
Unvereinbares, nämlich die Produktivität der kapitalistischen Wirtschaft und die Autonomie
der Teilsysteme einer funktional differenzierten Gesellschaft.

Andere haderten mit der Frage, inwiefern Soziologie generell (noch oder gerade wieder)
Gesellschafts-Kritik sein könne oder müsse, und zwar humanistische Kritik, gegenüber der
soziologischen Dekonstruktion des Humanismus. Oft erwähnt war hier die „neue“ oder „post-
durkheimianische“ Moralsoziologie (Boltanski und Thévenots Soziologie der Kritik). Jens
Grevert sah diese Kritische Theorie wie auch alle anderen (Axel Honneth, Raphael Jaeggi,
Robin Celikates, Hartmut Rosa) in der „Dauerkrise“, da es ihnen prinzipiell nicht gelinge, ihre
Kritik der Gesellschaft zu rechtfertigen. Diverse Vorschläge lauteten dann, sich stattdessen der
Kritiken der Beforschten anzunehmen und ihnen dieselbe Dignität wie der Soziologie zuzu-
sprechen. In diesen Zusammenhang passt der Vorschlag, diese selbst zu einer Agentin „dis-
ruptiven sozialen Wandels“ zu machen (Tanja Bogusz, Martin Reinhart), um nicht nur Gegen-
wart und Vergangenheit, sondern die gesellschaftliche Zukunft zum „soziologischen Geschäft“
zu machen. Soziologie hätte dann die Aufgabe, technologische Innovationen und soziokultu-
relle Bewegungen zeitnah zu analysieren, um sie mitzugestalten – in einer Art „kollaborativer
Transformationsforschung“ nach dem Vorbild von Deweys „demokratischem Experimenta-
lismus“. Soziologie würde erst dann in „eigentlichem“ Sinn Teil der Gesellschaft sein (und
nicht mehr deren Beobachtungsbeobachtung). Sie würde sich als Gesellschafts-Experimenta-
torin beschäftigen! Haben wir dies recht verstanden?

Neben Luhmann und den „Soziologien der Kritik“ war auch Latour vergleichsweise häufig
anwesend – als ANT-Praktiker, als „relationale Soziologie“, als „postsozialer“ Ansatz, als

Über die Lust an der Krise 99

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2015-1-95 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 09:35:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2015-1-95


Autor der fünfzehn „Existenzweisen“ (Latour 2014). Tobias Schlechtriemen las Latours
Gesamtwerk als darin motiviert, ein anderes Bild der Moderne zu zeichnen, uns unsere täu-
schenden Trennungen (zwischen Gesellschaft, Natur, Technik), unsere Vorliebe für radikale
Brüche, historische Einschnitte, unsere damit verursachten Krisen und (Natur‑)Katastrophen
unverhüllt vor Augen zu halten. Welche Rolle haben diese letzteren im Werk Latours? Nicht
zuletzt in Gestalt der Erde als entscheidender Akteurin der Gegenwart, in einer neuen, säku-
laren „Naturreligion“ (Latour 2013). Und das neue Werk zu den Existenzweisen? Man kann
es als Moralsoziologie lesen (so Ute Tellmann), die Kalkulation als „moralischen Akt“ ver-
steht, nämlich als den Akt, Mittel und Zwecke festzulegen, Zuteilungen vorzunehmen und zu
bestimmen, was überhaupt Mittel und Zweck sein kann. Oder man sieht darin eine neue
Bemühung, die Soziologie zur Politik zu machen (Lars Gertenbach). Latour selbst spricht von
einem „diplomatischen“ Unternehmen, er wolle ausgehend von „differenzierungstheoreti-
schen Überlegungen“ die Soziologie „als Diplomatie“ formulieren, als „Neuentwurf der
‚gemeinsamen Welt‘“. Auch Sven Opitz liest Latours jüngstes Werk als Differenzierungs-
theorie. „Unter dem programmatischen Titel einer komparativen Anthropologie der Moderne
entfaltet Latour [...] ein Pluriversum unterschiedlicher Existenzweisen. Recht, Politik, Wis-
senschaft oder Religion werden als distinkte Formen der Konnektivität vorgestellt, die jeweils
spezifische Äußerungsmodalitäten aufweisen und in ökologischen Nachbarschaftsverhältnis-
sen zueinander stehen“. Ebenso Jan-Hendrik Passoth, mit der entscheidenden Hinzufügung,
dass es sich dabei um eine „materialistische“ Konzeption oder eine „Ontologie“ sozialer Dif-
ferenzierung handle, statt die Sphären von Recht, Wissenschaft, Religion oder Politik als solche
„bloßen Geredes“ jenseits der Artefakte und der vitalen Natur zu verstehen.

Das öffnet den Link zu zwei weiteren Theoriedebatten: um den Neuen Materialismus einer-
seits, den Neuen Vitalismus andererseits. Diskutiert wurden im Zusammenhang mit Letzterem
„lebenssoziologische Konzepte“ oder Theorien, in deren Traditionslinie auch der sogenannte
New Vitalism oder Neue Vitalismus (im Anschluss an Gilles Deleuze) steht. Es sind Konzepte,
die das menschliche wie auch nichtmenschliche Leben nicht nur als Objekt des Sozialen, son-
dern auch als dessen vitalen Träger, als das Subjekt des Sozialen (einschließlich dessen sozio-
logischer Reflexion) anerkennen: die Philosophische Anthropologie (zentriert um das Konzept
der ‚Exzentrizität‘); der amerikanische Pragmatismus („Aktivität“) und eben der von franzö-
sischen Lebenstheorien, von Bergson-Deleuze inspirierte Neovitalismus („Intensität“). Unter
dem Titel Des Menschen Tage sind wie Gras sprach Wolfgang Eßbach für eine Theorie des
Lebendigen vom pflanzlichen Leben her. Um lebenssoziologische Konzepte adäquat zu ori-
entieren, müsse man die Konzepte etwa der Philosophischen Anthropologie in ihren Auffas-
sungen zum Pflanzenleben unterscheiden, „animalistische Engführungen“ der Konzepte sozia-
len Lebens vermeidend. Philosophische Anthropologie wäre so gesehen der Versuch, den
Menschen als das ‚exzentrische‘ „Subjekt-Objekt der Natur und der Kultur“ (H. Plessner) nicht
nur vom Tier, sondern auch von der Pflanze her sichtbar zu machen. Auch für den Pragma-
tismus sind Natur und Kultur nicht getrennte Sphären, sondern ein Kontinuum, wobei er sich
allein für tierisches in Kontrast zu menschlichem Leben interessiert. Dessen umweltbezogene
Erfahrung nötigt die pragmatistische soziologische Handlungstheorie, nicht nur aktive, son-
dern auch affektiv-rezeptive Aspekte der Interaktion im Blick zu haben und jede Kognition
(einschließlich der soziologischen) als Aktivität eines Lebewesens zu verstehen (Frank Adloff,
Alexander Antony). J. Fischer bündelte Pragmatismus, Philosophische Anthropologie und
französische Lebenstheorie unter dem Stichwort des „vital turn“ als „Superparadigma“ (die
sukzessiven „turns“ der soziologischen Theorie, die Wiedereintritte des Körpers, der Dinge,
der Affekte und der Imaginationen in sie vorwegnehmend). So anregend dies war, so umstritten
war es auch (Essbach, Adloff). Und der Neovitalismus? Andreas Folkers stellte das deleuzia-
nische Konzept des „Territoriums“ als Raum des Lebens vor, der die Lebensform nicht deter-
miniert, sondern durch diese erzeugt wird. Tierisches wie menschliches Leben ist nicht in
einem Territorium, sondern vollzieht ständig Aktivitäten der Territorialisierung und Deterri-

100 Heike Delitz

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2015-1-95 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 09:35:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2015-1-95


torialisierung. Im Unterschied zu anderen Lebenssoziologien setzt der Neovitalismus keine
klare Trennung zwischen tierischem und menschlichem Leben voraus; er umgeht insbesondere
aber den „humanistischen Bias aller Lebens- oder Alltagswelttheorie“ (der phänomenologi-
schen Soziologie etwa), zumal ‚Leben‘ für ihn zwischen belebten und unbelebten Materien
„verstreut existiert“. Er ist also auch ein neuer Materialismus: Entfaltet wird die Idee des
„anorganischen Lebens“ im Sinne der Eigendynamik der Materie und damit der Artefakte. .
Latour übrigens finde sich dann auf der Gegenseite zu dieser Konzeption des Sozialen, insofern
es ihm um stabilisierende Effekte des Materiellen gehe, nicht um die Dynamiken, das Leben
der Materie – so jedenfalls das Konzept der Ad hoc-Gruppe zum „Neuen Materialismus“
(Katharina Hoppe, Benjamin Lipp).

Was gab es darüber hinaus konzeptuell Neues? Die Vermeldung einer neuen Klassikerin
der Soziologie (Nina Jakoby, Michaela Thönnes), Harriet Martineau (1802-1876), die uns als
erste Soziologin und als erste empirische Sozialforscherin vorgestellt wurde. Bereits 1838 hatte
sie eine eigenständige Wissenschaft der Gesellschaft gefordert, eine science of morals (Mar-
tineau 1988[1838]), was in der Tat exakt wie das Durkheimsche Projekt klingt.

Methoden und Gegenstände
Wie simuliert man sowohl die „Evolution“ als auch den „Zusammenbruch sozialer Ordnung“?
Dazu gab es neue Methodenvorschläge, zum Beispiel die des „Momentum-Projekts“ an der
Züricher ETH, das in der Synthese verschiedener evolutionärer und spieltheoretischer Annah-
men eine „‚social ecosystem‘ perspective“ entfaltet (Dirk Helbing), der Koevolution von indi-
vidueller wie sozialer Komplexität. Wie misst man die „Qualität“ von Gesellschaften? Auch
dazu gab es Vorschläge, zur Messung der „Kohäsionskraft“ (was übrigens sehr an Durkheims
Selbstmordstudie erinnert, der andererseits bis auf die Ad hoc-Gruppe zum „sozialen Band“
wenig anwesend war). Und es gab den Vorschlag von Bettina Heintz, den Vergleich zu einem
eigenständigen Untersuchungsobjekt zu machen, statt ihn ‚nur‘ als Methode zu verstehen.
Neben der Soziologie der Konkurrenz, des Konflikts und der Imitation sei der tägliche indi-
viduelle wie kollektive Vergleich ein „konstitutives Moment sozialer Ordnung“, sei es in der
Größenordnung gesellschaftsinterner sozialer Schichtung oder der Globalisierung. Das Umge-
kehrte gilt für das soziale Imaginäre: Es gab Vorschläge, dieses nicht nur als noch zu wenig
beachteten Gegenstand, sondern auch als neue Methode der Soziologie zu entfalten (Ad hoc-
Gruppe Imaginäre Spielräume). Durch das Gastland Polen wurde die maritime Soziologie ein-
geführt – gegen die durchaus landläufige Vorstellung, die klassische Soziologie habe sich allein
auf die Analyse der terrestrischen Industrien (u.a. Bergbau und Metallurgie) gestützt, wurden
diverse Klassikerbeiträge zu einer maritimen Soziologie ausgegraben sowie eine polnische
Soziologie vorgestellt, die ganz um den "maritimen Faktor" kreist, also um die spezielle bio-
physische Umwelt des Meeres, insofern diese ihrerseits alle Sphären des betreffenden sozialen
Lebens tangiert (Agnieszka Kołodziej-Durnaś, Arkadiusz Kołodziej). „Marinisierung“
erscheint aus diesem Blick, der das Meer gesellschaftstheoretisch ernst nimmt, sogar als Par-
allelprozess zu Industrialisierung und Urbanisierung. Ferdinand Tönnies gilt als Gründer dieser
Maritimen Soziologie, da er die Arbeitsbedingungen sowie den Hamburger Hafenstreik von
1896/97 analysiert hatte; aber auch Norbert Elias wollte wohl, so wird berichtet, über Mee-
resprofessionen schreiben.

Zur Produktivität der Krise – oder zur Problematik der Soziologie als
‚Krisenwissenschaft‘
„Wie in einem unbeabsichtigten perversen Effekt kommt bei ständigen Krisendiagnosen nach
und nach heraus, daß es sich gar nicht um Krisen handelt, sondern um die Gesellschaft selbst.“
(Luhmann 1991: 148) Was aus Sicht der Berichterstatterin fehlte (oder ihr entgangen ist), war

Über die Lust an der Krise 101

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2015-1-95 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 09:35:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2015-1-95


eine Veranstaltung, die sich explizit dem positiven im Gegensatz zum negativen Gehalt von
Krisen-Konzepten und Krisenreflexionen widmete – über einzelne Sach-Beobachtungen
hinaus, dass etwa die Finanz- und Wirtschaftskrise „konstitutive Besonderheiten europäischer
Vergesellschaftungsprozesse klarer als bisher hervortreten“ lasse (nämlich durch die Krise eine
europäische Öffentlichkeit erzeugt werde). Vielleicht wäre der Krisen-Kongress auch die
Gelegenheit gewesen, einmal den Status das (nach wie vor zentralen?) Bezugsproblems des
Faches zu diskutieren: der Frage nach der Möglichkeit sozialer Ordnung bei vorausgesetzt
wahrscheinlicherer Unordnung.3 Man hätte das Thema der Krise also einmal in anderem Sinn
diskutieren können, etwa entlang der Problematisierung dessen, dass die Soziologie für die
Beschreibung der modernen Gesellschaft ein medizinisches Vokabular benutzt, nämlich „Dia-
gnosen“ erstellt, „Pathologien“ oder „Krisen“ aufspürt, die es zu heilen gilt. Mit diesem domi-
nanten Diskurs, mit diesem soziologischem Vokabular setzt die soziologische Theorie die
Gesellschaft mit einem Organismus gleich, anstatt die Künstlichkeit, die Artifizialität, den
Charakter der sozialen Erfindung zu betonen – so hat Georges Canguilhem bereits vor Jahr-
zehnten eingewandt. Man stellt damit die soziale Ordnung der permanent drohenden, latenten
Unordnung gegenüber, als zwei große sich ausschließende Blöcke. Statt dessen gelte es – so
Canguilhems lebenssoziologisches Argument – doch einmal anzuerkennen, dass die Krise, die
Unordnung der „Normalzustand“ jeder Gesellschaft ist, insofern es nämlich das Wesen jedes
(sozialen) Lebens sei, permanent auf der Suche nach seiner Norm zu sein, nie hingegen in
einem Zustand der Ordnung, dem die Unordnung diametral gegenüber steht (Canguilhem
1955: 110). Anders formuliert: Das Problematische an den Begriffen der Krise, Diagnose,
Pathologie und Anomie ist, dass die soziologische Theorie damit ständig analytische mit nor-
mativen Urteilen vermischt. Und mehr noch, geht es um nicht weniger als um die Frage, ob
das Bezugsproblem der soziologischen Theorie ‚recht‘ gestellt ist. Wenn die Krise derart
omnipräsent im Fach ist, wie der Veranstalter setzt und viele Beiträge bestätigen – ist dann
nicht nach wie vor die soziologische Grundfrage: wie ist soziale Ordnung in der Moderne
dennoch möglich, trotz ständiger Krisen, also drohender Unordnung? Und wenn dem so wäre,
wenn wir uns ständig fragten, welche Mechanismen unsere Gesellschaft erfindet, um ihre
Ordnung gegen die stets latente Unordnung aufrechtzuerhalten – müsste man nicht doch fragen,
aus welchen Gründen die Unordnung stets als wahrscheinlicher als die Ordnung gilt? Das
Problem kann hier sicher nicht vertieft werden; es sei aber angedeutet, denn es hängt mit der
erwähnten Kritik Canguilhems zusammen und begründet diese. Das Argument, das Canguil-
hem für die soziologische Theorie reformuliert, stammt von Henri Bergson, und es läuft darauf
hinaus, dass die ‚Unordnung‘ ein leerer Begriff sei, womit sich die Frage, wie Ordnung statt
Unordnung möglich sei, als Scheinfrage darstellt. Der Begriff der ‚Unordnung‘ setze, so Berg-
son, bereits die Ordnung voraus, er enthalte die Ordnung und den Akt ihrer Subtraktion – eine
Unordnung als Abwesenheit von Ordnung sei nämlich gar nicht denkbar. Der negative Begriff
der ‚Unordnung‘ enthalte also mehr, und nicht weniger als der Begriff der Ordnung. Damit ist
zweierlei gesagt. Zunächst beruht die Vorstellung zweier sich symmetrisch gegenüberstehen-
der Zustände (Zusammenhalt vs. Krise, soziale Ordnung vs. Unordnung, Integration vs. Des-
integration usw.) auf einer dem sozialen Leben inadäquaten, weil statischen und dualistischen
Vorstellung des sozialen Seins. Zweitens ist die Rede von der drohenden Krise des Sozialen
eine, die den in sich wertsetzenden Charakter des sozialen Lebens verkennt. Wer ‚Krise‘ sagt,
denkt nicht an ein produktives Potential, an ein ‚normales‘ soziales Phänomen, sondern fasst
die Krise als das Sekundäre, die Abweichung von der primären Ordnung. Eine alternative
Behandlung des Krisenthemas würde den Begriff der Unordnung fallenlassen – sich fragend,
wie gesellschaftliche Ordnungen sich je etablieren, sowohl gegen die faktisch stets vorhan-
dene, als auch und zugleich auf Basis der ‚Krise‘ im Sinne des ständigen Anderswerdens der

3 So bekanntlich das Fachverständnis systemtheoretischer Provenienz (vgl. Luhmann 1981: 195ff), aber
auch weit darüber hinaus.

102 Heike Delitz

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2015-1-95 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 09:35:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2015-1-95


nie ganz geschlossenen Kollektive. Solche soziologischen Theorien4 wären keine Theorien
evolutionären sozialen Wandels, sondern Theorien des unvorhersehbaren Werdens – wie sie
Ulrich Beck in den Rationalisierungs- und Differenzierungstheorien der Soziologie vergeblich
suchte. Allerdings wäre hier der Krisenbegriff ein wertneutraler und erneut ein struktureller
(indes kein Moderne-spezifischer). Auch diese Wendung des Krisenthemas wäre also wohl in
dessen Augen ‚idyllisch‘ gewesen. Im Übrigen gibt es zwischen den ‚großen‘ Soziologie-
Kongressen auch ‚kleine‘, nämlich die Studentischen Soziologiekongresse. 2013 hatte dieser
in Bamberg das Thema „Krisen, Prozesse, Potenziale“; 2015 geht es um „Denken überdenken“.
Und was ist das Thema des nächsten ‚großen‘ DGS-Kongresses, der an die Bamberger Sozio-
logie vergeben wurde?

Literatur
Canguilhem, G. (2013[1955]): Das Problem der Regulation im Organismus und in der Gesellschaft, in:

Ders., Schriften zur Medizin, Zürich, S. 90-113.

Castoriadis, C. (1984[1975]): Gesellschaft als imaginäre Institution, Frankfurt / Main.

Latour, B. (2013): Facing Gaia. A new inquiry into Natural Religion. A series of six lectures by Bruno
Latour, University Edinburgh Gifford Lectures, 18th – 28th February 2013.

Latour, B. (2014): Existenzweisen. Eine Anthropologie der Modernen, Frankfurt / Main.

Luhmann, N. (1968): Gesellschaft, in: Sowjetsystem und demokratische Gesellschaft: Eine vergleichende
Enzyklopädie, Bd. 2, Freiburg, Sp.959-972.

Luhmann, N. (1981): Wie ist soziale Ordnung möglich?, in: Ders., Gesellschaftsstruktur und Semantik 2.
Studien zur Wissenssoziologie der modernen Gesellschaft II, Frankfurt / Main, S. 195-285.

Luhmann, N. (1991): Am Ende der kritischen Soziologie, in: Zeitschrift für Soziologie 20 / 2, S. 147-152.

Luhmann, N. (1996): Jenseits von Barbarei, in M. Miller / H.-G. Soeffner (Hrsg.), Modernität und Barbarei,
Frankfurt / Main, S. 219-230.

Plessner, H. (2002[1924]): Grenzen der Gemeinschaft. Eine Kritik des sozialen Radikalismus, Frankfurt /
Main.

Plessner, H. (1959): Ansprache des Präsidenten der Gesellschaft, in: A. Busch (Hrsg.), Deutsche Gesell-
schaft für Soziologie (DGS)(Hrsg.), Soziologie und moderne Gesellschaft: Verhandlungen des 14.
Deutschen Soziologentages vom 20. bis 24. Mai 1959 in Berlin, Stuttgart, S. 8-16.

Martineau, Harriett (1988[1838]): How to observe Morals and Manners. Introduction by Michael R. Hill,
Piscataway / NJ.

Simondon, Gilbert (1995[1964]): L’individu et sa genèse physico-biologique; l’individuation à la lumière
des notions de forme et d’information, Grenoble.

Simondon, Gilbert (2007[1964]): L’individuation psychique et collective: A la lumière des notions de
Forme, Information, Potentiel et Métastabilité, Paris.

 
PD Dr. Heike Delitz

Professur für Allgemeine Soziologie und Gesellschaftstheorie (Vertr.)
Bergische Universität Wuppertal

Fachbereich G – Soziologie
Gaußstr. 20

42119 Wuppertal
heike.delitz@uni-bamberg.de

4 Solche Konzepte des Sozialen jenseits der Dichotomie Unordnung/Ordnung, Krise/Zusammenhalt
usw. sind bei Laclau und Nancy zu finden (die ‚Unmöglichkeit‘ von Gesellschaft im Sinne sozialer
Ordnung); bei Bergson selbst, bei Canguilhem, Deleuze, oder Castoriadis.

Über die Lust an der Krise 103

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2015-1-95 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 09:35:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2015-1-95

