DRITTER TEIL

ARBEITSNOTIZEN

I. Notizen zum Thema Autoritit

;o aa313]

Beispiele

Die Autoritit der katholischen Kirche (was abgewandelt auch von
anderen christlichen Kirchen gilt) beruht in der Sichtbarkeit ihrer
Wiirde, ihres Selbstsinnes und hingt nicht von einer Funktion und
damit ihrem Leistungswert ab; der ihre Wiirde ausmachende
Selbstsinn ist die Sichtbarkeit der Anwesenheit Gottes in Christus in
ihr und damit die Gegenwart Christi bei uns, die unser Leben mit
ihm und damit unsere religisse Wirklichkeit erméglicht. In dem
Grad, als die Sichtbarkeit dieser Wiirde (das Sein Christi bei uns
und unser Sein bei ihm) sich verdunkelt oder uns sich entzieht, tritt
der Schwund der Autoritdt als geschichtlicher Macht ein und wird
die Versuchung, Gewalt zu gebrauchen, privalent. Aus diesem
Schwund von Autoritdt erkldrt sich dann die Tatsache des Bannes,
des Bannfluches, der AusschlieBung aus der Kirche bis hin zur Ket-
zerverfolgung. Das beriihrt gar nicht die Kompetenz der Kirchen zu
christlicher Lehrfestsetzung und christlicher Lebensordnung, die
alle institutionellen Kirchen fiir sich in Anspruch nehmen. Zu ihrer
Verfafitheit in der Welt gehort gesetztes Mafl und anerkannte Regel.
Nur wo "Autoritit” ungebrochen erscheint, verlieren die ganze juri-
dische Ebene und ihre MaBnahmen an Bedeutung, da Autoritit die
Gerechtigkeit ohne Rechtssetzung oder ihre Anwendung garantiert,
Die Kompetenz zur Rechtssetzung, thre Anwendung und die Kom-
petenz-Kompetenz werden dadurch gar nicht beriihrt.

"' Am Ende des Artikels tiber Autoritit befand sich ein kurzer Anhang mit diesen

Beispielen, die im kurzen Lexikon-Artikel nicht beriicksichtigt werden konnten.

81

https://dol.org/10.5771/9783495003866-83 - am 20.01.2026, 12:26:53. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Von der europidischen Aufkliarung wird oft Autoritéit und Glaube auf
der einen Seite dem Wissen und der Vernunft auf der anderen Seite
entgegengesetzt. Fiir Lessing (,Erziehung des Menschenge-
schlechts®) ist Autoritit und Glaube geschichtlich notwendig als
Vorwegnahme von solchem, das spiter in Vernunftwissen tliberge-
fiihrt werden kann.'”> Bei Kant ist Aufklirung Ausgang aus selbst-
verschuldeter Unmﬁndi%keit, zu der in gewisser Weise gerade der
Autoritidtsglaube gehort. * Hier wird nicht gesehen, wie Autoritit,
wie Glaube selbst in eigenartiger, giiltiger Weise Erfahrung sein
kénnen.

Als weiteres Beispiel fiir die Autoritit des Staates und seiner Amter:
Sie besteht in der Sichtbarkeit ihrer Wiirde, in der der Mensch als
Individuum die hohe gemeinsame Wirklichkeit personaler Existenz
erhalten kann.

Das deutsche Lehnwort "Autoritit” ist Ubernahme des lateinischen
auctoritas; dies wird oft von augere = ‘mehren’, 'vermehren” abge-
leitet. Autoritit mehrt dann die Seinswirklichkeit durch ein Maf-
nehmen an hoher vorbildlicher Wirklichkeit (vorausgesetzt ist hier
die Stufung der Wirklichkeiten: vgl. "Gradualismus’).

Auctor ist der Urheber hoher oder neuer Sinnwirklichkeit; er wird
unterschieden von creator, dem Schopfer und Erschaffer von Wirk-
lichkeit iiberhaupt.

‘Autorisierung’- ‘autorisieren’: das bedeutet 'Ermiéchtigungen’ -
‘ermidchtigen’. Gemeint ist die Ubertragung der in der Autoritat
einer Person sichtbaren und anerkannten Macht auf andere.

Kompetenz - Zustéindigkcit134

Zustandigkeit begriindet sich durch Leistungsfahigkeit, Fahigkeit
zur Losung von Aufgaben, die eine Person oder ein Individuum
besitzt. Kirche und Staat z.B. behalten ihre Kompetenz durch die
ihnen gegebene wertvolle Aufgabe, auch wenn ihre Wiirde sich
verdunkelt und damit ihre Autoritdt schwindet, womit die Erfahrung

132 Vegl. Lessing, G.E., Die Erziehung des Menschengeschlechts, in: Gopfert, H.G.
(Hg.) Werke VIII, Miinchen 1979 (Lizenzausgabe 1996), 489-510. Zu einer Inter-
pretation, vgl. Miiller, M., Existenzphilosophie, 259f.

133 Vgl. Kant, 1., Was ist Aufklidrung? (VIII, 33-42): ,,Aufklirung ist der Ausgang des
Menschen aus seiner selbst verschuldeten Unmiindigkeit.” (35). Zu einer Interpreta-
tion, vgl. Miiller, M., Existenzphilosophie, 259f.

" Diese Notizen sind Erganzungen aus einer friiheren Fassung dieses Artikels.

82

https://dol.org/10.5771/9783495003866-83 - am 20.01.2026, 12:26:53. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der in ihrer Kompetenz liegenden Aufgabe dadurch (bis zur Még-
lichkeit ihrer Wahmehmung) bestimmt wird. Kompetenz ist fest-
stellbar und begrenzbar, zuteilbar. Autoritdt ist da, wenn die Sicht-
barkeit des Sinn verbiirgenden Ganzen im einzelnen sich ereignet.
Der Zusammenfall beider heiBt ,,das Symbol"”sA

Autoritdt ist symbolische, Kompetenz dagegen juridische Gegen-
wart. Dies gilt auch fiir die 'Kompetenz-Kompetenz': das Recht, die
Grenze der eigenen Zustindigkeit selbst zu bestimmen. Die den
Selbst-Sinn des Ganzen und jeder hohen Wirklichkeit reprisentie-
rende Autoritdt kann nicht einem zugeteilt werden oder von einem
genommen werden oder durch ihn behauptet werden. Sie ist ‘da’ im
Erscheinen oder Schwinden, d.h.: sie ist als Geschichte.

Die Sichtbarkeit der Wiirde ist die eigentliche Macht der Wirklich-
keit, die Gewalt unnétig macht.

Die Anerkennung einer Kompetenz beruht auf dem erkannten Wert
eines Einzel-Kénnens und einer Einzelleistung. Die Anerkennung
der Autoritit ist Erscheinun% der Macht in ihrer Wiirde. Wiirde ist
wertlos, Wert ist wiirdelos.”° Die Erfahrung der Autoritit ist die
Erfahrung der Berechtigung der Anerkenntnis der Wiirde des
Selbst-Sinns.

Kompetenz ist erreichte Zustimmung aufgrund des Wertes einer
Leistung. Sie ist funktional-ontisch fabar und einforderbar. Wert ist
immer relativ, d.h. ist Sinn in Bezug auf etwas und damit beschrink-
te Zustimmbarkeit und Kompetenz. ~° Wiirde beruht auf der Sicht-
barkeit des Selbst-Sinnes, der keinen Grund auBerhalb seiner mehr
braucht. Kompetenz beruht auf der Sichtbarkeit des Wertes einer
Leistung. Die Wertlosigkeit der Wiirde erfordert ein schlichtes nicht
weiter zu begriindendes Ja, eine einfache Zustimmung. Wiirde
meint ebenso das Ansehen wie das Aussehen. Das Ansehen, das auf

1% Zu diesem fiir Max Miller so wichtigen Begriff, vgl. dessen Buch: Symbolos. Vgl.

auch seine: Existenzphilosophie, 257f. In ‘Erfahrung und Geschichte” bezeichnet er
das Ereignis des Symbolos als das Ereignis schlechthin, da sich hier der ,,Urakt der
Ubereinstimmung des Selbst mit sich selbst und der Welt und damit der Welt mit
sich™ (128) ereignet. Denn im Symbolos ist die im Auseinander der ontologischen
Differenz schon angelegte und beschlossene Ineinsfall gemeint, in welchem unbe-
dingter Sinn sich erfahren 1dBt (vgl. ebd. 148).

Vgl. Kant, 1., Grundlegung zur Metaphysik der Sitten (I1V, 434{t.).

Vgl. hierzu die Dissertation von Max Miiller, Uber Grundbegriffe philosophischer
Wertlehre. Logische Studien iiber Wertbewufitsein und Wertgegenstindlichkeit,
Freiburg 1932.

137

83

https://dol.org/10.5771/9783495003866-83 - am 20.01.2026, 12:26:53. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dem éélssehen beruht, das Aussehen ist mit dem Ansehen iden-
tisch. ™" Wiirde fordert nicht Autoritdt, sondern ist Autoritit.

Autoritdt kann nicht angeordnet, nicht erzwungen werden, sie ist da
oder nicht da, sie kann aber erworben werden, wenn es gelingt, ihre
Sichtbarkeit zu bewerkstelligen.

Wichtig ist die Erkenntnis der Analogie des Autoritits-
Verstindnisses. Sie hdngt von der Erkenntnis der Geschichtlichkeit
des Wesens ab. Neben der analogia proportionis und der analogia
proportionalitatis mufl als entscheidende Analogie, die mit den
beiden l}i;%ht zusammenfillt, die analogia historica herausgearbeitet
werden.

Wenn Naturrecht als Geschichtsrecht begriffen wird, setzt das vor-
aus, daB} Natur als "Wesen’, als physis und ousia nicht unveridnder-
lich sind, sondern es eine Wesensgeschichte gibt.

Das ganze Bemiihen Platons ist, dal das Bild als Vorbild und der
Gedanke als Erinnerung und Ziel nun normativ und begrifflich ge-
fafft werden sollen. Der Kampf zwischen Gedanke und Begriff ist
der eigentliche Kern aller Metaphysik.

Autoritdt ist entscheidend dort da, wo das Aussehen als Ansehen
eine Anerkenntnis nicht nur fordert, sondern zur Folge hat, die An-
erkenntnis nicht nur verlangt, sondern erlangt.

Dal} der Mensch ein Horender und Antwortender ist, also ein Ge-
forderter, zeigt den Vorrang, das Apriori der UnvergeBlichkeit des-
sen, was vor aller Gegenwart und Zukunft liegt.

Von der europdischen Aufklarung wird oft die Autoritdt und Glaube
auf der einen Seite dem Wissen und der Vernunft auf der anderen
Seite entgegengesetzt. Fiir Lessing (,,Erziehung des Menschenge-
schlechts™) ist Autoritit und Glaube geschichtlich notwendig als
Vorwegnahme von solchem, das spiter in Vernunftwissen iiberge-

" vgl. ebd. 51. Hier legt Max Miiller im AnschluB an A. Meinong dar, daB das im

Ansehen immer offenbare Aussehen des Gegenstandes selbst seine (sinnliche)
Wahrheit als das sinnliche Sein des Objektes selbst immer bei sich trigt. Durch die-
se ,,Phanomenalitidt” (Honecker) tduscht etwas nichts anderes vor als es ist (vgl.
ebd.).

Zur analogia historica, vgl. Miiller, M., Auseinandersetzung als Verséhnung, 90-
106. Vgl. auch Casper, B., Analogie . Ein Hinweis auf die Mdglichkeit, sie zeitlich
zu denken, in: Mosis, R. und Ruppert, L. (Hgg.), Der Weg zum Menschen. Zur
philosophischen und theologischen Anthropologie (FS fiir Alfons Deissler), Frei-
burg u.a. 1989, 219-233.

139

84

https://dol.org/10.5771/9783495003866-83 - am 20.01.2026, 12:26:53. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

filhrt werden kann. Bei Kant ist Aufkldrung Ausgang aus selbstver-
schuldetet Unmiindigkeit, zu der in gewisser Weise gerade der Au-
toritdtsglaube gehort. Hier wird nicht gesehen, wie Autoritdt, wie
Glaube selbst in eigenartiger, giiltiger Weise Erfahrung sein kdnnen.

Als weiteres Beispiel die Autoritiit des Staates und seiner Amter:

Sie besteht in der Sichtbarkeit ihrer Wiirde, in der der Mensch als
Individuum die hohe gemeinsame Wirklichkeit personaler Existenz
erhalten kann.

Das deutsche Lehnwort ‘Autoritit’ ist Ubernahme des lateinischen
auctoritas; dies wird oft von augere = mehren, vermehren abgelei-
tet. Autoritit mehrt dann die Seinswirklichkeit durch ein MaBneh-
men an hoher vorbildlicher Wirklichkeit (vorausgesetzt ist hier die
Stufung der Wirklichkeiten; vgl. "Gradualismus”).

Auctor ist der Urheber hoher oder neuer Sinnwirklichkeit; er wird
unterschieden von creator, dem Schopfer und Erschaffer von Wirk-
lichkeit {iberhaupt.

"Autorisierung’ - ‘autorisieren”: das bedeutet 'Ermiéchtigungen’ -
‘ermachtigen’. Gemeint ist die Ubertragung der in der Autoritat
einer Person sichtbaren und anerkannten Macht auf andere.

Autoritit: Sichtbarkeit einer Macht, die ohne Gewalt sich durchsetzt
in der [?].
Autorisieren heilt auch heute noch ermichtigen. Erméachtigen kann

nur die Macht in ihrer anerkannten Sichtbarkeit, die dann Autoritit
heifit.

I. Das Phinomen

Autoritit bezeugt Gegenwart hoher Wirklichkeit. Ihr Zerfall ist
daher Wirklichkeitsschwund. Welcher Begriff von Wirklichkeit ist
hier gebraucht?

Mogliche Definitionen von Autoritit: Autoritit ist das Ansehen, das
der Macht durch ihre blofe Sichtbarkeit (ihr Ansehen als Aussehen:
ihre Erscheinung) erlaubt, sich ohne Gewalt durchzusetzen.

Hier muB} kurz erldutert werden, was Macht bedeutet:

85

https://dol.org/10.5771/9783495003866-83 - am 20.01.2026, 12:26:53. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Macht als dynamis, als potentia, als reales Vermogen, als - wie der
Cusaner sagt - ein .,Kﬁnnendsein“m, das Wirklichkeit darstellt oder
bewirkt, potentia realis und nicht logica, esse in actu ist Vollzug der
Macht, esse in potentia die Macht zum Vollzug.

Die Macht Gottes heilit omnipotentia - unbeschrankte Macht.
Menschliche Macht ist immer beschrinkt. Ebenso Autoritit.

Die in der Autoritit sich kundgebende Macht ist dennoch nicht auf
einzelnes Konnen eingegrenzt. Autoritit gilt fiir ein ganzes Gebiet:
das religiose Gebiet, das politische Gebiet, das kiinstlerische Gebiet,
das philosophische Gebiet. Auch dadurch unterscheidet sie sich von
conceptus als ['Zustindigkeit'?] Diese ist rechtlich (“juridisch’)
faBbar und begrenzt, Autoritit dagegen nicht. [?] Ein ontologisches
Phidnomen.

Fiir Autoritdt gilt: Das Konnen ist nicht funktionell, Kénnen einer
bestimmten Leistung.

Autoritit kann nicht daran gemessen werden, was fiir einen Wert sie
hat. Sie zeigt die Gegenwart eines Ganzen, das allem Einzelnen erst
Sinn verleiht. Sie steht im Zusammenhang mit Wiirde und steht
daher iiber der Kritik daran, was sie Wertvolles hervorbringt.

Wiirde ist Selbstsinn: ko8’ avtd
Wert ist Funktion-Sinn: mpog 11, npog nMpdg (Aristoteles).

I1. Die begriffliche Fassung des Phinomens

a) Der Name: Alle Etymologie ist verdachtig. Im Griechischen gibt
es keinen entsprechenden Namen und Begriff fiir Autoritit. Das
lateinische Wort auctoritas wird im allgemeinen zuriickgefiihrt auf
augere. Augere heifit mehren. Autoritdt garantiert ein Mehr an
Wirklichkeit, die in ihr zur Erscheinung kommt.

b) Zum Begriff: Autoritdt kann man nicht beanspruchen. Sie bean-
sprucht selbst. Sie ist da oder nicht da. Die zu ihr gehérige Aner-
kenntnis ist schon allein durch die Erscheinung gerechtfertigt. In ihr
erscheint ein Ganzes, das sie reprisentiert. Sie ist nur Autoritat als
Reprisentation eines [selbstsinnhaften?] Ganzen, als dessen Ge-
genwart oder Vergegenwirtigung. Weil sie in ihrer Erscheinung
sich selbst rechtfertigt ist sie transzendental und nicht transzendent,

hic Vgl. nochmals Nikolaus von Cues, Vom Konnen-Sein, vom Gipfel der Betrachtung

(De possest).

86

https://dol.org/10.5771/9783495003866-83 - am 20.01.2026, 12:26:53. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sie ist Antwort auf eine quaestio juris, nicht ‘bloBes Faktum’. Sie
kommt Personen oder personalen Institutionen zu. Sie ist verbunden
mit dem Selbstsinn, mit der Wiirde und der Person und darf nicht
reduziert werden auf Kompetenz, Wert, Funktion und Leistungssinn
eines Individuums in seinen Handlungen.

Beispiel: Autoritit des Richters. Sie folgt in erster Linie nicht aus
der Individualitit des Richters, sondern aus der Prisenz der Wiirde
des Richters in seiner Person.

Die Autoritdt des Richters ist nicht eine Folge einer guten Leistung,
sondern ergibt sich aus der Gegenwart und Vergegenwirtigung des
Rechts in ihm, d.h. Autoritit ist immer repriasentativ. Autoritit setzt
als Reprisentation die Anwesenheit eines Ganzen im Einzelnen als
Einzelnes je und je voraus.

Wo kein Verstindnis fiir Repridsentation und Symbolik (Symbolik:
Ineinsfall des Ganzen mit einem Einzelnen; Unterschied von ‘Ding’
und ‘Gegenstand’ im Sinn von Heideggers Ding-Abhandlung'")
mehr da ist, ist auch Autoritit nicht mehr verstehbar, sondern
schrumpft ein auf die Zuerkennung einer Kompetenz fiir richtige
Ausfiihrung.

(Der Schnapsggiester in Graham Greenes Werk ,,Die Macht und die
Herrlichkeit” ™ ist in allem Verfall als Individuum dennoch Autori-
tit, weil sein Werk die Gegenwart Christi und damit des religidsen
Ganzen ist, nicht als opus operantis, sondern als opus operatum.)

Autoritét ist Ansehen einer Macht. Ansehen ist aber hier nicht nur
subjektiv gemeint, sondern meint das Aussehen, die auf Sehen be-
zogene Sichtbarkeit selbst. Autoritit unterlduft daher den Gegensatz
von subjektiv und objektiv. Autoritdt ist eine Erscheinung einer
Macht, die fahig und daher berechtigt ist, die Gestalt unserer Wirk-
lichkeit und der Wirklichkeit zu bestimmen. Sie ist mehr als die
anerkannte Kompetenz zu bestimmten richtigen Einzelhandlungen,
sie bezieht sich innerhalb einer Welt auf das Ganze dieser Welt: der
religiosen, politischen, kiinstlerischen, personalen usw. Autoritit als
Sichtbarkeit einer Macht eines Vermégens, die ‘mehren’, indem sie
Noch-nicht-Sein in Sein zu iiberfithren, Macht zu verwirklichen

141

Vgl. Heidegger, M., Das Ding, in: Vortrige und Aufsitze, 163-181.

"2 Das Buch von Graham Greene (The Power and the Glory) wurde ins deutsche
tibersetzt mit dem Titel: 'Die Kraft und die Herrlichkeit’, Wien (Neuiibersetzung)
1993.

87

https://dol.org/10.5771/9783495003866-83 - am 20.01.2026, 12:26:53. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

oder Wirklichkeit zu erhalten oder durch andere, bessere, hohere
Wirklichkeit zu ersetzen.

Antiautoritire Erziehung: Vertrauen auf die Unmittelbarkeit der
Spontaneitdt des Lebens, das selbst zur hochsten Autoritdt erklart
wird, Ablehnung jeder Vermittlung; dies ist ein anthropologischer
Irrtum. Leben ist Vermittlung.

Autoritdt des Staates: Das bedeutet die Sichtbarkeit (das Ansehen
als Aussehen) der Macht, die wahre Gestalt der Wirklichkeit der
Gemeinschaft zu sein, zu bewirken, zu erhalten, immer neu herbei-
zufithren, und dies alles, ohne Gewalt gebrauchen zu miissen oder
sie herbeizurufen. Staat also nicht als ein Instrument, das Wert hat,
indem es funktioniert zu unserem [Zwecke?], sondern als "autarke’
Wirklichkeitsgestalt einer Gemeinschaft. Und so hat es "Wiirde’,
nicht nur "Wert". Verlust seiner Wiirde heute: [daher?] sein Ersatz
durch ‘Gesellschaft”.'*

Autoritit der Kirche: thre Macht, das Leben mit und in Christus zu
sein, zu bewirken, zu erhalten und immer neu herbeizufiihren. Dies
geschieht allein durch die sichtbare Anwesenheit Christi selbst in
dieser institutionellen Gemeinschaft. Wo diese Anwesenheit nicht
mehr sichtbar ist, verfillt ihr Ansehen und ihr Aussehen. In dem
Grade, als die Sichtbarkeit Christi in ihr verdunkelt wird, verfillt
ihre Autoritdt und muf} sie zur Gewalt greifen, zur Gewalt des ana-
thema sit, d.h. des Bannes, des Bannfluches, des Ausschlusses bis
hin zur Ketzerverfolgung. Macht wird durch Autoritit zum An-
spruch an uns; Autoritit kann aber nicht beansprucht werden, son-
dern mufl da sein. Kompetenz bedeutet Zuerkennung einer immer
beschrinkten Zustidndigkeit. Autoritit ist sichtbare Kompetenz-
Kompetenz.

Aufklarung wendet sich gegen Autoritit. Sie kann es nur, indem sie

sich als setzende Vernunft selbst fiir die héchste Autoritidt erklart,
; : o : 144

sich als iudex sui veri et falsi proklamiert.

"3 Vgl zu dieser Unterscheidung Ténnies, F., Gemeinschaft und Gesellschaft, Grund-
begriffe der reinen Soziologie ('1887), Darmstadt 1972 (Nachdruck). Dieses Buch,
das lange Zeit nach seiner Erstveroffentlichung 1887 unbeachtet blieb, hat schlief3-
lich im 20. Jahrhundert mafigebende Bedeutung fiir die Soziologie erlangt.

Vgl. hierzu Miiller, M., Der KompromiB, 53, der hier Kant zitiert: ,,Homo est iudex
sui veri et falsi”: ,,Wir selbst sind die Richter, und bei uns selbst sind das Gesetz und
das Recht”.

144

88

https://dol.org/10.5771/9783495003866-83 - am 20.01.2026, 12:26:53. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wie die Antike hat die Phinomenologie die vernehmende Vernunft
wieder herausgestellt. Die Kompetenz und Autoritit der verneh-
menden Vernunft liegt nun im Vernommenen. Bei den Griechen,
die den Begriff der Autoritdt noch nicht kennen, gibt es dennoch die
Anerkennung der vernommenden Seienden und des Seins als das
Bindende der Freiheit. Es ist die Autoritit ‘der Sachen selbst’, in
deren Anerkenntnis der Freie frei ist. Es gibt fiir den Griechen einen
Menschen, der Sklave von Natur aus ist (doDAog ¢@Uoel- doulos
physei). Er gehorcht als Sklave dem Zwang, der Freie aber aner-
kennt in Fiigsamkeit die Autoritit.

Der antiautoritire Charakter der Aufklirung. Ihr Gegensatzpaar:
Autoritit oder Vernunft. Autoritit gehoért zum Glauben, Wissen
gehort zur Vernunft.

Lessing in seiner ,Erziechung des Menschengeschlechts” nennt den
durch Autoritit vermittelten Glauben das Geleit zur wissenden Ver-
nunft hin. [ihre Vorgeschichte?]. Sobald dieser geschichtliche Ver-
nuftszustand erreicht wird, werden fiir Lessing Glaube und Autoritat
iiberfliissig.

Kant sieht diesen Weg nicht pidagogisch, sondern moralisch: Auf-
klirung ist Herausgang aus der selbst verschuldeten Unmiindigkeit,
als Gebot. Die volle Freiheit gibt sich selbst ihre Gcsetze damit
wird sie miindig und kennt keine Autoritdt auller sich mehr."*

Heidegger als Phanomenologe erkennt die Autoritit des Seyns und
der Seinsgeschichte an und hilt daher die Fiigsamkeit unter die
Autoritdt dieser Geschichte fiir das Hochst-Erreichbare des Daseins.

In der ganzen Phinomenologie handelt es sich um das cdlelv &
pouvopeve (sozein ta phainomena), das Sich-Unterstellen unter die
Autoritdt des Erscheindenden, ohne es durch Deduktion oder Kon-
struktion zu miBachten oder zu beherrschen.

Autoritit des Amtes, [Sichtbarkeit als ?] Einsicht in die in ihm er-
scheinende [ontologische?] Notwendigkeit fiir die Gemeinschafts-
stiftung. Die bewirkt die Wiirde des Amtes, die auch in MiBbrauch
durch einen Amtsinhaber nicht beseitigt wird. Die alleinige Bindung
an die Autoritit des Amtes und nicht an den Willen derer, die ihn
ins Amt beriefen.

145

Vgl. nochmals Lessing, G.E., Die Erziehung des Menschengeschlechtes, 489-510.
"¢ vgl. nochmals Kant, 1., Was ist Aufkldrung? (VIII, 33-42).

89

https://dol.org/10.5771/9783495003866-83 - am 20.01.2026, 12:26:53. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Man kann auch definieren: Die sichtbar gewordene und dadurch
Anerkennung erhaltende Kompetenz-Kompetenz als Macht heifit
Autoritidt und begriindet die Wirklichkeit.

Autoritdt verlangt nicht Anerkennung, sondern hat sie. Sie erlangt
ihr Ansehen durch ihr Aussehen als Erscheinung. Wenn sie gefor-
dert werden muB, ist sie nicht mehr da und kann nicht mehr herge-
stellt werden.

II. Notizen zum Gesamtprojekt von Macht und Gewalt

Max Miiller - Anton Bésl'?’

Macht und Gewalt

Drei Abhandlungen als Prolegomena einer politischen Philosophie
1. Abhandlung: Von der Autoritit im Handeln

2. Abhandlung: Uber die Frommigkeit des Denkens

3. Abhandlung: Zur Wiirde des Seienden

Macht und Gewalt'**

Drei Abhandlungen iiber:

1. Die Autoritdt des Handelns

2. Die Frommigkeit des Denkens
3. Die Wiirde des Seins

1. Es werden also behandelt die Grundbegriffe
der auctoritas,
der pietas und

"7 Diese Gliederung lag in zweifacher Ausfertigung bei den nachfolgend abgedruckten

Manuskripten. Im Unterschied zum nachfolgenden Gliederungsvorschlag sollte die
dritte Abhandlung iiber die "Wiirde des Seienden’ und nicht Uber die "Wiirde des
Seins” handeln.

Es handelt sich bei den nachfolgenden Aufzeichnungen um ein als zusammenhin-
genden Text vorgefundenes Manuskript.

148

90

https://dol.org/10.5771/9783495003866-83 - am 20.01.2026, 12:26:53. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der dignitas

Auctoritas bezieht sich auf das agere, das Handeln, auctoritas der
actio.

Die pietas bezieht sich hier auf das Denken, pietas der cogitatio.

Dignitas bezieht sich auf das esse, das Sein. Sie ist dignitas der
entia in ihrer existentia.

Orientierungspunkt ist der erste Satz der Prifationen der Heiligen
Messe: vere dignum et iustum est, aequum et salutare ... Es dreht
sich also um veritas, Wahrheit - dignitas, Wiirde - iustitia, Gerech-
tigkeit - aequitas, Gleichgewichtigkeit oder Entsprechung und um
salus, das Heil, auf das alles hinzielt. Warum wird beim heutigen
Beten der Prifation das aequum et salutare meist weggelassen? Ist
das offiziell so angeordnet? Die aequitas heiBt auf griechisch epiei-
keia, das kann man mit Entsprechung oder Ausgewogenheit iiber-
setzen. Was entspricht hier welchem? Ist es die Entsprechung von
Endlichem, Relativem einerseits und Absolutem andrerseits? Die
aequitas meint also das richtige Verhiltnis, die Entsprechung, die
richtige Ausgewogenbheit.

Wie verhilt sich iustitia (81xn) zu €meixera. Justitia ist die unbe-
stimmte allgemeine Gerechtigkeit. Aequitas ist die jeweilige und je
andere Ausgewogenheit, die Entsprechung zur jeweiligen anderen
Fall-Situation, die besonders mobile RechtméBigkeit, die nicht eine
allgemeine ist, unter das nur subsumiert wird.

Autoritdt wurde schon definiert als jenes Ansehen oder Aussehen
der Macht, die es ihr erlauben, ohne Gewalt Denken und Handeln
zu beeinflussen.Was ist der etymologische Ursprung des Wortes
auctoritas? Liegt der Schwerpunkt des Sinnes der Bedeutung auf
augere (vermehren) oder auf dem Begriff des auctors, der der Ur-
heber ist und deshalb die Verfiigungsgewalt, das Anordnungsrecht
iiber Handlungen besitzt. Bismarck hat den Sinn des augere als
‘vermehren’ im Auge, als er in der Kaiserproklamation im Spiegel-
saal zu Versailles Wilhelm I. versprechen lieB: allzeit Mehrer des
Reiches zu sein.

Dariiber, daBl der Berliner Deutsche Kaiser nur proklamiert wurde
(auch weiterhin in der Nachfolge) und nicht gekront wurde, d.h.,
daB der Deutsche Kaiser von 1871 keine Krone besal}, sondern die
Kaiserkrone nach wie vor allein in Wien verwahrt wurde, haben wir
schon gehandelt. Proklamiert wurde im Rémischen Reich auch der

91

https://dol.org/10.5771/9783495003866-83 - am 20.01.2026, 12:26:53. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Imperator. Der Heerfiihrer als Kaiser wurde von den Soldaten aus-
gerufen. Als Caesar nicht nur Caesar, d.h. Imperator, sein wollte,
sondern nach dem Konigstitel strebte, erschien das als Anmafung
und Uberheblichkeit und er wurde ermordet. Der deutsche Konig
hatte zwei Orte zur Wahl fiir die Proklamation und Krénung, die
sich so um den Begriff einer Hauptstadt streiten konnten, Aachen
und Frankfurt am Main. Kaiser dagegen konnte er nur durch die
Kronung in Rom werden, die ithn dann ebenbiirtig neben den Papst
gestellt hat. Der Konig ist kein Konkurrent zum Papst, wohl aber
der Kaiser. Frankreich trat in diese Konkurrenz erst unter Philipp
ein, der dann auch die Verlegung des Papsttums in den franzési-
schen Machtbereich (Avignon) versucht hat. Die letzte Kaiserkro-
nung durch den Papst fand, wie allgemein bekannt ist, dann nicht
mehr in Rom, sondern in Bologna statt. Danach losten fiir das Ro-
mische Reich Deutscher Nation Aachen und Frankfurt am Main
endgiiltig Rom ab.

Bei Macht und Gewalt ist zu erwigen, ob di¢ Dreiteilung sein soll:
1. Die Autoritit des Handelns

2. Die Frommigkeit des Denkens

3. Die Wiirde des Seins

oder ob eine Dreiteilung angebracht wire:

1. Die Gewalt der Handlung

2. Die Macht des Denkens in seiner Frommigkeit

3. Die Wiirde des Seins in seiner Gegensatzlosigkeit.

Was “ist” mehr: Dynamis oder energeia? Dynamis als Macht ist das
An-sich-Halten, die Zuriickhaltung aller Gewalt, ist gleichsam die
Scheu, die Friihe, der Vorbehalt. Als reale Moglichkeit ist Dynamis
die Wirklichkeit des Ver-mogens. Es ist die gesammelte, noch nicht
in der Auswirkung aus sich herausgehende Kraft. Das ist eigentlich
auch gemeint mit logos, logos als Zusammenhalt, Gesammeltheit in
der Macht als Kraft, als Vermdgen und nicht als Wirken. Im Schul-
sinne wird immer nur die Zweiheit von Moglichkeit und Wirklich-
keit angefiihrt. Bei Aristoteles wird aber das “ist” dreifach ausgesagt:

kata dynamin
kai kat’ energeian

92

https://dol.org/10.5771/9783495003866-83 - am 20.01.2026, 12:26:53. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kai kata to ergon.m

Das ‘ist” ist ‘wirklich’ als das Ist des Durchgangs durch alle drei
Phasen. Dieser Durchgang ist, wie Ute Guzzoni es formuliert hat,
.das Werden zu sich”™". Die "vollkommene Bewegung’ ist jene, die
bei sich selbst bleibt gKarl Rahner hat daher formuliert: ,,Sein ist
Bei-sich-Selbst-Sein”’ I). Die vollkommene Bewegung hat kein
Ziel auBerhalb ihrer selbst. Aristoteles formuliert: ,Man denkt, um
zu denken”."*

Nur die vollkommene Bewegung geht auf ein Ziel auBerhalb ihrer
selbst hin. Nicolaus Cusanus hat dieses Problem gesehen, indem er
das Konnen-Sein, das potesse, als Verbindunﬁ von posse und esse
als den eigentlichen Seinssinn expliziert hat."” Heidegger lehnt die
schulmiBige Trennung der Spitscholastik und Neuscholastik von
essentia und existentia ab, essentia dynamis ist fiir ihn das Ereignis
der ‘Wesung’, in der die Trennung von essentia und existentia von
vornherein aufgehoben ist. Die Kraft, die an sich hilt, gesammelt
sich zuriickhilt, sich alles gleichsam vorbehilt, ist nicht blofe Mog-
lichkeit, sie ist als ‘Macht des Wirkens" mehr als ihr Vollzug, die
Gewalt des Wirkens. Das Da-Sein als actualitas meint den actus als
Vollzug der Macht. So ist potentia die eigentliche Macht, die im
An-sich-Halten alles folgende enthilt, d.h., die potentia ist mehr
Wirklichkeit als jenes sich vollziehende Wirken, das populdr unter
Wirklichkeit verstanden wird. Im Wirken geht die gesammelte Kraft
als Vermdgen auBer sich, das AuBer-sich-Gehen heifit exire, und der
exitus ist jener Ausgang, der zugleich Sterben und Tod bedeutet.

Leben ohne Tod ist aber unlebendig todloses Leben, ist ein Dahin-
strémen ohne Entscheidung, ohne Schirfe, vor die uns allein der
Tod stellt. Die Grundstimmung dieses Lebens ohne Tod wire die
Lange-weile. Das drohende Ende gehort zur Schirfe und Lebendig-

"% vgl. Aristoteles, Met. 1051 a 34ff.

'** Guzzoni, U., Werden zu sich. Eine Untersuchung zu Hegels ‘Wissenschaft der
Logik’ (= Diss.), Freiburg/Miinchen 1963.

Vgl. nochmals Rahner, K., Geist in Welt. Zur Kritik hieran, vgl. Miller, M., Philo-
sophische Anthropologie, 112.

Maoglicherweise handelt es sich hier um eine Anspielung auf die berithmte Stelle:
vonolg vonioewg vonorg (Das Denken ist das Denken des Denkens)” in Aristoteles,
Met. 1074b 34 (oder: De an. T" 4 429). Vgl. Miiller, M., Erfahrung und Geschichte,
94f,

Vgl. nochmals Nikolaus von Cues, Vom Kénnen-Sein, vom Gipfel der Betrachtung
(De possest), aaO. Vgl. hierzu Miiller, M., Philosophische Anthropologie, 357.

151

152

153

93

https://dol.org/10.5771/9783495003866-83 - am 20.01.2026, 12:26:53. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

keit des Lebens. Man konnte so sagen: Die ‘Endung’ bedeutet nicht
nur ‘ver-enden’, sondern ist auch Voll-endung.

Wie Wiirde des Handelns und Wert einer Handlung auseinandertre-
ten kénnten dlzsufur ist ein interessantes Beispiel der Film ,,Die Briik-
ke am Quai”.

Die von den Japanern gefangenen Englinder werden als reine Ar-
beitstiere gleichsam ihrer Wiirde beraubt und nur noch im Wert
ihrer den Japanern niitzenden Arbeit gesehen. Sie erhalten aber die
Wiirde ihres Menschseins wieder in ithrem Werk. Dadurch, daf} sie
eine tadellose vollkommene Briicke herstellen, werden sie mehr, als
sie vor der Herstellung gewesen sind. Dieses Werk, in dem sie ihre
Wiirde gewinnen, hat aber nur Wert fiir ihren Gegner, den Feind
ihres Landes. Sie werden daher von einem sich hereinschmuggeln-
den Abgesandten der englischen Armee aufgefordert, dieses eigene
Werk, in dem sie ihre Wiirde gewannen, das aber nur Wert fiir den
Gegner hat, in die Luft zu sprengen. In diesem Gegensatz zwischen
Wiirde und Wert zeigt sich eine echte Tragik, die in der [?] das Phi-
nomen der Tragik deutlicher zeigt als alle Tragik der Schillerschen
Dramen. "Wiirde” auf der einen Seite und "Funktion” und "Wert” auf
der anderen Seite treten in scharfsten Gegensatz. Die Selbstwerdung
im Werk, wodurch sie ihre Wiirde gewinnen, ist gleichzeitig wert-
voller Dienst fiir den Feind, den sie vermeiden miissen. Trotz der
Gefangenschaft, die sie als Individuen betrifft, werden sie im Werk
der Briicke Personen. So tritt auch Personalitit und Individualitdt in
einen tragischen Widerspruch ein.

Macht und Gewalt spielen auch in der Erkenntnis-Metaphysik Kants
eine grofle Rolle. Das blofe Denken erkennt nichts. Es ist eine
Macht, die keine Gewalt iiber das Seiende ausiiben kann. Nur in der
Gewalt der objektierten Affektion wird uns das Seiende in die Hin-
de gegeben. Das blofie Denken iibt eine Macht aus, die sich aber
erst im Erkennen zur Herrschaft, d.h. zur Gewalt {iber die Gegen-
stinde konkretisieren wiirde. So steht im frommen Denken des
Ostens die Macht des Gedankens dem gewaltsamen unfrommen
Denken des Westens gegeniiber:

. Vgl. hierzu: Boulle, P., Die Briicke am Kwai (aus dem Franzésischen von Beutel, G.

und Thanner, E.), Wien 1979.

94

https://dol.org/10.5771/9783495003866-83 - am 20.01.2026, 12:26:53. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wir Westler wollen mit Gewalt den Gedanken zum Begriff machen,
auf den Begriff bringen, wie man sagt. Man kénnte auch so formu-
lieren: Die ganze Geschichte der Metaphysik ist der immer neue
bestindige Kampf zwischen Gedanken und Begriff. So kommt Hei-
degger schlielich zur Ansicht, daB die Metaphysik der Weg sei, wo
der Begriff sich an die Stelle des Gedankens setzt und am Ende
anstelle des Denkens das Rechnen der Technik tritt und an die Stelle
der Welt das ,,Gestell”.'”

Es gibt eine Macht der Geschichte, die sich gegen jede Gewalt
durchsetzt. So sagte Willy Brandt 1989. ,,Nun wichst zusammen,
was zusammen gehort.” Was zusammengehort, aber vergeblich mit
Gewalt verhindert werden sollte. Die Macht der Einheit setzte sich
gegen die Gewalt der Teilung durch.

Adenauer hat sich mit der Teilung politisch abgefunden und pro-
klamierte: ,Freiheit geht vor Einheit.” Dies war ein Vertrauen auf
die Macht der Einheit gegeniiber der bloBen Gewalt der kiinstlichen
Geteiltheit. Auch in der volligen Gewaltlosigkeit war die Potenz
Deutschlands zur Einheit nicht unterdriickbar. Auch aller Gewalt-
mdoglichkeit beraubt, haben sich Deutschland und Japan nach 1950
als Welt-Michte durchgesetzt. "Welt" ist bei Heidegger die Einheit
von Himmel und Erde, von Géttlichem und Irdischem."”® Wir geho-
ren zu beiden. Aus dieser Zugehorigkeit, aus diesem Gehoren, er-
wichst die Forderung des Gehorsams. Der Gehorsam ist hier nicht
durch Gewalt erzwingbar, sondern besteht in der Macht des Religio-
sen als Wesensmacht. Zur Macht des Gedankens gehort das Anden-
ken und die Andacht an das Unerzwingbare, nicht Machbare. Der
Gedanke fillt in uns ein. Der Begriff wird von uns hergestellt. Der
Macht des Gedankens steht die Gewalt der Begriffe gegeniiber. Ist
der Gedanke ein Andenken und eine Andacht, so ist der Begriff in
seinem Begreifen ein Zugriff, ein Produkt der Gewalt des Willens.

- Vgl. nochmals Heidegger, M., Vortrige und Aufsitze, 13-44; ders.: Die Technik
und die Kehre; ders.: Zur Sache des Denkens. Vgl. hierzu Miiller, M., u.a. Existenz-
philosophie, 327.

1% Max Miiller bezieht sich hier auf den Weltbegriff des frihen Heidegger (vgl. u.a. in
‘Sein und Zeit') und nicht auf den des spdten nach der Kehre.

95

https://dol.org/10.5771/9783495003866-83 - am 20.01.2026, 12:26:53. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Platon wird von Kurt Singer der ,Griinder”"”’ genannt. Er ist der

Griinder der Philosophie als Metaphysik schon vor Aristoteles. Alle
seine Dialoge wollen nur eines, den tiefen Gedanken auf den Be-
griff bringen. Der Gedanke gehort zum Phénomen des geistigen
Schauens der Vernunft. Vernunft heiit hier Vernehmen, und das in
diesem Vernehmen Vernommene ist das eidos, der Gedanke als
Bild und das Bild als Vorbild und das Vorbild als Norm. Der Be-
griff horos wird von uns gestaltet. Was gestaltet wird ist der Gedan-
ke. Der Gedanke fillt uns ein, fdllt in uns hinein. Der Begriff wird
von uns gemacht. Thomas unterscheidet von daher die species.
Species ist Bild und Gestalt. Species impressa - die Gestalt, die sich
uns gibt, species expressa - der Begriff, der diese Gestalt, d.h den
Gedanken ausdriickt. Hier wird das Vemniinftige verstindlich ge-
macht, d.h., im Begriffsdenken iiberstiilpt der Verstand das in der
Vernunft Vernommene. Wie schon gesagt, Vernunft vernimmt,
Verstand begreift im Zugriff. Der Macht der Vernunft steht die Ge-
walt des Verstandes gegeniiber. Vernunft heiit nous, Vernehmen
noein, Verstand heifit dianoia, das Vernommene wird durchgegan-
gen (durch-dia). Der Verstand will vermitteln. Zwischen was will er
vermitteln, zwischen der Macht des Vernehmens und der Gewalt
des Begreifens. Bei Kant taucht dieses Problem als Problem des
Schematismus auf. Schema ist die Briicke, die Briicke zwischen
Macht und Gewalt, zwischen Vernunft und Verstand. Wer kann
diese Briicke bauen? Und so kommt Kant zur eigentlichen Urkraft
des Menschen. Es kann dies nur die produktive Einbildungskraft,
die Phantasie tun."*® Die produktive Einbildungskraft, die Phantasie,
ist daher die Mitte zwischen Macht und Gewalt, zwischen Vernunft
und Verstand.

Was ist das noch nicht Wirkliche? Begrenzt wird es vorweggenom-
men im Lebendigen durch dessen Triebe, jene Moglichkeiten die
wirklich werden sollen. Bei Menschen ist aber dieses Vorstellen
grenzenlos, spirituell. Beim Problem der Autoritit hatten wir schon
erldutert, wie diese nicht die Gewalt braucht, um sich durchzuset-
zen, sondern wie das Ansehen als Aussehen den Gewaltverzicht
ermoglicht. Wir sagten schon einmal:

157
158

Vegl. nochmals Singer, K., Platon, der Griinder, Miinchen 1927.
Vgl. Kant, L., Anthropologie in pragmatischer Hinsicht § 28 (VII, 167ff.).

96

https://dol.org/10.5771/9783495003866-83 - am 20.01.2026, 12:26:53. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mahatma Gandhi hat gewaltlos die Englinger in die Knie gezwun-
gen. Wir zwingen mit Gewalt das Gesehene, Wesentliche, das eidos
als Gestalt in den Begriff, den horos, als unsere Gestalt, indem wir
im horismos iiber ihn durch Grenzziehung verfiigen.

Das Seiende (Ov 'ywvépavov)”g wirkt mit Gewalt aufeinander.
Bereich des Ontischen, die Gewalt des Seienden; das Sein formt
gewaltlos durch die ontologische Macht. Der Macht kommt fiir
Platon als des évtog 6v mehr die Wiirde des Ist-Pradikates zu als
der ontischen Gewalt des Seienden.'® Die sog. eidetische Differenz
ist die Differenz zwischen der ontischen Gewalt und der Macht des
Wesens. Alle Wesen werden zur Einheit eines Kosmos zusammen-
geschlossen durch die Macht des Seins. Eine Gewalt des Seins gibt
es nicht. Heraklit hat als Symbol der wirklichen Macht das spielen-
de Kind gesehen (réng moul@dv).'® Gewalt spielt nicht. Dagegen
gibt es ein Spiel der Macht. So ist auch Kunst ein Spiel, das mehr
Macht tiben kann, als jede unkiinstlerische Gewalt.

In seiner dritten Kritik, der Kritik der Urteilskraft, taucht dann bei
Kant der entscheidende Begriff der spielenden Gewihr auf, jenseits
von Natur und Kunst steht die Gabe der Gunst. Bei Kant werden die
Gegenstidnde konstituiert, d.h. die Eindriicke in ihrem Wechsel wer-
den mit kategorialer Gewalt zum Gegenstehen gezwungen. So
konstitutert sich meine Welt als Umwelt. Hier im transzendentalen
Idealismus ist der Vorrang der Gewalt des Subjektes vor der Macht
des Seins klar ausgesprochen. Heidegger versucht hier einen Kom-
promifl: Welt ist bei ihm ggawordener Entwurf.'”” Bei Platon ist das
Gewissen das daimonion. ~ Es zeigt uns nicht den rechten Weg,
sondern mahnt uns zur Anstrengung, den rechten Weg zu suchen

159
160

Vgl. Platon, Parm. 151 e ff.

Zum ‘oviidg 6v’ als dem eigentlich allein Seienden, das das Werden von sich aus-
schlieBt, das also nicht in der Zeit ist, sondem iiber der Zeit, vgl. Platon, Tim 37 e f.;
52; Phaedr. 245. 245 ¢ ff; Symp. 211 a f. Vgl. hierzu die Interpretation Max Miillers
u.a. in: Erfahrung und Geschichte, 205f.

Vgl. Heraklit, fr. 52: ,aidov noilg ot nailov, negoedov maddc N Pacidinin.
(Die Lebenszeit ist ein Knabe, der spielt, hin und her die Brettsteine setzt: Knaben-
regiment!), in: Diels, H. und Kranz, W. (Hgg.), Die Fragmente der Vorsokratiker,
162.

12 vgl. Heidegger, M., Sein und Zeit, 63ff.

'3 Platon, Apol. 31 ¢ 4ff.

16l

97

https://dol.org/10.5771/9783495003866-83 - am 20.01.2026, 12:26:53. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und zu finden. Das Gewissen hat die Macht der dauernden Beunru-
higung iiber uns. Es iibt aber keine Gewalt aus.

III. Lose Notizen'**

Vom ‘Ist-Sagen” als der ‘Sprache des Abendlandes’

1. Den Unterschied von Macht und Gewalt kann man auch so fas-
sen: Macht ist ein ontologisches Phinomen. Wir sprechen daher mit
Recht von der Seins-Macht als einem transzendentalen Befund.
Gewalt dagegen ist ontisch, ist immer faktische Gewalt. Gegeniiber
der Macht des Seins steht die Gewalt des Seienden, des ens factum,
im Gegensatz zum esse transcendentale.

2. Immer dreht es sich also darum, wo das ist” unseres ‘Ist-Sagens’
seinen Schwerpunkt hat. Die Macht ist die Macht zu wirken. Das
Wirken ist das Wirken des Werkes. Im Werk vollendet sich also das
Wirken und die Macht des Wirkens. ‘Ist” es (das Werk) also am
meisten? Dagegen spricht die Rede vom ‘toten Werk’. So enthilt
hier Macht zum Werk mehr Sein als das Werk selbst. Der Anfang
enthilt vorweg das ganze Ist’, nicht das Ende.

Der Anfang als reale Mdoglichkeit ‘ist” mehr Wirklichkeit als das
Ende des gewirkten Werkes. Das fiihrt nun zu einer Umkehr der
Bewertung dessen, was ‘ist’. Dynamis ist mehr als energeia und
ergon. Das eigentliche “ist” gilt allerdings in vollem Sinne fiir die
Einheit dieser drei Elemente. In ihnen hat aber der Anfang, der vor-
weg die anderen enthilt, einen bestimmten Vorrang.

3 Sc!;arf hat diese Probleme der groBe Nicolaus Cusanus gese-
hen.'® Das Kénnen, das Vermégen, also die dynamis, enthilt mehr

%% Es handelt sich hier um Notizen, die aus einem (teilweise bereits nummerierten)
Biindel von losen Stichwortzetteln stammen und in der vorgefundenen Reihenfolge
(zu Ende numeriert) hier abgedruckt sind.

Vgl. nochmals: Nikolaus von Cues, Vom Koénnen-Sein, vom Gipfel der Betrachtung
(De possest), aaO.

18

98

https://dol.org/10.5771/9783495003866-83 - am 20.01.2026, 12:26:53. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als das Wirken, in welchem das Vermogen verstromt,
verendet. Die dynamis, das Vermogen, ist der Anfang, der alles
zugleich schon enthilt. So ist auch in der Definition der Ewigkeit,
die die Scholastik von Boethius {ibernimmt, diese nicht eine endlos
sich erstreckende Zeit, sondern entscheidend ist, daf sie als steter
Anfang zugleich, d.h. simul, alles bei sich trigt. So wird Ewigkeit
deﬁmert als ,tota simul et perfecta interminabilis vitae posses-

0”'%, d.h. Ewigkeit ist Augenblick, in dem zugleich alles Gegen-
wart 1st, Gegenwart hat. In diesem "Vermdgen’ als der Einheit von
Zeit und Ewigkeit, als der ‘arche” aller zeitlichen Entfaltung, ist
auch die Synthese von Heraklit und Parmenides sichtbar, daf sie im
Grunde genommen je dasselbe aussage:n.'67

4. Was ’ist’” nun mehr: Die Macht zu wirken als die gesammelte
Zuriickhaltung, das An-sich-Halten vor dem Ausgang, oder das
Wirken, die Gewalt des Ins-Werk-Setzens, oder schlieBlich das
Werk als Ziel des Wirkens der Macht, 1hre eigentliche Wirkung. So
heiflit es klassisch ,Actio est in passo” . So bin ich am meisten
nicht in mir, sondern in dem, was ich getan habe. Mein Sein ist
mein Sein in meinem Werk, aber das Werk fur sich gelassen ist
totes Werk. Die ,reditio completa in seipsum” besagt daBl meine
Wirklichkeit in meinem "Gang’ als Doppelgang, nidmlich als Vor-
gang und Riickgang zugleich erst besteht. Diese Einheit allein ist
Leben. Karl Rahner definiert in seiner beriihmten Erstlingsschrift
,»Geist in Welt”'”: Sein meint immer ‘Bei-sich-sein’. Wo innerhalb
dieses Ganges bin ich am meisten bei mir selbst?

1% Waortlich heiBt die Definition der "Ewigkeit’ bei Boethius: , interminabilis vitae tota

simul et perfecta posessio.” (Boethius, De Consolatione Philosophiae, in: Boetii
opera omnia, ed. J.-P. Migne, Paris 1882, Tomus I, 858). Die Ewigkeit erscheint
damit als Augenblick des Lebens, der ohne Auseinanderlegung das Ganze im ‘Nu’,
im Jetzt hat. Aber diese Ewigkeit kommt bei Boethius nur Gott zu.

Vgl. hierzu ein Zitat von Skythinos von Teos, der ‘herakletisiert” (Diels, H. und
Kranz, W. (Hgg.), Die Fragmente der Vorsokratiker, Band I, Kritischer Apparat,
182): ,,apynv xoi 1éhog ovAiaPdv” (in: ebd. 189). Vgl. auch Parmenides, fr. 5:
LEuvov 8€ poi £omv, GmmoBev GpEwpon 8L y&p mahiy (Eopar abbig” (Ein
Gemeinsam-Zusammenhingendes aber ist es mir, von wo ich auch den Anfang
nehme, denn dorthin werde ich wieder zuriickkommen.). Ebd. 232.

Vgl. Thomas von Aquin, De an. 592. 426.

Vgl. Thomas von Aquin, QD XI, De ver. 1,1 art. IX; ders., Super evangelicum S.
Joannis lectura I, 1 [15ff.69ff.].

'"° Vgl. nochmals Rahner, K., Geist in Welt.

167

168
169

99

https://dol.org/10.5771/9783495003866-83 - am 20.01.2026, 12:26:53. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Mit Rilke formuliert: ﬂWc:) ist der unsigliche Ort, der topos mei-
ner selbst, wo ich bin.”'"" Es dreht sich also um eine Topologie des
‘Ist’. Topos ist der ‘Ort’. Dies hat am scharfsten philosophisch
M.C.A. Otto (d.h. Maria Schitzle) gesehen

Es geht immer um eine Ortsbestimmung, eine "Topologie” des
Utopischen. Gefragt ist zunidchst nicht und niemals der Raum, der
Horizont, sondern der Ort im Raum. Der Raum selbst ist nicht, er ist
eine Chimire. Der Raum wird durch die Orte konstituiert. Bei Ari-
stoteles sind nicht die Orte in diesem chimarischen Raum. Raum ist
immer Zwischenraum fiir den Griechen. Das Zwischen heifit grie-
chisch to metaxy (t0 peta&d). Dieses ‘Zwischen’ kann man von
thm sagen, daf} es sei, ‘ist” es? Wenn Sein = Wirken ist, dann wire
das Werk die eigentliche Wirklichkeit. Aber das Werk ist auch ein
totes Werk, ein Ende. Ende ist niemals "Vollendung  oder
‘Verendung’. Im "Anfang’ als dem Prolog ist alles schon vorweg
enthalten. Der Prolog nennt die Macht. Die Mitte wire der Vollzug
der Macht, das Wirken, die Gewalt. Der Epilog wire die Wirkung
als das Werk. Nur von diesem Gang in all seinen Elementen kann in
vollem Sinne das ‘Ist” ausgesagt werden, und dennoch enthilt der
Prolog als die noch nicht in der Gewalt und im Werk vollzogene
Macht diese als gesammelt in sich. Der Anfang scheint also am
meisten zu ‘sein’. Der Epilog, die Wirkung ist je anders. Nun wire
die Mitte doch das, was am meisten das Pridikat ‘ist” verdient? Die
Mitte aber ist der Augenblick. Der Augenblick aber hat keine Er-
streckung. Er ist Halt im Ubergang, ohne gehalten werden zu kén-
nen. Griechisch heifit es: to exaiphnes (10 €£aigveg). Der Augen-
blick kann nicht zeitlich gemessen werden. Er bedeutet den Em-
bruch der Ewigkeit in die Zeit und darin ein Still-Stand der Zeit."

6. Ein Beispiel: Im Schachspiel ist die reale Aktualitdt einer Dro-
hung wirksamer und damit wirklicher als die Ausfithrung. Die reale
drohende Moglichkeit ist wirkungsvoller und lihmender in bezug
auf den Gegner als der dann geschehene Zug. Er hat mehr Macht als

"' vgl. nochmals die finfte Duineser Elegie, auf die sich Max Miller vermutlich be-
zieht. Rilke, R.M., Duineser Elegien, Die fiinfte Elegie, 244-247.

172 Vgl. Otto, M.C.A., Der Ort, Phinomenologische Variationen, Freiburg/Miinchen
1992.

'™ vgl. Platon, Parm. 156 d f. Vgl. auch Augustinus, Conf. X oder XI (nunc stans).

100

https://dol.org/10.5771/9783495003866-83 - am 20.01.2026, 12:26:53. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die Gewalt der Entscheidung. Die GroBe des "Anfangs” liegt darin,
daB er all diese Elemente unausgefaltet in sich enthilt. So ist die
Macht des Anfangs als reale Moglichkeit, als potentia realis und
nicht als potentia logica, die Identitit von Sein und Werden und
damit deren Wirklichkeit. Diese Realitit des Werdens driickt sich
klassisch aus in dem Satz, der das reale Werden charakterisiert:
wActus entis in potentia, sicut in potentia. »' Damit ist die Macht
gekennzeichnet als das ontologische Apriori alles Wirkens und aller
ontischen Wirklichkeit.

7. Wirklichkeit als Macht kann nicht einfach dauern und gehalten
werden. Sie hat ihren ‘Augenblick’. Rilke zeigt dies in der 5. Duine-
ser Eiegie von den Fahrenden, den Jahrmarktstrapez-Kiinstlern, 173
wo das ‘ist” nur fiir jenen Augenblick gilt, zwischen miithsamen
Ubenden, ihrem Noch-nicht-Konnen und der leeren Routine. Das
eine ist das Noch-Nicht, das andere das Nicht-Mehr. Das ‘Ist” ereig-
net sich, 1Bt sich aber nicht halten.

8. Der grofie Zapfenstreich des preuflischen und deutschen Heeres
endet mit ,,Ich bete an die Macht der Liebe”. Es wird die Macht der
Liebe gerufen, nicht aber die Gewalt der Liebe.

9. Das kategoriale ‘Ist-Sagen’ bewegt sich zwischen Substanz und
Akzidenz als den Grundformen der Seienden. Das modale 'Ist-
Sagen’ nennt Mdoglichkeit und Wirklichkeit als Grundweisen des

" Thomas von Aquin beschreibt in De ver. 10,8 ad 12d das ‘esse est actus entis’:

Waclus entis in potentia prout in potentia”. Die Wirklichkeit ist die eines Moglichen
und zugleich offen fir die Verwirklichung einer weiteren Maglichkeit; sie hat somit
eine doppelte Modalbeziehung. Vgl. hierzu Miiller, M., Sein und Geist, 217 sowie
seine pointierte Interpretation: ,.eine Wirklichkeit eines Seienden, Wirklichkeit heif3t
Dasein, nur was eigentlich wirklich ist, ist da, ist erkennbar, die Moglichkeit ist nur
erkennbar, indem ich festlege, daB das und das in Bilde (...) einmal wirklich werden
wird, actus entis in potentia heifit, das Werden ist die Wirklichkeit der Moglichkeit
als Moglichkeit. Das Verlassen einer Wirklichkeit, das noch nicht Erreicht-haben
einer Wirklichkeit, und jetzt bin ich in der bloBen Moglichkeit.” (...) ,,Das Nicht-
wirkliche verschwindet nicht, wenn es in der Bewegung wirklich wird, sondern es
bleibt als Nichtwirkiches, Nicht-daseiendes, d.h. als reiner Weg zum Sein.” Vorle-
sung Wintersemester 1960/61 (Epochen der abendlindischen Denkgeschichte),
19.22.
' vagl. Rilke, RM., Duineser Elegien, Die fiinfte Elegie, 244-247.

101

https://dol.org/10.5771/9783495003866-83 - am 20.01.2026, 12:26:53. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Seins, nicht der Seiendheit. Die kategoriale Rede spricht also das
Seiende auf seine Seiendheit hin an, die modale Rede sagt den Ho-
rizont aller Rede im ‘Ist” aus. Der Horizont ist Horizont alles Sich-
Zeigens; wie er sich selbst zeigt, das ist die Frage.

10. Wilhelm I. wurde als Konig in Konigsberg gekront, als Kaiser in
Versailles inmitten des siegreichens Heeres ausgerufen, proklamiert.
Eine deutsche Kaiserkrone gab es nur in Wien. Der Hohenzollern-
Kaiser hatte diesen Titel nur als Vorsitzender des Bundesrates der
deutschen Staaten.

Symbole sind Macht ohne Gewalt. Gesetze dagegen regeln jeweils
den Gebrauch, die Ausiibung der Gewalt.

11. Man verkennt oft, dall Aristoteles nicht einfach die Gegeniiber-
stellung von dynamis und energeia als Dualismus darstellt, sondern
es eine Dreiteilung ist: 170 O6v Aéyeton kotd SOvoapiv ko
Evépyelav kol Epyov.

Das “ist” in vollem Sinne meint immer die Einheit dieser drei. Es ist
nicht nur logische 'Copula’, sondern meint das ontologische Band.
In der Dreiheit des Ontischen, des Ontologischen und des Logischen
erscheint die Logik immer als ein Derivat der Ontologie.

12. Man setzt im allgemeinen in der sog. thomistischen Metaphysik
das Sein vom Werden schroff ab. Angefiihrt wird der Satz ,ens
sumitur ab actu essendi“m; bedeutet er aber nicht den Akt, in wel-
chem Seiendes wird, d.h. sich vollzieht?

Ist also nicht der Vollzug als Werden des Seins im ist” das haupt-
sdchlich Gemeinte?

13. Nietzsches "Wert'-Philosophie:
Wo bleibt da die Wiirde des Wertlosen?'”®

176

Vgl. Aristoteles, Met. 1051a 34f.

Vgl. Thomas von Aquin, ScG I, 20-30. Zum actus essendi, vgl. Miiller, M., Exi-
stenzphilosophie, 104f. Vgl. Gilson, E., L' étre et 1" essence, Paris 1948.

Max Miiller bezieht sich hier auf Nietzsche, der die (bisherigen) moralischen Wert-
schitzungen als eine ,,Geschichte der Liige” bezeichnet, die im Dienste eines Wil-
lens zur Macht (des sog. Herden-Willens) steht, der sich letztlich gegen die stirke-

177

178

102

https://dol.org/10.5771/9783495003866-83 - am 20.01.2026, 12:26:53. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Allei% was Wiirde hat, ist wertlos, alles, was Wert hat, ist wiirde-
los.

Hat Nietzsche dieses Problem angegangen in seiner These von der
"Unschuld des Werdens'?

14. In der katholischen Messe wird heutzutage beim Beten der
Prifation der Eingangssatz ,,Vere dignum et iustum est aequum et
salutare” das aequum et salutare meist weggelassen, (vielleicht
offiziell durch die Liturgiereform?).

Die aequitas, griechisch epieikeia (Emieikeia), Gemissheit, bedeu-
tet aber die Entsprechung des Endlichen zum Absoluten, [die
‘Ausgewogenheit’?], die Wiirde, die eigentliche dignitas, griechisch
die kalokagathia (xadoxoya®ia), d.h. die Sichtbarkeit des Zweck-
losguten, das "agathon kat” hauto” (&ya80v xo8’ atd), das meint,
was ein schlichtes "Ja’ einfach verlangt, ohne durch etwas anderes
begriindet zu werden.'® Es ist die unbegriindbare Wiirde des Wert-
losen.

15. Problematik der 1. und 2. Substanz bei Aristoteles.'*'

Die 1. Substanz, das tode ti (168e 1) ist das Seiende und seine Ge-
walt. Das to ti en einai (10 ti fiv €lvon) als 2. Substanz ist das We-
sen als Macht als Sein. In der Macht sind die Bedingungen der
Moéglichkeit enthalten, dafl etwas wirklich werde. Die Realdifferenz
von essentia und existentia, von Moglichkeit und Wirklichkeit, ist
die von Macht und Gewalt.

16. Wenn das “ist” des ‘Ist-Sagens” als Gang verstanden wird, dann
wird der scheinbare Gegensatz von Sein und Werden apriori iiber-

ren Menschen wendet (Aus dem NachlaB der Achtziger, in: Friedrich Nietzsche,
Werke in Drei Binden, hg. v. K. Schlechta, Dritter Band, Miinchen %1982, 493).
Vgl. auch die Nietzsche-Interpretation Miillers in ‘Erfahrung und Geschichte’, 138f.
und 356. Vgl. hierzu auch die Interpretation Heideggers, in: Nietzsche II, 44ff. Vgl.
auch Max Miiller, Erfahrung und Geschichte, 356.138f.

Vgl. Kant, 1., Grundlegung zur Metaphysik der Sitten (1V, 434ft.).

Vgl. bspw. Platon, Pol. 517 b f. Zum ka8’ ab10, vgl. Aristoteles, Met. 1022 a 25.
Vgl. hierzu Miiller, M., Erfahrung und Geschichte, 127.163.

Die 1. Substanz, das tode ti (168 1) ist das Seiende und seine Gewalt. Das to ti en
einai (10 i fiv €lvon) ist 2. Substanz. Vgl. hierzu insbesonders Aristoteles, Meta-
physik, Substanzbiicher.

179

180

181

103

https://dol.org/10.5771/9783495003866-83 - am 20.01.2026, 12:26:53. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wunden. Verstanden werden muB die Bewegung des ‘ist’. Bedeutet
diese Bewegung als vollkommene Bewegung, wie metaphysisch
meist aufgefaft wird, die Kreisbewegung? Nein!

Warum nicht?

Weil sie nie zum selben Ort zuriickkehrt. In der Reditio completa ad
sei,t:vmmm2 ist die reditio nicht einfach die Riickkehr zum selben,
sondern der Anfang ist in der Riickkehr zu ihm verwandelt. Die
reditio muf} als Verwandlung aufgefaBt werden.

17. Der Anfang ist kein fester ‘Ort’, sondern das Ereignis des Be-
ginns. Die "Wieder-holung” wiederholt gar nichts, denn die Riick-
kehr ist ein Paradox. Der Ausgang ist in der Riickkehr zu ihm be-
reits verwandelt, d.h., die Riickkehr ist ein Gang nach vorn. Die je
neue ‘Heimat’ ist nicht mehr die alte. Dies meint auch der Satz des
Heraklit: ,,Hodos ano kai kato auto” (060¢ &vo kol k&1 ah16)."
Die Selbigkeit ist die Selbigkeit des Ganges. Zukunft ist Gang in die
Herkunft, aber die Herkunft als Zukunft hat sich verwandelt.

18. Alles differiert. Identitdt ist Identitdt der Differenz im Gang. Der
Riickstieg ist ein Vorgang, christlich ist felix culpa. Geschichte ist
nur méglich durch Lésung vom Paradies und damit als Erlosung.
Das neue "Paradies’ ist keineswegs mehr das alte. In das fiihrt kein
Weg mehr. Darin liegt die Bejahung der culpa, der Schuld als felix
culpa, als gliickliche Schuld, als conditio sine qua non der Ge-
schichte. Culpa ist hier nicht einfach ein Fehler. Das Pridikat ‘ist’
kommt voll auf keinen Moment der Geschichte in Anwendung,
sondern sie ist in ihrer Ganzheit ‘ist’, d.h., wie Lessing184 schon
dargestellt hat: Geschichte ist nur méglich durch die Vertreibung
aus dem Paradies, die Vertreibung aus dem Paradies ist nur moglich
durch die Schuld und die Losung der Schuld als die Erlosung ist
auch der christliche Sinn der Geschichte. Daher muBl die Schuld
bejaht werden, welche Bejahung in der Ubernahme geschieht. Die

Lo Vgl. nochmals Thomas von Aquin, QD XI, De Ver. 1,1 art. 1X; ders., Super evange-
licum S. Joannis lectura II, 1 [15ff.69ff.].

Wiortlich muB es heiBen: ,,686¢ &vo kdtw pia koi dvtd” (Der Weg hinauf hinab
ein und derselbe.). Heraklit, fr. 60, in: Diels, H. und Kranz, W. (Hgg.), Die Frag-
mente der Vorsokratiker, 164.

Vegl. evil. Lessing, G.E., Erziehung des Menschengeschlechtes, § 74ff. Vgl. evtl.
auch: Aus den Papieren des Ungenannten I, in: Werke, VII, 341f.

183

184

104

https://dol.org/10.5771/9783495003866-83 - am 20.01.2026, 12:26:53. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verweigerung der Geschichtlichkeit ist schlechthin die Siinde. Der
Siindenbegriff ist analog. Die Erbsiinde kann einmal strukturell
gesehen werden als Kreisbewegung, als etwas, das sich immer wie-
derholt und dann als Geschichtsbewegung, was sich nie wiederholt.
Eine Wiederholung des Ursprungs ist nicht einfach Riickkehr zu
ihm, sondern eine echte ‘Kehre'. Der Anfang verwandelt sich und
darf doch nie verloren werden.

19. Macht und Gewalt: Ein Beispiel ist die Studentenrevolution von
1968. Die Macht der [universitiren?] Institution steht gegen die
Gewalt der [studentischen?] Revolution. Jede Revolution ist der
Versuch der Gewalt, die Macht zu entmachten um selbst zur Macht
zu werden. Wann hat dies eine Chance? [?]

20. Macht ist ein Konnen. In jedem Konnen liegt eine Verpflich-
tung, eine Verpflichtung zur Schopfung, zur Kreation, die normativ
bemessen ist. Normativitit [des Ziels: dessen, was man kann?]

Gewalt ist ein Vollzug und damit reine Tatsdchlichkeit, faktisch,
Faktizitat.

Anders ausgedriickt:

Macht ist transzendental, Gewalt ist transzendierend und transzen-
dent.

Macht ist Moglichkeit, Vermdgen, dynamis. [Vorbehalt?]
Gewalt ist Tatsache, Vollzug, energeia.

MuB nicht die ontologische Reihenfolge umgekehrt werden? Macht,
Maglichkeit, ist jener Anfang, der das Ganze vorweg schon in sich
enthilt. Gewalt als Tatsache, Vollzug, ist Verstromen vergehender
Maoglichkeit. Das “ist” ist mehr auf die Moglichkeit, auf das Vermo-
gen, auf den Anfang, der alles folgende schon in sich enthilt, im
An-sich-Halten, der wahren Reichtum des Seins darstellt, anzuwen-
den. Die Gewalt als Tatsache und Vollzug ist weniger wirklich, als
die Moglichkeit. Die Moglichkeit ist die wahre Wirklichkeit. Am
schirfsten hat dies in der Neuzeit Kierkegaard gesehen.'

'S Das Verhiltnis von Maglichkeit und Wirklichkeit findet sich bei Kierkegaard an
verschiedenen Stellen thematisiert. Vgl. insbes. ‘Unwissenschaftliche Nachschrift
I, 19-47. Vgl. hierzu auch Bosl, A., Unfreiheit und Selbstverfehlung. Soren Kier-
kegaards existenzdialektische Bestimmung von Schuld und Siinde (= Diss.), Frei-
burg/Miinchen 1997, insbes. 106-114.

105

https://dol.org/10.5771/9783495003866-83 - am 20.01.2026, 12:26:53. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

21. Die Macht des Gedankens ist entgegenzustellen der Gewalt des
Begriffes. Im ostlichen Denken hat die Macht des Gedankens den
Vorrang vor der Gewalt des Begriffs; die Metaphysik ist Gestalt der
begrifflichen Gewalt [und darf ihren Ausgang im vor-begrifflichen
Gedanken nie vergessen!][?]

22. Die Metaphysik des Aristotoeles hat nur ein Thema: Was besagt
das kleine Wortchen “ist’?

Er unterscheidet, was in die Geschichte der Philosophie eingegan-
gen ist, im Istsagen zwei Ebenen. ‘Ist” meint einmal kategorial ‘Die
Seiendheit des Seienden’, modal ‘Die Seinsweise des Seins’. Wie
‘gibt” es Sein? Wie gibt es sich uns? [?]
Es ist der Horizont. Wie ist ein Horizont gegeben und wie das, fiir
das er Horizont ist, das in ihm sich gibt?

Unsere Sprache ist ein 'Ist-Sprechen’. Gilt dies nur von unserer
Sprache oder von jeder Sprache? Vermutlich nicht von der chinesi-
schen Sprache. Das abendlandische Sprechen setzt uns als die An-
gesprochenen voraus, im Zuspruch, im Anspruch auf uns zu. Dieser
Zugang auf uns zu ist die Erméglichung unseres Ausgangs. Er setzt
voraus, daBl wir offen sind; oder werden wir erst dadurch offen?

Voraussetzung unserer Begegnung ist unsere Verletzbarkeit; die
nennt man unsere 'Affizierbarkeit’. Es gibt nun aber verschiedene
Ebenen der Affektion, sinnliche, 4sthetische, historische Affektion
als ein Gefordertsein. Das Gefordertsein setzt ein Kénnen voraus,
das gefordert ist im geforderten Tun. Da sich die ganze aristoteli-
sche Ontologie um die Bedeutung des Wortchens “ist” dreht, ent-
steht die Frage, was ist mehr, das Konnen, die dynamis, oder das
Wirken, die energeia, oder schlieflich das, in dem alles endet, das
ergon, das Werk als die Vollendung von Kénnen und Wirken. Wer-
ke fiir sich sind aber nicht nur Vollendung, sondern auch Veren-
dung, das "tote Werk’. Das Konnen enthilt aber vorweg die Fiille
des Tuns als Ver-mogen. Das Vermogen heiBt die potentia. In die-
sem Sinne ist Gott besser charakterisiert durch die omnipotentia als
durch den actus purus.

Das ‘Ist-Sagen” hat seine Grofle in der Macht, alles (mégliche) zu
denken. Das Ganze des Erkennens (die Problematik Kants) ist das
Wirkliche. Vom Erkennen geht die Gewalt iiber das Erkannte aus.
Es wird im Begriff umgriffen und kommt in unsere Hand. Erkennen

106

https://dol.org/10.5771/9783495003866-83 - am 20.01.2026, 12:26:53. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gibt die Gewalt der Herrschaft, Denken und der Gedanke gibt die
Weite der [begrenzten?] Welt. Entscheidende Frage: Wie steht der
Gedanke zum Begriff?

23. Heidegger sagt: Der Stein ist zwar in der Welt, aber "weltlos’.
Das Tier hat eine beschriankte Welt, seine Umwelt bestimmt durch
seine Triebe, Nahrungstrieb, Schutztrieb, Geschlechtstrieb; es ist
weltarm. Der Mensch allein ist ‘weltlich’, er ist charakterisiert durch
seine Transzendenz. Die Welt umfafit alles, er entwirft das alles, das
Sein. Kann aber das ‘ist’, wie bei Heidegger, dann auf Welt einge-
schrinkt werden? '*

[1. weltlos 2. weltarm 3. weltlich 4. liberweltlich?]
Es werden oft 3 Stufen unterschieden:

Der Mythos - Bild von Welt - Schau-, [— Schauen?]
der Logos - der Gedanke der Welt -, [ Denken?]
der Horos - der Begriff von Welt. [—> Begreifen?]

Der Horos denkt, indem er den Gedanken der Welt auf den Begriff
bringen will. Der Begriff ist der Umgriff und der Zugriff und ist die
Bedingung der Maéglichkeit der Herrschaft. Weder das Schauen
noch das Denken begriindet die Herrschaft, sondern erst das Begrei-
fen. Das Problem von Macht und Gewalt ist das Problem des
Veriltnisses des Gedankens zum Begriff. Der Austrag dieses Pro-
blems geschieht im abendlindischen Sprechen und Denken als ei-
nem ‘Ist-Sagen’. Er ist das Problem der Ontologie.

24. Problem der Autoritit.

Im Autorititsschwund wird der Macht-Verfall sichtbar. Und nun
taucht das Problem der Kompetenz auf, wo die verfallende Macht
mit Gewalt sich zu behaupten versucht. Dies ist nichts Unerlaubtes.
Kompetenz fordert Anerkenntnis, diese aber muff den Grund vor-
weisen konnen in einer Werk-Leistung [sich rechtfertigen?].

Die ontische Differenz ist die einzige Differenz, die auch ohne den
Menschen und ohne Bezug auf ihn besteht. Ontologische und logi-
sche Differenzen setzen bereits den Menschen als Subjekt voraus.

'8¢ Zur ‘Weltlosigkeit® als Charakterisierung fur alles, was nicht zum In-der-Welt-sein

gehort, vgl. Sein und Zeit, 54T,

107

https://dol.org/10.5771/9783495003866-83 - am 20.01.2026, 12:26:53. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Differenz von Wiirde und Wert gilt nur fiir den Menschen und
ist aber fiir ihn entscheidend, daf er sich selbst iibersteigen kann.

25. Problem des Naturrechts.'®’

In der Natur gibt es kein Recht. Alles Recht ist Geschichtsrecht.
Aber das Geschichtsrecht kann genauso unbeliebig sein wie das
angebliche Naturrecht. In der Natur herrscht die Gewalt, in der Ge-
schichte die [?] Macht. Die Macht des Seins ist ontologisch. Das
Seiende iibt nur Gewalt aus - ontisch. Die sog. ‘ontologische Diffe-
renz” ist die Differenz von der Macht des Seins und der Gewalt des
Seienden. Gleichzeitig ist es die Differenz von Gedanke und Be-
griff. Metaphysik kann als der Versuch interpretiert werden, den
"Austrag’ der Differenzen, ihren Kampf, wiederum auf den Begriff
zu bringen.

Begriff heift lateinisch concepms.'sg Conceptus meint in die Hand
bekommen, umgreifen. Der Begriff ist der Umgriff. Das Sein um-
greift uns und wir nicht es. Daher gibt es keinen conceptus entis,
sondern nur eine conceptio, eine Geburt in uns, die nicht unsere
Leistung ist.

Es ist daher falsch, von einem Seinsbegriff zu sprechen. Kant ver-
sucht, das Problem durch den Unterschied von Begriff und Idee zu
verstehen.'®’ Begriffe sind Begriffe des Seienden, das Sein ist pri-
sent im reinen Gedanken der Idee. Es gibt eine Seinsbedeutung,
keinen Seinsbegriff. Bedeutung ‘deutet’, zeigt an, ohne zu herr-
schen. Deuten auf etwas, was ’da ist’, sich zeigt, Gegenwart hat,
von allem Gegenwart vermittelt, damit die Begriffe ermoglicht,
ohne ein Begriff zu sein. Deuten heiBt griechisch semainein
(ompeivewv), hindeuten auf etwas, das "da’ ist, sich in Gegenwart
zeigt, das Gegenwart hat, aber nie Gegenstand wird, weil es der
Horizont aller Gegenstindlichkeit und alles Seienden ist. Die hori-
zontale Gegenwart unterscheidet sich von der Gegenwart dessen,

187

Vgl. hierzu auch Miiller, M., Erfahrung und Geschichte, 344-351. Das Wesen des
Naturrechts ist seine Unbeliebigkeit, die als Unbeliebigkeit ihren Grund zwar in
Macht und Wirklichkeit findet, nie aber in Gewalt und Willkiir (vgl. Erfahrung und
Geschichte, 349).

Zu einem ‘conceptus personae’, vgl. Thomas von Aquin (Sth I, 39,1). Max Miiller
tibersetzt den entsprechenden Passus: ,,nicht auf ein Wesen bezieht sich der Person-
begiff, sondern auf die Weise, den Vorgang (...), d.h. als Dieses, als Seiendes aktuell
ist” (Erfahrung und Geschichte, 92).

""" Vgl Kant, I., KrV B 89ff. (III, 83ff.).

108

- am 20.01.2026, 12:26:53. i [



https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

was im Horizont gegenwirtig ist [:von der objektiven Gegen-
wart]([?]

‘Ist” sagt immer, ist in Wahrheit und Wirklichkeit ‘da’. Was und
wer ist nun gegenwairtiger und mehr da, das oder der, die die Macht
haben: Legislative oder das oder der, die die Gewalt ausiiben: Exe-
kutive.

In der sog. parlamentarischen Monarchie konnte man sagen, daf der
Konig die Macht delegiert hat an den Ministerprasidenten, der sie
als Gewalt ausiibt. Der Monarch ist dann gewaltlos, aber nicht
machtlos. In Rom war der Unterschied klar: Die Macht gebiihrt dem
Konig, die Gewalt hat der Caesar, der Kaiser. Als Caesar, der Impe-
rator war, Rex werden wollte, wurde er ermordet.

Ein Beispiel dessen, der die Macht symbolisch hat, ohne Macht
ausiiben (in der Gewalt) zu konnen, ist der gewaltlose Tenno in
Japan. Die Macht der Gewaltlosigkeit ist (2. Bsp.) sichtbar in Ma-
hatma Gandhi. Der "Erhabene’ hat durch die Macht der Gewaltlo-
sigkeit die Engldnder in die Knie gezwungen.

Wo ist also das "Ist” mehr? Von daher kann Ontologie als die Lehre
des Verhiltnisses von Macht und Gewalt aufgefalit werden.

26. Hugo v. Hofmannsthal'”’
~Rosenkavalier*, I. Akt:
»Leicht mufl man sein

mit leichtem Herz und
leichten Hiénden

halten und nehmen, halten
und lassen ...

Die nicht so sind, die straft das
Leben, und Gott erbarmt sich
ihrer nicht.”

""" Hofmannsthal, H.v., Der Rosenkavalier, Komédie fir Musik, in: Hoffmann, D.O.

und Schuh, W. (Hg.), Hofmannsthal, H.v., Samtliche Werke, Band XXIII, Opemn-
dichtungen 1, Frankfurt/M. 1986, 39. Dieser Text fand sich neben der letzten Notiz
(Nr. 27) in einer kleinen Mappe, die Max Miiller neben seinem Bett fiir nichtliche
Apergus immer bereitliegen hatte. Max Miiller hatte sich im tbrigen bereits 1934 in
einer Rezension mit Hofmannsthal und dessen Reden und Aufsitzen beschiftigt. In:
Werkblitter VII, 1 (1934) 24-29.

109

https://dol.org/10.5771/9783495003866-83 - am 20.01.2026, 12:26:53. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

27. Der andere Anfangwl

"' Es handelt sich hier um die letzte Notiz, die Max Miiller héchstwahrscheinlich in
der Nacht seines Todes machte. Sie befand sich auf einem losen Zettel in jener
Mappe, die an dieser Stelle aufgeschlagen neben seinem Bett lag. Die Tatsache, daB
Max Miiller wenige Stunden vor seinem Tod mit dem Herausgeber noch tiber philo-
sophische Fragen (ndherhin das Verstindnis von Ewigkeit bei Boethius, den er la-
teinisch aus seiner ‘De Consolatione Philosophiae’ zitierte) diskutierte, bestitigt,
daB der 86jihrige sich bis zuletzt offensichtlich mit dem Problem eines ‘anderen
Anfangs” beschiftigte. Vor dem Hintergrund seiner Lebensgeschichte und perma-
nenten Auseinandersetzung mit Heidegger gewinnt diese Notiz eine besondere Be-
deutung.

110

- am 20.01.2026, 12:26:53. Op



https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. Notizen zum Thema Autorität
	II. Notizen zum Gesamtprojekt von Macht und Gewalt
	III. Lose Notizen

