
Dritter Teil

Arbeitsnotizen

I. Notizen zum Thema Autorität

Beispiele131
Die Autorität der katholischen Kirche (was abgewandelt auch von 
anderen christlichen Kirchen gilt) beruht in der Sichtbarkeit ihrer 
Würde, ihres Selbstsinnes und hängt nicht von einer Funktion und 
damit ihrem Leistungswert ab; der ihre Würde ausmachende 
Selbstsinn ist die Sichtbarkeit der Anwesenheit Gottes in Christus in 
ihr und damit die Gegenwart Christi bei uns, die unser Leben mit 
ihm und damit unsere religiöse Wirklichkeit ermöglicht. In dem 
Grad, als die Sichtbarkeit dieser Würde (das Sein Christi bei uns 
und unser Sein bei ihm) sich verdunkelt oder uns sich entzieht, tritt 
der Schwund der Autorität als geschichtlicher Macht ein und wird 
die Versuchung, Gewalt zu gebrauchen, prävalent. Aus diesem 
Schwund von Autorität erklärt sich dann die Tatsache des Bannes, 
des Bannfluches, der Ausschließung aus der Kirche bis hin zur Ket­
zerverfolgung. Das berührt gar nicht die Kompetenz der Kirchen zu 
christlicher Lehrfestsetzung und christlicher Lebensordnung, die 
alle institutionellen Kirchen für sich in Anspruch nehmen. Zu ihrer 
Verfaßtheit in der Welt gehört gesetztes Maß und anerkannte Regel. 
Nur wo 'Autorität' ungebrochen erscheint, verlieren die ganze juri­
dische Ebene und ihre Maßnahmen an Bedeutung, da Autorität die 
Gerechtigkeit ohne Rechtssetzung oder ihre Anwendung garantiert. 
Die Kompetenz zur Rechtssetzung, ihre Anwendung und die Kom­
petenz-Kompetenz werden dadurch gar nicht berührt.

131 Am Ende des Artikels über Autorität befand sich ein kurzer Anhang mit diesen 
Beispielen, die im kurzen Lexikon-Artikel nicht berücksichtigt werden konnten.

81

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83 - am 20.01.2026, 12:26:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Von der europäischen Aufklärung wird oft Autorität und Glaube auf 
der einen Seite dem Wissen und der Vernunft auf der anderen Seite 
entgegengesetzt. Für Lessing („Erziehung des Menschenge­
schlechts“) ist Autorität und Glaube geschichtlich notwendig als 
Vorwegnahme von solchem, das später in Vemunftwissen überge­
führt werden kann.132 Bei Kant ist Aufklärung Ausgang aus selbst­
verschuldeter Unmündigkeit, zu der in gewisser Weise gerade der 
Autoritätsglaube gehört?33 Hier wird nicht gesehen, wie Autorität, 
wie Glaube selbst in eigenartiger, gültiger Weise Erfahrung sein 
können.
Als weiteres Beispiel für die Autorität des Staates und seiner Ämter: 
Sie besteht in der Sichtbarkeit ihrer Würde, in der der Mensch als 
Individuum die hohe gemeinsame Wirklichkeit personaler Existenz 
erhalten kann.
Das deutsche Lehnwort 'Autorität' ist Übernahme des lateinischen 
auctoritas\ dies wird oft von augere = 'mehren', 'vermehren' abge­
leitet. Autorität mehrt dann die Seinswirklichkeit durch ein Maß­
nehmen an hoher vorbildlicher Wirklichkeit (vorausgesetzt ist hier 
die Stufung der Wirklichkeiten: vgl. 'Gradualismus').
Auctor ist der Urheber hoher oder neuer Sinnwirklichkeit; er wird 
unterschieden von creator, dem Schöpfer und Erschaffer von Wirk­
lichkeit überhaupt.
'Autorisierung'- 'autorisieren': das bedeutet 'Ermächtigungen' - 
'ermächtigen'. Gemeint ist die Übertragung der in der Autorität 
einer Person sichtbaren und anerkannten Macht auf andere.

Kompetenz - Zuständigkeit134
Zuständigkeit begründet sich durch Leistungsfähigkeit, Fähigkeit 
zur Lösung von Aufgaben, die eine Person oder ein Individuum 
besitzt. Kirche und Staat z.B. behalten ihre Kompetenz durch die 
ihnen gegebene wertvolle Aufgabe, auch wenn ihre Würde sich 
verdunkelt und damit ihre Autorität schwindet, womit die Erfahrung 

132 Vgl. Lessing, G.E., Die Erziehung des Menschengeschlechts, in: Göpfert, H.G. 
(Hg.) Werke VIII, München 1979 (Lizenzausgabe 1996), 489-510. Zu einer Inter­
pretation, vgl. Müller, M., Existenzphilosophie, 259f.

133 Vgl. Kant, I., Was ist Aufklärung? (VIII, 33-42): „Aufklärung ist der Ausgang des 
Menschen aus seiner selbst verschuldeten Unmündigkeit.” (35). Zu einer Interpreta­
tion, vgl. Müller, M., Existenzphilosophie, 259f.

134 Diese Notizen sind Ergänzungen aus einer früheren Fassung dieses Artikels.

82

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83 - am 20.01.2026, 12:26:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der in ihrer Kompetenz liegenden Aufgabe dadurch (bis zur Mög­
lichkeit ihrer Wahrnehmung) bestimmt wird. Kompetenz ist fest­
stellbar und begrenzbar, zuteilbar. Autorität ist da, wenn die Sicht­
barkeit des Sinn verbürgenden Ganzen im einzelnen sich ereignet. 
Der Zusammenfall beider heißt „das Symbol”135 136 137.
Autorität ist symbolische, Kompetenz dagegen juridische Gegen­
wart. Dies gilt auch für die 'Kompetenz-Kompetenz': das Recht, die 
Grenze der eigenen Zuständigkeit selbst zu bestimmen. Die den 
Selbst-Sinn des Ganzen und jeder hohen Wirklichkeit repräsentie­
rende Autorität kann nicht einem zugeteilt werden oder von einem 
genommen werden oder durch ihn behauptet werden. Sie ist 'da' im 
Erscheinen oder Schwinden, d.h.: sie ist als Geschichte.
Die Sichtbarkeit der Würde ist die eigentliche Macht der Wirklich­
keit, die Gewalt unnötig macht.
Die Anerkennung einer Kompetenz beruht auf dem erkannten Wert 
eines Einzel-Könnens und einer Einzelleistung. Die Anerkennung 
der Autorität ist Erscheinun^der Macht in ihrer Würde. Würde ist 
wertlos, Wert ist würdelos. ö Die Erfahrung der Autorität ist die 
Erfahrung der Berechtigung der Anerkenntnis der Würde des 
Selbst-Sinns.
Kompetenz ist erreichte Zustimmung aufgrund des Wertes einer 
Leistung. Sie ist funktional-ontisch faßbar und einforderbar. Wert ist 
immer relativ, d.h. ist Sinn in Bezug auf etwas und damit beschränk­
te Zustimmbarkeit und Kompetenz.1 Würde beruht auf der Sicht­
barkeit des Selbst-Sinnes, der keinen Grund außerhalb seiner mehr 
braucht. Kompetenz beruht auf der Sichtbarkeit des Wertes einer 
Leistung. Die Wertlosigkeit der Würde erfordert ein schlichtes nicht 
weiter zu begründendes Ja, eine einfache Zustimmung. Würde 
meint ebenso das Ansehen wie das Aussehen. Das Ansehen, das auf 

135 Zu diesem für Max Müller so wichtigen Begriff, vgl. dessen Buch: Symbolos. Vgl. 
auch seine: Existenzphilosophie, 257f. In 'Erfahrung und Geschichte' bezeichnet er 
das Ereignis des Symbolos als das Ereignis schlechthin, da sich hier der „Urakt der 
Übereinstimmung des Selbst mit sich selbst und der Welt und damit der Welt mit 
sich” (128) ereignet. Denn im Symbolos ist die im Auseinander der ontologischen 
Differenz schon angelegte und beschlossene Ineinsfall gemeint, in welchem unbe­
dingter Sinn sich erfahren läßt (vgl. ebd. 148).

136 Vgl. Kant, I., Grundlegung zur Metaphysik der Sitten (IV, 434ff.).
137 Vgl. hierzu die Dissertation von Max Müller, Über Grundbegriffe philosophischer 

Wertlehre. Logische Studien über Wertbewußtsein und Wertgegenständlichkeit, 
Freiburg 1932.

83

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83 - am 20.01.2026, 12:26:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem Aussehen beruht, das Aussehen ist mit dem Ansehen iden- 
tisch. Würde fordert nicht Autorität, sondern ist Autorität.
Autorität kann nicht angeordnet, nicht erzwungen werden, sie ist da 
oder nicht da, sie kann aber erworben werden, wenn es gelingt, ihre 
Sichtbarkeit zu bewerkstelligen.
Wichtig ist die Erkenntnis der Analogie des Autoritäts- 
Verständnisses. Sie hängt von der Erkenntnis der Geschichtlichkeit 
des Wesens ab. Neben der analogia proportionis und der analogia 
proportionalitatis muß als entscheidende Analogie, die mit den 
beiden nicht zusammenfällt, die analogia historica herausgearbeitet 
werden.138 139
Wenn Naturrecht als Geschichtsrecht begriffen wird, setzt das vor­
aus, daß Natur als 'Wesen', als physis und ousia nicht unveränder­
lich sind, sondern es eine Wesensgeschichte gibt.
Das ganze Bemühen Platons ist, daß das Bild als Vorbild und der 
Gedanke als Erinnerung und Ziel nun normativ und begrifflich ge­
faßt werden sollen. Der Kampf zwischen Gedanke und Begriff ist 
der eigentliche Kern aller Metaphysik.
Autorität ist entscheidend dort da, wo das Aussehen als Ansehen 
eine Anerkenntnis nicht nur fordert, sondern zur Folge hat, die An­
erkenntnis nicht nur verlangt, sondern erlangt.
Daß der Mensch ein Hörender und Antwortender ist, also ein Ge­
forderter, zeigt den Vorrang, das Apriori der Unvergeßlichkeit des­
sen, was vor aller Gegenwart und Zukunft liegt.
Von der europäischen Aufklärung wird oft die Autorität und Glaube 
auf der einen Seite dem Wissen und der Vernunft auf der anderen 
Seite entgegengesetzt. Für Lessing („Erziehung des Menschenge­
schlechts”) ist Autorität und Glaube geschichtlich notwendig als 
Vorwegnahme von solchem, das später in Vemunftwissen überge­

138 Vgl. ebd. 51. Hier legt Max Müller im Anschluß an A. Meinong dar, daß das im 
Ansehen immer offenbare Aussehen des Gegenstandes selbst seine (sinnliche) 
Wahrheit als das sinnliche Sein des Objektes selbst immer bei sich trägt. Durch die­
se „Phänomenalität” (Honecker) täuscht etwas nichts anderes vor als es ist (vgl. 
ebd.).

139 Zur analogia historica, vgl. Müller, M., Auseinandersetzung als Versöhnung, 90- 
106. Vgl. auch Casper, B., Analogie . Ein Hinweis auf die Möglichkeit, sie zeitlich 
zu denken, in: Mosis, R. und Ruppert, L. (Hgg.), Der Weg zum Menschen. Zur 
philosophischen und theologischen Anthropologie (FS für Alfons Deissler), Frei­
burg u.a. 1989, 219-233.

84

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83 - am 20.01.2026, 12:26:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


führt werden kann. Bei Kant ist Aufklärung Ausgang aus selbstver­
schuldete! Unmündigkeit, zu der in gewisser Weise gerade der Au­
toritätsglaube gehört. Hier wird nicht gesehen, wie Autorität, wie 
Glaube selbst in eigenartiger, gültiger Weise Erfahrung sein können. 
Als weiteres Beispiel die Autorität des Staates und seiner Ämter:
Sie besteht in der Sichtbarkeit ihrer Würde, in der der Mensch als 
Individuum die hohe gemeinsame Wirklichkeit personaler Existenz 
erhalten kann.
Das deutsche Lehnwort 'Autorität' ist Übernahme des lateinischen 
auctoritas-, dies wird oft von augere = mehren, vermehren abgelei­
tet. Autorität mehrt dann die Seinswirklichkeit durch ein Maßneh­
men an hoher vorbildlicher Wirklichkeit (vorausgesetzt ist hier die 
Stufung der Wirklichkeiten; vgl. 'Gradualismus').
Auctor ist der Urheber hoher oder neuer Sinnwirklichkeit; er wird 
unterschieden von creator, dem Schöpfer und Erschaffer von Wirk­
lichkeit überhaupt.
'Autorisierung' - 'autorisieren': das bedeutet 'Ermächtigungen' - 
'ermächtigen'. Gemeint ist die Übertragung der in der Autorität 
einer Person sichtbaren und anerkannten Macht auf andere.

Autorität: Sichtbarkeit einer Macht, die ohne Gewalt sich durchsetzt 
in der [?].
Autorisieren heißt auch heute noch ermächtigen. Ermächtigen kann 
nur die Macht in ihrer anerkannten Sichtbarkeit, die dann Autorität 
heißt.

I. Das Phänomen
Autorität bezeugt Gegenwart hoher Wirklichkeit. Ihr Zerfall ist 
daher Wirklichkeitsschwund. Welcher Begriff von Wirklichkeit ist 
hier gebraucht?
Mögliche Definitionen von Autorität: Autorität ist das Ansehen, das 
der Macht durch ihre bloße Sichtbarkeit (ihr Ansehen als Aussehen: 
ihre Erscheinung) erlaubt, sich ohne Gewalt durchzusetzen.
Hier muß kurz erläutert werden, was Macht bedeutet:

85

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83 - am 20.01.2026, 12:26:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Macht als dynamis, als potentia, als reales Vermögen, als - wie der 
Cusaner sagt - ein „Könnendsein”140, das Wirklichkeit darstellt oder 
bewirkt, potentia realis und nicht logica, esse in actu ist Vollzug der 
Macht, esse in potentia die Macht zum Vollzug.
Die Macht Gottes heißt omnipotentia - unbeschränkte Macht.
Menschliche Macht ist immer beschränkt. Ebenso Autorität.
Die in der Autorität sich kundgebende Macht ist dennoch nicht auf 
einzelnes Können eingegrenzt. Autorität gilt für ein ganzes Gebiet: 
das religiöse Gebiet, das politische Gebiet, das künstlerische Gebiet, 
das philosophische Gebiet. Auch dadurch unterscheidet sie sich von 
conceptus als ['Zuständigkeit'?] Diese ist rechtlich ('juridisch') 
faßbar und begrenzt, Autorität dagegen nicht. [?] Ein ontologisches 
Phänomen.
Für Autorität gilt: Das Können ist nicht funktionell, Können einer 
bestimmten Leistung.
Autorität kann nicht daran gemessen werden, was für einen Wert sie 
hat. Sie zeigt die Gegenwart eines Ganzen, das allem Einzelnen erst 
Sinn verleiht. Sie steht im Zusammenhang mit Würde und steht 
daher über der Kritik daran, was sie Wertvolles hervorbringt.
Würde ist Selbstsinn: kocö’ aoxo
Wert ist Funktion-Sinn: rcpoq ti, rcpög fipäq (Aristoteles).

II. Die begriffliche Fassung des Phänomens
a) Der Name: Alle Etymologie ist verdächtig. Im Griechischen gibt 
es keinen entsprechenden Namen und Begriff für Autorität. Das 
lateinische Wort auctoritas wird im allgemeinen zurückgeführt auf 
augere. Augere heißt mehren. Autorität garantiert ein Mehr an 
Wirklichkeit, die in ihr zur Erscheinung kommt.
b) Zum Begriff: Autorität kann man nicht beanspruchen. Sie bean­
sprucht selbst. Sie ist da oder nicht da. Die zu ihr gehörige Aner­
kenntnis ist schon allein durch die Erscheinung gerechtfertigt. In ihr 
erscheint ein Ganzes, das sie repräsentiert. Sie ist nur Autorität als 
Repräsentation eines [selbstsinnhaften?] Ganzen, als dessen Ge­
genwart oder Vergegenwärtigung. Weil sie in ihrer Erscheinung 
sich selbst rechtfertigt ist sie transzendental und nicht transzendent, 

140 Vgl. nochmals Nikolaus von Cues, Vom Können-Sein, vom Gipfel der Betrachtung 
(De possest).

86

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83 - am 20.01.2026, 12:26:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sie ist Antwort auf eine quaestio juris, nicht 'bloßes Faktum'. Sie 
kommt Personen oder personalen Institutionen zu. Sie ist verbunden 
mit dem Selbstsinn, mit der Würde und der Person und darf nicht 
reduziert werden auf Kompetenz, Wert, Funktion und Leistungssinn 
eines Individuums in seinen Handlungen.
Beispiel: Autorität des Richters. Sie folgt in erster Linie nicht aus 
der Individualität des Richters, sondern aus der Präsenz der Würde 
des Richters in seiner Person.
Die Autorität des Richters ist nicht eine Folge einer guten Leistung, 
sondern ergibt sich aus der Gegenwart und Vergegenwärtigung des 
Rechts in ihm, d.h. Autorität ist immer repräsentativ. Autorität setzt 
als Repräsentation die Anwesenheit eines Ganzen im Einzelnen als 
Einzelnes je und je voraus.
Wo kein Verständnis für Repräsentation und Symbolik (Symbolik: 
Ineinsfall des Ganzen mit einem Einzelnen; Unterschied von 'Dinj*' 
und 'Gegenstand' im Sinn von Heideggers Ding-Abhandlung1 ) 
mehr da ist, ist auch Autorität nicht mehr verstehbar, sondern 
schrumpft ein auf die Zuerkennung einer Kompetenz für richtige 
Ausführung.
(Der Schnaps^riester in Graham Greenes Werk „Die Macht und die 
Herrlichkeit”r42 ist in allem Verfall als Individuum dennoch Autori­
tät, weil sein Werk die Gegenwart Christi und damit des religiösen 
Ganzen ist, nicht als opus operantis, sondern als opus operatum.)
Autorität ist Ansehen einer Macht. Ansehen ist aber hier nicht nur 
subjektiv gemeint, sondern meint das Aussehen, die auf Sehen be­
zogene Sichtbarkeit selbst. Autorität unterläuft daher den Gegensatz 
von subjektiv und objektiv. Autorität ist eine Erscheinung einer 
Macht, die fähig und daher berechtigt ist, die Gestalt unserer Wirk­
lichkeit und der Wirklichkeit zu bestimmen. Sie ist mehr als die 
anerkannte Kompetenz zu bestimmten richtigen Einzelhandlungen, 
sie bezieht sich innerhalb einer Welt auf das Ganze dieser Welt: der 
religiösen, politischen, künstlerischen, personalen usw. Autorität als 
Sichtbarkeit einer Macht eines Vermögens, die 'mehren', indem sie 
Noch-nicht-Sein in Sein zu überführen, Macht zu verwirklichen * * 

141 Vgl. Heidegger, M., Das Ding, in: Vorträge und Aufsätze, 163-181.
142 Das Buch von Graham Greene (The Power and the Glory) wurde ins deutsche 

übersetzt mit dem Titel: 'Die Kraft und die Herrlichkeit', Wien (Neuübersetzung) 
1993.

87

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83 - am 20.01.2026, 12:26:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oder Wirklichkeit zu erhalten oder durch andere, bessere, höhere 
Wirklichkeit zu ersetzen.
Antiautoritäre Erziehung: Vertrauen auf die Unmittelbarkeit der 
Spontaneität des Lebens, das selbst zur höchsten Autorität erklärt 
wird, Ablehnung jeder Vermittlung; dies ist ein anthropologischer 
Irrtum. Leben ist Vermittlung.
Autorität des Staates: Das bedeutet die Sichtbarkeit (das Ansehen 
als Aussehen) der Macht, die wahre Gestalt der Wirklichkeit der 
Gemeinschaft zu sein, zu bewirken, zu erhalten, immer neu herbei­
zuführen, und dies alles, ohne Gewalt gebrauchen zu müssen oder 
sie herbeizurufen. Staat also nicht als ein Instrument, das Wert hat, 
indem es funktioniert zu unserem [Zwecke?], sondern als 'autarke' 
Wirklichkeitsgestalt einer Gemeinschaft. Und so hat es 'Würde', 
nicht nur 'Wert'. Verlust seiner Würde heute: [daher?] sein Ersatz 
durch 'Gesellschaft'.143
Autorität der Kirche: ihre Macht, das Leben mit und in Christus zu 
sein, zu bewirken, zu erhalten und immer neu herbeizuführen. Dies 
geschieht allein durch die sichtbare Anwesenheit Christi selbst in 
dieser institutionellen Gemeinschaft. Wo diese Anwesenheit nicht 
mehr sichtbar ist, verfällt ihr Ansehen und ihr Aussehen. In dem 
Grade, als die Sichtbarkeit Christi in ihr verdunkelt wird, verfällt 
ihre Autorität und muß sie zur Gewalt greifen, zur Gewalt des ana- 
thema sit, d.h. des Bannes, des Bannfluches, des Ausschlusses bis 
hin zur Ketzerverfolgung. Macht wird durch Autorität zum An­
spruch an uns; Autorität kann aber nicht beansprucht werden, son­
dern muß da sein. Kompetenz bedeutet Zuerkennung einer immer 
beschränkten Zuständigkeit. Autorität ist sichtbare Kompetenz- 
Kompetenz.
Aufklärung wendet sich gegen Autorität. Sie kann es nur, indem sie 
sich als setzende Vernunft selbst für die höchste Autorität erklärt, 
sich als iudex sui veri et falsi proklamiert.144

143 Vgl. zu dieser Unterscheidung Tönnies, F., Gemeinschaft und Gesellschaft, Grund­
begriffe der reinen Soziologie (’1887), Darmstadt 1972 (Nachdruck). Dieses Buch, 
das lange Zeit nach seiner Erstveröffentlichung 1887 unbeachtet blieb, hat schließ­
lich im 20. Jahrhundert maßgebende Bedeutung für die Soziologie erlangt.

144 Vgl. hierzu Müller, M., Der Kompromiß, 53, der hier Kant zitiert: „Homo est iudex 
sui veri et falsi"\ JNiv selbst sind die Richter, und bei uns selbst sind das Gesetz und 
das Recht”.

88

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83 - am 20.01.2026, 12:26:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie die Antike hat die Phänomenologie die vernehmende Vernunft 
wieder herausgestellt. Die Kompetenz und Autorität der verneh­
menden Vernunft liegt nun im Vernommenen. Bei den Griechen, 
die den Begriff der Autorität noch nicht kennen, gibt es dennoch die 
Anerkennung der vemommenden Seienden und des Seins als das 
Bindende der Freiheit. Es ist die Autorität 'der Sachen selbst', in 
deren Anerkenntnis der Freie frei ist. Es gibt für den Griechen einen 
Menschen, der Sklave von Natur aus ist (SooXoq (pboei- doulos 
physei). Er gehorcht als Sklave dem Zwang, der Freie aber aner­
kennt in Fügsamkeit die Autorität.
Der antiautoritäre Charakter der Aufklärung. Ihr Gegensatzpaar: 
Autorität oder Vernunft. Autorität gehört zum Glauben, Wissen 
gehört zur Vernunft.
Lessing in seiner „Erziehung des Menschengeschlechts” nennt den 
durch Autorität vermittelten Glauben das Geleit zur wissenden Ver­
nunft hin. [ihre Vorgeschichte?]. Sobald dieser geschichtliche Ver- 
nuftszustand erreicht wird, werden für Lessing Glaube und Autorität 
überflüssig.145
Kant sieht diesen Weg nicht pädagogisch, sondern moralisch: Auf­
klärung ist Herausgang aus der selbst verschuldeten Unmündigkeit, 
als Gebot. Die volle Freiheit gibt sich selbst ihre Gesetze, damit 
wird sie mündig und kennt keine Autorität außer sich mehr.146
Heidegger als Phänomenologe erkennt die Autorität des Seyns und 
der Seinsgeschichte an und hält daher die Fügsamkeit unter die 
Autorität dieser Geschichte für das Höchst-Erreichbare des Daseins.
In der ganzen Phänomenologie handelt es sich um das ocp^eiv xa 
(paivopeva (sozein ta phainomena), das Sich-Unterstellen unter die 
Autorität des Erscheindenden, ohne es durch Deduktion oder Kon­
struktion zu mißachten oder zu beherrschen.
Autorität des Amtes, [Sichtbarkeit als ?] Einsicht in die in ihm er­
scheinende [ontologische?] Notwendigkeit für die Gemeinschafts­
stiftung. Die bewirkt die Würde des Amtes, die auch in Mißbrauch 
durch einen Amtsinhaber nicht beseitigt wird. Die alleinige Bindung 
an die Autorität des Amtes und nicht an den Willen derer, die ihn 
ins Amt beriefen.

145 Vgl. nochmals Lessing, G.E., Die Erziehung des Menschengeschlechtes, 489-510.
146 Vgl. nochmals Kant, I., Was ist Aufklärung? (VIII, 33-42).

89

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83 - am 20.01.2026, 12:26:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Man kann auch definieren: Die sichtbar gewordene und dadurch 
Anerkennung erhaltende Kompetenz-Kompetenz als Macht heißt 
Autorität und begründet die Wirklichkeit.
Autorität verlangt nicht Anerkennung, sondern hat sie. Sie erlangt 
ihr Ansehen durch ihr Aussehen als Erscheinung. Wenn sie gefor­
dert werden muß, ist sie nicht mehr da und kann nicht mehr herge­
stellt werden.

II. Notizen zum Gesamtprojekt von Macht und Gewalt

Max Müller - Anton Bösl147
Macht und Gewalt
Drei Abhandlungen als Prolegomena einer politischen Philosophie
1. Abhandlung: Von der Autorität im Handeln
2. Abhandlung: Über die Frömmigkeit des Denkens
3. Abhandlung: Zur Würde des Seienden

Macht und Gewalt148
Drei Abhandlungen über:
1. Die Autorität des Handelns
2. Die Frömmigkeit des Denkens
3. Die Würde des Seins

1. Es werden also behandelt die Grundbegriffe
der auctoritas,
der pietas und

147 Diese Gliederung lag in zweifacher Ausfertigung bei den nachfolgend abgedruckten 
Manuskripten. Im Unterschied zum nachfolgenden Gliederungsvorschlag sollte die 
dritte Abhandlung über die 'Würde des Seienden' und nicht über die 'Würde des 
Seins' handeln.

148 Es handelt sich bei den nachfolgenden Aufzeichnungen um ein als zusammenhän­
genden Text vorgefundenes Manuskript.

90

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83 - am 20.01.2026, 12:26:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der dignitas
Auctoritas bezieht sich auf das agere, das Handeln, auctoritas der 
actio.
Die pietas bezieht sich hier auf das Denken, pietas der cogitatio.
Dignitas bezieht sich auf das esse, das Sein. Sie ist dignitas der 
entia in ihrer existentia.
Orientierungspunkt ist der erste Satz der Präfationen der Heiligen 
Messe: vere dignum et iustum est, aequum et salutare ... Es dreht 
sich also um veritas, Wahrheit - dignitas, Würde - iustitia, Gerech­
tigkeit - aequitas, Gleichgewichtigkeit oder Entsprechung und um 
salus, das Heil, auf das alles hinzielt. Warum wird beim heutigen 
Beten der Präfation das aequum et salutare meist weggelassen? Ist 
das offiziell so angeordnet? Die aequitas heißt auf griechisch epiei- 
keia, das kann man mit Entsprechung oder Ausgewogenheit über­
setzen. Was entspricht hier welchem? Ist es die Entsprechung von 
Endlichem, Relativem einerseits und Absolutem andrerseits? Die 
aequitas meint also das richtige Verhältnis, die Entsprechung, die 
richtige Ausgewogenheit.
Wie verhält sich iustitia (51kt|) zu EKiEiKEia. Iustitia ist die unbe­
stimmte allgemeine Gerechtigkeit. Aequitas ist die jeweilige und je 
andere Ausgewogenheit, die Entsprechung zur jeweiligen anderen 
Fall-Situation, die besonders mobile Rechtmäßigkeit, die nicht eine 
allgemeine ist, unter das nur subsumiert wird.

Autorität wurde schon definiert als jenes Ansehen oder Aussehen 
der Macht, die es ihr erlauben, ohne Gewalt Denken und Handeln 
zu beeinflussen.Was ist der etymologische Ursprung des Wortes 
auctoritasl Liegt der Schwerpunkt des Sinnes der Bedeutung auf 
augere (vermehren) oder auf dem Begriff des auctors, der der Ur­
heber ist und deshalb die Verfügungsgewalt, das Anordnungsrecht 
über Handlungen besitzt. Bismarck hat den Sinn des augere als 
'vermehren' im Auge, als er in der Kaiserproklamation im Spiegel­
saal zu Versailles Wilhelm I. versprechen ließ: allzeit Mehrer des 
Reiches zu sein.
Darüber, daß der Berliner Deutsche Kaiser nur proklamiert wurde 
(auch weiterhin in der Nachfolge) und nicht gekrönt wurde, d.h., 
daß der Deutsche Kaiser von 1871 keine Krone besaß, sondern die 
Kaiserkrone nach wie vor allein in Wien verwahrt wurde, haben wir 
schon gehandelt. Proklamiert wurde im Römischen Reich auch der 

91

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83 - am 20.01.2026, 12:26:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imperator. Der Heerführer als Kaiser wurde von den Soldaten aus­
gerufen. Als Caesar nicht nur Caesar, d.h. Imperator, sein wollte, 
sondern nach dem Königstitel strebte, erschien das als Anmaßung 
und Überheblichkeit und er wurde ermordet. Der deutsche König 
hatte zwei Orte zur Wahl für die Proklamation und Krönung, die 
sich so um den Begriff einer Hauptstadt streiten konnten, Aachen 
und Frankfurt am Main. Kaiser dagegen konnte er nur durch die 
Krönung in Rom werden, die ihn dann ebenbürtig neben den Papst 
gestellt hat. Der König ist kein Konkurrent zum Papst, wohl aber 
der Kaiser. Frankreich trat in diese Konkurrenz erst unter Philipp 
ein, der dann auch die Verlegung des Papsttums in den französi­
schen Machtbereich (Avignon) versucht hat. Die letzte Kaiserkrö­
nung durch den Papst fand, wie allgemein bekannt ist, dann nicht 
mehr in Rom, sondern in Bologna statt. Danach lösten für das Rö­
mische Reich Deutscher Nation Aachen und Frankfurt am Main 
endgültig Rom ab.

Bei Macht und Gewalt ist zu erwägen, ob die Dreiteilung sein soll:
1. Die Autorität des Handelns
2. Die Frömmigkeit des Denkens
3. Die Würde des Seins
oder ob eine Dreiteilung angebracht wäre:
1. Die Gewalt der Handlung
2. Die Macht des Denkens in seiner Frömmigkeit
3. Die Würde des Seins in seiner Gegensatzlosigkeit.

Was 'ist' mehr: Dynamis oder energeia? Dynamis als Macht ist das 
An-sich-Halten, die Zurückhaltung aller Gewalt, ist gleichsam die 
Scheu, die Frühe, der Vorbehalt. Als reale Möglichkeit ist Dynamis 
die Wirklichkeit des Ver-mögens. Es ist die gesammelte, noch nicht 
in der Auswirkung aus sich herausgehende Kraft. Das ist eigentlich 
auch gemeint mit logos, logos als Zusammenhalt, Gesammeltheit in 
der Macht als Kraft, als Vermögen und nicht als Wirken. Im Schul­
sinne wird immer nur die Zweiheit von Möglichkeit und Wirklich­
keit angeführt. Bei Aristoteles wird aber das 'ist' dreifach ausgesagt: 
kata dynamin 
kai kat' energeian

92

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83 - am 20.01.2026, 12:26:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kai kata to ergon.149 150 *
Das 'ist' ist 'wirklich' als das Ist des Durchgangs durch alle drei 
Phasen. Dieser Durchgang ist, wie Ute Guzzoni es formuliert hat, 
„das Werden zu sich”1 °. Die 'vollkommene Bewegung' ist jene, die 
bei sich selbst bleibt JKarl Rahner hat daher formuliert: „Sein ist 
Bei-sich-Selbst-Sein” ). Die vollkommene Bewegung hat kein 
Ziel außerhalb ihrer selbst. Aristoteles formuliert: „Man denkt, um 
zu denken”.152 153
Nur die vollkommene Bewegung geht auf ein Ziel außerhalb ihrer 
selbst hin. Nicolaus Cusanus hat dieses Problem gesehen, indem er 
das Können-Sein, das potesse, als Verbindung von posse und esse 
als den eigentlichen Seinssinn expliziert hat. 3 Heidegger lehnt die 
schulmäßige Trennung der Spätscholastik und Neuscholastik von 
essentia und existentia ab, essentia dynamis ist für ihn das Ereignis 
der 'Wesung', in der die Trennung von essentia und existentia von 
vornherein aufgehoben ist. Die Kraft, die an sich hält, gesammelt 
sich zurückhält, sich alles gleichsam vorbehält, ist nicht bloße Mög­
lichkeit, sie ist als 'Macht des Wirkens' mehr als ihr Vollzug, die 
Gewalt des Wirkens. Das Da-Sein als actualitas meint den actus als 
Vollzug der Macht. So ist potentia die eigentliche Macht, die im 
An-sich-Halten alles folgende enthält, d.h., die potentia ist mehr 
Wirklichkeit als jenes sich vollziehende Wirken, das populär unter 
Wirklichkeit verstanden wird. Im Wirken geht die gesammelte Kraft 
als Vermögen außer sich, das Außer-sich-Gehen heißt exire, und der 
exitus ist jener Ausgang, der zugleich Sterben und Tod bedeutet.
Leben ohne Tod ist aber unlebendig todloses Leben, ist ein Dahin­
strömen ohne Entscheidung, ohne Schärfe, vor die uns allein der 
Tod stellt. Die Grundstimmung dieses Lebens ohne Tod wäre die 
Lange-weile. Das drohende Ende gehört zur Schärfe und Lebendig­

149 Vgl. Aristoteles, Met. 1051 a 34ff.
150 Guzzoni, U., Werden zu sich. Eine Untersuchung zu Hegels 'Wissenschaft der 

Logik' (= Diss.), Freiburg/München 1963.
k 1 Vgl. nochmals Rahner, K., Geist in Welt. Zur Kritik hieran, vgl. Müller, M., Philo­

sophische Anthropologie, 112.
152 Möglicherweise handelt es sich hier um eine Anspielung auf die berühmte Stelle: ,,f] 

vof|oig vofjoecDg voriou; (Das Denken ist das Denken des Denkens)” in Aristoteles, 
Met. 1074b 34 (oder: De an. T 4 429). Vgl. Müller, M., Erfahrung und Geschichte, 
94f.

153 Vgl. nochmals Nikolaus von Cues, Vom Können-Sein, vom Gipfel der Betrachtung 
(De possest), aaO. Vgl. hierzu Müller, M., Philosophische Anthropologie, 357.

93

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83 - am 20.01.2026, 12:26:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keit des Lebens. Man könnte so sagen: Die 'Endung' bedeutet nicht 
nur 'ver-enden', sondern ist auch Voll-endung.

Wie Würde des Handelns und Wert einer Handlung auseinandertre­
ten könnten dafür ist ein interessantes Beispiel der Film „Die Brük- 
ke am Quai”.154
Die von den Japanern gefangenen Engländer werden als reine Ar­
beitstiere gleichsam ihrer Würde beraubt und nur noch im Wert 
ihrer den Japanern nützenden Arbeit gesehen. Sie erhalten aber die 
Würde ihres Menschseins wieder in ihrem Werk. Dadurch, daß sie 
eine tadellose vollkommene Brücke herstellen, werden sie mehr, als 
sie vor der Herstellung gewesen sind. Dieses Werk, in dem sie ihre 
Würde gewinnen, hat aber nur Wert für ihren Gegner, den Feind 
ihres Landes. Sie werden daher von einem sich hereinschmuggeln­
den Abgesandten der englischen Armee aufgefordert, dieses eigene 
Werk, in dem sie ihre Würde gewannen, das aber nur Wert für den 
Gegner hat, in die Luft zu sprengen. In diesem Gegensatz zwischen 
Würde und Wert zeigt sich eine echte Tragik, die in der [?] das Phä­
nomen der Tragik deutlicher zeigt als alle Tragik der Schillerschen 
Dramen. 'Würde' auf der einen Seite und 'Funktion' und 'Wert' auf 
der anderen Seite treten in schärfsten Gegensatz. Die Selbstwerdung 
im Werk, wodurch sie ihre Würde gewinnen, ist gleichzeitig wert­
voller Dienst für den Feind, den sie vermeiden müssen. Trotz der 
Gefangenschaft, die sie als Individuen betrifft, werden sie im Werk 
der Brücke Personen. So tritt auch Personalität und Individualität in 
einen tragischen Widerspruch ein.

Macht und Gewalt spielen auch in der Erkenntnis-Metaphysik Kants 
eine große Rolle. Das bloße Denken erkennt nichts. Es ist eine 
Macht, die keine Gewalt über das Seiende ausüben kann. Nur in der 
Gewalt der objektierten Affektion wird uns das Seiende in die Hän­
de gegeben. Das bloße Denken übt eine Macht aus, die sich aber 
erst im Erkennen zur Herrschaft, d.h. zur Gewalt über die Gegen­
stände konkretisieren würde. So steht im frommen Denken des 
Ostens die Macht des Gedankens dem gewaltsamen unfrommen 
Denken des Westens gegenüber:

154 Vgl. hierzu: Boulle, P., Die Brücke am Kwai (aus dem Französischen von Beutel, G. 
und Thanner, E.), Wien 1979.

94

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83 - am 20.01.2026, 12:26:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wir Westler wollen mit Gewalt den Gedanken zum Begriff machen, 
auf den Begriff bringen, wie man sagt. Man könnte auch so formu­
lieren: Die ganze Geschichte der Metaphysik ist der immer neue 
beständige Kampf zwischen Gedanken und Begriff. So kommt Hei­
degger schließlich zur Ansicht, daß die Metaphysik der Weg sei, wo 
der Begriff sich an die Stelle des Gedankens setzt und am Ende 
anstelle des Denkens das Rechnen der Technik tritt und an die Stelle 
der Welt das „Gestell”.155
Es gibt eine Macht der Geschichte, die sich gegen jede Gewalt 
durchsetzt. So sagte Willy Brandt 1989. „Nun wächst zusammen, 
was zusammen gehört.” Was zusammengehört, aber vergeblich mit 
Gewalt verhindert werden sollte. Die Macht der Einheit setzte sich 
gegen die Gewalt der Teilung durch.

Adenauer hat sich mit der Teilung politisch abgefunden und pro­
klamierte: „Freiheit geht vor Einheit.” Dies war ein Vertrauen auf 
die Macht der Einheit gegenüber der bloßen Gewalt der künstlichen 
Geteiltheit. Auch in der völligen Gewaltlosigkeit war die Potenz 
Deutschlands zur Einheit nicht unterdrückbar. Auch aller Gewalt­
möglichkeit beraubt, haben sich Deutschland und Japan nach 1950 
als Welt-Mächte durchgesetzt. 'Welt' ist bei Heidegger die Einheit 
von Himmel und Erde, von Göttlichem und Irdischem.156 Wir gehö­
ren zu beiden. Aus dieser Zugehörigkeit, aus diesem Gehören, er­
wächst die Forderung des Gehorsams. Der Gehorsam ist hier nicht 
durch Gewalt erzwingbar, sondern besteht in der Macht des Religiö­
sen als Wesensmacht. Zur Macht des Gedankens gehört das Anden­
ken und die Andacht an das Unerzwingbare, nicht Machbare. Der 
Gedanke fällt in uns ein. Der Begriff wird von uns hergestellt. Der 
Macht des Gedankens steht die Gewalt der Begriffe gegenüber. Ist 
der Gedanke ein Andenken und eine Andacht, so ist der Begriff in 
seinem Begreifen ein Zugriff, ein Produkt der Gewalt des Willens.

155 Vgl. nochmals Heidegger, M., Vorträge und Aufsätze, 13-44; ders.: Die Technik 
und die Kehre; ders.: Zur Sache des Denkens. Vgl. hierzu Müller, M., u.a. Existenz­
philosophie, 327.

156 Max Müller bezieht sich hier auf den Weltbegriff des frühen Heidegger (vgl. u.a. in 
'Sein und Zeit') und nicht auf den des späten nach der Kehre.

95

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83 - am 20.01.2026, 12:26:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Platon wird von Kurt Singer der „Gründer”157 genannt. Er ist der 
Gründer der Philosophie als Metaphysik schon vor Aristoteles. Alle 
seine Dialoge wollen nur eines, den tiefen Gedanken auf den Be­
griff bringen. Der Gedanke gehört zum Phänomen des geistigen 
Schauens der Vernunft. Vernunft heißt hier Vernehmen, und das in 
diesem Vernehmen Vernommene ist das eidos, der Gedanke als 
Bild und das Bild als Vorbild und das Vorbild als Norm. Der Be­
griff horos wird von uns gestaltet. Was gestaltet wird ist der Gedan­
ke. Der Gedanke fällt uns ein, fällt in uns hinein. Der Begriff wird 
von uns gemacht. Thomas unterscheidet von daher die species. 
Species ist Bild und Gestalt. Species impressa - die Gestalt, die sich 
uns gibt, species expressa - der Begriff, der diese Gestalt, d.h den 
Gedanken ausdrückt. Hier wird das Vernünftige verständlich ge­
macht, d.h., im Begriffsdenken überstülpt der Verstand das in der 
Vernunft Vernommene. Wie schon gesagt, Vernunft vernimmt, 
Verstand begreift im Zugriff. Der Macht der Vernunft steht die Ge­
walt des Verstandes gegenüber. Vernunft heißt nous, Vernehmen 
noein, Verstand heißt dianoia, das Vernommene wird durchgegan­
gen (durch-dia). Der Verstand will vermitteln. Zwischen was will er 
vermitteln, zwischen der Macht des Vernehmens und der Gewalt 
des Begreifens. Bei Kant taucht dieses Problem als Problem des 
Schematismus auf. Schema ist die Brücke, die Brücke zwischen 
Macht und Gewalt, zwischen Vernunft und Verstand. Wer kann 
diese Brücke bauen? Und so kommt Kant zur eigentlichen Urkraft 
des Menschen. Es kann dies nur die produktive Einbildungskraft, 
die Phantasie tun.158 Die produktive Einbildungskraft, die Phantasie, 
ist daher die Mitte zwischen Macht und Gewalt, zwischen Vernunft 
und Verstand.

Was ist das noch nicht Wirkliche? Begrenzt wird es vorweggenom­
men im Lebendigen durch dessen Triebe, jene Möglichkeiten die 
wirklich werden sollen. Bei Menschen ist aber dieses Vorstellen 
grenzenlos, spirituell. Beim Problem der Autorität hatten wir schon 
erläutert, wie diese nicht die Gewalt braucht, um sich durchzuset­
zen, sondern wie das Ansehen als Aussehen den Gewaltverzicht 
ermöglicht. Wir sagten schon einmal:

157 Vgl. nochmals Singer, K., Platon, der Gründer, München 1927.
158 Vgl. Kant, I., Anthropologie in pragmatischer Hinsicht § 28 (VII, 167ff.).

96

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83 - am 20.01.2026, 12:26:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mahatma Gandhi hat gewaltlos die Englänger in die Knie gezwun­
gen. Wir zwingen mit Gewalt das Gesehene, Wesentliche, das eidos 
als Gestalt in den Begriff, den horos, als unsere Gestalt, indem wir 
im horismos über ihn durch Grenzziehung verfügen.

Das Seiende (öv yiyvopevov) wirkt mit Gewalt aufeinander. 
Bereich des Ontischen, die Gewalt des Seienden; das Sein formt 
gewaltlos durch die ontologische Macht. Der Macht kommt für 
Platon als des övrcog öv mehr die Würde des Ist-Prädikates zu als 
der ontischen Gewalt des Seienden.159 160 Die sog. eidetische Differenz 
ist die Differenz zwischen der ontischen Gewalt und der Macht des 
Wesens. Alle Wesen werden zur Einheit eines Kosmos zusammen­
geschlossen durch die Macht des Seins. Eine Gewalt des Seins gibt 
es nicht. Heraklit hat als Symbol der wirklichen Macht das spielen­
de Kind gesehen (rcaig rcai^cov).161 Gewalt spielt nicht. Dagegen 
gibt es ein Spiel der Macht. So ist auch Kunst ein Spiel, das mehr 
Macht üben kann, als jede unkünstlerische Gewalt.

In seiner dritten Kritik, der Kritik der Urteilskraft, taucht dann bei 
Kant der entscheidende Begriff der spielenden Gewähr auf, jenseits 
von Natur und Kunst steht die Gabe der Gunst. Bei Kant werden die 
Gegenstände konstituiert, d.h. die Eindrücke in ihrem Wechsel wer­
den mit kategorialer Gewalt zum Gegenstehen gezwungen. So 
konstituiert sich meine Welt als Umwelt. Hier im transzendentalen 
Idealismus ist der Vorrang der Gewalt des Subjektes vor der Macht 
des Seins klar ausgesprochen. Heidegger versucht hier einen Kom­
promiß: Welt ist bei ihm gewordener Entwurf.162 163 Bei Platon ist das 
Gewissen das daimonion. J Es zeigt uns nicht den rechten Weg, 
sondern mahnt uns zur Anstrengung, den rechten Weg zu suchen 

159 Vgl. Platon, Parm. 151 e ff.
160 Zum 'ovtco«; öv' als dem eigentlich allein Seienden, das das Werden von sich aus­

schließt, das also nicht in der Zeit ist, sondern über der Zeit, vgl. Platon, Tim 37 e f.; 
52; Phaedr. 245. 245 c ff; Symp. 211 a f. Vgl. hierzu die Interpretation Max Müllers 
u.a. in: Erfahrung und Geschichte, 205f.

161 Vgl. Heraklit, fr. 52: „aübv natg eoti 7cai£cov, nEoaeöcDv naiÖog t] ßaoiXT|iT|. 
(Die Lebenszeit ist ein Knabe, der spielt, hin und her die Brettsteine setzt: Knaben­
regiment!), in: Diels, H. und Kranz, W. (Hgg.), Die Fragmente der Vorsokratiker, 
162.

162 Vgl. Heidegger, M., Sein und Zeit, 63ff.
163 Platon, Apol. 31 c 4ff.

97

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83 - am 20.01.2026, 12:26:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und zu finden. Das Gewissen hat die Macht der dauernden Beunru­
higung über uns. Es übt aber keine Gewalt aus.

III. Lose Notizen164

Vom 'Ist-Sagen' als der 'Sprache des Abendlandes'

1. Den Unterschied von Macht und Gewalt kann man auch so fas­
sen: Macht ist ein ontologisches Phänomen. Wir sprechen daher mit 
Recht von der Seins-Macht als einem transzendentalen Befund. 
Gewalt dagegen ist ontisch, ist immer faktische Gewalt. Gegenüber 
der Macht des Seins steht die Gewalt des Seienden, des ens factum, 
im Gegensatz zum esse transcendentale.

2. Immer dreht es sich also darum, wo das 'ist' unseres 'Ist-Sagens' 
seinen Schwerpunkt hat. Die Macht ist die Macht zu wirken. Das 
Wirken ist das Wirken des Werkes. Im Werk vollendet sich also das 
Wirken und die Macht des Wirkens. 'Ist' es (das Werk) also am 
meisten? Dagegen spricht die Rede vom 'toten Werk'. So enthält 
hier Macht zum Werk mehr Sein als das Werk selbst. Der Anfang 
enthält vorweg das ganze 'Ist', nicht das Ende.
Der Anfang als reale Möglichkeit 'ist' mehr Wirklichkeit als das 
Ende des gewirkten Werkes. Das führt nun zu einer Umkehr der 
Bewertung dessen, was 'ist'. Dynamis ist mehr als energeia und 
ergon. Das eigentliche 'ist' gilt allerdings in vollem Sinne für die 
Einheit dieser drei Elemente. In ihnen hat aber der Anfang, der vor­
weg die anderen enthält, einen bestimmten Vorrang.
3. Scharf hat diese Probleme der große Nicolaus Cusanus gese­
hen.  Das Können, das Vermögen, also die dynamis, enthält mehr165

164 Es handelt sich hier um Notizen, die aus einem (teilweise bereits nummerierten) 
Bündel von losen Stichwortzetteln stammen und in der vorgefundenen Reihenfolge 
(zu Ende numeriert) hier abgedruckt sind.

165 Vgl. nochmals: Nikolaus von Cues, Vom Können-Sein, vom Gipfel der Betrachtung 
(De possest), aaO.

98

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83 - am 20.01.2026, 12:26:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wirklichkeit als das Wirken, in welchem das Vermögen verströmt, 
verendet. Die dynamis, das Vermögen, ist der Anfang, der alles 
zugleich schon enthält. So ist auch in der Definition der Ewigkeit, 
die die Scholastik von Boethius übernimmt, diese nicht eine endlos 
sich erstreckende Zeit, sondern entscheidend ist, daß sie als steter 
Anfang zugleich, d.h. simul, alles bei sich trägt. So wird Ewigkeit 
definiert als „tota simul et perfecta interminabilis vitae posses- 
sio”X6\ d.h. Ewigkeit ist Augenblick, in dem zugleich alles Gegen­
wart ist, Gegenwart hat. In diesem 'Vermögen' als der Einheit von 
Zeit und Ewigkeit, als der 'arche' aller zeitlichen Entfaltung, ist 
auch die Synthese von Heraklit und Parmenides sichtbar, daß sie im 
Grunde genommen je dasselbe aussagen.166 167 168 169

4. Was 'ist' nun mehr: Die Macht zu wirken als die gesammelte 
Zurückhaltung, das An-sich-Halten vor dem Ausgang, oder das 
Wirken, die Gewalt des Ins-Werk-Setzens, oder schließlich das 
Werk als Ziel des Wirkens der Macht, ihre eigentliche Wirkung. So 
heißt es klassisch „Actio est in passo”X(i*. So bin ich am meisten 
nicht in mir, sondern in dem, was ich getan habe. Mein Sein ist 
mein Sein in meinem Werk, aber das Werk für sich gelassen ist 
totes Werk. Die „reditio completa in seipsum”x(* besagt, daß meine 
Wirklichkeit in meinem 'Gang' als Doppelgang, nämlich als Vor­
gang und Rückgang zugleich erst besteht. Diese Einheit allein ist 
Leben. Karl Rahner definiert in seiner berühmten Erstlingsschrift 
„Geist in Welt” : Sein meint immer 'Bei-sich-sein'. Wo innerhalb 
dieses Ganges bin ich am meisten bei mir selbst?

170

166 Wörtlich heißt die Definition der 'Ewigkeit' bei Boethius: „interminabilis vitae tota 
simul et perfecta posessio.” (Boethius, De Consolatione Philosophiae, in: Boetii 
opera omnia, ed. J.-P. Migne, Paris 1882, Tomus I, 858). Die Ewigkeit erscheint 
damit als Augenblick des Lebens, der ohne Auseinanderlegung das Ganze im 'Nu', 
im Jetzt hat. Aber diese Ewigkeit kommt bei Boethius nur Gott zu.

167 Vgl. hierzu ein Zitat von Skythinos von Teos, der 'herakletisiert' (Diels, H. und 
Kranz, W. (Hgg.), Die Fragmente der Vorsokratiker, Band I, Kritischer Apparat, 
182): „äpxr]v Kai xeXoc; ooÄ.Xaßäjv” (in: ebd. 189). Vgl. auch Parmenides, fr. 5: 
„^ovov 8e poi eotiv, önnoöev äp^copav töGl yäp naXvv i^opai avöig” (Ein 
Gemeinsam-Zusammenhängendes aber ist es mir, von wo ich auch den Anfang 
nehme, denn dorthin werde ich wieder zurückkommen.). Ebd. 232.

168 Vgl. Thomas von Aquin, De an. 592. 426.
169 Vgl. Thomas von Aquin, QD XI, De ver. 1,1 art. IX; ders., Super evangelicum S. 

Joannis lectura II, 1 [15ff.69ff.].
170 Vgl. nochmals Rahner, K., Geist in Welt.

99

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83 - am 20.01.2026, 12:26:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Mit Rilke formuliert^Wo ist der unsägliche Ort, der topos mei­
ner selbst, wo ich bin.” Es dreht sich also um eine Topologie des 
'Ist'. Topos ist der 'Ort'. Dies hat am schärfsten philosophisch 
M.C.A. Otto (d.h. Maria Schätzle) gesehen. 171172
Es geht immer um eine Ortsbestimmung, eine 'Topologie' des 
Utopischen. Gefragt ist zunächst nicht und niemals der Raum, der 
Horizont, sondern der Ort im Raum. Der Raum selbst ist nicht, er ist 
eine Chimäre. Der Raum wird durch die Orte konstituiert. Bei Ari­
stoteles sind nicht die Orte in diesem chimärischen Raum. Raum ist 
immer Zwischenraum für den Griechen. Das Zwischen heißt grie­
chisch to metaxy (tö pera^u). Dieses 'Zwischen' kann man von 
ihm sagen, daß es sei, 'ist' es? Wenn Sein = Wirken ist, dann wäre 
das Werk die eigentliche Wirklichkeit. Aber das Werk ist auch ein 
totes Werk, ein Ende. Ende ist niemals 'Vollendung' oder 
'Verendung'. Im 'Anfang' als dem Prolog ist alles schon vorweg 
enthalten. Der Prolog nennt die Macht. Die Mitte wäre der Vollzug 
der Macht, das Wirken, die Gewalt. Der Epilog wäre die Wirkung 
als das Werk. Nur von diesem Gang in all seinen Elementen kann in 
vollem Sinne das 'Ist' ausgesagt werden, und dennoch enthält der 
Prolog als die noch nicht in der Gewalt und im Werk vollzogene 
Macht diese als gesammelt in sich. Der Anfang scheint also am 
meisten zu 'sein'. Der Epilog, die Wirkung ist je anders. Nun wäre 
die Mitte doch das, was am meisten das Prädikat 'ist' verdient? Die 
Mitte aber ist der Augenblick. Der Augenblick aber hat keine Er­
streckung. Er ist Halt im Übergang, ohne gehalten werden zu kön­
nen. Griechisch heißt es: to exaiphnes (tö e^aicpveg). Der Augen­
blick kann nicht zeitlich gemessen werden. Er bedeutet den Ein­
bruch der Ewigkeit in die Zeit und darin ein Still-Stand der Zeit.173

6. Ein Beispiel: Im Schachspiel ist die reale Aktualität einer Dro­
hung wirksamer und damit wirklicher als die Ausführung. Die reale 
drohende Möglichkeit ist wirkungsvoller und lähmender in bezug 
auf den Gegner als der dann geschehene Zug. Er hat mehr Macht als 

171 Vgl. nochmals die fünfte Duineser Elegie, auf die sich Max Müller vermutlich be­
zieht. Rilke, R.M., Duineser Elegien, Die fünfte Elegie, 244-247.

172 Vgl. Otto, M.C.A., Der Ort, Phänomenologische Variationen, Freiburg/München 
1992.

173 Vgl. Platon, Parm. 156 d f. Vgl. auch Augustinus, Conf. X oder XI (nunc stans).

100

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83 - am 20.01.2026, 12:26:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Gewalt der Entscheidung. Die Größe des 'Anfangs' liegt darin, 
daß er all diese Elemente unausgefaltet in sich enthält. So ist die 
Macht des Anfangs als reale Möglichkeit, als potentia realis und 
nicht als potentia logica, die Identität von Sein und Werden und 
damit deren Wirklichkeit. Diese Realität des Werdens drückt sich 
klassisch aus in dem Satz, der das reale Werden charakterisiert: 
„Actus entis in potentia, sicut in potentia ”114 Damit ist die Macht 
gekennzeichnet als das ontologische Apriori alles Wirkens und aller 
ontischen Wirklichkeit.

7. Wirklichkeit als Macht kann nicht einfach dauern und gehalten 
werden. Sie hat ihren 'Augenblick'. Rilke zeigt dies in der 5. Duine- 
ser Elegie von den Fahrenden, den Jahrmarktstrapez-Künstlem,  
wo das 'ist' nur für jenen Augenblick gilt, zwischen mühsamen 
Übenden, ihrem Noch-nicht-Können und der leeren Routine. Das 
eine ist das Noch-Nicht, das andere das Nicht-Mehr. Das 'Ist' ereig­
net sich, läßt sich aber nicht halten.

174175

8. Der große Zapfenstreich des preußischen und deutschen Heeres 
endet mit „Ich bete an die Macht der Liebe”. Es wird die Macht der 
Liebe gerufen, nicht aber die Gewalt der Liebe.

9. Das kategoriale 'Ist-Sagen' bewegt sich zwischen Substanz und 
Akzidenz als den Grundformen der Seienden. Das modale 'Ist- 
Sagen' nennt Möglichkeit und Wirklichkeit als Grundweisen des 

174 Thomas von Aquin beschreibt in De ver. 10,8 ad 12d das 'esse est actus entis’: 
„actus entis in potentia prout in potentia". Die Wirklichkeit ist die eines Möglichen 
und zugleich offen für die Verwirklichung einer weiteren Möglichkeit; sie hat somit 
eine doppelte Modalbeziehung. Vgl. hierzu Müller, M., Sein und Geist, 217 sowie 
seine pointierte Interpretation: „eine Wirklichkeit eines Seienden, Wirklichkeit heißt 
Dasein, nur was eigentlich wirklich ist, ist da, ist erkennbar, die Möglichkeit ist nur 
erkennbar, indem ich festlege, daß das und das in Bälde (...) einmal wirklich werden 
wird, actus entis in potentia heißt, das Werden ist die Wirklichkeit der Möglichkeit 
als Möglichkeit. Das Verlassen einer Wirklichkeit, das noch nicht Erreicht-haben 
einer Wirklichkeit, und jetzt bin ich in der bloßen Möglichkeit.” (...) „Das Nicht­
wirkliche verschwindet nicht, wenn es in der Bewegung wirklich wird, sondern es 
bleibt als Nichtwirkiches, Nicht-daseiendes, d.h. als reiner Weg zum Sein.” Vorle­
sung Wintersemester 1960/61 (Epochen der abendländischen Denkgeschichte), 
19.22.

175 Vgl. Rilke, R.M., Duineser Elegien, Die fünfte Elegie, 244-247.

101

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83 - am 20.01.2026, 12:26:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Seins, nicht der Seiendheit. Die kategoriale Rede spricht also das 
Seiende auf seine Seiendheit hin an, die modale Rede sagt den Ho­
rizont aller Rede im 'Ist' aus. Der Horizont ist Horizont alles Sich- 
Zeigens; wie er sich selbst zeigt, das ist die Frage.

10. Wilhelm I. wurde als König in Königsberg gekrönt, als Kaiser in 
Versailles inmitten des siegreichens Heeres ausgerufen, proklamiert. 
Eine deutsche Kaiserkrone gab es nur in Wien. Der Hohenzollem- 
Kaiser hatte diesen Titel nur als Vorsitzender des Bundesrates der 
deutschen Staaten.
Symbole sind Macht ohne Gewalt. Gesetze dagegen regeln jeweils 
den Gebrauch, die Ausübung der Gewalt.

11. Man verkennt oft, daß Aristoteles nicht einfach die Gegenüber­
stellung von dynamis und energeia als Dualismus darstellt, sondern 
es eine Dreiteilung ist: to öv Xeyetai Korea Sovapiv Kai ’ z 176evepyeiav Kai epyov.
Das 'ist' in vollem Sinne meint immer die Einheit dieser drei. Es ist 
nicht nur logische 'Copula', sondern meint das ontologische Band. 
In der Dreiheit des Ontischen, des Ontologischen und des Logischen 
erscheint die Logik immer als ein Derivat der Ontologie.

12. Man setzt im allgemeinen in der sog. thomistischen Metaphysik 
das Sein vom Werden schroff ab. Angeführt wird der Satz „ens 
sumitur ab actu essendi”' ; bedeutet er aber nicht den Akt, in wel­
chem Seiendes wird, d.h. sich vollzieht?

11

Ist also nicht der Vollzug als Werden des Seins im 'ist” das haupt­
sächlich Gemeinte?

13. Nietzsches 'Wert'-Philosophie:
Wo bleibt da die Würde des Wertlosen?* 177 178

Vgl. Aristoteles, Met. 1051a 34f.
177 Vgl. Thomas von Aquin, ScG I, 20-30. Zum actus essendi, vgl. Müller, M., Exi­

stenzphilosophie, 104f. Vgl. Gilson, E., L' etre et T essence, Paris 1948.
178 Max Müller bezieht sich hier auf Nietzsche, der die (bisherigen) moralischen Wert­

schätzungen als eine „Geschichte der Lüge” bezeichnet, die im Dienste eines Wil­
lens zur Macht (des sog. Herden-Willens) steht, der sich letztlich gegen die stärke­

102

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83 - am 20.01.2026, 12:26:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alles, was Wurde hat, ist wertlos, alles, was Wert hat, ist wurde- —--------------------------------- ------- ------------------- ---------------
los.
Hat Nietzsche dieses Problem angegangen in seiner These von der 
'Unschuld des Werdens'?

14. In der katholischen Messe wird heutzutage beim Beten der 
Präfation der Eingangssatz „Vere dignum et iustum est aequum et 
salutare” das aequum et salutare meist weggelassen, (vielleicht 
offiziell durch die Liturgiereform?).
Die aequitas, griechisch epieikeia (eKieiKeia), Gemässheit, bedeu­
tet aber die Entsprechung des Endlichen zum Absoluten, [die 
'Ausgewogenheit'?], die Würde, die eigentliche dignitas, griechisch 
die kalokagathia (KaXoKayaOia), d.h. die Sichtbarkeit des Zweck­
losguten, das 'agathon kat' hauto” (ayaöov Ka0’ aüxo), das meint, 
was ein schlichtes 'Ja' einfach verlangt, ohne durch etwas anderes 
begründet zu werden.179 180 181 Es ist die unbegründbare Würde des Wert­
losen.

18115. Problematik der 1. und 2. Substanz bei Aristoteles.
Die 1. Substanz, das tode ti (t68e ti) ist das Seiende und seine Ge­
walt. Das to ti en einai (tö ti fjv Eivat) als 2. Substanz ist das We­
sen als Macht als Sein. In der Macht sind die Bedingungen der 
Möglichkeit enthalten, daß etwas wirklich werde. Die Realdifferenz 
von essentia und existentia, von Möglichkeit und Wirklichkeit, ist 
die von Macht und Gewalt.

16. Wenn das 'ist' des 'Ist-Sagens' als Gang verstanden wird, dann 
wird der scheinbare Gegensatz von Sein und Werden apriori über­

ren Menschen wendet (Aus dem Nachlaß der Achtziger, in: Friedrich Nietzsche, 
Werke in Drei Bänden, hg. v. K. Schlechta, Dritter Band, München 91982, 493). 
Vgl. auch die Nietzsche-Interpretation Müllers in 'Erfahrung und Geschichte', 138f. 
und 356. Vgl. hierzu auch die Interpretation Heideggers, in: Nietzsche II, 44ff. Vgl. 
auch Max Müller, Erfahrung und Geschichte, 356.138f.

179 Vgl. Kant, I., Grundlegung zur Metaphysik der Sitten (IV, 434ff.).
180 Vgl. bspw. Platon, Pol. 517 b f. Zum KaÖ’ airco, vgl. Aristoteles, Met. 1022 a 25. 

Vgl. hierzu Müller, M., Erfahrung und Geschichte, 127.163.
181 Die 1. Substanz, das tode ti (t65e ti) ist das Seiende und seine Gewalt. Das to ti en 

einai (to ti fjv Eivai) ist 2. Substanz. Vgl. hierzu insbesonders Aristoteles, Meta­
physik, Substanzbücher.

103

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83 - am 20.01.2026, 12:26:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wunden. Verstanden werden muß die Bewegung des 'ist'. Bedeutet 
diese Bewegung als vollkommene Bewegung, wie metaphysisch 
meist aufgefaßt wird, die Kreisbewegung? Nein!
Warum nicht?
Weil sie nie zum selben Ort zurückkehrt. In der Reditio completa ad 182 rseipsum ist die reditio nicht einfach die Rückkehr zum selben, 
sondern der Anfang ist in der Rückkehr zu ihm verwandelt. Die 
reditio muß als Verwandlung aufgefaßt werden.

17. Der Anfang ist kein fester 'Ort', sondern das Ereignis des Be­
ginns. Die 'Wieder-holung' wiederholt gar nichts, denn die Rück­
kehr ist ein Paradox. Der Ausgang ist in der Rückkehr zu ihm be­
reits verwandelt, d.h., die Rückkehr ist ein Gang nach vorn. Die je 
neue 'Heimat' ist nicht mehr die alte. Dies meint auch der Satz des 
Heraklit: „Hodos ano kai kato auto” (ööög avo Kai koctco aoxo).
Die Selbigkeit ist die Selbigkeit des Ganges. Zukunft ist Gang in die 
Herkunft, aber die Herkunft als Zukunft hat sich verwandelt.

18. Alles differiert. Identität ist Identität der Differenz im Gang. Der 
Rückstieg ist ein Vorgang, christlich ist felix culpa. Geschichte ist 
nur möglich durch Lösung vom Paradies und damit als Erlösung. 
Das neue 'Paradies' ist keineswegs mehr das alte. In das führt kein 
Weg mehr. Darin liegt die Bejahung der culpa, der Schuld als felix 
culpa, als glückliche Schuld, als conditio sine qua non der Ge­
schichte. Culpa ist hier nicht einfach ein Fehler. Das Prädikat 'ist' 
kommt voll auf keinen Moment der Geschichte in Anwendung, 
sondern sie ist in ihrer Ganzheit 'ist', d.h., wie Lessing   schon 
dargestellt hat: Geschichte ist nur möglich durch die Vertreibung 
aus dem Paradies, die Vertreibung aus dem Paradies ist nur möglich 
durch die Schuld und die Lösung der Schuld als die Erlösung ist 
auch der christliche Sinn der Geschichte. Daher muß die Schuld 
bejaht werden, welche Bejahung in der Übernahme geschieht. Die 

182183184

182 Vgl. nochmals Thomas von Aquin, QD XI, De Ver. 1,1 art. IX; ders., Super evange- 
licum S. Joannis lectura II, 1 [ 15ff.69ff.].

183 Wörtlich muß es heißen: „ööög avo Kaxco |iia Kai cborf).” (Der Weg hinauf hinab 
ein und derselbe.). Heraklit, fr. 60, in: Diels, H. und Kranz, W. (Hgg.), Die Frag­
mente der Vorsokratiker, 164.

184 Vgl. evtl. Lessing, G.E., Erziehung des Menschengeschlechtes, § 74ff. Vgl. evtl, 
auch: Aus den Papieren des Ungenannten I, in: Werke, VII, 341 f.

104

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83 - am 20.01.2026, 12:26:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verweigerung der Geschichtlichkeit ist schlechthin die Sünde. Der 
Sündenbegriff ist analog. Die Erbsünde kann einmal strukturell 
gesehen werden als Kreisbewegung, als etwas, das sich immer wie­
derholt und dann als Geschichtsbewegung, was sich nie wiederholt. 
Eine Wiederholung des Ursprungs ist nicht einfach Rückkehr zu 
ihm, sondern eine echte 'Kehre'. Der Anfang verwandelt sich und 
darf doch nie verloren werden.

19. Macht und Gewalt: Ein Beispiel ist die Studentenrevolution von 
1968. Die Macht der [universitären?] Institution steht gegen die 
Gewalt der [studentischen?] Revolution. Jede Revolution ist der 
Versuch der Gewalt, die Macht zu entmachten um selbst zur Macht 
zu werden. Wann hat dies eine Chance? [?]

20. Macht ist ein Können. In jedem Können liegt eine Verpflich­
tung, eine Verpflichtung zur Schöpfung, zur Kreation, die normativ 
bemessen ist. Normativität [des Ziels: dessen, was man kann?]
Gewalt ist ein Vollzug und damit reine Tatsächlichkeit, faktisch, 
Faktizität.
Anders ausgedrückt:
Macht ist transzendental, Gewalt ist transzendierend und transzen­
dent.
Macht ist Möglichkeit, Vermögen, dynamis. [Vorbehalt?]
Gewalt ist Tatsache, Vollzug, energeia.
Muß nicht die ontologische Reihenfolge umgekehrt werden? Macht, 
Möglichkeit, ist jener Anfang, der das Ganze vorweg schon in sich 
enthält. Gewalt als Tatsache, Vollzug, ist Verströmen vergehender 
Möglichkeit. Das 'ist' ist mehr auf die Möglichkeit, auf das Vermö­
gen, auf den Anfang, der alles folgende schon in sich enthält, im 
An-sich-Halten, der wahren Reichtum des Seins darstellt, anzuwen­
den. Die Gewalt als Tatsache und Vollzug ist weniger wirklich, als 
die Möglichkeit. Die Möglichkeit ist die wahre Wirklichkeit. Am 
schärfsten hat dies in der Neuzeit Kierkegaard gesehen.185

185 Das Verhältnis von Möglichkeit und Wirklichkeit findet sich bei Kierkegaard an 
verschiedenen Stellen thematisiert. Vgl. insbes. 'Unwissenschaftliche Nachschrift 
II', 19-47. Vgl. hierzu auch Bösl, A., Unfreiheit und Selbstverfehlung. Sören Kier­
kegaards existenzdialektische Bestimmung von Schuld und Sünde (= Diss.), Frei- 
burg/München 1997, insbes. 106-114.

105

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83 - am 20.01.2026, 12:26:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


21. Die Macht des Gedankens ist entgegenzustellen der Gewalt des 
Begriffes. Im östlichen Denken hat die Macht des Gedankens den 
Vorrang vor der Gewalt des Begriffs; die Metaphysik ist Gestalt der 
begrifflichen Gewalt [und darfj ihren Ausgang im vor-begrifflichen 
Gedanken nie vergessen!][?]

22. Die Metaphysik des Aristotoeles hat nur ein Thema: Was besagt 
das kleine Wörtchen 'ist'?
Er unterscheidet, was in die Geschichte der Philosophie eingegan­
gen ist, im Istsagen zwei Ebenen. 'Ist' meint einmal kategorial 'Die 
Seiendheit des Seienden', modal 'Die Seinsweise des Seins'. Wie 
'gibt' es Sein? Wie gibt es sich uns? [?]
Es ist der Horizont. Wie ist ein Horizont gegeben und wie das, für 
das er Horizont ist, das in ihm sich gibt?
Unsere Sprache ist ein 'Ist-Sprechen'. Gilt dies nur von unserer 
Sprache oder von jeder Sprache? Vermutlich nicht von der chinesi­
schen Sprache. Das abendländische Sprechen setzt uns als die An­
gesprochenen voraus, im Zuspruch, im Anspruch auf uns zu. Dieser 
Zugang auf uns zu ist die Ermöglichung unseres Ausgangs. Er setzt 
voraus, daß wir offen sind; oder werden wir erst dadurch offen?
Voraussetzung unserer Begegnung ist unsere Verletzbarkeit; die 
nennt man unsere 'Affizierbarkeit'. Es gibt nun aber verschiedene 
Ebenen der Affektion, sinnliche, ästhetische, historische Affektion 
als ein Gefordertsein. Das Gefordertsein setzt ein Können voraus, 
das gefordert ist im geforderten Tun. Da sich die ganze aristoteli­
sche Ontologie um die Bedeutung des Wörtchens 'ist' dreht, ent­
steht die Frage, was ist mehr, das Können, die dynamis, oder das 
Wirken, die energeia, oder schließlich das, in dem alles endet, das 
ergon, das Werk als die Vollendung von Können und Wirken. Wer­
ke für sich sind aber nicht nur Vollendung, sondern auch Veren- 
dung, das 'tote Werk'. Das Können enthält aber vorweg die Fülle 
des Tuns als Ver-mögen. Das Vermögen heißt die potentia. In die­
sem Sinne ist Gott besser charakterisiert durch die omnipotentia als 
durch den actus purus.
Das 'Ist-Sagen' hat seine Größe in der Macht, alles (mögliche) zu 
denken. Das Ganze des Erkennens (die Problematik Kants) ist das 
Wirkliche. Vom Erkennen geht die Gewalt über das Erkannte aus. 
Es wird im Begriff umgriffen und kommt in unsere Hand. Erkennen 

106

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83 - am 20.01.2026, 12:26:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gibt die Gewalt der Herrschaft, Denken und der Gedanke gibt die 
Weite der [begrenzten?] Welt. Entscheidende Frage: Wie steht der 
Gedanke zum Begriff?

23. Heidegger sagt: Der Stein ist zwar in der Welt, aber 'weltlos'. 
Das Tier hat eine beschränkte Welt, seine Umwelt bestimmt durch 
seine Triebe, Nahrungstrieb, Schutztrieb, Geschlechtstrieb; es ist 
weltarm. Der Mensch allein ist 'weltlich', er ist charakterisiert durch 
seine Transzendenz. Die Welt umfaßt alles, er entwirft das alles, das 
Sein. Kann aber das 'ist', wie bei Heidegger, dann auf Welt einge­
schränkt werden? 186
[1. weltlos 2. weltarm 3. weltlich 4. überweltlich?]
Es werden oft 3 Stufen unterschieden:
Der Mythos - Bild von Welt - Schau-, [-> Schauen?]
der Logos - der Gedanke der Welt -, [-> Denken?]
der Horos - der Begriff von Welt. [-> Begreifen?]
Der Horos denkt, indem er den Gedanken der Welt auf den Begriff 
bringen will. Der Begriff ist der Umgriff und der Zugriff und ist die 
Bedingung der Möglichkeit der Herrschaft. Weder das Schauen 
noch das Denken begründet die Herrschaft, sondern erst das Begrei­
fen. Das Problem von Macht und Gewalt ist das Problem des 
Verältnisses des Gedankens zum Begriff. Der Austrag dieses Pro­
blems geschieht im abendländischen Sprechen und Denken als ei­
nem 'Ist-Sagen'. Er ist das Problem der Ontologie.

24. Problem der Autorität.
Im Autoritätsschwund wird der Macht-Verfall sichtbar. Und nun 
taucht das Problem der Kompetenz auf, wo die verfallende Macht 
mit Gewalt sich zu behaupten versucht. Dies ist nichts Unerlaubtes. 
Kompetenz fordert Anerkenntnis, diese aber muß den Grund vor­
weisen können in einer Werk-Leistung [sich rechtfertigen?].

Die ontische Differenz ist die einzige Differenz, die auch ohne den 
Menschen und ohne Bezug auf ihn besteht. Ontologische und logi­
sche Differenzen setzen bereits den Menschen als Subjekt voraus. 

86 Zur 'Weltlosigkeit' als Charakterisierung für alles, was nicht zum In-der-Welt-sein 
gehört, vgl. Sein und Zeit, 54ff.

107

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83 - am 20.01.2026, 12:26:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Differenz von Würde und Wert gilt nur für den Menschen und 
ist aber für ihn entscheidend, daß er sich selbst übersteigen kann.

1 R725. Problem des Naturrechts.
In der Natur gibt es kein Recht. Alles Recht ist Geschichtsrecht. 
Aber das Geschichtsrecht kann genauso unbeliebig sein wie das 
angebliche Naturrecht. In der Natur herrscht die Gewalt, in der Ge­
schichte die [?] Macht. Die Macht des Seins ist ontologisch. Das 
Seiende übt nur Gewalt aus - ontisch. Die sog, 'ontologische Diffe­
renz' ist die Differenz von der Macht des Seins und der Gewalt des 
Seienden. Gleichzeitig ist es die Differenz von Gedanke und Be­
griff. Metaphysik kann als der Versuch interpretiert werden, den 
'Austrag' der Differenzen, ihren Kampf, wiederum auf den Begriff 
zu bringen.
Begriff heißt lateinisch conceptus. Conceptus meint in die Hand 
bekommen, umgreifen. Der Begriff ist der Umgriff. Das Sein um­
greift uns und wir nicht es. Daher gibt es keinen conceptus entis, 
sondern nur eine conceptio, eine Geburt in uns, die nicht unsere 
Leistung ist.
Es ist daher falsch, von einem Seinsbegriff zu sprechen. Kant ver­
sucht, das Problem durch den Unterschied von Begriff und Idee zu 
verstehen. Begriffe sind Begriffe des Seienden, das Sein ist prä­
sent im reinen Gedanken der Idee. Es gibt eine Seinsbedeutung, 
keinen Seinsbegriff. Bedeutung 'deutet', zeigt an, ohne zu herr­
schen. Deuten auf etwas, was 'da ist', sich zeigt, Gegenwart hat, 
von allem Gegenwart vermittelt, damit die Begriffe ermöglicht, 
ohne ein Begriff zu sein. Deuten heißt griechisch semainein 
(oTipaiveiv), hindeuten auf etwas, das 'da' ist, sich in Gegenwart 
zeigt, das Gegenwart hat, aber nie Gegenstand wird, weil es der 
Horizont aller Gegenständlichkeit und alles Seienden ist. Die hori­
zontale Gegenwart unterscheidet sich von der Gegenwart dessen,

187 Vgl. hierzu auch Müller, M., Erfahrung und Geschichte, 344-351. Das Wesen des 
Naturrechts ist seine Unbeliebigkeit, die als Unbeliebigkeit ihren Grund zwar in 
Macht und Wirklichkeit findet, nie aber in Gewalt und Willkür (vgl. Erfahrung und 
Geschichte, 349).

188 Zu einem 'conceptus personae', vgl. Thomas von Aquin (Sth I, 39,1). Max Müller 
übersetzt den entsprechenden Passus: „nicht auf ein Wesen bezieht sich der Person- 
begiff, sondern auf die Weise, den Vorgang (...), d.h. als Dieses, als Seiendes aktuell 
ist” (Erfahrung und Geschichte, 92).
Vgl. Kant, I., KrV B 89ff. (III, 83ff.).

108

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83 - am 20.01.2026, 12:26:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


was im Horizont gegenwärtig ist [:von der objektiven Gegen­
wart] [?]
'Ist' sagt immer, ist in Wahrheit und Wirklichkeit 'da'. Was und 
wer ist nun gegenwärtiger und mehr da, das oder der, die die Macht 
haben: Legislative oder das oder der, die die Gewalt ausüben: Exe­
kutive.
In der sog. parlamentarischen Monarchie konnte man sagen, daß der 
König die Macht delegiert hat an den Ministerpräsidenten, der sie 
als Gewalt ausübt. Der Monarch ist dann gewaltlos, aber nicht 
machtlos. In Rom war der Unterschied klar: Die Macht gebührt dem 
König, die Gewalt hat der Caesar, der Kaiser. Als Caesar, der Impe­
rator war, Rex werden wollte, wurde er ermordet.
Ein Beispiel dessen, der die Macht symbolisch hat, ohne Macht 
ausüben (in der Gewalt) zu können, ist der gewaltlose Tenno in 
Japan. Die Macht der Gewaltlosigkeit ist (2. Bsp.) sichtbar in Ma­
hatma Gandhi. Der 'Erhabene' hat durch die Macht der Gewaltlo­
sigkeit die Engländer in die Knie gezwungen.
Wo ist also das 'Ist' mehr? Von daher kann Ontologie als die Lehre 
des Verhältnisses von Macht und Gewalt aufgefaßt werden.

26. Hugo v. Hofmannsthal  
„Rosenkavalier“, I. Akt: 
„Leicht muß man sein 
mit leichtem Herz und 
leichten Händen 
halten und nehmen, halten 
und lassen ...

190

Die nicht so sind, die straft das 
Leben, und Gott erbarmt sich 
ihrer nicht.”

90 Hofmannsthal, H.v., Der Rosenkavalier, Komödie für Musik, in: Hoffmann, D.O. 
und Schuh, W. (Hg.), Hofmannsthal, H.v., Sämtliche Werke, Band XXIII, Opern­
dichtungen 1, Frankfurt/M. 1986, 39. Dieser Text fand sich neben der letzten Notiz 
(Nr. 27) in einer kleinen Mappe, die Max Müller neben seinem Bett für nächtliche 
Apercus immer bereitliegen hatte. Max Müller hatte sich im übrigen bereits 1934 in 
einer Rezension mit Hofmannsthal und dessen Reden und Aufsätzen beschäftigt. In: 
Werkblätter VII, 1 (1934)24-29.

109

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83 - am 20.01.2026, 12:26:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


27. Der andere Anfang191

191 Es handelt sich hier um die letzte Notiz, die Max Müller höchstwahrscheinlich in 
der Nacht seines Todes machte. Sie befand sich auf einem losen Zettel in jener 
Mappe, die an dieser Stelle aufgeschlagen neben seinem Bett lag. Die Tatsache, daß 
Max Müller wenige Stunden vor seinem Tod mit dem Herausgeber noch über philo­
sophische Fragen (näherhin das Verständnis von Ewigkeit bei Boethius, den er la­
teinisch aus seiner 'De Consolatione Philosophiae' zitierte) diskutierte, bestätigt, 
daß der 86jährige sich bis zuletzt offensichtlich mit dem Problem eines 'anderen 
Anfangs' beschäftigte. Vor dem Hintergrund seiner Lebensgeschichte und perma­
nenten Auseinandersetzung mit Heidegger gewinnt diese Notiz eine besondere Be­
deutung.

110

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83 - am 20.01.2026, 12:26:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. Notizen zum Thema Autorität
	II. Notizen zum Gesamtprojekt von Macht und Gewalt
	III. Lose Notizen

