
»Traut euch, steht auf, wer hier Jude ist!«:

Antisemitismus an Schulen

Eine Rekonstruktion der Perspektiven betroffener

Schüler*innen und Lehrer*innen

Julia Bernstein & Florian Diddens

Antisemitismus gilt in Deutschland oftmals als ein längst überwundenes Phäno-

men der Vergangenheit, »fast jede Auseinandersetzung mit Antisemitismus geht

den Umweg einer Ausschließung« (Mendel & Messerschmidt 2017, 11). Gleichzeitig

belegen die neueren Forschungen einen Anstieg des Antisemitismus, 79 Prozent

(Zick u.a. 2017a, 13) bzw. 89 Prozent (FRA 2018, 19) der in Deutschland lebenden Jü-

dinnen und Juden nehmen eine Zunahme des Antisemitismus wahr. Auch 61 Pro-

zent der nichtjüdischen Deutschen (Special Eurobarometer 484/2019, 12) nehmen

Antisemitismus nicht zuletzt wegen einer zunehmenden medialen Aufmerksam-

keit seit 2017 vermehrt wahr.

Dabei ist die Institution Schule ins Blickfeld gerückt. Die mediale Bericht-

erstattung über verschiedene Angriffe auf jüdische Schüler*innen, die auf den Prä-

missen der Ächtung und des Ausschlusses von Antisemitismus beruht, hat dieses

Problem »überraschend« sichtbar werden lassen, wohingegen Jüdinnen und Juden

die Institution Schule seit langer Zeit und vielfach als Ort antisemitischer Angrif-

fe erleben und benennen (Zick u.a. 2017a, 61; FRA 2018). 74 Jahre nach der Shoah

lautet eines der häufigsten Schimpfwörter auf deutschen Schulhöfen »Du Jude«.

So scheint sich ein antisemitischer Schimpfwortgebrauch zu normalisieren, nicht

aber die positiven Bezüge auf jüdische Identität und das Judentum als selbstver-

ständlicher Teil des gesellschaftlichen Lebens in Deutschlands,wie es jüdische Bür-

ger*innen erleben.

In diesem Artikel gehen wir der Frage nach, wie Jüdinnen und Juden Antisemi-

tismus in Schulen, d.h. in Interaktionen mit Mitschüler*innen und Lehrer*innen

erleben – im Besonderen im Hinblick auf Religion. Anders gesagt geht es dar-

um, wie Betroffene das gesellschaftliche Phänomen Antisemitismus an einem Ort

erfahren, der sowohl in seiner soziostrukturellen Konstellation als auch in seiner

Funktion als Sozialisations-, Erziehungs- und Bildungsinstanz die gesellschaftli-

che Struktur und ihre Leitwerte wie unter einem Brennglas abbildet und gleicher-

https://doi.org/10.14361/9783839453551-005 - am 14.02.2026, 06:11:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Julia Bernstein & Florian Diddens

maßen als sozialer Zusammenhang strukturierend auf die Gesellschaft zurück-

wirkt.

Dafür beziehen wir uns auf die Befunde der ersten Studie über Antisemitis-

mus in Schulen, bei der die Perspektiven der Betroffenen im Vordergrund stehen

(Bernstein u.a. 2018).1 Basierend auf der sequenzanalytischen Auswertung von 227

Interviews haben wir den Phänomenbereich aus den Perspektiven der Betroffenen

erschlossen, diesen Zugang jedoch um die Perspektiven nichtjüdischer Schüler*in-

nen und Lehrer*innen erweitert. So haben wir rekonstruiert, wie Betroffene Anti-

semitismus erfahren und welche problembezogenen Wahrnehmungs-, Denk- und

Handlungsweisen nichtjüdische Akteure entwickelt haben.

Ausgehend von einer Definition des Antisemitismus (1) stellen wir anhand von

Fallbeispielen dar, mit welchen Erscheinungsformen des Antisemitismus Jüdinnen

und Juden in der Schule konfrontiert werden (2). Diese Beschreibung des Pro-

blems kontrastieren wir mit der Problemwahrnehmung von Lehrer*innen im Hin-

blick auf das Phänomen Antisemitismus in verschiedenen Erscheinungsformen,

auf Handlungsformen antisemitischer Diskriminierung und auf Akteurskonstel-

lationen in diesem Zusammenhang (3). Anschließend kontextualisieren wir diese

Beschreibung des Status quo mit den Bedingungen seiner Entstehung und Akzep-

tanz in Form von alltäglichen Differenzkonstruktionen von Jüdinnen und Juden als

»Andere«. Dabei legen wir einen Fokus auf Religion (4), den wir auf mehrheitsge-

sellschaftliche Normalitätsentwürfe zurückbeziehen und abschließend amBeispiel

institutioneller Diskriminierung konkretisieren (5).

1 Antisemitismus: Problem und Problemwahrnehmung

Es obliegt der Institution Schule und damit auch Lehrer*innen, Diskriminierung

im Sinne einer »Ungleichbehandlung von Menschen« (Gomolla & Radtke 2009, 12)

aufgrund von tatsächlichen oder zugeschriebenen Merkmalen, etwa im Hinblick

auf Ethnie, Sexualität oder Religion, entgegenzuwirken (Antidiskriminierungsstel-

le des Bundes 2018). Diskriminierung bezeichnet eine soziale Praxis der Bewertung

vonMenschen,wobei deren tatsächliche oder vermeintliche Gruppenzugehörigkeit

als Unterscheidungskriterium, häufig auf der Grundlage von Stereotypisierungen

1 Der vorliegende Artikel basiert wesentlich auf den Befunden der qualitativen Studie »›Mach

mal keine Judenaktion‹: Herausforderungen und Lösungsansätze in der professionellen

Bildungs- und Sozialarbeit gegen Antisemitismus« (Bernstein u.a. 2018). Er geht aber sowohl

in seinemFokus auf das Verhältnis vonAntisemitismus undReligion als auch in Bezug auf die

Darstellung neuerer Fallbeispiele aus dem Feld darüber hinaus. Die Datenerhebung erfolgte

durch problemzentrierte und narrative Interviews mit Betroffenen, deren Eltern, mit jüdi-

schen und nichtjüdischen Lehrkräften und nichtjüdischen Schüler*innen und Student*innen

sowie durch ethnografische Feldforschung.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-005 - am 14.02.2026, 06:11:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Traut euch, steht auf, wer hier Jude ist!«: Antisemitismus an Schulen 79

oder Vorurteilen, eine Ungleichheit bzw. eine Hierarchisierung im Verhältnis aus

Eigen- und Fremdgruppen rechtfertigen soll (Gomolla & Radtke 2009, 15f.). Vor

dem Hintergrund der jahrtausendelangen Kontinuität der Diskriminierung von

Jüdinnen und Juden bedarf die Annäherung an die Frage, wie diese sich heutzuta-

ge in deutschen Schulen darstellt, einer Auseinandersetzung mit den spezifischen

Formen der Judenfeindschaft, die sich unter dem Begriff Antisemitismus subsu-

mieren lassen. Denn, so stellen Salzborn und Kurth (2019, 5) heraus, »Antisemi-

tismus, das ist vielleicht die für den schulischen Kontext zentralste Erkenntnisvor-

aussetzung, ist nicht einfach eine Form von Diskriminierung neben anderen, nicht

einfach ein Vorurteil wie viele andere.«

Die Soziologin Helen Fein definiert Antisemitismus als:

»[…] a persisting latent structure of hostile beliefs towards Jews as collectivity

manifested in individuals as attitudes, and in culture as myth, ideology, folklore,

and imagery, and in actions – social or legal discrimination, political mobilization

against the Jews, and collective or state violence – which results in and/or is de-

signed to distance, displace, or destroy Jews as Jews.« (Fein 1987, 67)

Die Diskriminierung von Jüdinnen und Juden, wie sie sich historisch seit der An-

tike bis in die Gegenwart darstellt, ist mit einer kulturellen Dimension von anti-

semitischen Stereotypen, Mythen, Bildern und einer Ideologie verknüpft, mit der

Jüdinnen und Juden entlang von Merkmalszuschreibungen in Bezug auf Gruppen-

identität und -eigenschaften als ebenso machtvolle wie gefährliche Antagonisten

einer Gemeinschaft ausgewiesen werden (Postone 1991; Fein 1987). Diese kulturel-

le Dimension konturiert das antisemitische Judenbild und markiert vermeintliche

Differenz zu einer Gemeinschaft, deren Rationalisierungsnarrative sich im Lau-

fe der historischen Entwicklung der Gesellschaft und ihrer Autoritäten verändert

haben. Hergeleitet wird die Differenz zu Jüdinnen und Juden historisch in Bezug

auf Religion (Mittelalter), pseudowissenschaftlich in Bezug auf ›Rasse‹, Nationa-

lität (nach der Aufklärung) und heutzutage über den Umweg Israel in Bezug auf

Menschenrechte (Sacks 2016). Antisemitische Differenzkonstruktionen bzw. ihre

Rationalisierungen entwickeln sich stets in Abgrenzung zu vorherigen; rassistische

Differenzkonstruktionen grenzen sich von religiösen ab, der israelbezogene Anti-

semitismus geht mit einer Abgrenzung vom sozial geächteten rassistischen Anti-

semitismus einher. So besteht heutzutage ein kultureller Verweisungszusammen-

hang verschiedener antisemitischer Differenzkonstruktionen als kollektiver Wis-

sensbestand, Antisemitismus ist gruppenübergreifend in der Gesellschaft verbrei-

tet (Zick u.a. 2017b).

Die Befragte Anat2 beschreibt Antisemitismus als Abneigung und Hass gegen-

über Jüdinnen und Juden, wobei er in Deutschland vor dem Hintergrund der Sho-

2 Bei sämtlichen Namen handelt es sich um Pseudonyme.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-005 - am 14.02.2026, 06:11:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Julia Bernstein & Florian Diddens

ah verschleiert sei, aber in verschiedenen Situationen einen deutlichen Ausdruck

finde, etwa in Diskussionen über den Holocaust und den Nahostkonflikt oder in

der Konfrontation mit Vorurteilen über Jüdinnen und Juden als erfolgreiche und

besonders ausgebildete Menschen. Jüdinnen und Juden werden in Deutschland

in ihrem Alltag mit diesen antisemitischen Differenzkonstruktionen konfrontiert.

Dies gilt insbesondere für Schulen, an denen jegliche tradierte Form antisemiti-

scher Differenzkonstruktion trotz ihrer Ächtung weiterhin unter Schüler*innen

und Lehrer*innen verbreitet ist und zudem aggressive, direkte Angriffe auf jü-

dische Schüler*innen stattfinden. Damit wird die Schule für die Betroffenen zu

einem Ort individueller Antisemitismuserfahrung, die nicht nur einen selbstver-

ständlichen, offenen Umgang mit jüdischer Identität erschwert und die gleichbe-

rechtigte Teilhabe am Schulleben und Teilnahme am Unterricht verunmöglicht,

sondern in der Wahrnehmung des gegenwärtigen Antisemitismus im Kontext des

vergangenen zu einer starken Belastung und kollektiven Angelegenheit des jüdi-

schen Lebens in Deutschland wird (Chernivsky & Wiegemann 2017). Die Betrof-

fenen und ihre Angehörigen bleiben im Falle antisemitischer Angriffe an Schu-

len sehr häufig auf sich allein gestellt bzw. fühlen sich nicht beschützt. Das liegt

daran, wie die Institution Schule, Lehrer*innen und Schüler*innen das Problem

Antisemitismus wahrnehmen, kommunizieren und handeln. Diese Problemwahr-

nehmung richtet sich zum einen auf die Kompetenz, Erscheinungsformen des An-

tisemitismus zu erkennen, zum anderen auf diskriminierende Handlungen bzw.

eigene kollektiven Identitäten sowie auf die Artikulationsformen des Antisemitis-

mus im pädagogischen und öffentlichen Feld.

2 Die Erscheinungsformen des Antisemitismus: Vom Antijudaismus
zum israelbezogenen Antisemitismus

Seit der Entstehung des Christentums wird eine vermeintliche Andersartigkeit von

Jüdinnen und Juden in Bezug auf Religion hergeleitet. Im Antijudaismus werden

Juden und Judentum nicht nur der christlichen Gemeinschaft gegenübergestellt,

sondern als dämonisierte Feinde und als Verkörperung des Gesamtbösen angese-

hen, die durch ihre Existenz die theologischen Prämissen des Christentums in Fra-

ge stellen (Staffa 2017). Antijudaistische Feindbilder stellen Jüdinnen und Juden als

»Ungläubige«, »Unmenschliche« oder »Antichristen« dar, in Mythen über den ver-

meintlichen ›gottesmord‹3 an Jesus oder vermeintliche ›Ritualmorde‹ an Christen-

3 Die Kleinschreibung ›gottesmord‹markiert implizite Prämissen christlicher Geltungsansprü-

che und des zeitgenössischen Sprachgebrauchs: Die antijudaistische Legende basiert auf der

christlichen Idee der Trinität und der Glaubenslehre der Menschwerdung G´ttes durch Jesus.

Die Voraussetzung dafür, dass Jüdinnen und Juden als »gottesmörder« verfolgt und ermor-

https://doi.org/10.14361/9783839453551-005 - am 14.02.2026, 06:11:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Traut euch, steht auf, wer hier Jude ist!«: Antisemitismus an Schulen 81

kindern werden sie als ›bedrohliche Verschwörer‹ ausgewiesen. Eine solche Macht-

attribution bezieht sich auch auf sozioökonomische Zuschreibungen im Phantas-

ma einer Geldaffinität und auf Bilder ›gieriger Wucherer‹. Wenngleich solche Dif-

ferenzkonstruktionen auf Religion basieren, bildet sich im Antijudaismus die Zu-

schreibung einer spezifischen Körperlichkeit ab, etwa als dunkle, krummnasige,

gebeugte und teils übernatürlich bzw. monströs gezeichnete Gestalten (Bernstein

u.a. 2018, 24ff.).

Solche Bilder von Jüdinnen und Juden haben sich lange sowohl in der Rheto-

rik und im Handeln als auch in den kanonisierten kirchlichen Bildern (die lange

Zeit der einzige Weg waren, gesellschaftliche Werte an die analphabetische Be-

völkerung zu transportieren) tradiert und werden auch im 21. Jahrhundert von

Schüler*innen selbstverständlich bzw. unterbewusst aktiviert. Das illustriert die

Erzählung von Sonja über eine Erfahrung ihrer Tochter, die sie als Schülerin eines

Gymnasiums in der elften Klasse mit einemMitschüler gemacht hat: »Einmal fuh-

ren sie im Bus und er hat sie den Kopf gestrichen, und sie fragte ihn, was er macht.

Er sagte, er wollte mal wirklich spüren, wie Juden die Hörner im Kopf haben.« Die-

ses übernatürlich-teuflische Bild geht auf eine mittelalterliche Darstellung Moses

mit Hörnern zurück, die auf einer falschen Bibelübersetzung basiert und sich in

vielen schmähenden Darstellungen von Jüdinnen und Juden zu ihrer Dämonisie-

rung und Entmenschlichung etabliert hat. Sonja hebt hervor, dass der Mitschüler

keinen Witz habe machen wollen. Er erzählte ihrer Tochter auch, seine Oma habe,

nachdem sie erfahren hatte, dass er in seiner Klasse eine Jüdin hat, gesagt: »Wo-

hin sind wir gekommen, dass die Juden mit meinen Enkeln im Gymnasium lernen

dürfen.« Nach einem Elterngespräch habe sich der Mitschüler mit einem Blumen-

strauß und dem Verweis darauf entschuldigt, dass »er sich lediglich für die Kultur

der Juden interessiert.«

Antijudaistische Feindbilder haben sich im 19. Jahrhundert im Kontext pseu-

dowissenschaftlicher Rassenlehren säkularisiert, vermeintlich körperliche und we-

senhafte Andersartigkeit wird als zwischen ›Rassen‹ hierarchisiertes Naturverhält-

nis konstruiert (Sacks 2016; Postone 1991). Dies zeigt sich wiederum an Stereoty-

pen über eine jüdische Körperlichkeit, die auch heute als vermeintliche biologische

Klassifikationsmerkmale zur Stigmatisierung von Jüdinnen und Juden im kollek-

tiven Wissensbestand verfestigt sind. Die Englischlehrerin der jüdischen Schüle-

rin Dvora etwa antwortete auf die Frage einer Schülerin, ob sie jüdisch sei: »Do I

look Jewish?« Diese Aussage basiert auf den beiläufig kommunizierten impliziten

det wurden, ist der Geltungsanspruch der christlichen Glaubenslehre. Um diesen hier nicht

zu reproduzieren und die Prämissen des antijudaistischen Feindbildes sichtbar zu machen,

wählen wir auch im Folgenden die Kleinschreibung. Ebenso verzichten wir aus diesen Grün-

den darauf, durch die Bezeichnung »Christus« Jesus als Messias auszuweisen und damit die

Geltung des christlichen Heilsversprechens vorwegzunehmen.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-005 - am 14.02.2026, 06:11:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Julia Bernstein & Florian Diddens

Prämissen einer antisemitischen Differenzkonstruktion über ›Körpermerkmale‹.

Emilia erklärt, wie sehr sie eine, gleichsam als ›Spaß‹ intendierte, Konfrontation

mit solchen antisemitischen Stereotypen, und der darin ausgedrückten Differenz-

konstruktion, belastet hat:

»Meine Mitschüler haben sich über mein Aussehen lustig gemacht, über meine

lockigen Haare und der großen Nase, mit den Wörtern: ›Bist du Jude oder was‹

[…] dies habe ich als unangenehm empfunden. Damals war ich 10 und habe auch

nicht richtig verstehen können, was ›Jude‹ ist, und was dies bedeutet, ein Jude zu

sein.«

2.1 Antisemitismus als Weltbild: Der moderne Antisemitismus

Antisemitismus ist vereinfacht gesagt mehr als die Summe aller antisemitischen

Stereotype, mit denen Jüdinnen und Juden in der Schule konfrontiert sind. Denn

Antisemitismus stellt eben eine Verknüpfung von Stereotypen und Mythen in ei-

nem spezifischen Sinnmuster zu einem Weltbild dar, nach dem Jüdinnen und Ju-

den als Feindbild jegliche soziale Übel und politische, ökonomische oder kulturel-

le Phänomene der Moderne personifizieren (Haury 2002, 24ff.). Unabhängig da-

von, ob bewusst oder intendiert, wird über einzelne Stereotype ein latentes antise-

mitisches Weltbild kommuniziert. Dieses folgt einer Attribuierung von Omnipo-

tenz, die in Welterklärungsformeln und Wahnbildern einer unterstellten Geldaffi-

nität, Geiz oder Raffgier bis zu Verschwörungstheorien überWeltherrschaft ausge-

schmückt und zum Bedrohungsszenario einer unterlegenen Gemeinschaft erklärt

wird (Postone 1991; Haury 2002).

So wurde Sasha, von einem Mitschüler gegenüber einer Lehrerin, nachdem er

diesem auf Nachfrage hin einen Kugelschreiber verkauft hatte, als »Wucher-Jude«

beleidigt. André äußerte sich positiv zum Unterrichtsthema Kapitalismus, Mit-

schüler*innen sagten zu ihm in der anschließenden Pause: »Typisch Jude«. Den

jüdischen Schüler Manuel fragten Mitschüler: »Ihr Juden wisst schon, dass ihr die

Welt regiert?« Diese rhetorische Frage richtet sich an einem unterstellten allgemei-

nenWissensbestand aus,mit dem ein Schüler einem imaginierten Kollektiv und ei-

ner daraus folgenden Herrschaftsposition zugeordnet wird, sodass er dem als un-

terlegen markierten Eigenkollektiv bzw. der Welt gegenübergestellt wird. Wichtig

herauszustellen ist, dass solche antisemitischen Stereotype und Weltbilder nicht

nur unter Schüler*innen, sondern auch unter Lehrer*innen verbreitet sind. Eine

Lehrkraft beruft sich bei der Aktivierung eines antisemitischen Stereotyps wieder-

um auf einen unterstellten allgemeinenWissensbestand: »Ich denke auch an (lacht)

tja viel Geld. Ne, man hat das Vorurteil, dass Juden wohlhabend sind.« Dabei mei-

nen viele Lehrkräfte, antisemitische Vorurteile empirisch verifizieren zu können,

wie etwa die folgende Aussage einer Lehrkraft in Bezug auf die ›eigentliche‹ Gel-

https://doi.org/10.14361/9783839453551-005 - am 14.02.2026, 06:11:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Traut euch, steht auf, wer hier Jude ist!«: Antisemitismus an Schulen 83

tung des Phantasmas ›jüdischen Reichtums und Macht‹ illustriert: »Wobei das halt

auch was ist, was ja tatsächlich nicht ganz von der Hand zu weisen ist, ja, also

irgendwie der XY zum Beispiel, der Geschäftsführer, die hantieren mit Millionen-

Milliardenbeträgen, ist Jude.«

An solchen Bildern und Verschwörungstheorien4 lässt sich verdeutlichen, dass

Antisemitismus nicht nur als kognitiv oder durch Erfahrungen widerlegbares

Vorurteil zu erklären ist, sondern vielmehr als Ressentiment bzw. irrationales

Weltbild, das sich entgegen der Wirklichkeit immerzu seinen eigenen Gegenstand

schafft und seine eigene Geltung bestätigt (Chernivsky 2017; Schwarz-Friesel &

Reinharz 2012). Antisemitismus folgt Affekten eines diffusen Unterlegenheits-

empfindens, das sich in Welt- und Wahnbildern gegen Erfahrungen und Fakten

abdichtet und in der Wahrnehmung der Welt nur das bestätigt sieht, was es selbst

projektiv in sie hineingelegt hat (Adorno &Horkheimer 2008, 196ff.). Salzborn und

Kurth stellen in diesem Zusammenhang heraus (2019, 5): »Er bietet als Weltbild

ein allumfassendes System von Ressentiments und (Verschwörungs-)Mythen, die

in ihrer konkreten Ausformulierung wandelbar waren und sind.«

Das antisemitische Judenbild ist also widersprüchlich. Zum einen zielt es auf

eine aus einer ›Andersartigkeit‹ abgeleiteten Unterlegenheit von Jüdinnen und

Juden im Kontrast zur Gemeinschaft, zum anderen auf Allmachtzuschreibungen

als gemeinschaftsgefährdende Feinde. Jüdinnen und Juden erscheinen dann zu-

gleich als stark und schwach, aggressiv und als Opfer, reich und schmarotzend,

herrschend und triebgesteuert oder geizig und verschwenderisch, dekadent und

zu modern (zerstörerisch für die ›einheimische Volkstraditionen‹) und als religiös

zurückgeblieben. Aber auch in Allmachtsphantasien untereinander konkretisie-

ren sich widersprüchliche Ausgestaltungen, sodass antisemitische Feindbilder

gleichermaßen Zuschreibungen von Nationalismus und Kosmopolitismus, Kapi-

talismus und Kommunismus oder Pazifismus und Bellizismus in sich vereinen.

Alles als Übel Wahrgenommene und als Ekel Empfundene wird als ›jüdisch‹

ausgewiesen. So entsteht ein Antagonismus aus ›unterlegener Gemeinschaft‹ und

dem Feindbild ›überlegener‹ Jüdinnen und Juden, der im manichäischen Muster

als Kampf von ›Gut‹ gegen ›Böse‹ wahrgenommen und geführt wird (Haury 2002).

Diese weltanschauliche Struktur bedarf in vielen Fällen keiner Explikation, sie

manifestiert sich u.a. im unter Schüler*innen weitverbreiteten antisemitischen

Schimpfwortgebrauch »Du Jude«. Das Beleidigungspotenzial folgt daraus, als Jude

bezeichnet zu werden, wobei diese Kategorisierung im Schimpfwortgebrauch

einer Stereotypisierung gleichkommt. Das Wort »Jude« wird synonym zu Verrat,

4 Verschwörungstheorien werden von vielen Lehrkräften sowohl in ihrer Verbreitung und Po-

pularität in der Schülerschaft als auch im pädagogischen Umgang damit als großes Problem

betrachtet (vgl. Bernstein u.a. 2018, 94ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839453551-005 - am 14.02.2026, 06:11:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Julia Bernstein & Florian Diddens

Herrschaft, Geiz, Egoismus, Opferstatus, Aggressorstatus, Verlogenheit, Listig-

keit, Ungerechtigkeit, Hinterhältigkeit oder Unmenschlichkeit benutzt, in aller

Kürze gleichzeitig für die Verkörperung des Bösen und des Begehrten verwendet.

So werden im Schulalltag antisemitische Weltbilder kommuniziert, in denen

›Jüdisch-Sein‹ nicht entlang von Fremdheit, sondern entlang einer konstruierten

kategorischen Andersartigkeit und Feindschaft ausgewiesen wird.

Antisemitismus ist als Weltbild auf eine eschatologische Dimension ausgerich-

tet. Das in der Existenz von Jüdinnen und Juden verkörperte Feindbild zielt auf

ein Heilsversprechen der Vernichtung, wie es in der Ermordung von sechs Millio-

nen europäischen Jüdinnen und Juden durch das nationalsozialistische Deutsch-

land umzusetzen erstrebt wurde (Postone 1991; Horkheimer & Adorno 2008, 177ff.).

Expertinnen einer Antidiskriminierungsstelle rekonstruieren die Erfahrung eines

Lehrers, der im Unterricht eine Diskussion zum Thema Toleranz führte. In dieser

Situation sagte eine muslimische Schülerin: »Ich bin sehr tolerant zu allen, nur

nicht zu Juden, die gehören vergast«. Der Lehrer sei schockiert und perplex gewe-

sen, sodass er nicht habe reagieren können.

Diese Dimension des Antisemitismus zeigt sich im Schulalltag vor allem an

der Artikulation von antisemitischen Vernichtungsphantasien in Bezugnahme auf

die Shoah von deutschen Schüler*innen ohne Migrationshintergrund, wie in den

folgenden Beispielen ausgeführt. Der jüdischen Schülerin Diana wurde etwa von

einem Mitschüler gesagt: »Dich hätte man mitvergasen sollen«. Solche Vernich-

tungsphantasien werden von Schüler*innen auch an jüdische Lehrer*innen adres-

siert, wie im Falle vonHerrn R. (ein Schüler hat einem anderen Schüler gesagt, dass

man den Rektor, Herrn R., vergessen hat, zu vergasen) oder Frau N. (ein Schüler

sagte in der Pause über sie zu einem anderen Schüler: »Schade, dass die Nazis

sie nicht ermordet haben«). Viele Jüdinnen und Juden berichten seit den 1950er

Jahren von der ihnen entgegengebrachten Vernichtungsphantasie: »Man hat ver-

gessen, dich zu vergasen« (Bernstein u.a. 2018, 219f.). Somit wird die Vernichtung

von Jüdinnen und Juden in einem glorifizierenden Bezug auf die Shoah als un-

abgeschlossen betrachtet und implizit eingefordert – die Betroffenen seien nur

vergessen worden. Ein solch offen artikulierter Antisemitismus in Bezugnahme

auf den Nationalsozialismus und die Shoah, der sich in der Schülerschaft ganz

wesentlich durch die an jüdische Schüler*innen und Lehrer*innen gerichtete Ver-

wendung desHitlergrußes und öffentliche oder anonymeHakenkreuzzeichnungen

manifestiert, zeigt die Kontinuität des Antisemitismus in Deutschland auf. Solche

»Echos der Nazizeit« (Bernstein u.a. 2018, 199) stellen einen Problemschwerpunkt

des Antisemitismus in Schulen dar.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-005 - am 14.02.2026, 06:11:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Traut euch, steht auf, wer hier Jude ist!«: Antisemitismus an Schulen 85

2.2 Sekundärer und israelbezogener Antisemitismus

Die Schule ist ein Ort, an dem ein solch offener Antisemitismus sichtbar wird, ob-

wohl er nach der Shoah einer Kommunikationslatenz unterliegt (Bergmann & Erb

1986). Das bedeutet, dass weder antisemitische Stereotype, Mythen oder Weltbil-

der noch Ressentiments gegen und Hass auf Jüdinnen und Juden verschwunden

sind, jedoch ihre öffentliche Artikulation angesichts der Vernichtung der europäi-

schen Jüdinnen und Juden durch das nationalsozialistische Deutschland sozial ge-

ächtet und weitestgehend tabuisiert ist. Daran schließt ein sekundärer Antisemi-

tismus an, der sich als Schlussstrichmentalität, Erinnerungs- und Schuldabwehr

ausdrückt (Chernivsky 2017). Ein Student erinnert sich an die empathielose und Er-

innerung abwehrende Reaktion der Gruppe bei einer Besichtigung einer Gedenk-

stätte eines ehemaligen Konzentrationslagers während seiner Schulzeit: »Weder

ich noch meine Mitschüler haben auch nur im Entferntesten verstanden, was sich

an diesem Ort vor gar nicht allzu langer Zeit ereignete. Anstatt Anteilnahme und

Trauer zu zeigen, hörten wir auf der Hin- und Rückfahrt fröhlich Musik, rauchten

heimlich auf dem KZ-Gelände und wurden während der Führung mehrfach von

unserem Lehrer gebeten, das Lachen und Sprechen einzustellen.«

Jüdinnen und Juden werden zum Objekt schuld- und schambesetzter Erinne-

rungen, das als Hindernis einer emotional erwünschten »unbeschadeten Identität«

(Chernivsky 2017, 274) im Hinblick auf Familie oder Nation wahrgenommen wird.

So richtet sich ein Ressentiment gegen Jüdinnen und Juden, weil sie zu Opfern

des Vernichtungsantisemitismus gemacht wurden. Dabei zeichnet sich häufig ein

Anschluss an den tradierten Antisemitismus ab. Den Überlebenden und den Nach-

kommen der Opfer der Shoah wird entlang des Stereotyps des ›listigen Verschwö-

rers‹ ein instrumenteller Bezug auf die Shoah als politische Machterweiterung, fi-

nanzielle Bevorteilung und Unterdrückung eines deutschen Nationalstolzes oder

familiärer Bindungsbestrebungen zugeschrieben. Dies geschieht im Muster eines

inszenierten Tabubruchs: Das Bekenntnis zu normalisierten und weitverbreiteten

Phänomenen, wie zum deutschen Nationalismus, richtet sich an einem imaginier-

ten Tabu aus (Bernstein u.a. 2018, 224f.). Oftmals folgen im Kontext nationaler und

familiärer Identifikationswünsche Schlussstrichforderungen in Bezug auf die Er-

innerung an die Shoah und das Gedenken an ihre Opfer. Wie in einer Diskussion

eine Studentin angemerkt hat: »Endlich mal stolz die Flagge aufs Gesicht malen

zu dürfen, ohne diese Schmodder der Vergangenheit«. Die Opfer der Shoah, all

die nicht geborenen Nachkommen ermordeter Jüdinnen und Juden, werden dabei

implizit als schmieriger Dreck der Vergangenheit beschrieben, den man als über-

flüssig und störend schnell wegwischen möchte (anstatt sich dem zu stellen).

Die nichtjüdische Lehrerin FrauK. ist z.B. der Ansicht, dass die von ihr als »The-

ma« bagatellisierte Erinnerung an die Shoah »irgendwann wirklich kompakt und

abgeschlossen« werden sollte, was sie als Bedingung dafür benennt, ohne »gleich

https://doi.org/10.14361/9783839453551-005 - am 14.02.2026, 06:11:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Julia Bernstein & Florian Diddens

in so eine Ecke gezogen« zu werden, sagen zu können: »Wir sind stolz, Deutsche

zu sein.« Die nichtjüdische Lehrerin Frau L. spricht von einer gelungenen Aufar-

beitung der Geschichte Deutschlands. Sie berichtet, dass sie aus einer Täterfami-

lie stamme und befindet, »man darf die Täter nicht alle verteufeln«. Das Entlas-

tungsbedürfnis geht mit einer Täter-Opfer-Umkehr einher, die Frau L. darin zum

Ausdruck bringt, den Begriff »Überlebende« explizit auf »alle […] Kriegsüberleben-

de[n]« zu beziehen, wohingegen sie Shoahüberlebende anspricht, »die heute nicht

mehr hassen« und »Täter […] wie Menschen behandeln«. Dergestalt erklärt sie in

der Konstruktion einer Opfergruppe der »Kriegsüberlebenden« Täter zu Opfern,

Opfer hingegen in der Konstruktion eines Zerrbildes ›rachsüchtiger‹ Shoahüberle-

bender zu Tätern.

Häufig werden solche Täter-Opfer-Umkehrungen, im Anspruch, Kritik zu

üben, auf Israel als jüdischen Staat bezogen.5 Iras Deutschlehrer habe jede Tirade

gegen Israel mit denWorten »wir haben ja Verantwortung, keine Schuld, aber Ver-

antwortung« eingeleitet. Sehr häufig wird Israel mit dem nationalsozialistischen

Deutschland gleichgesetzt (Bernstein u.a. 2018, 133ff.). Der jüdische Schüler Liran

wurde in seiner Schulzeit nach der Thematisierung der Befreiung von Auschwitz

im Unterricht von einem befreundeten Mitschüler aufgefordert, die »ganz Sache

[…] jetzt mal zu vergessen«. In der Folge legte dieser Mitschüler Liran einen Zei-

tungsartikel mit einem Bild eines israelischen Soldaten und eines Palästinensers

vor und sagte in Bezug auf die Shoah: »Das ist ja im Endeffekt genau dasselbe,

was ihr mit den Palästinensern macht so.« Frau K., nichtjüdische Lehrerin, spricht

vor dem Hintergrund des Nahostkonflikts von einem »Teufelskreis« und erklärt

Jüdinnen und Juden in Bezugnahme auf Israel kollektiv zu Tätern: »Das ist schade,

dass gerade Menschen, die so etwas erlebt haben, nun selbst so etwas machen

bzw. weitertreiben.« Darin drückt sich eine Dämonisierung aus, die auf die

Delegitimierung der Existenz Israels zielt.

Neben solchen Dämonisierungen, die oftmals als ›Kritik‹ an vermeintlichen

Missständen oder Verbrechen im Namen des Menschenrechts ausgesprochen wer-

den, und den daraus resultierenden Delegitimierungen gilt die Bewertung Israels

entlang doppelter Standards im Vergleich zu anderen Staaten als Kriterium des

israelbezogenen Antisemitismus (Sacks 2016; Sharansky 2004). Dabei werden tra-

dierte antisemitische Sinnfiguren auf eine andere Referenz, etwa Israel, Israelis

oder Zionisten, übertragen (Salzborn 2013; Schwarz-Friesel & Reinharz 2012). Viele

Betroffene berichten von der Aussage »Kindermörder Israel« unter Schüler*innen,

die an die antijudaistischen Ritualmordlegenden anschließt (Bernstein u.a. 2018,

5 Der Anspruch, Kritik zu üben, wird dabei nicht eingelöst. Vielmehr bildet sich damit israel-

bezogener Antisemitismus ab, der sich über den Begriff ›Kritik‹ zu legitimieren bestrebt und

Stereotype sagbar macht, deren Artikulation in direkter Bezugnahme auf Jüdinnen und Ju-

den sozial geächtet sind.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-005 - am 14.02.2026, 06:11:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Traut euch, steht auf, wer hier Jude ist!«: Antisemitismus an Schulen 87

31f.). Eine nichtjüdische Lehrerin berichtet, dass ein Schüler im Unterricht »Isra-

el verrecke« sagte, womit er die nationalsozialistische Parole »Juda verrecke« in

zeitgemäßer Form ausdrückt, was sie als Störung ansah, aber nicht als Anlass, zu

intervenieren. Sie forderte den Schüler auf, das »wegzustecken«, da sie andernfalls

ihren Unterricht nicht fortsetzen könnte. Auch über den Umweg einer vermeintli-

chen ›Kritik‹ bilden sich implizite Anschlüsse an tradierte antijüdische Bilder, Res-

sentiments und Mythen des Antisemitismus ab. Das gilt etwa für ›Israelkritik‹, die

insbesondere unter Lehrkräften verbreitet und akzeptiert ist, darüber hinaus von

ihnen in den Unterricht getragen wird (Bernstein u.a. 2018, 129).

Ira erzählt, dass ihre Lehrer*innen jede Möglichkeit genutzt haben, sich über

Israel auszulassen. Dabei hätten sie sozial geächteten Antisemitismus zu umge-

hen versucht, aber dieselben antisemitischen Stereotype verwendet, z.B., dass Is-

rael auf einen am Boden liegenden einschlägt – also, dass Juden rachsüchtig seien.

Daran wird deutlich, dass antisemitische Feindbilder auf Israel oder Israelis be-

zogen und dabei alle Jüdinnen und Juden dämonisiert werden. Durch eine solche

Codierung wird Antisemitismus wieder sagbar gemacht, da er als ›legitime Kritik‹

gerahmt häufig auf Akzeptanz stößt.

Überdies werden Jüdinnen und Juden im israelbezogenen Antisemitismus un-

geachtet ihrer Staatsangehörigkeit als Repräsentant*innen Israels ausgewiesen,

häufig abgewertet und angegriffen (Bernstein u.a. 2018, 122ff.). Der jüdische Leh-

rer Herr E. berichtet von einem Anruf einer Mutter eines Schülers, die ihm erzähl-

te, ihr Sohn habe ein Problem mit seinem Urlaub in Israel, weil der Imam erzählt

habe, Israel sei »ein Kindermörder«. Esthers Tochter wurde von einem Mitschüler

wie folgt angegriffen: »Du bist nicht aus Deutschland, du siehst so aus, dass du aus

Israel kommst und ich hasse Israel.« Zu Firas Sohn wurde in der zweiten Klasse

gesagt: »Israeliten sind Schlangen«.

3 Divergierende Problemwahrnehmungen

Im Vergleich der Schilderungen jüdischer Akteure zum Thema Antisemitismus

in Schulen, zu denen der nichtjüdischen Lehrkräfte, entsteht der Eindruck, dass

man über zwei unterschiedliche Orte spricht. Während jüdische Schüler*innen

und Lehrer*innen Antisemitismus aufgrund ihrer Erfahrungen mit verschiedenen

Erscheinungsformen und antisemitischen Angriffen deutlich als Problem wahr-

nehmen, fehlt vielen Lehrer*innen das Verständnis des Phänomens sowie die

Zugänge zur Behandlung, obwohl sie aus ihrer Perspektive eine Deutungshoheit

darüber reklamieren, was antisemitisch ist. Der Fokus auf Antisemitismus ist

aus der Perspektive von Lehrer*innen häufig verzerrt, er richtet sich oftmals

ausschließlich auf den Nationalsozialismus und entkontextualisiert somit die

historischen Formen des Antisemitismus sowohl vor als auch nach der Shoah.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-005 - am 14.02.2026, 06:11:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Julia Bernstein & Florian Diddens

Den Lehrkräften fehlt das Wissen über die Kontinuität des Antisemitismus, seine

zahlreichen, offenen wie auch unterschwelligen Erscheinungsformen und die

pädagogischen Instrumente, das komplexe Thema gegenstandsgerecht im hete-

rogenen Klassenraum zu behandeln. (Salzborn & Kurth 2019, 7). Darüber hinaus

sind auch unter Lehrkräften antisemitische Stereotype und Weltbilder verbreitet,

viele zeigen Abwehr- und Distanzierungsreaktionen (Bernstein u.a. 2018, 81ff.).

3.1 Antisemitismus als Phänomen

So setzen viele Lehrkräfte Antisemitismus in ihrem Verständnis des Phänomens

mit der rassistischen Variante seiner Erscheinung gleich, wie etwa die folgende

Aussage einer Lehrkraft illustriert: »Ich finde dadurch, dass man die Juden als ei-

ne Gruppierung, als eine Rasse darstellt, ist es für mich ein Teil des Rassismus.

Für mich ist der Antisemitismus ein Teil des Rassismus«. Viele nichtjüdische Leh-

rer*innen setzen Antisemitismus mit Rassismus gleich und verkennen damit, dass

es sich in Bezug auf die historische Entwicklung, den Weltentwurf, die Differenz-

konstruktionen und die Begründung eines Herrschaftsanspruchs um Phänomene

eigener Art handelt (Bernstein u.a. 2018, 171). Eine Lehrkraft sagt, Antisemitismus

und Rassismus seien »exakt das Gleiche«.Weitere Lehrkräfte befinden: »Rassismus

ist ja Hass gegen alles Andere […] Antisemitismus fällt dort mit rein.« oder »Anti-

semitismus ist Chauvinismus, Rassismus gegen die jüdische Gesellschaft«. Dabei

wird die soziale Kategorie ›Rasse‹ mitunter reifiziert, wie das Beispiel eines Leh-

rers veranschaulicht, der in Bezug auf den Antisemitismus eines palästinensischen

Schülers sagt: »Bei mir in der Klasse gibt es keine Rassenkonflikte.«

Obwohl der Antisemitismus, wie anhand der vorigen Fallbeispiele aus dem

Schulalltag dargestellt, auch heutzutage auf rassistischenDifferenzkonstruktionen

basiert, ist diese Form seiner Erscheinung doch hinter dominante, zeitgemäße Ar-

tikulationsformen getreten (Sacks 2016). Als Konsequenz einer solchen Gleichset-

zung erscheint Antisemitismus dann als Phänomen der Vergangenheit oder Pro-

blem Weniger, der gegenwärtige Antisemitismus hingegen wird nicht als Problem

erkannt (Bernstein u.a. 2018, 171ff.).

Viele Lehrer*innen verstehen Antisemitismus als Menschen- bzw. Fremden-

feindlichkeit oder ganz allgemein als noch eine Form der Diskriminierung einer

Minderheit, sodass von der spezifisch antisemitischen Differenzkonstruktion, z.B.

der Zuschreibung von Omnipotenz, List oder Geldaffinität, auf eine verallgemei-

nerbare Diskriminierung jeglicher Minderheiten- oder Fremdgruppe durch eine

mehrheitsförmige Eigengruppe geschlossen wird (Bernstein u.a. 2018, 182ff.). Ex-

emplarisch für die Aussagen vieler Lehrkräfte in der Studie sieht eine Lehrkraft

keine empirischen oder sinnlogischen Unterschiede zwischen Diskriminierungs-

formen: »Diskriminierung ist Diskriminierung und ich finde, da sollte kein Un-

terschied gemacht werden.« Eine andere Lehrkraft setzt Antisemitismus im Ver-

https://doi.org/10.14361/9783839453551-005 - am 14.02.2026, 06:11:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Traut euch, steht auf, wer hier Jude ist!«: Antisemitismus an Schulen 89

gleich zu Homophobie ins Verhältnis der Diskriminierung einer Minderheit durch

die Mehrheit und formuliert dies als allgemeinen Slogan, der professionelle Hand-

lungen speziell gegen Antisemitismus verunmöglicht: »Unterm Strich kommen die

alle in den Pott ›anders‹«.

Damit wird ein Intergruppenverhältnis aus Mehrheit und Minderheit voraus-

gesetzt, in welchem Jüdinnen und Juden als ›Andere‹ oder ›Fremde‹ in der Minder-

heitsposition abgewertet werden. Wenngleich Jüdinnen und Juden einer Abwer-

tung durch Fremdheitskonstruktionen im Dominanzverhältnis aus Mehrheit und

Minderheit ausgesetzt sind, basiert der Phänomenbereich antisemitischer Diffe-

renzkonstruktionen aber wesentlich auf einem Feindbild, das eben nicht ins ge-

sellschaftliche Dominanzverhältnis aus Eigen- und Fremdgruppe überführt wird.

Jüdinnen und Juden nehmen zwar eine Minderheitsposition im gesellschaftlichen

Dominanzverhältnis ein, doch werden sie mit antisemitischen Feindbildern we-

sentlich nicht als eine von vielen Minderheiten abgewertet, sondern dem inter-

gruppalen Ordnungsentwurf entgegengestellt. In diesem Ordnungsentwurf wird

das Verhältnis von Eigen- zur Fremdgruppe, oder von Mehrheit zur Minderheit,

in dem Sinne hierarchisiert, dass sich eine Eigengruppe über die Abwertung einer

vermeintlich unterlegenen Fremdgruppe aufwertet (Zick, Küpper & Hövermann

2011). Die Position des ›Anderen‹ gehört also zum intergruppalen Dominanzver-

hältnis. Antisemitische Judenbilder werden aber dergestalt konstruiert, dass Jü-

dinnen und Juden als »Dritte« (Holz 2001, 543) außerhalb dieses intergruppalen

Ordnungsentwurfs gesetzt werden und diesen gefährdeten – z.B. als ›Heimatlose‹,

›Kosmopoliten‹, ›Weltverschwörer‹, ›omnipotente Herrscher‹, ›landraubende Im-

perialisten‹ oder ›raffende Banker‹.6

Basierend auf der Wahrnehmung als verallgemeinerbare Diskriminierung im

gesellschaftlichen Dominanzverhältnis zwischen Mehrheit und Minderheit wird

der Begriff Antisemitismus häufig auf andere Gruppen bzw. deren Angehörige als

vermeintlich Betroffene erweitert (Bernstein u.a. 2018, 182ff.). So etwa in der Ein-

engung des Phänomenbereichs Antisemitismus im Verständnis als Diskriminie-

rung der Angehörigen einer Religionsgruppe und Ausweitung auf andere Religi-

onsgruppen durch eine Lehrkraft: »Antisemitismus ist für mich eine Diskriminie-

rung von Andersgläubigen ganz grob gefasst. Ich würde es sogar weiter fassen

wollen und nicht spezialisieren.«

6 Im Rassismus beispielsweise wird das Intergruppenverhältnis und dessen Hierarchie biolo-

gisiert, das Ordnungsgefüge zwischen ›über- und unterlegenen Rassen‹ erscheint als Natur-

verhältnis. Jüdinnen und Juden werden dem antisemitischen Feindbild nach nicht als ›Ras-

se‹ in dieses Naturverhältnis einbezogen, sondern als »Gegenrasse« (Adorno & Horkheimer

2008, 151) und Gefährdung des Prinzips rassifizierter Differenz und Ordnung dämonisiert

(vgl. Bernstein u.a. 2018, 171ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839453551-005 - am 14.02.2026, 06:11:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Julia Bernstein & Florian Diddens

Im Fokus auf Diskriminierung von Jüdinnen und Juden als ›religiöse Ande-

re‹ verzerrt sich die Wahrnehmung des Antisemitismus in der Ausblendung an-

derer Erscheinungsformen, der spezifisch weltanschaulichen Struktur und seiner

affektiven Verankerung als Ressentiment. Eine solche Fehlwahrnehmung hat in der

Diskriminierung jüdischer Schüler*innen und Lehrer*innen aber eine empirische

Referenz, d.h., dass Antisemitismus nicht über diesen Kontext seiner Erscheinung

definiert werden kann, sich aber in der Schule trotzdem in Sinnbezügen auf das

Judentum und Angriffen aufgrund sichtbarer religiöser Symbole manifestiert. Die-

se Fehlwahrnehmung führt letztlich zu einer Auflösung des Phänomenbereichs,

wenn das »Weiterfassen« auf die Diskriminierung anderer Religionsgruppen be-

zogen wird.

3.2 Antisemitische Diskriminierung in ihren Handlungsformen

Die Betroffenen berichten von vielen Handlungsformen antisemitischer Diskrimi-

nierung. Diese reichen von diffuser Ablehnung hin zu regelmäßiger Beleidigung

oder Gewalt.7 Sie gehen in unterschiedlicher Form sowohl von Lehrer*innen als

auch Schüler*innen aus (Bernstein u.a. 2018, 45ff.). Während Lehrer*innen Ableh-

nung in der Regel nicht explizieren und Antisemitismus häufig in sekundären oder

israelbezogenen Erscheinungsformen indirekt ausdrücken, handeln Schüler*in-

nen offener und häufig aggressiv. Antisemitische Anfeindungen, Witze, Bloßstel-

lungen, Verächtlichmachung, das stetige Drangsalieren und Bedrohen, selbst Ge-

walt gegen jüdische Schüler*innen werden aber von Lehrer*innen häufig als per-

soneller Konflikt, d.h. nicht als Antisemitismus, wahrgenommen. So geht eine Re-

lativierung von Täterschaft und Verantwortung einerseits und dem Phänomen An-

tisemitismus andererseits mit einer Schuldzuweisung an die Betroffenen einher.

Die Schuldzuweisung an Betroffene, für Angriffe verantwortlich zu sein oder sie

provoziert zu haben, folgt der im antisemitischen Weltbild angelegten Rationa-

lisierung der Diskriminierung von Jüdinnen und Juden. In vielen Fällen antise-

mitischer Angriffe werden pädagogische und disziplinarische Interventionen so-

wie eine schulinterne Thematisierung vermieden, denn diese notwendigen Schrit-

te werden als Problem- bzw. Schuldeingeständnis gedeutet. Aus der normativen

Ächtung des Antisemitismus wird von Lehrer*innen häufig die falsche Schluss-

folgerung gezogen, dass es keinen Antisemitismus geben könne, wohingegen sei-

ne offenen Ausdrucksformen als ›Provokation‹, ›Spaß‹ oder ›Nicht-Ernst-Meinen‹

über eine Zuschreibung von Motiven bagatellisiert und die Formen seines zeitge-

mäßen Ausdrucks häufig nicht erkannt werden (Bernstein u.a. 2018, 82ff.). In der

Folge erscheinen die Betroffenen als Problem, nicht aber die Angreifer oder Antise-

mitismus im Allgemeinen. Als Resultat solcher Bagatellisierungen verlassen viele

7 Detaillierte Fallrekonstruktionen finden sich bei Bernstein u.a. 2018, 61ff.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-005 - am 14.02.2026, 06:11:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Traut euch, steht auf, wer hier Jude ist!«: Antisemitismus an Schulen 91

Betroffene die Schule, während die Täter*innen in der Regel auf der Schule bleiben

(Bernstein u.a. 2018, 76ff.).

Viele Lehrer*innen bagatellisieren antisemitische Handlungen, indem sie ih-

nen aus einer Machtposition heraus die antisemitische Geltung absprechen. So

etwa im Fall des antisemitischen Schimpfwortgebrauchs von »Du Jude«, der auf

deutschen Schulhöfen weitverbreitet und 74 Jahre nach der Shoah normalisiert ist.

Einerseits sprechen viele Lehrer*innen verbalen Angriffen den Handlungscharak-

ter ab, indem sie auf Grundlage einer falschen Dichotomie aus Sprache und Han-

deln Sprechakte nicht wahrnehmen. Andererseits klammern viele Lehrer*innen

den antisemitischen Gehalt einer Handlung über die Annahme ein, es seien keine

Jüdinnen und Juden anwesend. Die Artikulation von Antisemitismus ist mitnich-

ten an die Präsenz von Jüdinnen und Juden gebunden, vielmehr wird er gleicher-

maßen und teils enthemmter unter Nichtjuden kommuniziert. Insbesondere der

antisemitische Schimpfwortgebrauch verdeutlicht dies, denn der Ausdruck »Du

Jude« erhält sein Beleidigungspotenzial dadurch, dass ein Nichtjude als Jude be-

zeichnet wird, ohne dass es einer weiteren Explikation zur Beleidigung bedürfte.

Darin drückt sich eine Stigmatisierung von Jüdinnen und Juden aus, die durch

die Bagatellisierung des antisemitischen Schimpfwortgebrauchs durch Lehrer*in-

nen einem Rückkopplungseffekt unterliegt: Jüdinnen und Juden gehen aufgrund

der Stigmatisierung nicht offen mit ihrer Identität um; Lehrer*innen entwerfen

eine Situationsdefinition, in der Jüdinnen und Juden ausschlossen werden. Die

tatsächliche oder vermeintliche Abwesenheit von Jüdinnen und Juden, die durch

Ausschließung erzeugt wird, dient dann als Begründung dafür, dass der Schimpf-

wortgebrauch »Du Jude« nicht antisemitisch sei. So wird die antisemitische Stig-

matisierung weitergehend normalisiert. Bei vielen Lehrer*innen ist eine Tendenz

zu rekonstruieren, aus der Annahme, es gäbe an ihrer Schule oder in ihrer Klasse

keine jüdischen Schüler*innen, abzuleiten, es gäbe keinen Antisemitismus (Bern-

stein u.a. 2018, 81ff.).

Antisemitische Handlungen von Schüler*innen richten sich auch gegen jüdi-

sche Lehrer*innen, obwohl sie durch ihre Position Autoritäts- und Bezugspersonen

in der Institution Schule sind. Dies wird insbesondere an der enthemmten Ver-

wendung nationalsozialistischer Symbole, dem Zeigen des Hitlergrußes oder Ha-

kenkreuzzeichnungen deutlich. Solche antisemitischen Handlungen in Bezug auf

den Nationalsozialismus sind unter Schüler*innen weitverbreitet, und nichtjüdi-

sche Lehrer*innen bagatellisieren den antisemitischen Gehalt solcher Handlungen

häufig über die Zuschreibung von Unwissenheit, einer ›harmlosen‹ Intention, ei-

ner Provokationsabsicht, oder interpretieren sie als ›Spaß‹ oder ›Kinderstreich‹.

In Bezugnahmen auf den Nationalsozialismus und die Shoah, wie sie in Vernich-

tungsphantasien zum Ausdruck kommen, zeichnet sich eine deutliche Kontinuität

des Antisemitismus in Deutschland ab, der im Kontrast zu den Selbstbildern vieler

https://doi.org/10.14361/9783839453551-005 - am 14.02.2026, 06:11:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Julia Bernstein & Florian Diddens

Schüler*innen und Lehrer*innen steht, die sich in Mustern der Erinnerungs- und

Schulabwehr in Distanz zum Antisemitismus wähnen (Bernstein u.a. 2018, 199).

3.3 Die Akteurskonstellation

Die Wahrnehmung des Antisemitismus als Problem an Schulen ist zudem auf Ak-

teurskonstellationen gerichtet. Viele Lehrer*innen etwa betrachten Antisemitis-

mus trotz seiner Verbreitung unter Lehrkräften und allen soziokulturellen Grup-

pen der Schüler*innen als ausschließliches Problem ›der Anderen‹: beispielsweise

des Elternhauses oder einer bestimmten Schüler*innengruppe. So machen man-

che Lehrer*innen den Bildungsstand oder die Intelligenz ihrer Schüler*innen zum

Kriterium der Problemwahrnehmung, sie verlagern Antisemitismus etwa auf ›un-

gebildete‹ oder ›dumme‹ Schüler*innen oder ausschließlich auf die Schüler*innen

aus arabischen Ländern. Manche Lehrer*innen nehmen Antisemitismus aufgrund

der medialen Aufmerksamkeit lediglich an Berliner Schulen wahr, schließen Anti-

semitismus in ihrer Umgebung kategorisch aus.Manche Lehrer*innen fokussieren

auch einen vermeintlichen Gegensatz der Verbreitung des Antisemitismus zwi-

schen Stadt und Land, wobei die Verschiebung des Antisemitismus auf den Ort,

an dem man sich nicht befindet, mit der Relativierung des Antisemitismus in der

eigenen Umgebung einhergeht. Solche Abwehr- undDistanzierungstendenzen un-

ter Lehrer*innen zeigen sich auch in der Definition ihrer Rollen als Pädagog*innen,

wenn mache Lehrkräfte eine Auseinandersetzung mit Antisemitismus mit der Be-

gründung ausschließen, sie seien fachlich nicht zuständig. Viele Lehrkräfte kon-

statieren ein Kompetenzdefizit im pädagogischen Umgang mit Antisemitismus,

sie seien dafür nicht ausgebildet. Allerdings betonen sie gleichzeitig, dass diese

Kompetenz nicht als erstes an ihrer Schule dringend erforderlich sei. Andere Lehr-

kräfte wiederum sehen ein solches Defizit bei anderen Lehrer*innen, wobei sich

wiederum das Muster abbildet, die eigene Bezugsgruppe zu entlasten, z.B. in der

Wahrnehmung, es sei ein Problem der jüngeren oder dienstälteren Lehrer*innen

(Bernstein u.a. 2018, 80f.).

Auch in der Wahrnehmung des Antisemitismus muslimischer Schüler*innen

durch Lehrer*innen zeichnen sich Verschiebungs- und Bagatellisierungstenden-

zen ab, die sich sowohl auf die Wahrnehmung eines spezifisch islamischen An-

tisemitismus als auch auf antisemitische Handlungen muslimischer Schüler*in-

nen beziehen. In der sehr häufig nicht explizit erkannten und benannten Erschei-

nungsform des islamischen Antisemitismus werden Jüdinnen und Juden als glei-

chermaßen unterlegende Ungläubige und überlegene omnipotente Verschwörer

und Besatzer zu Feinden und zur Bedrohung der religiösen Gemeinschaft erklärt

(Bernstein u.a. 2018, 95). Eine solche quasinatürlich opponierende Gruppenord-

nung wird bei Anfeindungen und Angriffen auf, aber auch zur diffusen Distanzie-

rung von jüdischen Schüler*innen aktiviert, wie Dvoras Erfahrungen aufzeigen.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-005 - am 14.02.2026, 06:11:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Traut euch, steht auf, wer hier Jude ist!«: Antisemitismus an Schulen 93

Sie hatte sich mit einem muslimischen Mitschüler angefreundet, der sich aller-

dings von ihr distanzierte, als er erfuhr, dass sie Jüdin ist. Er sagte: »Eigentlich

mögen sich Juden und Muslime nicht.« Ein Lehrer spricht einem solchen Antise-

mitismus implizit die Geltung ab, indem er ihn funktional als Kompensation der

eigenen rassistischen Diskriminierung der Angehörigen von Minderheitengrup-

pen rationalisiert.

Viele Betroffene berichten, dass Gewalt sehr häufig von muslimischen Schü-

ler*innen ausgeht, besonders wenn jüdische Schüler*innen als Projektionsfläche

für die Politik des Staates Israel bzw. jedes Mal mit der Eskalation des Nahost-

konflikts zur Rechenschaft gezogen werden. Zwei Tendenzen wurden in der For-

schung diesbezüglich erkannt. Einige Lehrer*innen erklären den Antisemitismus

als importiertes Phänomen ausschließlich von muslimischen Schüler*innen. An-

dere Lehrer*innen bagatellisieren die verbalen Äußerungen und andere Taten an-

tisemitisch eingestellter muslimischer Schüler*innen und problematisieren anti-

semitische Angriffe ausgehend von muslimischer Schüler*innen mitunter weder

im Hinblick auf die spezifische Gruppenformation ihrer Entstehung noch als sol-

che. Viele Lehrer*innen nehmen Antisemitismus vonmuslimischen Schüler*innen

wahr, haben aber Hemmungen, antisemitische Handlungen in dieser Gruppenfor-

mation explizit als Problem zu benennen, da sie darin einen Dominanzanspruch

der Mehrheit gegen eine tatsächlich oder vermeintlich diskriminierte Minderheit

sehen (Bernstein u.a. 2018, 95ff.).

Dieser Tendenz der Bagatellisierung des Antisemitismus einer Minderheiten-

gruppe steht die Bagatellisierung des Antisemitismus in der Mehrheitsgruppe ge-

genüber. Viele Lehrer*innen verschieben Antisemitismus, entgegen der zuvor skiz-

zierten Akteurs- undGruppenkonstellation, auf eineMinderheitengruppe, z.B.Ge-

flüchtete oder Muslime, und erstreben dadurch, sich im tatsächlichen oder ver-

meintlichen Kontrast zu dieser qua Mehrheitsgruppenzugehörigkeit zu entlasten.

In der Folge werden antisemitische Handlungen aus der eigenen Gruppenforma-

tion heraus entproblematisiert. Zudem basiert der Fokus auf eine muslimische

Minderheitengruppe zum Teil nicht auf einer empirischen Auseinandersetzung

mit Antisemitismus, sondern folgt einer Pauschalisierung, die alle Muslime qua

Gruppenzugehörigkeit im Kontrast zur vermeintlich entlasteten Mehrheitsforma-

tion abwertet, dabei auch rassistischen Differenzkonstruktionen folgt und für sich

eine Diskriminierung darstellt (Bernstein u.a. 2018, 95ff.).

4 Antisemitismus und religiöse Diskriminierung

Die Kontinuität des Antisemitismus bedeutet eine Kontinuität antijudaistischer

Weltbilder und Legenden. Diese drückt sich einerseits in der Persistenz antijuda-

istischer Bilder, Vorurteile oder Legenden, z.B. über ›gottes- oder Prophetenmord‹,

https://doi.org/10.14361/9783839453551-005 - am 14.02.2026, 06:11:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Julia Bernstein & Florian Diddens

andererseits in der Verweltlichung dieser im modernen und israelbezogenen An-

tisemitismus aus.

So werden beispielsweise mittelalterliche Ritualmordlegenden über das Phan-

tasma einer Entführung und Ermordung christlicher Kinder, das mit der Anschul-

digung verbunden ist, mit ihrem Blut Mazza8 zu backen, in zeitgemäße Legenden

über Kindermord durch Israel oder über Organraub durch Jüdinnen und Juden

oder Israelis überführt. Antijudaistische Weltbilder und Legenden sind in dieser

doppelten Hinsicht ihrer Persistenz und sinnlogischen Transformation in nichtre-

ligiöse Differenzkonstruktionen und antagonistische Gruppenkonstellationen un-

ter Schüler*innen und Lehrer*innen präsent. Der jüdische Schüler André wurde

im Alter von 14 Jahren nach einem Konflikt in seinem Freundeskreis über einen

Verrat eine Weile lang »Judas« genannt, worin ein Sinnbezug auf ein antijudais-

tisches Weltbild zum Ausdruck kommt, in dem die Person des Judas als Verräter

Jesu für ›die‹ Juden als ›gottesmörder‹ steht. Die jüdische Schülerin Ira wurde, als

sie wegen einer Freistunde einmal am christlichen Religionsunterricht teilnahm,

vor der Klasse von ihrem Lehrer gefragt: »Was gibt es im Christentum, dass ihr Ju-

den immer noch nicht akzeptieren könnt?« Sie antwortete: »Dass ein Mensch G-tt

sein kann.«9 In dieser Situation wurde Ira mit einer antijudaistischen Sinnfigur als

Repräsentantin des als falsch und hinter dem Christentum zurückgeblieben dar-

gestellten Judentums angesprochen. Darüber hinaus schließt diese Frage im Sinn-

horizont einer fehlenden Akzeptanz implizit an den Vorwurf einer fortgesetzten

(»immer noch«) Verweigerung gegenüber dem christlichen Erlösungsversprechen

an. Dabei wird die historische Dimension entkontextualisiert; in der Geschichte

wurden Jüdinnen und Juden aufgrund der ihnen zugeschriebenen fehlenden Ak-

zeptanz der Göttlichkeit Jesu Schmähungen des Judentums, Zwangstaufen, Verfol-

gung und Gewalt durch Christ*innen ausgesetzt.

Der jüdische Schüler Simon erzählt davon, dass sein Lehrer eine Forderung an

die Schüler*innen seiner Klasse richtete: »In einer anderen Stunde hat er [der Leh-

rer, Anmerkung der Verfasser*innen] die Muslime, Juden und Christen gebeten,

aufzustehen. Nachdem sie sich wieder gesetzt haben, sagte er, dass er eigentlich

alle Religionen scheiße findet, aber an Christus glaubt er irgendwie schon.« Hier

stellt der Lehrer über den Fokus auf verschiedene Religionsgruppen einen Bezug

zu einer homogenisierten Gruppe religiöser Schüler*innen her, die sich durch das

Erheben von ihren Plätzen vor der Klasse als Gruppenangehörige bekennen sollen.

Daran schließt seine vulgäre Missachtung »aller Religionen« an, die sodann durch

die diffuse Hervorhebung seines Glaubens an »Christus« relativiert und dadurch

8 Ungesäuertes Brot zu Pessach.

9 Die vermeidende Schreibweise »G-tt« verhindert aus jüdisch-religiöser Perspektive diemiss-

bräuchliche bzw. respektlose Nutzung des Namens.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-005 - am 14.02.2026, 06:11:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Traut euch, steht auf, wer hier Jude ist!«: Antisemitismus an Schulen 95

exklusiv auf Juden und Muslime als Angehörige religiöser Minderheiten gerich-

tet wird. An diese Schmähung von Jüdinnen und Juden als religiöse Minderheit

aus einer diffus zwischen Religionsfeindlichkeit und christlichem Glauben chan-

gierenden Perspektive schließt im Fortgang der Interaktion die Artikulation ei-

ner tradierten antijudaistischen Legende an. Der Lehrer sagte: »Die Juden haben

auch Jesus ermordet«. Nachdem Simon den Einwand erhoben hatte, die katholi-

sche Kirche habe sich für den jahrhundertelang aufrechterhaltenen Vorwurf des

Deizids entschuldigt, aktualisierte der Lehrer den Vorwurf diffus im Sinnmuster

des israelbezogenen Antisemitismus: »Außerdem, was die Juden heute den Paläs-

tinenser antun, ist ja auch nicht besser.«

An diesem Fallbeispiel wird im Übergang der Ablehnung religiöser ›Anderer‹

hin zu tradierten antisemitischen Legenden ein wesentlicher Mechanismus anti-

semitischer Differenzkonstruktionen salient. Antisemitismus ›beginnt‹ nicht erst

bei der Artikulation tradierter antisemitischer Stereotype, er folgt vielfach auch ei-

ner subtilen Othering-Praxis, d.h. der Praxis, Jüdinnen und Juden im Kontrast zur

Eigengruppe und ihrem Normalitätsentwurf zu ›Anderen‹ zu erklären (Bernstein

u.a. 2018, 4ff.).

Das ›Othering‹ von Jüdinnen und Juden folgt oftmals den Prämissen einer eth-

nisierten Differenz und ihrer Hierarchisierung im Intergruppenverhältnis. Derge-

stalt werden Jüdinnen und Juden als Fremde oder gar exotisches Faszinosum einer

Gemeinschaft gegenübergestellt. So beschreiben Betroffene die Wahrnehmung ih-

rer Person als »Fremdkörper, der stört, aber ausgehalten werden muss« oder »so

wie im Zoo zu sein«. Das führt zu teils absurden Erwartungen an Jüdinnen und

Juden, in ihrem Handeln der attribuierten ›Andersartigkeit‹ zu entsprechen. Es-

ther berichtet etwa von einem »pseudo-pädagogischen Frühstück«, bei dem ihr

als Jüdin vorbehalten wurde, ein »jüdisches Frühstück« zu präsentieren. Eine über

Ethnisierung und Exotisierung hergeleitete Position des ›Anderen‹ oder ›Fremden‹

kann auch in religiöse Differenzkonstruktionen übergehen, wie eine Interaktion

eines Interviewpartners mit einem Unbekannten illustriert. Auf die Frage, woher

er komme, antwortete der Interviewpartner: »Aus Israel«. Dies kommentierte der

Unbekannte mit: »Habe ich mir schon gedacht. […] Dass Sie jüdische Wurzeln ha-

ben. Sie sehen so biblisch aus.« Die Gleichsetzung einer israelischen Herkunft mit

einer diffus als biblisch umschriebenen jüdischen Äußerlichkeit dreht sich in Schu-

len häufig um, sodass jüdische Schüler*innen unabhängig von ihrer Staatsangehö-

rigkeit als Repräsentant*innen Israels angesprochen werden. Sowohl Schüler*in-

nen als auch Lehrer*innen entwerfen Repräsentationsrollen eines homogenisier-

ten jüdisch-israelischen Kollektivs und beziehen diese auf Jüdinnen und Juden als

dessen Expert*innen oder Stellvertreter*innen. So werden jüdische Schüler*innen

etwa im Unterricht als Expert*innen Israels oder des Nahostkonflikts der Klasse

gegenübergestellt und mit Erwartungen konfrontiert, etwas zu wissen, sich in be-

stimmter Weise pro oder contra und in Distanz zu vermeintlichen Missständen

https://doi.org/10.14361/9783839453551-005 - am 14.02.2026, 06:11:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Julia Bernstein & Florian Diddens

oder in Abgrenzung zu antisemitischen Judenbildern zu positionieren. Dadurch

werden ihnen Rollen als Stellvertreter*innen zugeschrieben, aufgrund derer viele

Betroffene antisemitische Anfeindungen erleben (Bernstein u.a. 2018, 55ff.).

Jüdische Schüler*innen werden zudem im Kontext der Shoah als ›Andere‹

ausgewiesen. Dies basiert oftmals auf einer Historisierung jüdischer Präsenz

in Deutschland, die in der Gegenwart zu Irritationen führt. Diana habe etwa

während ihrer Schulzeit des Öfteren die folgende empathielose Verwunderung

gehört: »Ich wusste gar nicht, dass es noch Juden gibt überhaupt.« Auch in diesem

Bezug auf die Shoah werden jüdischen Schüler*innen Repräsentationsrollen

als Expert*innen und Stellvertreter*innen zugeschrieben. Victoria erinnert sich

daran, wie sie als neue Schülerin, die gerade aus der ehemaligen Sowjetunion

immigrierte, bei der Thematisierung der Shoah im Unterricht vom Lehrer ange-

sprochen wurde: »Victoria, sie ist unsere jüdische Mitschülerin, stehen Sie doch

auf und erzählen Sie, wie es in Ihrer Familie war.« Sie wusste gar nicht, was die

Shoah ist, denn in der Sowjetunion wurde sie komplett verschwiegen. Bei einer

anschließenden Besichtigung eines ehemaligen Konzentrationslagers wurde sie

von zwei Mitschülern in eine Gaskammer eingesperrt. Hier wird deutlich, wie

die scheinbar harmlose Differenzmarkierung des Lehrers zur Grundlage eines

antisemitischen Angriffs von Schülern wird.

Auch der Lehrer der jüdischen Schülerin Lina wandte sich an die Klasse, als die

Verbrechen der Shoah besprochen wurden: »Traut Euch, steht auf, wer hier Jude

ist!« An beiden Beispielen wird der empathielose Anspruch eines Bekenntnisses zu

einem Opferstatus in der postnationalsozialistischen Gesellschaft zum instrumen-

tellen Zwecke derWissensvermittlung für die Nachkommen der Täter*innen deut-

lich.Dabei drückt sich in der Zuweisung einer Stellvertreterrolle nicht nur eine ver-

letzende Nutzbarmachung familiärer Leiderfahrung oder Traumatisierung, son-

dern ebenfalls eine konkrete Bedrohung aus. Denn jüdische Schüler*innen werden

in der Rolle des Stellvertreters der Opfer der Shoah mit sekundär-antisemitischen

Ressentiments und offener Aggression konfrontiert. Viele antisemitische Angrif-

fe auf jüdische Schüler*innen begannen, nachdem diese im Politik-, Geschichts-

oder Ethikunterricht erzählt hatten, dass sie jüdisch sind. Lauras vierzehnjähriger

Sohn etwa erzählte im Ethikunterricht, dass er in die Synagoge gehe, woraufhin er

von Mitschülern antisemitisch beleidigt, bedroht und physisch angegriffen wurde.

Herr H. berichtet, dass einem Schüler ein Schild mit der Aufschrift »Ich bin Jude«

über seinen Kopf gehängt wurde, nachdem dieser erzählt hatte, dass sein Vater

Kippa trägt.

Auch im Kontext von Religion werden jüdische Schüler*innen und Lehrer*in-

nen ungeachtet ihrer religiösen Identität oder Praxis zu ›Anderen‹ im Kontrast zu

nichtreligiösen oder christlichen Normalitätsentwürfen gemacht und entlang der

Zuschreibung von Repräsentationsrollen zu Expert*innen oder Stellvertreter*in-

nen erklärt. Die jüdische Sozialarbeiterin Simone schildert die Erfahrungen ei-

https://doi.org/10.14361/9783839453551-005 - am 14.02.2026, 06:11:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Traut euch, steht auf, wer hier Jude ist!«: Antisemitismus an Schulen 97

nes Schülers aus einer fünften Klasse beim Thema ›Religion‹ im Unterricht. Der

Schüler hatte nie offen in der Klasse gesagt, dass er Jude ist, wurde aber beim

Thema Judentum von der Lehrkraft angesprochen: »Aber du weißt doch darüber

mehr Bescheid, du bist doch Jude und kannst uns was darüber erzählen.« Diese

Zuschreibung einer Stellvertreter- und Expertenrolle vollzieht sich als ›Outing‹ jü-

discher Identität vor der Klasse, die dem Schüler sehr unangenehm war, zumal die

Lehrkraft auch noch ihre Erwartungen an die Stellvertreterrolle des ›Anderen‹ ex-

plizierte, indem sie fragte: »Warum trägst du eigentlich keine Kippa?« In einem

folgenden Elterngespräch zeigte sich die Schulleitung uneinsichtig, sie verstand

das Problem gar nicht. Eine solche fehlende Problemwahrnehmung folgt einem

in Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungspraxis natürlich erscheinenden Nor-

malitätsentwurf, zu dem eine fremd markierte religiöse Differenz, aber nicht die

Wahrnehmung antisemitischer Differenzkonstruktionen gehört. Das illustriert die

Erfahrung der jüdischen Sozialpädagogin Frau J, die von einem Schüler aggressiv

im weitverbreiteten antisemitischen Schimpfwortgebrauch mit »Du Jüdin! Du bist

Jude« angefeindet wurde. Als sie sich an den Schulleiter wandte, entgegnete dieser

nur: »Du bist doch Jüdin, was ist das Problem?«

Auch eine vermeintlich positive Hervorhebung jüdisch-religiöser Identität

folgt der Logik antisemitischer Differenzkonstruktion und der Exklusion aus

einem Normalitätsentwurf. Philosemitische Hervorhebungen bestätigen also die

antisemitischen Differenzkonstruktionen, sie erfolgen oftmals aus einer rekla-

mierten emotionalen Verbundenheit mit dem fremd konstruierten ›Anderen‹ und

zielen häufig auf Ideale einer religiösen Toleranz ab (Bernstein u.a. 2018, 41ff.).

Der jüdische Rektor Herr R. hat erlebt, wie er auf einer Weihnachtsfeier als Jude

zum Bezugsobjekt des Kollegiums wurde, als man dort Chanukka-Musik spielte,

sich im Kreis aufstellte, die Hände reichte und tanzte. Herr R. empfand dies

als äußerst unangenehm. Frau S. moniert die solcher Praxis mitunter zugrun-

deliegende Leitidee einer quasinatürlichen Gemeinschaft »christlich-jüdischer

Werte«, die sowohl der tatsächlichen religiösen Differenz als auch demmehrheits-

gesellschaftlichen Dominanzanspruch gegenüber dem Judentum entgegensteht.

Letzterer werde, so Frau S., häufig nicht expliziert, komme aber ganz deutlich im

mehrheitsgesellschaftlichen Normalitätsentwurf und seiner Zentrierung auf das

Christentum zum Ausdruck. Frau S. verdeutlicht: »Wenn ich in ein Krankenhaus

gehe, um mein Kind zu gebären, habe ich keine Lust, das unter einem Kreuz zu

tun.« Aus einem solchen ›unsichtbaren‹ Dominanzanspruch heraus entsteht die

Position des ›Anderen‹. Ihre kommunikative Konstruktion bedarf häufig keinerlei

Explikation. Eine jüdische Mutter berichtet, dass die Deutschlehrerin ihres Kindes

vor Weihnachten ein Kreuzworträtsel im Unterricht als Deutschübung verteilt

hat, und eine der Frage war, den Sohn G´ttes zu nennen. Hier basiert die kommu-

nikative Konstruktion eines Normalitätsentwurfs auf impliziten Prämissen der

Geltung christlicher Religion.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-005 - am 14.02.2026, 06:11:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Julia Bernstein & Florian Diddens

Auf Grundlage solcher Praxis der Konstruktion des ›Anderen‹ werden Jüdinnen

und Juden außerhalb eines Normalitätsentwurfs gesetzt, in dieser Position pater-

nalistisch hervorgehoben, komisch beäugt, abgewertet oder angegriffen. Anders-

herumwird der mehrheitsgesellschaftliche Normalitätsentwurf gegen diese fremd

markierten ›Anderen‹ geltend gemacht, sobald religiöse Identität oder Praxis sicht-

bar wird. Frau K. erklärt in diesem Zusammenhang, wie sich ihre Freund*innen

und Kolleg*innen an ihrer Schule von ihr distanzierten, nachdem sie und ihre Fa-

milie religiöser lebten und offen mit ihrer jüdischen Identität umgingen: »Solange

ich und mein Mann die ›netten Juden‹ waren, die alles mitgemacht haben war al-

les okay. Alle sollten gleich sein, doch sobald man nicht mehr gleich war, nicht

mehr zu der Weihnachtsfeier, die Freitagsabends [Shabbat, Anmerkung der Ver-

fasser*innen] war, ging, war es ein Problem.« Das »Problem« ergibt sich aus dem

als Abweichung von einem im Normalitätsentwurf unsichtbar gemachten kultu-

rellen oder (nicht)religiösen Geltungsanspruch. An die Betroffenen werden dann

implizit oder explizit Erwartungen adressiert, ›normal‹ zu handeln oder zu sein.

Religiosität wird häufig zur entscheidenden Differenzmarkierung im Verhält-

nis von Mehrheit und Minderheit erhoben. Gleichheit wird über den gemeinsa-

men nichtreligiösen Erfahrungsraum, Wissensbestand und die Lebenswelt herge-

leitet. Ein befragter Rabbiner spricht ein skeptisches, ablehnendes oder feindli-

ches »schweigendes Wissen« (Oevermann 2001, 36) über Religion an, das religiöse

Narrative als ungültig zu solchen in Kontrast setzt, deren Geltungsansprüche auf

Idealen wie Modernität oder Rationalität basieren, selbst wenn aus divergierenden

Narrativen gleiche Handlungen folgen:

»Sehr viele in Deutschland sind gegen die Beschneidung. Ihr einziges Problem ist

es, dass es religiös begründet wird. Würde man es medizinisch etc. begründen,

dann wäre es kein Problem. […] Man hat Respekt, dass jemand vegan ist und man

toleriert sein Verhalten. In Deutschland wird schnell gewertet, ob man gut oder

schlecht findet,was die Judenmachen. Sie denken, siewissen es besser undhaben

das Bedürfnis zu bewerten. Obwohl es nicht in Ihrer Position ist.«

5 Institutionelle Diskriminierung

Der Geltungsanspruch eines mehrheitsgesellschaftlichen Normalitätsentwurfs ge-

genüber Identitätsentwürfen und Praxisformen von Jüdinnen und Juden ist glei-

chermaßen Bedingung und Resultat sozialer Prozesse, die sich nicht nur als In-

teraktionen einzelner Menschen, sondern auch als Rahmung ebendieser durch ge-

sellschaftliche Ordnungsgefüge und Organisationen darstellen (Gomolla & Radtke

2009). In der Institution Schule ergibt sich für jüdische Schüler*innen und Leh-

rer*innen ein Spannungsverhältnis aus alltagsweltlichen Differenzkonstruktionen

https://doi.org/10.14361/9783839453551-005 - am 14.02.2026, 06:11:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Traut euch, steht auf, wer hier Jude ist!«: Antisemitismus an Schulen 99

zur Begründung der Position des ›Anderen‹ und der Erwartung, sich als Mitglie-

der der Institution an gleichenMaßstäben undmehrheitsgesellschaftlichen Juden-

bildern messen zu lassen. Durch die Stigmatisierung von Herkunft oder andere

Formen des ›Othering‹ und antisemitische Differenzkonstruktionen sind Jüdinnen

und Juden in Schulen nicht frei von Diskriminierung, durch die Erwartung, sich

dem Normalitätsentwurf anzupassen, und durch drohende formelle oder infor-

melle Sanktionen, sollte dies nicht der Fall sein, sind viele nicht frei, nach selbstbe-

stimmten jüdischen Identitäts- und Praxisformen zu agieren. Dabei werden eben

›gleicheMaßstäbe‹ für eine Vergleichsmenge von Schüler*innen oder Lehrer*innen

geltend gemacht, obwohl Jüdinnen und Juden als Minderheit in einem hierarchi-

sierten Verhältnis zur Mehrheit stehen und überdies entlang tradierter antisemi-

tischer Feindbilder zu Antagonisten der Gemeinschaft erklärt werden.

In der Schule ergibt sich eine institutionelle Diskriminierung jüdischer Schü-

ler*innen u.a. dadurch, dass viele aus einer benachteiligenden Position des ›Mi-

granten‹ oder ›ethnisch‹, ›kulturell‹ oder ›national Fremden‹ in der Gesellschaft

heraus agieren – mehr als 90 Prozent der in Deutschland lebenden Jüdinnen und

Juden sind russischsprachig, und sie bzw. ihre Familien kommen aus den Staaten

der ehemaligen Sowjetunion (Ben-Rafael,Glöckner& Sternberg 2010, 50; Bernstein

2010).10

Im Hinblick auf das Judentum, religiöse Lebensentwürfe und Handlungs-

praxen erfahren jüdische Schüler*innen und Lehrer*innen eine institutionelle

Benachteiligung, da der Shabbat als arbeitsfreier Ruhetag und jüdische Feiertage

keine ihrem Sinn angemessene Berücksichtigung erfahren. Oftmals wird an

Jüdinnen und Juden die Erwartung vermittelt, dass sie Ruhe- und Feiertage als

reguläre Schul- oder Arbeitstage behandeln und den ›normalen Maßstäben‹ des

Alltags nachkommen sollen. Die Einhaltung jüdischer Ruhe- und Feiertage gilt

nicht als selbstverständliches Recht, vielmehr als von der Mehrheit gewährtes

Privileg, das in der mehrheitsgesellschaftlichen Wahrnehmung dadurch verstärkt

wird, dass Jüdinnen und Juden auch von gesetzlichen christlichen Ruhe- und

Feiertagen profitieren würden.11

10 Als wesentliche Ausdrucksformen institutioneller Diskriminierung von Schüler*innen mit

Migrationshintergrund benennen Gomolla und Radtke zudem eine Ungleichheit in Noten-

gebung und Partizipation bei höherer Bildung oder auch, dass eine die Mehrheit repräsen-

tierende Lehrerschaft Homogenität von einer heterogenen Schülerschaft normativ erwartet.

Heterogenität unddie ungleicheAusstattungmit kulturellem, sozialemoder ökonomischem

Kapital undder daraus resultierendeHabituswird als Abweichung gerahmt, entsprechend in

Mustern kulturalisierender Zuschreibung problematisiert und als quasinatürliche, unüber-

windbare Differenz zu fremden Kultur- und Herkunftsgruppen verabsolutiert (Gomolla &

Radtke 2009).

11 Bei der Befragung zur Wahrnehmung des Antisemitismus durch Betroffene von der Agen-

tur der Europäischen Union für Grundrechte gaben im vergangenen Jahr 5 Prozent für den

https://doi.org/10.14361/9783839453551-005 - am 14.02.2026, 06:11:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Julia Bernstein & Florian Diddens

Dieses gesellschaftliche Ungleichheitsverhältnis wurde an der Schule der jüdi-

schen Lehrerin Frau O. im Lehrerkollegium symbolisch reproduziert, als der Schul-

leiter, dem sie im Vertrauen mitgeteilt hatte, dass sie Jüdin ist, ohne ihr Einver-

ständnis im Kollegium darüber abstimmen ließ, wie viele jüdische Feiertage ihr

zugestanden werden. Aus dieser Exklusion resultierte die als Zugeständnis darge-

botene Verpflichtung, sich einen Feiertag im Jahr auszusuchen, was erst nach einer

außerschulischen Intervention zur ›Korrektur‹ führte, sich drei Feiertage im Jahr

aussuchen zu ›dürfen‹. Eine nichtjüdische Lehrkraft äußerte in einem Interview

ihr Unverständnis und Missfallen darüber, dass eine jüdische Schülerin aufgrund

des Arbeitsverbots am Shabbat nicht an einer Klassenfahrt teilnahm. Sie wandte

sich an die Eltern, um sie vor demHintergrund eines vermeintlich daraus resultie-

renden Schadens für ihr Kind in die Pflicht zu nehmen, an der Fahrt teilzunehmen:

Sie baute als Drohkulisse eine antizipierte Diskriminierung in Form eines sozia-

len Ausschlusses auf, sollte sich die Familie nicht am mehrheitsgesellschaftlichen

Normalitätsentwurf orientieren, und übte so Druck auf die Familie aus.

In der Position als religiöse Minderheitengruppe erfahren Jüdinnen und Ju-

den oftmals eine Abwertung, die der Abwertung anderer religiöser Minderheiten-

gruppen, insbesondere derer von Muslimen, gleicht (Zick u.a. 2017a, 50f.). So wer-

den Jüdinnen und Juden häufig als Repräsentant*innen einer als fremdmarkierten

homogenisierten Religionsgruppe wahrgenommen, die über Fremdbilder islami-

scher Religion konturiert ist. Dergestalt wird jüdisch-religiöse Praxis von Schü-

ler*innen und Lehrer*innen über ein Fremdbild muslimisch-religiöser Praxis be-

urteilt und abgewertet. Die jüdische Lehrerin Frau U. wurde während ihres Re-

ferendariats, nachdem sie nach Absprache aufgrund eines jüdischen Feiertags bei

der Arbeit gefehlt hatte, von einem Ausbilder gemaßregelt: »Was bedeutet das jetzt

für das Schulsystem. Wir haben ja ganz viele neue Gäste hier und die haben auch

ihre Feiertage und beten auch dreimal am Tag«. So weist er Muslimen, und im

Vergleichsbezug Frau U., die Position eines ›Gastes‹ zu, dessen Praxis den mehr-

heitsgesellschaftlichen Normalitätsentwurf gefährde. Ein solches Dammbruchar-

gument gegen jüdisch-religiöse Praxis im Horizont vermeintlich unkontrollierba-

rer, negativer Folgen durch muslimisch-religiöse Praxis wurde auch von einer Leh-

rerin vorgebracht, die einem jüdisch-religiösen Drittklässler untersagte, abgese-

hen vom Segensspruch beim Frühstück, eine Kippa in der Schule zu tragen: »Dann

kommen auch die muslimischen Kinder fünfmal am Tag mit ihren Teppichen.«

Arbeitsplatz bzw. 10 Prozent für Schule und Universität an, keine Erlaubnis bekommen zu

haben, sich für Ruhe- und Feiertage freizunehmen. 4 Prozent der Befragten im Arbeitsver-

hältnis und 6 Prozent in Schulen und Universitäten gaben an, eine Einschränkung des Rechts

zur Ausübung ihrer religiösen Praxis erfahren zu haben (FRA 2018, 62).

https://doi.org/10.14361/9783839453551-005 - am 14.02.2026, 06:11:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Traut euch, steht auf, wer hier Jude ist!«: Antisemitismus an Schulen 101

6 Anstelle eines Fazits: Die Situationen der Betroffenen

Auf der Grundlage einer Definition des Phänomens Antisemitismus haben wir an-

hand von Fallbeispielen aufgezeigt, wie dieser als tradiertes kulturelles Ordnungs-

gefüge von Stereotypen, Legenden und Bildern in die Form einer Weltanschau-

ung übergeht, einem Ressentiment folgt und verschiedene Erscheinungsformen

annimmt (1 & 2). Dem Problem Antisemitismus in der Schule haben wir die Pro-

blemwahrnehmung von Lehrer*innen gegenübergestellt (3). Vor dem Hintergrund

dieser Darstellung des Antisemitismus sowie den Entwürfen von Judenbildern und

einer Gruppenordnung haben wir im Fokus auf Religion rekonstruiert, wie Antise-

mitismus aus alltagsweltlichen Differenzkonstruktion einer »Andersartigkeit« im

Kontrast zu mehrheitsgesellschaftlichen Normalitätsentwürfen und aus dem dar-

in begründeten Geltungsanspruch einer ›Normalität‹ gegen jüdische Identitätsent-

würfe und Praxisformen folgt (4). Einen solchen Geltungsanspruch eines Normali-

tätsentwurfs und seine Folgen haben wir entlang institutioneller Diskriminierun-

gen jüdische Schüler*innen und Lehrer*innen skizziert (5). Dies alles bliebe un-

vollständig, wenn die daraus entstehenden Folgesituationen der Betroffenen nicht

sichtbar werden.

Die Konfrontation mit antisemitischen Weltbildern, Legenden, dem Schimpf-

wortgebrauch und Anfeindungen verunmöglicht nicht nur eine gleichberechtigte

Teilnahme am Unterricht und Teilhabe am Schulleben, vielmehr wirkt sie verlet-

zend und schafft darüber hinaus eine Bedrohungssituation. Denn viele jüdische

Schüler*innen werden bei antisemitischen Anfeindungen allein gelassen, da Leh-

rer*innen das Problem nicht wahrnehmen oder bagatellisieren. Nach Angriffen

verlassen oftmals die Betroffenen die Schule, zwei Befragte sind wegen Antise-

mitismuserfahrungen an ihrer Schule nach Israel emigriert. Ein offener Umgang

mit jüdischen Identitäten bzw. ein positives Ausleben dieser wird angesichts des

Antisemitismus an Schulen sehr häufig vermieden (Bernstein u.a. 2018, 49ff.).

Das bedeutet, dass viele Schüler*innen aus Angst vor Antisemitismus darauf

verzichten, religiöse Symbole zu tragen, weil diese ihre jüdische Identität sicht-

bar machen. Firas Sohn etwa trägt weder in der Schule noch ›auf der Straße‹ eine

Kippa, am Shabbat versteckt er sie unter einer Mütze. Denisa berichtet von den

Sorgen und Ängste vieler jüdischer Eltern, dass ihre Kinder in Schulen Anfeindun-

gen und Gewalt erfahren, die ihre jüdische Identität verunsichern könnten. Sie

haben auch Angst, dass ihre Kinder dann nicht mehr jüdisch sein wollen, weil es

uncool oder auch gefährlich ist. So entstehen auch unterschiedliche Konflikte in-

nerhalb von Familien, bei denen den Eltern vorgeworfen wird, erst ins Land der

Täter immigriert zu sein und dann zu erwarten, dass die Kinder hier trotz An-

feindungen offen mit ihrer jüdischen Identität umgehen. Solche Unsicherheiten,

Konflikte und Sorgen bezüglich des Antisemitismus und der Zukunft von Jüdin-

nen und Juden in Deutschland erschweren den Alltag der Betroffenen. Diese Sorge

https://doi.org/10.14361/9783839453551-005 - am 14.02.2026, 06:11:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Julia Bernstein & Florian Diddens

ist vor dem Hintergrund der Stigmatisierung jüdischer Identität, wie sie im anti-

semitischen Schimpfwortgebrauch »Du Jude« unter Schüler*innen weitverbreitet

ist, zu betrachten. Dies verdeutlicht der jüdische Schüler Manuel: »Dadurch, dass

allein das Wort ›Jude‹ so negativ behaftet ist, sage ich selbst nicht: ›Ich bin Jude‹,

sondern ›Ich betrachte mich als jüdisch‹. [….] Vielleicht kann ich mich selbst dann

irgendwann auch ›Jude‹ nennen, ohne dabei ein schlechtes Gefühl zu bekommen.«

Die jüdische Schülerin Diana fasst es ähnlich: »Es ist schwer, immer mit diesem

Hass um sich herum umzugehen«. Sie wolle ganz normal ein Teil der Gesellschaft

sein und normal leben.

Literatur

Adorno, Theodor W. & Horkheimer, Max (2008): Dialektik der Aufklärung. Philo-

sophische Fragmente. (17. Aufl. ungekürzte Ausgabe) Frankfurt a.M.

Antidiskriminierungsstelle des Bundes (2018): Diskriminierung an Schulen erken-

nen und vermeiden. Praxisleitfaden zum Abbau von Diskriminierung in der

Schule. Antidiskriminierungsstelle des Bundes. Online: www.antidiskriminie-

rungsstelle.de/SharedDocs/Downloads/DE/publikationen/Leitfaeden/Leitfa-

den_Diskriminierung_an_Schulen_erkennen_u_vermeiden.pdf?__blob=publi-

cationFile&v=2 [letzter Zugriff: 20.02.2019].

Ben-Rafael, Eliezer; Sternberg, Yitzhak & Glöckner, Olaf (2010): Juden und jüdi-

sche Bildung im heutigen Deutschland. L.A. Pincus Fund for Jewish Education

in the Diaspora. Online: https://www.zwst.org/de/service/literatur [letzter Zu-

griff: 29.09.18].

Bergmann,Werner &Erb, Rainer (1986): Kommunikationslatenz,Moral und öffent-

liche Meinung. Theoretische Überlegungen zum Antisemitismus in der Bun-

desrepublik Deutschland. In: Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsy-

chologie 38, 223-246.

Bernstein, Julia (2010): Food for Thought. Transnational contested identities and

food practices of Russian-speaking Jewish migrants in Israel and Germany.

Frankfurt a.M.

Bernstein, Julia; Diddens, Florian; Friedlender, Nathalie & Theiss, Ricarda (2018):

»Mach mal keine Judenaktion«. Herausforderungen und Lösungsansätze

in der professionellen Bildungs- und Sozialarbeit gegen Antisemitismus.

Frankfurt University of Applied Sciences. Online: https://www.frankfurt-

university.de/fileadmin/standard/Hochschule/Pressemitteilungen/Mach_mal_

keine_Judenaktion__Herausforderungen_und_Loesungsansaetze_in_der_

professionellen_Bildungs-_und_Sozialarbeit_gegen_Anti.pdf [letzter Zugriff:

20.02.2019].

https://doi.org/10.14361/9783839453551-005 - am 14.02.2026, 06:11:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.zwst.org/de/service/literatur
https://www.frankfurt-university.de/fileadmin/standard/Hochschule/Pressemitteilungen/Mach_mal_keine_Judenaktion__Herausforderungen_und_Loesungsansaetze_in_der_professionellen_Bildungs-_und_Sozialarbeit_gegen_Anti.pdf
https://www.frankfurt-university.de/fileadmin/standard/Hochschule/Pressemitteilungen/Mach_mal_keine_Judenaktion__Herausforderungen_und_Loesungsansaetze_in_der_professionellen_Bildungs-_und_Sozialarbeit_gegen_Anti.pdf
https://www.frankfurt-university.de/fileadmin/standard/Hochschule/Pressemitteilungen/Mach_mal_keine_Judenaktion__Herausforderungen_und_Loesungsansaetze_in_der_professionellen_Bildungs-_und_Sozialarbeit_gegen_Anti.pdf
https://www.frankfurt-university.de/fileadmin/standard/Hochschule/Pressemitteilungen/Mach_mal_keine_Judenaktion__Herausforderungen_und_Loesungsansaetze_in_der_professionellen_Bildungs-_und_Sozialarbeit_gegen_Anti.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839453551-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.zwst.org/de/service/literatur
https://www.frankfurt-university.de/fileadmin/standard/Hochschule/Pressemitteilungen/Mach_mal_keine_Judenaktion__Herausforderungen_und_Loesungsansaetze_in_der_professionellen_Bildungs-_und_Sozialarbeit_gegen_Anti.pdf
https://www.frankfurt-university.de/fileadmin/standard/Hochschule/Pressemitteilungen/Mach_mal_keine_Judenaktion__Herausforderungen_und_Loesungsansaetze_in_der_professionellen_Bildungs-_und_Sozialarbeit_gegen_Anti.pdf
https://www.frankfurt-university.de/fileadmin/standard/Hochschule/Pressemitteilungen/Mach_mal_keine_Judenaktion__Herausforderungen_und_Loesungsansaetze_in_der_professionellen_Bildungs-_und_Sozialarbeit_gegen_Anti.pdf
https://www.frankfurt-university.de/fileadmin/standard/Hochschule/Pressemitteilungen/Mach_mal_keine_Judenaktion__Herausforderungen_und_Loesungsansaetze_in_der_professionellen_Bildungs-_und_Sozialarbeit_gegen_Anti.pdf


»Traut euch, steht auf, wer hier Jude ist!«: Antisemitismus an Schulen 103

Chernivsky, Marina (2017): Biografisch geprägte Perspektiven auf Antisemitismus.

In: Meron Mendel & Astrid Messerschmidt (Hg.): Fragiler Konsens. Antise-

mitismuskritische Bildung in der Migrationsgesellschaft. Frankfurt/New York,

269-280.

Chernivsky, Marina & Wiegemann, Romina (2017): Antisemitismus als individuel-

le Erfahrung und soziales Phänomen. Zwischen Bildung, Beratung und Em-

powerment. In: Medaon – Magazin für jüdisches Leben und Bildung 21 (11),

1-8.

Fein, Helen (1987): Dimensions of Antisemitism: Attitudes, Collective Accusations,

and Actions. In: Dies. (Hg.): The persisting question. Sociological perspectives

and social contexts of modern antisemitism. Berlin u.a., 67-85.

FRA (2018): Experiences and perceptions of antisemitism. Second survey on dis-

crimination and hate crime against Jews in the EU. European Union Agency for

Fundamental Rights. Online: https://fra.europa.eu/en/publication/2018/2nd-

survey-discrimination-hate-crime-against-jews [letzter Zugriff: 20.02.2019].

Gomolla, Mechtild & Radtke, Frank-Olaf (2009): Institutionelle Diskriminierung.

Die Herstellung ethnischer Differenz in der Schule. (3. Aufl.) Wiesbaden.

Haury, Thomas (2002): Antisemitismus von links. Hamburg.

Holz, Klaus (2001): Nationaler Antisemitismus. Wissenssoziologie einer Weltan-

schauung. Hamburg.

Mendel, Meron & Messerschmidt, Astrid (2017): Einleitung. In: Meron Mendel &

Astrid Messerschmidt (Hg.): Fragiler Konsens. Antisemitismuskritische Bil-

dung in der Migrationsgesellschaft. Frankfurt a.M., 11-23.

Oevermann, Ulrich (2001): Die Struktur sozialer Deutungsmuster – Versuch einer

Aktualisierung. In: Sozialer Sinn 2 (1), 35-81.

Postone,Moishe (1991): Nationalsozialismus und Antisemitismus. Ein theoretischer

Versuch. In: Kritik & Krise (4-5), 6-10.

Sacks, Jonathan (2016): The Mutating Virus: Understanding Antisemitism. The

Future of the Jewish Communities in Europe. Online: http://rabbisacks.org/

mutating-virus-understanding-antisemitism/[letzter Zugriff: 29.10.2018].

Salzborn, Samuel (2013): Israelkritik oder Antisemitismus? Kriterien für eine Un-

terscheidung. In: Kirche und Israel. Neukirchener Theologische Zeitschrift 28

(1), 5-15.

Salzborn, Samuel & Kurth, Alexandra (2019): Antisemitismus in der Schu-

le. Erkenntnisstand und Handlungsperspektiven. Wissenschaftliches Gut-

achten. Zentrum für Antisemitismusforschung. Online: https://www.tu-

berlin.de/fileadmin/i65/Dokumente/Antisemitismus-Schule.pdf [letzter Zu-

griff: 28.02.2019].

Schwarz-Friesel, Monika & Reinharz, Jehudah (2012): Die Sprache der Judenfeind-

schaft im 21. Jahrhundert. Berlin.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-005 - am 14.02.2026, 06:11:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://fra.europa.eu/en/publication/2018/2nd-survey-discrimination-hate-crime-against-jews
https://fra.europa.eu/en/publication/2018/2nd-survey-discrimination-hate-crime-against-jews
http://rabbisacks.org/mutating-virus-understanding-antisemitism/
http://rabbisacks.org/mutating-virus-understanding-antisemitism/
https://www.tu-berlin.de/fileadmin/i65/Dokumente/Antisemitismus-Schule.pdf
https://www.tu-berlin.de/fileadmin/i65/Dokumente/Antisemitismus-Schule.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839453551-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://fra.europa.eu/en/publication/2018/2nd-survey-discrimination-hate-crime-against-jews
https://fra.europa.eu/en/publication/2018/2nd-survey-discrimination-hate-crime-against-jews
http://rabbisacks.org/mutating-virus-understanding-antisemitism/
http://rabbisacks.org/mutating-virus-understanding-antisemitism/
https://www.tu-berlin.de/fileadmin/i65/Dokumente/Antisemitismus-Schule.pdf
https://www.tu-berlin.de/fileadmin/i65/Dokumente/Antisemitismus-Schule.pdf


104 Julia Bernstein & Florian Diddens

Sharansky, Nathan (2004): 3D Test of Anti-Semitism: Demonization, Double

Standards, Delegitimization 16 (3-4), 5-8. Online: http://jcpa.org/phas/phas-

sharansky-s05.htm [letzter Zugriff: 30.10.2018].

Special Eurobarometer 484 (2019): Perceptions of antisemitism. Survey re-

quested by the European Commission, Directorate-General for Justice and

Consumers and co-ordinated by the Directorate-General for Communica-

tion. Online: http://data.europa.eu/euodp/en/data/dataset/S2220_90_4_484_

ENG [letzter Zugriff: 20.02.2019].

Staffa, Christian (2017): Antisemitismuskritik in Kirche und Theologie heute. In:

Meron Mendel & Astrid Messerschmidt (Hg.): Fragiler Konsens. Antisemitis-

muskritische Bildung in der Migrationsgesellschaft. Frankfurt a.M., 171-186.

Zick, Andreas; Küpper, Beate & Hövermann, Andreas (2011): Die Abwertung der

Anderen. Eine europäische Zustandsbeschreibung zu Intoleranz, Vorurteilen

und Diskriminierung. Berlin.

Zick, Andreas; Hövermann, Andreas; Jensen, Silke & Bernstein, Julia (2017a): Jüdi-

sche Perspektiven auf Antisemitismus in Deutschland. Ein Studienbericht für

den Expertenrat Antisemitismus. Online: https://uni-bielefeld.de/ikg/daten/

JuPe_Bericht_April2017.pdf [letzter Zugriff: 29.10.2018].

Zick, Andreas; Jensen, Silke; Marth, Julia; Krause, Daniela & Döhring, Ge-

raldine (2017b): Verbreitung von Antisemitismus in der deutschen Bevöl-

kerung. Ergebnisse ausgewählter repräsentativer Umfragen. Expertise für

den unabhängigen Expertenkreis Antisemitismus. Institut für interdiszi-

plinäre Konflikt- und Gewaltforschung. Online://pub.uni-bielefeld.de/down-

load/2919878/2920030/IKG_ASBericht_Expertenrat_Marz2017.pdf [letzter Zu-

griff: 28.02.2019].

https://doi.org/10.14361/9783839453551-005 - am 14.02.2026, 06:11:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://jcpa.org/phas/phas-sharansky-s05.htm
http://jcpa.org/phas/phas-sharansky-s05.htm
http://data.europa.eu/euodp/en/data/dataset/S2220_90_4_484_ENG
http://data.europa.eu/euodp/en/data/dataset/S2220_90_4_484_ENG
https://uni-bielefeld.de/ikg/daten/JuPe_Bericht_April2017.pdf
https://uni-bielefeld.de/ikg/daten/JuPe_Bericht_April2017.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839453551-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://jcpa.org/phas/phas-sharansky-s05.htm
http://jcpa.org/phas/phas-sharansky-s05.htm
http://data.europa.eu/euodp/en/data/dataset/S2220_90_4_484_ENG
http://data.europa.eu/euodp/en/data/dataset/S2220_90_4_484_ENG
https://uni-bielefeld.de/ikg/daten/JuPe_Bericht_April2017.pdf
https://uni-bielefeld.de/ikg/daten/JuPe_Bericht_April2017.pdf

