
68 Alltag in der Moschee

und damit die erleichterte Einbürgerung von Secondos und die erleichterte An-

erkennung von Religionsgemeinschaften abgelehnt.

Ettinger und Imhof identifizieren darüber hinaus vor allem die Berichterstat-

tung um die Proteste im Zuge der »Mohammed-Karikaturen« als Gelegenheit, die

politische und mediale Akteure (SVP,Weltwoche, SonntagsBlick) nutzten, um »der

Problematisierung von Muslimen und des Islam an sich Resonanz zu verschaf-

fen« (Ettinger & Imhof 2006: 13). Weitere Nahrung bekam der Diskurs durch die

Bombenanschläge in London 2004 und Madrid 2005 sowie durch die beiden An-

schläge in Paris 2015. Hinzu kommen die kriegerischen Auseinandersetzungen in

vielen muslimisch geprägten Ländern. Dabei kam es durch politische und mediale

Akteure zu einer Übertragung von Deutungsperspektiven und Differenzsemanti-

ken aus der Beobachtung internationaler Ereignisse auf Menschen muslimischen

Glaubens in der Schweiz (vgl. Tunger-Zanetti 2013).

Jüngstes Ereignis ist die Abstimmung des Tessiner Stimmvolks (2013) für ein

sogenanntes Burkaverbot (vgl. Jankovsky 2015) welches seit dem 1. Juli 2016 in

Kraft ist. Ein Versuch, das Verbot via parlamentarische Initiative auf die ganze

Schweiz auszuweiten, ist zunächst gescheitert. Im März 2017 wurde aber eine

Initiative für ein Referendum gestartet (vgl. Schneuwly Purdie & Tunger-Zanetti

2017). Allerdings kann in keiner Weise davon gesprochen werden, dass sich Mus-

liminnen in der Öffentlichkeit in großer Zahl mit Burka oder besser Niqab in

der Öffentlichkeit zeigen würden (vgl. Schneuwly Purdie & Tunger-Zanetti 2016:

570). Ein weiterer medial diskutierter Vorfall ist die Frage, ob Schülerinnen und

Schüler dazu verpflichtet werden müssen, Lehrpersonen des anderen Geschlechts

die Hand zu schütteln. Diese Diskussionen um das Handschütteln, darum, das

Gesicht in der Öffentlichkeit zu zeigen, oder die Koedukation von Mädchen und

Jungen verorten Schneuwly Purdie & Tunger-Zanetti (2017) in einem Diskurs über

unverhandelbare »Werte« der »Schweizer Kultur«.

Im Hinblick auf Moscheen wird einerseits diskutiert, wer die Moscheen in

der Schweiz finanziert und welche Werte dort vermittelt werden. Dabei wird der

Verdacht geäußert, dass arabisches oder türkisches Geld die Verbreitung radikaler

und fundamentalistischer Ansichten unterstützt (vgl. ebd.).

3.2 Forschungskontext Österreich

3.2.1 Geschichte und Institutionalisierung muslimischen Lebens

Im Vergleich mit der Schweiz lassen sich in Österreich einige Gemeinsamkei-

ten, aber auch Unterschiede bezüglich der Institutionalisierung muslimischen

Lebens feststellen. Wie bereits angedeutet besteht der größte Unterschied in

der öffentlich-rechtlichen Anerkennung der Islamischen Glaubensgemeinschaft

https://doi.org/10.14361/9783839456330-012 - am 13.02.2026, 15:49:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Muslimische Gläubige und Organisationen 69

in Österreich und dieser dürfte für einen Ländervergleich der maßgebliche sein.

Wie im Theorieteil (Kap. 2) dargelegt handelt es sich bei rechtlichen Regelun-

gen um Institutionen, die zum Kanon der Einflussfaktoren auf Organisationen

zählen. Daher schenke ich den rechtlichen Rahmenbedingungen und ihrer Ent-

wicklung im Folgenden besondere Aufmerksamkeit.

Die öffentlich-rechtliche Anerkennung des Islams bzw. der Islamischen Glau-

bensgemeinschaft ist vor allem historisch begründet. Da die Habsburger Mon-

archie im 19. Jahrhundert auf dem Balkan expandierte, fand sich schon deutlich

früher als in der Schweiz eine große muslimische Bevölkerung in ihrem Macht-

bereich37. Durch die Okkupation Bosniens und der Herzegowina im Jahre 1878

war es nötig, sich mit der dortigen muslimischen Bevölkerung auseinanderzu-

setzen, was auch Anerkennungsfragen umfasste38. Dies verlangten nicht zuletzt

auch außenpolitische Interessen (vgl. Potz 2015: 253).

Die Einwohner Bosnien-Herzegowinas waren offiziell bis 1908 türkische

Staatsbürger und unterstanden der Souveränität des türkischen Sultans, sie

lebten jedoch seit 1878 unter österreichischer Besatzungsherrschaft. Nach den

Einwohnern mit christlich-orthodoxem Glauben nahmen muslimische Gläubige

mit etwa einer halben Million den zweiten Rang unter den größten konfessio-

nellen Gruppen ein (vgl. Strobl 1997: 22). Mit der Okkupation erfolgte zunächst

die Anerkennung als »Religionsgesellschaft«39, welche sich nach der Annexion

Bosniens und der Herzegowina im Jahr 1908 auch in der österreichischen

Rechtsordnung mit dem »Islamgesetz«40 vom 15. Juli 1912 niederschlug. Obwohl

sich, wie bereits angedeutet, auf dem traditionellen österreichischen Territorium

kaum muslimische Gläubige befanden41, wirkte von der Besetzung Bosniens und

der Herzegowina bis 1918 auch in Wien ein Mufti. Letzter Inhaber dieses Amtes

war Ahmad Kurbekovich. Bei der kaiserlich-osmanischen Botschaft in Wien war

zudem immer ein Imam angestellt, der für die Botschaftsmoschee zuständig

war (vgl. ebd.: 24).

Das Islamgesetz bezog sich zu Anfang nur auf »Anhänger des Islams nach

hanefitischem Ritus«. Aus unterschiedlichen Gründen wollte man die »Europäer-

Mohammedaner« anderen Rechtsschulen gegenüber bevorzugen, unter anderem

weil man den hanefitischen Ritus traditionell als »europäisch-islamisch« einstufte

37 Es existierten schon weit vor dem 19. Jahrhundert Kontakte zu Musliminnen und Muslimen,

etwa durch Handelsbeziehungen oder die Kriege mit dem Osmanischen Reich, welche bis

ins 15. Jahrhundert zurückreichten. Zur Geschichte des Islam im osteuropäischen Raum vgl.

Balić (1995).

38 Zur historischen Entwicklung des Islamgesetzes vgl. ausführlich Potz (2015).

39 Zum Begriff »Religionsgesellschaft« siehe weiter unten.

40 Die offizielle Bezeichnung lautet: Gesetz, betreffend die Anerkennung der Anhänger des Is-

lams nach hanefitischem Ritus als Religionsgesellschaft.

41 Strobl schätzt für diese Zeit in etwa 1 000 Personen (Strobl 1997: 25).

https://doi.org/10.14361/9783839456330-012 - am 13.02.2026, 15:49:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


70 Alltag in der Moschee

(vgl. Heine et al. 2012: 50). Eine Ausdehnung auf die anderen drei sunnitischen

Rechtsschulen wurde bei Bedarf in Aussicht gestellt, der schiitische Islam blieb

jedoch unerwähnt (vgl. ebd.: 50). Mit dem Islamgesetz erhielten Muslime den-

selben Schutz und dieselben Rechte wie die übrigen anerkannten Kirchen und

Religionsgemeinschaften.

Die Okkupation blieb für die Muslime in Bosnien und Herzegowina nicht oh-

ne Folgen: Die traditionelle Verknüpfung von geistiger und weltlicher Macht in

Person des Sultan-Kalifen war zerbrochen. Dies machte eine Neuorganisation der

Islamischen Gemeinschaft in Bosnien notwendig, welche 1882 erfolgte. Sie hatte

eine »Verkirchlichung« der Strukturen zur Folge, die bis heute erhalten geblie-

ben ist42. Dies lässt vermuten, dass sich bosnische Moscheen in Österreich und

auch in der Schweiz leichter in den hiesigen Gefügen des von kirchlichen Struk-

turen geprägten Verhältnis von Staat zu Religionsgemeinschaften zurechtfinden.

Die Neustrukturierung hat gemäß Heine et al. (ebd.) die spätere Verfasstheit der

Islamischen Glaubensgemeinschaft in Österreich (IGGiÖ) maßgeblich beeinflusst:

Es war also auf europäischem Boden erstmals zur Kooperation einer eigen-

ständigenmuslimischen Bevölkerungmit einemwestlichen Staatssystem ge-

kommen, das Religionsfreiheit gewährleistete. Die »hierarchische« Organisa-

tion ist nicht nur eine bis heute bestehende Besonderheit der Islamischen

Glaubensgemeinschaft in Bosnien undHerzegowina, sondern hat bei der Ein-

richtung der Verfassung der Islamischen Glaubensgemeinschaft in Österreich

Vorbildwirkung gehabt. Auf diese Weise ist ein »österreichisch-islamisches«

Modell gleichsam wieder nach Österreich zurückgekehrt. (Ebd.: 48)

1912 waren zwar muslimische Gläubige auf österreichischem Kerngebiet Angehö-

rige einer anerkannten Religionsgesellschaft geworden, jedoch ohne dass zugleich

eine Organisation gegründet und damit die äußeren Rechtsverhältnisse der Glau-

bensgemeinschaft geordnet worden wären (vgl. Potz & Schinkele 2007: 195). Die

42 Die neue Hierarchie der Islamischen Glaubensgemeinschaft in Bosnien und Herzegowina

IGG-BiH (bosn.: Islamska zajednica u Bosni i Hercegovini) kann in vier Ebenen unterteilt wer-

den: Die unterste Ebene bildet das Džematmit einer Moschee als Zentrum, welches ein Dorf

oder einen Stadtteil umfasst und mit einer Pfarrei verglichen werden kann. Die zweite Ebe-

ne sind die Medžlis, die bis zu sieben Džemat umfassen. Darüber sind die mit einem Bistum

vergleichbaren Muftiate angesiedelt, von denen insgesamt neun in Bosnien existieren. Auf

oberster Ebene ist der Reis-ul-Ulema angesiedelt, welcher von der Vollversammlung, dem

höchsten gesetzgebenden Organ der Islamischen Gemeinschaft, gewählt wird. Er ernennt

u.a. Muftis und gründet Religionsschulen (Medressen). Der Reis-ul-Ulema ist der Groß-Mufti

der Rijaset in Sarajevo, dem religiösen und administrativen Organ der IGG-BiH (vgl. Heine

et al. 2012: 47; Smajic 2013: 128).

https://doi.org/10.14361/9783839456330-012 - am 13.02.2026, 15:49:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Muslimische Gläubige und Organisationen 71

rechtliche Struktur einer Gemeinde-Verfassung fehlte, wodurch eine Anerken-

nung nach üblichem Muster, also bezogen auf christlich-kirchliche Organisati-

onsstrukturen, nicht möglich war. Daher waren zunächst nur die Anhängerinnen

und Anhänger des Islam mit den Angehörigen der anderen anerkannten Kirchen

und Religionsgesellschaften gleichgestellt (vgl. Potz 2015: 253). Bis es zu einem

Verband kam, der alle Muslime unter sich vereinigen würde, sollte es noch bis in

die 1970er Jahre dauern43. 1969 gründeten Smail Balić und andere bosnische In-

tellektuelle den »Moslemischen Sozialdienst« (MSD) »als Träger der islamischen

sozialen, religiösen und kulturellen Tätigkeit in Österreich« (Balić 1995: 29). Der

MSD44 verstand sich als »Caritas« der Muslime Österreichs (vgl. Strobl 1997: 28)

und war laut Balić die »eigentliche Betreiberin der Kampagne um die offizielle

Anerkennung des Islams als Religionsgemeinschaft in Gleichstellung mit anderen

Weltreligionen« (Balić 1995: 29).

Das erste Gesuch für die Gründung einer staatlich anerkannten islamischen

Glaubensgemeinschaft in Österreich erging am 26. Januar 1971 durch den MSD

an das Bundesministerium für Unterricht und Kunst und betraf die Einrichtung

der Islamischen Kultusgemeinde in Wien. Co-Antragsteller waren die »Muslim-

Studenten-Union« (1969 gegründet), der »Gesellige Verein türkischer Arbeitneh-

mer in Wien und Umgebung« und die »Iranisch-Islamische Studentenvereini-

gung«. Die Anerkennung erfolgte jedoch erst nach achtjährigen Verhandlungen

im April 1979. Nachdem die Anerkennung zunächst nur für alle Muslime hanafi-

tischer Rechtsschule erfolgte, wurde sie 1987 durch Beschluss des Verfassungsge-

richtshofes als verfassungswidrig eingestuft und auf alle Anhänger des Islam aus-

geweitet (vgl. Gartner 2010: 25). Ergänzt und vervollständigt wird das Islamgesetz

durch die sogenannte Islamverordnung (1988), welche unter anderem die offizi-

elle Bezeichnung der »Islamischen Glaubensgemeinschaft in Österreich« (IGGiÖ)

und bestimmte Mindestanforderungen für deren Verfassung festlegt (vgl. Gartner

2010: 25; Potz & Schinkele 2007: 196ff.).

Anders als in der Schweiz kam es daher in Österreich viel früher zur Grün-

dung islamischer Organisationen und eines Dachverbandes auf nationaler Ebene,

43 Während des zweitenWeltkrieges wurde die »Islamische Gemeinschaft zuWien« gegründet

(1943 Eintrag ins Vereinsregister). Sie wurde jedoch 1948 wieder aufgelöst, da sich »einzelne

Mitglieder des Vereins (…) politisch kompromittierten«, wie es Balić ausdrückt (Balić 1995:

28). Nach 1945 kamen Musliminnen und Muslime aus Arbeits- und Konzentrationslagern

nach Österreich, andere hatten in den Regimentern gedient oder nutzten Österreich als Zwi-

schenstopp auf demWeg nach Übersee (vgl. Strobl 2005: 523). 1951 entstand der »Verein der

Muslime Österreichs«, welcher aber ebenfalls nicht von großer Dauer war und 1965 wieder

aufgelöst wurde. Die international operierende humanitäre Organisation »Jami’at al-Islam«

gründete 1958 eine Zweigstelle in Wien, die wiederum 1962 ihre Arbeit einstellte.

44 2012 feierte er sein 50jähriges Bestehen, vgl. http://religion.orf.at/projekt03/tvradio/orien-

tierung/or_120205.html, zuletzt geprüft am 16.02.2016.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-012 - am 13.02.2026, 15:49:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://religion.orf.at/projekt03/tvradio/orientierung/or_120205.html
http://religion.orf.at/projekt03/tvradio/orientierung/or_120205.html
https://doi.org/10.14361/9783839456330-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://religion.orf.at/projekt03/tvradio/orientierung/or_120205.html
http://religion.orf.at/projekt03/tvradio/orientierung/or_120205.html


72 Alltag in der Moschee

was durch die Strukturen in Bosnien-Herzegowina begünstigt wurde. Aber auch

in Österreich ist die Moschee-Landschaft aufgrund der unterschiedlichen Her-

kunftsländer muslimischer Gläubiger divers und weitgehend an ethnischen und

ideologischen Linien verlaufend. Eine Abfrage bei der Islam-Landkarte45, einem

Projekt der Islamischen Religionspädagogik der Universität Wien, ergibt für Ös-

terreich eine Anzahl von 409 muslimischen Vereinen und Moscheen, wobei hier

auch Vereine ohne Gebetsräume aufgeführt sind. Bei der IGGiÖ sind 2016 248

Moscheen registriert gewesen (vgl. Öktem 2017: 58). Die tatsächliche Zahl der

Moscheen dürfte irgendwo dazwischen bei etwa 300 liegen. Die Karte der Reli-

gionen46, ein Projekt des Instituts für Religionswissenschaft der Universität Wien,

liefert 133 Treffer für die Stadt Wien. Sie umfasst nach eigenen Angaben »religiö-

se Gruppen in Wien«, so dass auch hier nicht klar ist, bei welchen dieser Orte

es sich um Moscheen handelt. Eigene Recherchen haben für das Jahr 2013 eine

Anzahl von 85 Moscheen für Wien ergeben, deren Existenz als relativ gesichert

gelten kann. Die Dichte und Vielfalt der Moscheen in Wien ist daher enorm im

Vergleich zum Großraum Zürich. In beiden Städten existiert ein religiöser Markt,

der vielfältige Bedürfnisse befriedigen dürfte.

In Österreich existieren derzeit fünf repräsentative Moscheen (vgl. Fürlinger

2015: 68). Nur eine Moschee in Wien ist durch ihre Bauweise nach außen als

Moschee erkennbar, es handelt sich dabei um das Islamische Zentrum Wien, ei-

nen Bau aus den 1970er Jahren, welcher im Zusammenhang mit der Gründung

der OPEC errichtet wurde und nach wie vor als multiethnische Moschee aktiv

ist. Ein Vertreter der Magistratsabteilung für Integration und Diversität (MA 17)

nennt im Interview als möglichen Grund die Zersplitterung der muslimischen

Community in Wien, die dazu führe, dass die Moscheen relativ klein seien, d.h.

nur wenige am Freitag mehr als 300 Besuchende hätten. Daher gäbe es zum

einen keinen Bedarf an einer Vergrößerung der Räume, zum anderen seien die

finanziellen Möglichkeiten eingeschränkt (A. Ibrić, W_ExpInt_20). Diese Schluss-

folgerung würde ich jedoch anzweifeln, da sich in einer so großen Stadt wie Wien

sicherlich genügend bauwillige Menschen und Vereine, auch mit gleichem ethni-

schen Profil, finden würden. Hier spielt vermutlich ebenso der negative Diskurs

um Moscheeneubauten (vgl. ebd.) und mangelnde Unterstützung der Behörden

eine Rolle. Fehlende Mittel dürften jedoch ein weiterer Grund sein.

Das religiöse Leben in Österreich wird weitgehend von den religiösen Ver-

einen bestritten, welche wie in der Schweiz die gängige Organisationsform ist.

Die Vereine gehören meist einem der Dachverbände mit ethnischem oder ideo-

logischem Profil an. Der dominierende Dachverband ist die auf Bundesebene

angesiedelte Islamische Glaubensgemeinschaft in Österreich (IGGiÖ). Ihr wird

45 http://islam-landkarte.at, zuletzt geprüft am 18.08.2017.

46 http://kartrel.univie.ac.at, zuletzt geprüft am 18.08.2017.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-012 - am 13.02.2026, 15:49:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://islam-landkarte.at
http://kartrel.univie.ac.at
https://doi.org/10.14361/9783839456330-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://islam-landkarte.at
http://kartrel.univie.ac.at


3 Muslimische Gläubige und Organisationen 73

nachfolgend ein eigenes Kapitel gewidmet (siehe Kap. 3.2.4). Daneben gibt es in

Österreich eine Reihe von ethnischen oder ideologischen Dachverbänden, welche

zum Großteil in der IGGiÖ die Interessen ihrer Mitglieder vertreten.

Zu den zentralen Verbänden gehören die ATİB (Türkisch-Islamische Union

für kulturelle und soziale Zusammenarbeit in Österreich – Avusturya Türk İslam

Kültür ve Sosyal Yardımlaşma Birliği), die Islamische Föderation (Millî Görüş),

die Union Islamischer Kulturzentren (UIKZ)47, der Verband der bosniakischen

islamischen Vereine in Österreich (IZBA) und der Dachverband der albanischen

Muslime in Österreich48.

Die ATİB ist das Pendant zur Schweizerischen Diyanet und der Deutschen Dİ-

TİB und ist nach der IGGiÖ der größte muslimische Dachverband in Österreich

(vgl. Islamische Religionspädagogik Universität Wien 2011), wurde allerdings erst

1990 gegründet. Als Präsident fungiert der Religionsattaché der türkischen Bot-

schaft, welcher der türkischen Regierung in Ankara direkt untersteht. Wie die

Diyanet-Moscheen in der Schweiz kommen auch die ATİB-Moscheen in den Ge-

nuss der Unterstützung durch die türkische Diyanet, indem die Imame für vier

bis fünf Jahre aus der Türkei entsandt und bezahlt werden. Gemäß Heine et al.

kann derzeit von etwa sechzig entsandten Imamen gesprochen werden (Heine

et al. 2012: 69). Die Praxis der Finanzierung der Imame aus dem Ausland hat

jedoch mit dem neuen Islamgesetz vorläufig ein Ende und nach einer einjähri-

gen Übergangsfrist werden seit Anfang 2016 die Visa nicht mehr verlängert. Im

Moment müssen die Vereine die Imame selbst bezahlen, weshalb die ATİB eine

Verlängerung der Übergangsfrist fordert (vgl. Auerbach 2017)49. Fürlinger weist

darauf hin, dass diese Entwicklung möglicherweise von staatlicher Seite nicht

intendiert war, bedeutet sie doch auch eine Ironie der Geschichte, da die ATİB

ursprünglich vom türkischen Religionsamt gegründet wurde, »um den – unter

den türkischen Arbeitsmigranten in Westeuropa tätigen – radikal-islamistischen

Organisationen aus der Türkei etwas entgegenzusetzen« (Fürlinger 2015: 79).

2013, zum Zeitpunkt der Erhebung, hatte die ATİB 64 Mitgliedsvereine, bei

denen etwa 25 000 Mitgliedsfamilien eingetragen sind (Auskunft ATİB, 27.11.2013,

Heine et al. 2012: 69). Acht Vereine sind in der Stadt Wien aktiv. Die ATİB ist

seit 2011 Mitglied in der IGGiÖ und der Theologe Ibrahim Olgun ist seit 2016

amtierender Präsident der IGGiÖ und ehemaliger Integrationsbeauftragter der

ATİB.

Ebenso wie in der Schweiz werden von Seiten des Dachverbands bestimmte

Angebote vorgehalten, zu welchen ein Rückführungsfonds für Verstorbene zählt,

47 Die UIKZ wird der Nakschbandi-Strömung des Sufismus zugeordnet.

48 Für eine Beschreibung weiterer Verbände vgl. Heine et al. (2012).

49 Die Ausbildung von Imamen an der Universität Wien ist ab Herbst 2017 geplant.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-012 - am 13.02.2026, 15:49:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


74 Alltag in der Moschee

Bildungsangebote, Religionsunterricht, Koranunterricht, Schulungen von Ima-

men, Unterstützung bei Wallfahrten, Stipendien für Studierende sowie Jugend-

und Frauenarbeit50. In der Zentrale in Wien arbeiteten zum Zeitpunkt meiner Er-

hebung 2013 20 Angestellte. Seit kurzem gibt es ein spezielles Förderprogramm

für männliche Studenten, denen ein Theologie-Studium in der Türkei finanziert

wird, damit sie anschließend als Imame in Österreich tätig werden. Damit soll

dem Umstand entgegengewirkt werden, dass die nur für kurze Zeit in Österreich

tätigen Imame aus der Türkei kein Deutsch sprächen und darüber hinaus wenig

bis gar nichts über die Lebenssituation der Gläubigen wüssten (W_Prot_02)51.

Der zweite Dachverband, der hier von besonderem Interesse ist, ist der Ver-

band der bosniakischen islamischen Vereine in Österreich (Islamske zajednice

Bošnjaka u Austriji – IZBA). Er ist ein Zusammenschluss zweier bosnischer Ver-

bände aus dem Jahr 2012 (vgl. Islamische Religionspädagogik Universität Wien

2012a), wodurch ihm derzeit 40 Mitgliedsvereine angehören. Damit ist der Ver-

band neben der IGGiÖ der größte nicht-türkische Dachverband in Österreich

(nach ATİB, IFW und UIKZ). Er hat seinen Sitz in Wien und ist im gleichen Ge-

bäude untergebracht wie die Moschee Gazi Husrev-beg, welche Teil der Erhebung

für diese Arbeit ist. Laut eigener Webseite gehören dem Verband 39 Moscheen

an, fünf davon sind in Wien52. Ebenso wie die ATİB ist auch die IZBA Mitglied in

der IGGiÖ und gleichzeitig in der Islamischen Glaubensgemeinschaft Bosnien-

Herzegowina. Dadurch können bosnische Gelehrte des Präsidiums (Rijaset), der

höchsten religiösen und administrativen Autorität in der IGG BiH, in die Ent-

scheidungen der Moscheevereine eingreifen, da z.B. die Anstellung eines Imams

ihrer Genehmigung bedarf (vgl. Mattes & Rosenberger 2015: 139; Islamische Re-

ligionspädagogik Universität Wien 2012a). Eine zeitliche Beschränkung der An-

stellung für Imame gibt es jedoch hier nicht und die Imame werden durch die

Moscheevereine bezahlt. In dieser Hinsicht ergeben sich somit keine Konflikte

mit dem neuen Islamgesetz.

3.2.2 Muslimische Bevölkerung

Wie auch in der Schweiz waren im Zuge der Anwerbung von Arbeitern in den

1960ern vermehrt Personen muslimischen Glaubens aus dem Ausland zugezogen.

Sie kamen aus der Türkei und dem ehemaligen Jugoslawien. Wollte man zunächst

50 Vgl. http://www.atib.at, zuletzt geprüft am 14.02.2018, und W_Prot_02.

51 Die Abkürzung bezieht sich auf ein Protokoll (Prot), welches ich am 27.11.2013 in Wien (W)

verfasst habe. Die Nummer 2 ist die laufende Nummer in der Erhebung. Eine Liste des em-

pirischen Materials mit den genauen Angaben findet sich im Anhang dieser Arbeit (siehe

Anhang C).

52 Vgl. http://www.izba.at/dzemati.html, zuletzt geprüft am 14.02.2018.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-012 - am 13.02.2026, 15:49:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.atib.at
http://www.izba.at/dzemati.html
https://doi.org/10.14361/9783839456330-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.atib.at
http://www.izba.at/dzemati.html


3 Muslimische Gläubige und Organisationen 75

Tabelle 4: Entwicklung der muslimischen Wohnbevölkerung in Österreich 1963–2012 (Quellen: Statistik Aus-

tria; Kolb & Mattausch-Yıldız 2013).

1962 1971 1981 1991 2001 2012

Muslim*innen total 3 000 22 267 76 939 158 776 338 988 573 876

Anteil –a 0,30% 1,02% 2,04% 4,22% 6,8%

a
Die Bevölkerungszahlen für 1962 konnten nicht ermittelt werden.

noch nach dem Rotationsprinzip verfahren, so wurde bald deutlich, dass es sinn-

voller war, wenn die bereits angelernten Arbeiter blieben. Schätzungen zufolge

lebten 1962 gerade einmal 3 000 Muslime in Österreich, von denen 500 ihren

ständigen Wohnsitz dort hatten. Sie stammten großteils aus Bosnien und Her-

zegowina, aber auch aus Albanien und einigen Sowjetrepubliken. 40–50 Prozent

hatten bereits damals die österreichische Staatsbürgerschaft (vgl. Schmidinger &

Larise 2008: 55). Bis 1971 stieg die Zahl der muslimischen Gläubigen unter an-

derem durch Familiennachzug auf über 22 000 Personen an (siehe Tab. 4). Nach

der ersten größeren Einwanderungswelle aufgrund der Gastarbeiteranwerbung

kamen in den 1990er Jahren aufgrund der Balkankriege vermehrt bosnische Mus-

liminnen und Muslime nach Österreich.

Tabelle 4 gibt die Entwicklung des Anteils der muslimischen Bevölkerung an

der Wohnbevölkerung wider53. In Wien liegt ihr Anteil mit 12,5 Prozent (2012)

weit über dem Landesdurchschnitt (Kolb & Mattausch-Yıldız 2013: 20), was die

Position der Stadt als Zentrum für muslimisches Leben unterstreicht. Die gleiche

Situation ist auch in Zürich zu finden, wenn auch nicht ganz so deutlich wie in

Wien.

Wirft man einen Blick auf die Herkunftsländer (siehe Tab. 5), fallen folgende

Aspekte ins Auge: Zum einen der große Anteil von Musliminnen und Muslimen

mit österreichischer Staatsbürgerschaft (49 %), dann die zweitgrößte Gruppe mit

türkischer Staatsangehörigkeit gefolgt von Menschen aus einem der Balkanlän-

der, und schließlich eine große Gruppe Tschetschenen, die zwischen 2001 und

2009 aus der Russischen Föderation zugewandert sind (vgl. Marik-Lebeck 2010:

7). Wie groß der Anteil an Konvertierten unter den Personen mit österreichi-

scher Staatsbürgerschaft ist, ist genauso wenig bekannt, wie welche weiteren

Herkunftsländer bei dieser Zahl vertreten sind.

53 Statistik Austria hat mit 2001 die Erhebung der Religionszugehörigkeit eingestellt, vgl. Sta-

tistik Austria: http://www.statistik.at, zuletzt geprüft am 14.02.2018. Die Zahlen für 2012 sind

Berechnungen von Kolb & Mattausch-Yıldız (2013: 20).

https://doi.org/10.14361/9783839456330-012 - am 13.02.2026, 15:49:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.statistik.at
https://doi.org/10.14361/9783839456330-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.statistik.at


76 Alltag in der Moschee

Tabelle 5: Nationalitäten der muslimischen Wohnbevölkerung in

Österreich 2009 (Quelle: Marik-Lebeck 2010).

Region Nationalitäten

absolut prozentual

Afrika 5 429 1%

Asien 13 301 3%

Balkan 100 344 19%

Türkei 109 290 21%

Österreich 252 845 49%

Russische Föderation 18 437 4%

übrige 16 268 3%

Gesamt 515 914 100%

3.2.3 Das Verhältnis von Staat und Religionsgemeinschaften in Österreich

Anders als in der Schweiz ist in Österreich die rechtliche Bestimmung des Verhält-

nisses von Staat und Religionsgemeinschaften auf der Bundesebene angesiedelt.

Für die Regelung des Status der gesetzlich anerkannten und nicht anerkannten

Kirchen und Religionsgemeinschaften sind daher die Artikel 15 und 16 des Staats-

grundgesetzes (StGG) maßgeblich. Dort heißt es:

Jede gesetzlich anerkannte Kirche und Religionsgesellschaft hat das Recht

der gemeinsamen öffentlichen Religionsübung, ordnet und verwaltet ihre

inneren Angelegenheiten selbständig, bleibt im Besitze und Genusse ih-

rer für Cultus-, Unterrichts- und Wohlthätigkeitszwecke [sic!] bestimmten

Anstalten, Stiftungen und Fonde [sic!], ist aber, wie jede Gesellschaft, den

allgemeinen Staatsgesetzen unterworfen.

Für die nicht öffentlich-rechtlich anerkannten Religionsgemeinschaften gilt: »Den

Anhängern eines gesetzlich nicht anerkannten Religionsbekenntnisses ist die

häusliche Religionsübung gestattet, in soferne [sic!] dieselbe weder rechtswidrig,

noch sittenverletzend ist.« (Art. 16 StGG).

Aus juristischer Sicht stellt der Begriff »Religionsgemeinschaft« den Oberbe-

griff dar, der »zunächst die gesetzlich anerkannten Kirchen und Religionsgesell-

schaften umfasst. Die Kirchen werden als christliche Religionsgemeinschaften

verstanden. Religionsgesellschaft bezeichnet eine nicht-christliche Religionsge-

https://doi.org/10.14361/9783839456330-012 - am 13.02.2026, 15:49:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Muslimische Gläubige und Organisationen 77

meinschaft« (Potz & Schinkele 2007: 12)54. Zudem kann in Österreich eine reli-

giöse Gemeinschaft ebenso wie in der Schweiz auch davon Abstand nehmen, eine

rechtliche Form anzunehmen.

Das österreichische Recht unterscheidet daran anschließend zwischen folgen-

den drei Typen von Rechtsformen für religiöse Gemeinschaften:

1. Nach dem Vereinsgesetz konstituierte oder erlaubte Gesellschaften: Als drit-

te Gruppe sind nach dem Vereinsgesetz (VerG) konstituierte oder erlaub-

te Gesellschaften gemäß § 26 Allgemeines Bürgerliches Gesetzbuch (ABGB)

unter dem Oberbegriff »Religionsgemeinschaft« zusammenzufassen. Trotz

öffentlich-rechtlicher Anerkennung der IGGiÖ sind die meisten Moscheen in

Österreich als Vereine konstituiert. Die Wahl dieser Organisationsform liegt

sicherlich daran, dass sie – wie auch in der Schweiz – diejenige ist, die am

einfachsten umzusetzen ist und den lokalen Bedürfnissen entspricht. Eine

rechtliche Verfasstheit ist notwendig, da nur so Gebetsräume betrieben wer-

den können (vgl. Mattes 2013a: 138). Ein Verein ist durch Vorlage der Statuten

bei der Sicherheitsbehörde anzumelden. Diese trifft jedoch keine Entschei-

dung darüber, ob es sich bei dem Verein um eine Organisation mit religiö-

ser Ausrichtung handelt oder nicht. Für die Vereinsgründung müssen gemäß

VerG folgende Voraussetzungen eingehalten werden: Es muss ein Zusammen-

schluss von mindestens zwei Personen vorliegen, der Verein darf nicht auf Ge-

winn ausgerichtet sein und es müssen Statuten formuliert werden, die den

Vereinsnamen, den Vereinssitz, eine Beschreibung des Vereinszwecks, Rege-

lungen über die Mitgliedschaft sowie über die Organe des Vereins beinhalten.

Zwar gibt es auch in Österreich die Form der Privatstiftung, sie ist jedoch

strengeren Regularien unterworfen als in der Schweiz, was wahrscheinlich

der Grund ist, warum diese Organisationsform bei Moscheen nicht sehr ver-

breitet ist. Mir ist das Islamische Zentrum Wien als einzige Moschee bekannt,

die als Stiftung organisiert ist. Ihr gehören die Botschaften verschiedener is-

lamischer Länder in Wien an (vgl. Fürlinger 2013: 173; Schmidinger & Larise

2008: 130).

2. Eingetragene Bekenntnisgemeinschaften: Seit 1998 existiert die Kategorie der

religiösen Bekenntnisgemeinschaft, welche staatlich eingetragen ist und auch

unter der Gruppe der Religionsgemeinschaften subsumiert wird. Es handelt

sich dabei ebenso um eine Art der staatlichen Anerkennung – sozusagen eine

»Anerkennung light«, wie die »kleine Anerkennung« in der Schweiz. Anhänger

einer Bekenntnisgemeinschaft können ihr Glaubensbekenntnis in Dokumente

eintragen lassen, so dass dort dann nicht »ohne Bekenntnis« steht. Religiöse

54 In der Schweiz wird anstelle von »gesetzlich anerkannt« die Bezeichnung »öffentlich-

rechtlich anerkannt« verwendet.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-012 - am 13.02.2026, 15:49:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78 Alltag in der Moschee

Bekenntnisgemeinschaften dürfen sich derzeit elf Gemeinschaften nennen,

darunter die Bahai-Religionsgemeinschaft oder auch die Hinduistische Reli-

gionsgesellschaft in Österreich.

3. Gesetzlich anerkannte Kirchen und Religionsgesellschaften: Die Anerken-

nung von Religionsgemeinschaften regelt das Anerkennungsgesetz (Anerken-

nungsG). Da es aber aufgrund gewisser struktureller und organisatorischer

Besonderheiten nicht auf alle Gemeinschaften angewendet werden kann,

haben sich im österreichischen Rechtssystem spezielle Sondergesetze55

etabliert. Ein solches ist auch das Islamgesetz (IslamG), welches die An-

erkennung der organisierten Gemeinschaft von muslimischen Gläubigen

in Österreich regelt56. Derzeit sind zwölf Religionsgemeinschaften und

Religionsgesellschaften in Österreich durch das Anerkennungsgesetz gesetz-

lich anerkannt. Diese umfassen neben verschiedenen christlichen Kirchen

und Gruppierungen die Islamischen Glaubensgemeinschaft sowie auch die

Alevitische Glaubensgemeinschaft in Österreich.

Das bereits erwähnte Islamgesetz (IslamG) ist in Europa einzigartig. In seiner

Fassung von 1912 umfasst der Text nur zwei Seiten – entsprechend wenig ist in

ihm geregelt. So ist zum Beispiel nicht explizit festgehalten, dass es sich bei der

IGGiÖ um eine Körperschaft öffentlichen Rechts handelt. Einige Bestimmungen

sind rechtlich und faktisch überholt, wichtige Detailfragen wie Feiertagsregelun-

gen nicht geklärt (BMEIA 2015). Seit 2012 wurde daher in einem »Dialogforum

Islam« mit Vertreterinnen und Vertretern der Bundesregierung, der IGGiÖ so-

wie Expertinnen und Experten über eine Novellierung des Gesetzes diskutiert.

Die Ausarbeitung dauerte drei Jahre und war zuletzt von vehementen Diskus-

sionen und Widerstand begleitet. Das Gesetz trat nach der Erhebung der Daten

für dieses Projekt am 31. März 2015 in Kraft. Da sich der Zeitpunkt nach meiner

55 Zu nennen sind vier Sondergesetze: das Israelitengesetz, das Islamgesetz, das Orthodoxen-

gesetz und das Protestantengesetz. Darüber hinaus besteht ein Konkordat mit der römisch-

katholischen Kirche.

56 Die traditionelle Verfasstheit »des Islam« erfüllt aufgrund des eigenen Selbstverständnis-

ses die strukturell-organisatiorischen Voraussetzungen nicht, welche eine Anwendung des

Anerkennungsgesetzes und seit 1998 auch des § 11 des Bekenntnisgemeinschaftengesetzes

(Bekenntnisgemeinschafts-Gesetz) ohne Weiteres möglich macht. Das AnerkennungsG von

1874 war für die christlich-kirchliche Organisationsstruktur konzipiert worden und in der is-

lamischen Tradition fehlt eine vergleichbare rechtliche Struktur einer Gemeinde-Verfassung.

Deshalbmusste diesenBesonderheitenmit einer eigenenGesetzgebungRechnunggetragen

werden, um eine öffentlich-rechtliche Anerkennung zu ermöglichen. Ob eine Gemeinschaft

durch das AnerkennungsG oder durch ein Sondergesetz anerkannt ist, macht jedoch recht-

lich gesehen keinen Unterschied.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-012 - am 13.02.2026, 15:49:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Muslimische Gläubige und Organisationen 79

Datenerhebung befindet, können über die Auswirkungen der neuen Regelungen

nur geringfügig Aussagen gemacht werden57.

Im neuen Gesetz spiegeln sich die Motive des Islamdiskurses wider, wie sie

bereits auch im Abschnitt zur Schweiz genannt wurden. So sieht Öktem in dem

neuen Gesetz zwei in Konflikt zueinander stehende Logiken: den Integrations-

und den Sicherheitsaspekt (Öktem 2016: 19). Zu Ersterem zählten die nun festge-

schriebene Anerkennung, die Regelung der Imame-Ausbildung an der Universität

Wien, die Rechtssicherheit für die bereits bestehenden islamischen Friedhöfe, der

religionsrechtliche Schutz der Feiertage sowie die Berücksichtigung islamischer

Speisevorschriften in öffentlichen Einrichtungen wie dem Bundesheer. Andere

Regelungen, die Öktem unter den Sicherheitsaspekt fasst, sind gleichzeitig dieje-

nigen, die am meisten umstritten sind. Sie verdeutlichen, wie sich das öffentliche

Bild über Islam und Muslime in der Rechtsgebung widerspiegelt. Hierunter fällt

die Verpflichtung zur positiven Grundeinstellung zu Gesellschaft und Staat, die so

gesetzlich von keiner anderen Religionsgesellschaft verlangt wird. Des Weiteren

dürfen praktisch nur noch Vereine ihre religiösen Dienste anbieten, die auch bei

der IGGiÖ registriert sind, denn aufgrund des Schutzes der religiösen Bezeich-

nungen der Religionsgesellschaften dürfen Bezeichnungen wie »muslimisch« etc.

57 Vgl. Gesetzestext Islamgesetz 2015 (IslamG). Es regelt folgende Punkte:

1.Begutachtungsrecht: Die Religionsgesellschaft ist berechtigt, den Organen der Gesetzgebung

und Verwaltung Gutachten und Vorschläge über Angelegenheiten, die gesetzlich anerkannte Re-

ligionsgesellschaften betreffen, zu übermitteln.

2.Schutz der religiösen Bezeichnungen der Religionsgesellschaften: Bezeichnungen etwa von Ver-

einen, die einen Bezug zu einer Religionsgesellschaft (»islamisch«, »muslimisch«, »halal«) herstel-

len, dürfen nur mehr mit Genehmigung der Religionsgesellschaft geführt werden.

3.Regelung der Seelsorge in staatlichen Einrichtungen (z.B. Krankenhäusern).

4.Vorrang des staatlichen Rechts: Lehre, Einrichtungen und Gebräuche dürfen nicht im Wider-

spruch zu den gesetzlichen Regelungen stehen. Die Religionsgesellschaft muss eine positive

Grundeinstellung gegenüber Gesellschaft und Staat haben.

5.Islamisch-theologische Studien: Österreich verpflichtet sich, die Ausbildung von Imamen sicher-

zustellen.

6.Islamische Friedhöfe: Rechtssicherheit für bestehende und zukünftige Friedhöfe.

7.Schutz der religiösen Feiertage: Feiertage sind religionsrechtlich, nicht aber arbeitsrechtlich, ge-

schützt.

8.Regelung der Untersagung der Finanzierung aus dem Ausland.

9.Speisevorschriften: Berücksichtigung der islamischen Speisevorschriften in öffentlichen Einrich-

tungen (öffentliche Schulen, Haftanstalten, Militär etc.).

10.Anzeige- undMeldepflicht bezugnehmend auf alle Ereignisse, die dieses Bundesgesetz betref-

fen: Information des Kultusamtes über wichtige Vorgänge (z.B. Neuwahlen).

11.Darstellung der Lehre und Glaubensquellen in deutscher Sprache.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-012 - am 13.02.2026, 15:49:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80 Alltag in der Moschee

nur mehr mit Genehmigung der IGGiÖ geführt werden58. Was als Schutz der

religiösen Bezeichnungen der anerkannten Religionsgesellschaft vorgesehen ist,

bedeutet jedoch eine Monopolisierung der Verwendung besagter Begriffe (BMEIA

2015: 5). Die Neufassung des Gesetzes hat deshalb vermutlich für kleinere Ge-

meinschaften, die nicht zur IGGiÖ gehören, zur Folge, dass sie ihre Moscheen

und Cem-Häuser schließen müssen. Shiitische und Alevitische Gruppen werden

sich um eine eigene Anerkennung bemühen müssen, um weiterhin Gebetsräume

unterhalten zu dürfen59. Darüber hinaus darf der laufende Betrieb von Moscheen

nicht mehr aus dem Ausland finanziert werden, was vor allem die Moscheevereine

der ATİB betreffen dürfte60.

Das alte Islamgesetz hatte bislang kaum Auswirkungen auf die Moscheever-

eine, denn es wirkte sich nur auf die Institutionen aus, die der IGGiÖ direkt

angehören. Da die IGGiÖ nur zwei Moscheen in Österreich betreibt, konnten nur

diese von den Vorteilen Gebrauch machen. Alle anderen Moscheen waren und sind

weitgehend nach dem Vereinsrecht konstituiert. Sie können beispielsweise beim

Baurecht nur dann profitieren, wenn eine Erklärung der IGGiÖ vorliegt, »dass

ein Dachverband bzw. ein einzelner Verein als konfessionelle Einrichtung der

Glaubensgemeinschaft anzusehen sei« (Potz & Schinkele 2007: 207). Wie sich das

Wechselverhältnis in Zukunft aufgrund der nun engeren Anbindung der Vereine

an die IGGiÖ aus rechtlicher Sicht ausprägen wird, kann hier nicht eingeschätzt

werden.

3.2.4 Die Islamische Glaubensgemeinschaft in Österreich - IGGiÖ

Die Islamische Glaubensgemeinschaft in Österreich (IGGiÖ)61 kann als wichtigste

Akteurin im Hinblick auf die politische Repräsentation der muslimischen Bevöl-

kerung gewertet werden (vgl. Mattes & Rosenberger 2015: 134). Zu ihren Aktivitä-

ten zählen die Seelsorge in öffentlichen Einrichtungen wie Krankenhäusern und

Gefängnissen sowie der Unterhalt von Bildungseinrichtungen, Kindergärten und

öffentlichen Schulen bis hin zu universitärer Ausbildung. Darüber hinaus ist mit

58 Siehe Fußnote 57.

59 Es gibt bereits eine Islamische Alevitische Glaubensgemeinschaft und eine Föderation der

Aleviten Gemeinden in Österreich, welche sich beide für eine Registrierung beworben haben

(vgl. Öktem 2016: 47). Zum Konflikt mit dem neuen Islamgesetz vgl. auch Potz (2015).

60 VerschiedeneWissenschaftler wiesen in einer Erklärung auf die Ungleichbehandlung der is-

lamischen Religionsgesellschaft gegenüber anderen organisierten Religionen in puncto Aus-

landsfinanzierung hin (vgl. Fritzl 2014). Darüber hinaus greife dies in die Autonomie der Reli-

gionsgemeinschaften ein und dürfte vor demÖsterreichischen Verfassungsgericht oder dem

Europäischen Menschenrechtshof nicht standhalten, wie Öktem anmerkt (Öktem 2016: 47).

61 Die detaillierte Organisationsstruktur der IGGiÖ kann hier nicht wiedergegebenwerden und

ist für diese Arbeit auch nicht relevant. Hier sei auf die Literatur, vor allemHafez (2009; 2006)

verwiesen.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-012 - am 13.02.2026, 15:49:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Muslimische Gläubige und Organisationen 81

der öffentlich-rechtlichen Anerkennung seit 1982/83 das Recht verbunden, islami-

schen Religionsunterricht in öffentlichen Schulen zu erteilen. Wurden zunächst

noch Lehrende aus dem Ausland geholt, so werden sie seit 1998 in Österreich aus-

gebildet62. Die Lehrerausbildung und die Organisation des Unterrichts ist eine

der wichtigsten Aufgaben der IGGiÖ und ist deshalb von Relevanz für die Mo-

scheen, da auch in den Moscheen Religions- und Koranunterricht erteilt wird. Es

ist daher zu untersuchen, inwiefern es eine Wechselwirkung zwischen den beiden

Angeboten gibt. Zwar wurde bereits 2012 ein Lehrgang für die Ausbildung von

Imamen an der Universität Wien angekündigt, bis Anfang 2018 kam es jedoch

zu keiner Einführung eines solchen Studienganges. Die Universität Wien bietet

allerdings Weiterbildungen im Bereich der islamischen Seelsorge an.

Zur IGGiÖ und ihrer Geschichte liegen eine Vielzahl an Arbeiten vor, wes-

halb hier nicht weiter darauf eingegangen werden soll (vgl. Abdelrahimsai 1995;

Abid 2006; Hafez 2013; 2009; 2006; Mattes & Rosenberger 2015; Sticker 2008). Die

IGGiÖ ist organisiert als Vertretung verschiedener Vereine. Dabei ist das inter-

ne System der Glaubensgemeinschaft sehr komplex, denn individuelle Personen

registrieren sich als Mitglieder bei der IGGiÖ über die Vereine. Die Dachverbän-

de haben großen Einfluss, da sie mehr Delegierte entsenden können. Entspre-

chend klein ist die Rolle der Mitglieder, die außerhalb der Verbände organisiert

sind63. Gruppierungen, die sich nicht von der Islamischen Glaubensgemeinschaft

vertreten fühlen, müssen sich dementsprechend um eine eigene Rechtsperson

kümmern, so beispielsweise die Aleviten.

Aus juristischer Perspektive sind jedoch alle Personen, die sich als muslimisch

bezeichnen und in Österreich ansässig sind, Mitglieder der IGGiÖ Kraft des Ge-

setzes (ex lege), eine formelle Mitgliedschaft bei der IGGiÖ ist nicht notwendig. Sie

können deshalb automatisch von den Angeboten der IGGiÖ und von den Vorteilen

der öffentlich-rechtlichen Anerkennung profitieren. Der islamische Religionsun-

terricht an öffentlichen Schulen ist für alle muslimischen Kinder offen, egal ob

sie bzw. ihre Eltern Mitglied in der IGGiÖ sind oder nicht. Darüber hinaus erhebt

die IGGiÖ keine »Kirchensteuer«.

62 Das Bachelorstudium erfolgt an der Islamischen Religionspädagogischen Akademie (IRPA)

auf Grundlage einer Kooperation der IGGiÖ und der Kirchlichen Pädagogischen Hochschu-

le Wien/Krems. Ein Masterstudium in islamischer Religionspädagogik ist an der Universität

Wien möglich.

63 2011 hatte die IGGiÖ 125 000 Mitglieder, im Vergleich zu 2002 mit nur 5 500 ein starker An-

stieg (vgl. Hafez 2013: 227). Heine et al. erklären den abrupten Anstieg mit der Wahl, die

2010/11 anstand. Für dieses Ereignis ließen sich 124 465 Personen registrieren, um wählen zu

können. ZurWahl sind letztlich 20 485 Personen gegangen. Jedoch ließen sich Vereine häufig

nur so vieleMitglieder registrieren, wie für das Erlangen eines Delegiertensitzes erforderlich

war (Heine et al. 2012: 58).

https://doi.org/10.14361/9783839456330-012 - am 13.02.2026, 15:49:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


82 Alltag in der Moschee

Mit Ausnahme der ATİB brauchen die Dachverbände eine Bescheinigung der

IGGiÖ, um Visa für ihre Imame aus dem Ausland zu beantragen (vgl. Hafez 2013:

230). Dies schien lange Zeit – bis zur Neufassung des Islamgesetzes – der einzige

Nutzen der IGGiÖ für die Moscheevereine zu sein.

Der Vertretungsanspruch der IGGiÖ ist nicht unumstritten, so stellen Heine

et al. (2012: 59ff.) innermuslimische Spannungen fest, die sich auf die Bereiche

Imameanerkennung und Religionsunterricht beziehen. Auch zur Frage, ob sich

die IGGiÖ zu religiösen Fragen äußern soll, herrsche keine Einigkeit.

3.2.5 Kommunale Zuständigkeiten für Moscheevereine

In Zürich hat sich gezeigt, dass die kommunale Zuständigkeit für Moscheen in

der Verantwortung der Integrationsfachstellen liegt. Auch in Wien kümmert sich

eine entsprechende Stelle um die Vereine, die Magistratsabteilung für Integration

und Diversität (MA 17)64. Etwa 60 Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter pflegen unter

anderem den Kontakt zu den Vereinen in den Bezirken der Stadt (A. Ibrić, W_Ex-

pInt_20). Ein wichtiger Teil der Arbeit sei laut Almir Ibrić, einem Mitarbeiter

der MA 17, die Vereine aufzuspüren und Kontakt mit ihnen aufzunehmen. Den

Vereinen würden verschiedene Integrationsprojekte und Unterstützungsleistun-

gen angeboten. Es werden zum einen Projekte der Stadt Wien umgesetzt, zum

anderen Projekte, die im Interesse des jeweiligen Gemeindebezirkes liegen, oder

auch Projekte, die die Vereine umsetzen möchten. So werden zum Beispiel In-

formationsveranstaltungen gefördert, Sprachkurse für Muttersprachlerinnen und

Muttersprachler oder interkulturelle Projekte und Feste unterstützt. Es können

Gelder beantragt werden für Projekte und Maßnahmen, die die interkulturel-

le Sensibilität und Kompetenz fördern wie das Zusammenleben von Menschen

unterschiedlicher Herkunft, die Zusammenarbeit unterschiedlicher Gruppen so-

wie die Bewusstseinsbildung im Bereich Migration/Integration/Diversität65. Auch

Bauprojekte werden begleitet, wenn die religiösen Gemeinschaften dies wün-

schen. Die MA 17 organisiert dann Tage der offenen Tür oder stellt Kontakt zu

weiteren Behörden her. Es gibt finanzielle Förderung von Projekten, sofern diese

»im Sinne der Stadt Wien liegen« (A. Ibrić, W_ExpInt_20). Zudem stehen Bil-

dungsangebote für Vereinsleitungen zu Themen wie Vereinsführung, Umbauten

von Räumlichkeiten oder Anmeldung von Vereinen zur Verfügung. Die MA 17 ist

darüber hinaus Gründerin von interreligiösen Foren und Bezirksforen, in denen

sich Menschen aus den jeweiligen Stadtteilen treffen und austauschen.

64 Vgl. http://www.wien.gv.at/kontakte/ma17/, zuletzt geprüft am 19.12.2016.

65 Vgl. http://www.wien.gv.at/menschen/integration/foerderungen/index.html, zuletzt geprüft

am 19.12.2017.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-012 - am 13.02.2026, 15:49:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.wien.gv.at/kontakte/ma17/
http://www.wien.gv.at/menschen/integration/foerderungen/index.html
https://doi.org/10.14361/9783839456330-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.wien.gv.at/kontakte/ma17/
http://www.wien.gv.at/menschen/integration/foerderungen/index.html


3 Muslimische Gläubige und Organisationen 83

3.2.6 Islamdiskurs in Österreich

Auch in Österreich haben Studien ergeben, dass ein von Medien und rechts-

gerichteten Parteien transportiertes Bedrohungsszenario gegenüber dem Islam

vorherrscht (vgl. Saad 2009: 208; Hafez 2010; Mattes 2010: 141). Hier wird das

Thema Islamfeindlichkeit in der Forschung weitgehend unter dem Begriff »Isla-

mophobie« diskutiert (z.B. in Hafez 2009, zur Kritik am Begriff vgl. Heine et al.

2012: 32f.). Heine et al. fassen zusammen: »Es sind dies vor allem demographische

Ängste vor der ›Überfremdung‹ der Heimat sowie die Angst vor dem dschihadis-

tischen Terrorismus, die mobilisiert werden.« (Ebd.: 32f.) Besonders Konflikte

um neue Moscheebauten sind in Österreich Ereignisse, an denen Ressentiments

gegenüber muslimischen Gläubigen und dem Islam deutlich werden. Fürlinger

weist dabei auf die Verschränkung von globalen Ereignissen und lokalen Debatten

hin, die bereits für den Diskurs in der Schweiz konstatiert wurde.

Globale Kriege, Konflikte und Krisen rund um den djihadistischen Terror der

al-Qaida und den »Krieg gegen den Terror« der von den USA geführten Ko-

alition ab 2003 und die damit zusammenhängen [sic!] internationalen Islam-

Debatten bildeten den dominierenden Rahmen, in dem die lokalen Baupro-

jekte in Österreichwahrgenommen und interpretiert wurden. (Fürlinger 2015:

59)

Hinzu käme, dass sich negative Grenzziehungen gegenüber den »Gastarbeitern«,

den »Türkinnen und Türken« sowie den »Musliminnen und Muslimen«, überla-

gerten. Das historisch bedingte Feindbild »der Türken vor Wien« sei in das kol-

lektive Gedächtnis übergegangen und werde immer wieder politisch aktualisiert

und instrumentalisiert (vgl. ebd.).

Das rechtspopulistische Gegenstück zur SVP (Schweizerische Volkspartei) in

der Schweiz ist in Österreich die FPÖ (Freiheitliche Partei Österreichs), welche

seit dem EU-Wahlkampf 2004 und vor allem seit dem Wiener Wahlkampf 2005

das Thema Islam und Muslime verstärkt in ihre Agenda aufgenommen hat. Die

»Rettung des Abendlandes« und der Kampf gegen »Islamisierung« wurden zu

erklärten Zielen der Partei wie auch des BZÖ, einer Abspaltung66 von der FPÖ

(vgl. Hafez 2010: 19).

Inspiriert von der Schweizer Initiative, den Bau von Minaretten zu verbieten,

brachte auch die FPÖ 2007 einen Antrag ins Parlament ein, ein Verbot des Baus

von Minaretten in die Österreichische Bundesverfassung aufzunehmen. Dieser

blieb allerdings erfolglos. Im gleichen Jahr kündigte Josef Haider an, sich im Bun-

desland Kärnten für ein rechtliches Verbot des Baus von Moscheen einzusetzen

66 Das BZÖ (Bündnis Zukunft Österreich) wurde 2005 durch ehemalige Mitglieder der FPÖ un-

ter Führung von Jörg Haider gegründet.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-012 - am 13.02.2026, 15:49:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


84 Alltag in der Moschee

(vgl. Fürlinger 2015: 74). 2008 wurde dort rechtlich geregelt, dass Bauvorhaben,

die von der »örtlichen Bautradition wesentlich abweichen«, einer Genehmigung

durch eine »Ortsbild-Sonderkommission« bedürfen. Eine ähnliche Regelung wur-

de im gleichen Jahr auch in Vorarlberg und 2010 in Niederösterreich beschlossen.

Zwar verbieten diese Gesetze nicht explizit den Bau von Moscheen, schränken je-

doch die baulichen Gestaltungsmöglichkeiten extrem ein. Dadurch entstünden

Moscheebauten, die von außen unauffällig, neutral und funktionalistisch gehal-

ten seien, wie Fürlinger beobachtet (vgl. ebd.: 78). Fürlinger konstatiert weiter,

dass sich zwar seither die Konflikte umMoscheebauprojekte zu entspannen schei-

nen, jedoch sei eine Phase zu erkennen, in der durch explizite gesetzliche Vor-

schriften, durch informelle Vorgaben und direkte Eingriffe der Baubehörden in

den Planungsprozess von Moscheebauten versucht werde, eine assimilative Po-

litik des öffentlichen und religiösen Raums durchzusetzen (vgl. ebd.: 78). Einen

Grund für das weitgehende Fehlen »sichtbarer Moscheen« in Wien liefern diese

Rechtsvorschriften nicht.

Aktuelle Themen, die in den Medien diskutiert werden, sind seit 2013 die Fäl-

le von jungen Salafistinnen und Salafisten, die nach Syrien in den Krieg zogen,

um sich dem sogenannten »Islamischen Staat« anzuschließen, die Beschneidung

von Jungen, welche 2012 eine große Debatte auslöste, oder Ende 2015 eine Vor-

studie zu muslimischen Schulen und Kindergärten in Wien, welche durch das

Institut für Islamische Studien der Universität Wien vorgelegt wurde (vgl. As-

lan o. Jahr) und in Medien und Politik hohe Wellen schlug (z.B. Austria Presse

Agentur 2015). Gemäß ersten Ergebnissen werde in den Einrichtungen ein sehr

konservativer Lehrplan verfolgt, der von traditionellen Eltern bestimmt werde.

Die Unterrichtssprache sei meist nicht Deutsch, eine Auseinandersetzung mit

anderen Religionen komme zu kurz. In der Folge forderte der damalige Integra-

tionsminister Sebastian Kurz (ÖVP) ein klares »Bekenntnis zu unserer Lebens-

weise« ein und argumentierte mit einer mangelnden Integrationswilligkeit von

Seiten muslimischer Kindergärten.

Auch das Kopftuch ist ein immer wiederkehrendes Thema sowie die behaup-

tete Islamisierung und die vermeintliche Demokratieinkompatibilität des Islam

(vgl. Abid 2006). Insgesamt werde Musliminnen und Muslimen im öffentlichen

Diskurs ein Nicht-Wille zur Integration in die österreichische Gesellschaft nach-

gesagt, wobei mit Integration meist Assimilation gemeint ist (vgl. Liegl 2009: 28;

Mattes 2010: 141).

3.3 Zusammenfassung und Vergleich

Vergleicht man die Geschichte der Institutionalisierung muslimischen Lebens in

den beiden Ländern Schweiz und Österreich, so lassen sich eine Reihe von Ge-

https://doi.org/10.14361/9783839456330-012 - am 13.02.2026, 15:49:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

