68

Alltag in der Moschee

und damit die erleichterte Einbiirgerung von Secondos und die erleichterte An-
erkennung von Religionsgemeinschaften abgelehnt.

Ettinger und Imhof identifizieren dariiber hinaus vor allem die Berichterstat-
tung um die Proteste im Zuge der »Mohammed-Karikaturen« als Gelegenheit, die
politische und mediale Akteure (SVP, Weltwoche, SonntagsBlick) nutzten, um »der
Problematisierung von Muslimen und des Islam an sich Resonanz zu verschaf-
fen« (Ettinger & Imhof 2006: 13). Weitere Nahrung bekam der Diskurs durch die
Bombenanschlige in London 2004 und Madrid 2005 sowie durch die beiden An-
schlidge in Paris 2015. Hinzu kommen die kriegerischen Auseinandersetzungen in
vielen muslimisch geprigten Lindern. Dabei kam es durch politische und mediale
Akteure zu einer Ubertragung von Deutungsperspektiven und Differenzsemanti-
ken aus der Beobachtung internationaler Ereignisse auf Menschen muslimischen
Glaubens in der Schweiz (vgl. Tunger-Zanetti 2013).

Jiungstes Ereignis ist die Abstimmung des Tessiner Stimmvolks (2013) fiir ein
sogenanntes Burkaverbot (vgl. Jankovsky 2015) welches seit dem 1. Juli 2016 in
Kraft ist. Ein Versuch, das Verbot via parlamentarische Initiative auf die ganze
Schweiz auszuweiten, ist zunichst gescheitert. Im Mirz 2017 wurde aber eine
Initiative fiir ein Referendum gestartet (vgl. Schneuwly Purdie & Tunger-Zanetti
2017). Allerdings kann in keiner Weise davon gesprochen werden, dass sich Mus-
liminnen in der Offentlichkeit in grofRer Zahl mit Burka oder besser Nigab in
der Offentlichkeit zeigen wiirden (vgl. Schneuwly Purdie & Tunger-Zanetti 2016:
570). Ein weiterer medial diskutierter Vorfall ist die Frage, ob Schiilerinnen und
Schiiler dazu verpflichtet werden miissen, Lehrpersonen des anderen Geschlechts
die Hand zu schiitteln. Diese Diskussionen um das Handschiitteln, darum, das
Gesicht in der Offentlichkeit zu zeigen, oder die Koedukation von Midchen und
Jungen verorten Schneuwly Purdie & Tunger-Zanetti (2017) in einem Diskurs iiber
unverhandelbare »Werte« der »Schweizer Kultur«.

Im Hinblick auf Moscheen wird einerseits diskutiert, wer die Moscheen in
der Schweiz finanziert und welche Werte dort vermittelt werden. Dabei wird der
Verdacht geduf3ert, dass arabisches oder tiirkisches Geld die Verbreitung radikaler
und fundamentalistischer Ansichten unterstiitzt (vgl. ebd.).

3.2 Forschungskontext Osterreich
3.2.1 Geschichte und Institutionalisierung muslimischen Lebens

Im Vergleich mit der Schweiz lassen sich in Osterreich einige Gemeinsamkei-
ten, aber auch Unterschiede beziiglich der Institutionalisierung muslimischen
Lebens feststellen. Wie bereits angedeutet besteht der grofite Unterschied in
der offentlich-rechtlichen Anerkennung der Islamischen Glaubensgemeinschaft

- am 13.02.2026, 15:49:54.


https://doi.org/10.14361/9783839456330-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Muslimische Glaubige und Organisationen

in Osterreich und dieser diirfte fiir einen Lindervergleich der mafigebliche sein.
Wie im Theorieteil (Kap. 2) dargelegt handelt es sich bei rechtlichen Regelun-
gen um Institutionen, die zum Kanon der Einflussfaktoren auf Organisationen
zihlen. Daher schenke ich den rechtlichen Rahmenbedingungen und ihrer Ent-
wicklung im Folgenden besondere Aufmerksamkeit.

Die offentlich-rechtliche Anerkennung des Islams bzw. der Islamischen Glau-
bensgemeinschaft ist vor allem historisch begriindet. Da die Habsburger Mon-
archie im 19. Jahrhundert auf dem Balkan expandierte, fand sich schon deutlich
frither als in der Schweiz eine grofe muslimische Bevélkerung in ihrem Macht-
bereich®”. Durch die Okkupation Bosniens und der Herzegowina im Jahre 1878
war es notig, sich mit der dortigen muslimischen Bevolkerung auseinanderzu-
setzen, was auch Anerkennungsfragen umfasste®®. Dies verlangten nicht zuletzt
auch auflenpolitische Interessen (vgl. Potz 2015: 253).

Die Einwohner Bosnien-Herzegowinas waren offiziell bis 1908 tiirkische
Staatsbitrger und unterstanden der Souverinitit des tirkischen Sultans, sie
lebten jedoch seit 1878 unter Osterreichischer Besatzungsherrschaft. Nach den
Einwohnern mit christlich-orthodoxem Glauben nahmen muslimische Gliubige
mit etwa einer halben Million den zweiten Rang unter den gréfiten konfessio-
nellen Gruppen ein (vgl. Strobl 1997: 22). Mit der Okkupation erfolgte zunichst
die Anerkennung als »Religionsgesellschaft«**, welche sich nach der Annexion
Bosniens und der Herzegowina im Jahr 1908 auch in der &sterreichischen
Rechtsordnung mit dem »Islamgesetz«*® vom 15. Juli 1912 niederschlug. Obwohl
sich, wie bereits angedeutet, auf dem traditionellen 6sterreichischen Territorium
kaum muslimische Gliubige befanden*, wirkte von der Besetzung Bosniens und
der Herzegowina bis 1918 auch in Wien ein Mufti. Letzter Inhaber dieses Amtes
war Ahmad Kurbekovich. Bei der kaiserlich-osmanischen Botschaft in Wien war
zudem immer ein Imam angestellt, der fur die Botschaftsmoschee zustindig
war (vgl. ebd.: 24).

Das Islamgesetz bezog sich zu Anfang nur auf »Anhinger des Islams nach
hanefitischem Ritus«. Aus unterschiedlichen Griinden wollte man die »Européer-
Mohammedaner« anderen Rechtsschulen gegeniiber bevorzugen, unter anderem
weil man den hanefitischen Ritus traditionell als »europiisch-islamisch« einstufte

37  Esexistierten schon weit vor dem 19. Jahrhundert Kontakte zu Musliminnen und Muslimen,
etwa durch Handelsbeziehungen oder die Kriege mit dem Osmanischen Reich, welche bis
ins 15. Jahrhundert zuriickreichten. Zur Geschichte des Islam im osteuropdischen Raum vgl.
Bali¢ (1995).

38  Zur historischen Entwicklung des Islamgesetzes vgl. ausfiihrlich Potz (2015).

39  Zum Begriff »Religionsgesellschaft« siehe weiter unten.

40 Die offizielle Bezeichnung lautet: Gesetz, betreffend die Anerkennung der Anhanger des Is-
lams nach hanefitischem Ritus als Religionsgesellschaft.

41 Strobl schatzt fir diese Zeit in etwa 1 000 Personen (Strobl 1997: 25).

- am 13.02.2026, 15:49:54.

69


https://doi.org/10.14361/9783839456330-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70

Alltag in der Moschee

(vgl. Heine etal. 2012: 50). Eine Ausdehnung auf die anderen drei sunnitischen
Rechtsschulen wurde bei Bedarf in Aussicht gestellt, der schiitische Islam blieb
jedoch unerwiahnt (vgl. ebd.: 50). Mit dem Islamgesetz erhielten Muslime den-
selben Schutz und dieselben Rechte wie die iibrigen anerkannten Kirchen und
Religionsgemeinschaften.

Die Okkupation blieb fiir die Muslime in Bosnien und Herzegowina nicht oh-
ne Folgen: Die traditionelle Verkniipfung von geistiger und weltlicher Macht in
Person des Sultan-Kalifen war zerbrochen. Dies machte eine Neuorganisation der
Islamischen Gemeinschaft in Bosnien notwendig, welche 1882 erfolgte. Sie hatte
eine »Verkirchlichung« der Strukturen zur Folge, die bis heute erhalten geblie-
ben ist*?. Dies lisst vermuten, dass sich bosnische Moscheen in Osterreich und
auch in der Schweiz leichter in den hiesigen Gefiigen des von kirchlichen Struk-
turen geprigten Verhiltnis von Staat zu Religionsgemeinschaften zurechtfinden.
Die Neustrukturierung hat gemif} Heine etal. (ebd.) die spitere Verfasstheit der
Islamischen Glaubensgemeinschaft in Osterreich (IGGiO) maflgeblich beeinflusst:

Es war also auf europédischem Boden erstmals zur Kooperation einer eigen-
stindigen muslimischen Bevdlkerung mit einem westlichen Staatssystem ge-
kommen, das Religionsfreiheit gewihrleistete. Die »hierarchische« Organisa-
tion ist nicht nur eine bis heute bestehende Besonderheit der Islamischen
Glaubensgemeinschaftin Bosnien und Herzegowina, sondern hat bei der Ein-
richtung der Verfassung der Islamischen Glaubensgemeinschaft in Osterreich
Vorbildwirkung gehabt. Auf diese Weise ist ein »0sterreichisch-islamisches«
Modell gleichsam wieder nach Osterreich zuriickgekehrt. (Ebd.: 48)

1912 waren zwar muslimische Gliubige auf Gsterreichischem Kerngebiet Angeho-
rige einer anerkannten Religionsgesellschaft geworden, jedoch ohne dass zugleich
eine Organisation gegriindet und damit die dufieren Rechtsverhiltnisse der Glau-
bensgemeinschaft geordnet worden wiren (vgl. Potz & Schinkele 2007: 195). Die

42 Die neue Hierarchie der Islamischen Glaubensgemeinschaft in Bosnien und Herzegowina
IGG-BiH (bosn.: Islamska zajednica u Bosni i Hercegovini) kann in vier Ebenen unterteilt wer-
den: Die unterste Ebene bildet das DZzemat mit einer Moschee als Zentrum, welches ein Dorf
oder einen Stadtteil umfasst und mit einer Pfarrei verglichen werden kann. Die zweite Ebe-
ne sind die MedZlis, die bis zu sieben DZemat umfassen. Dariiber sind die mit einem Bistum
vergleichbaren Muftiate angesiedelt, von denen insgesamt neun in Bosnien existieren. Auf
oberster Ebene ist der Reis-ul-Ulema angesiedelt, welcher von der Vollversammlung, dem
hochsten gesetzgebenden Organ der Islamischen Gemeinschaft, gewéhlt wird. Er ernennt
u.a. Muftis und griindet Religionsschulen (Medressen). Der Reis-ul-Ulema ist der Grof3-Mufti
der Rijaset in Sarajevo, dem religiésen und administrativen Organ der ICG-BiH (vgl. Heine
etal. 2012: 47; Smajic 2013: 128).

- am 13.02.2026, 15:49:54.


https://doi.org/10.14361/9783839456330-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Muslimische Glaubige und Organisationen

rechtliche Struktur einer Gemeinde-Verfassung fehlte, wodurch eine Anerken-
nung nach iblichem Muster, also bezogen auf christlich-kirchliche Organisati-
onsstrukturen, nicht méglich war. Daher waren zunichst nur die Anhingerinnen
und Anhinger des Islam mit den Angehérigen der anderen anerkannten Kirchen
und Religionsgesellschaften gleichgestellt (vgl. Potz 2015: 253). Bis es zu einem
Verband kam, der alle Muslime unter sich vereinigen wiirde, sollte es noch bis in
die 1970er Jahre dauern®. 1969 griindeten Smail Bali¢ und andere bosnische In-
tellektuelle den »Moslemischen Sozialdienst« (MSD) »als Trager der islamischen
sozialen, religidsen und kulturellen Titigkeit in Osterreich« (Bali¢ 1995: 29). Der
MSD* verstand sich als »Caritas« der Muslime Osterreichs (vgl. Strobl 1997: 28)
und war laut Bali¢ die »eigentliche Betreiberin der Kampagne um die offizielle
Anerkennung des Islams als Religionsgemeinschaft in Gleichstellung mit anderen
Weltreligionen« (Bali¢ 1995: 29).

Das erste Gesuch fir die Griindung einer staatlich anerkannten islamischen
Glaubensgemeinschaft in Osterreich erging am 26. Januar 1971 durch den MSD
an das Bundesministerium fiir Unterricht und Kunst und betraf die Einrichtung
der Islamischen Kultusgemeinde in Wien. Co-Antragsteller waren die »Muslim-
Studenten-Union« (1969 gegriindet), der »Gesellige Verein tiirkischer Arbeitneh-
mer in Wien und Umgebung« und die »Iranisch-Islamische Studentenvereini-
gung«. Die Anerkennung erfolgte jedoch erst nach achtjihrigen Verhandlungen
im April 1979. Nachdem die Anerkennung zunichst nur fiir alle Muslime hanafi-
tischer Rechtsschule erfolgte, wurde sie 1987 durch Beschluss des Verfassungsge-
richtshofes als verfassungswidrig eingestuft und auf alle Anhinger des Islam aus-
geweitet (vgl. Gartner 2010: 25). Erginzt und vervollstindigt wird das Islamgesetz
durch die sogenannte Islamverordnung (1988), welche unter anderem die offizi-
elle Bezeichnung der »Islamischen Glaubensgemeinschaft in Osterreich« (IGGiO)
und bestimmte Mindestanforderungen fiir deren Verfassung festlegt (vgl. Gartner
2010: 25; Potz & Schinkele 2007: 196fT.).

Anders als in der Schweiz kam es daher in Osterreich viel frither zur Griin-
dung islamischer Organisationen und eines Dachverbandes auf nationaler Ebene,

43 Wahrend des zweiten Weltkrieges wurde die »Islamische Gemeinschaft zu Wien« gegriindet
(1943 Eintrag ins Vereinsregister). Sie wurde jedoch 1948 wieder aufgelést, da sich »einzelne
Mitglieder des Vereins (..) politisch kompromittierten«, wie es Bali¢ ausdriickt (Bali¢ 1995:
28). Nach 1945 kamen Musliminnen und Muslime aus Arbeits- und Konzentrationslagern
nach Osterreich, andere hatten in den Regimentern gedient oder nutzten Osterreich als Zwi-
schenstopp auf dem Weg nach Ubersee (vgl. Strobl 2005: 523). 1951 entstand der »Verein der
Muslime Osterreichs«, welcher aber ebenfalls nicht von grofker Dauer war und 1965 wieder
aufgeldst wurde. Die international operierende humanitdre Organisation »Jami’at al-Islam«
griindete 1958 eine Zweigstelle in Wien, die wiederum 1962 ihre Arbeit einstellte.

44 2012 feierte er sein 50jdhriges Bestehen, vgl. http://religion.orf.at/projektos/tvradio/orien-
tierung/or_120205.html, zuletzt geprift am 16.02.2016.

- am 13.02.2026, 15:49:54.

n


http://religion.orf.at/projekt03/tvradio/orientierung/or_120205.html
http://religion.orf.at/projekt03/tvradio/orientierung/or_120205.html
https://doi.org/10.14361/9783839456330-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://religion.orf.at/projekt03/tvradio/orientierung/or_120205.html
http://religion.orf.at/projekt03/tvradio/orientierung/or_120205.html

72

Alltag in der Moschee

was durch die Strukturen in Bosnien-Herzegowina begiinstigt wurde. Aber auch
in Osterreich ist die Moschee-Landschaft aufgrund der unterschiedlichen Her-
kunftslinder muslimischer Gliubiger divers und weitgehend an ethnischen und
ideologischen Linien verlaufend. Eine Abfrage bei der Islam-Landkarte*, einem
Projekt der Islamischen Religionspidagogik der Universitit Wien, ergibt fiir Os-
terreich eine Anzahl von 409 muslimischen Vereinen und Moscheen, wobei hier
auch Vereine ohne Gebetsriume aufgefithrt sind. Bei der IGGiO sind 2016 248
Moscheen registriert gewesen (vgl. Oktem 2017: 58). Die tatsichliche Zahl der
Moscheen dirfte irgendwo dazwischen bei etwa 300 liegen. Die Karte der Reli-
gionen*, ein Projekt des Instituts fiir Religionswissenschaft der Universitit Wien,
liefert 133 Treffer fiir die Stadt Wien. Sie umfasst nach eigenen Angaben »religio-
se Gruppen in Wien«, so dass auch hier nicht klar ist, bei welchen dieser Orte
es sich um Moscheen handelt. Eigene Recherchen haben fiir das Jahr 2013 eine
Anzahl von 85 Moscheen fiir Wien ergeben, deren Existenz als relativ gesichert
gelten kann. Die Dichte und Vielfalt der Moscheen in Wien ist daher enorm im
Vergleich zum GrofSraum Ziirich. In beiden Stidten existiert ein religiéser Markt,
der vielfiltige Bediirfnisse befriedigen diirfte.

In Osterreich existieren derzeit fiinf reprisentative Moscheen (vgl. Fiirlinger
2015: 68). Nur eine Moschee in Wien ist durch ihre Bauweise nach auflen als
Moschee erkennbar, es handelt sich dabei um das Islamische Zentrum Wien, ei-
nen Bau aus den 1970er Jahren, welcher im Zusammenhang mit der Griindung
der OPEC errichtet wurde und nach wie vor als multiethnische Moschee aktiv
ist. Ein Vertreter der Magistratsabteilung fiir Integration und Diversitit (MA 17)
nennt im Interview als moglichen Grund die Zersplitterung der muslimischen
Community in Wien, die dazu fiihre, dass die Moscheen relativ klein seien, d.h.
nur wenige am Freitag mehr als 300 Besuchende hitten. Daher gibe es zum
einen keinen Bedarf an einer Vergroflerung der Riume, zum anderen seien die
finanziellen Moglichkeiten eingeschrinke (A. Ibri¢, W_ExpInt_20). Diese Schluss-
folgerung wiirde ich jedoch anzweifeln, da sich in einer so grofien Stadt wie Wien
sicherlich geniigend bauwillige Menschen und Vereine, auch mit gleichem ethni-
schen Profil, finden wiirden. Hier spielt vermutlich ebenso der negative Diskurs
um Moscheeneubauten (vgl. ebd.) und mangelnde Unterstiitzung der Behorden
eine Rolle. Fehlende Mittel diirften jedoch ein weiterer Grund sein.

Das religiése Leben in Osterreich wird weitgehend von den religiésen Ver-
einen bestritten, welche wie in der Schweiz die gingige Organisationsform ist.
Die Vereine gehdren meist einem der Dachverbinde mit ethnischem oder ideo-
logischem Profil an. Der dominierende Dachverband ist die auf Bundesebene
angesiedelte Islamische Glaubensgemeinschaft in Osterreich (IGGi0). Ihr wird

45  http://islam-landkarte.at, zuletzt gepriift am 18.08.2017.
46  http://kartrel.univie.ac.at, zuletzt geprift am 18.08.2017.

- am 13.02.2026, 15:49:54.


http://islam-landkarte.at
http://kartrel.univie.ac.at
https://doi.org/10.14361/9783839456330-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://islam-landkarte.at
http://kartrel.univie.ac.at

3 Muslimische Glaubige und Organisationen

nachfolgend ein eigenes Kapitel gewidmet (siehe Kap. 3.2.4). Daneben gibt es in
Osterreich eine Reihe von ethnischen oder ideologischen Dachverbinden, welche
zum Grof3teil in der IGGiO die Interessen ihrer Mitglieder vertreten.

Zu den zentralen Verbinden gehéren die ATIB (Tiirkisch-Islamische Union
fiir kulturelle und soziale Zusammenarbeit in Osterreich — Avusturya Tiirk Islam
Kiltir ve Sosyal Yardimlagsma Birligi), die Islamische Foderation (Milli Goriig),
die Union Islamischer Kulturzentren (UIKZ)*, der Verband der bosniakischen
islamischen Vereine in Osterreich (IZBA) und der Dachverband der albanischen
Muslime in Osterreich®.

Die ATIB ist das Pendant zur Schweizerischen Diyanet und der Deutschen Di-
TiB und ist nach der IGGiO der gréfte muslimische Dachverband in Osterreich
(vgl. Islamische Religionspidagogik Universitit Wien 2011), wurde allerdings erst
1990 gegriindet. Als Prisident fungiert der Religionsattaché der tiirkischen Bot-
schaft, welcher der tiirkischen Regierung in Ankara direkt untersteht. Wie die
Diyanet-Moscheen in der Schweiz kommen auch die ATIB-Moscheen in den Ge-
nuss der Unterstiitzung durch die tiirkische Diyanet, indem die Imame fiir vier
bis funf Jahre aus der Tiirkei entsandt und bezahlt werden. Gemafd Heine etal.
kann derzeit von etwa sechzig entsandten Imamen gesprochen werden (Heine
etal. 2012: 69). Die Praxis der Finanzierung der Imame aus dem Ausland hat
jedoch mit dem neuen Islamgesetz vorliufig ein Ende und nach einer einjihri-
gen Ubergangsfrist werden seit Anfang 2016 die Visa nicht mehr verlingert. Im
Moment miissen die Vereine die Imame selbst bezahlen, weshalb die ATIB eine
Verlingerung der Ubergangsfrist fordert (vgl. Auerbach 2017)¥. Fiirlinger weist
darauf hin, dass diese Entwicklung maglicherweise von staatlicher Seite nicht
intendiert war, bedeutet sie doch auch eine Ironie der Geschichte, da die ATiB
urspriinglich vom tiirkischen Religionsamt gegriindet wurde, »um den — unter
den tirkischen Arbeitsmigranten in Westeuropa titigen — radikal-islamistischen
Organisationen aus der Tiirkei etwas entgegenzusetzen« (Fiirlinger 2015: 79).

2013, zum Zeitpunkt der Erhebung, hatte die ATIB 64 Mitgliedsvereine, bei
denen etwa 25 000 Mitgliedsfamilien eingetragen sind (Auskunft ATIB, 27.11.2013,
Heine etal. 2012: 69). Acht Vereine sind in der Stadt Wien aktiv. Die ATIB ist
seit 2011 Mitglied in der IGGiO und der Theologe Ibrahim Olgun ist seit 2016
amtierender Prisident der IGGIiO und ehemaliger Integrationsbeauftragter der
ATIB.

Ebenso wie in der Schweiz werden von Seiten des Dachverbands bestimmte
Angebote vorgehalten, zu welchen ein Riickfithrungsfonds fiir Verstorbene zihlt,

47  Die UIKZ wird der Nakschbandi-Stromung des Sufismus zugeordnet.
48  Fireine Beschreibung weiterer Verbande vgl. Heine et al. (2012).
49  Die Ausbildung von Imamen an der Universitat Wien ist ab Herbst 2017 geplant.

- am 13.02.2026, 15:49:54.

13


https://doi.org/10.14361/9783839456330-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74

Alltag in der Moschee

Bildungsangebote, Religionsunterricht, Koranunterricht, Schulungen von Ima-
men, Unterstittzung bei Wallfahrten, Stipendien fiir Studierende sowie Jugend-
und Frauenarbeit®. In der Zentrale in Wien arbeiteten zum Zeitpunkt meiner Er-
hebung 2013 20 Angestellte. Seit kurzem gibt es ein spezielles Férderprogramm
fir minnliche Studenten, denen ein Theologie-Studium in der Tirkei finanziert
wird, damit sie anschlieftend als Imame in Osterreich titig werden. Damit soll
dem Umstand entgegengewirkt werden, dass die nur fiir kurze Zeit in Osterreich
titigen Imame aus der Tirkei kein Deutsch sprichen und dariiber hinaus wenig
bis gar nichts iiber die Lebenssituation der Gliubigen wiissten (W_Prot_o2)".

Der zweite Dachverband, der hier von besonderem Interesse ist, ist der Ver-
band der bosniakischen islamischen Vereine in Osterreich (Islamske zajednice
Bosnjaka u Austriji — IZBA). Er ist ein Zusammenschluss zweier bosnischer Ver-
binde aus dem Jahr 2012 (vgl. Islamische Religionspidagogik Universitit Wien
2012a), wodurch ihm derzeit 40 Mitgliedsvereine angehdren. Damit ist der Ver-
band neben der IGGIO der gréfite nicht-tiirkische Dachverband in Osterreich
(nach ATIB, IFW und UIKZ). Er hat seinen Sitz in Wien und ist im gleichen Ge-
biude untergebracht wie die Moschee Gazi Husrev-beg, welche Teil der Erhebung
fiir diese Arbeit ist. Laut eigener Webseite gehdren dem Verband 39 Moscheen
an, fiinf davon sind in Wien®?. Ebenso wie die ATIB ist auch die IZBA Mitglied in
der IGGiO und gleichzeitig in der Islamischen Glaubensgemeinschaft Bosnien-
Herzegowina. Dadurch kénnen bosnische Gelehrte des Prisidiums (Rijaset), der
hoéchsten religiésen und administrativen Autoritit in der IGG BiH, in die Ent-
scheidungen der Moscheevereine eingreifen, da z.B. die Anstellung eines Imams
ihrer Genehmigung bedarf (vgl. Mattes & Rosenberger 2015: 139; Islamische Re-
ligionspadagogik Universitit Wien 2012a). Eine zeitliche Beschrinkung der An-
stellung fiir Imame gibt es jedoch hier nicht und die Imame werden durch die
Moscheevereine bezahlt. In dieser Hinsicht ergeben sich somit keine Konflikte
mit dem neuen Islamgesetz.

3.2.2  Muslimische Bevdlkerung

Wie auch in der Schweiz waren im Zuge der Anwerbung von Arbeitern in den
1960ern vermehrt Personen muslimischen Glaubens aus dem Ausland zugezogen.
Sie kamen aus der Tiirkei und dem ehemaligen Jugoslawien. Wollte man zunachst

50 Vgl http://www.atib.at, zuletzt gepriift am 14.02.2018, und W_Prot_o2.

51 Die Abkiirzung bezieht sich auf ein Protokoll (Prot), welches ich am 27.11.2013 in Wien (W)
verfasst habe. Die Nummer 2 ist die laufende Nummer in der Erhebung. Eine Liste des em-
pirischen Materials mit den genauen Angaben findet sich im Anhang dieser Arbeit (siehe
Anhang C).

52 Vgl http://www.izba.at/dzemati.html, zuletzt geprift am 14.02.2018.

- am 13.02.2026, 15:49:54.


http://www.atib.at
http://www.izba.at/dzemati.html
https://doi.org/10.14361/9783839456330-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.atib.at
http://www.izba.at/dzemati.html

3 Muslimische Glaubige und Organisationen

Tabelle 4: Entwicklung der muslimischen Wohnbevélkerung in Osterreich 1963-2012 (Quellen: Statistik Aus-
tria; Kolb & Mattausch-Yildiz 2013).

1962 1971 1981 1991 2001 2012

Muslim*innen total 3000 22267 76 939 158 776 338988 573 876
Anteil -2 0,30% 1,02% 2,04% 4,22% 6,8%

? Die Bevolkerungszahlen fiir1962 konnten nicht ermittelt werden.

noch nach dem Rotationsprinzip verfahren, so wurde bald deutlich, dass es sinn-
voller war, wenn die bereits angelernten Arbeiter blieben. Schitzungen zufolge
lebten 1962 gerade einmal 3000 Muslime in Osterreich, von denen 500 ihren
stindigen Wohnsitz dort hatten. Sie stammten grofiteils aus Bosnien und Her-
zegowina, aber auch aus Albanien und einigen Sowjetrepubliken. 40—50 Prozent
hatten bereits damals die 6sterreichische Staatsbiirgerschaft (vgl. Schmidinger &
Larise 2008: 55). Bis 1971 stieg die Zahl der muslimischen Gliubigen unter an-
derem durch Familiennachzug auf iiber 22 000 Personen an (siehe Tab. 4). Nach
der ersten groferen Einwanderungswelle aufgrund der Gastarbeiteranwerbung
kamen in den 1990er Jahren aufgrund der Balkankriege vermehrt bosnische Mus-
liminnen und Muslime nach Osterreich.

Tabelle 4 gibt die Entwicklung des Anteils der muslimischen Bevélkerung an
der Wohnbevélkerung wider®. In Wien liegt ihr Anteil mit 12,5 Prozent (2012)
weit iiber dem Landesdurchschnitt (Kolb & Mattausch-Yildiz 2013: 20), was die
Position der Stadt als Zentrum fiir muslimisches Leben unterstreicht. Die gleiche
Situation ist auch in Ziirich zu finden, wenn auch nicht ganz so deutlich wie in
Wien.

Wirft man einen Blick auf die Herkunftslinder (siehe Tab. 5), fallen folgende
Aspekte ins Auge: Zum einen der grofie Anteil von Musliminnen und Muslimen
mit Osterreichischer Staatsbiirgerschaft (49 %), dann die zweitgrofRte Gruppe mit
tiirkischer Staatsangehorigkeit gefolgt von Menschen aus einem der Balkanlin-
der, und schlieflich eine grofie Gruppe Tschetschenen, die zwischen 2001 und
2009 aus der Russischen Foderation zugewandert sind (vgl. Marik-Lebeck 2010:
7). Wie grof der Anteil an Konvertierten unter den Personen mit dsterreichi-
scher Staatsbiirgerschaft ist, ist genauso wenig bekannt, wie welche weiteren
Herkunftslinder bei dieser Zahl vertreten sind.

53  Statistik Austria hat mit 2001 die Erhebung der Religionszugehdrigkeit eingestellt, vgl. Sta-
tistik Austria: http://www.statistik.at, zuletzt gepriift am 14.02.2018. Die Zahlen flir 2012 sind
Berechnungen von Kolb & Mattausch-Yildiz (2013: 20).

- am 13.02.2026, 15:49:54.

75


http://www.statistik.at
https://doi.org/10.14361/9783839456330-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.statistik.at

76 Alltag in der Moschee

Tabelle 5: Nationalitaten der muslimischen Wohnbevélkerung in
Osterreich 2009 (Quelle: Marik-Lebeck 2010).

Region Nationalititen
absolut prozentual

Afrika 5429 1%
Asien 13301 3%
Balkan 100344 19 %
Tirkei 109 290 21%
Osterreich 252 845 49%
Russische Foderation 18 437 4%
lbrige 16 268 3%
Gesamt 515914 100 %

3.2.3  Das Verhaltnis von Staat und Religionsgemeinschaften in Osterreich

Anders als in der Schweiz ist in Osterreich die rechtliche Bestimmung des Verhilt-
nisses von Staat und Religionsgemeinschaften auf der Bundesebene angesiedelt.
Fur die Regelung des Status der gesetzlich anerkannten und nicht anerkannten
Kirchen und Religionsgemeinschaften sind daher die Artikel 15 und 16 des Staats-
grundgesetzes (StGG) mafigeblich. Dort heiflt es:

Jede gesetzlich anerkannte Kirche und Religionsgesellschaft hat das Recht
der gemeinsamen o6ffentlichen Religionsiibung, ordnet und verwaltet ihre
inneren Angelegenheiten selbstindig, bleibt im Besitze und Genusse ih-
rer flr Cultus-, Unterrichts- und Wohlthatigkeitszwecke [sic!] bestimmten
Anstalten, Stiftungen und Fonde [sic!], ist aber, wie jede Gesellschaft, den
allgemeinen Staatsgesetzen unterworfen.

Fiir die nicht 6ffentlich-rechtlich anerkannten Religionsgemeinschaften gilt: »Den
Anhingern eines gesetzlich nicht anerkannten Religionsbekenntnisses ist die
hiusliche Religionsitbung gestattet, in soferne [sic!] dieselbe weder rechtswidrig,
noch sittenverletzend ist.« (Art. 16 StGG).

Aus juristischer Sicht stellt der Begriff »Religionsgemeinschaft« den Oberbe-
griff dar, der »zunichst die gesetzlich anerkannten Kirchen und Religionsgesell-
schaften umfasst. Die Kirchen werden als christliche Religionsgemeinschaften
verstanden. Religionsgesellschaft bezeichnet eine nicht-christliche Religionsge-

- am 13.02.2026, 15:49:54.


https://doi.org/10.14361/9783839456330-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Muslimische Glaubige und Organisationen

meinschaft« (Potz & Schinkele 2007: 12)°*. Zudem kann in Osterreich eine reli-

giose Gemeinschaft ebenso wie in der Schweiz auch davon Abstand nehmen, eine

rechtliche Form anzunehmen.

Das osterreichische Recht unterscheidet daran anschliefend zwischen folgen-

den drei Typen von Rechtsformen fiir religiose Gemeinschaften:

Nach dem Vereinsgesetz konstituierte oder erlaubte Gesellschaften: Als drit-
te Gruppe sind nach dem Vereinsgesetz (VerG) konstituierte oder erlaub-
te Gesellschaften gemifR § 26 Allgemeines Biirgerliches Gesetzbuch (ABGB)
unter dem Oberbegriff »Religionsgemeinschaft« zusammenzufassen. Trotz
éffentlich-rechtlicher Anerkennung der IGGiO sind die meisten Moscheen in
Osterreich als Vereine konstituiert. Die Wahl dieser Organisationsform liegt
sicherlich daran, dass sie — wie auch in der Schweiz - diejenige ist, die am
einfachsten umzusetzen ist und den lokalen Bediirfnissen entspricht. Eine
rechtliche Verfasstheit ist notwendig, da nur so Gebetsriume betrieben wer-
den konnen (vgl. Mattes 2013a: 138). Ein Verein ist durch Vorlage der Statuten
bei der Sicherheitsbehérde anzumelden. Diese trifft jedoch keine Entschei-
dung dariiber, ob es sich bei dem Verein um eine Organisation mit religio-
ser Ausrichtung handelt oder nicht. Fiir die Vereinsgriindung miissen gemif}
VerG folgende Voraussetzungen eingehalten werden: Es muss ein Zusammen-
schluss von mindestens zwei Personen vorliegen, der Verein darf nicht auf Ge-
winn ausgerichtet sein und es miissen Statuten formuliert werden, die den
Vereinsnamen, den Vereinssitz, eine Beschreibung des Vereinszwecks, Rege-
lungen tber die Mitgliedschaft sowie iiber die Organe des Vereins beinhalten.
Zwar gibt es auch in Osterreich die Form der Privatstiftung, sie ist jedoch
strengeren Regularien unterworfen als in der Schweiz, was wahrscheinlich
der Grund ist, warum diese Organisationsform bei Moscheen nicht sehr ver-
breitet ist. Mir ist das Islamische Zentrum Wien als einzige Moschee bekannt,
die als Stiftung organisiert ist. Ihr gehéren die Botschaften verschiedener is-
lamischer Linder in Wien an (vgl. Firlinger 2013: 173; Schmidinger & Larise
2008: 130).

Eingetragene Bekenntnisgemeinschaften: Seit 1998 existiert die Kategorie der
religiésen Bekenntnisgemeinschaft, welche staatlich eingetragen ist und auch
unter der Gruppe der Religionsgemeinschaften subsumiert wird. Es handelt
sich dabei ebenso um eine Art der staatlichen Anerkennung — sozusagen eine
»Anerkennung light«, wie die »kleine Anerkennung« in der Schweiz. Anhinger
einer Bekenntnisgemeinschaft kénnen ihr Glaubensbekenntnis in Dokumente
eintragen lassen, so dass dort dann nicht »ohne Bekenntnis« steht. Religiose

54

In der Schweiz wird anstelle von »gesetzlich anerkannt« die Bezeichnung »offentlich-
rechtlich anerkannt« verwendet.

- am 13.02.2026, 15:49:54.

71


https://doi.org/10.14361/9783839456330-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78

Alltag in der Moschee

Bekenntnisgemeinschaften diirfen sich derzeit elf Gemeinschaften nennen,
darunter die Bahai-Religionsgemeinschaft oder auch die Hinduistische Reli-
gionsgesellschaft in Osterreich.

Gesetzlich anerkannte Kirchen und Religionsgesellschaften: Die Anerken-
nung von Religionsgemeinschaften regelt das Anerkennungsgesetz (Anerken-
nungsG). Da es aber aufgrund gewisser struktureller und organisatorischer
Besonderheiten nicht auf alle Gemeinschaften angewendet werden kann,
haben sich im osterreichischen Rechtssystem spezielle Sondergesetze™
etabliert. Ein solches ist auch das Islamgesetz (IslamG), welches die An-
erkennung der organisierten Gemeinschaft von muslimischen Gliubigen
in Osterreich regelt®. Derzeit sind zwolf Religionsgemeinschaften und
Religionsgesellschaften in Osterreich durch das Anerkennungsgesetz gesetz-
lich anerkannt. Diese umfassen neben verschiedenen christlichen Kirchen
und Gruppierungen die Islamischen Glaubensgemeinschaft sowie auch die
Alevitische Glaubensgemeinschaft in Osterreich.

Das bereits erwihnte Islamgesetz (IslamG) ist in Europa einzigartig. In seiner

Fassung von 1912 umfasst der Text nur zwei Seiten — entsprechend wenig ist in

ihm geregelt. So ist zum Beispiel nicht explizit festgehalten, dass es sich bei der
IGGiO um eine Kérperschaft éffentlichen Rechts handelt. Einige Bestimmungen
sind rechtlich und faktisch tiberholt, wichtige Detailfragen wie Feiertagsregelun-

gen nicht geklirt (BMEIA 2015). Seit 2012 wurde daher in einem »Dialogforum

Islam« mit Vertreterinnen und Vertretern der Bundesregierung, der IGGiO so-

wie Expertinnen und Experten iiber eine Novellierung des Gesetzes diskutiert.

Die Ausarbeitung dauerte drei Jahre und war zuletzt von vehementen Diskus-
sionen und Widerstand begleitet. Das Gesetz trat nach der Erhebung der Daten
fiir dieses Projekt am 31. Mirz 2015 in Kraft. Da sich der Zeitpunkt nach meiner

55

56

Zu nennen sind vier Sondergesetze: das Israelitengesetz, das Islamgesetz, das Orthodoxen-
gesetz und das Protestantengesetz. Darliber hinaus besteht ein Konkordat mit der romisch-
katholischen Kirche.

Die traditionelle Verfasstheit »des Islam« erfiillt aufgrund des eigenen Selbstverstandnis-
ses die strukturell-organisatiorischen Voraussetzungen nicht, welche eine Anwendung des
Anerkennungsgesetzes und seit 1998 auch des § 11 des Bekenntnisgemeinschaftengesetzes
(Bekenntnisgemeinschafts-Gesetz) ohne Weiteres moglich macht. Das AnerkennungsG von
1874 war fir die christlich-kirchliche Organisationsstruktur konzipiert worden und in der is-
lamischen Tradition fehlt eine vergleichbare rechtliche Struktur einer Gemeinde-Verfassung.
Deshalb musste diesen Besonderheiten miteiner eigenen Gesetzgebung Rechnung getragen
werden, um eine 6ffentlich-rechtliche Anerkennung zu erméglichen. Ob eine Gemeinschaft
durch das AnerkennungsG oder durch ein Sondergesetz anerkannt ist, macht jedoch recht-
lich gesehen keinen Unterschied.

- am 13.02.2026, 15:49:54.


https://doi.org/10.14361/9783839456330-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Muslimische Glaubige und Organisationen

Datenerhebung befindet, kénnen iiber die Auswirkungen der neuen Regelungen
nur geringfiigig Aussagen gemacht werden®’.

Im neuen Gesetz spiegeln sich die Motive des Islamdiskurses wider, wie sie
bereits auch im Abschnitt zur Schweiz genannt wurden. So sieht Oktem in dem
neuen Gesetz zwei in Konflikt zueinander stehende Logiken: den Integrations-
und den Sicherheitsaspekt (Oktem 2016: 19). Zu Ersterem zihlten die nun festge-
schriebene Anerkennung, die Regelung der Imame-Ausbildung an der Universitit
Wien, die Rechtssicherheit fiir die bereits bestehenden islamischen Friedhofe, der
religionsrechtliche Schutz der Feiertage sowie die Beriicksichtigung islamischer
Speisevorschriften in offentlichen Einrichtungen wie dem Bundesheer. Andere
Regelungen, die Oktem unter den Sicherheitsaspekt fasst, sind gleichzeitig dieje-
nigen, die am meisten umstritten sind. Sie verdeutlichen, wie sich das 6ffentliche
Bild iiber Islam und Muslime in der Rechtsgebung widerspiegelt. Hierunter fillt
die Verpflichtung zur positiven Grundeinstellung zu Gesellschaft und Staat, die so
gesetzlich von keiner anderen Religionsgesellschaft verlangt wird. Des Weiteren
diirfen praktisch nur noch Vereine ihre religiésen Dienste anbieten, die auch bei
der IGGiO registriert sind, denn aufgrund des Schutzes der religiésen Bezeich-
nungen der Religionsgesellschaften diirfen Bezeichnungen wie »muslimisch« etc.

57 Vgl Gesetzestext Islamgesetz 2015 (IslamG). Es regelt folgende Punkte:

1.Begutachtungsrecht: Die Religionsgesellschaft ist berechtigt, den Organen der Gesetzgebung
und Verwaltung Gutachten und Vorschlage iber Angelegenheiten, die gesetzlich anerkannte Re-
ligionsgesellschaften betreffen, zu tibermitteln.

2.Schutz der religiosen Bezeichnungen der Religionsgesellschaften: Bezeichnungen etwa von Ver-
einen, die einen Bezug zu einer Religionsgesellschaft (»islamisch«, »muslimisch«, »halal«) herstel-
len, diirfen nur mehr mit Genehmigung der Religionsgesellschaft gefiihrt werden.

3.Regelung der Seelsorge in staatlichen Einrichtungen (z.B. Krankenhausern).

4.Vorrang des staatlichen Rechts: Lehre, Einrichtungen und Gebriuche diirfen nicht im Wider-
spruch zu den gesetzlichen Regelungen stehen. Die Religionsgesellschaft muss eine positive
Grundeinstellung gegeniiber Gesellschaft und Staat haben.

5.Islamisch-theologische Studien: Osterreich verpflichtet sich, die Ausbildung von Imamen sicher-
zustellen.

6.Islamische Friedhofe: Rechtssicherheit fiir bestehende und zukiinftige Friedhofe.

7.Schutz der religiosen Feiertage: Feiertage sind religionsrechtlich, nicht aber arbeitsrechtlich, ge-
schitzt.

8.Regelung der Untersagung der Finanzierung aus dem Ausland.

9.Speisevorschriften: Beriicksichtigung der islamischen Speisevorschriften in 6ffentlichen Einrich-
tungen (6ffentliche Schulen, Haftanstalten, Militar etc.).

10.Anzeige- und Meldepflicht bezugnehmend auf alle Ereignisse, die dieses Bundesgesetz betref-
fen: Information des Kultusamtes tiber wichtige Vorgange (z.B. Neuwahlen).

11.Darstellung der Lehre und Glaubensquellen in deutscher Sprache.

- am 13.02.2026, 15:49:54.

79


https://doi.org/10.14361/9783839456330-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80

Alltag in der Moschee

nur mehr mit Genehmigung der IGGiO gefithrt werden®®. Was als Schutz der
religiosen Bezeichnungen der anerkannten Religionsgesellschaft vorgesehen ist,
bedeutet jedoch eine Monopolisierung der Verwendung besagter Begriffe (BMEIA
2015: 5). Die Neufassung des Gesetzes hat deshalb vermutlich fiir kleinere Ge-
meinschaften, die nicht zur IGGiO gehédren, zur Folge, dass sie ihre Moscheen
und Cem-Hiuser schliefen miissen. Shiitische und Alevitische Gruppen werden
sich um eine eigene Anerkennung bemithen miissen, um weiterhin Gebetsriume
unterhalten zu diirfen®. Dariiber hinaus darf der laufende Betrieb von Moscheen
nicht mehr aus dem Ausland finanziert werden, was vor allem die Moscheevereine
der ATIB betreffen diirfte®®.

Das alte Islamgesetz hatte bislang kaum Auswirkungen auf die Moscheever-
eine, denn es wirkte sich nur auf die Institutionen aus, die der IGGiO direkt
angehéren. Da die IGGiO nur zwei Moscheen in Osterreich betreibt, konnten nur
diese von den Vorteilen Gebrauch machen. Alle anderen Moscheen waren und sind
weitgehend nach dem Vereinsrecht konstituiert. Sie konnen beispielsweise beim
Baurecht nur dann profitieren, wenn eine Erklirung der IGGiO vorliegt, »dass
ein Dachverband bzw. ein einzelner Verein als konfessionelle Einrichtung der
Glaubensgemeinschaft anzusehen sei« (Potz & Schinkele 2007: 207). Wie sich das
Wechselverhiltnis in Zukunft aufgrund der nun engeren Anbindung der Vereine
an die IGGiO aus rechtlicher Sicht ausprigen wird, kann hier nicht eingeschitzt
werden.

3.2.4  Die Islamische Glaubensgemeinschaft in Osterreich - 16Gi0

Die Islamische Glaubensgemeinschaft in Osterreich (IGGiO)®" kann als wichtigste
Akteurin im Hinblick auf die politische Reprisentation der muslimischen Bevol-
kerung gewertet werden (vgl. Mattes & Rosenberger 2015: 134). Zu ihren Aktiviti-
ten zdhlen die Seelsorge in 6ffentlichen Einrichtungen wie Krankenhiusern und
Gefingnissen sowie der Unterhalt von Bildungseinrichtungen, Kindergirten und
offentlichen Schulen bis hin zu universitirer Ausbildung. Dariiber hinaus ist mit

58  Siehe FuRnote 57.

59  Es gibt bereits eine Islamische Alevitische Glaubensgemeinschaft und eine Foderation der
Aleviten Gemeinden in Osterreich, welche sich beide fiir eine Registrierung beworben haben
(vgl. Bktem 2016: 47). Zum Konflikt mit dem neuen Islamgesetz vgl. auch Potz (2015).

60 Verschiedene Wissenschaftler wiesen in einer Erklarung auf die Ungleichbehandlung der is-
lamischen Religionsgesellschaft gegenliber anderen organisierten Religionen in puncto Aus-
landsfinanzierung hin (vgl. Fritzl 2014). Dariiber hinaus greife dies in die Autonomie der Reli-
gionsgemeinschaften ein und diirfte vor dem Osterreichischen Verfassungsgericht oder dem
Europiischen Menschenrechtshof nicht standhalten, wie Oktem anmerkt (Oktem 2016: 47).

61  Diedetaillierte Organisationsstruktur der IGGiO kann hier nicht wiedergegeben werden und
ist fir diese Arbeit auch nichtrelevant. Hier sei auf die Literatur, vor allem Hafez (2009; 2006)

verwiesen.

- am 13.02.2026, 15:49:54.


https://doi.org/10.14361/9783839456330-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Muslimische Glaubige und Organisationen

der 6ffentlich-rechtlichen Anerkennung seit 1982/83 das Recht verbunden, islami-
schen Religionsunterricht in offentlichen Schulen zu erteilen. Wurden zunichst
noch Lehrende aus dem Ausland geholt, so werden sie seit 1998 in Osterreich aus-
gebildet®®. Die Lehrerausbildung und die Organisation des Unterrichts ist eine
der wichtigsten Aufgaben der IGGiO und ist deshalb von Relevanz fiir die Mo-
scheen, da auch in den Moscheen Religions- und Koranunterricht erteilt wird. Es
ist daher zu untersuchen, inwiefern es eine Wechselwirkung zwischen den beiden
Angeboten gibt. Zwar wurde bereits 2012 ein Lehrgang fir die Ausbildung von
Imamen an der Universitit Wien angekiindigt, bis Anfang 2018 kam es jedoch
zu keiner Einfithrung eines solchen Studienganges. Die Universitit Wien bietet
allerdings Weiterbildungen im Bereich der islamischen Seelsorge an.

Zur 1GGiO und ihrer Geschichte liegen eine Vielzahl an Arbeiten vor, wes-
halb hier nicht weiter darauf eingegangen werden soll (vgl. Abdelrahimsai 1995;
Abid 2006; Hafez 2013; 2009; 2006; Mattes & Rosenberger 2015; Sticker 2008). Die
IGGIO ist organisiert als Vertretung verschiedener Vereine. Dabei ist das inter-
ne System der Glaubensgemeinschaft sehr komplex, denn individuelle Personen
registrieren sich als Mitglieder bei der IGGiO iiber die Vereine. Die Dachverbin-
de haben grofRen Einfluss, da sie mehr Delegierte entsenden konnen. Entspre-
chend klein ist die Rolle der Mitglieder, die auflerhalb der Verbinde organisiert
sind®®. Gruppierungen, die sich nicht von der Islamischen Glaubensgemeinschaft
vertreten fithlen, miissen sich dementsprechend um eine eigene Rechtsperson
kitmmern, so beispielsweise die Aleviten.

Aus juristischer Perspektive sind jedoch alle Personen, die sich als muslimisch
bezeichnen und in Osterreich ansissig sind, Mitglieder der IGGiO Kraft des Ge-
setzes (ex lege), eine formelle Mitgliedschaft bei der IGGiO ist nicht notwendig. Sie
koénnen deshalb automatisch von den Angeboten der IGGiO und von den Vorteilen
der offentlich-rechtlichen Anerkennung profitieren. Der islamische Religionsun-
terricht an 6ffentlichen Schulen ist fiir alle muslimischen Kinder offen, egal ob
sie bzw. ihre Eltern Mitglied in der IGGiO sind oder nicht. Dariiber hinaus erhebt
die IGGiO keine »Kirchensteuer«.

62  Das Bachelorstudium erfolgt an der Islamischen Religionspddagogischen Akademie (IRPA)
auf Grundlage einer Kooperation der IGGiO und der Kirchlichen Pidagogischen Hochschu-
le Wien/Krems. Ein Masterstudium in islamischer Religionspddagogik ist an der Universitat
Wien moglich.

63 2011 hatte die IGGiO 125 0oo Mitglieder, im Vergleich zu 2002 mit nur 5 500 ein starker An-
stieg (vgl. Hafez 2013: 227). Heine etal. erkldren den abrupten Anstieg mit der Wahl, die
2010/11 anstand. Fiir dieses Ereignis lieRen sich 124 465 Personen registrieren, um wahlen zu
konnen. Zur Wahl sind letztlich 20 485 Personen gegangen. Jedoch lieRen sich Vereine hiufig
nurso viele Mitglieder registrieren, wie fiir das Erlangen eines Delegiertensitzes erforderlich
war (Heine etal. 2012: 58).

- am 13.02.2026, 15:49:54.

81


https://doi.org/10.14361/9783839456330-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82

Alltag in der Moschee

Mit Ausnahme der ATIB brauchen die Dachverbinde eine Bescheinigung der
IGGiO, um Visa fiir ihre Imame aus dem Ausland zu beantragen (vgl. Hafez 2013:
230). Dies schien lange Zeit — bis zur Neufassung des Islamgesetzes — der einzige
Nutzen der IGGiO fiir die Moscheevereine zu sein.

Der Vertretungsanspruch der IGGiO ist nicht unumstritten, so stellen Heine
etal. (2012: 59ff.) innermuslimische Spannungen fest, die sich auf die Bereiche
Imameanerkennung und Religionsunterricht beziehen. Auch zur Frage, ob sich
die IGGiO zu religiésen Fragen duflern soll, herrsche keine Einigkeit.

3.2.5  Kommunale Zusténdigkeiten fir Moscheevereine

In Ziirich hat sich gezeigt, dass die kommunale Zustindigkeit fiir Moscheen in
der Verantwortung der Integrationsfachstellen liegt. Auch in Wien kitmmert sich
eine entsprechende Stelle um die Vereine, die Magistratsabteilung fiir Integration
und Diversitit (MA 17)*. Etwa 60 Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter pflegen unter
anderem den Kontakt zu den Vereinen in den Bezirken der Stadt (A. Ibrié, W_Ex-
pInt_20). Ein wichtiger Teil der Arbeit sei laut Almir Ibri¢, einem Mitarbeiter
der MA 17, die Vereine aufzuspiiren und Kontakt mit ihnen aufzunehmen. Den
Vereinen wiirden verschiedene Integrationsprojekte und Unterstiitzungsleistun-
gen angeboten. Es werden zum einen Projekte der Stadt Wien umgesetzt, zum
anderen Projekte, die im Interesse des jeweiligen Gemeindebezirkes liegen, oder
auch Projekte, die die Vereine umsetzen mochten. So werden zum Beispiel In-
formationsveranstaltungen gefordert, Sprachkurse fir Muttersprachlerinnen und
Muttersprachler oder interkulturelle Projekte und Feste unterstiitzt. Es konnen
Gelder beantragt werden fiir Projekte und Mafinahmen, die die interkulturel-
le Sensibilitit und Kompetenz férdern wie das Zusammenleben von Menschen
unterschiedlicher Herkunft, die Zusammenarbeit unterschiedlicher Gruppen so-
wie die Bewusstseinsbildung im Bereich Migration/Integration/Diversitit®. Auch
Bauprojekte werden begleitet, wenn die religiésen Gemeinschaften dies wiin-
schen. Die MA 17 organisiert dann Tage der offenen Tiir oder stellt Kontakt zu
weiteren Behorden her. Es gibt finanzielle Férderung von Projekten, sofern diese
»im Sinne der Stadt Wien liegen« (A. Ibri¢, W_Explnt_20). Zudem stehen Bil-
dungsangebote fiir Vereinsleitungen zu Themen wie Vereinsfithrung, Umbauten
von Riumlichkeiten oder Anmeldung von Vereinen zur Verfiigung. Die MA 17 ist
dariiber hinaus Griinderin von interreligiésen Foren und Bezirksforen, in denen
sich Menschen aus den jeweiligen Stadtteilen treffen und austauschen.

64 Vgl http://www.wien.gv.at/kontakte/ma17/, zuletzt gepriift am 19.12.2016.
65 Vgl http://wwwwien.gv.at/menschen/integration/foerderungen/index.html, zuletzt gepriift
am19.12.2017.

- am 13.02.2026, 15:49:54.


http://www.wien.gv.at/kontakte/ma17/
http://www.wien.gv.at/menschen/integration/foerderungen/index.html
https://doi.org/10.14361/9783839456330-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.wien.gv.at/kontakte/ma17/
http://www.wien.gv.at/menschen/integration/foerderungen/index.html

3 Muslimische Glaubige und Organisationen

3.2.6 Islamdiskurs in Osterreich

Auch in Osterreich haben Studien ergeben, dass ein von Medien und rechts-
gerichteten Parteien transportiertes Bedrohungsszenario gegeniiber dem Islam
vorherrscht (vgl. Saad 2009: 208; Hafez 2010; Mattes 2010: 141). Hier wird das
Thema Islamfeindlichkeit in der Forschung weitgehend unter dem Begrift »Isla-
mophobie« diskutiert (z.B. in Hafez 2009, zur Kritik am Begriff vgl. Heine etal.
2012: 32f.). Heine et al. fassen zusammen: »Es sind dies vor allem demographische
Angste vor der >Uberfremdung« der Heimat sowie die Angst vor dem dschihadis-
tischen Terrorismus, die mobilisiert werden.« (Ebd.: 32f.) Besonders Konflikte
um neue Moscheebauten sind in Osterreich Ereignisse, an denen Ressentiments
gegeniiber muslimischen Gliubigen und dem Islam deutlich werden. Fiirlinger
weist dabei auf die Verschrinkung von globalen Ereignissen und lokalen Debatten
hin, die bereits fiir den Diskurs in der Schweiz konstatiert wurde.

Globale Kriege, Konflikte und Krisen rund um den djihadistischen Terror der
al-Qaida und den »Krieg gegen den Terror« der von den USA gefiihrten Ko-
alition ab 2003 und die damit zusammenhéingen [sic!] internationalen Islam-
Debatten bildeten den dominierenden Rahmen, in dem die lokalen Baupro-
jekte in Osterreich wahrgenommen und interpretiert wurden. (Fiirlinger 2015:
59)

Hinzu kime, dass sich negative Grenzziehungen gegeniiber den »Gastarbeitern,
den »Tiirkinnen und Tiirken« sowie den »Musliminnen und Muslimenc, iiberla-
gerten. Das historisch bedingte Feindbild »der Tiirken vor Wienc sei in das kol-
lektive Gedichtnis iibergegangen und werde immer wieder politisch aktualisiert
und instrumentalisiert (vgl. ebd.).

Das rechtspopulistische Gegenstiick zur SVP (Schweizerische Volkspartei) in
der Schweiz ist in Osterreich die FPO (Freiheitliche Partei Osterreichs), welche
seit dem EU-Wahlkampf 2004 und vor allem seit dem Wiener Wahlkampf 2005
das Thema Islam und Muslime verstirkt in ihre Agenda aufgenommen hat. Die
»Rettung des Abendlandes« und der Kampf gegen »Islamisierung« wurden zu
erklirten Zielen der Partei wie auch des BZO, einer Abspaltung®® von der FPO
(vgl. Hafez 2010: 19).

Inspiriert von der Schweizer Initiative, den Bau von Minaretten zu verbieten,
brachte auch die FPO 2007 einen Antrag ins Parlament ein, ein Verbot des Baus
von Minaretten in die Osterreichische Bundesverfassung aufzunehmen. Dieser
blieb allerdings erfolglos. Im gleichen Jahr kiindigte Josef Haider an, sich im Bun-
desland Kirnten fiir ein rechtliches Verbot des Baus von Moscheen einzusetzen

66  Das BZO (Biindnis Zukunft Osterreich) wurde 2005 durch ehemalige Mitglieder der FPO un-
ter Fithrung von Jorg Haider gegriindet.

- am 13.02.2026, 15:49:54.

83


https://doi.org/10.14361/9783839456330-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84

Alltag in der Moschee

(vgl. Farlinger 2015: 74). 2008 wurde dort rechtlich geregelt, dass Bauvorhaben,
die von der »ortlichen Bautradition wesentlich abweichen«, einer Genehmigung
durch eine »Ortsbild-Sonderkommission« bediirfen. Eine dhnliche Regelung wur-
de im gleichen Jahr auch in Vorarlberg und 2010 in Niederdsterreich beschlossen.
Zwar verbieten diese Gesetze nicht explizit den Bau von Moscheen, schrinken je-
doch die baulichen Gestaltungsmoglichkeiten extrem ein. Dadurch entstiinden
Moscheebauten, die von auflen unauffillig, neutral und funktionalistisch gehal-
ten seien, wie Firlinger beobachtet (vgl. ebd.: 78). Fiirlinger konstatiert weiter,
dass sich zwar seither die Konflikte um Moscheebauprojekte zu entspannen schei-
nen, jedoch sei eine Phase zu erkennen, in der durch explizite gesetzliche Vor-
schriften, durch informelle Vorgaben und direkte Eingriffe der Baubehorden in
den Planungsprozess von Moscheebauten versucht werde, eine assimilative Po-
litik des 6ffentlichen und religiésen Raums durchzusetzen (vgl. ebd.: 78). Einen
Grund fir das weitgehende Fehlen »sichtbarer Moscheen« in Wien liefern diese
Rechtsvorschriften nicht.

Aktuelle Themen, die in den Medien diskutiert werden, sind seit 2013 die Fil-
le von jungen Salafistinnen und Salafisten, die nach Syrien in den Krieg zogen,
um sich dem sogenannten »Islamischen Staat« anzuschliefien, die Beschneidung
von Jungen, welche 2012 eine grofRe Debatte ausloste, oder Ende 2015 eine Vor-
studie zu muslimischen Schulen und Kindergirten in Wien, welche durch das
Institut fiir Islamische Studien der Universitit Wien vorgelegt wurde (vgl. As-
lan o. Jahr) und in Medien und Politik hohe Wellen schlug (z.B. Austria Presse
Agentur 2015). Gemif3 ersten Ergebnissen werde in den Einrichtungen ein sehr
konservativer Lehrplan verfolgt, der von traditionellen Eltern bestimmt werde.
Die Unterrichtssprache sei meist nicht Deutsch, eine Auseinandersetzung mit
anderen Religionen komme zu kurz. In der Folge forderte der damalige Integra-
tionsminister Sebastian Kurz (OVP) ein klares »Bekenntnis zu unserer Lebens-
weise« ein und argumentierte mit einer mangelnden Integrationswilligkeit von
Seiten muslimischer Kindergirten.

Auch das Kopftuch ist ein immer wiederkehrendes Thema sowie die behaup-
tete Islamisierung und die vermeintliche Demokratieinkompatibilitit des Islam
(vgl. Abid 2006). Insgesamt werde Musliminnen und Muslimen im 6ffentlichen
Diskurs ein Nicht-Wille zur Integration in die dsterreichische Gesellschaft nach-
gesagt, wobei mit Integration meist Assimilation gemeint ist (vgl. Liegl 2009: 28;
Mattes 2010: 141).

3.3 Zusammenfassung und Vergleich

Vergleicht man die Geschichte der Institutionalisierung muslimischen Lebens in
den beiden Lindern Schweiz und Osterreich, so lassen sich eine Reihe von Ge-

- am 13.02.2026, 15:49:54.


https://doi.org/10.14361/9783839456330-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

