
592 Rezensionen

Anthropos  110.2015

or neighbouring groups are excluded. Nods to other cul-
tures like the Mursi and Bodi, who share similar oral cul-
ture, would have been a welcome addition to the text and, 
if anything, a way to honour the different oral traditions 
in southern Ethiopia.

This book is clearly meant to serve as an introduc-
tion to Suri society and oral culture. The book also shows 
that anthropology and linguistics are not only for a small 
group of experts, but are also useful to educators, stu-
dents, and the Suri community in general. As the Suri 
transition into new – and often unfamiliar – sociocultur-
al contexts, in which their involvement in government 
school-based education will no doubt increase, the peda-
gogical value of the book for future literacy programs in 
Suri will be important.

“Suri Orature” is also an important book in that it of-
fers an example of the kinds of practical solutions needed 
to resolve current paradoxes of development in Southwest 
Ethiopia. As Abbink so pointedly puts it: “… new ways 
must be found to give meaning to the process of ‘devel-
opment,’ which is not a mono-dimensional economic de-
velopment working from the top down and with coercion, 
but a broad process of social and political adaptation and 
educational change, starting from local conditions” (22). 
Currently, alongside large-scale agro-developments in 
southern Ethiopia, resettlement sites are being built by the 
government in order to transform the lives of agro-pasto-
ralists like the Suri and their neighbours by turning them 
into settled cultivators with irrigated plots, but with few 
or no cattle. These plans are being carried out in the in-
terests of national development and in the firm belief that 
it will also benefit the local population. Past experiences 
show that ambitious and well-meaning projects like this 
have often had tragic consequences for those they were 
intended to benefit, mainly because the planners failed to 
involve local people in project planning and, thereby, to 
respect local knowledge. Lessons on the injustices that 
characterise displacement are evidenced, for example, by 
the introduction of state-run school programs, which are 
often unable to provide teaching in local languages, often 
despite policies that encourage mother-tongue learning. 
Ethiopia is no exception.

According to section 2.2.12 of the Ethiopian govern-
ment’s “Education and Training Policy,” ethno-linguistic 
groups have the right to learn their mother tongue: Am-
haric for national communication, and English for inter-
national communication. Primary education can be taught 
in the mother tongue, and if it is not Amharic, the latter 
should be learned as a subject in order to facilitate na-
tional communication. When Amharic is taken as the me-
dium of instruction, the mother tongue can be taught as 
a subject (LaTosky and Zehle, Schooling for Agro-Pas-
toralist Communities in the Sala-Mago District, South 
Omo Zone. Vignettes from the First Generation of Mursi 
Schoolgirls. Addis Ababa 2015: ​214). However despite 
the Ministry of Education’s “ ‘[s]trategies for promoting 
primary and secondary education in pastoralist areas,’ 
which includes an evolutionary narrative featuring ‘back-
ward’ peoples who would benefit from formal education 
(MoE 2008: 5 f.), mother-tongue learning has so far been 

neglected” (LaTosky and Zehle 2015: ​216). The reasons 
for such neglect have mainly to do with a lack of specialist 
teachers, language resource materials, and commitment 
by education authorities to ensure mother-language based 
multilingualism. One can only hope that future state-run 
education programs will come to adopt and further de-
velop progressive mother-tongue literacy projects like the 
one in Suri, thanks to the efforts of linguists like Michael 
Bryant (and others mentioned in the book).

As an anthropologist deeply concerned with the qual-
ity of future education projects for agro-pastoralists in 
South Omo, and especially their ability to fulfill the prac-
tical needs of the community, I am grateful to the authors 
(Abbink, Bryant, and Bambu) for showing readers in such 
a clear and straightforward manner that a basic under-
standing of Suri language, society and oral culture is not 
only useful and interesting in its own right, but a practical 
first step towards protecting linguistic diversity and cul-
tural heritage in southwest Ethiopia. The book will indeed 
“… contribute to the further development of the Tirmaga-
Chai language (usually called Suri) and educational ma-
terials in this language, thereby providing the people with 
a healthy means of integrating into the greater Ethiopian 
community and global society” (26).

Shauna LaTosky

Aguilera, Sabina: Textiles ralámuli. Hilos, caminos 
y el tejido de la vida. Berlin: Gebr. Mann Verlag, 2014. 
215 pp. ISBN 978-3-7861-2729-1. (Estudios Indiana, 6) 
Preis: € 34.00

Die Autorin untersucht die Herstellung und Gestal-
tung von verschiedenartigen Textilien in der Sierra Tara-
humara, namentlich in Coyachique der Barranca de Cobre 
und einem Stützpunkt indigener Weberinnen in der Sied-
lung Padre Carlos Díaz Infante, S. J. der Stadt Chihuahua 
des gleichnamigen nordwestmexikanischen Bundesstaa-
tes. Mit Hilfe von mehreren Informantinnen und Infor-
manten erschließt sich die Autorin die Bedeutung der auf 
den Textilien (Gürtel und Decken) dargestellten Zeichen 
als Ausdrucksformen ihres Weltbildes bzw. einer histo-
risch-sozialen Erinnerungsform ihrer indigenen Kultur. 
Die Textilien werden auch heute für den Eigengebrauch, 
aber auch für den Verkauf an Touristen in großer Zahl 
hergestellt und gehören zu den herausragenden kunst-
handwerklichen Produkten dieser Region. Die Sierra 
Tarahumara ist das Heimatland zahlreicher Gruppen der 
Rarámuri (Tarahumara), die zum Teil erhebliche sprach-
liche, rituelle, politische und materielle Unterschiede un-
tereinander aufweisen und deshalb nicht als eine kultu-
rell einheitliche Ethnie betrachtet werden können. Daher 
wählt die Autorin die regionale Aussprache “Ralámuli” 
als Volksbezeichnung ihrer untersuchten Region. Dies 
mag zu Irritationen hinsichtlich der bisher einheitlichen 
Bezeichnung Rarámuri führen, reflektiert aber die Diver-
sität der Region, die durch die Städtewanderung, die seit 
mehreren Jahrzehnten stattfindet, noch verstärkt wird. 
Mehrere noch permanent ihr Handwerk betreibende We-
berinnen und zum Teil auch Weber leben heute fast aus-
schließlich in den Städten des Bundesstaates Chihuahua 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-592 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:48:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-592


Rezensionen

Anthropos  110.2015

593

und erhalten auch dort die Traditionen ihres Handwerks, 
weil sie soziale und rituelle Eckpunkte ihrer Lebensform 
nicht aufgegeben haben und mit dem Einfluss der Moder-
ne auch individuelle Interpretationen über die kosmologi-
schen Bedeutungen ihrer textilen Zeichen entwickelten.

Die Arbeit der Autorin mit den Informantinnen und In-
formanten erstreckte sich zwischen 2004 und 2010 über 
drei jeweils mehrwöchige Feldforschungen, während de-
rer sie verschiedene Beschreibungen und Interpretationen 
textiler Arbeiten aufnehmen konnte. Eine für alle Rará-
muri der Region Tarahumara gültige Interpretation der in 
Textilien eingewobenen Zeichen konnte nicht gefunden 
werden, dennoch umfassen die verbreiteten handwerkli-
chen Methoden und verwendeten Zeichen weit mehr als 
eine kleinethnische Region. Die zentrale Hypothese der 
Autorin geht über die untersuchte Gruppe hinaus und be-
ansprucht globale Gültigkeit: Menschliche Gesellschaften 
würden bezüglich ihrer Textilien bestimmte Begriffe, Vor-
stellungen und Erzählungen gebrauchen, um sich Identität 
zu schaffen und diese in das rituelle Leben einzubinden. 
Hiermit würden sie ihren Begriff über das Heilige alltäg-
lich erfahrbar machen und den Kosmos als eine reziproke 
Dynamik und Teilhabe charakterisieren (10). Mit diesem 
holistischen Ansatz erschließt die Autorin die Beziehun-
gen der Weberinnen und des Webers zu ihren Produkten 
und ihrem sozialen und rituellen Leben, denn es handelt 
sich nicht allein um Kunsthandwerk im eurozentrischen 
Sinne, sondern um eine durch häufige Rituale und christ-
lich-indigene Anschauungen geprägte Lebensform, vor 
deren Hintergrund die Zeichen der Gürtel und Decken 
interpretiert werden und dadurch ihren speziellen sym-
bolischen Charakter erhalten.

Sabina Aguilera beschreibt den historischen und sozi-
alen Hintergrund der untersuchten Gemeinschaften, geht 
auf die alltäglichen und festtäglichen Aktivitäten ein und 
unterstreicht die starke Bedeutung der Herstellung von 
Textilien in ihrer untersuchten Gruppe. Zwei biografi-
sche Porträts stellen einen Weber (er gehört eher zu einer 
Ausnahme in der untersuchten Gruppe) und eine Weberin 
vor, wobei letztere die Hauptinformantin der Forscherin 
ist. Im Kapitel “Dualität und Ambiguität zwischen weib-
lichen und männlichen Kategorien und ihre Beziehun-
gen zum Weben” geht die Autorin auf die Mehrdeutig-
keit der Zweigeschlechtlichkeit ein, die zusammen mit 
den Götterpaaren Sonne/Mond und Onorúame bzw. tata 
diosi  / Mutter Maria erscheint und die Geschlechtlich-
keit wechseln kann. In den paarigen bzw. spiegelverkehr-
ten Darstellungen der textilen Werkstücke (“tejido con 
dos caras”, S. 105) kehrt das mythische Grundmuster der 
Doppeldeutigkeit offensichtlich wieder. Es ist übrigens 
auch in anderen historischen und aktuellen mesoameri-
kanischen Ethnien bekannt, wie die Autorin an einigen 
Beispielen (99 ff.) ausführt, erstreckt sich jedoch tatsäch-
lich bis nach Südamerika und fand beispielsweise bei den 
altperuanischen Textilien (Chancay, Tiahuanaco, Pacha-
camac) schon vor vielen Jahrhunderten einen handwerk-
lichen und ikonografischen Höhepunkt (E. Ruhnau und 
C. Deimel, Jaguar und Schlange. Berlin 2000: ​125–141). 
Insofern ist das für die Sierra Tarahumara wiederentdeck-
te Thema der Spiegelverkehrung bzw. Verdopplung ein 

nicht seltenes Muster der Ikonografie in den Amerikas 
und lässt offensichtlich auch thematisch einen Raum für 
eine gendertypische Aktualisierung, wie hier am Beispiel 
der lebendigen Darstellungen der Hauptinformantin de-
monstriert wird, die selbst die Entstehung der Welt in Me-
taphern aus dem textilen Kontext beschreibt (107, 109 f.). 

Die Vorstellung von der Welt als einem Webstück, in 
dem alles mit allem durch Fäden und Muster korrespon-
diert, zeigt aber auch die Grenzen der holistischen Kon-
zeption, die Aguilera teils mit textilorientiertem Deter-
minismus entwickelt. Denn wäre die Welt nicht auch von 
Seiten eines Töpfers oder eines Ritualisten entsprechend 
zu konstruieren? Die möglichen Verbindungen der Zei-
chen auf Textilien, Kirchenmalereien, Felszeichnungen 
und in Form von Steingelegen zum rituellen Leben der 
Sierra Tarahumara wurden bereits in einer inzwischen äl-
teren deutschsprachigen Publikation (C. Deimel, Die ritu-
ellen Heilungen der Tarahumara. Berlin 1997: ​211–232) 
beschrieben, finden in der Arbeit Aguileras allerdings kei-
ne Erwähnung. Die (Sierra) Tarahumara, als ein sprach-
lich und rituell differenziertes und inzwischen bis in 
angrenzende Städte ausgedehntes Land weist in ihren auf-
gezeichneten Erzählungen einige bisher wenig bekann-
te mythische Elemente auf. Ihre Informanten beschrei-
ben (132 ff.) die Oberfläche der Welt als die Haut einer 
Schlange und die Schlange als Gegenspielerin der Sonne 
im Himmel. Zum einen gilt die Schlange als ein Dämon, 
zum anderen als segenbringende Wasserspenderin, wo-
bei die Autorin Parallelen zu den Mythen der Huicholes 
im mexikanischen Bundesstaat Nayarit und der vorspani-
schen Zeit im zentralen Mexiko herausfindet (134 f.). Zur 
Doppeldeutigkeit der Schlange wäre noch hinzuzufügen, 
dass diese selbst in der Peyote-Heilung der Tarahumara 
in Form des Schrapers (rasping stick) der Heiler als zu-
gleich dämonische und heilende Kraft wiederkehrt. Insge-
samt ergibt die Untersuchung der Textilien deutliche Be-
züge zum mesoamerikanischen Kontext und verweist auf 
die mit Felszeichnungen und Ikonografie belegten vor-
spanischen Beziehungen dieser Region als Teil des “Gran 
Chichimeca” oder “Greater Southwest” zu Zentralmexi-
ko. Leider sind die Schilderungen der Informanten nur 
auf Spanisch und nicht auch auf Rarámuri dokumentiert 
worden. Die Arbeit ist dennoch eine sehr gute Studie zu 
einem bislang noch nicht genau bearbeiten Thema über 
die Beziehungen der materiellen und geistigen Kultur der 
Sierra Tarahumara.  Claus Deimel 

Aïtel, Fazia: We Are Imazighen. The Development 
of Algerian Berber Identity in Twentieth-Century Litera-
ture and Culture. Gainesville: University Press of Florida, 
2014. 306 pp. ISBN 978-0-8130-4939-7. Price: $ 74.95

“We Are Imazighen,” by Faiza Aïtel, associate pro-
fessor of French and Francophone studies, is categorised 
by its publisher under an interdisciplinary rubric of Lit-
erary Criticism / Ethnic Studies, the “ethnic” focus here 
being on Berbers, known as “Imazighen” in Tamazight, 
the Amazigh language (Amazigh, sing.; Imazighen, pl.). 
Structured into 7 chapters, Aïtel charts a trajectory of the 
development of Algerian Berber identity discourses in se-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-592 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:48:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-592

