592

or neighbouring groups are excluded. Nods to other cul-
tures like the Mursi and Bodi, who share similar oral cul-
ture, would have been a welcome addition to the text and,
if anything, a way to honour the different oral traditions
in southern Ethiopia.

This book is clearly meant to serve as an introduc-
tion to Suri society and oral culture. The book also shows
that anthropology and linguistics are not only for a small
group of experts, but are also useful to educators, stu-
dents, and the Suri community in general. As the Suri
transition into new — and often unfamiliar — sociocultur-
al contexts, in which their involvement in government
school-based education will no doubt increase, the peda-
gogical value of the book for future literacy programs in
Suri will be important.

“Suri Orature” is also an important book in that it of-
fers an example of the kinds of practical solutions needed
to resolve current paradoxes of development in Southwest
Ethiopia. As Abbink so pointedly puts it: ““... new ways
must be found to give meaning to the process of ‘devel-
opment,” which is not a mono-dimensional economic de-
velopment working from the top down and with coercion,
but a broad process of social and political adaptation and
educational change, starting from local conditions” (22).
Currently, alongside large-scale agro-developments in
southern Ethiopia, resettlement sites are being built by the
government in order to transform the lives of agro-pasto-
ralists like the Suri and their neighbours by turning them
into settled cultivators with irrigated plots, but with few
or no cattle. These plans are being carried out in the in-
terests of national development and in the firm belief that
it will also benefit the local population. Past experiences
show that ambitious and well-meaning projects like this
have often had tragic consequences for those they were
intended to benefit, mainly because the planners failed to
involve local people in project planning and, thereby, to
respect local knowledge. Lessons on the injustices that
characterise displacement are evidenced, for example, by
the introduction of state-run school programs, which are
often unable to provide teaching in local languages, often
despite policies that encourage mother-tongue learning.
Ethiopia is no exception.

According to section 2.2.12 of the Ethiopian govern-
ment’s “Education and Training Policy,” ethno-linguistic
groups have the right to learn their mother tongue: Am-
haric for national communication, and English for inter-
national communication. Primary education can be taught
in the mother tongue, and if it is not Ambharic, the latter
should be learned as a subject in order to facilitate na-
tional communication. When Ambharic is taken as the me-
dium of instruction, the mother tongue can be taught as
a subject (LaTosky and Zehle, Schooling for Agro-Pas-
toralist Communities in the Sala-Mago District, South
Omo Zone. Vignettes from the First Generation of Mursi
Schoolgirls. Addis Ababa 2015: 214). However despite
the Ministry of Education’s “‘[s]trategies for promoting
primary and secondary education in pastoralist areas,’
which includes an evolutionary narrative featuring ‘back-
ward’ peoples who would benefit from formal education
(MoE 2008: 5f.), mother-tongue learning has so far been

Rezensionen

neglected” (LaTosky and Zehle 2015: 216). The reasons
for such neglect have mainly to do with a lack of specialist
teachers, language resource materials, and commitment
by education authorities to ensure mother-language based
multilingualism. One can only hope that future state-run
education programs will come to adopt and further de-
velop progressive mother-tongue literacy projects like the
one in Suri, thanks to the efforts of linguists like Michael
Bryant (and others mentioned in the book).

As an anthropologist deeply concerned with the qual-
ity of future education projects for agro-pastoralists in
South Omo, and especially their ability to fulfill the prac-
tical needs of the community, [ am grateful to the authors
(Abbink, Bryant, and Bambu) for showing readers in such
a clear and straightforward manner that a basic under-
standing of Suri language, society and oral culture is not
only useful and interesting in its own right, but a practical
first step towards protecting linguistic diversity and cul-
tural heritage in southwest Ethiopia. The book will indeed
“... contribute to the further development of the Tirmaga-
Chai language (usually called Suri) and educational ma-
terials in this language, thereby providing the people with
a healthy means of integrating into the greater Ethiopian
community and global society” (26).

Shauna LaTosky

Aguilera, Sabina: Textiles raldmuli. Hilos, caminos
y el tejido de la vida. Berlin: Gebr. Mann Verlag, 2014.
215 pp. ISBN 978-3-7861-2729-1. (Estudios Indiana, 6)
Preis: € 34.00

Die Autorin untersucht die Herstellung und Gestal-
tung von verschiedenartigen Textilien in der Sierra Tara-
humara, namentlich in Coyachique der Barranca de Cobre
und einem Stiitzpunkt indigener Weberinnen in der Sied-
lung Padre Carlos Diaz Infante, S. J. der Stadt Chihuahua
des gleichnamigen nordwestmexikanischen Bundesstaa-
tes. Mit Hilfe von mehreren Informantinnen und Infor-
manten erschlieit sich die Autorin die Bedeutung der auf
den Textilien (Giirtel und Decken) dargestellten Zeichen
als Ausdrucksformen ihres Weltbildes bzw. einer histo-
risch-sozialen Erinnerungsform ihrer indigenen Kultur.
Die Textilien werden auch heute fiir den Eigengebrauch,
aber auch fiir den Verkauf an Touristen in grofer Zahl
hergestellt und gehoren zu den herausragenden kunst-
handwerklichen Produkten dieser Region. Die Sierra
Tarahumara ist das Heimatland zahlreicher Gruppen der
Rardmuri (Tarahumara), die zum Teil erhebliche sprach-
liche, rituelle, politische und materielle Unterschiede un-
tereinander aufweisen und deshalb nicht als eine kultu-
rell einheitliche Ethnie betrachtet werden konnen. Daher
wihlt die Autorin die regionale Aussprache “Raldmuli”
als Volksbezeichnung ihrer untersuchten Region. Dies
mag zu Irritationen hinsichtlich der bisher einheitlichen
Bezeichnung Rardmuri fiihren, reflektiert aber die Diver-
sitidt der Region, die durch die Stddtewanderung, die seit
mehreren Jahrzehnten stattfindet, noch verstirkt wird.
Mehrere noch permanent ihr Handwerk betreibende We-
berinnen und zum Teil auch Weber leben heute fast aus-
schlieBlich in den Stiddten des Bundesstaates Chihuahua

Anthropos 110.2015

218.73.216.60, am 24.01.2026, 10:48:12. @ Urheberrachtiich geschiitzter Inhalt, Ohne gesondarte
Inhalts Im fr oder y! %

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-592

Rezensionen

und erhalten auch dort die Traditionen ihres Handwerks,
weil sie soziale und rituelle Eckpunkte ihrer Lebensform
nicht aufgegeben haben und mit dem Einfluss der Moder-
ne auch individuelle Interpretationen tiber die kosmologi-
schen Bedeutungen ihrer textilen Zeichen entwickelten.

Die Arbeit der Autorin mit den Informantinnen und In-
formanten erstreckte sich zwischen 2004 und 2010 tiber
drei jeweils mehrwochige Feldforschungen, wihrend de-
rer sie verschiedene Beschreibungen und Interpretationen
textiler Arbeiten aufnehmen konnte. Eine fiir alle Rara-
muri der Region Tarahumara giiltige Interpretation der in
Textilien eingewobenen Zeichen konnte nicht gefunden
werden, dennoch umfassen die verbreiteten handwerkli-
chen Methoden und verwendeten Zeichen weit mehr als
eine kleinethnische Region. Die zentrale Hypothese der
Autorin geht iiber die untersuchte Gruppe hinaus und be-
ansprucht globale Giiltigkeit: Menschliche Gesellschaften
wiirden beziiglich ihrer Textilien bestimmte Begriffe, Vor-
stellungen und Erzidhlungen gebrauchen, um sich Identitéit
zu schaffen und diese in das rituelle Leben einzubinden.
Hiermit wiirden sie ihren Begriff iiber das Heilige alltig-
lich erfahrbar machen und den Kosmos als eine reziproke
Dynamik und Teilhabe charakterisieren (10). Mit diesem
holistischen Ansatz erschlie3t die Autorin die Beziehun-
gen der Weberinnen und des Webers zu ihren Produkten
und ihrem sozialen und rituellen Leben, denn es handelt
sich nicht allein um Kunsthandwerk im eurozentrischen
Sinne, sondern um eine durch héufige Rituale und christ-
lich-indigene Anschauungen geprigte Lebensform, vor
deren Hintergrund die Zeichen der Giirtel und Decken
interpretiert werden und dadurch ihren speziellen sym-
bolischen Charakter erhalten.

Sabina Aguilera beschreibt den historischen und sozi-
alen Hintergrund der untersuchten Gemeinschaften, geht
auf die alltidglichen und festtiglichen Aktivititen ein und
unterstreicht die starke Bedeutung der Herstellung von
Textilien in ihrer untersuchten Gruppe. Zwei biografi-
sche Portriits stellen einen Weber (er gehort eher zu einer
Ausnahme in der untersuchten Gruppe) und eine Weberin
vor, wobei letztere die Hauptinformantin der Forscherin
ist. Im Kapitel “Dualitidt und Ambiguitit zwischen weib-
lichen und ménnlichen Kategorien und ihre Beziehun-
gen zum Weben” geht die Autorin auf die Mehrdeutig-
keit der Zweigeschlechtlichkeit ein, die zusammen mit
den Gétterpaaren Sonne/Mond und Onoriiame bzw. tata
diosi / Mutter Maria erscheint und die Geschlechtlich-
keit wechseln kann. In den paarigen bzw. spiegelverkehr-
ten Darstellungen der textilen Werkstiicke (“tejido con
dos caras”, S. 105) kehrt das mythische Grundmuster der
Doppeldeutigkeit offensichtlich wieder. Es ist iibrigens
auch in anderen historischen und aktuellen mesoameri-
kanischen Ethnien bekannt, wie die Autorin an einigen
Beispielen (99 1I.) ausfiihrt, erstreckt sich jedoch tatsdch-
lich bis nach Siidamerika und fand beispielsweise bei den
altperuanischen Textilien (Chancay, Tiahuanaco, Pacha-
camac) schon vor vielen Jahrhunderten einen handwerk-
lichen und ikonografischen Hohepunkt (E. Ruhnau und
C. Deimel, Jaguar und Schlange. Berlin 2000: 125-141).
Insofern ist das fiir die Sierra Tarahumara wiederentdeck-
te Thema der Spiegelverkehrung bzw. Verdopplung ein

Anthropos 110.2015

593

nicht seltenes Muster der Ikonografie in den Amerikas
und ldsst offensichtlich auch thematisch einen Raum fiir
eine gendertypische Aktualisierung, wie hier am Beispiel
der lebendigen Darstellungen der Hauptinformantin de-
monstriert wird, die selbst die Entstehung der Welt in Me-
taphern aus dem textilen Kontext beschreibt (107, 109f.).

Die Vorstellung von der Welt als einem Webstiick, in
dem alles mit allem durch Fiden und Muster korrespon-
diert, zeigt aber auch die Grenzen der holistischen Kon-
zeption, die Aguilera teils mit textilorientiertem Deter-
minismus entwickelt. Denn wire die Welt nicht auch von
Seiten eines Topfers oder eines Ritualisten entsprechend
zu konstruieren? Die moglichen Verbindungen der Zei-
chen auf Textilien, Kirchenmalereien, Felszeichnungen
und in Form von Steingelegen zum rituellen Leben der
Sierra Tarahumara wurden bereits in einer inzwischen &l-
teren deutschsprachigen Publikation (C. Deimel, Die ritu-
ellen Heilungen der Tarahumara. Berlin 1997: 211-232)
beschrieben, finden in der Arbeit Aguileras allerdings kei-
ne Erwihnung. Die (Sierra) Tarahumara, als ein sprach-
lich und rituell differenziertes und inzwischen bis in
angrenzende Stddte ausgedehntes Land weist in ihren auf-
gezeichneten Erzdhlungen einige bisher wenig bekann-
te mythische Elemente auf. Ihre Informanten beschrei-
ben (1321f.) die Oberflache der Welt als die Haut einer
Schlange und die Schlange als Gegenspielerin der Sonne
im Himmel. Zum einen gilt die Schlange als ein Ddmon,
zum anderen als segenbringende Wasserspenderin, wo-
bei die Autorin Parallelen zu den Mythen der Huicholes
im mexikanischen Bundesstaat Nayarit und der vorspani-
schen Zeit im zentralen Mexiko herausfindet (134 f.). Zur
Doppeldeutigkeit der Schlange wére noch hinzuzufiigen,
dass diese selbst in der Peyote-Heilung der Tarahumara
in Form des Schrapers (rasping stick) der Heiler als zu-
gleich ddmonische und heilende Kraft wiederkehrt. Insge-
samt ergibt die Untersuchung der Textilien deutliche Be-
ziige zum mesoamerikanischen Kontext und verweist auf
die mit Felszeichnungen und Ikonografie belegten vor-
spanischen Beziehungen dieser Region als Teil des “Gran
Chichimeca” oder “Greater Southwest” zu Zentralmexi-
ko. Leider sind die Schilderungen der Informanten nur
auf Spanisch und nicht auch auf Rardmuri dokumentiert
worden. Die Arbeit ist dennoch eine sehr gute Studie zu
einem bislang noch nicht genau bearbeiten Thema iiber
die Beziehungen der materiellen und geistigen Kultur der
Sierra Tarahumara. Claus Deimel

Aitel, Fazia: We Are Imazighen. The Development
of Algerian Berber Identity in Twentieth-Century Litera-
ture and Culture. Gainesville: University Press of Florida,
2014. 306 pp. ISBN 978-0-8130-4939-7. Price: $ 74.95

“We Are Imazighen,” by Faiza Aitel, associate pro-
fessor of French and Francophone studies, is categorised
by its publisher under an interdisciplinary rubric of Lit-
erary Criticism / Ethnic Studies, the “ethnic” focus here
being on Berbers, known as “Imazighen” in Tamazight,
the Amazigh language (Amazigh, sing.; Imazighen, pl.).
Structured into 7 chapters, Aitel charts a trajectory of the
development of Algerian Berber identity discourses in se-

218.73.216.60, am 24.01.2026, 10:48:12. @ Urheberrachtiich geschiitzter Inhalt, Ohne gesondarte
Inhalts Im fr oder y! %

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-592

